

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Hert: PM: Cale A1,24

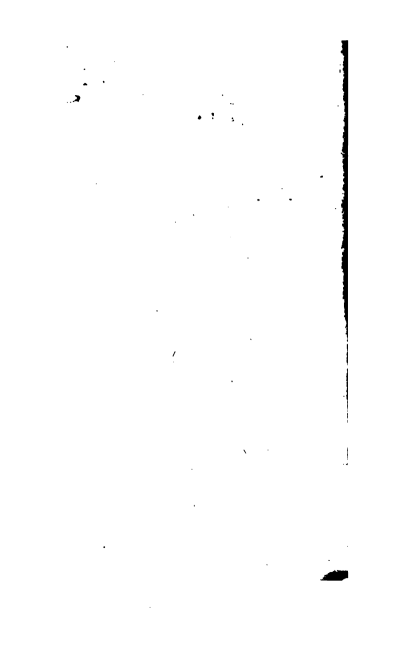
1-24.

(015 f. 42)

101 f.991











# LES EPITRES DE SAINT PAUL

AUX

EPHESIENS, PHILIPPIENS, COLOSSIENS, THESSALONICIENS, à TIMOTHEE, à TITE, & aux HEBREUX.

Avec des

EXPLICATIONS & REFLEXIONS

qui regardent 🕟

LA VIE INTERIEURE.
Tome VI. du Nouv. Testament.



A COLOGNE,

Chez JEAN DE LA PIERRE, 1713.



## EPITRE DE S. PAUL AUX EPHESIENS.

Avec des Explications & Reflexions qui regardent la vie interieure.

#### CHAPITRE I.

Y.1. P Aul Apôtre de Jesus Christ par la volonté de Dieu, à tous les saints & fideles en Jesus Christ qui sont à Ephese.

2. Que Dieu nôtre Pere & le Seigneur Jesus Christ

vous donnent la grace & la paix.

3. Beni soit Dieu Pere de Nôtre Seigneur J. Christ, qui nous a comblés en Jesus Christ de toutes sortes de benedictions spirituelles & celestes.

Paul commence presque toutes ses Epîtres de la même sorte afin de faire voir le choix & l'élection que Dieu a fait de lui pour l'Apostolat, comment il ne s'y est pas mis de lui-même, mais [qu'il y a été établi] par une volonté de Dieu speciale, & par un decret de sa providence. Il nous fait comprendre par là qu'il ne se faut pas mettre par soi-même dans l'état Apostolique, qu'il faut y être apellé, y être par ordre & volonté de Dieu. Ce qui fait que l'on réüssit si peu, c'est que l'on s'y met par caprice; & que n'aiant pas la grace de l'Apostolat, l'on ne fait nul fruit dans l'Apostolat.

ý.4. Comme il nous a élûs en lui avant la creation du Ep. de S. Paul. 6 A monmonde, afin que par la charité nons suffions saints & sans tache devant lui.

Il fait voir ici l'élection & le choix que Dieu à fait deux avant même la creation du monde, non seulement afin qu'ils fussent Apôtres, mais afin qu'ils fussent saints. O Dieu, c'est vôtre qualité de Dieu qui vous donne cette prescience & cette vûe autant admirable qu'infaillible! Cependant la plûpart des hommes raisonnent de Dieu en hommes, (c'est ce qui fait leurs erreurs & leurs méprises,) au lieu de tout voir en Dieu, & selon ce que Dieu est. C'est une chose étrange que ceux qui se piquent de rendre le plus de justice à Dieu, lui en fassent si peu: ils raisonnent de Dieu en hommes: ils lui font la même justice qu'ils feroient à un homme, & ils ne sauroient le traiter en Dieu. O que nous sommes aveugles, & que nous verrons bien un jour la profondeur impenetrable des jugemens de Dieu & comment ses voies sont inconnues à tout autre qu'à lui! Ce que nous regarderions comme une injustice en Dieu à cause de nôtre ignorance, nous paroîtra la plus pure justice & la plus forte misericorde.

†. 5. Qui nous a predestinez pour être ses ensans adoptifs par Jesus Christ, dans lequel il nous a
transferés; parce qu'il lui a plu ainsi;

 Pour nous faire honorer la magnificence de sa grace, par laquelle il nous a rendus agreables à sa Ma-

jesté dans son Fils bien-aimé.

O Dieu! c'est par un pur esset de vôtre bonté & de vôtre misericorde, pour laquelle nous devrions sondre de reconnoissance, sans aucun merite de nôtre part: car quel merite peut avoir celui qui n'est pas encore, ou qui n'a d'être que pour

pour faire du mal? car par son propre effort il ne peut faire nul bien. Cependant, ô Dieu! c'est ce neant que vôtre seule bonté a choisi. Mais pour [ou à ] quoi l'a-t-il choisi? peut-être pour une grace mediocre, commune & ordinaire? non: il les a choisis pour être ses enfans adoptifs: & comme il ne pouvoit avoir qu'un seul Fils engendré de lui-même, qui est Jesus Christ, parce que ce Fils épuise tout; en sorte que bien qu'il (a) foit infini & inépuisable par nature, il ne laisse pas de s'être entierement épuisé dans ce Fils, qui est infini comme lui, & qui peut autant recevoir qu'il lui peut communiquer. Ne pouvant donc [dis-je] avoir d'autre Fils que celui-là, dans lequel il a épuisé tout ce qu'il est. & lequel il aime d'un amour aussi infini qu'il est infini lui-même, il s'est fait des enfans adoptifs. Mais ces enfans ne peuvent être adoptez que dans ce Fils & par ce Fils: il a donc fallu pour faire ces enfans adoptifs qu'il ait fait passer en eux l'Esprit de son Fils, & qu'il leur ait communiqué la vie de son Verbe. Mais comme il ne pouvoit leur donner que de ce qui est à ce Fils. comme Jesus Christ le dit du S. Esprit: (b) Il prendra de ce qui est à moi, & vous le donnera; il ne pouvoit pas non plus les aimer s'ils n'étoient dans ce Fils; parce qu'il a épuisé en ce Fils toute sa complaisance: C'est pourquoi S. Paul dit, qu'il les a transferés en Jesus Christ; parce qu'il lui aplû de la sorte. Il les a adoptez par Jesus Christ. faisant passer en eux une participation de l'être de son Fils; & il les aime par lui, les faisant passer en lui. Ceci est toute l'œconomie de la grace, tout l'amour de Dieu sur les hommes, qu'il fait passer son Fils en eux, & qu'il les fait passer dans

(s) aff. Dieu le Pere. (b) Jean 16, p. 14.

EPIT. AUX EPHESIENS.

Verbe n'étoit plus son principe vivissant, quoi qu'il sût toujours son principe subsistant; il ne pouvoit (dis-je) être reçu dans cette sin; mais il faloit que son lieu propres sût l'enser, puisque sa vie étoit une vie de reché

sa vie étoit une vie de peché. Qu'a fait Dieu? Par un excez de bonté, qui \* ne pourroit être aprouvée selon les regles ordinaires de l'amour de ces personnes qui ne veulent aimer qu'avec prudence & reserve; ce Dieu. qui les a aimez, s'il est permis de parler de la sorte, sans reserve & sans prudence, (ô Dieu! si en vous aimant l'on ne sort des regles de la prudence & de la sagesse ordinaire, & si l'on ne fait de sobres excés & d'innocentes folies pour vôtre amour, on ne peut point assez correspondre à la force & à l'excés de vôtre amour!) Dieu donc. pour mettre cet homme en état d'être recu dans sa fin . par un excés d'amour inconcevable qu'il avoit pour cet homme, à cause qu'il lui avoit communiqué un écoulement de son Verbe, fait > x que ce Verbe lui même tout entier s'unit hypox x x statiquement à l'homme. Et que fait il? Il repand fon fang, en fait comme un bain & un lavoir dans lequel l'image du demon est effacée & celle de Dieu rétablie; & par ce bain salutaire l'homme

est remis en état de retourner dans sa fin.

Ainsi il est aisé de voir que tout le salut s'est

fait & operé par le Verbe: il en est le principe

dans la creation; il en est le moien dans la re
demption: il en est la findans la glorification.

C'est donc par ce sang que Dieu a repandu sa grace avec tant d'abondance, qu'elle a surpassé la grace de la creation; & Dieu par l'excés qu'il a fait en nous aimant, nous a remplis de la vraie sa-gesse & de la vraie prudence, qui consiste, par un reciproque d'amour, à l'aimer au delà de toute sagesse & de toute prudence.

Omysteres, mysteres de la religion Chrêtienne, que n'étes-vous connus de tous les Chrêtiens! Mais qui est-ce qui vous connoît? O Jesus, que ne puis-je mourir mille & mille fois pour vous faire connoître à tous les hommes! o Jesus Christ, vous n'étes point connu parmi 🗸 les Chrétiens: & cela fait, que Dieu souffre 🔻 moins d'outrages des Paiens, des Turcs, des Heretiques, que des Chrétiens & des Catholiques. Le peu de connoissance & d'amour que l'on a pour Jesus Christ est la cause de tous ces malheurs: & Dieu suporte avec moins de peine un idolatre qu'un mauvais Chrêtien. O Chrêtiens, voulez-vous empêcher tous ces malheurs? tâchez de devenir Chrêtiens, d'aimer & de connoître Jesus Christ. Vous ne pouvez ni le connoître ni l'aimer comme il faut que par le moien de l'oraison, de l'abandon, de la foi, & de l'amour.

ý.9. Pour nous faire connoître le mystere de la volonie selon qu'il lui a plû & qu'il s'est proposé en luimême.

10. Savoir, de réunir dans la plenitude des tems toutes choses en Jesus Christ & par Jesus Christ, soit ce qui est dans le ciel, soit ce qui est sur la terre.

Mon Dieu! que ceci est clair & relevé. Tout ce que Dieu a fait en faveur des hommes, & tout ce qui peut faire la perfection & la consommation de l'homme, sa joie & son bonheur, c'est de connoître le mystere de la volonté de Dieu, & suivre cette divine volonté en toutes choses.

Aussi-tôt que l'ame par la perte de sa volonté est mise dans la volonté essentielle de Dieu, il n'y a plus rien à faire pour elle sur la terre que de demeurer absmée, plongée, & consommée dans

A 4

496 Epit. Aux Ephesiens.

la volonté de Dieu, sans en sortir jamais.

Ce n'est proprement qu'alors que commence l'état d'une ame: car si elle a trouvé hors de Dieu des espaces presque infinis pour arriver à Dieu, s'il lui a falu passer par tant de deserts & de lieux affreux; lors qu'elle est en Dieu, elle trouve qu'elle ne fait que commencer, y aiant en Dieu des pass immenses & infinis. Tout le chemin qu'elle a fait pour venir en Dieu est un chemin borné quoi que long; mais le chemin & les pass qui sont en Dieu même & dans sa volonté, sont des pass infinis

Ce n'est proprement que là que l'on commence à faire la volonté de Dieu: car jusqu'alors, tout ce qu'elle avoit fait croiant faire la volonté de Dieu d'une maniere admirable, étoit ce-

pendant mêlé de propre volonté.

C'est là que lui est manifesté une verité inconnue à tout autre qu'à l'ame arrivée ici, qui est, qu'il y a des chemins & des espaces infinis en Dieu, dans lesquels il va toujours consommant l'ame, & la consommera toute l'éternité.

L'ame encore dans la voie & proche du terme se croit dans la consonmation, & ne voit rien à faire pour elle: elle croit tout état consommé; parce qu'étant encore en voie & dans un pais fini, comme à mesure qu'elle avance il lui est ôté tout moien de marcher pour empêcher qu'elle ne marche par ses propres pieds, & ne se laisse conduire à Dieu, c'est ce qui fait que ne voiant rien à faire de son côté & n'aiant rien autre chose à faire que de se laisser conduire, elle croit que tout est fait, qu'elle n'avance plus, que tout est consommé: mais qu'elle attende quelque tems: si elle est assez heureuse pour entrer tout à fait en Dieu & pour

y avancer, elle changera bien de langage.

Il faut savoir que très-long tems, l'ame arrivée se trouvant dans la paix que donne la fin, se croit dans la confommation: il est vrai qu'elle est bien dans la consommation, étant écoulée dans sa fin qui est la consommation de l'ame: mais elle n'est pas dans la fin de toute consommation: c'est alors seulement qu'elle commence à decouvrir qu'en Dieu il y a un pais infini. que Dieu va toujours plus confommant l'ame en lui, & que dans toute l'éternité les bienheureux seront toujours plus consommez en Dieu selon leur degré d'une maniere admirable, sans que l'éternité puisse épuiser cette consommation infinie: car fi l'éternité est sans fin, Dieu est plus infini qu'elle, si l'on peut ainsi parler : car l'éternité n'a d'autre infinité que celle que Dieu lui communique; & si les Saints pouvoient être si consommez en Dieu qu'ils n'y pussent pas être consommez davantage, & qu'ils épuisasfent toute conformation, ils serolent infinis comme Dieu, ce qui est impossible.

Je dis donc, que tant que l'éternité durera. les Saints seront consommez de plus en plus en Dieu, & decouvriront [durant] toute l'éternité de plus en plus la profondeur ineffable de la Divinité: car quoi que Dieu se fasse voir à ses Saints dès qu'ils entrent au ciel, qu'ils soient pleinement beatifiez, & que n'y alant rien à ajoûter à leur contentement, tant il est inessable. ils ne puissent jamais desirer d'être plus consommez, ni d'être autres que ce qu'ils sont, parce qu'ils sont parfaitement transformez dans la volonté de Dicu; cependant à tout moment ils deconvriront avec un plaisir inestable de nouvelles bontez en Dieu, de nouvelles profondeurs Αг qui 498

qui les raviront, sans qu'ils puissent jamais dans toute l'éternité épuiser ce qu'il y a à connoître & à aimer en Dieu: & plus ils le connoîtront & l'aimeront, plus il y aura à connoître & à aimer, sans qu'ils puissent jamais ni connoître tout Dieu, ni aimer tout Dieu autant qu'il est aimable. S'ils pouvoient connoître tout Dieu & aimer tout Dieu, ils seroient le Verbe & le S. Esprit, n'y aiant que le Verbe & le S. Esprit qui puissent jamais épuiser la connoissance & l'amour de Dieu. Ils seront donc, chacun selon son degré, transformés de clarté en clarté & d'amour en amour.

C'est là le mystere ou pour mieux dire le facrement de la volonté de Dieu, qu'il lui plaît de nous faire connoître par un pur effet de sa bienveillance, sinsi qu'il le resalut en lui-mème en nous creant, de nous créer pour participer à un si grand bien. O dignité, ô grandeur, ô noblesse de l'hommé! à quoi [ô homme] n'ès-tu pas apellé? & tu perds tous ces avantages pour un peu de bouë qui luit à la clarté d'un stambeau, mais qui te salit & te perd lors que tu la touches! Ne faut-il pas avouer

que tu es bien aveugle!

Une autre chose cachée dans le sacrement de la volonté de Dieu c'est cette réunion de tons les Saints & de tous les hommes dans l'unité du Verbe, qui a demandé & desiré cette (a) consommation d'unité, parce qu'il faut que tous les êtres participans de lui soient ensin réunis en lui, & il ne fera qu'un composé des Anges & des hommes qu'il reduira dans son unité, en sorte que tout sera réuni en lui comme dans le chef: ce qui n'arrivera pas seulement dans l'autre vie, mais dès celle-ci, où tout sera reduit en unité du

۲

Pasteur & des brebis. C'est une unité d'esprit & de cœur.

†.11. C'est en lui que l'beritage nous est échû comme par sort, aiant été predestinez par le decret de celui qui fait toutes choses selon le conseil de sa volonté; 12. Asin que nous servions à la louange de sa gloire, nous qui avions déja esperé en Jesus Christ.

Quoi qu'il semble que l'heritage qui nous est donné nous soit échà comme par sort, & que cet heritage soit en nous comme une recompense de nôtre bonne conduite; c'est pourtant un heritage qui nous a été donné en Jesus: c'est en lui que nous avons été predestinez selon la volonté de Dieu & par un pur este de sa bonté, qui a fait ces choses selon sa volonté & par pure misericorde, asim que nous servions à la lonange de sa gloire; car c'est pour sa gloire qu'il nous choisit de la sorte, afin que nous le louions éternellement, nous qui

avions déja esperé en Jesus Christ.

Il semble que S. Paul se contredise lui-même: car il dit premierement que Dieu nous avoit predestinez avant la creation du monde: & ensuite il dit, qu'il nous a predestinez pour être la ... louange de sa gloire, nous qui avions déja esperé en Jesus Christ. Si nous avions esperé, nous 🗸 étions donc déja, & cette predestination n'étoit pas avant tous les siecles. Je sçai que S. Paul parle comme Juif de l'apel au Christianisme; mais pour concevoir ceci, il faut distinguer deux sortes de predestinations dont parle S. Paul. La premiere predestination est celle d'avant la 🚄 creation, qui est d'être predestiné pour être con- 🐛 forme à l'image de Jesus Christ; & nous fumes 📡 créés pour lui être conformes. La seconde predestination, dont il est parlé ici, n'est pas une

#### 500 Epit. Aux Ephesiens.

predestination d'état, mais une predestination d'heritage, de recompense. La premiere predessination nous choisit pour être enfans adoptifs; & La seconde donne l'heritage de la filiation au cas que l'on n'ait rien fait d'indigne de la grace de la filiation: car celui qui aiant adopté un Fils, voit \* que ce fils se rend indigne de ses bontez, le rejette, x & ne lui donne point de part à l'heritage. Nous ax vons tous été adoptez en Jesus Christ: c'est pourz auoi ce fut cette vie du Verbe qui nous fut inspirée: & c'est là cette premiere predestination qui I fut faite avant tous les siecles: mais nous nous fommes rendus indignes de cette adoption en a nous livrant au Demon ennemi de nôtre bon Pe-🙀 re. Que fait Dieu ?- malgré la predestination à la filiation il nous rejette tous. Jesus Christ, en qui x nous avions tous été predestinez, se fait lui-même le reconciliateur entre nous & son Pere. & nous fait jouir de nouveau du fruit de l'adoption : - ensuite il nous obtient l'heritage. Or cette predestination à l'heritage n'est faite qu'après que \* nous sommes rétablis par Jesus Christ, & reconciliez: & comme tout notre bien, nos graces & merites sont en Jesus Christ, aussi la recompense ou l'heritage n'est que conformément à l'esperance que nous avons en Jesus Christ: & plus nous avons esperé en Jesus Christ, plus nous nous sommes confiez en lui par qui tout saalut est fait & operé; plus aussi nous avons de part xà l'heritage sans penser à l'heritage, & sans songer à autre choie qu'à esperer en Jesus Christ, qu'à lui être conforme. L'heritage échoit comme \*parsort, & la grandeur & la plenitude de cet hexritage est proportionnée à l'esperance que nous axvons eue en Jesus Christ: & ces deux predestinations sont dans la volonté de Dieu, qui fait touus choses selon le conseil de sa volonté, & pour sa

gloire.

Dieu ne peut rien faire qui ne soit pour sa gloire, & il ne peut avoir de volonté que celle qui \* regarde sa gloire même. Dans sa volonté de permission il faut qu'il tire sa gloire de ce qu'il permet. Mais, dira-t-on, s'il est glorissé dans ce qu'il permet, pourquoi punit il le pecheur? C'est que la volonté du pecheur est toute differente [ de la sienne. ] Il voudroit deshonorer > Dieu. & il lui rend un deshonneur actif, quoi 🗡 que Dieu n'en puisse recevoir de passif; en sorte qu'il faut necessairement que malgré la malice du pecheur, Dieu tire sa gloire de son peché: \* cequi n'empêche pas qu'il ne doive être rigourensement puni à cause de sa malice; parce qu'il a voulu deshonorer Dieu, & qu'il l'a fait " autant qu'il est en lui, quoi que Dieu, à cause de ce qu'il est, n'ait pû être deshonoré: & ainsi, il faut que ce pecheur malgré lui serve à la gloire de Dieu, & Dieu sera glorisié éternellement dans fon Suplice.

ý.13. Et vous anssi, qui avez entendu la parole de la verité, l'Evangile de vôtre salut, auquel aiant cru, vous avez été scellez du sceau qui est l'Estrit Saint, lequel nous avoit été promis,

14. Et qui est l'arrhe de nôtre heritage, jusqu'à ce » que Dieu ait accompli la redemtion du peuple qu'il »

s'est acquis pour la louange de sa gloire.

C'est ici toute la conduite que Dieu tient sur me ame dès le moment de sa conversion jusqu'à sa consommation. Premierement il lui fait entendre sa parole de verité, ou par lui au dedans d'elle-même, ou par quelqu'un de ses serviteurs : cette parole est une parole de verité qui convainc

de peché, de mensonge & d'égarement; mais cela avec tant de force, que celui qui entend cette parole de verité entre en même-tems dans le chemin du salut, tout contraire à celui que l'on a tenu jusqu'alors. Ensuite de cette lumiere & de cette connoissance, que l'ame suit par la foi qu'elle y ajoûte, qui la porte à suir ce qu'elle reconnoît comme mal & à embrasser ce qui lui paroît bien, après cela, dis-je, elle est seellée du sceau, c'est-à-dire, que la grace lui est donnée: & cette grace est le Saint Esprit, qui lui fait éviter le mal & pratiquer le bien.

Et cet Esprit, ou cette grace du S. Esprit, qui est donnée alors, n'est point la consommation de l'ame; mais c'est un gage seulement de l'beritage, jusqu'à ce que Dien ait accompli en nous toute l'étendue de la redemtion de son Fils selon la participation & le degré auquel on est destiné: & lors que cette redemtion est accomplie, en la maniere qu'il a déja été expliqué ailleurs, lors disje que toute la redemtion aura son étendue soit dans le monde general, soit dans l'homme particulier, ce sera alors la consommation de toutes choses, & il n'y aura plus que la seule lostange de la gloire de Dien dans cette ame & dans ce peuple.

Qu'est-ce que la loñange de la gloire de Dieu? C'est lors que l'ame est entierement desapropriée de tout interêt, quel qu'il soit: elle n'a plus ni l'honneur ni le deshonneur à craindre, ni rien qui lui apartienne. Or comme elle est instruite que tout ce qui arrive de moment à autre, quelque desastreux qu'il paroisse, est la seule gloire de Dieu; sans se regarder elle-même dans les plus extrêmes miseres, dans les malheurs qui paroissent essentielles, mais regardant la seule gloire de Dieu, elle chante au milieu de tous ses

maus

503

la louange de la gloire de Dieu; elle sait Dieu est glorissé de son suplice; elle chante son suplice la louange de la gloire de Dieu, eule gloire de Dieu sait toute sa joie & tououange.

. C'est pourquoi aiant apris quelle est vôtre soi Seigneur Jesus, & vôtre amour envers tous les uts; Je ne cesse point de rendre des actions de graces ur vous, me ressouvenant de vous dans mes prie-

Îsiu que le Dieu de Nôtre Seigneur Jesus Christ, Pere de lagloire, vous donne l'esprit de sagesse de revelation pour le connoître.

ors que S. Paul parle de revelation, il ne parr des revelations & visions extraordinaires; e sont des choses qui doivent se recevoir ajumilité, & qui ne se doivent jamais demanoutre qu'il y a une autre revelation qui est plus sublime & qui n'est point dangereuse. la revelation de Nôtre Seigneur J. Christ, est revelé & manifesté en l'ame: elle entre la connoissance de Jesus Christ par l'expee de ses états. C'est de cette revelation dont ul parle ici: s'adressant à des ames de foi. ja remplies de charité abondante, il leur aitte cette grace des graces, qui est comme conformation de grace, savoir, la revelade Jesus Christ: car toutes les graces qui sont iées ne sont données que pour disposer l'ala manifestation de Jesus Christ, que S. Paul e en un autre endroit la revelation de Jesus ſŧ.

. Qu'il éclaire les yeux de vôtre cœur, pour vous faifaire sçavoir quelle est l'esperance à laquelle il vons a apellez; quelles sont les richesses de la gloire de son beritage dans les Saints.

Mon Dieu! que cela est bien dit! qu'il éclaire les yeux de vôtre cœur; parce que c'est le cœur qui goûte & qui fait l'experience des choses; & comme il est parlé ici, non d'une revelation qui est une lumiere passagere de Jesus Christ; mais d'une revelation permanente & durable, qui est l'experience du même Jesus Christ, aussi est-il dit, qu'il éclaire les yeux de vôtre cœur.

Mais, ô Paul, quels font les yeux du cœur? !!

le cœur est aveugle, & il ne voit rien. O que le cœur (repond ce grand Apôtre,) a bien de meilleurs yeux que l'esprit! les yeux de l'esprit peuvent s'ébloüir & se meprendre: mais comme les veux du cœur ne sont autres que l'experience &

la jouissance, ils ne se méprennent point.

Ce sont donc ces yeux que S. Paul souhaite aux Ephesiens, & ce qui suit donne assez à connoître que c'est de cela qu'il veut parler; Pour vous faire savoir quelle est l'esperance à laquelle vous êtes apellez. Nous sommes apellez à la jouissance de Dieu, & c'est ce que nous esperons. Cette jouisfance est une possession qui tombe sous l'experience, comme si l'on donnoit à goûter d'une chose exquise, que l'on a promis de donner tout à fait, pour la faire desirer davantage; & pour faire concevoir quel est ce bien que l'on doit posseder. Et ensuite il ajoûte comme s'il disoit, afin que vous puissiez goûter quelle est vôtre esperance & les richesses de la gloire de Dieu & de son beritage dans ses Saints. Il parle de deux heritages, de & celui de Dieu dans ses Saints, & de celui des Saints en Dieu: car la bonté de Dieu est si grande 🗅

de, qu'en se donnant pour heritage à ses Saints, qui sont ses enfans adoptez, il veut qu'ils soient ex-mêmes son heritage: & de même que les rithesses de la gloire de l'heritage des Saints sont in Dieu, aussi les richesses de la gloire de l'heritage de Dieu sont dans ses Saints. Il en est parlé en ces deux manieres dans l'Ecriture, où, dans l'une, Dieu apelle Israël son heritage; & dans l'autre, David apelle Dieu son partage & sa portion hereditaire: de sorte qu'en J. Christ l'homme devient l'heritage de Dieu, comme Dieu a voulu être fait l'heritage de l'homme. Mon Dieu, que vôtre bonté est admirable!

§. 19. Et quelle est la suréminente grandeur de la puissance qu'il a exercée sur nous qui croions par l'efficace de la vertu de sa force.

20. Qu'il a emploiée sur Jesus Christ; en le resuscitant & en l'établissant à sa droite au dessus des

cienx.

Oue les expressions de S. Paul sont belles! qu'elles ont de force! Il est vrai; o mon Dieu! que vous avez fait paroître, en faveur des hommes que vous avez élûs & choisis pour jouir de vous, la suréminente grandeur de vôtre puissance, de vôtre bonté & de vôtre magnificence; & vous faites paroître d'autant plus vôtre puissance sur les ames, que plus elles ont de foi & de confiance en cette suprême puissance. Celui qui presume quelque chose de ses propres forces, & celui qui entre en defiance du pouvoir divin à son égard, sont également indignes de recevoir les effets de ce même pouvoir : mais celui qui croit lors qu'il n'y a plus aucun sujet de croire, celui qui espere contre l'esperance, celui qui se voiant dans le fond de l'absme croit que Dieu pourra Ep. de S. Paul,  $J_{s}\epsilon u$  l'en tirer, & n'hesite point, ne s'étonne point, ne doute point, celui-là croit [veritablement,] & il sentira bien-tôt l'essicacité de cette vertu & de cette force divine en qui il a cru, & sur laquelle

seule il s'est apuié.

Mais, dira-t-on, je ne doute point du pouvoir divin: je doute seulement qu'il veüille emploier son pouvoir à me tirer de l'abîme, à cause de mon indignité. Dieu ne consulte ni nôtre dignité ni nôtre indignité: mais il consulte seulement sa volonté. Or son pouvoir sera toujours suivant sa volonté. Cela étant, il n'y a plus de doute à avoir: car il exercera infailliblement son pouvoir sur nous, sa volonté étant de nous sauver: & je dois même porter mon abandon plus loin, m'en remettant au seul pouvoir & à la seule volonté de Dieu, ne voulant pour moi ni pour aucune creature que ce qui est conforme à cette divine volonté.

On pourroit m'objecter: d'où vient que tout le monde ne ressent pas les richesses immenses de ce pouvoir supreme qui se plaît à se faire voir le plus dans les choses qui paroissent les plus impossibles? C'est qu'ils n'ont pas assez de soi dans ce pouvoir, ou qu'ils sont oposez même à ce pouvoir, tâchant de le détruire de toutes leurs

forces.

Mais quand est-ce que Dieu a fait voir davantage sa force? C'est en resuscitant Jesus Christ, asin de nous resusciter avec lui, & en établissant le même Jesus Christ à sa droite pour être éternellement nôtre Mediateur. Il a apellé la creature en Jesus Christ à un état si relevé, qu'à moins que d'être Createur on ne peut l'être plus, aiant uni la nature humaine au Verbe par une union d'hypostase, & i'aiant par là élevée jusqu'à la droite de Dieu, & au dessus de tout le reste. 
\*\*21. Au dessus de toutes les principantez, de toutes puissances, de toutes les vertus, de toutes les minations, & par-dessus toute grandeur qui est mmée non seulement dans le siecle present, mais us le siecle à venir.

Il amis toutes ces choses sous sespieds, l'aiant ébli Chef de toute l'Eglise.

Qui est son corps & sa plenitude, toutes choses is sentent cous étant son accomplissement.

anature humaine en Jesus Christ est élevée tessus de tous les Anges, & il n'y a rien après n qui ne lui soit assujetti. Il est au dessus de ce qui est, de tout être possible, à la reserve lieu même. S'il l'a élevé au dessus des Anil l'a élevé au dessus de tout ce qui est sur la :: & n'y aiant rien de plus grand que son se, Dieu l'en a aussi établi le Chef. ette Eglise est son corps & sa plenitude, c'est-àque comme son corps naturel trouve sa plede dans l'union hypostatique, où la plenitue Dieu même lui est communiquée; aussi, me Chef de ce corps mystique, il trouve sa itude dans l'union de tous ses membres; & lenitude ne sera point entiere dans sa conmation que tout ce qui est à exprimer de Je-Christ dans tous ses membres en general, & chacun en particulier, ne soit exprimé: de e que tout ce qui se passe soit dans le general, dans le particulier; fait son accomplissement & onformation.

### CHAPITRE II.

L Ui-même vous a rendu la vie lors que vous étiez morts par vos dereglemens & par s pechez,

abusé de ses graces & de ses misericordes, qui se sont servis de l'être qu'il leur a donné pour l'offenser: c'est cela qui merite tout nôtre étonnement. C'est pourquoi S. Paul dit en un autre endroit: (a) Après qu'il nous a donné son Fils unique Es l'alivre lui-même à la mort pour nous , pourroitil nous refuser quelque chose? autrement, il faut que nous ignorions quel est Jesus Christ, & que nous aions apris les mysteres profonds & adorables de nôtre Religion comme des perroquets qui ne favent ni ce qu'on leur aprend ni ce qu'ils repetent: car si nous savions à fond les mysteres de nôtre Religion, & que l'on en aprofondist toutes les suites, il seroit impossible qu'on pust douter après cela de quoi que ce soit. Cependant on fait passer l'union à Dieu pour une chose extraordinaire, perilleuse, dangereuse! Elle n'est point extraordinaire, puisque c'est la fin de la creation & le fruit de la redemtion. Ce n'est point une chose perilleuse, puisque c'est nôtre fin. Il est bien plus extraordinaire que Jesus Christ ait voulu mourir pour des ingrats, & que son Pere l'ait livré pour les fauver.

Si nous comprenions bien cela, nous arriverions tous à l'union: car nous y tendrions tous. Il est aisé d'y arriver, puisque Jesus Christ dans son (b) Apocalipse invite tous les Chrêtiens à venir, & qu'il leur donnera gratuitement l'eau de la vie. Ne dit-il pas encore, (c) Venez acheter de moi de l'or embrase; &, (d) venez acheter, sans or & sans argent & sans aucun échange?

Après que S. Paul s'est efforcé de faire voir aux Chrétiens d'Ephese la grace à laquelle ils sont apel-

<sup>(</sup>a) Rom. 8. \$\dotx\$, 32. (b) Chap. 22. \$\dotx\$, 17. (c) Apoc. 3. \$\dotx\$. 18. (d) Ita. 55. \$\dotx\$. 1.

pellez, grace d'interieur, qu'il decrit dans son premier Chapitre, comme le sondement de ce qu'il vouloit leur dire; après qu'il leur a prouvé par les premieres misericordes que Dieu leur a saites, qu'ils peuvent sans temerité aspirer aux secondes, il se propose lui-même pour exemple, & aussi les autres Apôtres, qui aiant été pecheurs aussi bien que ceux d'Ephese, sont pourtant parvenus à un si grand bien: c'est pourquoi ils doivent l'esperer avec d'autant plus de sorce, qu'ils voient des exemples si proches des plus extrêmes misericordes.

\$.6. Et il nous a refuscitez avec lui, & nons a sait
asseoir dans le ciel en Jesus Christ,

7. Pour faire éclater dans les siecles à venir les richesfes surabondantes de sa grace par la bonté qu'il nous a temoignée en Jesus Christ.

S. Paul ajoûte de plus ce dont il ne leur avoit point encore parlé, qui est, la resurrection mystique & [l'établissement] du repos de l'ame dans l'union permanente: mais il l'exprime si clairement, qu'il n'y a rien de plus consolant. Il assure aux Ephesiens, que Dieu même les a resuscitez evec Jesus Christ, les faisant passer de la mort d'Adam à la vie de Jesus Christ: qu'il ne s'est pas contenté après leur avoir arraché leur vie proprietaire, de leur donner une nouvelle vie en Jesus Christ; mais que de plus, il les afait assevir dans le Ciel en Jesus Christ; c'est-à-dire, que les aiant fait passer en Jesus Christ, & Jesus Christ étant vivant en eux, ils sont en Dieu dans un repos parfait. Le mot assis en Dieu, marque le repos dans lequel ils sont en Dieu même, repos permanent & durable.

C'est en cela, ajoûte-t-II, que Dieu fera écla-B 4

۲

ter dans les fiecles à venir les richesses surabondantes de ses graces & de sa bonté. Mais en quoi, o Apotre, fera-t-il connoître les richesses surabondantes de ses graces & de sa bonté? Sera-ce dans l'union? Il est vrai que cette grace est excessive pour de pauvres creatures : mais, dit S. Paul; ce n'est point de celle-là dont je veux parler; c'est de la bonté plus qu'infinie qu'il nous a temoignée en Jesus Christ, livrant à la mort le même J. Christ pour nous rendre participans d'un si grand bien. Voila, dit ce grand Saint, ce qui fera durant toute l'éternité dans le ciel l'étonnement des ' saints, & leur profonde reconnoissance. C'étoit la vue de ce mystere si incomprehensible qui sit. revolter l'Ange. Cet Ange avec ses semblables ne fut point surpris lors que Dieu proposa de créer un homme qui pût être uni à lui éternellement: ceci ne les surprit point parce que c'étoit partager avec eux un bonheur dont ils jouissoient deja, & qui ne pouvoit être diminué par le nombre des possesseurs, à cause de son infinité: mais ce qui les accabla d'étonnement, & à quoi ils ne purent se soumettre, ce fut de voir que ces hommes ingrats abusant d'une grace si singuliere, Dieu donnât son propre Fils & le livrât à la mort pour les sauver. Je sai qu'il y a d'autres causes de leur revolte, qui sut de ne vouloir pas se soumettre à un Dieu-homme : mais cependant il est certain qu'ils en furent si fort surpris, que leur rebellion & leur revolte en fut réaggravée, & que tombant d'excez en excez ils confommerent leur peché & leur malheur.

Je dis donc après S. Paul, que ce qui fera l'étonnement de tous les fiecles, ce sera la misericorde que Dieu aura faite en Jesus Christ aux hommes, toutes les autres graces de la gloire, de la sainteté &c. étant des graces inferieures, & une suite de celle-là. Il est aisé de prouver que toutes les autres graces sont moins grandes à à l'égard de Dieu que celle-là, même que celle de la beatitude, quoi que ce soit la consommation des graces pour l'homme qui la possede: parce que Dieu en beatifiant, & glorifiant, ne donne rien de lui-même: puisqu'il fait seulement participer à la jouissance de ce qu'il est, qui augmente sa gloire accidentelle: mais en donnant son Fils, & le livrant à la mort, il a falu qu'il soit entré dans le dernier des aneantissemens, comme S. Paul le dit, (a) qu'ils'est aneanti luimême, prenant la forme de serviteur & d'esclave. Il v a bien d'autres raisons qui se peuvent concevoir.

\$.8. Car c'est par la grace que vous êtez sauvez par la foi: & cela ne vient pas de vous; c'est un don de Dieu.

 Ce n'est point par vos œuvres, asin que nul ne se glorifie.

10. Car nous sommes son ouvrage, étant créez en Jesus Christ dans les bonnes œuvres, que Dieu a preparées asin que nous y marchassions.

Après que S. Paul a fait voir l'éminence du salut en Jesus Christ, il va par degrez: il fait voir ensuite la maniere dont ce salut est accordé, asin que l'on ne s'en glorisie pas: car si Dieu nous a sait de si excessives misericordes, c'est par une surabondance de misericorde, & non par aucun merite de nôtre part. C'est par la soi que nous sommes sauvez, & cette soi est un don de Dieu: ce n'est donc point par ce que nous saisons; mais nous devons tout à la grace, lui devant aussi les

cenvres dans lesquelles il nous fait marcher: car qui est-ce qui peut faire aucune bonne œuvre sans la grace? parce que les œuvres qui d'elles-mêmes sont bonnes, sont rendues inutiles lors qu'elles sont destituées de grace. Dequoi nous pourrions-

nous donc glorifier? du neant?

: Mais, dira-t-on, si toutes les œuvres sont de la grace, si nous n'avons rien que par le moien de la foi, si cette grace & cette foi sont des dons de Dieu, qui pourra s'assûrer de l'acquerir? mes efforts seront donc inutiles, & c'est en vain que ie me travaille. O aveuglement de ceux qui partent de cette sorte! Faites vos efforts pour obtenir cette grace: elle est donnée à tous ceux qui la veulent: Jesus Christ ne demande rien autre chose sinon que nous la voulions. Cette volonté est encore une grace, je l'avoue; mais grace qui est donnée à tous; mais grace qui n'est pas reçue de tous; car les uns la refusent, & d'autres l'acceptent. Le libertin dira: Je ne puis l'accepter s'il ne m'est donné de le faire. O libertin! tu sens bien dans ton cœur tes resistances: combien [fouvent] cette grace t'est-elle offerte sans que tu la veuilles recevoir? fais seulement tes efforts pour l'avoir; detourne toi de tes excez; & tu la trouveras si proche, que tu la trouveras ellemême, assise (a) à la porte: elle veille tous les matins, & elle s'affied: elle attend seulement qu'on lui ouvre. Nous sommes tous créez en Jesus Christ, & c'est la grace des graces que nous aions été tous créez & regenerez en lui; & Dieu en preparant les bonnes œuvres, a preparé en nous créant tous les moiens de salut: mais nous avons une liberté rebelle qui ne sert le plus souvent qu'à nôtre perte, refusant les moiens aussi bien que la fin.

fin. Nous avons l'eau devant nous; il ne tient qu'à nous de nous baisser pour la prendre, & nous ne le voulons pas faire: Et c'est la difference qu'il y a entre nôtre salut & nôtre perte; que (a) nôtre salut vient de Dieu, mais nôtre perte vient de nous-mêmes, qui resus les moiens du salut. Lors que nous acceptons ces moiens, nous ne devons pas nous en glorisser: ces moiens viennent de Dieu qui nous les offre: nous devons en être comblez de reconnoissance; mais il n'y a rien du nôtre qui puisse nous être un sujet de gloire: mais pour nôtre perte, elle nous est toute attribuée par le resus libre & volontaire que nous faisons de ces moiens de salut.

y. II. C'est pourquoi souvenez-vous qu'étant Gentils dans la chair; & étant apellez incirconcis par ceux qui sont apellez circonsis par la circoncisson charnelle faite par la main des bommes.

12. Vous étiez en ce tems-là privez de Jesus Christ, exclus de la societé d'Israël, étrangers quant aux alliances, sans esperance dans les promesses, & sans

Dieu en ce monde,

 Mais maintenant que vous êtes en Jesus Christ, au lieu que vous étiez éloignez autrefois de Dieu, vous êtes devenus proches par le sang de J. Christ,

S. Paul veut encore qu'ils se ressouviennent de l'état deplorable dans lequel ils ont été, pour mieux concevoir les misericordes que Dieu leur a faites, pour en être penetrez de reconnoissance, & pour être plus convaincus que ce sont des misericordes gratuites, qu'ils doivent toutes au sang de Jesus Christ: & sans distinguer aucune grace, il veut que toute la reconnoissance soit pour l'effusion du sang de Jesus Christ.

#### 516 EPIT. AUX EPHESIENS.

Une ame éclairée de la lumiere de verité, plus elle se voit comblée de graces, plus elle se trouve pleine de reconnoissance pour Jesus Christ qui les lui a meritées; & plus elle conçoit d'estime de la grandeur du don que Dieu lui a fait en lui donnant Jesus Christ. Cette seule grace, source de toutes les autres, & qui les renferme toutes, devroit nous faire fondre d'amour & de reconnoissance. O don de Jesus Christ! vous n'êtes point assez estimé, parce que vous n'êtes point assez connu de ceux mêmes qui instruisent les peuples. O grandeurs de la Religion Chrêtienne par laquelle le don a été fait, que vous êtes admirables! O Chrêtien, si tu connoissois la grandeur & la dignité du nom de Chrêtien, ce qu'il a coûté à Jesus Christ, ce que c'est que J. Christ, cela seroit suffisant pour te reduire en poudre & de confusion de tes ingratitudes, & de reconnoissance, si Dieu ne te soutenoit d'une main invisible. O don qui surpasse tout don! O bohté du donateur, dont l'excez est trop fort pour qu'un pauvre cœur en puisse porter le poids si vous ne le souteniez de vous-même! Il faudroit être Dieu pour bien soutenir cette faveur d'un Dieu. Toutes les autres faveurs ne sont rien au prix de celle-là, & ne sont qu'une suite de cellelà. O Religion Chrêtienne, Religion Chrêtienne, que n'es-tu connue de toute la terre & dans tonte la terre!

y. 14. Car l'est-lui qui est nôtre paix, qui des deux peuples n'en a fait qu'un, qui a rompu en sa chair la muraille de separation & d'inimitié qui les divisoit;

15 En abolissant la loi par ses preceptes, asin de former de ces deux peuples un seul nouvel bomme dans 'lui-même en les mettant en paix:

16. Et afin de les reconcilier avec Dien en les rendant un seul corps par la croix.

lesus Christ est notre paix, & notre reconciliation avec son Pere. Il est nôtre paix en nous-mêmes, puisque c'est lui qui opere toute la paix de l'ame: il est notre paix en Dieu, car c'est lui qui établit l'ame en Dieu dans une paix durable & permanente: il opere la paix entre tous, leur communiquant à tous un commun Esprit, qui est le sien, ainsi qu'il a été expliqué. C'est donc dans ce divin V erbe que l'infidele sera uni au fidele, le juste au pecheur; & que bannissant de l'infidele son infidelité & de l'injuste son injustice, il fera une unité parfaite entre tant de nations differentes, les confommant toutes dans l'unité. Il 2 rompu en se faisant homme tous les obstacles qui empêchent la parfaite union: il a rompu toute division à cause de la reconciliation, mettant tout dans une seule unité, qui est celle de Dieu seul, qui est l'unité du cœur & de l'esprit; & voulant aussi en faire une unité exterieure, les faisant par sa croix un seul corps, qui vit de la même foi, pratique la même l'oi & les mêmes preceptes.

§. 17. Ainsi il est venu annoncer la paix tant à vous qui étiez éloignez, qu'à ceux qui étoient proches; 18. Parce que c'est par lui que nous avons accez les uns & les autres vers le Pere dans un même Esprit.

Ceci confirme admirablement tant ce qui est ditici, que ce qui a été expliqué ailleurs, comment J. Christ est venu annoncer la paix à tous, & opere la paix entre tous, parce qu'il a aproché ceux qui étoient éloignez reduisant tout dans son unité, & leur donnant à tous le même accez envers le

#### 418 EPIT. AUX EPHESIENS.

le Pere, c'est-à-dire, les réunissant tous à son Pere, & aussi les unissant tous ensemble par la communication de son Esprit: car ce qui fait leur unité parsaite c'est cette unité d'un même Esprit; parce que l'unité d'Esprit sait l'union du cœur. Or quelle plus grande unité que celle de n'avoir tous qu'un même esprit, qui est l'Esprit du Verbe?

\$.19. Vous n'êtes donc plus des étrangers hors de leur pais & de leurs maisons; mais vous étes citoiens de la même cité que les Saints, & domestiques de Dieu:

20. Etantédifiez sur le fondement des Apôtres & des Prophetes dont Jesus Christ lui-même est la principale pierre de l'Angle:

21. Sur lequel tout l'édifice étant posé, s'éleve dans ses proportions, pour être un saint temple consacré au Seigneur.

22. Et vous-mêmes aussi vous entrez dans la structure de cet édifice pour devenir la maison de Dieu par le S. Esprit.

S. Paul parle ici non seulement aux Gentils, smais à tous les pecheurs convertis, qui ont en Jesus Christ un avantage admirable, qui conssiste à être réunis avec Dieu comme ses propres ensant qui ne l'ont point offensé, & à ne faire tous qu'un temple au Seigneur. Ils font tous & chacun un temple dans leur interieur, où Dieu habite; & cependant ce n'est qu'un seul temple: tous n'en composent qu'un seul quoi que chacun soit un temple dissinét; ils n'en composent qu'un seul parce qu'il n'y a an tous qu'un seul esprit, qu'un seul cœur, & qu'un seul corps, dans lequel Dieu habite par son saint & indivisible Esprit: de sorse que ce corps est composé, comme un temp

ple, d'autant de Chrétiens qui sont remplis de I. Christ: & ces Chrétiens sont des pierres polies par le ciseau de la souffrance, qui composent cet édifice admirable. Cet édifice s'accroît (2) s'angmente jusqu'à son entiere consommation par tous les Chrétiens qui reviennent de nouveau : comme l'édifice interieur va toujours croissant en chaque particulier jusqu'à sa confommation, aussi cet édifice general va toujours s'accroissant depuis qu'il fut fondé par les Prophetes & Apôtres sur le même fondement de Jesus Christ: & le même Esprit est tout en tous, tant dans le general que dans le particulier de ceux qui sont reduits dans leur unité.

#### CHAPITRE III.

"Est pour ce sujet que moi Paul, sai recu mon ministere; & suis prisonnier de Jesus Christ, pour vous autres Gentils.

2. Car vous aurez, apris sans doute l'œconomie de la grace de Dieu qui m'a été donnée envers vous;

2. M'aiant découvert par revelation ce mistere dont

1e vous ai déja écrit en peu de paroles.

4. Et vous pourrez connoître par la lecture que vous en ferez, quelle est l'intelligence que j'ai du mistere de Jesus Christ.

'Apotre est souvent prisonnier pour ses disciples. Cette prison n'est pas tant une prison materielle, quoi que S. Paul en parlât alors aussi, qu'une prison interieure, dans laquelle Dieu met l'ame, lui faisant paier avec exactitude pour ses enfans de grace. C'est en cela que les Apôtres & les Peres des ames sont les veritables imitateurs de Jesus Christ, qui paia ce qu'il ne de-

voit pas, qui porta le peché qu'il n'avoit pas commis. Dieu en fait de même à l'égard de ces ames Apostoliques, leur faisant paier les dettes qu'ils n'ont contractées que par leur charité, & porter les pechez qu'ils n'ont point commis. C'est pour leur faire connoître ce qu'il souffre à leur occasion, que sans leur parler d'une prison \* corporelle il leur fait comprendre l'œconomie de la grace envers eux, laquelle [œconomie de la grace l'aiant rendu leur Pere en Jesus Christ, lui fait aussi porter en Jesus Christ leur fardeau. Car. comme J. Christ se plast à porter & nous & notre fardeau vers son Pere; de même prend-il plaisir de se faire sur la terre des Apôtres. & des peres & meres de grace, qui portent les ames & leurs fardeaux julqu'à Jesus Christ: & c'est là l'œconomie admirable de la grace dont parle S. Paul.

Il affure que ce mistere de la grace lui a été revelé. Il parle ici de deux misseres; de celui-ci, qui est le veritable office postoral, qui ramene la brebis égarée au troupeau de Jesus Christ, la chargeant sur ses épaules & la rendant à Jesus Christ: où il faut remarquer, qu'il la faut rendre à Jesus Christ; & n'en devenir pas proprietaire. L'autre mistere dont il parle c'est le mistere de Jesus Christ: c'est là le second office du Pasteur; après qu'il a ramené l'ame à Jesus Christ. que doit il faire? Il doit laisser l'ame à Jesus Christ & s'emploier seulement à lui decouvrir & faire connoître Jesus Christ." Et c'est ce que Si Paul a fait dans les Chapitres precedens, où aiant fait connoître Jesus Christ & les extremes obligations que nous lui avons, & non seulement à lui, mais aussi à son Pere, de nous l'avoir donné; il s'étend à faire concevoir que c'est là la grace des graces; que toutes les autres graces ne font rien au prix de celle-là, & qu'elles y font attachées, enfin, qu'elles en font les suites. C'est ce que S. Paul apelle le mistere, mais mistere revelé: car cette connoissance de Jesus Christ est la revelation de Jesus Christ même, qui est son entiere manisestation selon le degré & la capacité de l'ame, ainsi qu'il a été expliqué plus haut: & c'est la revelation des revelations.

bommes dans les autres tems, comme il est revelé maintenant par le S. Esprit à ses saints Apôtres & aux Prophetes;

6. Qui est, que les Gentils soient beritiers avec les Juifs; qu'ils soient incorporez avec eux en Jesus Christ; qu'ils participent à la même promesse par

l'Evangile.

Jesus Christ n'a point été manisesté ni decouvert dans l'ancienne loi comme dans la nouvelle: & quoi que les Saints de l'ancienne loi participassent au même Jesus Christ, qui faisoit leur sainteté, cependant Jesus Christ ne leur a point été revelé de cette revelation dont parle S. Paul. comme il l'a été depuis. David est celui en qui Jesus Christ a le plus été revelé, étant certain que ce Roi-Prophete est celui qui a eu la plus forte revelation de Jesus Christ, & que Jesus Christ luia été bien manifesté: ce qui n'est point contraire à ce que dit ici S. Paul: puisqu'il ne lui a point été découvert comme à un enfant des hommes, mais comme [à celui qui fut la] veritable figure de Jesus Christ: car David ne fut point le fils de la volonté de l'homme, comme Saul, qui fut élû des hommes par la volonté de l'homme; mais David fut élû & choisi par la volonté Ep. de S. Paul. дe

## 22 Epit. Aux Ephesiens.

de Dieu, qui le choisit selon son cœur & selon sa volonté, comme Dieu le dit lui-même, que David sut l'homme selon son cœur. Il est certain que David eut la veritable revelation de Jesus Christ, qui fait que Jesus Christ se significant que lui & s'y imprima veritablement, comme on l'aura pu remarquer dans la vie du même Prophete.

La seconde chose qui est revelée à present, & qui ne l'étoit pas alors, c'est la réunion de tous les peuples en Jesus Christ, tant du Juif que du Gentil. Cependant David a eu cette revelation, en aiant écrit très-clairement dans les Pseaumes. aussi bien que d'autres Prophetes qui en ont fait mention, sur tout Isaie, à qui Jesus Christ a été le plus decouvert. S. Paul ne parle pas en particulier de ces saints Prophetes, qu'il met au rang des Apôtres; mais il parle du peuple, à qui lesus Christ n'a jamais été revelé: car quoi qu'ils scussent que le Messie devoit venir, ils n'avoient pas la manifestation du même Jesus Christ en eux, ainsi qu'il a été expliqué: car pour connoître Jesus Christ, & que sa manifestation soit faite, & aussi la consommation de tous les peuples en lui dans un seul & même esprit, il faut que Jesus Christ soit formé en nous, selon les termes de nôtre Apôtre.

ŷ. 7. Dont j'ai été fait le ministre par le don de la grace de Dieu, qui m'a été conferée par l'efficace de sa puissance.

8. J'ai donc reçu, moi qui suis le plus petit d'entre les Saints, cette grace, d'annoncer aux Gentil. les richesses incomprehensibles de Jesus Christ;

9. Et d'éclairer tous les hommes, en leur déconvrant combien est admirable l'aconomie du misse. ve caché avant tous les siecles en Dieu, qui a créé toutes choses.

S. Paul parle ici d'une maniere un peu couverte, mais cependant très-réelle, de deux graces qui lui ont été faites en Jesus Christ; l'une, qui le regarde lui-même; & l'autre, qui regarde son troupeau. Pour lui-même, il assure que le don lui a été fait de la grace & de la manisestation de J. Christ quoi qu'il soit le plus petit des Apôtres. Quoi que cette parole soit une parole d'humilité, elle peut être une parole de verité, le prenant du côté de son ancantissement & apetissement interieur, Dieu aiant pris plaisir de se faire de cet Apôtre un vase d'election, soit pour l'Apostolat, soit pour l'exterieur, soit pour l'interieur. Mais il faut laisser les choses dans les secrets de Dieu.

Cependant pour dire ma pensée de ce grand Apôtre, pour lequel Dieu m'a donné un amour fingulier (parce qu'il est impossible d'aimer Jesus Christ sans aimer S. Paul & sans aimer David; l'un aiant été la fidele copie de celui dont l'autre avoit été une excellente figure; car de même que David fut fait en Jesus Christ le Pasteur d'Israël, S. Paul a été fait en Jesus Christ le Pasteur des Gentils) pour m'expliquer dis-je sur ce sujet; je dis, que S. Paul parle ici de deux graces. l'une pour lui, & l'autre pour les Gentils. Celle qui est pour lui est la manifestation de Jesus Christ, qui lui a été faite d'une maniere si singuliere, qu'il ne s'est pû empêcher malgré son humilité d'en declarer bien des choses en divers endroits de ses Epitres, où il est aisé de voir que S. Paul au dedans étoit vivant de Jesus Christ, & audehors tout marqué de Jesus Christ, comme il l'assure. Mais ce qu'il tait de cette manifesta-

## EPIT. AUX EPHESIENS.

tion est bien autre chose que ce qu'il en découvre; & l'on peut dire de lui ce que dit l'Epoux de l'Epouse, après avoir fait le portrait de sa bien-aimée, (a) Telle est ma bien-aimée sans ce qui est caché au dedans. O qui pourroit penetrer dans l'interieur de ce grand Saint, on n'y verroit au-

tre chose que Jesus Christ.

**424** 

La seconde grace de S. Paul a été de n'avoir pas seulement cette manifestation de Jesus Christ pour lui même d'une maniere si profonde & si admirable: mais d'avoir la grace de le manifester & faire connoître non seulement aux Gentils ou à ceux qui ne le connoissent pas, mais de l'imprimer dans le cœur, qui est la grace des graces: Et cette manifestation de Jesus Christ (en la maniere qu'elle a été decrite plus haut) dans l'interieur, par l'impression qu'il en fait lui-même, est le mistere caché en Dieu avant tous les siecles; puisque c'est pour cette manisestation de Jesus Christ, que le monde a été créé : c'est par lui & > pour lui que tous les hommes ont été créés : c'est par lui & pour lui qu'ils ont été rachetez : c'est par lui & pour lui qu'ils seront glorifiez : c'est donc là le mistere de la creation, redemtion & glorification: & quoi que toutes ces fonctions loient attribuées differement aux trois divines personnes, il est cependant certain que tout s'est tait en Jesus Christ, & par Jesus Christ, comme l'asture S. Jean ; Tont est fast par le Verbe ; & rien n'a été fait jans lui. Le Pere a créé l'homme; mais il l'a créé en son Fils & pour son Fils, afin d'étendre l'Esprit de son Fils. & de renouveller l'image de ce Fils, comme ce Fils renouvelle incessamment la sienne.

Et il ne pouvoit point avoir d'autre fin en créant

créant le monde finon d'étendre au dehors dans les hommes ce qui étant infini en lui étoit pourtant terminé en lui. Car quoi que la generation du Verbe soit infinie, le Verbe étant aussi infini que le Pere, il se trouve pourtant terminé dans l'infini même : ce qui fait qu'il est impossible qu'il y ait plus de trois personnes dans la Trinité: parce que ce qui est recu infiniment se rend infiniment. & l'infinité est le terme de l'infini, qui pour être inépuisable se reproduit incessamment, comme il a toujours fait, écoulant son être dans son Verbe, & le Verbe rendant cet être qui lui est communiqué: ce qui fait ce flux d'immensité & d'égalité. Or comme il s'agissoit de faire une extension au dehors de ce Fils & de Dieu en unité, cette unité ne pouvant s'écouler que par le Verbe, le Pere ne pouvant engendrer que son Fils; il falloit donc que voulant s'étendre au dehors dans des creatures qu'ils devoientrendre capables de leur commerce ineffable, tout le dessein de la creation fût de faire passer ce Verbe dans les hommes, pour ensuite le recevoir en lui, & en faire l'écoulement conforme à la reception; comme un filet d'eau qui s'écoulant de sa source va arroser une prairie & vient incessamment se perdre & s'abîmer dans la même fource.

Je dis donc, que cet écoulement de la Divinité, qui est un principe vivissant, ne pouvoit venir que du Verbe; puisque tous écoulemens de la part du Pere sont épuisez en lui: & ces écoulemens étant faits de la sorte dans les ames plus ou moins qu'elles ont de capacité & d'extension, ce qui est reçu recoule & retourne dans l'unité; & l'Esprit saint est regardé comme glorisseauter, parce que c'est en lui que tout demeure terminé 526

& fini sans finir jamais, reduisant tout dans l'unité. Or quoi que le S. Esprit soit regardé comme glorificateur, il ne glorifie les hommes que par Jesus Christ, & en Jesus Christ, selon la capacité qui a été mise en eux de recevoir le même Tesus Christ: & ainsi toutes les operations du dehors quoi qu'elles soient attribuées au S. Espris (à la reserve de la creation) sont pourtant faites par l'Esprit même en Jesus Christ, & par Jesus Christ, comme J. Christ le dit lui-même: (a) Le S. Esprit ne parlera pas de lui-même, mais il prendra de ce qui est à moi, & vous le donnera, Dans le mistere de l'Incarnation, qui est le mistere de nôtre santification, le S. Esprit forma le corps de Jesus Christ, & opera, pour ainsi parler, ce mistere: mais il n'y mit rien du sien, & tout sut du Verbe & par le Verbe: le S.Esprit rendit Marie feconde par sa chaleur vivisiante; mais tout fut du Verbe. Il en est ainsi dans nos cœurs. Toutes les operations du S. Esprit se terminent à celle-là, de produire Jesus Christ en nous.

Ainsi, toutes les operations de la Trinité au dehors ne sont qu'à étendre Jesus Christ & to produire. C'est donc là le mistere caché dans loi sternelle du Pere est d'engendrer son Verbe, & l'occupation du S. Esprit est derecevoir ce Verbe engendré. Le Pere engendre, le Fils est engendré, & de la complaisance de cette generation & de l'amour mutuel du Fils & du Pere est produit le S. Esprit, Or comme le Fils est celui qui recoit tout du Pere, l'Esprit saint est celui dans lequel le Verbe s'écoule tout entier: & cette connoissance infinie s'absme & se perd dans un amour aussi infini pour le reproduire de nouveau

dans une même connoissance & un même amour. O veritez! O grandeurs! O immensitez que la science ne peut decouvrir, mais qui se decouvrent dans l'immensité même.

y. 10. Asin que les principautez & les puissances qui sont dans les cieux connoissent par l'Eglise la sagesse de Dieu, qui a tant de formes:

11. Selon le dessein éternel qu'il a accompli par Jesus

Christ Notre Seigneur,

12. Dans lequel nous avons par la foi en lui la liberté de parler à Dien, & de nous en aprocher avec confiance.

 C'est pourquoi je vous prie de ne point perdre courage en me voiant souffrir tant de maux pour

vous: ce qui est vôtre gloire.

Après que S. Paul a declaré ce mistere caché en Dieu, qui est la manisestation de Jesus Christ, il decrit les moiens par lesquels Dieu se plast à manisester Jesus Christ. Ces moiens sont connus des principautez & puissances des cieux, & les ravissent & comblent de joie; ils remplissent aussi de contentement ceux à qui Dieu prend plaisir de les manisester.

Cette œconomie admirable de la sagesse de Dieu se sait voir dans Jesus Christ & dans son Eglist; & c'est toujours la manisestation de Jesus Christ, soit dans l'Eglise même, soit dans Jesus Christ. Or cette manisestation est donnée à connoître par la conduite generale de Dieu sur son Eglise, & cette conduite generale est la marque de ce qu'il opere en particulier dans les ames.

Quelle est la manifestation que l'Eglise en donne? C'est cette liberté dans laquelle il lui est accordé de parler à Dieu & de s'aprocher de Dieu evec consiance: & tout cela est donné par le moien

de la foi. Le moien donc dont il a plû à Dieu de se servir pour manisester Jesus Christ dans les ames, a été la facilité qui leur est accordée de s'aprocher de Dieu avec soi & consiance, de se tenir auprès de lui; de demeurer en sa presence, de l'écouter. C'est la pratique de l'Eglise, elle parle à Dieu, elle l'écoute pour lui obéir, elle se tient toujours en sa presence dans un amour lein de consiance: c'est là la grace qui nous a été meritée par Jesus Christ, & qui sert à la manisestation du même Jesus Christ.

De là on peut inferer combien L'ORAISON est necessaire; qu'il ne se fait rien que par l'oraison; & que l'oraison est le moien des communications & de la manifestation de Jesus Christ.

Mais cette oraison est toujours accompagnée de la croix; c'est pourquoi S. Paul, qui produisoit les ames & les enfantoit à l'oraison, les enfantoit par la croix. La croix & l'oraison sont de compagnie: comme rien ne s'est operé dans la redention que par la croix & l'oraison de Jesus Christ, aussi rien ne s'operera soit dans les ames particulieres, soit dans l'Eglise, que par l'oraison & par la croix. C'est par l'oraison & la croix que l'on enfante des ames à Jesus Christ.

C'est pourquoi S. Paul prie les Ephesiens de ne point perdre courage à cause de ce qu'il est obligé de sousirir à leur occasion: car on ne sauroit croire ce qu'il faut sousirir pour enfanter des ames à Jesus Christ. On en peut juger sur ce que Jesus Christ

a voulu soufrir pour les produire.

Mais comme les douleurs & les ignominies de Jesus Christ ont été la gloire & le bonheur des Chrêtiens, aussi les douleurs & les ignominies que ces Peres de grace sous frent, sont la gloire & le bonheur de leurs ensans. C'est pourquoi S. Paul

conjure ses chers enfans de ne se point decourager pour ce qu'il souffre à leur occasion; au contraire, ils doivent prendre un nouveau courage; puisque ses soufrances renferment les misericordes que Jesus Christ leur veut faire: ce qui fait, que les souffrances leur attirent tant de misericordes, & sont comme un bain de rafrai-

chissement pour ces enfans.

Ce n'est pas que les peres aient quelque merite en eux-mêmes qui puisse servir pour la santification des autres: O non: tous les merites sont renfermez en Jesus Christ, & le plus grand des saints est un pur neant; lequel ne pouvant rien pour soi, comment pourroit-il pour les autres? mais c'est qu'il est donné à ces peres & meres de grace une extention des merites & des souffrances de Jesus Christ, par le moien de quoi Jesus Christ se plast à souffrir en eux, & à meriter en eux pour le salut & la perfection de ces enfans. Car comme Jesus Christ a étendu sa passion dans ses membres, ainsi que S. Paul le prouve lors qu'il dit, (a) qu'il acheve ce qui manque à la passion de Jesus Christ, de même il a étendu aufsi dans ses membres ses merites: en sorte que leurs souffrances étant une extension de celles de lefus Christ, sont non seulement meritoires pour cux, mais ont une efficace admirable pour produire des ames à Jesus Christ.

C'est le secret admirable qui decouvre, premierement comme quoi Jesus Christ a merité comme homme pour lui-même, & que ses souffrances ont été un accroissement de gloire & de merite pour sa nature humaine, ainsi que lesus Christ ledit: (b) Il falloit que le Fils de l'homme, parlant de sa nature humaine, souffrit, &

que par là il entrât dans sa gloire, marquant que les souffrances à cause de son union hypostati que étant devenues divines & infinies, lui a voient acquis pour lui-même un merité infini Mais outre le merite personnel il y avoit le merite les hommes, qui est avec tant de surabondan. ce d'que tous les mondes possibles en eussent été sauvez. Jesus Christ a pris plaisir en étendant ses louffrances dans ses membres à étendre ce double merite d'accroissement de grace personnelle par le moien de ses souffrances, & merite en faveur des autres: mais tout cela étant une extenfion des souffrances & des merites du même lesus Christ, se trouve enfermé dans le même le sus Christ. & étendu de cette sorte dans ses membres; en sorte que la chose prise de cette maniere, nous reconnoissons que nous devons tout à Iesus Christ quoi que nous acceptions de bon cœur le moien de communication dont Dieu veut se servir.

C'est en ce sens que nos pauvres freres errans. s'ils vouloient bien se laisser éclairer des lumieres qu'il a plû à Dieu de departir à son Eglise pour faire connoître sa sagesse dans le ciel & sur la terre; c'est en ce sens, dis-je, que nos chers freres errans, pour lesquels Notre Seigneur m'a donné une inclination finguliere, n'auroient aucune peine à comprendre l'invocation des Saints & les merites des Saints; merites qui sont tous renfermez en Jesus Christ, comme Jesus Christ est étendu en eux; invocation & moien qui ne diminue en rien la confiance que nous avons en Jesus Christ, & qui n'empêche pas qu'il ne soit nôtre seul Mediateur; puisque toute mediation est renfermée en lui, & qu'il lui a plû d'étendre sa mediation dans ses Saints; ce qui sert à

sagloire, loin de la lui ravir. Car comme l'extension qu'il a plû au Pere de faire de son Verbe su dehors, faisant écouler son Esprit dans les hommes, ne diminue rien de la grandeur de ce même Verbe, qui demeure toujours dans son mier, & est le même dans le sein de son Pere. cette extension servant seulement à donner à la Trinité une gloire accidentelle qu'elle n'avoit pas: il en est de même des merites & de la mediation des Saints: c'est une extension des merites de less Christ en eux. & de sa mediation, qui est la source de tous seurs merites, & qui fait qu'ils ont un merite personnel en Jesus Christ, qui leur est propre, quoi que plein des merites de Jesus Christ & abimé dans les mêmes merites, comme Jesus Christ a son merite personnel & infini qui n'est point diminué par toute cette étendue de merites. Je ne sai si je me puis assez exprimer pour me faire entendre. C'est aussi dans ce sens à de cette maniere qu'ils n'auront plus de peine à convenir du facrifice qui est une extension du sacrifice de la Croix, & qui ne diminue point le merite & la force de ce facrifice, mais qui renouvelle & perpetue les merites avec un accroifsement de gloire à Dieu & d'utilité aux hommes.

La plûpart des erreurs jointes à la malice de ceux qui les inventent, ne viennent que de ce qu'ils ignorent les mysteres de nôtre Religion & la plus pure croiance de l'Eglise. Ces mysteres sont ignorez, parce qu'ils ne sont pas connus même de ceux qui doivent les enseigner aux autres; & tout cela, parce qu'il n'y a presque point de Pasteurs hommes doctes & d'oraison. Seigneur, donnez à vôtre Eglise des Pasteurs savans

dinterieurs.

14. C'est ce qui me porte à slechir les genoux deva le Pere de Nôtre Seigneur Jesus Christ.

jou, duquel toute la famille qui est dans ciel & sur la terre tire son origine;

16. Afin que selon les richesses de sa gloire, il vo fortisse dans l'homme interieur par son Espris.

Ce que S. Paul apelle flechir le genou, c'est r acte de demission & d'aneantissement devant Majesté de Dieu, par lequel il reconnoît qu Dieu est le principe de la paternité qu'il lui dons comme Apôtre: car par son Apostolat il le fa pere d'une infinité de Chrétiens: mais il ne s'a tribue rien de cette paternité la voiant en Die comme dans son origine; C'est pourquoi, dit-i je flechis le genon, c'est-à-dire, je fais une demi fion à Dieu le Pere, de tous les droits qu'il sen ble m'avoir donnés sur vous, voulant que je fus vôtre pere sur la terre comme il l'est dans le cie & je le vois en I. Christ Pere de toutes les paters z; parce qu'étant Pere de Jesus Christ, tout les filiations sont en Jesus Christ, & toutes p ternitez font données par Jesus Christ, & tires leur origine de celle de Dieu le Pere; & il fai lui ceder tous droits de paternité.

Je m'aneantis incessamment devant lui, as que selon les richesses de sagloire il vous sortisse da l'homme interieur. C'est tout ce qu'un Apôt peut desirer pour ses enfans que de les voir sort siez dans l'homme interieur; que Dieu leur donne la grace de l'interieur par son Esprit; & lo que cet Esprit de la filiation divine, par lequ nous crions, Abba, nôtre Pere, est repanc dans nos cœurs, nous avons cet Esprit interieu qui n'est autre que celui de Jesus Christ, par l

quel nous sommes adoptez: Esprit qui en nous unissant à Dieu, nous unit en lui à tous nos freres, & fait une unité parfaite. C'est cer Esprit qui nous fait être proches de Dieu, qui nous sait tenir en sa presence, qui nous porte à parler à lui, & enfin qui nous unit à lui.

# 4.17. Qu'il fasse que Jesus Christ babite par la foi dans vos cours ;

Cet Esprit interieur n'est autre que l'esprit de foi. duquel il a tant de fois été parlé, par lequel Jefus Christ babite veritablement dans le cœur, non point par union passagere, mais par demeure permanente: cet Esprit de foi, qui fait que l'ame outrepassant toute lumiere s'abîme dans les sacrées tenebres de la foi, où elle trouve la lumiere incréée, ainfi qu'il est écrit, (a) que les tenebres lui servent de cachette; parce que l'ame n'a. percoit que tenebres, & cependant la lumiere divine & incréée est cachée dans ces tenebres. Cette lumiere est Jesus Christ splendeur des Saints: & l'ame est tout étonnée qu'à force de s'être laissé conduire par la foi tenebreuse dans un pais inconnu, où elle passe longues années sans se reconnoître, elle trouve enfin Jesus Christ caché dans ces tenebres, qui paroît lors que l'on v pense le moins.

y. 18. Es qu'étant enracinez & fondez dans la charisé, vous puissiez comprendre avec tous les Saints quelle est la largeur, la longueur, la banteur & la prosondeur,

L'ame n'est pas plutôt arrivée en Dieu par le moien de la foi, que Jesus Christ lui est manisesé; & Jesus Christ n'est pas plutôt manisesté, que l'ame l'ame s'affermit & se fonde dans la charité; mai

charité pure, parfaite & durable.

C'est dans cette charité parfaite qu'il semble que la foi & l'esperance se soient abîmées dans une unité admirable: c'est-là où il est donné? connoître la largeur, la longueur, la bauteur & la profondeur, l'abîme infini & immense de la Trinité, & comment toute la profondeur & l'étendue de l'immensité du Pere est écoulée dans le Fils: en sorte que Jesus Christ est la hauteur. la profondeur, la largeur & la longueur de son Pere Il en est la hauteur, puisqu'il en est la gloire : il en est la profondeur, parce qu'étant la sagesse de Dieu, il a aprofondi les secrets de Dieu & il 1 puisé dans les profondeurs de la Divinité: bien plus, il les a épuisées : il est l'immensité de son Pere; parce que son Pere étant écoulé en lui. & le produisant, l'infinité est reçue dans l'infini: mais cet écoulement de tout lui même n'empêche point qu'il ne soit toujours ce qu'il est; car le Pe re engendrant son Verbe, & s'épuisant tout entier dans ce Verbe, ne perd rien de ce qu'il est, non plus que le Verbe [ne perd rien] en rendant à son Pere ce que celui-ci lui donne, & en produisant un Dieu [le S. Esprit] par cette reciprocation.

Comme le Pere ne perd rien de ce qu'il est, non plus que le Fils, le Pere reste Dieu immense, le Fils Dieu immense, & le S. Esprit Dieu immense; & tout se trouve reduit en unité, où tout ce que donne le Pere, tout ce que reçoivem le Fils & le S. Esprit, se trouve dans cette unité en sorte qu'il ne se passe pas un moment que le Pere n'engendre son Verbe par voie de connois sance, c'est-à-dire, lui communiquant tout ca qu'il est par esprit, sans nulle reserve; ce Fil produit est aimé de son Pere qui l'a engendré

comme lui-même aime ce Pere dont il est engendré; & cet amour reciproque du Pere & du Fils produit le S. Esprit, & cela sans division, & sans qu'il y ait un moment où la Trinité ne sorte de l'unité & ne se perde dans la même unité; acte qui n'est jamais interrompu, repos qui n'est jamais empêché, repos second, qui est la secondité du repos, & qui se perd dans le repos même. Vous étes, [ô Divinité adorable!] cette profondeur impenetrable à tout autre qu'à vous : cependant il vous plast de vous manisester à vos Saints par Jesus Christ, qui est celui seul, qui aiant atteint toutes vos prosondeurs & dimensions, peut aussi les faire connoître.

Il y a pareillement en Jesus Christ une hauteur, une prosondeur, longueur & largeur: sa bauteur, c'est sa Divinité; sa prosondeur, c'est son aneantissement; sa largeur, l'étendue infinie de sa charité; sa longueur, son extrême patience. Il a en tout cela sur la croix, où sa tête élevée en haut, marquoit la hauteur de sa Divinité; ses pieds vers la terre, le prosond abaissement où il s'étoit reduit épousant la nature humaine; ses bras étendus marquoient & son extreme charité, qui lui a fait embrasser tous les hommes & leurs demerites pour les absumer dans ses merites infinis, & sa patience à suporter leur ingratitude.

Cette longueur, hauteur, largeur & profondeur de la Trinité & de Jesus Christ feront la joie & le plaisir des Saints durant toute l'éternité; parce que toute l'éternité se passera à aprofondir cette immensité, où il sera découvert de nouvelles beautez sans les aprofondir jamais toutes.

<sup>\$.19.</sup> Et connoître l'amour de Jesus Christ envers nons, qui surpasse toute connoissance, pour être remplis de toute la plenitude de Dieu.

## 536 Epit. AUX Ephesiens.

Il vadeux choses immenses, infinies, inc prehensibles, qui ne peuvent jamais se deco pleinement; l'immensité de Dieu. & la ck infinie de Jesus Christ pour les hommes; ch qui s'en peut penser, & laquelle il faudroit mourir mille fois d'amo de reconnoissance; charité si incomprehens qu'elle surpassoit tous les témoignages e rieurs qu'il nous en a donnez, quoi qu'inf car ce qu'il avoit au dedans, étoit encore que ce qu'il en faisoit paroître au dehors. qu'il semble que cela ne puisse être, à cause témoignages infinis qu'il en a donnés. pourquoi après avoir donné tout son sang vie pour les hommes, comme si son amour r pas encore été satisfait d'un si étrange excez. fit ouvrir le cœur, comme pour aprofondir hommes son extrême charité, & comme s'il eût dit: Des témoignages si extrêmes ne 1 font pas assez mon cœur, & n'expriment pa sez son amour; du moins, ils ne vous le dé vriront peut-être pas assez; c'est pourquoi aiant tout donné pour satisfaire cet amor vous ouvre mon cœur, afin que vous pene la force de son amour, & je vous donne ce me amour. Mais cela est inexplicable: c charité de Jesus Christ fut celle qui ouvrit cœur pour y loger les hommes. Après, ô am que vous avez épuisé toutes vos forces, le & la vie d'un Dieu, vous ouvrez ce cœur, est le siège de l'amour, comme pour repandr les hommes cette charité infinie, & pour i voir les hommes en vous, & comme celui. aiant tout donné par amour, donne encor même amour par surcroît. Ce n'étoit pas de donner le sang des veines; il donne le sar

cour: & cette charité aiant épuisé tout ce qui étoit dans le corps de Jesus Christ, va chercher far une ouverture profonde dans ce cœur un peu desang qui y restoit à peine; mais sang siépuisé, qu'il en sort [aussi] de l'eau. Cette eau ne marquoit point le restoidissement ou l'affoiblissement de sa charité, mais son épuisement. O homme, si tu pouvois découvrir dans le cœur de Jesus l'extrême amour qu'il te porte, il faudroit queton cœur sust reduit en poudre, quand il se toit de diamant.

Que fit Jesus Christ en dernier ressort après avoir épuisé tout l'amour de son extrême charité? il envoie l'amour incréé, le S. Esprit, tohme pour dire: Rien ne me peut satisfaire que de vous donner un Amour-Dieu. Je ne m'étonne pas si S. Paul dit que (a) la charité de Jesus Christ nous presse. O charité, charité incompretensible! que ne devrois-tu pas operer sur nos treurs!

Cet amour donc de Jesus Christ en nous rachetant & nous purifiant dans son sang, nous a disposez par le vuide du peché qu'il a operé en nous, a par l'aneantissement qu'il y opere, à recevoir leplenitude de Dieu même. Vous ouvrîtes vôtre cœur pour communiquer à l'homme la plenitude de la Divinité! mon Dieu! que l'homme cit apellé à de grandes choses! & cependant il ne les connoît pas: il s'amuse à amasser des coquilles, & il laisse perdre les tresors immenses & les richesses infinies de l'amour de Dieu pour l'homme.

\$.20. Que celui qui par la puissance qui agit en nous avec efficace, peut faire infiniment plus que tout ce Ep.de S. Paul.

4 6D que

que nous demandons & pensons, 21. Soit glorissé dans l'Eglise & en Jesus Christ pendant la suite de tous les siecles des siecles. Amen!

Mon Dieu! que nous sommes foux de borner nos prieres, & demander certaines choses particulieres, telle & telle grace! Quoi que cela soit bon & louable, il me semble que c'est traiter Dieu en homme, & lui demander infiniment moins que ce qu'il veut donner & que ce qu'il donne. C'est comme qui demanderoit un denier à un Roi. Il ne faut pas conformer nos demandes à ce que nous fommes, mais à la grandeur & magnificence de celui qui donne: ainfi. celui qui s'en remet à la volonté du Roi & qui lui expose simplement ses necessitez, demande plus sans rien demander que celui qui demande des graces specifiées. La veritable demande c'est de ne ismais rien demander à Dieu que l'acomplissement de sa sainte volonté, que ce qu'il a fait demander dans le Pater, & s'abandonner à lui pour tout le reste. O qu'il nous donne bien plus que tout ce que nous saurions demander & desirer, ni même penser! Qui pourroit jamais penser aux misericordes que Dieu fait aux ames, & qui pourroit se les figurer, loin de les demander? cela est impossible. Lors que les saints Patriarches desiroient avec tant d'ardeur le Messie, ils le demandoient pour Sauveur & Roi. [Mais] auroient-ils demandé le Sauveur d'Israel afin qu'il fust pendu comme un infame, & qu'ils eussent été les parricides de colui qui venoit leur donner la vie? Cette penter seule leur auroit fait horreur.

Il faut donc nous laisser à Dieu, puisqu'il agis en nous, comme dit S. Paul, avec efficace, & qu'il y opere plus mille sois que nous ne saurions penser

Mon Dieu, que nous sommes aveugles, de vouloir agir & operer par nous-mêmes, au lieu de nous laisser à Jesus Christ afin qu'il agisse & opere en nous! Il y agit toujours efficacement & d'une maniere inconcevable. Ces seules paroles de S. Paul seroient suffisantes pour nous convaincre qu'il faut laisser J. Christ operer en nous. Nous voions & dans Jesus Christ, & dans l'Eglise, l'exemple de ceci. Jesus Christ n'a-t-il pas plus fait que nous ne pouvions penser? L'Eglise n'a-t-elle pas plus recu qu'elle ne pouvoit esperer? Dieu nous a donné Jesus Christ & l'Eglise comme des marques de son amour, & nous en doutons encore & nous craignons qu'il ne fasse pas pour nous ce que nous desirons! O sottise! c'est comme celui qui aiant recu cent mille écus, craint d'être refusé pour cinq sols; & cependant, ila cent mille écus pour gage que l'on ne lui refusera rien; & les mains pleines de ce tresor; il hesite neanmoins, il se desie de ne pas avoir un denier. C'est ce que font les animaux sans raison, qui preferent une feiille à un tresor.

#### CHAPITRE IV.

\$.1. JE vous suplie donc, moi qui suis dans les chaines pour le Seigneur, de vivre d'une maniere digne de vôtre vocation,

2. En toute bumilité of toute douceur; en vous suportant les uns les autres avec charité:

3. Prenant soin de garder l'unité de l'esprit par le lien de la paix.

S Paul fait une deduction courte & succinte des vertus Chrêtiennes qui entretiennent la veritable societé, & qui font que les Chrêtiens D 2

n'étant qu'un seul corps, vivent avec la même dependance & la même union des membres d'un corps. Il prie, & même conjure par les chaines qu'il souffre, leur écrivant de la prison même pour les soutenir, de vivre d'une maniere digne de leur vocation. Mon Dieu! les grandes paroles! O si le Chrêtien connoissoit sa vocation! Il est apellé à être une même chose avec Jesus Christ, & ne composer qu'un corps avec lui, à joilir des mêmes biens que lui : il est apellé à devenir Dieu. ainsi qu'il est écrit, (a) J'ai dit, vous êtes des Dieux; parce que Jesus Christ les éleve à une grace si éminente, que l'homme ne voit que Dieu au dessus de lui, s'il est regardé dans (b) l'union hypostatique, & consideré comme membre de Jesus Christ. Voions ce que l'Ecriture en dit: (c) O Dieu qu'est-ce que l'homme pour l'homorer de vôtre visite? ou qu'est-ce que le fils de l'homme? Vous l'avez fait un peu inferieur aux Anges: encore peut-on dire qu'il y a des hommes & des Saints avec tous les Anges dans le ciel. David parloit de l'homme encore vivant. La vocation du Chretien est, de jouir de Dieu, & d'être (d) consommé avec lesus Christ dans l'unité de Dieu seul. Cette vocation est pour tous les Chrétiens, & ils sont tous apellez à n'être qu'un en Dieu.

Or pour parvenir à la grace d'une si sublime vocation S. Paul leur en donne les moiens dans un abregé substantiel. L'bumilité & la douceur est ce qui fait la paix exterieure entre les sideles. La douceur vient de l'humilité: il est difficile de trouver un homme superbe qui soit doux: l'humilité donne un si prosond abaissement, & un si

grand

<sup>(</sup>a) Pf. 31. \$7. 6. voy. 2 Pierr. 1. \$7. 4. (b) on dans Jefits Christ uni hypostasiquement à la Divinité.
(c) Pf. 8. \$7. 5, 6. (d) Jean 17, \$7. 21, 23.

d mépris de soi-même, que l'on ne se pas facilement en colere: quoi que Dieu nette certaines promtitudes pour une plus de humiliation, cela est si court, & suivi e si grande douceur, qu'il est aisé de remaron'elles naissent de la precipitation de la na-, & non de l'orgueil. L'humble est doux, & oux est humble: c'est pourquoi Jesus Christ pare point ces deux vertus dans son Evangi-(a) Aprenez, dit-il, que je suis doux & bume cœur. Avec la douceur & l'humilité (qui ofolument necessaire pour la Societé: parce sans l'humilité il n'y a pas les deferences neires & fans la douceur nulle condescendan-[S. Paul requiert, ] le suport du prochain. Enes Saints mêmes de la terre & les personnes lus parfaites, il faut user de suport, quand vauroit que la difference des naturels, des peramens, mille foiblesses qui sont dans la ture que Dieu laisse pour aneantir les uns & cer les autres: Tout cela fait qu'il est necesd'avoir ce suport du prochain, & c'est le able fruit de la charité que le suport du pron. Celui qui sait bien suporter les defauts du hain avec charité, a fait un grand fond, & éia bien avancé.

lais ce seroit peu que cette condescendance tte charité exterieure si le sondement n'étoit rieur: il seroit dificile qu'elle durât longssans cela. La vertu interieure qui entretient erieur c'est l'anité de l'esprit, qui fait qu'éuni à Dieu, on est uni en lui à ceux qui lui unis. Si nous étions tous unis à Dieu nous rions tous qu'un seul esprit; & cette unité esprit fait une si grande paix, qu'il n'y a plus de division. Celui qui est uni à Dieu, est en paix avec Dieu, & goute la paix de Dieu: celui qui est uni à Dieu, est uni à tous ceux qui lui sont unis, & il a la paix avec le prochain: celui qui est uni à Dieu, a la paix avec lui-même; c'est cette paix du dedans, c'est l'unité d'esprit, qui fait qu'étant tous dans un même sentiment, & vivant d'une même vie, l'on est dans une unité admirable.

§. 4. Il n'y a parmi vous qu'un corps & qu'un espris, comme il n'y a qu'une esperance à laquelle vous êtes tous apellez.

5. Il n'y a qu'un Seigneur, qu'une foi & qu'un ba-

tême.

6. Il n'y a qu'un Dieu & un Pere de tous, qui est an dessus de tous, & est en toutes choses, & demeure en nous tous.

Il est certain que comme tous les Chrêtiens ne composent qu'un corps mystique, ils ne devroient avoir tous qu'un même esprit, c'est-à-dire, qu'un même sentiment; & cela seroit de la sorte s'ils étoient tous dans l'ordre de leur creation & redemtion: car de même qu'ils ne composent tous qu'un corps, ils n'ont aussi tous qu'un même esprit, qui est l'esprit du Verbe, l'Esprit de Jesus Christ, qui leur a été inspiré & insus, comme ils sont tous dans le corps du même Jesus Christ.

Mais d'où vient qu'étant un corps & un esprit, que n'aiant tous qu'une même esperance à laquelle nous sommes apellez pour joüir de Dieu, il y a cependant des sentimens si differens? qu'il y a des Chrétiens qui s'oposent même à cette joüissance de Dieu, qui la combattent? Il semble que l'on fasse profession d'une Religion differente, à voir la diversité des sentimens. Cependant il n'y a

qu'แน

w'un Seigneur, qu'une même foi; & il y a pourtant plus de contestations que parmi les heretiques. & cela à la honte de la Religion Chrêtien? ne : ce qui n'est causé que par la diversité des sentimens, & cette diversité des sentimens vient de ce que l'on n'est pas dans l'unité de l'esprit, quoi qu'il n'y ait qu'un bateme, qu'un seul Dieu qui est Pere de tous, qui est au dessus de tous, & qui s'étend sur tous & babite en tous. Dieu a fait les choses de la sorte pour nous unir d'esprit, de sentiment, de cœur & de pensée; & cependant il n'y a que division! Cela ne vient que parce que nous sortons de l'ordre de Dieu sur nous; que nous retirant de l'unité d'esprit & de cœur avec Dieu, nous nous retirons en même tems de l'unité de cœur & d'esprit avec nos freres. Par tout où il se trouve des ames unies à Dieu, on les trouve dans les mêmes sentimens, ainsi que je l'ai dit ailleurs.

†.7. Or la grace a été donnée à chacun de nous selon la mesure du don de Jesus Christ.

8. C'est pourquoi le Prophete dit, qu'étant monté en baut, il a emmené la captivité captive, il a fait des dons aux hommes.

 Et pourquoi, dit-il, qu'il est monté, sinon, parce qu'il étoit descendu auparavant au plus prosond de la terre?

Quoi que toutes les personnes interieures reçoivent une très-grande grace, il est cependant certain que les degrez ne sont pas égaux, & qu'il y en a qui reçoivent de plus grandes graces les uns que les autres, même dans les degrez qui paroissent pareils. Mais ces graces ne sont pas (comme quelques personnes s'imaginent) des dons extraordinaires, des joies, des visions &

D 4

des ravissemens; mais, ce que nous devons regarder comme grace, & comme la grace des graces, c'est le don qui nous a été fait de Jesus Christ: car celui qui a plus de Jesus Christ, & en qui Jesus Christ s'imprime & s'exprime davantage, c'est celui qui a plus de grace; de sorte que S. Paul mesure toutes les graces selon la mesure du don de Jesus Christ qui a été sait à chacun de nons.

Après que S. Paul a fait voir que la grace se mesure sur le don de Jesus Christ, (a) sil fait mention de ses effets par raport à deux états spirituels des ames: le premier] par lequel Jesus montant'en haut, emmene la captivité captive. Lors que lesus Christ veut captiver la captivité qui tenoit l'ame retrecie en elle-même, que fait il? Il semble qu'il remonte en haut, & qu'il se retire de cette ame: ce n'est que pour emmener la captivité captive, retirant l'ame de ce qui la captivoit & la retenoit encore en elle-même, pour la faire passer en lui. L'autre état est celui des dons que Dieu verse dans les ames qu'il ne destine pas à la sortie d'elles-mêmes: il se contente de repandre en elles quantité de dons & de graces gratuites, qui les font estimer beaucoup plus que les premieres: cependant il y a une difference inconcevable.

Ces deux expressions se rencontrent aussi dans une seule personne: c'est lors qu'il plast à Nôtre Seigneur de mettre, comme il a été dit, l'ame en plus grande liberté, mais non toutesois comme les premieres: c'est un état mitoien. Lors donc qu'il plast à Dieu de retirer l'ame de son grand resserment, que fait-il? Il se retire, ce semble, & il monte dans la partie superieure: &

ce-

<sup>(4)</sup> Ceci est inferé pour supléer à un manquement visible de la copie manuscrite.

cela étant, il retire l'ame de l'extréme gêne ou elle étoit. Mais comme cet état s'opère avec nudité, & par des épreuves & de rudes tentations, Dieu envoie des dons dans la partie inferieure à la nature, quelque pâture secrette qui la soutient : c'est ce qui est apellé donner des dons aux bommes.

Mais de quelle maniere emmene-t-il cette captivité captive, sinon parce qu'il est descendu dans le plus bas, c'est-à-dire, dans la partie plus inferieure de l'ame? Il y descend premierement; & par cette descente, il attire après soi la captivité de la nature, & l'emporte, pour mettre l'ame

dans la liberté de la grace.

Ceci nous instruit encore d'une grande verité; que la mesure de la montée est celle de la descente. S'il a falu que Jesus Christ soit descendu de cette sorte avant que de monter & d'emmener la captivité captive, c'est-à-dire, avant que d'emmener la captivité de la nature: nous devons nous persuader, que nous ne serons élevez à cette heureuse liberté que par les plus prosonds abaissemens, & après avoir été rejettez dans le plus bas de la terre.

y. 10. Le même qui étoit descendu, est monté audessus de tous les cieux, asin de remplir toutes choses (ou d'accomplir toutes choses.)

Pour confirmer ce qui a été dit de la montée & de la descente, l'Ecriture continue d'assurer, que le même qui étoit descendu est monté; c'est-àdire, que celui qui est veritablement aneanti & détruit, est celui-là qui monte avec Jesus Christ. Car de même que Jesus Christ est descendu au plus prosond de la terre, pour monter au plus baut des cieux; de même ceux que Dieu destine aune plus grande élevation, ce sont ceux qu'il en

fonce dans un plus profond abaissement: & c'est de cette sorte qu'il consomme l'ame, & la remplit de lui-même, en l'abaissant jusqu'au plus bas de la nature & en l'élevant en lui. Car il faut savoir, que Jesus Christ pour santisser une ame qu'il se choisit pour lui être conforme, ne tiendra jamais d'autre conduite que celle qu'il a tenue sur lui-même pour le salut du monde general: comme il a accompli & consommé toutes choses par ses prosonds abaissemens, & ensuite par son élevation; il consomme & remplit tout dans l'ame en l'abaissant très-prosondement, & en l'élevant ensuite.

V. 11. Et lui-même a donné à ses disciples les uns pour être Apôtres, les autres Prophetes, les autres Evangelisses, les autres Pasteurs & Docteurs;

12. Afin de rendre les Saints parfaits, d'accomplir le ministère, & d'édissier le corps de Jesus Christ.

13. Jusqu'à ce que nous soions tous parvenus à l'unité de la soi & de la connoissance du Fils de Dieu, à l'état de l'homme parfait, & à la mesure de l'âge de la plenitude de Jesus Christ.

Toutes les graces gratuites, comme de l'Apofiolat, de Prophetie, de Pasteurs, Docteurs, ne sont données que pour l'édification du corps mystique de J. Christ, Dicu se servant de ces moiens, qu'il a choisis, pour faire ses Saints & ses serviteurs.

Jesus Christ a mis quantité d'emplois differens dans son Eglise, selon l'état où il fait passer l'ame, jusqu'à ce que nous soions tous parvienus à l'unité de la soi: ce qui se sera lors que toutes les nations seront réunies sous (a) un même passeur. Ce sera alors que tous étant mis dans cet esprit de soi, qui qui est le veritable esprit interieur, tous les hommes étant mis dans la connoissance de Jesus Christ. seront mis dans l'experience du même J. Christ & cette experience, ou revelation de Jesus Christ, selon qu'il en a été parlé, fait l'état de l'bomme parfait, & consomme l'ame selon la mesure de l'âge de la plenitude de Jesus Christ, c'est-à-dire, selon le degré de la manifestation & de l'expression que Jesus Christ a resolu de faire à cette ame de luimême. Car quoi que cette manifestation de Jesus Christ soit la consommation de toutes les ames, il est cependant certain qu'il y a des ames en qui Jesus Christ est plus abondamment, & qui l'aprofondissent davantage. Qui pourra nier que S. Paul n'ait en cela surpassé beaucoup d'autres Saints?

†,14. Afin que nous ne soions plus flottans comme des enfans, & que nous ne tournions plus à tous vents de doctrine par la fraude & l'artifice des hommes qui veulent nous engager dans l'erreur.

15. Mais que par l'amour nous agissions selon la verité, & qu'en toutes choses nous croissions en Jesus

Christ, qui est nôtre Chef.

Jusqu'à ce que l'état de la manisestation de Jesus Christ soit venu, nous sommes toujours soit aus comme des ensans, dans des hesitations, des agitations, des doutes & des perplexitez étranges: on voltige incessamment; on ne fait que se reprendre & se laisser; tantôt suivre une route, tantôt en voulant reprendre une autre, sans pouvoir durer en aucune. La raison de cela est, qu'entrant très-souvent en desiance de la veritable route par où Dieu conduit, à cause de sa nudité & des miseres qui l'accompagnent, on veut prendre une route qui paroît plus seure par-

## 448 Epit. Aux Ephesiens.

ce qu'elle est plus dans la volonté & l'operat de la creature: mais l'ame n'y peut point dur parce que se retirant de sa voie, elle se retire a de sa paix: c'est ce qui l'oblige de retourner son premier lieu, où elle n'est pas plutôt, qu raison & la restexion l'en chassent & la sont s tir, jusqu'à ce qu'ensin l'ame soit mise dans pure charité & dans la verité, & qu'elle n'ait p que Jesus Christ, en qui elle croît, se ca somme, & se perfectionne entierement.

\$\forall 1.16. Duquel tout le corps bien ajusté & assemble reçoit par toutes les jointures de la distribution l'croissement du corps selon l'operation efficace, et mesure de chaque membre, pour l'édification lui-même en charité.

L'ame n'est pas plutôt toute réunie sous Je Christ par l'union & la transformation en lui, c lui, comme chef, envoie sur toutes les actic de cette ame ses douces influences: il les vivi toutes. C'est lui qui comme chef gouverne meut tout: & c'est alors que tout se fait dans ordre admirable & dans un accord merveilleu il n'y a plus alors d'hesitations, de ces crain flottantes causées par la raison; mais un aband & delaissement total à la conduite & à l'influe ce de ce digne chef. Ceci est l'entiere possessi de Jesus Christ dans toute l'ame: c'est alors qu fait croître ce corps dont il est le chef, c'est-àre, toutes les operations de cette ame, leur de nant toute la dignité qui merite un si noble pri cipe. De plus, toutes ces operations de les Christ dans l'ame sont des operations efficaci étant toutes dans la charité. Il en est de même tous les fideles réunis en Jesus Christ sous divin Chef.

†.17. Je vous avertis donc, & je vous conjure par le Seigneur, de ne vivre plus comme les autres nations, qui suivent dans leurs conduites la vanité de leurs pensées;

18. Qui ont l'esprit plein de tenebres; qui sont entierement éloignez de la vie de Dieu, à cause de l'ignorance où ils sont, & de l'aveuglement de leur

cœur ;

5

Č

1

5

Ð

n

ıs

c

 Et qui n'aiant point d'esperance se sont abandonnez a l'impureté, & se sont portez avec une ardeur insatiable à toutes sortes de dissolutions.

S. Paul fait ici une courte mais forte description des personnes qui ne sont pas interieures; à qui loin de se laisser réunir & simplifier sous leur veritable chef, se multiplient & s'égarent davantage. S. Paul prie les ames interieures de nepas faire de même par leurs craintes & desirs sottans; parce que comme ceux qui ne sont pas interieurs s'égarent suivans la vanité; ainsi ceux qui étant interieurs se retirent du chemin de la soi pour marcher sous leur propre conduite, se retirent de la verité, & entrent dans une conduite toute pleine de vanité suivans l'égarement de laurs peusées & de leurs raisonnemens.

Ensuite, au lieu de cette conduite de Dieu (qu'ils suivoient pas à pas avec abandon & douceur,) ils entrent dans leur propre conduite: & cette propre conduite les jette dans de trèsprosondes tenebres, comme les gens du siecle, on ceux qui ne sont point interieurs, qui sont tout pleins de tenebres, & ne savent ce que c'est que la veritable lumière: ils sont si éloignez de la vie de Dieu, qu'ils ne comprennent pas même qu'il y ait une vie de Dieu, & que l'ame puisse tivre de Dieu même: ce qu'ils regardent com-

Ce seroit peu de se depoüiller du vieil homme si l'ou n'étoit en même tems revêtu du nouveau. Le vieil homme sut fait dans l'erreur & le mensonge; mais le nouveau sut sait dans la verité: ce qu'il y avoit de Dieu en Adam étant de Jesus Christ & par Jesus Christ, étoit du nouvel homme: iln'y a que ce qui y sut mis par le demon qui soit du vieil homme. Il saut que tout ce qui a été corroinpu en Adam, soit détruit; & que nous soions revêtus de l'homme nouveau en Jesus Christ, qui est créé dans la justice, la sainteté s' la verité, comme le premier sut sormé [en pechant,] dans l'injustice, la corruption & le mensonge.

Une ame renouvellée de la sorte en Jesus Christ, ne doit pas faire de difficulté de parler aux autres, mais de leur parler dans la verité, leur enseignant la voie de la verité. Cela lui attire de terribles croix, que le diable lui suscite par la rage où il entre de voir qu'il perd des ames qu'il a tâché de gagner en Adam dès le commencement du monde; mais toutes les persecutions ne doivent jamais empêcher que l'on ne leur dise la verité, étant tous membres les uns des autres, & devant de toutes nos forces leur procurer le

même bien que nous possedons.

\$.26. Fâchez-vous, mais sans pecher. Et que le Soleil ne se couche jamais sur vôtre colere.

27. Ne donnez point d'entrée au demon. 🕏

28. Que celui qui deroboit ne derobe plus; mais plutôt qu'il travaille de ses mains à quelque ouvrage bon & utile, pour avoir dequoi donner à ceux qui sont dans l'indigence.

Il est bon quelquesois de se fâcher pour l'interêt de Dieu & le bien du prochain; mais il faut que ce soit sans peché.

adeux sortes de personnes qui contrevienà ce conseil de S. Paul; les uns, pour se r & se mettre en colere par excés; les aupour ne vouloir point se fâcher. Les prepechent contre Dieu & contre eux-mêles seconds offensent leur prochain & dent à Dieu. Il y a un juste temperament, perite d'autant plus d'être expliqué, que ité de bonnes ames s'abstiennent de leur r, ou s'affligent après l'avoir fait, se croiant

bles d'un grand manquement.

utes les ames dont la conscience est timoqui ont vue sur les autres sont de cette derclasse: comme elles sont obligées de rere les defauts des autres, & que Dieu se 'elles pour cela, & aussi pour exercer & hu-· les autres dans sa volonté; voiant qu'ils gent la correction fraternelle & leur devoir r lacheté, ou par crainte d'offenser Dieu & mettre en colere, Dieu leur donne une ne petite emotion, qui les oblige de faire 'ils ne feroient pas sans cela: quoi que ce ne imperfection, Dieu s'en sert pour leur faire leur devoir, sans quoi ils demeure-: toujours dans leur negligence & dans leur ir, & ne prendroient jamais l'interêt de , ni ne corrigeroient pas le prochain. Ceint ces personnes après avoir fait une juste nande, s'affligent, croiant avoir fait une efaute, parce qu'il s'y est mêlé un peu d'éon, qu'elles qualifient d'emportement : ce t leur cause d'autant plus de peine qu'étant urs commis devant des témoins, la natun ronge elle-même, qualifiant sa douleur gret d'avoir offensé Dieu; & c'est pure-[regret] d'amour propre. Les personnes . de S. Paul.

qui ont droit de corriger les autres, le doiv faire avec une force mélée de douceur, nei geant cette petite émotion, qui se passera a le tems & sen continuant dans la fidelité à prendre dans le besoin ceux qui sont sous l conduite.

Les premiers font tout le contraire: ils a sent par humeur, ont des emportemens etr ges qu'ils qualifient du nom de zele : leur c rection est peu utile, parce qu'elle est touic faite par un principe vicié, qui outre la coler le propre interêt. On n'a pas tant à cœur la g re de Dieu & l'interêt de nos freres que ce nous regarde nous-mêmes. Il faut que ces i miers se fassent une extréme violence pour reprendre personne s'ils ne sont pas Superier s'ils font Superieurs, il faut qu'ils attende reprendre que leur colere soit passée, Dies se servant pas d'un principe si imparfait pour e riger les antres.

Il faut donc que ces deux sortes de temp mens tiennent deux conduites toutes differen que l'un se fasse violence pour ne point corr avec colere, & que l'autre neglige l'émo qui lui vient. Mais soit que les uns & les au aient excedé en la juste fâcherie, il faut qu fuivent ce second conseil qui est le remede à premier defaut : c'est que le Soleil ne se so point fur leur colere, & qu'ils tâchent d'apaise plutôt le mal qu'ils ont fait à leurs freres foi

& à eux-mêmes.

J'ai dit, que celui qui se met en colere s fense soi-même: il n'y a rien de plus vrai: la lere fait plus de mal à celui qu'elle possede celui contre lequel elle s'allume : elle atti mépris des autres, ne fait nul effet dans la

rection, & fait beaucoup de mal à celui qui on est plein, lui causant de grands tourmens; & s'il se couche sur sa colere, la colere le ronge par ses restexions, & se change en haine. Les autres font tort à leurs prochains ne les avertissant pas des desauts qu'ils corrigeroient peut-être avec la grace si on les en avertissoit. C'est danter entrée au demon dans nôtre cœur que de se mettre en colere de cette sorte: & c'est lui donner entrée dans le cœur de nôtre frere que de ne le pas reprendre.

Enfin S. Paul veut, que celui qui deroboit à Dieu son droit de vengeur selon qu'il est écrit; Lavengeance est au Seigneur, ne falle plus de la sette; que celui aussi qui deroboit l'autorité que Dieu lui a mise entre les mains, en abusant & ne s'en servant pas pour l'utilité du prochain, n'en use plus de la sorte; mais qu'il s'occupe de toutes ses sorces, non seulement pour nourrir les pauvres, qui est le sens literal; mais aussi pour securir les ames pauvres des richesses de la grace, & celles qui sont dans le depoüillement, les unes & les autres selon leur besoin.

\$. 29. Que nul mauvais dissours ne sorte de vôtre bouche; mais qu'il n'en sorte que de propres à édifier la foi; afin qu'ils donnent grace à ceux qui les écontent.

Ces conseils sont necessaires pour les vertus Chrétiennes: car il est certain que rien n'est plus pernicieux que la mechante conversation, sous quelque pretexte que ce soit. Il est cependant vrai qu'un cœur qui est bien à Dieu, ne laisse gueres échapper de manuais discours: car, comme dit nôtre Seigneur, (a) la bouche ne parle E 2 que

:

ŝ

:

ť

S

<sup>(4)</sup> Matth. 12. 7. 34.

que ce qui est dans le cœur, & la bouche est l'es pression du cœur; de sorte qu'il est difficile qu'i ne personne qui est bien à Dieu puisse parler d'au tre chose que de Dieu, ou de choses qui édifies & aident le prochain. On dit souvent des di cours autant innocens qu'indisserens en aparen ce; mais c'est ou pour condescendre au pro chain, ou par simplicité & enfance, candeur gaieté; mais ces discours donnent plutôt de l'e distration à ceux qui les entendent, que d'au tres choses.

S. Paul veut que l'on parle aux ames de la foi de cette foi interieure, fondement & perfectio de l'exterieur. Mais, ò grand partisan de la foi comment parlera-t-on de cette foi à ceux qui n peuvent soufrir qu'on leur en parle, & qui pren nent la parole de foi pour une parole de scanda le? Cependant c'est cette parole de foi qui a l'a vantage de donner la grace à ceux qui l'écontens car elle s'insinue par l'ouïe; c'est la vertu qu s'insinue par l'oreille de ceux qui en entender parler, & qui leur communique la grace.

¥.30. N'attristez pas l'Esprit Saint de Dieu, don vous avez été scellez comme d'un sceau pour l jour de la redemtion.

Nous attristons l'Esprit de Dien en plusieur manieres. Premierement, lors que nous ne l recevons pas dans nos cœurs par le moien de l foi en le laissant entrer dans nôtre interieur & l posseder pleinement: & c'est de cet Esprit don nous sumes marquez an jour de nôtre redemtion Jesus Christ étant mort pour nous l'imprime dans le cœur, & asin que nous en sussions ani mez. On contriste encore le saint Esprit lor qu'on l'empêche de venir dans les autres; & c'es

legrand mal que font ceux qui ne sont pas inteneurs, qui ne se contentent pas de ne point recevoir en eux cet Esprit interieur, cet Esprit de foi; mais de plus, qui empêchent qu'il n'entre dans les autres, qui les en detournent de toutes leurs forces, & leur persuadent que c'est une voie perilleuse. D'autres le contrissent par leur scandale, faisant pecher les autres.

\$.31. Que toute aigreur, tout emportement, toute colere, toute crierie, toute médifance, & toute malice soit bannie loin de vous.

32. Mais soiez tendres & doux les uns envers les autres, vous pardonnant mutnellement comme Dieu

vens a pardonné par Jesus Christ.

Tous les desauts dont parle S. Paul ne se corrigent gueres que par l'interieur: c'est l'interieur qui donne la donceur d'esprit, le suport du prochain, la tolerance des injures, que l'on pardenne aisément, que l'on croit plutôt le bien que le mal du prochain: c'est l'interieur qui bannis du cœur soute malice.

### CHAPITRE V.

V.I. R Endez-vous donc les imitateurs de Dieu, comme étant ses enfans très-chers:

2. Et aimez-vous les uns les autres comme Jesus Christ nous a aimez, & qu'il s'est offert lui-même à Dieu en sacrifice comme victime de trèsagreable odeur.

SI Jesus Christ ne nous avoit pas dit d'être (a) parfaits comme nôtre Pere celeste est parfait, & S. Paul après lui d'imiter Dien, on regarderoit

E a ce-

538

cela comme une chose impossible. En quoi pouvons-nous imiter Dieu? Dans sa simplicité & dans sa charité. Jesus Christ dit qu'il faut l'imiter en ce qu'il fait luire son Soleil sur les justes & sur les pecheurs: de même nous devons être bien-faisans aux justes & aux injustes, aux pecheurs, à ceux qui nous sont du mal comme

à ceux qui nous font du bien.

La charité fraternelle & le support du prochain est une chose autant necessaire que difficile. Elle est necessaire; car sans la charité il est imposfible de plaire à Dieu, ni de pouvoir lier conversation avec aucune creature, ni de vivre en Societé: Elle est difficile, à cause des differences des humeurs & des temperamens; de sorte qu'il faut être fondé bien avant dans la charité pour être égal avec le prochain, suportant ses detauts & ses toiblesses. Nous devons avoir un amour doux & tendre pour nos freres à l'imitation de Tesus Christ, qui s'est offert lui-même en sacrifice. & livré à Dieu pour nous comme une victime de sacrifice d'expiation : il s'est chargé de nos langueurs & de nos peines; & c'est sur lui que nous avons été facrifiez. Il y a des ames lesquelles aprés que Dieu les a bien sacrifiées, pour leur ôter leur proprieté, il les sacrifie ensuite pour les autres, leur faisant paier l'impureté & la proprieté des autres: toute leur purification le fait for elles.

a. Que l'on n'y entende point de paroles deshonnêtes, ni de solles ni de bouffonnes; ce qui ne convient point à vôtre vocation.

<sup>\$\</sup>vert\$. 3. Que l'on n'entende pas même parler parmi vous de fornication, ni de quelque impureté que ce soit, ni d'avarice, comme il ne s'en doit pas parler parmi les Saints.

Ce confeil est extrémement necessaire parmi le Chrétiens. On ne sauroit croire combien les discours d'impureté sous quelque pretexte que ce soit allument l'impureté, si ce n'est que quelques personnes attaquées de tentations les declarent par humilité à ceux que Dieu leur a donnés pour cela: ce qui est très-necessaire, & ne fait point de mauvais effet; au contraire, c'est ce qui hannit très-souvent la tentation, & Dieu y donne beaucoup de graces. Ce n'est point cela dont je veux parler. Mais à cette reserve près. je dis, qu'il ne faut jamais parler de choses sales sous pretexte de confiance, d'amitié, ni de ce qui nous regarde nous-mêmes, ni de ce qui regarde les autres. Cela allume un feu secret, quiquoi qu'il ne paroisse que très-peu de chose dans son commencement. & presque rien, devient cependant un incendie dans la suite, que l'on ne sauroit éteindre qu'après qu'il a fait d'étranges degâts.

Les paroles de bousqumerie & de raillerie sont indignes des Chrêtiens, & doivent être absolument bannies de ceux qui veulent servir Dieu: c'est la premiere mortification à laquelle ils doivent travuller de toutes leurs forces, & sans laquelle ils neferont jamais rien dans l'interieur: & cela est indigne de la vocation d'un Chrêtien, & encore plus d'une personne religieuse. Cependant les uns & les autres en sont leur gloire, leur plaisir,

& leur divertissement.

y.5. Car sachez que nul fornicateur, nul impudique, nul avare, (ce qui est une idolatrie,) ne sera beritier du Roiaume de Jesus Christ & de Dieu.

Ne vous laissez point seduire à personne par de F. A vains vains discours. Car ce sont ces choses qui attira la colere de Dieu sur les incredules.

7. Gardez-vous donç d'avoir rien de commun a

Ces pechez sont ceux qui sont entiereme oposez au regne de Jesus Christ & à la possessi de Dieu: car par l'impudicité on idolatre le pl sir & la creature, que l'on presere à Dieu en to tes choses; & par l'avarice l'on est esclave de l' gent: or ces deux passions remplissent si fort cœur de l'homme, & le conduisent & gouv nent de telle maniere, qu'il ne reste plus n place pour Dieu dans le cœur, ni de soumisse à la conduite de lesus Christ: se laissant cond re par ces deux passions, auxquelles on obéit s resistance; elles corrompent si fort le cœ qu'elles ne laissent presque plus d'entrée à la g ce; & il est bien rare que de tels se convertisse sur tout les avares, qui ne regardent jamais l avarice comme un peché, mais qu'ils habill du nom de justice.

Le plus grand mal qui arrive à la jeunesse, celui de trouver des libertins qui ne leur dis que des paroles de vanité: ils vont si loin d leurs solies & dans l'extravagance de leurs sonnemens, qu'ils doutent de tous les miste de la religion, & ensin ils doutent de Dieur me; & dans l'horrible égarement où ils entrils croient que tous les pechez leur sont perm car ils doutent de toutes ces choses, & se smême une galanterie de les combattre afin c voir lieu de commettre impunément tous les chez: ils se persuadent que l'immortalité de me est un conte sait à plaisir: ce qui les rend sensibles à tout ce qu'on leur pourroit dire,

mêche qu'ils ne soient susceptibles de la gra: & de cette sorte, ils attirent la colere de Dien
renx. Il faut éviter plus que la mort & comme
Enser d'avoir aucun commerce avec ces pernnes.

.8. Car vous n'étiez autrefois que tenebres ; mais maintenant vous étes lumiere en Nôtre Seigneur. Marchez comme des enfans de lumiere.

Carle fruit de la lumiere confifte en toute bonté,

tonte justice, & toute verité.

». Recherchez aves soin se qui est agreable à Dien.

1. Ne prenez aucune part aux œuvres infructuenses des tenebres; mais condamnez-les plutôt.

Après que S. Paul dans le commencement de me Epître aux Ephesiens s'est élevé à ce qu'il y le plus sublime dans la vic spirituelle & intezire, qui est la manifestation de lesus Christ, rès leur avoir donné les moiens d'y arriver; il tre dans le detail des choses qu'il faut faire & éer pour parvenir à l'interieur. Ses conseils sont ustes & si propres, qu'il ne se peut rien de plus. les fait premierement souvenir qu'avant qu'ils ssent embrassé la foi, qui est comme la convern, ils n'étoient que tenebres, mais qu'à present sont lumiere, aiant renoncé aux tenebres de rreur & de l'égarement pour entrer dans la veable lumiere de l'interieur. Mais comme ce roit peu que d'entrer dans la lumière si on n'a-Moit selon cette lumiere, il leur dit, que puisu'ils ont eu le bonheur d'entrer dans la lumiet, il faut [non seulement] entrer dans cette luniere. [mais] y marcher & agir selon elle.

Ensuite il fait voir, à quoi l'on peut remarquer si on marche dans la lumière; & en deduit tous les fruits : c'est, dit-il, soute bonté, toute

Es

## 562 Epit. Aux Ephesiens.

justice & verité. Celui qui tâche de faire tont sorte de bien, celui là est assurement entré dan la lumière, qui est toute pleine de doucenr & de misericorde. Puis il va par degrez : après les œu vres de bonté suivent celles de justice. L'ames près avoir exercé toute bonté selon son petil pouvoir, est mise en état par ce premier degre d'exercer toute justice. L'exercice de cette justice s'étend envers Dieu, envers le prochain, envers nous-mêmes. Envers Dieu, elle fait que nous lui attribuons toutes choses, que nous regardons tout en lui & rien hors de lui. Envers le prochain, nous gardons les regles parfaites de la charité, ne lui faisant rien que ce que nous voulons qu'il nous soit fait. Envers nous a nous arrachant toutes choses & les voiant en nous comme des larcins, regardant tout en Dieu, ne nous attribuant que le neant & le peché. L'ame n'est pas plutôt dans cet état parfait de la justice qu'elle est mise dans la verité: C'est alors qu'elle connoît que la justice qu'elle rendoit n'étoit point une vertu, mais une verité: elle ne fait plus tout cela par vûe, pensée & sentiment; mais elle eft dans la verité, où elle ne peut voir les choses autrement que ce qu'elles sont en verité.

Mais avant que d'en venir là (qui sont des graces de la pure bonté de Dieu,) il faut rechercher de faire la volonté de Dieu en toutes choses, de ne faire que ce qui lui plais, d'éviter tout ce qui lui deplait & de le condamner comme il le con-

damne lui-même.

<sup>y. 13. Car c'est la lumiere qui découvre tout ce que</sup> l'on reprend: car tout ce qui est découvert, est lumiere.

<sup>14.</sup> C'est pourquoi il est dit: reveillez-vous, vous qui

Il y a deux reveils, comme il y a deux sortes de sommeils de mort. Le premier reveil est celui qui se fait du sommeil du peché pour entrer dans la grace de Jesus Christ. Il faut que Jesus Christ selaire ceux-là de la lumiere de sa grace, & il le fait. Mais comment les éclaire-t-il? En les reprenant au dedans & leur reprochant leur ingratitude, en leur faisant voir les desordres de leur vie, leur en donnant douleur & horreur: c'est-

là la lumière propre à la première mort.

L'autre manière de se lever des tenebres, c'est aux ames interieures & mystiques qui sont dans les dernieres miferes, dans les tenebres de la mort myllique, qui ne songent plus à en sortir jamais: ce sont ceux-là qui tout à coup sont éveillez de lear fommeil, se levent d'entre les morts, & Jesus Cibrist vient les éclairer; non plus par la lumiere de sagrace, car ils n'eurent jamais plus de grace que lors qu'ils sont dans de plus profondes tenebres: mais par lui-même. O c'est alors qu'ils font surpris que cette lumiere Jesus Christ s'empare de tout eux-mêmes, qu'elle leur est en même tems & vie & lumiere; & la difference qu'il y a de ceux là aux premiers, c'est qu'ils sont éclairez de Jesus Christ même, & que c'est lui qui est leur lumiere, comme il écrit dans l'Apocalipse: (a) Vous n'avez plus le Soleil pour vous éclairer, ni la Lune; (parlant des lumieres créces de grace;) mais l'agneau sera lui-même vôtre lumiere. C'est donc ici que l'agneau & Dieu même est la lumiere de l'aine: Aussi n'est-il pas dit ici, que c'est la lumiere qui reprend & fait voir, n'ć,

n'étant plus question de cette sorte de lumiere; mais il dit, que tout ce qui est decouvert est lumiere; on n'y decouvre plus les pechez ou les accustions, qui sont des tenebres, quoi qu'on les voie par la lumiere; mais on y decouvre Jesus Christ lui-même: & quoi que l'on se voie plus neant & misere que jamais, tout cela est la lumiere même, & non les tenebres: ce n'est plus une chose qui reprenne, mais qui fait voir la verité, sans que l'ame voie autre chose à faire de son côté que le laisser purisier de la même verité qui l'éclaire.

\$.15. Preucz done garde, mes freres, de marcha prudemment; non comme des insensez;

16. Mais comme des personnes sages : Es rachetez la tems, parce que les jours sont manvais.

17. Ne soiez donc pas imprudens; mais considerez # que Dieu desire de vous.

La prudence dont S. Paul parle ici, n'est point la prudence de la chair; puisqu'il la condamne lui-même en plusieurs endroits: mais la prudence qu'il desire, est celle qui fait que nous desiant extrémement de nous-mêmes nous nous abandonnons à Dieu. L'acte de solie est, lors que l'on est soible de s'apuier sur une force imaginaire, & de combattre de cette sorte contre des ennemis puissans; de sorte que l'on est d'abord taillé en pieces. La veritable prudence consiste se voiant soible & environné de puissans ennemis, à se donner à un plus puissant, asin qu'il les vainque.

C'est donc cette prudence que S. Paul demande; & la suite de son discours le fait bien voit. Rachetez, dit-il, le tems, parce que les jours suitemandes. On ne peut jamais racheter le tems des jours mauvais & de l'épreuve, que par un total abandon de soi-même à Dieu: moins nous nous

aban

abandonnons, plus les jours sont longs & mauvais: plus nous nous abandonnons, plus ils diminuent de leur longueur & de ce qu'ils ont de dur & de rude.

Ensuite il ajoûte encore, Ne soiez donc pas imprudens: mais confiderez les volontez de Dien pour les fuivre: car la veritable prudence est de savoir la volonté de Dieu sans reserve. Nôtre Seigneur lesus Christ nous recommande une seule fois dans son Evangile (a) d'être prudens. & il nous donne la comparaison du serpent, pour nous faire voir quelle prudence il demande de nous. Le serpent a deux prudences; l'une, qu'il livre tout son corps pour conserver sa tête: cela nous aprend que Jesus Christ étant nôtre Chef, nous deyons tout perdre pour conserver Jesus Christ. L'autre prudence est, qu'il quitte sa vieille peau pour en prendre une nouvelle: il faut de même hous depoüiller du vieil homme pour nous revêtir du nouveau.

\$.18. Netombez pas dans l'excés du vin, qui produit l'impudicité; mais soiez remplis du Saint Esprit.

19. Et entretenez-vous les uns les autres par des Pseaumes, & des bymnes, & des cantiques spirituels, en chautant & en recitant du sond de vos cœurs les Pseaumes au Seigneur.

Rien n'est si doux & si agreable que cette conduite que S. Paul demande. Y a-t il rien de plus doux que de chanter des Pseaumes & d'en faire ses innocens plaisirs? Les ames interieures, à qui il est donné l'intelligence de ce qu'ils renserment, y trouvent un goût & une suavité inconcevable, & en sont leurs plus doux & plus sensibles plaisirs.

(a) Mallh. 10. yr. 16.

firs. Dans le tems de l'affliction rien n'est plus consolant que de chanter les Pseaumes de l'affigé David; dans le tems de la joie il y a des Pseaumes qui vous comblent de delices: vous trouvez-là toutes choses. Mais pour pouvoir goûter ce plaisir dans les Pseaumes, il faut être interieur.

S. Paul defend l'exces du vin. Il est certain que l'excés du vin & des viandes est extrémement oposé à la liberté de l'esprit, & est incompatible avec l'interieur. Il faut être sobre pour pouvoir être susceptible des impressions de la grace. Si nous pouvons aspirer avec justice à une plenieude, c'est à celle du S. Esprit.

\$1.20. Rendant toujours graces pour toutes choses à Dieu nôtre Pere par Nôtre Seigneur Jesus Ghrist; 21. Et vous soumettant les uns aux autres par la crainte du même Jesus Christ.

Il faut tonjours rendre graces à Dieu des biens & des maux: lors que l'on voit en Dieu toutes choses, on n'attribue point à la creature les maux qui nous sont faits; mais on les regarde tous en Dieu, & comme des choses que Dieu permet pour nôtre plus grand bien: & c'est de cette sorte que l'on en rend graces à Dieu par Nôtre Seigneur Jesus Christ. De plus, on se soumet aisément les uns aux autres selon l'ordre que Dieu y a mis, ne regardant pas la creature en elle-même, mais en Dieu; & c'est à Dieu auquel on se soumet en elle.

y. 22. Que les femmes soient sujettes à leurs maris comme au Seigneur;

23. Parce que le mari est le chef de la semme comme Jesus Christ est le chef de son Eglise, qui est son corps, & de laquelle il est aussi le Sauveur. CHAP. V. \$.22-32. \$67
seme que l'Eglife est sujette à Jesus Christ,
femmes de même soient sujettes en toutes
à leurs maris.

aufi, maris, aimer vos femmes comme Christ aime son Eglise, s'étant ini-même var elle,

de la santifier en la purifiant par l'eun da ba-

vec la parole de vie,

· la faire paroître devant lui pleine de gloiaiant ni tache, ni ride, ni rien de semblanais asin qu'elle soit sainte & irreprebensible. l'ainsi que les maris doivent cherir leurs semmme leur propre corps. Celui qui aime sa s'aime lui-même.

personne ne hait sa propre chair, mais chanonrris & la conserve, comme Jesus Christ Eglise.

ce que nous sommes les membres de sa chair,

corps & de ses os.

t pourquoi l'homme laissera son pere & sa our demeurer avec sa semme: & ils ne seus deux qu'une même chair.

Sacrement est grand, je dis en Jesus Christ

on Eglise.

aporté toutes ces paroles de S. Paul de rce qu'elles sont pour un seul sujet, qui ît une des choses de plus de consequentit dans l'Eglise de Dieu. Il me semble s les maux & les desordres ne viennent ce que l'on ne fait pas assez de cas de ce t, & de ce qu'on le profane. Le mal un grand Sacrement, & il est au rang les autres; & je puis dire que la prode celui-là fait la profanation de tous es. Cependant il n'y en a point dont

## 70 Epit. Aux Ephesiens?

Mais la fource de ces malheurs vient de à endroits; l'un est, que n'aiant nul respect ; ce Sacrement, on le profane dès sa naissai on n'y aporte nulle disposition, & l'on cro que ce seroit un crime de se marier étant de Je l'ai déja dit, & je le dis encore, je souha rois de tout mon cœur qu'il ne se mariât que devots & des devotes, & qu'ils se santifia l'un l'autre de cette sorte. L'autre cause est, dans le mariage l'on ne consulte point les v tions, mais l'interêt des familles: on marie uns contre leur inclination & à des persoi pour qui ils n'ont nulle sympatie d'humeur qui les rend malheureux avant le tems : & fait Religieux ceux qui ont vocation pour le riage: le propre interêt & la sensualité con sent tout. C'est pourquoi ils n'ont point la b diction de Dieu; & ce mariage si saint, ce crement institué par Jesus Christ, & qui a saint en Jesus Christ dès le commencemen monde par anticipation, est aujourdhui si pr né, qu'il est devenu l'infamie & l'execration monde.

#### CHAPITRE VI.

\$1.1. Vous, enfans, obeißez à vos peres {
vos meres selon le Seigneur; car
une chose juste.

2. Honorez vêtre pere & vôtre mere ; car c'est le mier commandement auquel Dieu ait ajoûté

promesse:

3. Afin que vous soiez beureux, & que vous vilong-tems sur la terre.

569

parce que l'on est sage, le mari n'ait pas droit de dire un mot sans que l'on s'emporte à lui faire des reproches. Pendant que la semme est à l'Eglise ou auprès du directeur, les ensans se corrompent, les domestiques se detraquent & sont mille sottisses. La veritable devotion d'une semme mariée, c'est de vivre en semme mariée.

Les maris de l'autre côté n'ont nul respect nont leurs femmes: ils font des excez contr'elles, les maltraitent, les traitent indignement, de les obligent à cause de leur foiblesse à faire des thoses qu'elles ne feroient pas par leur inclination. La femme qui est instruite des debauches deson mari, & qui s'en voit maltraitée, croit avoir droit de faire de même, & le mépris qu'il a bour elle est la source de tous ces maux. Ohomnes, voulez-vous avoir une femme sage? traier la honnestement, avec respect & complaifince: mais maintenez toujours vôtre autorité. Il ne faut jamais traiter les femmes en esclaves : mais il ne faut pas non plus leur donner la domiration sur vous; mais que le respect & la deference soit mutuelle: deferez leur donc dans les petites choses, afin qu'elles vous deferent dans les grandes.

Suivez enfin les uns & les autres les avis de S. sul, qui sont d'autant plus necessaires, que si son en usoit de la sorte toute l'Eglise de Dieu sepoit bien-tôt resormée; parce que les peres & les meres unis & paisibles éleveroient leurs ensans de concert & dans la crainte de Dieu: ils leur donmeroient l'exemple de la vie que doivent mener les Chrétiens; au lieu que le desordre de leurs parens les corromt même avant qu'ils aient l'u-

ege de la raison.

qui leur aiant donné la vie, se sont épuisez pous la leur conserver & pour leur éducation: mais quoi que quelques-uns de ces derniers perissent malheureusement, à cause de leur ingratitude, & fassent des sins funcstes dans la sleur de leur âge; il y en a pourtant quantité qui en reviennent sur la sin, Dieu accordant aux prieres, aux sacrifices, & aux soussirances des parens ce qu'il resuseroit justement à l'impieté des enfans. C'est pourquoi les peres & meres doivent prier & saire prier pour la conversion de leurs enfans, & imiter en cela Ste. Monique: ils doivent aussi les sacrifier à Dieu, & le succés de leurs prieres: & c'est le moien essicace pour les obtenir.

§. 4. Et vous, peres, n'obligez pas vos enfans d'entrer dans l'indignation; mais élevez-les en les inftruisant & les corrigeant selon le Seigneur.

Il est certain que la conduite que les peres & meres tiennent à present sur leurs enfans est la plus injuste du monde. Ce sont des inégalites d'amitié effroiables, qui accablent de jalousie les enfans, & leur causent des aversions mortelles les uns contre les autres. Il y en a qui semblent n'être que les souffre-douleurs & les esclaves des autres; on les reduit à la necessité, pour en élever d'autres : on les contraint d'embrasser des vocations qu'ils haissent, & auxquelles ils ne sont pas apellez, où ils se damnent, pendant que ceux que l'on a élevez de cette sorte sur la ruïne des autres se damnent en abusant de leurs biens, se debauchent, & n'ont que du mépris pour leurs peres & meres. Il y a des peres & meres si violens, qu'ils injurient incessamment leurs enfans, les maltraitent sans fondement, & changent leur naturel (qui souvent seroit doux & bien faisant,) en un naturel de lion & de bête seroce.

y. 5. Vous serviteurs, obéisse avec crainte & tremblement & avec simplicaté de cœur à vos maîtres selon la chair, comme à Jesus Christ même.

6. Ne les servant pas seulement lors qu'ils ont les yeux sur vous, comme si vous ne pensiez qu'à plaire aux bommes; mais faisant de bon cœur, comme serviteurs de Jesus Christ, ce que Dieu desire de vous, 7. Servez les avec affection; non en considerant les

bommes, mais le Seigneur:

8. Sachant que chacun recevra du Seigneur la recompense du bien qu'il aura fait, soit qu'il soit esclave, soit qu'il soit libre.

Si l'on suivoit bien ces conseils de S. Paul, tout iroit dans un reglement admirable. Les serviteurs servent bien par crainte; mais où est la fouriffion & la simplicité? ils se revoltent contre leurs maîtres, leur repondent insolemment, ne les servent que par maniere d'acquit & lors qu'ils les voient, dissipent le bien des maîtres, le pillent souvent ou le laissent perdre. O si les serviteurs ne regardoient que Dieu dans le service qu'ils rendent à leurs maîtres, avec quel respect, quelle affection, les serviroient-ils! ils suporteroient avec respect leurs corrections, tâcheroient de les servir mieux, & de leur complaire en toutes choses. Mais où trouve-t-on de ces serviteurs? S'ils ont des maîtres doux & affables. ils en abusent, & se servent de cela pour les mépriser & ne leur point obéir: s'ils sont rudes, ils ne les peuvent souffrir; & cependant ils obéïront mieux à un maîtreviolent qu'à un affable & bienfaisant.

F 3 , \$\forall \forall \forall \cdot 9.

🛊 . O. Et vous maîtres, traittez de même vos serviteurs, leur remettant les peines dont vous les avez menacez; sachant que vous avez vous & eux un même maître dans le ciel & que Dieu n'a point d'acception des personnes.

Si les serviteurs doivent le respect, la soumission & l'obéissance à leurs maîtres, les maîtres de même doivent la charité à leurs serviteurs. les suportant, ne s'emportant pas contre eux avec violence, les corrigeant avec douceur quoi qu'avec force, mais bannissant la colere, les injures, & les mauvais traittemens. Pensez qu'ils sont serviteurs de I. Christ aussi bien que vous. Vous devez les regarder comme des hommes que Dieu vous a prêtez pour vous servir; quoi qu'il ne faille pas pour cela les entretenir dans leurs defauts, mais les corriger avec charité. Si l'on suivoit de point en point ce que dit S. Paul, il ne faudroit point d'autre livre ni pour l'interieur, ni pour la conduite des mœurs, pour le gouvernement des familles, pour la politique, & pour le bon ordre des Roiaumes.

y. 10. Aureste mesfreres, fortifiez vous dans le Seigneur, dans sa vertu toute-puissante.

11. Revêtez-vous de toutes les armes de Dieu, pour pouvoir vous defendre des embuches du Diable.

S. Paul ne se contente pas de nous enseigner le bien qu'il faut faire, & le mal qu'on doit éviter; mais de plus, il donne des armes pour nous defendre des ennemis qui pourroient s'oposer à nos conquêtes. Mais quelles armes nous donne-t-il? Ne nous oblige-t-il point d'emploier toutes nos forces, & de nous servir de toute nôtre industrie

pour le faire? Il n'a garde d'en user de la sorte; parce qu'il sait trop que nôtre force est trop soi-

ble pour resister, loin de nous defendre.

Que nous ordonne-t-il donc? De nous fortifier dans le Seigneur, dans sa vertu qui est toute-puissante: c'est-à-dire, de nous tenir unis à Dieu dans toutes les peines, tentations, dans toutes les attaques: & de cette sorte nous serons revêtus des armes de Dien : nôtre foiblesse sera revêtue de sa force; nôtre impuissance, de sa puissance; nos miseres, de sa vertu. Il est impossible de nous defendre par nous-mêmes des artifices du De-Comment nous en defendrions-nous si nous ne les connoissons pas seulement, & fi les illusions nous paroissent des veritez? Il faut nous abandonner à Dieu, nous laisser entre ses mains pour toutes choses, & il nous defendra lui-même, selon ce beau passage: (a) Remettez en Seigneur toute vêtre conduite, E il agira lui-même; & cet autre: (b) Le Seigneur combattra pour vous, & vous vous tiendrez en repos. Mais, dirat-on, c'est une oissveté, qui fera que le Demon m'attaquera & me surprendra aisément. Non. ce n'est point une oisiveté; car l'action que vous faites alors, est de vous donner à Dieu afin qu'il combatte pour vous, de vous delaisser entre ses bras: c'est-là que vous serez en assurance, c'est vôtre fort, c'est une citadelle imprenable, où le Demon ne peut avoir d'avantage sur vous : Jesus Christ n'a ouvert ses bras & son cœur sur la croix que pour vous y recevoir; & vous mettre à couvert de vos ennemis.

F 4 \$.12.

(a) Pf. 36. \$. 5. (b) Exod. 14. \$. 14.

y, 12. Car nous n'avons pas seulement à combattre contre la chair & le sang; mais contre les principautez, contre les puissances, contre les Princes du monde, c'est à-dire, des tenebres de ce siecle, contre les esprits de malice repandus dans l'air.

 C'est pourquoi prenez toutes les armes de Dieu, pour pouvoir resister au jour mauvais, & demen-

rer fermes, n'aiant rien omis,

Plus nos ennemis sont puissans, plus nous avons besoin de force: c'est pourquoi S. Paul nous exhorte à ne nous servir pas seulement de nos propres forces, ce qui ne servir pas seulement de nos propres forces, ce qui ne servir pas seulement de nos propres forces, ce qui ne servir pas seulement de nous armer des armes mêmes de Dieu, qui sont invincibles. Ceci est d'une extrême consequence dans tous les combats de cette vie, soit contre la chair, soit contre les Demons, contre le monde, contre nôtre propre esprit, contre tout nous-mêmes: nous ne saurions vaincre tous ces ennemis que par Jesus Christ, en qui toutes les armes de Dieu sont renfermées: si nous croions nous servir de nos propres resistances, nous serons d'abord vaincus.

§, 14. Tenez-vous debout, portant sur vos reins la ceinture de verité, & vous revétant de la cuirasse de justice.

15. Aiez les pieds chaussez, pour être prêts à aller

annoncer l'Evangile de paix.

16. Entoute rencontre prenez le bouclier de la foi, par lequel vous pourrez éteindre tous les traits enflammez du Demon.

Se tenir debout, c'est tâcher de conserver la grace: Or cela ne se peut faire que par l'union à Dieu: être attaché à Dieu, c'est être serme. Le

verité doit environner l'ame & la tirer de tout, mensonge: par la ceinture de la verité il est marqué que cette verité doit être autant interieure qu'exterieure; la verité interieure nous aneantit par hommage à la grandeur de Dieu, & nous met dans la droiture & simplicité: La verité exterieure fait que nos paroles sont toujours comme nos pensées, & que nos actions sont sans deguisement. Etre revêtu de la justice, c'est être vêtu de Jesus Christ & de sa grace: c'est une justice qui n'est point proprietaire; mais dont nous sommes vêtus: Dieu la donne, & il la pourroit ôter sans violence; elle est à lui, & sert seulement de vêtement.

Avoir les pieds chaussez, c'est avoir nôtre volonté & nos affections toutes rensermées en
Dieu, en sorte que l'on soit prêt à faire toutes
les volontez de Dieu. Mais les ames qui sont de
la sorte, sont des ames qui ont été renouvellées
tant au dedans qu'au dehors, & ces personnes
annoncent l'Evangile de paix. Il y a deux sortes
d'Evangile à prêcher; un Evangile de guerre,
qui est celui de la conversion, par lequel on saisoit la guerre à soi-même & à sa sensualité; l'autre est l'Evangile interieur, qui est un Evangile
de paix: & ces personnes prêchent si sort l'Evangile de paix; qu'ils donnent la paix à ceux à qui
ils parlent, les faisant entrer dans une paix qui
les étonne & surprend.

Ce que S. Paul recommande sur tout, c'est que la foi serve comme d'un bouclier. Le bouclier repousse les traits; aussi le Demon ne peut rien faire à une ame de foi: sa foi & sa contiance en Dicu la mettent dans une telle assurance, que si le Demon l'attaquoit, ses sleches re-

Fj

# 778 Epit. Aux Ephesiens.

tourneroient sur lui, & lui seroient une pe incroiable: c'est pourquoi après quelques ten tives, il les laisse, & Dieu est lui-même leur se tateur comme il le sut d'Abraham, leur sais faire d'extrêmes sacrisses, qui sont les exer ces de leur soi: mais pour le Demon, ils ne pe vent le craindre.

## y. 17. Que l'esperance du salut vous serve de casqu Es la parole de Dieu d'épée de l'esprit.

A mesure que l'esperance est le soutien de l me, que l'ame est vuide de tout soin, de tou pensée, de tout souci, tout étant absorbé p l'esperance, cette esperance est la garde de l' prit, & fait que l'imagination ne s'emplisse plus d'especes & defantomes, le Demon ne se roit plus l'attaquer; & l'esprit a comme un e que par cette esperance, qui est d'une trempe toute épreuve. L'épée sert à tüer dans les auti les ennemis de Jesus Christ & de son Eglise; cette épée est la parole.

- y. 18. Faites en tout tems par l'esprit toutes sortes prieres & de suplications à Dieu, & veillez t lui, en offrant des vœux avec grande instan pour tous les Saints,
- S. Paul veut que l'on fasse en tout tems de tous sortes de prieres à Dieu: ceci s'entend de l'oraisse interieure, qui renserme toutes prieres: elle peut faire en tous tems; mais les autres prier sont incompatibles avec la plus grande partie nos emplois: elle renserme toutes les prieres, elle est la source de toutes les autres: sans cet priere il n'y a gueres de soi ni d'esperance, poi de verité ni de justice.

Il veut que nous veillions par lui, & non par nous-mêmes. O l'admirable maniere de veiller que de savoir veiller par Dieu même! c'est le saire veiller pour nous. Mais comment cela se peut-il faire? En nous abandonnant à lui sans reserve, ne songeant qu'à lui; il veille & pense incessamment à nous. S. Paul veut encore que l'on prie les uns pour les autres, & cela selon se mouvement & la volonté de Dieu. Toutes prieres faites dans la volonté de Dieu sont des prieres communes dont tous les Saints prositent: car il n'est fait qu'une priere de la priere de J. Christ & des Saints, & des merites de Jesus Christ & des Saints.

y. 19. Et pour moi, asin que Dieu m'ouvrant la bouche, me donne des paroles pour annoncer librement le mystere de l'Evangile,

20. Dont j'exerce la legation, quoi que je sois dans les chaînes ; & que je le publie en lui avec la liberté

que je dois.

23. La paix, la charité, & la foi soient avec nos freres de la part de Dicu nôtre Pere & du Seigneur Jesus Christ.

24. Et que la grace soit avec tous ceux qui aiment L'un amour pur nôtre Seigneur Jesus Christ.

Comment S. Paul peut-il prêcher dans ses chaîses & être Ambassadeur de l'Evangile dans un cachot? C'est le secret de l'état Apostolique & de l'ame arrivée en Dieu; elle prêche en Dieu aussi-bien quand elle se taît que lors qu'elle parle, & ses prieres font du moins autant de conquêtes que ses paroles. S. Paul dans la prison & dans les chaînes faisoit des conquêtes à J. Christ, comme Jesus Christ se site plus de conquêtes sur 80 Epit. Aux Ephesiens.

la croix que par toutes ses predications. O heu reuses chaînes, vous êtes secondes, & vous n sutes jamais steriles! S. Paul parloit par ses let tres, Dieu lui donna dans la prison le tems d'é crire des Epîtres qui devoient instruire dans le suite de tous les siecles.

Il conclud enfin son Epître en souhaitant li foi, la charité & la paix. Celui qui a la paix, a li foi & la charité; & celui qui a la soi & la charité a necessairement la paix. Puis il desire des grace des graces & la source de toutes graces, c'est li pur amour: sans cela toutes les autres graces ni sont pas graces: car quoi que Dieu les donne pures & asin de donner son pur amour, elles ni sont pas plutôt reçues dans un cœur proprietairi qu'elles sont corrompues & gâtées.

FIN de l'Epitre de S. Paul aux EPHESIENS

# EPITRE DE S. PAUL AUX PHILIPPIENS.

## CHAPITRE I.

\$.1. PAul & Timothée, serviteurs de Jesus Christ, à tous les Saints en Jesus Christ, qui sont à Philippes, avec les Evêques & les Diacres.

2. Que Dieu nôtre Pere & Jesus Christ nôtre Sei-

gneur vous donnent la grace & la paix.

3. Je me souviens sans cesse de vous, & je rens graces à mon Dieu,

4. Dans toutes mes prieres que je lui offre avec joie

pour vous,

5. (a) De l'aumône que depuis le premier jour jufqu'à maintenant vous avez fournie pour l'Evangile de Jesus Christ.

Eci est un commencement d'Epître qui doit convaincre de l'antiquité des Evêques, que S. Paul differencie des Diacres. Les Prêtres étoient alors les Pasteurs & Evêques, & les Diacres servoient à l'Eglise, à la distribution des aumônes, & même à annoncer l'Evangile.

S. Paul semble témoigner une bonté & une amitié singuliere à ces peuples à cause de la generosité de leur cœur à faire l'aumône. La meilleure marque pour une personne qui se donne à Dieu, est de faire des aumônes avec generosité: car lors que l'on a beaucoup de generosité, & que l'on ne

# \$82 Epit. AUX Philippiens.

ne tient pas à ces choses exterieures, c'est une marque que l'on aura un jour un amour genereux & desinteressé, propre aux grandes choses: Mais pour ces cœurs étroits & resserrez pour les pauvres dans les commencemens, qui demanderont volontiers l'aumône aux autres pour les pauvres. mais qui n'en tireront pas facilement de leur bourse: ceux-là ne seront jamais propres à rien dans l'interieur. & meneront une vie fort active pour servir le prochain des mains & de la langue, mais peu de la bourse. Ces personnes demeurent toujours étroites pour Dieu, ne lui donnant que peu, & avec beaucoup de mesures & de reserve. Ce qui fait la joie de S. Paul, de voir la liberalité des Philippiens, n'est pas tant pour l'aumône presente, que parce qu'elle lui est un signe de la generosité qu'ils doivent avoir un jour dans leur amour : c'est pourquoi il aioûte.

\$.6. Et j'ai cette confiance, que celui qui a commencé cette bonne œuvre en vous, l'achevera jufqu'au jour de nôtre Seigneur Jesus Christ.

Il est aisé de voir par là, qu'il parloit de la consommation de leur ame, qu'il esperoit en devoir venir jusqu'à l'avenement de Jesus Christ.

- y. 7. Et il est juste que j'aie ce sentiment de vous tous; parce que je vous ai dans le cœur, comme aiant tous part à ma joie, par celle que vous avez prise à mes liens, à ma desense, & à l'asermissement de l'Evangile.
- S. Paul leur fait une declaration qu'il est justi qu'il ait pour eux ces sentimens d'amour & de confiance qu'ils consommeront les états de Jesus Christ, aiant remarqué en eux un si grand com-

cement, prenant part à ses biens & à ses maux, à ce qui regarde l'accroissement de l'Evangile d'une maniere singuliere.

§. 8. Car Dieu m'est têmoin, combien je vous cheuris tous dans les entrailles de Jesus Christ;

9. Je le prie aussi que vôtre anour s'angmente de plus en plus par les dons de science & de toute sagesse: 10. Asin que vous discerniez ce qui est de meilleur que vous demeuriez purs, & qu'il ne vous arrive ancune chûte jusqu'au jour de Jesus Christ;

11. Et que par lui vons produissez des fruits de juflice en tonte abondance pour la gloire & pour la

lonauge de Dien.

L'augmentation de la charité & de la pureté d'a. mour fait augmenter en même tems le discernement du bien & du mal, & la connoissance de ce qui est le meilleur. C'est le don de sagesse & de science, accordé au pur amour, bien différent de la science & de la sagesse humaine. Par laquelle [sagesse donnée] l'on discerne ce qui est de meilleur: ce discernement ne vient que tard. On fait confister le meilleur en de certaines actions éclatantes & aparemment vertueuses; & non pas dins l'ordre de la volonté de Dieu sur nous, ni dans le renoncement à nous-mêmes ou dans l'entiere desapropriation, qui vaut toutes les vertas; car sans cela il n'y a point de pureté dans la vertu même: c'est là le fruit du pur amour; & où il n'y a point de pur amour, il n'y a point de renoncement de soi-même & de desapropriation: & où il n'y a point de desapropriation, il n'y a point de pureté d'amour.

Il leur souhaitte de plus que demeurant purs, c'est-à-dire, desapropriez, ils ne fassent point de châtes: ces chûtes seroient, de se reprendre:

## 484 Epit. Aux Philippiens.

car pour les autres foiblesses qui ne sont ne des pechez notables ni des reprises, elles servent même à desaproprier l'ame. Puis il leur souhaitte de produire après cette desapropriation des fruits en tonte abondance. Ces fruits son purs, & ils sont exemts de la corruption parce que le ver de la proprieté n'y peut point entrer.

\$.12. Aureste, mes freres, je desire que vous sachiez que les choses qui me sont arrivées out tourné à l'avantage de l'Evangile:

13. En sorte que toute la Cour & toute la ville ent commu que je suis dans les liens pour la cause de Je-

sus Christ.

A. Et que plusieurs de nos freres en Nôtre Seigneur étant fortifiez par mes chaînes, en ont plus librement annoncé la parole de Dieu sans ancune crainte.

Toutes les persecutions que l'on fait aux predicateurs de l'Evangile, quoi qu'elles soient les plus longues & les plus fortes, sont pourtant toujours utiles à l'Evangile même; & quoi que quelques-uns paroissent afsoiblis dans le tems de la persecution, c'est un germe de vie & d'immortalité qui se fait connoître en son tems, & qui se decouvre après avoir été long tems caché. Il y en a quantité qui prennent de là un nouveau courage; & tel qui n'avoit osé se declarer pour la cause de Jesus Christ, le fait avec force, l'annouve même aux autres, & d'autres qui n'en avoient jamais oui parler s'en veulent faire instruire. Enfin les soussances des Saints sont en Jesus Christ, une semence de Saints.

Il y a de deux sortes d'Apôtres: les uns se contentent d'une legere course, & preserent leur aneantissement aux succez: ceux là après un peu ication entrent dans le decri, & restent bjection, & y meurent. Croit - on que l' soient inutiles? ils sont la sermeté de sile. S. Jacques a paru peu, & seulement igne; puis il mourut, sans qu'il paroisse t rien sait pour Dieu: cependant il n'y a de Roiaume plus serme dans la soi que ne. Il y a d'autres Apôtres, comme S. lont Dieu veut se servir encore pour la sion de quantité d'ames, & il permet que son soit glorieuse, & qu'ils soient conqu'au jour destiné à leur mort, qui est vine de lumiere par ce qui reste après eux ts de leurs travaux.

Il est vrai que quelques-uns préchent Jesus t par envie & pour me disputer la gloire du tere: mais d'autres le font par une veritable ion.

s uns annoncent Jesus Christ par amour, saque je suis établi pour annoncer l'Evangile: s autres l'annoncent par j'alousie, avec une tion qui n'est pas pure, croiant me causer de ction dans mes liens.

us qu'importe? pourvu qu'en toutes manies annonce Jesus Christ, soit avec une pieté nte, soit avec une pieté veritable; j'en ai Surai toujours de la joie.

ont là les sentimens d'un veritable Apône se cherche point; & pourveu que Jesus soit annoncé, il ne se soucie pas, que ce a perte ou à son élevation: il ne se resoint lui-même, mais il envisage seuleagloire de Jesus Christ & son interêt: is ucie pas par qui Jesus Christ soit annoncé qu'il le soit.

## 586 Epit. Aux Philippiens.

Il se trouve bien peu de predicateurs qui ar noncent Jesus Christ, pour Jesus Christ même ou pour faire comprendre la verité des parole de ceux qui l'ont déja annoncé & l'injustice c l'opression qu'on leur a faite: ceux là dis-je qu en usent de la sorte sont bien rares. Mais qu'il en a de ces autres, qui enseignent Jesus Chri pour s'élever eux-mêmes sur les ruines de ceu qui l'ont déja enseigné, voulant dire qu'ils i l'ont pas enseigné comme il faut, & que c'e pour cela qu'ils sont justement persecutez; c bien, ne songeant qu'à s'élever par un aplaudi sement recherché par une éloquence affectés Mais enfin, quoi qu'il y ait tant d'imperfection dans ces derniers qui annoncent Jesus Chris [qu'importe?] puisque c'est toujours un bien qu Jesus Christ seit annoncé: le plus grand mal est qu Jesus Christ n'est point annoncé: c'est pourque il n'est point connu ni aimé. La plupart de cer qui annoncent la parole, n'annoncent point I sus Christ; ils s'annoncent eux mêmes, &c chent Jesus Christ. O que cela est étrange & vi ritable tout ensemble!

y. 19. Car je sai que tout me profitera pour mon se lut, avec l'aide de vos prieres, & avec la gra de l'Esprit de Jesus Christ:

20. Et que mon desir & mon esperance ne me tron peront en rien: mais que soit dans la vie, soit da la mort, je gloriferai avec toute liberté Jesus Chr dans mon corps, comme je l'ai toujours fait & fais encore presentement.

Toutes les choses qui arrivent à un Apôt par état, aussi pur & desaproprié que S. Pau sont pour son salut & pour la gloire de Dieu: so qu'il meure dans l'oprobre & dans l'ignominie Снар. І. ў. 21-24.

587

'il ait un favorable succés de l'Evangile, t également utile. Or comme tout son de glorisser Jesus Christ, il assure que son ce ne sera point trompée: parce que soit qu'il ur annoncer l'Evangile, soit qu'il meure, sera Jesus Christ en toute liberté. Ce mot, berté, marque l'étendue d'une ame qui us resserée par quoi que ce puisse être, lle crainte ni desir n'arrête: ainsi il glorisus Christ, dans son corps portant ses états, int comme lui & desa vie; ou en moumme lui, avec lui & pour lui.

Car si je vis, je vis pour Jesus Christ, & si urs la mort m'est un gain.

certain que la mort est le plus grand de tous s pour les ames consommées, & qui n'ont acun interêt qui leur soit propre sur la terreçe que la mort les delivre d'une dure & se prison, & les unit de plus en plus à Jenrist, les faisant jouir de lui-même sans e peine. Que si ces personnes vivent, elent par resignation & par abandon, elles pour Jesus Christ, ou pour souffrir pour t que ses états, & Jesus Christ lui-même, ent de plus en plus en eux jusqu'à son enconsommation; ou bien pour l'annoncer tanisester aux autres.

Que s'il est utile que je vive dans se corps mor-

je ne sai quelchoix je dois fairc.

e me trouve pressé des deux côtez: car [d'une :] je desire d'être degagé des liens du corps, & re avec Jesus Christ: ce qui est sans doute le lleur.

t de l'autre, il est plus utile pour vôtre interêt je vive.

## \$88 Epit. Aux Philippiens.

Une ame Apostolique & veritablement desapropriée ne voit plus rien à faire pour elle sur la terre que dans la volonté de Dieu & pour l'utilité des autres; mais pour sa propre utilité, elle regarde comme le plus grand de tous les biens de mourir & d'être deliée de ce corps, qui est le seul lien qui reste à une ame parfaitement desapropriée, en qui Jesus Christ a rompu tous les liens: mais ce corps empêche que l'on ne soit dans la compagnie de Jesus Christ & jouissant de sa gloire. Ceci seroit un desir si pressant en l'ame, qu'il feroit mourir le corps si l'abandon total n'empêchoit le vif sentiment de la mort. Ce n'est plus, comme autrefois, un desir de mourir violent & impetueux: mais c'est qu'une telle ame purifiée ne trouve plus rien sur la terre qui lui convienne. & elle reste dans l'union permanente. L'homme étant composé d'ame & de corps, de nature & de grace, d'une partie superieure & d'une inferieure, celle-ci étant aussi purifiée, ne trouve rien sur la terre qui lui convienne, & demeure dans une solitude qui passe sa portée naturelle: en sorte que voiant que ce corps est ce qui l'arrête, & que tous les [autres] sujets & empêchemens étant ôtez il n'y a rien que ce corps qui l'empêche de posseder parfaitement le centre. d'être réuni à lui de la maniere que les bienheureux y sont, (qui est une difference de l'union de lavic à l'union de la gloire,) ses sens d'un autre côté étant tous languissans, puisque rien ne peut plus sur la terre leur causer aucun plaisir, la mort seroit pour l'ame & pour le corps un plaisir & un avantage: car [alors] tous feroient glorificz en Jesus Christ, comme tous ont souffert en Jesus Christ. Cependant l'indifference & la resignation est parfaite, & l'on est content de demeumeurer ici s'il y va de la gloire de Dieu & de l'u-

tilité des ames.

Une telle personne est pressée de toutes parts; car l'amour de Jesus Christ & l'envie de le voir & d'être uni à lui de l'union de gloire & d'en joüir par la vision beatisique, presse beaucoup cette ame si nuë & si degagée; de l'autre côté, l'utilité du prochain & la gloire de Dieu fait que l'on ne peut rien choisir.

\$.25. C'est ce qui me donne la consiance & qui me fait connoître que je demeurerai, & que je serai conservé, pour vous être utile à tous & pour vous donner de la joie dans la foi.

26. Afin que lors que j'irai de nouveau vers vous, la lonange que je vous donnerai augmente vôtre amour

envers Jelus Christ.

Lors qu'une ame a consommé pour este-même tous les états, & qu'elle est dans sa sin, elle ne reste sur la terre que pour l'utilité des autres; & Dieu sait vivre ces personnes contre tous moiens naturels de vie, malgré les infirmitez, les croix, les affiictions, les travaux, la delicatesse du temperament, & s'en sert dans la suite pour l'utilité & l'édification des ames, même pour leur consolation: mais à moins que de cela, ces personnes sont enlevées du monde lors que l'ouvrage de leur persection selon le dessein de Dieu est accompli.

\$.27. Vivez seulement d'une maniere digne de l'Evangile de Jesus Christ: & que j'aprenne toujours, soit que je sois present, soit que je sois absent, que vous demeurez sermes dans un même esprit, que vous combattez d'un même cœur pour la soi de l'Evangile, L'avantage des Chrêtiens est, qu'étant tous baptisez en Jesus Christ, ils sons tous participans de son Esprit, & ne doivent avoir entr'eux qu'un

même esprit & un seul sentiment.

Cependant il semble qu'il y ait [maintenant] autant d'esprits differens, qu'il y a de Chrétiens. Mais d'où vient cela? C'est que chacun abonde en son sens, chacun se fait un propre esprit particulier, & nul ne se laisse penetrer de l'Esprit de Jesus Christ, [dans lequel tous ceux qui sont unis,] ont tous un même sentiment & un même langage; comme ceux qui s'éloignent de la simplicité de l'Esprit de Jesus Christ, entrent dans la multiplicité de l'esprit humain & dans celle (a) du langage.

Ce que S. Paul donc recommande ici, est qu'il n'y ait qu'un seul esprit comme il n'y a qu'une seule foi & un seul Evangile, que l'on soutient & deffend de tout le cœur. Cette unité d'esprit est

autant necessaire qu'elle est rare.

y. 28. Et que vous ne craigniez en aucune sorte l'eposition de vos ennemis; qui est la cause de leur perte, & celle de vôtre salut: & ce boubeur neus vient de Dieu.

 Car vous avez reçu la grace non seuloment de croire en Jesus Christ, mais austi de souffrir pour lui;

30. Et de soutenir le même combat où vons m'avez.
va, & où vous avez apris que je suis maintenant.

Loin que les persecutions & les opositions continuelles qui se rencontrent lors que l'on veut enseigner le chemin de l'interieur, qui est l'Evangile interieur, qui se doit prêcher à ceux qui ont deja apris l'Evangile exterieur, [doivent

pre-

prevaloir & abattre le cœur; ] cela doit au contraire encourager à poursuivre avec plus de force. Mais où trouve-t-on des Chrétiens qui sachent même l'Evangile exterieur? Si les Chrêtiens savoient l'Evangile de Jesus Christ, ils sauroient l'exterieur & l'interieur; mais comment le sauront-ils si on ne le leur enseigne pas. & si ceux qui le devroient enseigner l'ignorent? C'est une chose deplorable que l'on souffre aux Chrétiens de lire des livres dangereux pour la foi & pour les mœurs, & qu'on ne leur laisse pas lire l'Evangile, qui est la regle de leur vie, soit pour l'interieur, foit pour l'exterieur. O qu'il est necessaire que les enfans lisent & sachent le Testament de leur perè de qu'il leur commande & conseille! De tous les livres il n'y en a point de fiutile que la lecture de l'Evangile: [mais] lors qu'on l'enseigne, on est persecuté de ceux qui sont oposez à l'Evangile.

On peut remarquer deux choses dans l'Evangile: ce qu'il y a de plus exterieur & la penitence; & ce qu'il y a de plus interieur, la priere de l'esprit, la persection des conseils. Ce qui regarde la penitence est combattu des libertins, qui ne peuvent entendre parler de penitence; & ce qui regarde l'interieur est combattu & persecuté par les devots exterieurs, ainsi qu'il est expliqué en S. Matth. Chap. 15. Cette persecution & oposition fait que les pecheurs n'embrassent jamais la penitence, & que les devots exterieurs ne se donnent pas à l'interieur: mais quoi que cette persecution soit la ruine & la perte da ceux qui la seut, selle est le salut & le bonheur de ceux qui la seus fieux.

Et Dieu en ordonne de la sorte pour les purifier & persectionner; parce qu'ils n'ont pas seulement

### EPIT. AUX PHILIPPIENS.

lement été apellez à croire en Jesus Christ, qui est une grande grace, qui ne fait [neanmoins] qu'un demi Chretien; mais à souffrir pour Jesus Christ, qui est la perfection du Chrétien. La foi sans la croix est une foi presque éteinte : & la croix sans la foi n'est point une croix, mais une souffrance du Demon: les Demons souffrent, mais leurs peines sont sans valeur & sans merite: 1'assemblage de la foi & de la croix fait le veritable Chrêtien & le Chrêtien parfait. Cette grace de croix & de foi est la grace des grands Saints : plus il y a de foi dans une ame, plus elle a de souffrance & de croix à soutenir: mais croix de toute espece. La croix augmente la foi, & la foi attire & augmente la croix. C'étoit-là l'état de S. Paul.

## CHAPITRE II.

\$1.1. SI donc vous me pouvez donner quelque confolation en fejus Christ, si vous me pouvez aporter quelque joulagement par vôtre charité,
s'il y a quelque societé d'esprit entre vous & moi,
si vous avez pour moi des entrailles de compassion:
2. Accomplissez ma joie, n'aiant tous qu'un même
sentiment, une même charité, un même esprit,
& les mêmes maximes.

Paul conjure ces peuples par ce qu'il y a de plus pressant & de plus tendre dans la charité, dans l'amitié, & dans la reconnoissance qu'ils lui doivent, de n'avoir tous qu'un même sentiment, un même esprit, les mêmes maximes. Pour cela il faloit qu'ils sussent tous interieurs, qui est seulement ce qui peut faire la parfaite unité de l'esprit. C'est une chose deplorable de voir

mplis de partialité, il y aura des erreurs sensonges, jusqu'à ce que tout soit res l'unité de l'esprit: ce qui scrauniversel il n'y aura plus qu'un seul Pasteur & un speau.

e faites rien par contention ni par vaine gloirais que chacun par humilité considere tons res comme élevez au dessus de lui, ue chacun considere plutôt l'interêt des autres sien propre.

vous devez avoir les mêmes sentimens que Jerist a eus.

i les debats, les differens sentimens, les ations qui arrivent, par lesquelles on s'arrort contre l'interieur & contre ceux qui en unité d'esprit, ne viennent que d'ord'amour de soi-même. Celui qui se croit us des autres, & qui a plus d'estime de leurs ens que des siens, cedera aisément, & en des choses qu'il ne conçoit pas. C'est

### 704 Epit. Aux Philippiens.

sentimens prévalent au dessus de celui de l'experience des autres. C'est ce qui fait que S. Paul desirant l'unité de l'esprit, leur recommande si fort l'hamilité, & qu'ils ne se preserves point aux autres.

Il veut de plus, que l'on regarde plutôt l'interêt des autres que le sien propre. Cette maxime ést admirable, & ruineroit en un moment toutes les contestations: car si nous preserons l'interet de nôtre frere au nôtre, nous n'aurons garde de le divulgner, de le blesser, de le piquer comme nous faisons dans nos contestations: De plus. l'interêt de celui avec qui l'on dispute, veut, ou qu'on se taise, ou qu'on cede. Si ce que vous dites est la verité, il ne faut pas ceder, mais il faut se taire: car une verité que l'on conteste. & qui ne peut entrer dans le cœur de celui à qui on la debite, doit être teuë; parce que son cœur n'étant pas preparé, il ne feroit que se roidir à l'encontre : & le tems viendra que ce que vous avez dit avec charité, lui reviendra dans l'esprit, & il en fera usage; mais si vous l'aigrissez par vos contestations, vous le rendez toujours plus incapable de concevoir ce que vous lui dites. - Cette maxime devroit être suivie pour ne point

parler des choses trop relevées & de l'interieur, di-tôt qu'après les avoir établies par des principes familiers on voit que l'on s'irrite à l'encontre; alors il faudroit se taire, & attendre que le cœur sût preparé pour la grace ou pour la verité qu'on leur debite; sans cela, vous les rendet ennemis d'une verité dont ils étoient simplement ignorans. Si l'on doit en user de la sorte lors que l'on dit la verité la plus prosonde, combien plutôt le doit-on saire envers ceux qui combattent la verité parce qu'ils l'ignorent? Et n'est-

ceps saire à Dieu un tort inconcevable que de vouloir mesurer les voies de Dieu & ses graces à notre raisonnement? Toutes ces contestations ne viennent que d'amour propre, qui fait que chacun veut gagner, qu'il ait droit ou non de le saire.

S. Paul nous propose en cela l'exemple de Jesa Christ, qui n'a point regardé son interêt, mais tenôtre, quittant son interêt pour sauver le nêtre. C'est-là la maniere dont tous les Chrêtiens devroient en user. Mais il saut voir jusqu'où Jesus Christ a preseré nôtre interêt au sien.

h, C'est que Jesus Christ possedant la nature divine, n'a rien rapi à Dieu de s'estimer égal à lui :

7. Tontesois il s'est aneanti lui-même prenant la nature d'un esclave, en se rendant semblable aux bommes, & en se faisant tel que les autres hommes.

charité pareille à celle de Jesus Christ? Pour soutenir l'interêt des hommes, il a fait les choses les plus extrêmes, & est entré dans les plus prosonds ataissemens. Si lui qui étoit Dieu, en a usé de la sorte pour des miserables creatures, d'autant plus indignes de ses bontez qu'elles en avoient plus abusé; si dis-je, il en a usé de la forte pour nous, que ne devons-nous pas faire à fondintation?

- 19. Paul nous presente icideux exemples à suivre en Jesus Christ: L'un est, le desinteressement et la preserence qu'il a donnée à la felicité tran salut des hommes, au préjudice, pour ainstiparter, de son propre bonheur & de sa propre gioire. Lary a-t-il rien de plus extrême pour un Dienque de l'abaiser comme it a fait? L'autre

exemple qu'il nous propose; c'est l'bamilité de Jesus Christ: car tout le propre interêt ne vient que d'orgueil: où il n'y a point d'orgueil, il n'y

a point de propre interêt.

Jesus Christ donc est entré dans les plus profonds abaissemens: étant Dieu, il s'est aneanti luimême par sa force & par son pouvoir. Il faloit être Dieu pour s'aneantir de la sorte, toutes les autres creatures étant des neants, & ne pouvant que rester dans leur neant, sans pouvoir s'aneantir. Cependant c'est ce qu'elles ne veulent pas faire: & après l'exemple d'un Dieu qui étant tout par nature, veut bien s'abaisser jusqu'au neant, afin de rendre ces neants participans de son tout; après dis-je une grace si singuliere, les hommes aveuglez par l'orgueil veulent se tirer de leur aneantissement pour s'élever au dessus de Dieu s'ils pouvoient: mais ne le pouvant, ils s'élevent de toutes leurs forces au dessus de ce · qu'ils sont. & ne veulent point rester dans leur aneantissement.

Cependant comme toutes les graces que les Christ a faites aux hommes il les leur a faites en s'aneantissant; les hommes ne recevront jamais l'effet de ces graces que Jesus Christ a meritées aux hommes par son aneantissement, qu'autant qu'ils seront aneantis: & la mesure de leur aneantissement sera la mesure des graces de Dieu & de l'étendue de sa redemtion sur eux. O homme, rien ne s'operera en toi que par l'aneantissement, comme rienne s'est operé pour toi que par l'aneantissement d'un Dieu. Mais n'es-tu pas bien fou, de vouloir participer à la grace d'un Dieu aneanti, sans être humilié & aneanti: & de croire te sauver par une route toute contraire à celle que Jesus Christ a prise pour ton salut? Cependant parlez du veritable aneantissement aux hommes, ils prennent cela pour des erreurs, des reveries & des illusions. Ils se bâtissent une humilité à leur mode, qui est une élevation, & non un aneantissement; un moien d'être & de subsister, & non pas un moien d'être aneanti, afin que Jesus Christ soi? & subsiste en nous. On se fait une maison & un soutien, une élevation d'aneantissement ou d'humilité exterieure & affectée; & l'on ne veut jamais entrer dans le veritable aneantissement! Jesus Christ n'a pas pris un masque d'aneantissement, mais un aneantissement réel : épousant nôtre nature de pauvre esclave & de pecheur, il s'est chargé de nos pechez & de nos langueurs: il s'est revêtu de nos foiblesses, & il a paru à tout le monde comme les autres bommes. Y avoit-il quelque chofe qui le fist distinguer, si ce n'est une plus grande pauvreté, un plus grand abaissement, & une plus extrême confusion? car il s'est mis plus bas que les autres hommes, ainsi qu'il est écrit de lui: (a) Je suis un Ver, & non un bomme; mais l'oprobre des bommes.

# 🛉 .8. Il s'est bumilié lui-même , se rendant obésssant jusqu'à la mort , & à la mort de la croix.

La plus forte marque de l'bumilité & de l'aneantissement est l'obéissance. Comme il y a une
humilité exterieure & une interieure, il y a aussi
une obéissance exterieure & une interieure. Jesus Christ a eu ces deux humilitez & ces deux
obéissances: l'exterieure depend de l'interieure,
du moins il faut qu'elle en depende pour qu'elle
puisse être de durée, sans quoi c'est une obéissance qui passe aussi vîte que l'humilité, ou qui
est

798 Epit. Aux Philippiens.

est dissimulée & non sincere, ou bien qui se fait

par force & contrainte.

L'aneantissement INTERIEUR nous fait demeurer aneantis dans nôtre place pour toute a-Sion & tout vouloir. L'esprit demeure sans action & sans volonté : il reste comme une chose qui n'est plus, qui n'a & ne veut avoir aucune subsistance propre; mais qui se laisse informer & mouvoir à celui qui a tout droit & tout pouvoir sur lui. L'esprit demeurant ancanti de la sorte à toutes actions & à tous vouloirs, l'action de Dien (qui ne peut souffrir de vuide, & qui emplit necessairement toutes choses) vient emplir cette ame, la mouvoir & la faire agir. Alors cet esprit aneanti, sans action & sans volonté, se trouve rempli d'une action & d'une volonté dis vine, qui le meut & le gouverne à son gré; de sorte que cette personne par son aneantissement interieur est mise dans l'obéissance interieure. n'étant plus conduite que par la volonté de Dien. qui a pris la place de la sienne, & la conduit en toutes choses. Pour sortir de cette dependance & de cette obéissance il faudroit sortir de l'ancantissement. C'étoit l'état interieur de Jesus Christ d'une maniere infiniment sublime : son obés faire ce étoit égale à son aneantissement : or comme il étoit si aneanti qu'il n'avoit ni soutien que de sa Divinité, ni action que celle dont Dieu étoit le principe; auffi étoit-il dans l'obéissance la plus parfaite qui fut jamais, comme il dit lui-même. que sa (a) nourriture étoit de faire la volouté de su Pere.

De cet aneantissement & de cette obéissance interieure en naît une EXTERIEURE, par la quelle l'ame n'aiant point de volonté se laisse con-

conduire de moment en moment selon les volontés de Dieu, les providences, & la volonté des Superieurs; & cela d'autant plus, que cette personne étant aneantie ne trouve plus de resistance.

le ne comprens pas aussi ce que veulent dire certaines personnes, qui veulent qu'une ame bien interieure ne puisse obéir à ses Superieurs. Si cela est, je dis qu'elle n'est gueres interieure. Ouel plus grand interieur que Jesus Christ? La repugnance que l'on a à l'obéfflance vient de ce que l'on n'est pas parfaitement aneanti. Il est certain qu'il y a un tems où l'on a de la repngnance à l'obéissance, comme à tout autre bien: mais cette repugnance n'est pas une marque d'aneantissement, quoi que Dieu s'en serve pour aneantir: c'est une marque que l'on n'est pas aneanti, puisque l'on a de l'oposition à l'obéisfance. Il est vrai qu'il y a de certaines choses que le Directeur paroît quelquefois commander aux ames pour les éprouver, & que Dieu ne voulant pas, il leur fait souffrir des tourmens inconcevables: mais elles doivent être également fideles à se mettre en devoir de faire ce qu'on leur dit & à declarer leur peine, qui n'est pas alors une repugnance, mais un état violent, où l'on met l'ame, la faisant sortir de l'ordre & de la volonté de Dieu: & les Directeurs doivent avoir grand égard à cela, sur tout en des ames qu'ils connoissent bien mortes à toutes volontez.

JESUS CHRIST a donc été obéissant interieurement à toutes les volontez de son Pere, & exterieurement se laissant condamner aux juges & érucisser aux bourreaux, siant obéi durant sa vie & de mort même. L'amour propre nous aveugle étrangement, & nous sait prendre nos

#### Epit. Aux Philippiens.

propres volontez, nos propres voies, pour l mouvement & la volonté de Dieu. Obéissons ja qu'à la mort, mes chers freres, & jusqu'à la mon de la croix.

600

v. 9. C'est pourquoi aussi Dieu l'a élevé au dessi de toutes choses, & lui a donné un nom qui est a dessus de tout nom.

10. Afin qu'au Nom de JESUS tont genou flechij dans le ciel, dans la terre, & dans les enfers.

La mesure de l'aneantissement en cette vie se ra la mesure de la gloire & de l'élevation dat l'autre: & comme Jesus Christ s'est aneanti a dessous de tout, il a aussi été élevé au dessus de tou O Jesus! que j'ai de plaisir de vôtre élevation & que n'y puis-je contribuer quelque chose e demeurant abaissé dans le fond des absmes mé mes! Il est certain qu'il n'y a point de manier de glorifier Dieu égale à l'aneantissement. & i puis dire que c'est-là la seule gloire que l'homm puisse rendre à Dieu; parce que par-là il donn lieu à Dieu d'agir en Dieu sur ce neant qui lui d parfaitement soumis. La plus grande gloire qu Dieu ait jamais reçuë, a été de l'aneantissemes de Jesus Christ; puisque par cet aneantissemen Dieu a vû un Dieu soumis à lui-même, & obeil sant à toutes ses volontez. Mais cet état si glé rieux à Dieu, l'a été à Jesus Christ, puisque so Pere l'a d'autant plus élevé, que plus il s'étoits baissé pour l'honorer. Il en est de même de hommes: Dieu les glorifie d'autant plus dans 1 ciel, qu'ils ont été plus aneantis sur la terre.

Et ce profond aneantissement de Jesus Chri lui a merité ce nom de Sauveur, de JESUS Nom qui est au dessus de tout nom, Nom devant le quel il fant que tout genous sechisse au siel, la terr Geneufer; par l'enfer est fignifié le Purgatoire: il est parlé là des trois Eglises, la militante, la souffrante & la triomphante, qui flechissent le genou par un aneantissement continuel devant

l'Agneau.

C'est devant lui que les Saints jettent leurs couronnes, disant qu'ils n'ont aucune gloire que celle que cet Agneau leur a meritée, & que Dieu leur a donnée en faveur de ses merites. C'est ce qui les tient dans un aneantissement & une reconnoissance profonde & continuelle. Ils disent en jettant leurs couronnes Sanctus, Sandes, comme pour reconnoître que lui seul est Saint par nature, & qu'il leur a fait une extrême grace de vouloir les rendre participans de sa Sainteté. Sur la terre, il faut que tous les hommes flechissent le genou par l'aneantissement, la dependance, la demission de leur volonté, le renoncement d'eux-mêmes; afin que ce Sauveur prenne sur eux tous les droits du Sauveur: & c'est en cette sorte que sur la terre l'on flechit le gemen au nom de Jesus Christ. Dans le Purgatoire, l'on flechit le genou par acquiescement à la souffrance & par reconnoissance, connoissant que les souffrances du Purgatoire seroient sans metite si le Sauveur n'y avoit étendu son Nom & répandu des goûtes de son sang, c'est-à-dire, que le Purgatoire n'adroit de purifier qu'à cause que lesus Christ lui a donné cette qualité, sans quoi, les ames seroient privées éternellement de voir Dieu à cause de leur impureté.

Comme ces trois états, de triomphe, de combat, & de souffrance, se trouvent dans les ames que Dieu veut faire passer en lui, selon que Jetus Christ l'a merité pour elles; il faut aussi qu'elles slechissent le genou dans ces trois états: Ep. de S. Paul. 6H dans 602

dans le premier, elles flechissent le genou pa une demission totale & un renvoi à Dieu & l'Agneau de tout ce qui leur est communiqué sans en rien retenir ni s'en rien attribuer : dan le second, elles se donnent à Jesus Christ, & lu laissent prendre tous les droits qu'il a sur elles de les conduire, mouvoir & gouverner, & cela pa l'aneantissement d'elles-mêmes: dans l'état de souffrance, qui est le dernier, elles le flechissen par abandon & acquiescement.

\$. II. Et que chaque langue confesse, que le Sei gneur Jesus Christ est dans la gloire de Dieu son Pere.

Ceci se fait dans le particulier en chaque Chrê tien, & se fera dans le monde general lors qui tous connoîtront Jesus Christ.

y. 12. C'est pourquoi, mes freres, comme vous avez été toujours obéissans, prenez garde non feulemen lors que je suis present parmi vous, mais encon plus lors que je suis absent, d'operer votre salut avec crainte & tremblement:

13. Parce que c'est Dieu qui par sa bonne volont produit en vous le vouloir & l'action.

14. Faites toutes choses sans murmurer & sans be siter.

S. Paul vent que l'on obtiffe avec d'autant plus d'exactitude & de fidelité, que ne pouvant ries faire par nous-mêmes que toute sorte de mali nous ne ferons jamais aucun bien que par l'o béillance.

Et il nous fait voir la necessité de cette obéis fance, tant interieure qu'exterieure, parce: qui c'est Dien qui par sa bonne volonté fait en nous le van low & l'action. Si nous resistants aux instincts on nous sont donnez de faire la volonté de Dieu, nous resistons à sa volonté & même au vouloir qu'il nous donne de faire le bien, qui est sa volonté: car il n'y a de bien que dans ce qui est dans la volonté de Dieu. Pour les actions exterieures, il faut suivre l'obéissance aux Superieurs, qui nous declarent les volontez de Dieu.

Il faut [donc] suivre, pour le dedans, avec une fidelité inviolable les mouvemens de l'Esprit de Dieu, & les volontez qu'il donne à ceux qui sont sans autre volonté que la fienne; & pour le dehors, l'obéissance, ou ce qu'il y a à faire de moment en moment dans notre état, ou ce que nous sommes engagez de faire par les providences exterieures.

y. 15. Afinqu'iln'y ais rien à reprendre en vous, & gue vous foiez comme des enfans de Dien, simples & sans tache, an milien de la nasion depravée & mechante, où vous luisez comme des aftres dans le monde.

Rien ne contribue tant à la simplicité & à l'innocence des enfans, que cette promte obélissancaux mouvemens de la grace pour l'interieur, & sux Superieurs pour l'exterieur, ou, pour ceux qui n'ont point de Superieurs, au moment divin. Lors que l'on est plein de propre volonte, on est aufsi plein d'artifice & de duplicité; mais celui qui perd toute volonté & devient fimple & innocent, perd auffi toute malice & artifice, & devient comme un enfant. Ceux qui ont tant de fortes volontez (qu'ils qualifient de bonne volouté) ne sont jamais ni simples ni enfans; aussi me sont-ils jamais depouillez du vieil-homme & quites de cette nature corrompue & depravée. Au contraire, ils y restent assujettis: au lieu que ceux ceux en qui la parfaite obéissance à toutes les volontez de Dieu & aux volontez des Superieurs a fait perdre toute volonté, sont simples, innocens, & tout-pleins de lumière.

y. 16. Conservez la parole de vie, asin que j'aie cette gloire au jour de Jesus Christ, de n'avoir pas couru en vain & de n'avoir point travaillé en vain.

17. Mais quand même je serois immolé sur le sacrifice & l'obéissance de vôtre foi, je m'en estimerois beureux, & m'en rejoüirois avec vous tous.

18. Je vous prie aussi de vous en rejouir avec moi & de m'en congratuler.

Tout ce qu'un Apôtre peut desirer après la mission de son Apostolat, c'est que ceux qui ont reçu par lui la parole de vie soient assez heureux pour la conserver. Cette parole de vie est reçuë premierement par l'oreille, lors que l'on écoute & que l'on accepte ce qui est proposé comme matiere de la soi : de l'oreille elle passe dans le cœur, lors qu'elle s'y fait goûter & aimer : elle n'est pas plutôt crûe & aimée qu'elle fait son esfet; & comme du dehors elle est reçuë au dedans, aussi du dedans, elle passe au dehors dans les effets. La parole de vie doit faire ce chemin, être reçuë dans le cœur par l'oreille, & du cœur se repandre au dehors dans les operations.

Cette parole opere & la vie de l'esprit, qui étoit comme mort par les tenebres de l'ignorance; & la vie du cœur, qui étoit comme éteinte par des affections illegitimes; & la vie des operations, qui étoient toutes dans la mort, étant toutes dans le peché: & comme elles étoient operées par des principes de mort, elles étoient toutes des actions de mort. Cette parole de vie resuscitant l'esprit mort par l'erreur, le fait entrer dans la vie qui lui est communiquée par la foi : le cœur, qui étoit mort par le peché, est resuscité par la charité, qui est communiquée par la parole de vie: & enfin les œuvres du dehors, mortes dans le peché, & les œuvres de peché, sont resuscitées par la vie de l'esprit & du cœur. Voila le premier effet de la parole de vie, dont les sentimens sont vifs & penetrans : ensuitede quoi, cette parole de vie donne la mort à tout ce qui avoit fait mourir cet homme, & à ce qui l'empêchoit de vivre dans la grace: puis cette même parole devient elle-même pour l'ame une parole de mort. Elle donne la mort à l'esprit propre, afin qu'il ne soit plus animé que de lafoi: elle donne la mort à l'amour propre, afin que le cœur ne vive que du pur amour: elle donne enfin la mort aux operations, afin qu'elles ne soient plus mêlangées du propre esprit & de l'amour propre.

Or cette parole de vie, qui fait ce second effet de mort, n'est point celle qui est reçuë par l'orcille. Celle-ci ne peut operer que la vie; quoi qu'elle attire après elle cette parole de mort, laquelle est une parole prosonde, qui vient de Jesus Christ même, qui opere cet effet; jusqu'à ce qu'il vienne lui-même (non plus par sa parole mediate, qui entre par l'oreille; ni par sa parole distincte; mais par lui-même, qui est Verbe aparole de vie,) [qu'il vienne dis-je] faire ensuite de cette mort & de ce sacrifice une nouvelle Resurrection, revivisiant de lui-même cet esprit qui étoit comme éteint, & ce cœur, com-

me mort & languissant.

Il s'aplique [alors] & à l'esprit comme Verbe, & lui donne une nouvellevie; & au cœur
H 3 com-

comme charité & amour, & le remet en vigue mais vie de lui-même, & non une vie de grou d'amour hors de lui; mais en lui: il le vivre en lui de sa vie: & c'est alors que ses crations sont resuscitées: elles ne sont plus crées par un autre principe que celui qui fait vi

l'esprit & le cœur.

C'est de cette parole de vie en tous ces sens parle S. Paul, selon le degré & l'état d'un c cun, comme ce qu'il dit ensuite, parlant facrifice & de l'obeissance de leur foi. Ce sacri de la foi & l'obéissance de la même foi, c'el sacrifice qui a été fait de l'esprit & de tout ce lui apartient: & ce sacrifice se fait par la foi. par sa lumiere confuse & generale absorbe to les lumieres de l'esprit; en sorte que n'en 1 vant plus distinguer aucune, tout étant con du dans cette lumiere unique & generale, il 1 ble que l'on ait tout perdu, jusqu'à ce que J Christ lui-même venant comme lumiere, & miere de verité, perde en lui & cette lum de foi, & ces lumieres distinctes, qui ne par sent plus. Et c'est dans cette lumiere, J Christ, que l'ame ne distinguant plus ni lun particuliere ni lumiere de foi, tout étant I Christ & lumiere de Jesus Christ, c'est dis lors qu'elle distingue à la faveur de la lumier sus Christ, tous les objets, & qu'elle voit l miere dans sa lumiere, tout lui étant redev distinct, non plus dans la distinction des che (qui les fait voir très -imparfaitement,): dans l'unité de la lumiere l'esus Christ: l'un une, qui fait voir en elle & non hors 'd'ell objets tels qu'ils sont d'une maniere si adr ble, qu'elle peut mieux s'experimenter que C'est de cette sorte que Jesus Christ étal splendeur des Saints, leur decouvrira la lumiere dans la lumiere: & c'est là l'effet de Jesus Christ comme Verbe, d'éclairer dans cette lumiere tous les hommes & les Saints selon leur degré. leur donnant autant de lumiere que Dieu a resolu de leur en departir. S. Jean connoissoit ce grand mystere lors qu'il dit, (a) que c'est cette lumiere qui delaire tout bomme venant au monde: que cette lumiere a été dans les tenebres par son incarnation & par la maniere dont elle se communique dans les commencemens; mais que ces temebres ne Pout point comprise. Ceci s'entend en deux manieres: l'une, que la nature humaine quoi qu'unie hypostatiquement à la divine. étant elle-même bornée, n'a pas pû comprendre toute la Divinité: car la nature humaine en Jesus Christ auroit été une seconde personne divine: ce qui est impossible, n'y aiant en Jesus Christ qu'une seule personne quoi qu'il y eust deux natures: il est donc certain que la nature humaine ne l'a point comprise; mais qu'elle a été elle-même comprise & absorbée dans la divine. [L'autre maniere est, que] cette lumiere à la faveur de l'humanité, s'est cachée aux hommes, qui ne l'ont point comprise. Lors qu'elle vient éclairer un homme qui commence à entrer dans le monde Chrêtien, cet homme ne la comprend ni ne la connoît point.

Cette lumiere opere donc le sacrifice de la soi: le sacrifice du cœur ou de l'obéissance s'opere suffi par elle: c'est Jesus Christ qui par sa lumiere pleine de chaleur sait perdre à l'ame toute volonté, pour n'avoir plus d'autre volonté que celle de Dieu, par une obéissance aveugle à toutes.

H 4

tes les volontez de Dieu. Ce sacrifice de la fol & de l'obé issance est le sacrifice pur qui fait passer l'ame en Dieu.

S. Paul desire de repandre son sang sur ce sacrifice [des Philippiens] afin d'en être comme le sceau: & c'est cette consommation de sacrifice qui fait la joie d'un veritable Apôtre: il ne peut plus mêler avec cux le sacrifice de la foi & de l'obéissance; parce que ce sacrifice est fait pour lui: mais il y mele le facrifice de son sang & de sa souffrance. C'est un grand bien lors qu'un Apôtre après avoir fait par le pouvoir divin quantité de conversions, soit du peché à la grace, soit du dehors au dedans, vient ensuite à être persecuté: c'est une marque que les ames, ou du moins une partie, tiendront ferme; parce que cette persecution est comme le seau & le ciment qui cimente la foi : c'est comme ce sang repandu sur le sacrifice de la foi & de l'obéissance, qui sont comme la victime. Il y a une belle figure de ceci dans les facrifices de l'ancienne loi . où le Prêtre après que la victime étoit immolée sur l'autel de son sacrifice, versoit du sang dessus. S. Paul trouve que l'avantage de ses disciples & le sien est, que son sang soit versé sur leur sacrifice; & il les invite au cas que cela soit de s'en rejouir avec lui, & de l'en congratuler même. Ces bonnes arnes s'affligent souvent de voir leur Paiteur dans la persecution, dans le decri, dans la contrarieté: elles doivent au contraire en avoir de la joie; parce que comme Jesus Christ a cimenté la foi & l'obéissance de l'Eglise de son fang, il veut aussi que ses Apôtres cimentent la foi & l'obéissance de leurs enfans de leur sang. qui mélangé avec celui de Jesus Christ, fait un sacrifice consommé & parfait.,

y. 11. Tous chercheut leurs propres interêts, & nonceux de Jesus Christ.

O Dieu! que ces paroles ont de verité! mais c'est une verité fâcheuse & funeste : car il ne se trouve à present personne dans le monde qui ne cherche son propre interêt : tous le cherchent? c'est ce propre interêt qui conduit, meut & gouverne toutes choses: mais nul ne cherche l'intevit de Jesus Christ. Cependant nous ne devrions avoir d'autre interêt que le sien : il faudroit perdre tout interêt pour ne conserver que celui-là: mais qu'est-ce qui conduit & gouveracapresent le monde? c'est le propre interêt, c'est cette bête de l'Apocalypse qui à sept têtes &dix cornes. On se sert de tout, & du bien même, pour le propre interêt: si on prêche, si on confesse. si on fait l'aumône, si on prie, si on jeune, fion fait des austeritez; propre interêt, tout est plein de propre interêt. Mais qui est-ce qui se sa crifie sans reserve au seul interêt de Dieu seul?

### CHAPITRE III.

y.1. A U reste, mes freres, rejouissez vous en Nôtre Seigneur. Je ne me lusse point de vous écrire les mêmes choses, parce qu'elles vous sont necessaires.

L. Gardez-vous des chiens, des mauvais ouvriers;

gerdez-vous des faux circoncis.

3. Car c'est nous qui sommes les vrais circoncis; puisque nous servons Dieu en esprit, & que nous nous gloristons en Jesus Christ, & ne mettons pas nôtre constance dans la chair.

Paul ne sauroit se lasser de parler de ce qui regarde la vie de l'esprit; parce qu'il n'y a rien

## 610 EPIT. AUX PHILIPPIENS.

rien de plus mecessaire que cela. Il vout que l'ou garde de trois sortes de personnes, qui sont pre que également oposées à la vie de l'esprit; d pecheurs, qui sont les chiens; des manuais o vriers, qui sont ceux qui ne cherchent que les propre interêt dans ce qu'ils sont pour les ame & qui ne leur enseignent pas la pure doctrine d'esprit, mais qui au contraire se servent de les autorité pour les perdre; & des saux circonci. c'est-à-dire, de ceux qui ne s'arrêtent qu'à la ci concision de la chair, à l'exterieur, & non autre chose; & qui condamnent ceux qui so circoncis en esprit, parce qu'ils ne voient pas l marques de leur circoncision sur leur chair.

Mais les vrais circoncis, comme dit S. Paul, sont ceux qui servent Dieu en esprit: c'est bien la veritable circoncisson; puisque l'on ne per servir Dieu de cette sorte que par le retranch ment du propre esprit. Ces personnes, qui o cette circoncision, ne se glorifient point comp les autres, & ne s'apuient point sur le retranch ment de la chair, qui est une certaine austeri exterieure qui fait tout l'apui & la force de l' me: quoi qu'elle soit bonne, cependant elle n de bonté qu'autant qu'elle est soutenue de cel de l'esprit, & que l'on n'y met pas sa confiame Pour ceux qui ont la circoncisson spirituelle qui est le retranchement de leur propre espri ceux-làne se glorifient & ne se se confient qu'en 7 sus Christ; puisque c'est lui qui fait en eux toi tes leurs œuvres.

<sup>\$.4.</sup> Ce n'est pas que je ne puisse mettre ma confia ce dans la chair. Si quelqu'un semble pouvoir confier en la chair, je le puis encore plus.

611

race d'Ifraël, de la tribu de Benjamin, ne Hebreu de peres Hebreux; pour ce qui est de la loi, aiant été Pharissen:

6. Quant au zele, en aiant ou jusqu'à persecuter l'Eglise; & pour ce qui est de la justice de la loi,

aiant mené une vie irreprochable.

Ce n'est pas, (comme dit S. Paul, parlant de lui-même & de ceux qui servent Dieu en esprit, qui l'adorent en esprit & verité,) que ces personnes ne pussent plus que nul autre se confier dans la penitence exterieure, & dans la circoncision charnelle; puisqu'il n'y a personne qui fasse de plus fortes & de plus terribles penitences que les personnes interieures avant que d'arriver i Jesus Christ: mais si-tôt qu'elles ont connû le retranchement de l'esprit elles ne peuvent plus faire aucun cas de ce premier retranchement, pour s'en servir comme d'un apui ; toute leur confiance est en Jesus Christ. Cependant s'il falloit comparer leurs premieres mortifications avec celles de ceux qui passent pour les plus austeres du monde, elles l'emporteroient de beaucoup: si l'on regarde aussi à la sidelité à garder la loi & à la vie irreprochable, l'un surpasse l'autre de beaucoup.

## • 7.7. Mais l'amour pour Jesus Christ m'a fait regarder les avantages comme des pertes.

Tant que l'ame ne connoît pas Jesus Christ, elle ne voit rien de meilleur que ces choses, & elle s'y donne de tout le cœur, y met toute sa consiance: elle regarde l'apui en Jesus Christ comme une temerité & une folie: elle regarde même avec des yeux d'indignation ceux qui mettent toute leur consiance en Jesus Christ, & elle

## 612 EPIT. AUX PHILIPPIENS.

les persecute comme S. Paul avoit persecuté Je sus Christ dans les Chrêtiens. Mais elle ne commence pas plutôt à découvrir Jesus Christ, dans sa premiere manisestation, que transportée qu'elle est de son amour, de sa gloire, & de son seul interêt, elle change bien de langage & de conduite: toute ce qui lui avoit paru alors comme un gain lui devient une perte, & ne lui paroît que perte; & tout ce qui lui sembloit perte, lui est montré comme le seul gain & la seule assurance.

y. 8. Car en effet, j'estime que tout cela n'est qu'une perte, au prix de cette baute science de fesus Christ mon Seigneur, pour l'amour duquel j'ai renoncé à toutes choses, & je les considere toutes comme de la boûe, asin que je puisse gagner Jesus Christ.

Mon Dieu! les belles paroles, & que le cœur qui en a l'experience en est fortement penetré! Jusqu'à ce que l'ame soit arrivée à J. Christ, elle fait cas de quantité de choses que les autres estiment: mais lors qu'elle est arrivé à Jesus Christ, à Dieu, elle voit tout ce qui autres & qui leur paroit con autres & qui leur paroit con autres & qui leur paroit con au prix de la possession de la veritable lumière de la veritable lumière de la choses très inurité seine de communication de la choses très inurités de communication de la choses très inurités de communication de la chose de communication de la chose très inurités de communication de la chose de communication de la chose de communication de la chose de chose très inurités de choses très inurités de communication de la chose de ch

(a) te tresor caché dans le champ, pour lequel on vend tout ce qu'on possede. On abandonne

tout pour gagner Jesus Christ.

Car il faut savoir, que la science de lesus Christ est découverte avant que les Christ soir Lini-même découvert & manifesté; je veux dire. svent qu'il soit possedé: l'ame commence à déconvrir de loin lesus Christ: & elle ne l'a pas plutôt découvert, d'une maniere qui ne se peut gueres décrire, (car ce n'est point une pensée de lesus Christ, une découverte de quelque lumiei reon figure de Jesus Christ; mais c'est la manifestation du même Jesus Christ dans le fond de l'ame par la jouissance, & au dehors par la conformité d'états, ou par les mêmes états de lefus Christ lui-même manifesté;) si-tôt, dis-je, me l'ame a commencé à découvrir Jesus Christ de loin, elle est si transportée de son amour, qu'elle veut le gagner & le posseder à quelque prix que ce soit.

Mais à mesure qu'elle est transportée d'amour & de desir de posseder ce qui lui est découvert comme de loin, il lui est donné à connoître qu'elle ne le pourra jamais gagner qu'en perdant tout le reste, qu'elle ne le pourra jamais posseder que par la privation entiere de tout ce qui n'est point lui: ce qui la porte à tout quiter & à tout perdre au plus vîte pour le gagner; & tout ce qui n'est pas Jesus Christ, quelque grand qu'il paroisse aux autres, lui paroît à elle comme de la boile au prix de l'avantage de posseder Jesus Christ. Aussi, ò Jesus, vous ne serez possedé decette sorte que par la perte de toutes choses. Ceux qui veulent conserver quelque chose, quel-

(a) Matth. 13. 7. 44.

quelque sublime & relevée qu'elle paroiffe, son

indignes de vôtre possession.

S. Paul parle ici de la réelle découverte de Je sus Christ; & non pas de ces connoissances qui l'on croit acquerir par le raisonnement ni pa nulle lumiere autre que celle de Dieu lui-me me: car cette manifestation de Jesus Christ don il est parlé ici, ne se fait qu'après la perte de l'a me en Dieu. Comme il en a déja été beaucou parlé, je ne le repete pas ici.

\$.0. Que je sois tronvé en lui non pas juste de m propre justice qui vient de la loi; mais de celle qu vient de la foi en Jesus Christ. & qui est la sustit de Dien par la foi.

Cette manifestation de Jesus Christ après la per te de toutes choses opere un admirable effet, qu est, que l'esprit perdant toute proprieté, il perde même tems toute justice propre; & comme il n reste plus en cette ame aucune propre justice elle ne se trouve plus juste de sa justice qu'elles voit acquise par ses efforts & pratiques, pui qu'elle a perdu tout ce qu'elle avoit : mais e même tems qu'elle est depouillée de cette propi iustice, elle est revêtue de la justice de Dien, qu nese trouve qu'en Jesus Christ, & qui n'est con muniquée que par la foi. O avantage admirabl de la perte de toutes choses, quelque éminent qu'elles paroissent ! car y a-t-il rien que nous est mions tant que nôtre propre justice? Cependal cette perte nous communique la justice de Die Mon Dieu! que S. Paul est admirable, & qu'il e clair dans ses expressions: mais qu'il est cepes dant peu compris! On ne comprend pas S. Pau parce qu'on ne connoît pas Jesus Christ: ma Jesi Christ n'est pas plutôt manisesté à l'ame, intelligence de S. Paul est donnée.

. Afin que je connoisse Jesus Christ, avec la tu de sa resurrection o la participation de ses strances, étant rendu consorme à sa mort.

est clair que S. Paul parleici d'une conseigexperimentale de Jesus Christ. Cette conance se fait par la vertu de sa resurrection opelans l'ame: car Jesus Christ resuscite l'amemort mystique avant que de se manisester à & cette resurrection, aussi blen que celle dus, est un fruit de la resurrection de Jesus st, & elle est operée par la vertu & essicale sa resurrection, par la participation de serunces, évant rendu conforme à su mort. Les de participation des soussirances de Jesus st, de conformité de mort, & la vertu de surrection qui sait resusciter l'ame, sont il precede & ce qui opere dans l'ame la malation de Jesus Christ.

.. Pour aller si je puis au devant de lui dans la urrestion des morts.

Paul fait voir comment cette première rection est un avantage qui assure le bonheur utre resurrection, & qui la previent: l'ast par là disposée à paroitre devant Dien avant le la resurrection des morts: non que je veüile que le corps resuscite; mais l'ame joüit de la gloire.

. Car je ne dis pas que je possede ces graces, on v j'ale atteint la persettion: mais je poursuis ur tâther d'y atteindre, puisque je sus arrêvé. Jesus Christ pour cette sin.

·

# 616 Epit. Aux Philippiens.

Quoi que cet endroit marque l'humilité c Paul, il ne laisse pas de nous instruire d grande verité, qui est, que bien que l'ame de si pures & de si vives lumieres de ces éts sublimes, elle n'a pas cependant une certientiere de les posseder; & quand elle y serois rivée, elle est bien dans la sin, mais elle 1 pas à la sin, y aiant toujours à avancer, no nos pas, mais de ceux de Dieu. L'ame ne c donc pas avoir atteint la persection quoi qu soit dans l'état de la plus grande persection, est la manisestation de Jesus Christ; mais poursuit incessamment, se laissant condui Dieu & avançant en lui pour arriver ensin consommation de sa persection.

Ce que l'ame ne peut ignorer, c'est la ve tion & l'apel. S. Paul dit qu'il sut arrêté par sus Christ, asin que le même Jesus Christ lu manisesté. C'est pour cela que nous som créés; c'est pour cela que nous sommes ra tez; c'est pour cela que nous sommes apel & nous devrions tous tendre à cette sin.

\$.13. Mes freres, je ne me persuade pas d'y parvenu; mais la seule chose que je pretends, d'oublier ce qui est derriere moi & de m'ava vers ce qui est devant moi.

14. Je m'efforce d'atteindre le but de ma carri Es d'obtenir le prix que la vocation celeste de l me propose par Jesus Christ.

S. Paul ne se persuade pas d'y être arrivé, non que toutes les ames vraîment humbles ne peuvent persuader: mais (ce que tout le mo doit tâcher de pratiquer, sans reslechir où est, ou bien où l'on n'est pas, ) il faut faire ce S. Paul faisoit, qui est, de ne jamais rega

CHAP. III. y. 13, 14.

617

e soi par la reflexion, oubliant tout ce qui est tout ce qui est derriere, pour nous laisser de int en moment tels que nous sommes, ne int à rien qu'à marcher & avancer incessamsans jamais s'arrêter à regarder ce qui est sous quelque pretexte que ce puisse être. at d'irreflexion est très-necessaire pour em-· la superbe & le decouragement. Le tems t n'est que d'un moment; un autre mole met du nombre du passé, & par consedu rang de ceux sur lesquels il ne faut jaeflechir. Un voiageur ne sauroit s'arrêter der le chemin qu'il a fait, qu'il ne se reen sorte que depuis le commencement me a trouvé le chemin de l'interieur jusmort, cet état d'irreflexion est absolunecessaire. Il n'en est pas de même des irs, qui ne sauroient trop reflechir sur garemens pour en concevoir de l'horreur a douleur: mais pour les ames interieuu'elles suivent sans crainte cette pratique 'aul.

it encore voir que cette fin est la vocation sa été proposée par Jesus Christ. Nous deous tendre à ce but: il faut courir incessamk infatigablement par tout ce qui nous arquel qu'il soit, lumieres ou tenebres, ou maux, force ou foiblesse, miseres, tez, tout sans exception, sans s'arrêter que ce soit : comme une personne qui sien fort ne s'arrête ni pour la boue qu'il itre, ni pour regarder les beaux endroits, r les faux pas: s'il tombe, il seréleve, & le courir encore plus fort pour recompenems qu'il est tombé; enfin rien n'est capainterrompre sa course. Celui qui étant de S. Paul. 6 I tom-

#### 618 Epit. Aux Philippiens.

tombé s'ampse à regarder l'endroit où il'est tombé, fait une sottise: en continuant sa courseil s'éloigne de l'occasion de sa chûte; & toujours poursuivant son chemin de cette sorte, il arrive bien-tôt [au but]. On ne sauroit croire le malheur de la ressexion & le bien qu'il y a à ne point ressechir, la ressexion étant un arrêt.

- V. Is. Tous ceux donc d'entre nous qui sommes parfaits, aions ce même sentiment: & si vous en avez quelque autre, Dieu vous fera aussi connoître ce que je vous dis.
- 16. Cependant demeurons tous d'accord dans ce que nous connoissons, & marchons selon les mêmes maximes.
- S. Paul veut, que tous ceux qui sont parfaits soient dans tous les mêmes sentimens qu'il a décrits tout au long, & dans l'irreflexion. Mais comme cet état à toujours eu des ennemis, ou des gens qui l'ont ignoré, & qui à cause de leur ignorance ont tenu ces maximes pour suspectes, il se contente d'esperer qu'un jour ils seront instruits de la verité, & entreront dans les mêmes fentimens: du moins leur demande-t-il que pour les choses qu'ils ont connues ou experimentées. soit dans les autres, soit dans eux-mêmes, ils en demeurent d'accord de bonne foi, & qu'ils marchent tous dans les mêmes maximes, parlant des fondemens de la vie spirituelle & interieure. Mon Dicu! il seroit bien à souhaiter que l'on pratiquat à present le conseil de S. Paul! cardes personnes qui tombent d'accord de la verité de l'interieur pris dans le general, prennent plaiss dans le particulier à en combatre toutes les maximes. & à en saper tous les fondemens. Si la chose est bonne en elle-même, pourquoi les moiens

moiens pour y arriver sont-ils dangereux, & ses esses passeront-ils pour mauvais? Pourquoi en décrier les chemins & en combatre les voies? c'est ce qui est étrange, & c'est ce que l'on fait aujourd'hui, & contre quoi on s'acharne davantage.

7.17. Imitez moi mes freres, & confiderez ceux qui vivent selon l'exemple que je vous ai donné.
18. Car il y en a plusieurs, dont je vous ai souvent parlé, & dont je vous parle encore avec larmes, qui sont ennemis de la croix de Jesus Christ.

La veritable marque que la voie interieure est bonne, c'est non seulement de voir que Jesus Christa vêcu de cette vie, & que S. Paula été très-interieur, ce qui fait qu'il invite même les sideles à Pimiter en cela; mais c'est de plus, qu'ils ement & portent la croix de Jesus Christ. Comme il n'y a point de personnes plus crucissées, soit exterieurement, soit interieurement, que les personnes interieures; & que cependant plus elles sont crucissées, plus elles aiment la croix; il faut croire qu'elles sont les plus agreables à Dieu, les plus cheres à Jesus Christ, (leur voie étant plus conforme à la sienne,) & que cette voie est plus parfaite & plus seure, quoi que plus penible, & moins assurée quant au sentiment.

Car les personnes qui ne sont pas interieures, craignent & fuient la croix, sur tout la croix humiliante: ils en sont ennemis, n'ont que du mepris & de la rigueur pour les personnes crucifiées, traitent l'humiliation & les souffrances desolie: ils ne veulent que les croix glorieuses, ou celles de leur propre volonté, se defendent d'un petit mépris avec la derniere force, & croient qu'il leur est permis de se servir de tou-

# 620 Epit. Aux Philippiens.

tes armes pour s'en delivrer; ils sont més aveugles, qu'ils regardent & sont passer pour tu leur vengeance, & décrient comme làc coupables, ou sans esprit, ceux qui sous tout sans se plaindre.

\$\forall 19. De qui la fim sera la perdition: qui son Dieu de leur ventre: qui mettent leur gloire leur propre bonte: & qui n'ont le cœur qu choses de la terre.

Ces personnes, qui croient seur salut si en assurance sous leur propre conduite, t veront bien un autre compte à la fin de leu que celui qu'ils s'imaginent, auffi bien qu mechans: car ils s'accordent en cela, de secuter les saints, quoi qu'ils soient si con res en tout le reste. Les autres mettent leur s en ce qui dans la suite des siecles causera leur fusion: les uns la mettent dans leur peché & turpitude, & les autres dans leurs actions prietaires, dans leur fausse sagesse & dans prudence: & tous ensemble n'ont d'inclin que pour la terre; les unspour la sensualité ce sont les pecheurs; les autres pour s'ét dans l'honneur, dans l'estime & dans l'affeé des creatures, & ce sont les proprietaires.

\$\forall .20. Mais pour nous, nous avons nôtre convition dans le ciel, d'où aussi nous attendons le veur, nôtre Seigneur Jesus Christ,

\[
\forall \forall \tau \text{.20} \]

\[
\text{order} \forall \text{.20} \text{.20} \]

\[
\text{order} \forall \text{.20} \text{.20} \text{.20} \text{.20} \]

\[
\text{order} \forall \text{.20} \text

21. Qui changera l'état vil & obscur de môtre dans l'état de son corps glorieux, par une ver puissante, que par elle il pourroit aussi se son tre toutes choses.

Une ame interieure a veritablement sa con sation dans le ciel, tous ses desirs & ses inc

sétant pour le ciel; elle est toujours unie à u intimement & elle converse incessamtavec lui: elle est continuellement occupée ii, & n'a d'amour que pour lui; cette ame lus ni pensées ni affections pour les choses terre. C'est dans cet état qu'elle est reduiins l'unité de son principe, attendant l'ination ou la formation de lesus Christ en elqui vient lors que l'ame est reduite dans cet

d'union d'unité.

'est là que souvent Jesus Christ, selon son in éternel sur l'ame & la destination qu'il faite, change même (après cette entiere iformation du dedans en Iesus Christ) l'exur. & le tire de la profonde humiliation où oit reduit soit par ses propres miseres, soit e decri universel des creatures, par toutes s d'oprobres & d'ignominies; & fait porà de tels] l'état de Jesus Christ glurisse, les ttant pour le bien des ames dans un état it admirable qu'il a été humiliant. Dieu it par sa vertu divine; il lui est aussi facile hanger de cette sorte l'exterieur, qu'il le été de changer l'interieur, pouvant par la ie puissance s'assujettir toutes choses. Pour inaire, Dieu laisse mourir ces sortes d'adans l'humiliation, se contentant de les fier en l'autre vie: mais s'il s'en veut serour être des lumieres de son Eglise, il les le cette humiliation exterieure; & c'est alors onsommation de la resurrection mystique, me cette resurrection des corps sera le comble felicité dans le ciel.

#### CHAPITRE IV.

\* 1. C'Est pourquoi, mes freres très-chers très-destrez, qui étes majoie & ma ronne, continuez de demeurer fermes dans le gneur, mes bien aimez.

2. Je suplie Evodie & conjure Syntiche de n'être tes deux qu'un esprit & qu'un cour en ]

Cbrist.

4. Rejonissez-vous sans cesse dans le Seigneur vous le repete encore, rejonissez-vous.

5. Que vôtre modestie son connue à tous les homn

le Seigneur est proche.

Paul exhorte ses chers ensans à consinu demeurer sermes dans l'interieur, à co nuer à aller dans la voie qu'il leur a enseigre & exhorte sur tout les deux sideles compas de ses travaux à n'avoir qu'un cœur & qu'un prit; parce que cette unité de cœur & d'el est une marque de l'unité que l'on a avec D. S. Paul recommande cela en quantité d droits. Tous les troubles qui arrivent dar monde & dans la religion, ne viennent que dissensions. Lors que l'esprit est uni, le c l'est pour l'ordinaire.

S. Paul veut auffi que l'on se rejouisse: La est une marque de la paix de l'ame & de la be conscience. Mais de quelle manière veut-il l'on se rejouisse? non dans les dissolutions avec les mondains, mais dans le Seigneur, se sa joie qu'il communique à ceux qui sont à

sans reserve.

Mais pour faire voir en même tems que c

joien'a rien de dissolu, il veut qu'elle soit pleinede modestie, & qu'en même tems que la joie se fera paroître la modestie se fasse distinguer. Mais pourquoi, & Paul, voulez-vous que vos enfans soient si pleins de joie, que vous le leur recommandez si fortement? C'est dit-il. que le Seigneur est proche. La presence de ce Dieu d'amour, que l'ame sent si proche qu'elle l'éprouvedans son fond d'une maniere admirable, est œqui doit causer sa joie & son plaisir. Toutes les ames interieures doivent être dans la joie, parce qu'elles ont le Seigneur tout proche: il ne peut être plus proche que d'être en nous: cette presence de Dieu remplit l'ame de joie & de modestie: On ne sait si c'est une joie modeste, ou une modessie pleine de joie. Quoi que la joie & la gaieté de ces personnes soit très-grande, elle est pourtant sans dissolution : elle imprime le respect. & la retenue aux libertins, loin de donner quelque occasion à leur liberté.

\$.6. Ne nous inquietez de rien: mais dans toutes vos oraisons, vos prieres, vos actions de graces, exposez à Dieu ce que vous desirez.

7. Et que la paix de Dieu, qui surpasse tout entendement, garde vos cœurs & vos pensées en Jesus

Cbrift.

L'inquietude étant absolument oposée à la joie, elle l'est aussi à l'interieur. L'inquietude ne vient que du desaut d'abandon & de soumission à toutes les volontez de Dieu: une ame bien abandonnée ne s'imquiete de rien, parce qu'elle est sortement persuadée qu'il n'arrive rien que ce que Dieu sait & permet; & ne voulant que cette volonté de Dieu sans nulle distinction, elle est I 4 con-

# 624 Epit. Aux Philippiens.

contente de tout; & quoi qui lui arrive, rien ne la trouble ni ne l'inquiete. Le trouble est un esfet de l'orgueil comme la paix vient de l'humilité & de l'anéantissement. Une ame veritablement humble ne s'inquiete de rien quoi qui lui puisse arriver, soit du dehors ou du dedans, de Dieu des creatures ou d'elle-même; mais elle suporte tout avec paix, abandon & refignation, croiant que tout mépris, toute croix, toutes miseres, lui sont dues, & qu'elle ne merite aucune grace ni de Dieu ni des hommes. Que faut-il donc faire dans les chagrins & les sujets d'inquietude? ce que dit S. Paul, qui est, que dans toutes les prieres, oraisons & actions de graces. sans demander à Dieu d'être delivré de ce que l'on souffre, il faut exposer simplement devant lui ce que l'on peut desirer, & lui laisser le foin de faire tout réuffir selon ses volontez. Mon Dieu! que cette priere de simple exposition a de force & d'efficace! C'est la priere de l'Evangile, qui est toujours exaucée: (a) Seigneur, si vous voulez, vous pouvez me guerir: d'autres se contentoient sans rien dire de se presenter à lesus Christ, avec tous leurs maux, & s'exposer devant ses veux.

O que cette profonde resignation donne de paix à l'ame! S. Paul l'apelle une paix de Dien, qui surpasse tout entendement; parce qu'il est impossible de comprendre ce que c'est que cette paix par tout le raisonnement humain: il n'ya que l'experience qui le puisse faire comprendre. C'est cette paix qui garde le cœur & l'esprit en Jesus Christ, empêchant le cœur de se corrompre par le tumulte des affections dereglées, & l'esprit

<sup>(4)</sup> Matth. 8. 7. 2.

les reflexions & pensées inutiles. Cetest également dans l'esprit & dans le l'un & l'autre étant dans une netteté ad-

: paix survasse auffi tout entendement : elerge & submerge toutes les puissances e abondance de paix, qui se peut bien aans exageration, un fleuve de paix. C'est tte paix que les puissances se noient, & it, pour ainsi dire, à toute operation apour se laisser remplir de l'influence des & de la paix qui opere & met l'ame dans le ncement du paffif, [les puissances] se absorber & noier dans cette paix, qui sant perdre toute action propre, comme oir, le raisonnement, & le souvenir, les er admirablement dans l'usage des trois theologales, foi, esperance & charité. moire perd tout souvenir, tout soin & e ce qui concerne l'ame, n'aiant plus que esperance & confiance en Dieu: l'enent perd tout raisonnement, toute vûe, umiere propre, particuliere & distincte, t en échange la lumiere generale & solifoi; on croit, on espere, on neraisonrien & on ne pense à rien: la volonté se telle sorte dans le pur amour, qu'il ne us à cette ame de volonté pour quoi que ni en quoi que ce soit; mais elle est toute é de Dieu, la charité lui faisant perdre ce a de propre pour la penetrer de tout ce de Dieu; de sorte que cette volonté perqu'elle a de propre & de la volonté de ne, devient la volonté de Dieu, qui la gouverne à son gré; si bien que cette al٢

me distingue peu à peu qu'elle ne peut plus i vouloir ni desirer, qu'elle ne peut plus che ni pancher, jusqu'à ce qu'ensin elle s'apera (sans s'apercevoir cependant autrement que l'usage) que la perte de sa volonté, loin de gêner ou rendre captive, la met en plus gras liberté, parce qu'il lui est donné un usage si bre, si propre, & si naturel de la volonté Dieu, qu'elle ne peut plus distinguer si la vole té de Dieu est devenue la sienne, ou si elle est le même volonté de Dieu.

\$\forall 8. Aureste, mes freres, que tout ce qui est ritable, tout ce qui est chaste, tout ce qui est ju tout ce qui est saint, tout ce qui est aimable, toe qui est d'édification & de bonne odeur, tout qui est vertueux, tout ce qui est louable, soi sujet de vos pensées.

Il est de grande consequence dans le comme cement de la vie spirituelle, de n'admettre de nôtre esprit aucune mauvaise pensée, ni inuti & pour en venir facilement à bout, il ne fa pendant un long-tems, admettre aucune esi ce; en sorte que si-tôt qu'une pensée ou une pece se presente à nôtre esprit, il faut la lais évacuer, & n'en retenir aucune. Ceux qui n' usent pas comme cela dans le commencemer ont des persecutions terribles dans la suite. des mauvaises pensées que des reflexions: m ceux qui en usent comme j'ai dit, en sont de vrez, & n'en souffrent pas la moitié tant de p ne. Il ne faut pas croire que lors que l'esprit d meure vuide d'especes, il soit pour cela inutil non, c'est alors que Dieu lui fait par, le moie de la foi les plus purcs communications; & el fin cette foi devient si fort la maîtresse après avoir fait soussir l'ame par (a) la peine de la resexion, qu'elle remplit tout l'esprit, & n'y laisseentrer que ce que Dieu veut dans le moment, cequi s'essace aussi-tôt.

Or comme l'on n'arrive pas tout à coup à un stat si pur, & que S. Paul parloit à une Eglise dans laquelle il y avoit toutes sortes de personnes, fortes & foibles, commençantes & avancées, il leur donne la regle du commencement, qui est, de n'admettre dans l'esprit que de bonnes pensées & necessaires. C'est de cette sorte que l'on combat dans le commencement les mauvaises pensées; non en disputant contre; mais en s'occupant de bonnes choses, jusqu'à ce que l'ame entrant dans le chemin de la foi, prenne cette autre conduite, qui est, de n'admettre aucune espece quelle qu'elle soit, asin de donner plus de lieu à la foi.

y.o. Pratiquez ce que vous avez apris & reçu de vini, ce que vous avez oni dire de moi, ce que vous west viñ en moi: & le Dieu de paix sera avec vous.

A prendre ces paroles à la lettre, il semble qu'elles soient remplies d'une vanité effroiable : cependant elles n'ont autre chose qu'une charmante simplicité d'un pere qui instruit ses entans, & qui tâche de les enseigner non seulement par ses paroles, mais aussi par ses exemples: de plus, c'est qu'en cette occasion S. Paul seregardoit comme l'expression de Jesus Christ, en qui Jesus Christ s'étoit plû à se produire d'u-

## 628 EPIT. AUX PHILIPPIENS.

ne maniere admirable : & c'est de cette son qu'ils pratiquent ce qu'ils lui ont ve pratiquer. 0 ce qu'ils out oui dire de sa conduite : & comme u endroit de l'Ecriture en explique un autre, ? Paul dit ailleurs : (a) Mes freres, soiez mes im sateurs comme je le suis de Jesus Christ. Jesus Chri prend plaisir à se peindre en ses Saints, afin qu des exemples sensibles & visibles de sa vie nous niment & nous donnent plus d'envie de l'imi ter. Les choses éloignées ne frapent pas tan que les presentes. Il faut donc imiter Jesus Chris dans ses Saints, & les Saints ne nous doiven prêcher que Jesus Christ. Jesus Christ a été imi table à tous quoi que non imité de tous. Le Saints que Dieu nous donne pour exemples vi vans ce ne sont point pour l'ordinaire ceux don la vie est extraordinaire, & plus admirable qu'i mitable; mais des Saints qui ont une vie simple commune, & qui est plus semblable à la vie de lesus Christ.

y. 10. J'ai reçu une grande joie en nôtre Seignem, de ce qu'enfin l'affection que vous avez, ene pour moi s'est renouvellée: car jusqu'à cette beun vous n'aviez pas eu d'occasion savorable de me la faire paroître.

11. Je ne le dis pas pour la disette que j'ai soufferse; car j'ai apris à me contenter de ce que j'ai.

12. Je sai être bumilié, je sai vivre dans l'abondin ce; aiant éprouvé de tout, je suis fait à tout, à li faim ou à être rassasse, à l'abondance ou à l'indigence.

13. Je puis tout en celui qui me fortifie,

Voi

Voici le veritable état d'un Apôtre; & à moins qued'être venu à ce parfait degagement & à cette experience profonde, on n'est pas propre à aider anx ames selon leur besoin. Une ame bien despropriée éprouve cet état : elle sait se contenter ktont ce qu'elle a, quel qu'il soit, & ne vouloir me ce qu'elle a. Celui qui veut quelque chose m'il n'a pas, ou qui craint quelque chose qui hipeut venir, ou bien qui voudroit autre chose me ce qu'il a, n'est pas desaproprié, du moins entierement. La veritable marque de la desapromiation est de savoir se contenter de tout ce que l'on a dans le moment actuel, soit pour l'interieur, soit pour l'exterieur: c'est-là, ce mesemble, la marque la plus assurée de l'aneantsement. savoir se contenter de la plus extrême misere & pauvreté interieure, comme l'on l'est contenté dans l'abondance.

Car S. Paul ne parle pas seulement ici de l'état exterieur qu'il a porté, qui est très-peu de chose u prix de l'interieur, & qui n'en est que l'accessoire: il parle également de l'un & de l'autre: ildit. qu'il sait être humilie interieurement & exterieurement : il sait vivre dans l'abondance des graces, des consolations, de l'honneur & des richesses. Ce n'est pas une petite science, savoir Porter l'humiliation interieure & exterieure sans abattement & sans chagrin, sans envie d'en sortir. sans espoir d'en être tiré un jour: savoir porter l'abondance sans s'en rejouir ni s'en rien aproprier, sans élevation & complaisance, sans envie ou esperance que cela durera, sans peur de la perdre, sans s'y apuier & y prendre de la complaisance: c'est la science des sciences, savoir porter également le poids de Dieu soit dans les biens

# 630 EPIT. AUX PHILIPPIENS.

biens dont il nous comble, soit dans les n dont il nous accable, sans changer de cons tion interieure & sonciere quoi que le sens alteré par la douleur, étant composé d'une ture sensible, qui sait que l'on ne peut empêle corps de souffrir une douleur, & le sen sentir une peine qui l'accable. Jesus Chr toujours été également abandonné à toutes volontez de son Pere: ce qui n'a pas empé qu'il n'ait senti & souffert le poids de la justic son Pere, & les douleurs exterieures qu cruauté des bourreaux lui a fait souffirir.

Mais il faut remarquer de quelle maniere en vient-là: il ne faut pas croire que Dieu le se d'une maniere miraculeuse; & que les sonnes qui sont encore dans le sensible de la ce, y soient arrivées parce que la grace qu porte alors fait que rien ne les peine: on 1 vient ici que par une forte & longue experie après avoir porté long-tems les maux & les bi S. Paul dit, qu'aiant éprouvé de tout, il est fi tout. Pour pouvoir aider efficacement aux a il faut avoir fait épreuve de tout. Toutes les mieres qui ne sont pas d'experience, sont lumieres bien foibles. On aura eu mille fo lumiere d'une chose, qu'on ne laissera pa manquer dans la conduite, jusqu'à ce que en ait une veritable experience. S. Paul avo prouvé (comme nous avons vû) l'humiliat il avoit encore éprouvé la faim spirituelle & porelle, de même que le rassassement interier exterieur; enfin, il savoit vivre également l'indigence & dans l'abondance. Il y a des per nes qui veulent que rien ne leur manque, & cependant croient être bien mortifiées aiant

qu'il leur faut. Il y en a d'autres qui affectent eausterité qu'ils ne veulent rompre pour quoi e ce puisse être, ni pour occasion, ni pour ndescendance, ni pour se faire tout à tous; personnes ne seront jamais propres à l'état sostolique s'ils ne perdent ces choses. Il faut voir user de tour, & en user comme n'en usant int: mais il faut aussi savoir se passer de tout mme si l'on possedoit tout.

Mais quoi que la creature ne puisse rien d'elleème, & qu'elle n'arrive jamais ici par ses proes efforts, elle peut tout en celui qui la consorte; rétant abandonnée toute à Dieu, & s'étant deniillée de sa propre sorce & vertu, elle a en

hange la force & la vertu de Dieu.

FIN de l'Epitre de S. Paul aux PHILIPPIENS.

# EPITRE DE S. PAUL AUX COLOSSIEN

Avec des Explications & Reflexions que regardent la vie interieure.

# CHAPITRE I.

y. 9. Ous ne cessons de prier Dien pour vo & de lui demander qu'il vous re plisse de la connoissance de sa volonté, par les a de toute sagesse & de toute intelligence spirituelle 10. Asin que vous viviez d'une maniere digne Dien, que vous lui soiez agreables en toutes cho que vous fructissyez en toutes sortes de bonnes o vres, croissans en la connoissance de Dien.

Our vivre, selon S. Paul, d'une n niere digne de Dien, il faut faire la lonté de Dien. Toute la persecti consiste en ce point, de faire la volt té de Dieu: il n'y a rien qui soit digne de Dique cela: les œuvres qui paroissent les plus gri des, ne sont rien si elles ne sont dans la voloi de Dieu: c'est pourquoi S. Paul ne demander autre chose pour ce peuple sinon qu'il comme la volonté de Dieu. Or cette connoissance de volonté de Dieu est le don de toute sagesse, de te se s'intelligence. Toute la scie ce & l'intelligence n'aboutissent qu'à connoi la volonté de Dieu, & toute la persection de

vieà accomplir cette volonté selon l'intelligencequi en est donnée.

Cet accomplissement de la volonté de Dieu, sait qu'on lui est agreable en toutes choses; car Dieu ne peut se plaire que dans ce qu'il veut. L'accomplissement de la volonté de Dieu sait que l'on fractisse en toutes sortes de bonnes œuvres; car il n'y a proprement de bonnes œuvres que celles qui sont faites dans la volonté de Dieu; & plus l'ame fait la volonté de Dieu en toutes choses, plus elle connoît Dieu, rien ne lui donnant une veritable connoîtsance de Dieu que l'accomplissement de sa volonté.

† 11. Que vous soiez aussi revêtus d'une parfaite force selon la puissance de la gloire du même Seigueur, asin que vous soussfriez vos assissions avec juie, avec une patience & perseverance inviolable:

12. Én remerciant Dien, qui par sa lumiere vons a rendus digues de participer au sort des Saints.

L'accomplissement de la volonté de Dieu en toutes choses, sans y mettre des bornés ni des mefures, fait que l'ame est revêsue d'une force si admirable, que rien ne la peut ébranler: & la sorce qui lui est donnée n'est point une sorce qu'elle
trouve en elle-même: mais, (ce qui fait qu'elle est invincible) c'est une force que la volonté
de Dieu lui communique, sorce qui est mesurée
sur le puissance de celui qui la donne. C'est pourquoi elle est sans defaillance & sans affoibissement. C'est ce qui fait qu'elle est toujours égale, & que l'ame qui en est revêtue sons re aves
joie & sans se lasser les affictions les plus extrê-

Oqu'il est bien vrai, mon Dieu! que votre Ep.de S. Paul. 6K joug EPIT. AUX COLOSSIENS.

iong est doux & vôtre fardeau leger! car anoi qu'il semble que vous accabliez l'ame d'un poids immense d'afflictions, vous la soutenez d'une force divine; en sorte que ce n'est plus pour elle un poids & une charge; au contraire, elle vous rend graces de ce que par vôtre lumiere, qui est la connoissance & l'accomplissement de vôtre volonté, vons l'avez rendue digne de participer au fort des Saints. Cette participation n'est autre que la souffrance, qui fait le sort general de tous les Saints dans celui qui les a santifiez tous par ses souffrances. La croix & la souffrance est le partage des Saints, comme elle a été celui de lesus Christ.

y. 12. Qui nous a retirez de la puissance des tenebres. E nous a transferez au Roianme de son cher Fils:

14. Lequel nous a rachetez par son sang, & nons . a acquis la remission de nos offenses:

Dieu nons a retirés de la puissance des tenebres par l'accomplissement de sa volonté. Car il faut savoir. que la desobéissance d'Adam, qui se retira de la volonté de Dieu pour faire sa propre volonté, assujettit l'homme à la puissance des tenebres; jusqu'à ce que Jesus Christ qui étoit venu pour faire la volonté de son Pere, nous retirât de la puissance des tenebres par la soumission & l'obéissance qu'il rendit à toutes les volontez de son Pere. Il nous merita par son obéissance la grace d'obéir à la volonté de Dieu. donc Dieu par la lumiere qu'il nous communique de sa volonté, & par la fidelité à la pratiquer ? il nous arrache à la puissance des tenebres pour nous transferer au Roianme de son Fils. Quel est le Roiaume de son Fils? il est dit dans le Pter. er, Que vôtre regne avienne, que vôtre voloné foit faite. Ce regne n'est que dans l'accomlissement de la volonté de Dieu. Or comme Jelus Christ a acquis la volonté de tous les hommes à son Pere, & la lui assujettit par son obéissance; aussi Dieu le Pere par l'accomplissement de sa volonté sur les hommes sait regner Jesus Christ dans les mêmes hommes, & les rend participans du Rosaume de Jesus Christ. Et ceute grace nous a été meritée par le sang de Jesus Christ, aussi bien que la remission des peches.

y. 15. Etant l'image du Dieu invisible, né avant tonte creature.

16. Car c'est par lui que toutes les choses visibles & invisibles ont étéfaites au ciel & sur la terre, soit les Trônes, soit les Dominations, soit les Principautez, soit les Puissances: tout a été créé par lui & en lui.

Jesus Christ est l'image de Dien son Pere, image éternelle, né avant tontes les creatures; puisqu'il est le premier-né, même comme homme, dans le decret éternel de la volonté de Dieu; aussi bien qu'il est le premier engendré de toute

éternité comme Verbe.

C'est par lui que tont a été fait dans le ciel & far la terre, & rien n'a été fait que par lui, étant la sagesse de son Pere. Tout a été créé en lui; parce que dans le decret éternel de la volonté de Dien sur la creation de l'homme, toutes les creatures étoient créées en Jesus Christ, & n'ont été créées que pour lui; de sorte que la creation du monde & celle des creatures, celestes & terrestres, ont toutes été en Jesus Christ & pour Jesus Christ par une volonté infaillible en Dieu, qui de toute éternité engendrant son Verbe par K 2 l'astion

# 636 Epit. Aux Colossiens.

l'action necessaire de sa connoissance, & produisant dans son Verbe son image, a créé en vûe de ce Verbe, par ce Verbe, & pour ce Verbe, toutes les creatures par sa volonté: de sorte que toutes les creatures étoient de toute éternité renfermées en Dieu & dans la volonté de les créer, & de former l'image de son Fils dans des creatures qu'il devoit rendre capables de la porter, comme il exprime son image de toute éternité dans son Verbe. Et c'est ce qui fait que ces creatures dans lesquelles ce Verbe est exprimé, sont immortelles : elles ont été de toute éternité dans la volonté de Dieu, qui avoit de toute éternité la volonté de les créer; & cette volonté que Dieu avoit de toute éternité de les créer, les faisoit exister en Dieu avant qu'elles sussent créées, étant abîmées dans leur être original, où elles étoient toutes renfermées dans sa volonté. Mais le moment de leur creation étant venu. Dieu prend plaisir à imprimer en elles l'image de son Verbe, en qui elles étoient renfermées par la volonté de Dieu: il les tire du neant par sa volonté, pour les faire être & subsister non plus seulement dans la seule existence que leur donne la volonté divine en Dieu, mais les faire être réellement comme creatures distinctes de Dieu, dans lesquelles il imprime l'image de son Fils: & ces creatures demeurent éternellement creatures existentes & subsistantes, non seulement comme autrefois, dans la volonté de Dieu & dans son decret éternel; mais réellement, comme un écoulement de lui-même dans des creatures subsistantes dans un être separé & distinct de Dieu; quoi que cependant dans l'existence elles soient une même chose avec Dieu, qui absorbe en lui tout ce qui est; comme tout ce qui est.

3

CHAP. I. V. 17, 18. 637 de lui, & n'est & ne peut être que

est avant toutes choses, & toutes choses t par lui.

t avant tout, & tout est en lui: il n'y a :, non seulement des êtres réels, mais êtres possibles, qui ne soient tous ren-Dieu: & ces mêmes êtres ne peuvent ue par lui, comme ils n'existent qu'en ui. Or ces creatures existentes & subsiit toutes créées & conservées par le 'est par lui que tout a été fait; c'est de it ce qui est hors de Dieu derive; part a été fait par la sagesse.

st le Chef du corps de l'Eglise, lui qui est ve & le premier-né d'entre les morts : asin la primauté entoutes choses.

hrist comme Verbe est le principe de & la vie essentielle par laquelle tout, vit veritablement. Il n'y a point de soit émanée de la sienne: car de mên Pere lui communique sa vie & son le même lui a-t-il donné de communià tout être vivant: de sorte que toute ele de celle-là; & comme hommeste le chef du corps de l'Eglise: car de mêches influe sur tout els membres du divin chef influe sur toute son Eglise, munique la vie.

eveut dire S. Paul, qu'ilest le premierles morts? Il est le principe de la vie & , comme nous l'avons vû, nul n'aiant par lui; & tout ce qui n'est pas lui, élort. Mais comment est-il le premier-

v 3

né d'entre les morts? ceci s'entend en deux manieres; l'une, qu'il est le premier comme homme-Dieu qui soit né d'entre les hommes qui étoient morts par le peché, [bien que] vivans par nature. Si la S. Vierge n'a point contracté le peché originel, c'est par grace: mais Jesus Christ a été celui qui est le premier-né d'entre les morts, étant né vivant dans le sein de la mort; & par sa vie il a communiqué la vie à tous les morts. & a fait que les hommes par le moien de batême sont nez vivans d'entre les morts. La seconde maniere, c'est qu'il est sorti vivant du tombeau par sa propre vertu & puissance, & il est le premier qui soit resuscité pour ne plus mourir; & c'est par sa resurrection que nous refusciterons tous.

Et pourquoi cela est-il de la forte? C'est afin que comme il est le principe de toutes choses, ainsi qu'il le dit; (a) Je suis le principe qui parle même à vous, il ait auffi la primanté en tontes choses: il est le premier des predestinez, le premier des Saints, le premier resuscité & né d'entre les morts. Mais pourquoi est-il le principe de toutes choses, principe vivifiant? C'est,

🔖 19. Parce qu'il a plû au Pere que toute plenitué residat en lui.

Toute la plenitude de Dicu reside en Jesus Christ. Dicu le Pere s'écoulant incessamment dans son Verbe, lui communique la plenitude de tout ce qu'il est; & en lui communiquant cette plenitude, il veut qu'il communique cette plenitude qui lui est communiquée. C'est ce qu'il fait produisant avec son Pere le S. Esprit: mais cette comunication n'empêche point que la plenie reside en lui: car de même que son Pel'écoulant tout entier dans son Verbe, & gendrant, ne diminue rien de sa plenitu-10i qu'il n'y ait rien qu'il ne communique ils: aussi ce Fils renvoiant ce qui sui est uniqué, ne diminue rien de sa plenitude. is le tems lesus Christ a eu toute la plenie la Divinité afin qu'il la communiquat mmes: & cette communication qu'il en , n'a rien diminué de sa plenitude. C'est 10i il est toujours principe, & principe vi-, qui communique la vie sans rien perdre enne: il recoit aussi tout en lui; & s'il est cipe, il est la fin, le commencement & la toutes choses, comme il le dit dans l'Ap**se.** [Chap. 1. 🖈. 8.]

Et de reconcilier par lui toutes choses avec aiant pacifié par le sante qu'il a repandu sur vix tant ce qui est dans la terre, que ce qui est le ciel.

1 a reconcilé par Jesus Christ tontes choses a: car par le peché il s'étoit fait comme une
n des choses qui sont une. Toutes les creexistent en Dieu par necessité d'essence,
doivent y exister par amour: or elles en
t separées quant à l'amour, le peché aiant
tte division de la dilection. Jesus Christ
econcilie à son Pere, & le Pere par cette
iliation nous reçoit (comme il est dit plus
& nous transsere au Roiaume du Fils de
our: Jesus Christ nous fait exister dans la
n & l'amour de son Pere comme nous y
s par necessité d'être & de soutien: &
: tout l'amour du Pere est pour ce Fils,

# 640 EPIT. AUX COLOSSIENS.

ainsi que tont l'amour du Fils est pour le Pere, le Pere nous recevant dans son amour nous reçoit aussi dans le Roiaume du Fils de son amour, ne nous pouvant aimer qu'en lui, pour lui, & par lui.

Jesus Christ, par l'effusion de son sang nous 1 reconciliez avec son Pere. & a réiini dans l'amour & la dilection ce qui étoit separé. La divifion de l'homme d'avec son Dieu avoit fait une division de l'homme d'avec l'homme. & de l'homme d'avec les autres creatures : car comme l'Esprit du Verbe les unit toutes entre elles en les unissant à Dieu: (comme il a été vû en S. Marc, Chap. 9.) aussi l'esprit du Demon & le peché en les desunissant de Dieu, les desunit entre elles: (division qui sera éternellement dans l'Enfer:) mais Jesus Christ reconciliant par son sang l'homme à Dieu, fait cette double reconciliation de ce qui est au ciel & de ce qui est sur la terre, c'est-à-dire, il reconcilie la charité de Dieu & son amour, & l'amour & la charité des hommes; & arrachant toute division, tant de l'homme d'avec l'homme que de l'homme d'avec Dieu, il pacifie par son sang le ciel & la terre.

\$.21. Vous - mêmes qui autrefois étiez éloignez de Dieu, & qui par un esprit attaché aux mauvaises actions vous étiez rendus ses ennemis;

22. Il vous a maintenant rétablis dans sa grace, aiant fait souffrir à son Fils la mort dans sa chair,

afin de vous rendre saints, sans tâche & sans reproche devant lui.

23. Si toutefois vous demeurez fondez & affermis dans la foi, inébranlables dans l'esperance que vous donne l'Evangile que l'on vous a préshé & à toutes les creatures qui sont sous le ciel, & dont j'ai été établi ministre.

Soit que nous soions dans le peché & dans le reglement qui precede la conversion, soit que ous éprouvions les foiblesses qui la suivent. ous sommes éloignez de Dieu, & nous ne pouons nous en aprocher que par Jesus Christ. Il t vrai cependant que dans le premier état nous mmes privez de sa grace & de son amour réel; dans le second, on a la grace sans le connoî-. & l'on est privé non de l'essentiel de l'aour, mais du sentiment de l'amour; dans le emier état on se rend ennemi de Dieu par l'attae volontaire que l'on a aux actions dereglées : & on demeureroit éternellement ennemi de Dieu. lesus Christ par sa bonté ne nous reconcilioit à n Pere, nous donnant sa grace, & nous arraant cette volonté que nous avons de commet-21'iniquité, en la place dequoi il nous donne le volonté vertueuse : c'est là l'effet de la preiere grace meritée par la mort de Jesus Christ. la premiere reconciliation.

Il y a un autre état, qui est un état de foiblesse de propre abjection, où l'ame éprouve qu'elfait le mal qu'elle hait & deteste, & qu'elle ne it pas le bien qu'elle aime. Alors ce n'est plus nomme en cet état qui se rend ennemi de Dieu: r il voudroit l'aimer & être à lui; mais c'est ieu qui se rend son ennemi. Et de quelle maere ? Se rendant contraire à lui afin de détruire lui l'amour propre, ce tyran cruel, cet enmi irreconciliable. Afin donc de le détruire, d'arracher à l'homme la proprieté, Dieu se deare son ennemi dans le tems où il semble qu'il ne le plus Dieu, & que son cœur lui en rend plus profond temoignage. Et c'est alors qu'il : à Dieu, avec Job: (a) Pourquoi me traittez-Kς WORKS.

# 642 EPIT. AUX COLOSSIENS.

vous comme vôtre ennemi? E pontanoi me rem vons contraire à vons? L'ame en cet état croi tre plus contraire à Dieu qu'elle ne l'étoit d le tems de ses desordres avant sa conversion : alors il lui restoit quelque puissance pour se to ner à Dieu, se convertir, éviter le mal avec grace: ici elle se trouve sans force & sans p lance, toute sa force est épuisée dans les miers combats qu'elle a rendus contre elle-i me & contre son amour propre. C'est con une personne qui se noie, & qui en combatt contre cet élement perd fi fort toutes forc qu'elle se trouve impuissante de combattre : ! laisse emporter au gré des ondes sans avoir et même de faire de nouveaux efforts, parce toutes ses forces sont épuisées : il ne lui restes ni pouvoir ni volonté de combattre ni de se fendre: les ondes l'emportent, & elle se voit rir sans espoir d'en pouvoir sortir, sans force sans volonté de combattre : en cet état il n' plus de salut en cette personne, ni dans sa fo ni dans la pitié des ondes, qui deviennent t jours plus impitoiables & plus cruelles: elle garde de tous côtez s'il lui pourra venir du cours: il n'y a aucune creature qui lui pr tendre la main: elle n'espere plus de se sau par nul fecours humain : elle prie le ciel est (ce semble) fermé: la voix lui est ôtée; ondes la suffoquent, & il ne lui reste que de m rir & d'expirer en cet état.

Et c'est alors que se fait le second coup d grace operée par la mort de Jesus Christ: c'es que se fait la nouvelle reconciliation: c'est là l'homme trouve son salut dans la perte; & cette onde impitoiable, insidelle, contre laq le on avoit combattu si long-tems, devient mer officiente par le moien de la grace communiquée par Jesus Christ, qui donne à l'ame une nouvelle vie: [ & qui ] lors qu'elle n'esperoit plus que la mort, la porte & la conduit dans le port: c'est alors que cet homme ne sait s'il vit. ou s'il est mort, ou s'il rêve: il se voit vivant & en assurance lors qu'il se croioit expiré, étoufsé & perdu. Et c'est cette grace de Jesus Christ, qui après avoir tiré l'homme du ventre du peché, l'avoir nourri & conservé, l'expose enfin comme un Moise à la merci des flots & de la tempéte, jusqu'à ce que la grace du même Jesus Christ aille tirer de ces flots celui qui n'attend plus que la mort. Il faut qu'il dise avec Job: (a) J'ai perdu tout espoir, & je ne vivrai plus; avant que la vie lui soit rendue.

Et c'est cette grace de la mort de Jesus Christ, qui rend pur, & faint, & fans tâche devant lui: mais il faut que la mort de Jesus Christ détruise

en nous ce qui est vivant.

Mais qu'ajoûte S. Paul? Cela arrivera, dit-il, de là soite pourva que vous demeuriez sermes & inelbraulables dans la foi & dans l'esperance. Il faut esperer dans le desespoir; & croire lors que la soi est perdue, ce semble, & lors qu'il n'y a plus d'espoir dans la force ni dans le secours de tout ce qui est créé, & que l'incréé paroît même être contraire: c'est alors qu'il saut eroire & esperer dans la Toute-pussance divine; non point esperer pour nous, mais pour Dieu. Je m'explique: esperer pour nous, c'est esperer notre salut dans notre perte; mais esperer pour Dieu, c'est esperer qu'il conservera ses droits & ses interêts lors que tout sera perdu pour nous. Tout est pour lui

#### 644 Epit. Aux Colossiens.

lui salut, gloire, & honneur dans nôtre perte. Job est si clair: lors qu'il ne voioit plus riem à esperer pour lui, & qu'il étoit dans la derniere & la plus extrême desolation, l'esperance reposoit dans son sein, & il croioit que son Redemteur étoit vivant; (a) Je croi, dit-il, que mon Redemteur vit; & qu'étant la vie essentielle, toutes les morts que j'éprouve ne peuvent alterer savie. Je sai qu'il vit, & qu'il est mon Redemteur; qu'il peut me sauver en cette qualité; mais je ne veux point d'autre salut que celui qu'il voudra me donner: mon Redemteur vit, & c'est assez j'espere cependant que je le verrai dans la terre des vivans, c'est-à-dire, que ma mort me donners plus de connoissance de sa vie.

Y. 24. Moi, Paul, qui me rejoüis maintenant dans les maux que j'endure pour vous, & qui accomplis en ma chair ce qui manque aux souffrances de Jesus Christ pour son corps, qui est l'Église,

Jesus Christ a accompli toute sa passion & tout ce qu'il devoit souffrir en lui-même, aiant tout consommé, ainsi qu'il le dit lui-même, Conjummatum est. Mais Jesus Christ a voulu étendre sa passion & ses souffrances, aussi bien que les autres états de sa vie, dans ses membres & dans son Eglise. C'est là la fin de la creation de monde, de figurer & d'exprimer Jesus Charles Comme il a été expliqué, je ne le repeterai pas ici. Tout ce que je dirai est, que lors que tous les états de Jesus Christ seront exprimez dans le monde en general & dans chaque particulier, selon ce qu'il a à en exprimer, le monde finira. S. Paul avoit donc à achever (selon le partage qui

ui lui en avoit été fait) ce qui manquoit à la pafion de Jesus Christ, c'est-à-dire, à l'extension le la passion de Jesus Christ, soit dans lui-même; soit dans l'Eglise: car comme homme particulier, & comme membre de l'Eglise composant son corps, il devoit achever ce qui manque à la passion de Jesus Christ.

\$.25. C'est pour elle que j'ai été établi ministre, selon l'ordre que Dieu m'a donné de vous dispenser sa parole, & d'en accomplir la publication parmi vous,

26. En vous declarant le mystere qui a été caché dans

les siecles & dans les generations passées;

27. Mais qui est maintenant déconvert à ses Saints, à qui Dieu a voulu faire connostre parmi les Gentils les richesses magnifiques de ce mystere, qui est Jesus Christ demeurant en vons, par qui vous esperez la gloire.

Cet état interieur de Jesus Christ, habitant en Pame avoit été caché presque à tous les hommes de l'ancienne loi: quelques saints Prophetes l'avoient découvert, & avoient éprouvé en eux cette presence & residence du Verbe-Dieu dans leur fond: mais pour le commun, il ignoroit ces choses. I. Christ venant sur la terre ne s'est pas contente d'y venir pour habiter trente trois ans parmi les hommes; mais afin d'habiter par sa Divinité dans tous les hommes d'une maniere trèsspeciale & particuliere. Or afin que cette grace & la ricbesse de son mystere ne fût pas ignorée dans sa possession même, comme [le même mystere] est ignoré de ceux qui ne le voulant pas posseder, ne veulent pas même le croire; afin dis-je qu'il ne fût pas ignoré, il est venu nous l'annoncer dans **fon** 

EPIT. AUX COLOSSIENS. 646

son Evangile, voulant que cet Evangile soit pie-

ché à toute la terre.

Cet Evangile n'est autre, après l'instruction de la verité de Dieu & de Jesus Christ, que d'es seigner l'admirable mystere tout plein des riches ses de la bonté de Dieu, qui est, qu'il vent bia babiter en nons. C'est cet Eyangile si admirable (qui doit être prêché à tout le monde) qui est presque ignoré de tout le monde, de qui parolt incroiable: cependant Jesus Christ ne s'est pes contenté de nous le prêcher; mais afin de nous en faire voir la possibilité & la verité, il achois la Ste. Eucaristie, où il demeure corporelles ment pour nous faire comprendre la verité de sa demeure en nous, & pour nous en être comme une arrhe & comme un gage affuré.

Or S. Paul a été choist d'une maniere particuliere pour prêcher cet Evangile admirable de la residence de Dieu en nous. C'est ce qui fait qu'il n'y a aucun des Apôtres qui ait écrit des choses si interieures & en si grand nombre que S.

Paul.

C'est ce mystere caché que Jesus Christ veutreveler à present, & qu'il va découvrir à son Eglise.

y. 28. C'est lui que nous vous enseignons, en reprenant tous les hommes, en les instruisant dans toute la sagesse, afin que nous rendions tous les hommes parfaits en Jesus Christ.

29. C'est à quoi je travaille, combatant par la force avec laquelle il agit en moi par sa puiffance.

C'est, dit S. Paul, ce mystere de la presence de Dieu & de la residence de Jesus Christ, que nous vous enseignons, afin de rendre tous les hommes parfaits en lui: car il n'y peut avoir de veritable perfeetion

n que par cette INTERIEURE PRE-CE de Dieu. Il est impossible d'avoir la pern par une autre voie que par l'interieur. cet interieur que l'on devroit prêcher à le monde, comme S. Paul le faisoit avec le force, suivant la force de l'attrait & de la qui agissois en lui. Il auroit voulu decouvrir : le monde un si grand bien.

:st une chose étrange, que les principes mentaux de la religion Chrétienne prêchez sus Christ & par ses Apôtres soient aujour-si combatus. On veut mettre la perfection l'imperfection même, & l'on decrie la ve-e perfection comme le defaut le plus dan
x & le plus à craindre.

# CHAPITRE IL

CAr je suisbien aise que vons sachiez en quelle inquietnde je suis pour vons, pour us de Landicée, & pour ceux qui ne me con-Bent pas de visage:

magn'ils soient consolez dans leurs caurs, étant s quéemble par la charité, & étant remplis de tes richesses d'une intelligence serme pour conire le mystere de Dieu le Pere & de Jesus Christ, a qui tous les tresors de la sagesse & de la sciensont rensermez.

/a deux fortes d'intelligence: l'une, qui est un une intelligence de la verité; mais ceant ce n'est pas une intelligence ferme, mais intelligence vacillante & pleine de change-;, parce qu'elle est mélangée de la raison; até qu'il se fait un combat entre la sagesse & son, Pour donner à l'appe la parsaite intelligence ligence il faut que la sagesse surmonte la raison: mais comme cela ne se fait pas tout à coup, la raison combattant long tems, tantôt la raison semble emporter le dessus sur la sagesse: & alon la raison croit être dans la verité, parce ques lumiere est, (ce lui semble) pleine d'intelligence: mais elle se trompe bien, & la tromperie lui est bien-tôt decouverte: parce que la sagesse, qui sembloit surmontée, prend tout à com le dessus, & fait voir la verité pour des moment. C'est alors que l'ame découvre à la faveur de cete lumiere de verité que tout ce qu'elle croioit la veritable intelligence, n'étoit qu'une lumicre raisonnable. Cela vacille long tems de cette sorte, jusqu'à ce que l'ame soit mife par état dans la verité. O c'est alors qu'elle reçoit cette intelligence ferme que S. Paul souhaite aux Colossiens, intelligence qui ne vacille plus. & à la faveur de laquelle l'ame découvre le mystère inestable de la paternité & de la filiation divine, comment toute la science & la sagesse de Dieu est renfermée dans son Verbe, la generation éternelle du Verbe, sa production dans les ames: tout celademeure dans une intelligence ferme, aussi bien que ce qui regarde la conduite des ames: & cette fermeté d'intelligence en est apellée selon S. Paul les richesses.

y. 9. Toute la plenitude de la Divinité babite en Je sus Christ corporellement,

10. Et c'est en lui comme dans le ches de touse principanté & de toute puissance que vous avez de remplis de grace.

Jesus Christ a en lui-même toute la plenitude de la Divinité, non comme les autres hommes; mais d'une maniere substantielle, ce que S. Paul apelle

le corporelle, l'union étant hypostatique de manité à la Divinité: & comme Dieu est dans le Verbe, le Verbe étant uni hypostatinent à la nature humaine en Jesus Christ, qu'il a la plenitude de la Divinité. Les autres imes peuvent être unis intimement à Dieu; non hypostatiquement & substantiellement ime Jesus Christ. Et comme Jesus Christ est urce de toute grace, il est le chef par lequel mêmes graces s'écoulent sur les hommes: tout membre qui ne sera pas uni à ce chef ecevta aucune influence de grace.

1. Comme c'est en lui que vous avez été circond'une circoncisson qui n'est pas saite de la main s bommes, pour vous depositler du corps charl; mais de la circoncisson de Jesus Christ, C'est aussi avec lui que vous avez été ensevelis r le baseme, & étes resuscitez avec lui par la de l'operation puissante de Dieu, qui l'a resusété d'eutre les morts.

Paul fait bien voir ici que la veritable cirfion ne confiste pas à être circoncis dans la ou exterieurement, en des austeritez exces-, qui tuent le corps, & ne donnent pas plus iberté à l'ame: mais que la veritable circonon est celle qui se fait en Jesus Christ par la pertout ce que nous sommes; qui nous faisant rir à nous-mêmes & à tout ce qu'il y a en i d'Adam pecheur, nous fait mourir avec s Christ, & nous ensevelit avec lui, nous & nous cache en Dieu. C'est là, outre le me (Sacrement dont il est parléici,) le ba-: mystique, par lequel l'ame étant regenen Jesus Christ, est cachée & ensevelie avec n Dieu, pour resusciter enfin avec lui. Et . de S. Paul. бL

refuscite aussi a resuscite par sa puissance, 1 resuscite aussi avec lui par la même puissi nous faisant entrer dans une nouvelle vie: te resurrection se fait par la soi; aussi bien mort est operée par la même soi.

§. 13. Car lors que vous étiez morts dans vos & dans vôtre chair incirconcise, il vous a j vre avec lui, en vous pardonnant tous vos s 14. Il a effacé l'obligation qui nous étoit com & qui contenoit le decret de nôtre condamn & l'aiant cloude à la croix, il l'a dechi anéantie.

Il v a deux fortes de morts, comme il v fortes de resurrections. La premiere me celle du peché, qui est suivie de la resurr à la grace : la seconde mort est la mort à mêmes & à tout ce qui est en nous d'Ada cheur, laquelle [mort] nous fait refusci Jefus Chrift. C'est Jesus Christ qui par mour & par sa mort opere en nous ces de furrections. Il nous pardonne nos pechez & fait vivre à sa grace, dechirant la cedule de gation que nous avions contractée envers flice de son Pere pour nos pechez; & cel nous acquittant par fa mort & par fa croix de tes nos dettes, paiant à cette divine justice furcioît tout ce que nous lui devions. O dette étant une dette de peché & de mort roit après elle nôtre condamnation à la mort cette dette aiant été acquitée, la cedule condamnation ont été abolies.

Ily a encore une autre mort, qui est ce mourir à Adam, c'est-à-dire, à tout ce q ste de la vie d'Adam après la resurrection grace & la mort du peché. Cette mort not comprendre que nous avons encore contracté une nouvelle dette qui se doit paier: c'est la proprieté, qui attire après soi un seu plus ou moins fort, selon le dessein de Dieu: c'est une obligation de mort: car il faut incessamment mourir jusqu'à ce que cela soit détruit: mais Jesus Christ, en nous cachant avec lui, opere cette mort, paie lui-même nos dettes nous apliquant efficacement le merite de son sans, & nous sait resusciter non plus à sa grace, mais à lui-même, devenant nôtre vie.

\*.15. Il a aussi depoùillé les principautez & les puissances, & les a exposées à l'oprobre, triomphant d'elles publiquement par lui-même.

Mon Dieu! les belles paroles! Jesus Christ, pour faire mourir l'ame à elle-même, en use dans le particulier comme il a fait dans le geneni de l'Eglise. Il a deponille les principautez & les puissances des tenebres, du culte qu'elles se faisoient rendre. Il a depouillé la nature corrom**pue.** qui s'étoit rendue la maîtresse en Adam: Elle étoit comme princesse, s'étant assujetti **Pesprit**: & Jesus Christ l'a depouillée par sa mort de cette autorité usurpée. Il à exposé les Demons & la corruption d'Adam à l'oprobre, aiant triom-🏙 d'eux par sa mort, & aiant fait voir en luimême & par sa puissance que toute leur puissantoit une usurpation dont on les depouilloit. Mais si cela a une explication generale, mon Dieu! que la signification particuliere est belle! Nous avons en nous les principautez & puissanqui apartiennent à l'ame, qui sont ses trois issances & sa force propre. Ses puissances ont ulu être maîtresses; & la proprieté les a corinpues: l'entendement a été gâté & corrom-

#### 652 Epit. Aux Colossiens.

pu par l'esprit de propre gloire : la memoire, par le propre interêt; & la propre volonté a gâté la volonté. La propre sagesse, la raison, le sont emparées de l'esprit; comme le propre amour s'est emparé de la volonté. La grace de Dieu venant dans une ame, détruit ce qu'il y a de mortel en ces choses: mais elle ne détruit pas ces choses. Il faut que Jesus Christ par lui - même triomphe de ces puissances & de ces principautez. Et pour en triompher que fait il? Il les deposiille de leur gloire, de leur force, de leur propre sagesse, de tout ce que l'ame possede qui la peut rendre recommandable, les expose à l'oprobre & à la honte après leur nudité, les couvrant de honte & de confusion, de miseres, de bassesse & d'ignominie; & de cette sorte il en triomphe hautement & à la face de tout le monde. faisant connoître leur oprobre & leur turpitude. Mais ce triomphe n'est pas celui de la grace sur le peché; mais le triomphe de Jesus Christ même sur la vie d'Adam.

§. 16. Que personne donc ne vous condamne pour le boire & le manger, ni pour les jours de sète, si pour les nouvelles Lunes, ou pour les jours de Sabbat:

17. Qui n'étoient que l'ombre des choses à venir, & dont Jesus Christ est le corps.

Les ames en qui Jesus Christ a triomphé hautement & fortement des puissances par le depoüillement total qu'il en a fait, ne pouvant plus être condamnées pour certaines choses exterieures qu'elles ne peuvent faire, (parce que Dieu ne leur en donne pas le pouvoir,) ces personnes pour l'ordinaire sont insirmes, & n'ont nulle aplication, sur elles-mêmes: c'est pourquoi elles ne peuvent plus ni jeûner ni penser à se mortifier, leur état ne permettant plus de goûter les choses comme sont les autres; & tout étant mort par dehors pour elles, elles prennent indifferemment le boire & le manger qu'on leur donne.

Ainsi il ne faut pas reprendre ces personnes, ni se scandaliser si elles ne sont pas austeres comme les autres, si elles ne peuvent pas faire quantité de pratiques que sont les autres, ni tant de devotions & observations, qu'elles estiment dans les autres, mais qu'elles ne peuvent [pourtant] pratiquer: parce que tout cela, quoi que bon & saint, n'est que l'ombre, la preparation & la figure de l'état qu'elles portent à present. Elles ontporté cet état [figuratif] comme [le portent] les autres: car il faut tous passer par là, & le porter; mais ce n'est que l'ombre de l'état de Jesus Christ, qui est un état réel.

An reste, quoi que ceci s'entende literalement de la Religion des Juiss & de la Religion Chrétienne, il est certain néanmoins que ce sens ici y est très-propre; & que l'experience sait voir que cette interpretation est la veritable interpretation myssique: car on éprouve que ces choses se passent très-réellement, non en imagi-

nation & en figure.

\$.18. Ne vous laissez pas ravir le prix de vôtre victoire par ceux qui affectent de s'humilier devant les Anges, & de leur rendre un culte superstitieux, s'ingerant avec saste en des choses qu'ils n'out jamais vûes, & se glorisiant vainement d'une sagesse selon la chair,

 Sans connoître le chef duquel tout le corps temant sa structure, reçoit un accroissement divin, par le service que toutes les parties liées & jointes ensemble se rendent les unes aux autres.

Quoi qu'il y ait des cultes justes & raisonnsbles, des devotions simples & sinceres, qui sont très-bonnes, que l'Eglise aprouve, & conseille même comme étant extrémement utiles & necessaires au commun des Chrétiens; il est certain cependant qu'il y a des personnes, & en assez grand nombre, qui joignent la superstition à la devotion, ne s'attachant qu'à un certain culte superficiel, & non à l'essentiel de la Religion; gens qui s'attachent plus à l'image & à la figure qu'à l'original. L'Eglise nous propose les figures pour nous faire souvenir du vis & de l'original, & pour nous y ap'iquer par ce souvenir: ce qui fait que les tableaux sont très-utiles; mais, sans parler de ceux qui par une devotion autant extravagante que groffiere tournent le dos au Si Sacrement lors qu'il est exposé sur l'autel pour s'apliquer à une figure; je dirai, qu'il y a des personnés moins grofficres qui ont une pareille attache à certaines pratiques, qui sont bonnes & lousbles en elles-mêmes, mais l'attachement qu'elles y ont est defectueux. Ces personnes condaminent ceux qui ne font & ne peuvent faire comme elles; & vont souvent jusqu'à tel excés; que de les tourmenter étrangement pour leur faire prendre leurs pratiques & leurs methodes; & s'ils ne le tont pas, elles les accusent d'erreur, d'illusion & de tromperie.

Quelques-unes de ces ames [qu'on persecute ainsi] à force d'être intimidées se laissent entrainer, & retournent en arrière, perdant de cette sorte le prix de la victoire que Jesus Christ avoit emporté sur elles-mêmes: & lors qu'elles le sont, elles prétextent de l'bumilité, disant, qu'elles ne sont pas dignes d'états si relevez, que ce n'est pas à elles à y pretendre, qu'elles se tiennent dans l'humiliation, dans la penitence, dans la pratique & le reste: & malgré cette bumilité aspectée elles sont toutes pleines de l'amour d'elles-mêmes, de l'estime de ce qu'elles sont: elles se regardent comme les sages & prudens de la terre, & les autres comme des soux & des insensez; & dans leur entêtement d'orgueil, couvert d'une bumilité affettée, elles ne sont nulle difficulté de condainner & de combattre, de médire & de decrier ceux qui ne marchent pas par la même voie, parce que Dieu les conduit d'une

maniere plus interieure.

On ne sauroit croire le dommage que ces personnes font aux ames & au troupeau de lesus Christ. Il faut les laisser dire, & ne pas changer de conduite. C'est que ces personnes ignorent la conduite de Jesus Christ sur les ames comme chef. & comme il influe incessamment sur elles comme le Chef sur les membres; en sorte qu'elles n'ont autre chose à faire pour le dedans qu'à recevoir ses influences, & pour le dehors [qu'à les suivre le felon l'aplication à laquelle il les destine, comme la main suit pour son action l'intelligence de l'esprit, & qu'elle se laisse conduire à l'esprit: mais si elle faisoit quelque chose par elle-même, elle feroit des mouvemens convulsifs, qui ne dependent point de l'influence du chef; au contraire, qui viennent de son defaut, des mouvemens-sans ordre & forcez. Il en cst de même de toutes les actions qui ne sont pas faites par Jesus Christ, & par ses divines influences: ce sont des actions qui paroissent & plus fortes, & même reglées, à ceux qui n'en ont pas l'intellitelligence: mais ce ne sont en effet que des 1 vemens convulsifs, qui ne font que trav celui qui les souffre, & ne servent de rien. actions loin de venir par l'influence de ce chef, sont causées parce que les conduit bouchez, & empêchent l'influence du che les membres.

O qu'il y a de méprises en ce point! C dant celui qui recoît l'influence & qui agit l'influence, croît, comme, dit le texte s en accroissement de Dieu; au lieu que les a croissent en accroissement d'eux-mêmes

leur amour propre.

\$.20. Si done vous étes morts avec Jesus Chri elemens de ce monde, pourquoi, comme j viviez encore dans le monde, deférez-von maximes:

21. Netouchez pas; negoutez, & ne manie

ces choses?

22. Ce sont néanmoins des choses qui se cons toutes par l'usage, & ne sont que des ordon & des opinions humaines,

23. Qui dans ce culte affecté & dans cette an qui n'epargne point la chair, ont quelque a ce de sagesse; mais qui privent le corps de neur de la nouriture qui lui est due.

Il y a un état de vie propre & de propre: té, & il y a un état de mort & de vie en dans chacun de ces états on doit avoir une duite cifferente : ce qui est bon pour un n'est pas bon pour l'autre. Ceux qui son pleins de vie & d'activité doivent vivre d mortification de leur corps, parce qu'i mente levr propre vie, vie de peché; & to pendant de leur activité, ils doivent agii

nt en ces choses. Mais, comme dit S. Paul, ont morts aux elemens du monde, c'est-à-dicette premiere vie ou activité, à ces prenecessaires à la vie spirituelle, il faut chane conduite, & il faut perdre sa propre actien ces choses comme dans le reite : c'est nuoi - dans cet état de mort, il ne faut plus ndre sa propre activité, ni deferer aux made ceux qui le conseillent, quoi que ces mes soient saintes, justes, & raisonnables, 'elles soient même couvertes de sagesse pare l'austerité paroît détruire le corps. Elles nt plus de saison pour ces ames que Dieu atla mort de leur propre activité: & ce qui tété un bien dans un tems, leur est un emement dans l'autre: Dieu détruisant l'esle corps a besoin de soutien, sans quoi, il omberoit n'étant pas soutenu & ne pouvant er la destruction de l'esprit. Il faudroit que interrompît ce travail pour laisser l'homme ropre activité: il faut laisser au corps ce qui den.

on Dieu! que ces conseils de S. Paul sont s & beaux! Si on lisoit l'Ecriture sainte aattention; on ne trouveroit aucun état, qu'il soit, qui n'y soit décrit, ni aucune rulté qui n'y soit levée: car c'est en esset une rulté qui fait bien de la peine aux personnes ont été beaucoup austeres, de voir qu'elles e peuvent plus être: tout leur tombe des 15; & si elles veulent continuer par essort, sentent qu'elles sortent de la volonté de 1, qu'elles sont violence à leurs états; qu'elle troublent, qu'elles sortent de leur place: si elles se relâchent, n'étant pas aidées, prennent cela pour un mal, en ont bien de

678 EPIT. ADX COLOSSIENS.
la peine, & passent bien du tems à combatter prenant des pratiques & des leçons. Il faut su ce conseil de S. Paul; agir dans la mie comme vans; mais aussi dans la mort, il ne faut pas comme vivans, mais comme morts, ne re nant plus ces premieres pratiques, mais agis simplement selon l'état que l'on porte.

#### CHAPITRE III.

Y. 1. S I donc vons êtes resuscitez avec Josus Ch recherchez les choses qui sont au haut, Jesus Christ est assis à la droite de Diou; 2. Aimez ce qui est au ciel, & non pas ce qui est la terre.

Homme veritablement resuscité me pent j rechercher les shoses qui sant sur la tarre; ni peut plus les aimer: il est sur la torre comme lerin & étranger: rien ne le touche de tous plaisirs que le monde estime, non plus que te tes les persecutions des creatures, les médis ces, les calomnies, les assronts; tout cela le touche point: Dieu seul fait toute son oc pation & tout son amour. Mais si quelqu'un me les choses de la terre, s'il a de il'attache a biens, aux amis, à l'honneur à tout ce, qui créé, & qu'il se disseres.

\$.3. Car vous êtes morts, & vôtre vie est cac avec Jesus Christ en Dieu.

4. Lors que Jesus Christ vôtre vie, paroîtra, al vous paroîtrez aussi avec lui dans lagloire.

Lors que l'on est dans la mort veritable, l'ar demeure cachée avec Jesus Christen Dien, Jes Christ l'aiant conduite jusques-là comme voi

lle est long-tems cachée au dehors, sans que ouvent il paroisse rien ni à elle-même ni aux aures de cette vie qu'elle possede en Dieu. Elle vit. ille est comme le froment ou le pepin, qui vit ans un germe qui se produit en terre; mais qui ne paroît point ou que très-peu au dehors, jusju'à ce que le tems de la manifestation de Jesus Christ foit venu. C'est comme un petit oiseau qui vit dans son nid sans soin ni souci de tout re qui concerne sa vie: il vit sans penser s'il vit. ni comme il vit: son pere & sa mere fournissent i tous ses besoins; pour lui, il ne fait que vivre: il n'a alors que la vie de l'oiseau; il n'en a pas même le chant, ni le plumage, ni le vol; il ne peut rien faire que vivre en repos beuvant & mangeant ce qu'on lui donne au teins qu'on le lui donne: il ne pense pas s'il finira de vivre de h force . s'il fera olfeau volant & chantant : tout zela n'est soint son affaire : il vit donc de la sore fans foin ni fouci de quoi que ce foit jufqu'à la manifostation de ce qu'il est. L'ame vit de la sorte dans son petit nid, qui est la volonté de Dien, dans un abandon total, sans soin ni souci de ce qui la concerne, sans y penser même: elle vit sans connoître souvent sa vie, demeurant sachée avec Jesus Christ en Dien, jusqu'au jour de la manifestation de Jesus Christ, où ce pepin commence à pousser dehors, où cet oiseau vole de son nid. C'est alors que Jesus Christ, qui comme voie nous a conduits à son Pere, & nous a cachez avec lui dans son Pere, vient à nous animer & a paroître comme vie: c'est alors que ce qui étoit caché au dedans se manifeste au debors : c'est alors que la gloire de Jesus Christ paroit dans cette ame, & que cette ame paroit auffi evec lui dans la gloire; non point dans une gloire qui 660 EPIT. AUX C'OLOSSIENS. qui lui soit propre, mais dans la gloire de Dieu même.

y. s. Mortifiez donc vos corps terrestres, vainquam la fornication, l'impureté, toute passion desbon nête, les mauvais desirs, l'avarice qui est une ide latrie.

Après que S. Paul a parlé de l'état de la vie cachée en Dieu, il en revient encore aux premiers élemens de la vie Chrêtienne, afin de donner à chacun ce qui est de son état. Comme il écrivoit à des Chrêtiens de tous états & de toutes sortes, il donne pour tous des preceptes conformes. Il parle ici de l'état de la conversion, qui est la porte par laquelle il faut passer avant que d'être introduit plus avant,

§. 9. N'usez point de mensonge les uns envers les autres : depoùillez vous du vieil bomme aves ses œuvres :

 Revêtez-vous du nouveau, qui par la conneiffance se rétablit selon l'image de celui qui l'a créé

Après avoir parlé des crimes grossiers, qui sont détruits par la premiere conversion; il parle des fautes plus communes moins fortes, & que l'on conserve même avec une vertu commune, qui sont, une certaine dissimulation, & un artifice habituel: on n'a point cette droiture & simplicité que l'on doit avoir entre les Chrétiens; mais une certaine prudence artificieuse conduit tous les hommes. C'est le vêtement da vieil bomme; comme la simplicité, la candeur & l'innocence, est le vêtement de Jesus Christ le nouvel bomme. Il faut donc se dépositier du vieil bomme & de ses œuvres, de ses operations tene-breuses & dissimulées; & se revêtir du nouveaux.

& ce nouvean nous retablit dans l'image de celui qui vous a créés, nous mettant dans la simplicité & l'innocence de nôtre creation, rendant nôtre remoissance & nôtre intelligence simple & exemite de toute multiplicité par le moien de la foi. Cette netteté & simplicité de l'esprit étoit l'apanage de l'état d'innocence, l'homme étant créé à l'image de Dieu, qui est simple & un.

\$.11. Dans lequel il n'y ani Gentil ni Juif, ni circoncis ni incirconcis, ni barbare ni Scythe, ni efclave ni libre; mais Jefus Christ est tout en tous.

Si-tôt que l'ame est arrivée en Dieu par Jesus Christ, il n'y a plus ni liberté ni esclavage: elle ne se trouve plus elle-même; mais Jesus Christ est toutes choses en elle & dans les autres, toutes choses en tous. C'est ce qui fait l'union à Dieu & l'union au prochain.

\$.12. Revêtez - vous donc comme étant les saints & chers élus de Dieu d'entrailles de misericorde, de douceur, d'humilité, de modestie & de patieuce:

13. Vons suportant les uns les antres, chacun remettant à son frere tons les sujets de plainte qu'il pourroit avoir contre lui, & vous entre pardonnant comme le Seigneur vous a pardonné.

14. Mais sur tout, revêtez-vous de la charité, qui

est le lien de la perfection:

15. Et que la paix de Jesus Christ, à laquelle vous avez été apellez pour n'être qu'un seul corps, soit victorieuse dans vos cœurs: soiez reconnoissans de la grace que vous avez reçûe.

Il est très-necessaire d'avoir beaucoup de charisé de tendresse pour le prochain pour ne point pecher contre lui, soit en ne le suportant pas dans

#### 662 EPIT. AUX COLOSSIENS.

fes miseres, soit en le condamnant avec tro force. Nous voulons dans nos freres une fection que nous n'avons pas nous-mêmes & quoi que nous exigions qu'il nous suport nous excuse par les regles de la charité, nou voulons pas nous-mêmes le suporter: mai defaut de charité & de suport ne vient que pa que les quatre vertus marquées ici par S. Pa nous manquent: c'est que nous ne sommes sondez en bumilité & en charité: si nous éti humbles nous suporterions aisement tous torts que l'on nous fait, & nous excuserions desauts d'autrui.

La charité qui nous unit à Dieu & à nos fre est le lien de la perfection: elle produit la p dans le cœur & la paix avec le prochain; ps que l'on est uni à Dieu en charité.

Tout le reste de cette Epître est une suite d structions que je ne repete pas, pour avoir c été données ailleurs par S. Paul.

> FIN de l'Epître de S. Paul aux COLOSSIENS.



# LEPITRE DE S. PAUL, AUX HESSALONICIENS.

lvec des Explications & Reflexions qui regardent la vie interieure.

#### CHAPITRE L

N J Ous nous remettous en l'esprit devant Dien nôtre Pere les fruits de vôtre foi. es mann que votre charité vous a fait sonffrir. vôtre perseverance à esperer l'avenement de nôtre leigneur Fesus Christ. Sachant, mes freres cheris de Dien, que vous êtes

es elfis.

Est une chose très-dangereuse au Directeur, de loüer ses penitens. Cela leur donne une complaisance secrete, & une envie de faire connoître de plus plus leur état à leur pere spirituel: si l'on sait 'il fait cas d'une disposition, on s'imagine de voir, afin de la lui dire: enfin, cela est sujet e grands inconveniens. Cependant il y a un is & une matiere où l'on peut & doit louer ir encourager les ames abattues, mais seulent sur le sujet de la foi, sur la confiance, & l'esperance: ce sont des choses generales, qui t la force & le soutien de l'ame dans sa voie: is à la reserve de cela, je croi qu'il seroit exnement utile que les Directeurs tinssent les

ames dans l'ignorance de ce qu'elles sont, qu'ils ne les arrêtassent à rien d'extraordinaire & n'en sissent aucun cas; mais seulement à la soi, à l'abandon, à la simplicité, à la consiance de à la soussirance. Ils doivent encore les assurer de les élection ou vocation pour un état ou pour une voie, asin de leur donner courage d'y marcher.

y. 6. Aussi de vôtre part vons êtes devenns nos imitateurs & du Seigneur, aiant reçu la parole parmi de grandes affictions avec la joie du S. Esprit.

C'est imiter Jesus Christ & ses Apôtres que de souffrir de cette sorte. Toutes les personnes qui se donnent à Jesus Christ, & qui s'y donnent d'une maniere singuliere, doivent s'attendre à beaucoup de travaux, d'afflictions de corps & d'esprit, de persecutions de toutes les manieres: mais s'ils ont un peu d'amour de Dieu, ils porteront ces choses avec la joie du S. Esprit: cat quand l'amour de Dieu est bien fort dans un cœur, toutes ces choses, qui affligent ordinairement, causent de la joie.

#### CHAPITRE II.

\$.1. Ar, mes freres, vous n'ignorez pas vousmêmes que lors que nous allâmes vers vous, nôtre arrivée ne fut point sans fruis,

2. Mais quoi que nous eussions soufert, comme vous savez, beaucoup de maux & d'oprobres à Philippes, nous ne laissames pas en nous contiant en nêtre Dien de vous annoncer bardiment, quoi que parmi de grands combats, l'Evangile de Dien.

A veritable preparation d'un Apôtre pour faire beaucoup de fruit dans les ames, c'est

Pavoir beaucoup souffert. Cette souffrance sait que par là la parole est disposée en eux pour porter beaucoup de fruit. Mais quoi que les souffrances, les humiliations, & les consusions qu'il saut souffrir fassent dans le fond de l'ame un état si rabaissé que rien plus, le courage n'en est point diminué, & cela n'empêche point que l'on ne soit tout prêt à annoncer la parole de Dieu avec d'autant plus de force que plus on a souffert à son occasion. C'est là la disposition d'un Apôtre, qui fait que loin de se rebuter d'annoncer la parole de Dieu par la longue suite des persecutions qu'il faut souffrir, il prend un nouveau courage dans les souffrances pour parler & souffrir de nouveau.

- y.4. Mais comme Dieu nous a éprouvez pour nous confier son Evangile, nous parlons aussi non pour plaire aux hommes, mais à Dieu, qui voit le sond de mos cœurs.
- 5. Car nous n'avons usé d'aucune parole de flatterie, comme vous le savez; & nôtre ministere n'a point servi de pretexte à nôtre avarice, Dieu m'en est témoin:
- 6. Et nons n'avons point cherché nôtre gloire devant les bommes ni en vous ni en d'autres.

Trois choses empêchent que la parole de Dieu ne fasse effet dans les cœurs par l'indisposition où elles mettent les predicateurs de l'Evangile: car ce qui fait que cette parole est si souvent sémée sans fruit, c'est que ceux qui jettent la semence s'oposent à son accroissement, & sont autant la cause qu'elle ne croît pas que ceux en qui elle est jettée. Les trois causes de cette perte de la parole sont, que les predicateurs prêchent ou pour plaire aux hommes: ce qui fait Ep. de S. Paul. 6 M qu'ils

#### 666 I.Ep. Aux Thessaloniciens.

qu'ils flattent dans la parole; ou par l'avarice & le desir du gain: ce qui fait qu'ils n'ont pas Dieu pour principe de ce qu'ils font; ou bien pour acquerir de la gloire: ce qui fait qu'ils trahissent souvent les veritez: & ces choses sont l'obstacle au fruit de la parole de la part des predicateurs.

y. 9. Car, mes freres, vous vous souvenez combien nous avons souffert de peines & de fatigues, travaillant de nos mains jour & nuit de peur d'être à charge à quelqu'un de vous en vous prêchant l'Evangile de Dieu.

10. Vous êtes témoins, & Dieu l'est aussi lui-même, combieu la maniere dont je me suis conduit envers vous, qui avez reçu la soi, a été sainte, juste, &

irreprochable.

Si l'on prêchoit à present de cette sorte, quel fruit ne seroit-on pas? On prêcheroit par amour, par zele & par charité; & l'on seroit en état d'aider ceux qui sont dans le besoin en leur prêchant. Les Chaires ne se donneroient pas à la brigue, ou à une éloquence affectée, qui en flattant l'orcille laisse le cœur vuide: mais la charité, l'amour, le desinteressement, le seul desir de la gloire de Dicu, seroient l'attrait des predicateurs. O qu'il y a de predicateurs à present! mais où en sont les fruits?

v. 13. C'est pourquoi aussi nous rendous graces à Dieu incessamment de ce qu'aiant entendu la parole de Dieu, que nous vous prêchons, vous l'avez reçue non comme la parole des hommes, mais comme étant la parole de Dieu, ainsi qu'elle l'est veritablement, qui opere puissamment en vous, qui avez crû en lui.

Lors que la parole est prêchée de cette sorte; elle

elle penetre le cœur par sa force & son efficacité, en sorte qu'elle n'est point la parole de l'homme, mais la parole de Dieu, qui a toujours son effet lors qu'elle passe par un canal pur & net; & elle n'est jamais vuide ni vaine.

i. 19. En effet, quelle est nôtre esperance, nôtre joie, & la couronne de nôtre gloire? N'est-ce pas vous qui le devez être devant nôtre Seigneur Jesus Christ au jour de son avenement?

20. Car vous êtes nôtre gloire & nôtre joie.

La seule gloire & la joie d'un predicateur de cette sorte n'est pas d'être aplaudi ou estimé, ni de n'être pas persecuté, mais c'est de voir l'essicacité de la parole dans les ames, l'utilité & le bien des ames, & la gloire que Dieu en retire, sans se regarder soi-même.

# CHAPITRE IV.

\$.3. L A volonté de Dieu est, que vous soiez saints, & que vous vous absteniez de la fornication.

7. Car Dieu ne nous a pas apellez pour vivre dans Pinspureté mais dans la sainteté.

Dien nous a apellez a être saints, comme il le dit lui-même: (a) Soiez saints comme je suis saint. Mais de quelle sainteté? cela s'entend de l'éloignement du mal & de l'impureté pour les commençans; & pour les autres, du depoüillement de toute proprieté; afin que Dieu soit seul saint en nous. C'est là nôtre apel, & non pas pour être impurs.

(a) Lev. 11. \$.44. 1 Pier. 1. \$. 16.

- §. 16. Lors que le Seigneur aura fait donner le signal par la voix de l'Archange & par la trompette de Dieu, il descendra lui-même du ciel: alors ceux qui sont morts en Jesus Christ resusciteront les premiers:
- 17. Ensuite nous, qui vivons & qui serons demeurez, nous serons emportez avec eux dans les nuées, pour aller au devant du Seigneur au milieu de l'air & ainsi nous vivrons pour jamais avec le Seigneur.

Il est aussi parlé ici de l'état de la resurrection mystique. Ceux qui sont morts en Jesus Christ font ceux qui font morts mystiquement, defaillans entierement à eux-mêmes pour ne vivre plus qu'à Dieu en Jesus Christ: ces personnes qui sont mortes de la sorte, resuscitent les premiers à l'avenement de Jesus Christ. Mais ceux qui n'ont plus besoin de resurrection parce qu'ils font déja resuscitez, sont élevez & enlevez toujours de plus en plus en Dieu comme dans un air très-pur, où ils ne trouvent rien qui les étrecisse: c'est pourtant dans la nuée, à cause que tout ce qui se passe dans cette vie se passe dans l'obscurité & dans la nuit de la foi : tout est couvert d'ombres & de voiles. A la mort naturelle lors que l'on se trouve dans l'état de mort mystique, la mort naturelle consomme la mort mystique, & l'ame se trouve dans un état de resurrection: elle refuscite & meurt dans ce moment pour être reçue en Dieu: mais ceux qui sont déja resuscitez, éprouvent qu'il ne se fera par leui mort qu'un plus grand transport de leurs ames **c**n Dieu.

#### CHAPITRE V.

ý. 1. Pour le tems & les momens, il n'est pas besoin, mes freres, que nous vous en écrivions.

 Vous savez vous mêmes fort certainement que le jour du Seigneur arrivera, comme le voleur qui

vient la nuit.

3. Car lors qu'ils diront, nous sommes en paix & en sureté; ils se trouveront tout d'un coup surpris par une ruïne imprevûe, comme une semme grosse par les douleurs de l'enfantement, sans qu'il leur reste aucun moien de se sauver.

R len n'exprime mieux la maniere dont Dieu vient dans l'ame. Il y vient comme un voleur, lors que l'on y pense le moins. Il y étoit venu. premierement par sa grace, & l'ame goûtoit une profonde paix: elle croioit être pour toujours dans l'assurance, & qu'il n'y avoit plus rien à faire pour elle que de vivre de cette sorte, lors que tout à coup on se trouve surpris de la lumiere divine, qui fait voir la sureté comme une perte. & ce qui paroissoit verité comme un mensonge, Tout est renversé; parce que le Seigneur vient lui-même. C'est alors que cette ame si paisible, fitranquille, est surprise de douleurs; à quoi elle ne s'attendoit point: & cela vient à tel excés, qu'elle ne voit rien qui la puisse sauver : tout ce qui pourroit lui servir d'apui & à quoi elle pensoit tenir pour se sauver, lui est arraché: enfin, elle voit qu'il n'y a plus de falut que dans le seul pouvoir divin & dans la seule volonté de Dieu, à laquelle elle est contrainte de s'abandonner Dieu vient bien alors comme un lans reserve. M 3 va-

### 670 I.Ep. Aux Thessaloniciens.

voleur; puisqu'il enleve à l'ame tout ce qu'elle croioit posseder, & qu'il la laisse dans une entiere disette. Il ne prend neanmoins que ce quiétoit à lui, dont l'ame s'étoit rendue proprietaire: ainsi ce vol est une justice en Dieu, & même une faveur pour l'ame, qui par là est depouillée de ses usurpations.

Je sai qu'à la lettre cela s'entend du pecheur, comme ce qui suit le donne assez à connoître.

i. 4. Mais pour vous, mes freres, vous n'êtet pas dans les tenebres, pour être surpris par ce jour comme un voleur.

5. Car vous êtes tous des enfans de lumiere & des enfans du jour. Nous ne sommes point des enfans de

la nuit ni des tenebres.

Lors que l'ame est sortie de ses premieres tenbres, (qu'elle croioit lumieres,) parce que l'enyvrement des douceurs qu'elle goûte lui sait croire que ces douceurs lui doivent être éternelles, elle sait une experience qui l'éclaire beaucoup, & qui sait qu'elle n'est plus surprise du jour du Seigneur. Lors qu'elle est dans le plus grand

calme, elle s'attend à ce jour.

Il faut savoir qu'il y a le jour du Seigneur & le jour de l'ame. Le jour du Seigneur est celui par lequel il arrache tout à l'ame, afin de se rendre justice à lui-même des injustes usurpations que l'ame a faites. C'est pourquoi ce jour paroît à ceux qui ne sont pas instruits de la conduite de Dieus sur les ames comme un voleur; parce qu'ils sont tout à coup surpris de se voir enlever avec autorité & avec force ce qu'ils croient posseder legitimement & comme leur étant acquis. Il semble que ce soit un larcin qu'on leur fasse, de leur enlever ainsi toutes choses: mais ils ne sont pas plu-

plutôt instruits par leur experience, qu'ils ne prennent plus cela pour un enlevement: mais ils voient que c'est une restitution que Dieu se fait à lui-même, arrachant à la creature ce qu'elle lui avoit usurpé: & ce jour s'apelle le

jour du Seigneur.

Il y a un autre jour, qui est un jour de treve & de paix, jour de repos pour nous, où Dieu nous laisse prendre un peu de forces: nous sommes alors dans le repos, & nous ne soussimant reposer & prendre des forces asin de nous preparer à un nouveau jour; & cela tant & tant de fois, que le jour du Seigneur devient seul, & se change pour l'ame en jour éternel: alors l'ame aiant perdu son propre jour, entre dans le jour du Seigneur, où perdant tout interêt, elle perd aussi toutes peines, toute distinction de jours, toute alternative.

\$1.8. Mais nous, qui vivons dans le jour, soions sobres, nous revêtant du corselet de la foi & de la charité, & du casque de l'esperance du salut.

C'est pourquoi, dit S. Paul, nous, qui sommes assez heureux pour vivre dans ce jour éternel du Seigneur, soions sobres, ne prenant rien de ce qui est à Dieu. Car la faute que l'ame fait en cet état, est de faire des (a) larcins secrets qu'elle ne connoît pas, ou jouissant de ce qui lui est donné, & ne restant pas dans sa mort & son a-neantissement, elle regarde soi-même. C'est pourquoi S. Paul avertit d'être sobres, laissant tout passer sans y rien prendre pour soi, & sans s'arrêter à rien. Cela se fait en se laissant revêtir M 4

(a) Voyez Ste. Catherine de Genes Dial. 2. Chap. 10,

672 I.E.P. AUX THESSALONICIENS. du corselet de la foi, n'agissant que dans la soi, & & non dans la raison ou dans le regard sur soimême: la volonté ne doit agir que par la charité, & la memoire par l'esperance.

y. 16. Conservez vous toujours dans la joie. 17. Priez continuellement.

La joie est bien necessaire dans tout le chemin de la viesspirituelle. La tristesse étant fort nuisible à l'ame: elle abat & décourage, retrecit le cœur: au lieu que la joie l'élargit & le dilate.

Prier sans cesse est une union continuelle de nôtre volonté à celle de Dieu. La priere continuelle ne se peut faire ni par la bouche du corps, ni par la parole ou le raisonnement de l'essprit. Il y a une autre priere qui devient continuelle: c'est la priere du cœur, c'est une tendance & une adherence de l'ame à son Dieu, qui fait qu'à force de tendre à Dieu, elle se trouve ensin unie avec lui, elle éprouve qu'il se fait dans son cœur une priere continuelle, un amour non interrompu. Il est impossible de suivre jamais ce conseil de S. Paul par une autre voie qu'en s'adonnant à l'interieur. Ceux qui ne sont pas interieurs croient cela impossible; mais ceux qui le sont, voient qu'il n'y a rien de plus aisé.

§. 18. Rendez graces à Dieu en toutes choses; car
c'est la volonté de Dieu que vous le fassiez tous en
Jesus Christ.

19. N'éteignez point l'esprit.

Cet état interieur est une action de graces continuelle à Dieu par Jesus Christ & en Jesus Christ : & la volonté de Dieu est que nous soions dans cet état de priere & de continuelles actions de graces.

Mais

is pour cela il ne faut pas éteindre l'esprit: est certain qu'il y a quantité d'ames qui it en elles les premices de l'esprit interieur. nent faute de correspondance, ou parce en sont detournez & ne sont pas aidez, ou qu'ils ne veulent pas se rendre à son attrait ter l'embarras & les multiplicitez du de-Il n'y a point de Chrétien qui ne fust inte-'il n'éteignoit pas l'esprit, a encore une autre maniere d'éteindre l'esqui est, de n'être pas fidele à l'inspiration. elité à l'une en attire une autre : au con-. l'infidelité les éteint peu à peu : c'est uoi tant de gens se plaignent de n'en point Cette inspiration est un instinct delicat du qui discerne le mal & le bien, & qui est ou ort ou plus simple selon l'état de l'ame.

Neméprisez pas les propheties. prouvez tout, & aprouvez ce qui est bon.

a des personnes qui tombent dans deux nitez: les unes sont bonnes, humbles, doles autres sont superbes, revêches & sans é. Les premiers par leur docilité croient les predictions & propheties sans les exami-& sans éprouver les personnes qui les leur , ils s'amusent en ces choses & amusent ui y font, qui sont souvent des personnes nparfaites, & qui se nourrissent d'une profisance; en sorte que le Diable pour les er davantage, leur fait predire quelque de vrai pour les amuser toujours plus. Il rouver les personnes & les choses, sans s'y r. Les autres au contraire, par orgueil, oire de mépriser toutes ces choses & de М٢ n'en 674 I.EP. AUX THESSALONICIENS.
n'en vouloir croire aucune. Il faut pour ne
point tomber dans ces excez suivre le conseil de
S. Paul.

y. 22. Abstenez-vous de tout ce qui a quelque aperence de mal.

23. Que le Dieu de paix vous santifie lui-même & vous rende parfaits en tout, afin que tout ce qui est en vous, l'esprit, l'ame & le corps se conserve sans tache pour l'avenement de nôtre Seigneur Jesus Christ.

24. Celui qui vous a apellez est sidele, & c'est lui que

fera cela en vous.

Celui qui aime Dieu ne doit pas se contenter d'éviter le mal qui paroît mal; mais ce qui en a la moindre aparence, & qui paroît tant soit peu dé-

plaire à Dieu.

Ensuite S. Paul prie Dieu, qui est un Dien de paix, & qui aporte toujours la paix avec lui, qu'il nous santifie lui-même: lui seul le peut faire; & c'est à lui qu'il faut en laisser le soin, s'abandonnant à sa conduite. Tout ce que nous devons faire est, d'éviter ce qui lui peut déplaire; mais pour nôtre fantification, c'est à lui à la faire en la maniere qu'il le connoît lui-même. & dans sa volonté: car la veritable sainteté ne consiste pas à être d'une maniere ou d'une autre, mais à être comme Dieu veut que nous soions: & en nous fantifiant dans sa volonté il nous resdra parfaits de corps, c'est - à - dire, exterieurement, d'ame & d'esprit. S. Paul fait une difference entre l'ame & l'esprit : l'esprit est ce qu'il y a de plus pur, & de plus spirituel, de plus se paré dans l'homme : l'ame est ce qui est plus groffier & materiel.

Mai

Mais afin que nous ne nous inquietions pas pour acquerir une perfection que nous verrons toujours nous manquer, il assure, que celui qui nous a apellez est fidele, que ce sera lui qui par sa bonté & puissance fera ces choses en nous.

# II.EPITRE DE S. PAUL AUX THESSALONICIENS.

Avec des Explications & Reflexions qui regardent la vie interieure.

#### CHAPITRE III.

†1. A Ureste, mes freres, priez pour nous, asin que la parole de Dieu se repande, 6 qu'elle soit bonorée par tout comme elle l'est parmi vous.

2. Afin que nous soions aussi delivrez des hommes importuns: car tous ne reçoivent pas la foi.

3. Mais Dieu est fidele; il nous gardera & preservera du Demon sou du mal.

Tous les maux qui arrivent dans la vie seroient des biens si le peché en étoit banni: mais comme le peché gâte & corrompt tout, nous le devons craindre comme le souverain mal & la source de tous maux. Ce mal, si à craindre & si dangereux, ne peut être empêché que par le secours de Dieu; & ce secours ne se peut obtenir que par la soi. Il saut donc s'abandonner à Dien 676 II. Ep. AUX THESSALONICIENS.,

Dieu sans reserve dans une entiere confiance, recevoir le germe & la semence de la soi interieure; & Dieu nous preservera lui-même du peché & du Demon.

Mais le mal vient de ce que presque personne ne veut recevoir cet esprit interieur, cet esprit de foi; & c'est ce qui fait qu'il faut incessamment combattre, sans quoi l'on sera aisément vaincu, puisqu'on l'est dans le combat même.

y. s. Que le Seigneur conduise dons vos cœurs dans l'amour de Dieu, & dans la patience de Jesus Christ.

Pour arriver à un si grand bien, & que la soi soit assez grande & étendue afin que Dieu nous preserve lui-même sans combat, il saut que nous soions abandonnez à Nôtre Seigneur, & qu'il nous ait conduits dans l'unité; où l'ame trouvant Dieu, trouve aussi la charité. Dieu est charité,

Fin des Epitres de S. Paul aux Thessaloniciens.

# I. EPITRE DE S.PAUL À TIMOTHÉE.

Avec des Explications & Reflexions qui regardent la vie interieure.

# CHAPITRE I.

Y. I. Phul, Apôtre de Jesus Christ, par le commandement de Dieu nôtre Sauveur & de Jesus Christ, nôtre esperance,

2. À Timothée, mon cher fils dans la foi. La grace, la misericorde, & la paix soient avec vous de la part de Dieu nôtre Pere & de Jesus Christ nôtre Seigneur.

I tous les Apôtres étoient faits par le commandement de Dieu, & que les Pasiteurs fussent établis Pasteurs par l'orpour sauver son troupeau, on auroit des Pasteurs felon le cœur de Dieu, qui les auroit fournis Il n'y auroit pas tant de loups dans le bercail de Jesus Christ. Et si ces mêmes Pasteurs tenoient la conduite de Jesus Christ, & qu'ils missent leur esperance en lui seul, ils n'auroient point d'autre but que de lui plaire, & que de sauver les ames qui leur seroient confiées: ce seroit là leur seul interêt, & tout iroit bien.

Les Apôtres & Pasteurs ont des enfans dans la foi; & de ces enfans il y en a de deux sortes; de ceux qui embrassent simplement la foi exterieu-

# 678 I. EPIT. A TIMOTHE'E.

re à la predication de l'Evangile, & de ceux qui embrassent veritablement la foi interieure. Timothée étoit de ceux-ci: il ne s'étoit pas contenté de la foi exterieure, mais il avoit aussi embrassé l'interieur & l'esprit de foi: c'est pourquoi S. Paul l'apelle son cher fils, car cette filiation est la plus forte, & celle qui unit davantage les cœurs & les esprits.

\$.5. Or la fin des commandemens est la charitéqui part d'un cœur pur, d'une bonne conscience, & d'une foi sincere.

Tout les commandemens de Dieu ne sont faits que pour nous introduire dans la charité si nous n'y sommes pas; ou pour nous y conserver si nous v fommes: mais la fin de toutes choses est la charité: & lors que l'on est dans la pure charité, on est dans la fin de la loi : car la loi est contenue très-éminemment dans la charité, & celui qui sera dans la charité, ne pourra ne pas observer les commandemens avec fidelité: & plus sa charité sera éminente, plus cela sera de la sorte: car (a) celui qui demeure en charité, demeure en Dieu, & devient un même esprit avec Dieu: & celui qui est fait un même esprit avec Dieu, fait la volonté de Dieu, & il éprouve que sa viande & sa nourriture est de faire la volonté de Dieu.

y. 8. Or nous savons que la loi est bonne pourvûque l'on en use legitimement:

9. Car je sai qu'elle n'est pas pour le juste, mais pour les mechants, & c.

La loi est bonne, sainte & juste en elle-même: tout y est saint, & elle doit être pratiquée de tous,

(4) I Jean 4. v. 16.

tous, mais de telle sorte, qu'en l'observant on nemette point sa confiance dans les œuvres de la loi, mais en Jesus Christ; que l'on ne se croje pas plus juste pour l'observer de la sorte : que l'on ne s'apuie point là dessus; mais qu'en gardant la loi, on mette toute sa confiance en Dieu comme si l'on n'avoit rien fait.

La loi n'est point pour le juste: car il ne pratique point la loi comme loi : il la pratique comme tout naturellement; parce que la loi d'amour, qui est gravée non sur la pierre, mais dans son cœur . lui fait pratiquer avec agrément & comme naturellement ce que les autres envisagent comme une loi difficile; & ce qui est un joug aux autres, lui est devenu une parfaite liberté. Les injustes la regardent avec terreur & chagrin; mais les justes, avec amour, & n'y pensent même pas: car la loi de ne point tuer, n'est pas pour celui qui est si plein de charité pour son frere qu'il donneroit sa vie pour lui: la loi de ne point blasphemer, n'est pas pour un cœur qui est si épris de l'amour de son Dieu, qu'il est dans une louange continuelle. Si l'on alloit dire à une personne extrémement passionnée pour une autre. dene la pas hair, ce commandement lui paroîtroit très-inutile & hors de saison: puisqu'il donneroit mille vies pour conserver celle de cet autre: mais ce commandement est pour un adverfaire & ennemi: & ainsi du reste des commandemens de la loi, qui ne peuvent être pour les justes qui sont dans la perfection de tout ce qui est commandé: & c'est en ce sens que la loi n'est point pour le juste.

Il y a des personnes qui prenant mal ces paroles, ont crû, suivant en cela le dereglement de leur nature, que la loi n'étant pas pour le juste, ils pouvoient violer la loi. Cela ne s'entend point de cette sorte; puisque celui qui viole la loi cessant d'être juste, loin de s'affranchir de la loi par ce violement, y devient plus assujetti; car la loi lui devient un joug & un frein, au lieu qu'elle ne lui étoit point à charge auparavant.

y. 12. Je rends graces à nôtre Seigneur Jesus Christ, de ce qu'il m'a rempli de sorce, de ce qu'il m'a jugé assez sidele pour m'emploier dans son ministere; 13. Moi, qui étois auparavant un persecuteur, un blasphemateur, un calomniateur: mais Dieum'a fait misericorde, parce que j'étois dans l'ignorauce, saisant tous ces maux n'aiant point la foi.

14. Et la grace de nôtre Seigneur s'est repandue sur moi avec abondance, en me remplissant de la soi

& de la charité qui est en Jesus Christ.

Dieu est si plein de bonté, qu'il choisit souvent les plus gros pecheurs pour en faire les trones de ses misericordes, parce qu'ils ont peché dans l'ignorance, & qu'ils n'ont pas rejetté la lumiere. S. Paul se fait un plaisir admirable de declarer ce qu'il a été. Dieu l'a choisi du milieu de la misere non seulement lors qu'il ne pensoit pas à lui, mais même lors qu'il lui étoit le plus opolé; & il l'a comblé de graces & de misericordes, parce qu'il avoit fait ces choses n'aiant pas la fui. De là on peut voir, combien il est plus difficile à une personne éclairée, & qui a recu la grace & le don de foi, de retourner à Dieu, à cause de l'ingratitude de ses pechez; qu'à un pecheur ignorant, quoi que les crimes de ce dernier paroissent bien plus forts que ceux du premier.

La grace de nôtre Seigneur s'est repandue sur S. Paul avec tant d'abondance, qu'il y a peu de Saints qui en aient eu autant que lui. Mais de quelle uniere Dieu lui a-t-il donné ses graces? en le mplissant de soi & de charité.

.15. C'est une parole veritable, & digne d'être reçue avec une serme croiance; que Jesus Christ est venu en ce monde pour sauver les pecheurs, entre lesquels je suis le plus grand.

Mais Jesus Christ m'a fait misericorde pour saire parvitre en moi le premier sa parfaite patience, & pour donner en ma personne un modele à ceux qui croiront en lui, asin qu'ils aient la vie

éternelle.

JESUS CHRIST est venu pour sauver les peeurs: & la plus veritable disposition à recevoir salut, c'est de se croire coupable. Ceux qui croient innocens & sans peché, outre que, lon (a) l'Apôtre, ils sont menteurs, c'est l'ils sont par cette seule croiance incapables de cevoir le salut. Si Dieu les sauve, il ne le fait i'en les faisant tomber dans des fautes inconstables, qui leur font perdre toute presomtion. toute croiance qu'ils sont saints & sans faute; étant éclairez par leur boue, Dieu les sauve r la conviction où il les met de leur erreur & : leur méprise. C'est donc la conduite que Dieu tenue dès le commencement, & qu'il tiendra squ'à la fin, de sauver les pecheurs qui se rennoissent pour tels.

S. Paul a reçu misericorde, parce qu'il étoit peneur, & qu'il n'a fait nulle difficulté de se croipecheur si-tôt que la lumiere lui a été donnée. est en cela le modele de tout ce que nous devons re dans la suite, & nous n'aurons la vie éter-

elle qu'en cette maniere.

Ep. de S Paul.

6 N

¥. 19.

\$. 19. Confervez la foi , & la bonne conference, dont le mépris a été cause que quelques-uns our fait waufrage dans la foi.

La plupart des personnes, qui ont oui dire que dans l'état passif, ou dès que l'ame commence à sortir de sa propre conduite, elle doit éviter la reflexion, croient qu'il faut pour cela negliger de telle sorte la conscience, que l'on ne se mette plus en peine de ses reproches, & que de cette sorte ils peuvent faire tout ce qui leur vient dans l'esprit; méprisent les reproches de la conscience, qu'ils prennent pour des reflexions: & ce mépris les conduit peu à peu de telle sorte, qu'il leur fait perdre le foi, qui est la lumiere interieure qui conduit l'ame à Jesus Christ, & qui la porte en Dieu. Cette lumiere de foi durant un long tems fait voir & fentir les defauts avec beaucoup de peine & de douleur; & il faut être fort fidele à ne point aller contre ce qu'elle reprend: & plus on est fidele à suivre sa lumiere, faisant ou ne faifant pas ce qu'elle fait connoître lui être conforme ou oposé; plus on vient peu à peu à la perte de toute conscience: parce que l'ame se trouve peu à peu reduite en unité, où elle est faite une même chose avec la volonté de Dieu: faifant ce que Dieu lui fait faire, & ne lui refissant plus. Mais ceci ne vient qu'après une longue fidelité à suivre cette lumiere de foi & ce correcteur interieur; en sorte qu'on perd les remors & reproches non à force d'être infidele, comme quelques-uns se l'imaginent; mais à force de fidelité. Ceci est bien de consequence, & merite bien d'êtré expliqué.

La conscience se tue & s'éteint en deux manieres: L'une, en suivant avec fidelité tout ce qu'elle qu'elle propose : ce qui se fait tant & si long tems par la lumière de la foi, que la foi croissant par la fidelité à suivre la lumiere. & la fidelité à suivre la lumiere, s'augmentant par la foi, on en vient à un tel point, qu'enfin cette foi devient lumiere, & cette lumiere devient foi, & absorbe toute distinction dans l'ame, la faisant heureusement défaillir à toute vue & à tonte connoissance de ce qui la concerne : de sorte qu'elle se laisse telle ouvelle est, ne pouvant se voir ni penser à soi sans se faire une peine & une contrainte inconcevable. Mais cela s'opere peu à peu & après bien des années de fidelité. non en negligeant ou en méprisant la conscience; mais en la fuivant pas à pas, jusqu'à ce que par la même fidelité on la perde tout à fait de vûe.

L'autre maniere d'éteindre la conscience. c'est de la negliger, & de ne vouloir pas lui être fidele sous pretexte de ne point reflechir. On l'éteint peu à peu, non sans trouble; au lieu que l'autre extinction se fait avec paix. A mesure qu'on l'éteint [de cette seconde sorte, ] le foi. diminue, & la lumiere qui faisoit discerner jusqu'aux moindres imperfections se perd: & ces personnes se trouvant enfin intensibles à la conscience se trouvent perdues, non en Dieu, où la Inmiere de foi conduit ceux qui sont fideles : mais en eux-mêmes, où ils s'enfoncent touiours plus. & perdent de cette sorte le don de la toi, menant une vie molle, insensible à leur conscience & à leur salut : ce qu'ils regardent comme un grand bien.

C'est la source de toutes les tromperies; & ceci merite que l'on y fasse quelque attention pour éviter les méprises qui se trouvent dans la vie spirituelle: c'est aussi faute de comprendre ce

## 684 I. Epit. A Timothe'e.

que c'est que la reslexion. La REFLEXION se fait sur le passé ou sur le futur, & elle est inutile à l'ame de foi, ne faisant que l'amuser & retarder, l'un & l'autre n'étant pas dans sa dispofition: mais ce qui est pour le present s'apelle VIGILANCE, attention, fidelité, selon l'état de l'ame. S'il me vient dans ce moment une forte pensée que quelque chose que la nature me porte à faire, n'est pas la volonté de Dieu, je la dois laisser; & de même pour sce qui est de l la faire lors que sie la regarde comme étant la volonté de Dieu, & que je m'y sens portée: mais lors que j'ai fait une chose croiant bien faire.. c'est une reslexion inutile que de vouloir m'occuper à voir comment je l'ai faite & les circonstances de ce que j'ai fait : tout cela est à éviter : & s'apelle reflexion, qui est comme se detourner en marchant pour voir le chemin que j'ai passé: mais ce n'est ni me detourner, ni m'arrêter. que de voir les demarches que je fais en marchant; si je trouve un mauvais pas, de l'éviter & de le laisser, sans m'en occuper ni le regarder [d'avantage.] De même pour l'avenir : ne seroit-ce pas une folie de s'occuper du chemin & des endroits que l'on doit passer, se les figurer autres qu'ils ne sont peut-être pas : & s'occupant de la sorte, ne point penser au present, faute de quoi l'on tombe & l'on se blesse? La reflexion est donc sur le passé & sur l'avenir : mais l'un & l'autre n'étant point en nôtre difposition, il faut s'en desoccuper, pour ne s'occuper que de Dieu; & ne s'occupant que de Dieu, demeurant vuide de toute autre pensée. il fait connoître ce qu'il faut faire & éviter. Il v a des personnes si aveuglées en ce point, qu'elles se font une fidelité de faire des choses imparfaifaites, parce qu'elles en ont le mouvement; & elles ne veulent pas faire les bonnes choses dans ce mouvement, croiant que c'est une infidelité.

#### CHAPITRE

y. 1. TE vous prie douc, qu'avant toutes choses on fasse des suplications & des prieres, des instances & des actions de graces pour tous les bommes:

2. Pour les Rois, pour ceux qui sont élevez en dignite; afin que nous menions une vie paisible & tranquille dans toute sorte de pieté & d'honnêteté.

3. Car cela est bon & agreable à Dien nôtre Sauveur,

4. Qui veut que tous les bommes soient sauvez, & qu'ils viennent à la connoissance de la verité.

A veritable charité porte les Pasteurs à s'oublier eux-mêmes pour ne songer qu'aux besoins du troupeau de Jesus Christ; & l'on éprouve très-souvent, que ne pouyant penser à soi, on est souvent occupé pour les autres, & que l'on prie de toutes ses forces pour le bien public de l'Eglise. Les veritables Pasteurs doivent faire prier pour les besoins publics. C'est la volonté de Dieu que nous priyons les uns pour les autres. La raison que S. Paul en donne est si belle: premierement, c'est que Dieu fait son plaisur que l'on en use de la sorte, parce qu'il veut & desire que tous les hommes soient sauvez, & viennent à la connoissance de la verité. Il a bien montré sa volonté en cela, étant mort pour les sauver tous: & s'ils ne sont pas sauvez, e'est qu'ils se servent malheureusement de leur liberté, non selon la volonté de Dieu, mais pour suivre leur propre volonté. N<sub>3</sub> **ÿ**٠5. \$.5. Car il y a un Dieu, & un Mediateur entre Dieu& les hommes, qui est Jesus Christ homme: 6. Qui s'est livré lui-même pour la redemtion de tous, en rendant ainsi témoignage autems destiné.

Jesus Christ est le Mediateur entre Dieu & les hommes, qui s'étent livré pour le salut des hommes & pour apaiser la colere de son Pere, a un veritable desir qu'ils soient sauvez. C'est ce qui fait qu'il prend plaisir à être prié pour les pecheurs; parce qu'il veut leur saire misericorde. O divin Redemteur & divin Mediateur! que tous les hommes ne courent-ils à vous de toutes leurs forces! O qu'ils seroient bien-tôt sauvez! Mais au contraire, il semble qu'ils vous fuient; ils vous ont (a) quité, vous qui étes la fontaine des eaux vives, pour creuser des citernes rompues qui ne peuvent tenir l'eau.

(4) Jerem. 2. v. 13.

# CHAPITRE V.

\$.3. Douorez les veritables venues.

5. Que celle qui est veritablement venue
& delaissée, espere en Dieu; & qu'elle persevere jour & nuit dans la priere.

Qu'il y a de veuves qui ne sont pas veuves; pendant que celles qui paroissent mariées,

sont veuves& delaissées.

Que celles qui sont abandonnées & delaissées des hommes, privées de tout secours & consolation humaine, depositilées de tout apui, que celles-là esperent au Seigneur; car c'est lui qui sera leur force, leur soutien, leur joie & leur contentement.

\$.22. Ne vous pressez pas d'imposer les mains à personne; & ne vous rendez pas coupable des pechez des autres: gardez-vous de toute impuresé.

Mon Dieu! que ce conseil est necessaire, & qu'il seroit utile qu'il fût bien observé des Evêques! Il vaudroit mieux qu'il n'y eût gueres de Prêtres, & qu'ils fussent faints; que d'en voir beaucoup, & de corrompus. Quel compte ne rendront pas ces Evêques qui font des Prêtres indignes du Sacerdoce, sans les examiner, & sans les avoir fait vivre quelque tems dans les regles d'une veritable discipline! Faire des Prêtres sur des recommandations, sur des cabales, sur des brigues, faire des Prêtres pour contenter la caprice des familles! Il semble qu'en certains endroits on donne à Dieu le rebut & le dereglement des familles, sans regarder à la vocation ni à la disposition des personnes, sans examiner leur talent & leur capacité: tout cela n'est point mis en ligne de compte. O que les Evêques qui en usent de la sorte, rendront un terrible compte à Dieu, & que tel qui se croit juste dans sa conscience, sera puni des pechez des autres! Les Evêques devroient lire incessamment cette Epître de S. Paul à Timothée. O si les prêtres connoissoient leur dignité! s'ils la connoissoient, ils trembleroient, loin de se mettre sans vocation dans un état si redoutable. Et quel examen les Evêques ne doivent-ils pas faire avant que de les ordonner, pour n'en être pas responsables!

# CHAPITRE VI.

\$.5. D Es personnes qui ne connoissent point la verité, & qui regardent la pieté comme un moien d'acquerir du bien.

6. Il est vrai que la pieté est une grande richesse pour

ceux qui se contentent de ce qui leur suffit.

Ombien y a-t-il encore aujourd'hui de peronnes qui font servir la piete à leur avarice, & qui s'enrichissent par le même moien qui les devroit apauvrir? O Dieu, que cela est commun, & que l'on couvre d'artifice sous le masque de la pieté! la veritable pieté porte au depouillement, & non à s'enrichir: celui-là est veritablement riche qui est à Dieu sans reserve: quand tout lui manqueroit, il se trouveroit dans l'abondance: une juste mediocrité est tout ce qu'il faut: le necessaire suffit, & le superflu incommode. Mon Dieu! qu'un cœur qui aimeroit veritablement Dieu se trouveroit riche dans la plus extrême pauvreté! les cœurs insatiables & avares marquent en cela même (malgré leur exterieur qui paroît devot & plein de pieté,) qu'ils sont au dedans bien vuides de Dieu! car le cœur qui est plein de Dieu, ne fait nul cas de tout le reste, & l'estime comme de la boue : les richesses lui seroient un embaras, & la pauvreté feroit ses richesses.

y. 7. Car nous n'avons aussi rien aporté en ce monde, & il est certain que nous n'en emporterons rien.

10. L'amour du bien est la racine de tous les mans:

g quelques-uns en étant posseder, se sont égarez

68o

de la foi, & so sont engagez, dans beaucoup d'afflictions.

Rien n'est si dommageable à l'homme que l'interêt & l'amour de l'argent. C'est ce qui l'engage dans toutes sortes de chagrins & de pechez; & je ne comprens pas comment une personne peut se dire spirituelle, & être attachée à l'argent. C'estlà le plus groffier des attachemens. Celui-là pourra-t-il dire qu'il est detaché de lui-même, qui est encore attaché à des choses si grossieres? Cependant on veut accorder l'un & l'autre, & les personnes spirituelles sont gloire de leur avarice comme si c'étoit quelque chose de bien saint: mais il arrive, qu'ils perdent peu à peu la grace de l'interieur, comme Jesus Christ l'a expliqué dans (a) la parabole de la semence. S'il faut perdre (b) les richesses spirituelles, à plus forte raison les temporelles.

Il est certain que l'attache aux biens, même spirituels, est si dangereuse, qu'elle empêche pour toujours l'ame d'avancer; & que celui qui aime les biens de l'esprit aussi bien que les biens exterieurs, sera rempli d'afflictions & de maux, parce qu'il en sera souvent privé. Par l'amour du bien, s'entend l'amour de toutes sortes de biens, qui consistent non seulement dans les richesses, mais dans les biens qui sont hors de nous, & dans les biens qui sont au dedans de nous ou attachez à nous. Par les biens qui sont hors de nous, & qui ne dependent pas même de nous, s'entendent les richesses, l'honneur. Ceux qui sont en nous, & qui ne dependent pas de nous, sont ou

<sup>(4)</sup> Matth. 13. 7. 22. (6) assavoir, par la mort mystique & la perte de toute proprieté.

corporels ou fpirituels : les corporels sont la fanté, le plaisir &c. les spirituels sont tout ce qui apartient à l'ame, l'esprit, les talens, la memoire, la facilité de concevoir & de connoître. Mais outre tous ces biens il y a encore des dons. graces, faveurs &c. Tous ces biens attirent l'amour de la creature, plus ou moins delicat selon que les choses sont plus ou moins spirituelles.

Or l'amour de tous ces biens rend l'homme malheureux; parce qu'il en peut être privé: il n'y a donc que la privation de tout cela qui puisse rendre heureux, ou du moins, le parfait detachement: car celui qui ne s'affectionne point à ces choses, ne pouvant être affligé de leur perte, sera toujours content; puisque leur privation ne lui faisant point de peine, leur possession ne lui causera point de joie: & il demeurera toujours indifferent, & par consequent toujours tranquille; puisque le trouble ne peut jamais être causé par la crainte de perdre quelque chose, ou par le desir de sa possession.

y. II. Mais vous, ô homme de Dieu, suiez ses choses; & suivez la justice, la pieté, la foi, la charité, la douceur, la patience.

12. Soutenez le glorieux combat de la foi: obtenez la vie éternelle, à laquelle vous avez, été apellé, & pour laquelle vous avez fait une si noble profession de foi en presence de plusieurs témoins.

L'homme qui aime quelques-uns de ces biens hors de Dieu, les aimant en soi & pour soi, n'est pas l'homme de Dieu; mais il est l'homme terrestre, animal ou charnel, ou tout au plus, homme spirituel: mais celui qui méprise tous ces bien s

biens pour Dieu, est veritablement l'bomme de Dien. C'est pourquoi S. Paul exhorte Timothée comme homme de Dieu, à mépriser tous ces biens. loin de les estimer. O homme, tu es quelque chose de si grand, que tous ces biens qui sont pour toi, sont bien moindres que toi! cependant tu t'y affujettis par l'amour que tu leur portes & par l'estime que tu en fais, au lieu que tu les possedes en les méprisant. Celui qui s'atrache à ces biens devient serf de ces mêmes biens. en sorte qu'il semble vivre pour eux, au lieu que ces biens n'étoient faits que pour lui; & sa servitude l'engage dans mille & mille chagrins: mais celui qui les méprife étant au dessus, a en lui la joie qu'ils pourroient lui aporter par leur possession: il leur commande, & ces biens lui sont assujettis; en sorte qu'aiant tout méprisé pour Dieu, il ne voit rien au dessus de lui que Dieu. & il vit de cette sorte dans un contentement inexplicable.

La faite de ces biens met l'ame dans la justice :
car c'est l'amour du bien, soit spirituel, soit temporel, qui cause les usurpations, tantenvers Dieu, lui derobant ce qui lui est deu; qu'envers les hommes. La veritable pieté naît aussi de là; elle consiste à rendre à Dieu l'hommage souverain qui lui est deu, & à assister nos sreres dans le besoin lors que nous le pouvons. La soi se trouve dans le mépris de ces biens; parce que l'ame méprisant tous les dons & les lumieres, & ne faisant cas que de Dieu & de sa volonté, marche dans la foi nuë, sans témoignage ni assurance, & sans en vouloir avoir: elle est mise par là dans la charité, qui est le pur amour denué de tout interêt; dans la donceur & la pasience, car l'impa-

tience & la colere ne viennent que de l'amour de nous-mêmes, ou de quelque chose dont la privation nous causant de la douleur, cause en mê-

me tems de l'impatience.

Ensuire S, Paul veut que Timothée combatte pour la foi. Il parle non seulement de la foi qui est la creance commune des Chrétiens : mais du don interieur de la foi: il veut & que l'on combatte fortement pour sa defense; (car la foi ne s'établit que par le parfait depouillement;) & qu'on la soutienne & confesse quoi qu'il en coûte.

y. 12. Je vons conjure devant Dieu, qui donne la vie à toutes choses, & devant Jesus Christ, qui rendit un si beau témoignage à la verité sons Ponce Pilate.

14. De garder sans defaut & sans reproche le commandement que je vousfais, jusqu'à l'avenement

de nôtre Seigneur Jesus Christ,

15. Que le bienbeureux, le seul puisant, le Roi des Rois, le Seigneur des Seigneurs fera paroître en son tems;

16. Le seul immortel, qui habite une lumiere inaccessible, que nul homme n'a va ni ne peut voir, à qui apartient l'honneur & l'empire éternel. Amen.

Jusqu'à ce que l'avenement de Jesus Christ soit venu dans l'ame l'on peut & l'on doit garder des regles de perfection, qui consistent à se laisser depouiller, à fuir & éviter les biens, à pratiquer les vertus essentielles. Voila ce que nous devons faire, jusqu'à ce que Jesus Christ venant lui-meme, il nous ôte toute vue de nous-mêmes, toute conduite, même la plus subtile & delicate, pour nous conduire lui-même dans une entiere

abstraction & un oubli de tout ce qui nous concerne, sans que l'ame puisse plus apercevoir ni perte, ni gain, ni depoüillement; mais Dieu est seul tout en tout, sans que l'ame pense à cela ni à elle. Dieu est vivant & subsistant en lui & pour lui dans cette creature, laquelle aiant perdu tout être, toute vie, & toute subsistance, perd aussi toute vie, comme elle a perdu toute distinction.

Mais cet avenement ne depend point de l'induftrie de la creature; mais de la seule force & puissance de Dieu, qui étant le seule beureux, vient rendre cette creature participante de son bonheur. Il est le seul puissant, parce que rien ne s'opere plus dans cette ame (qui a épuisé toutes ses forces pour petites & subtiles qu'elles puissent être) que par la seule puissance de Dieu en Jesus Christ, qui est devenu lui-même la seule force & puissance de l'ame. Et ce bienheureux & ce puissant opere dans l'ame la manifestation de Jesus

Christ, qui ne peut s'operer que par lui.

Ce seul puissant est auffi le seul immortel; c'est pourquoi il communique à l'ame un certain état d'immortalité. Mais quoi que cela soit de la sorte, il ne s'opere en cette vie qu'en foi; parce que Dieu babite une lumiere inaccessible. Tout ce que l'on croit voir, connoître, decouvrir de Dieu, n'est point Dieu: ce sont des lumieres de quelque chose de lui; mais ce n'est point lui. On ne peut ni connoître ni posseder Dieu que dans un fond tenebreux, qui ne fait rien connoître, goûter ni sentir à l'ame qu'elle puisse nommer, connoître ni distinguer : c'est un abîme; & les tenebres lui servent de cachette, mais tenebres plus lumineuses que le plus beau jour, auprès desquelles toutes les lumières sont tenebres; mais lumiere

## I. Epit. A Tymothee.

604

miere qui ne se peut distinguer, & qui plus elle éclaire, aveugle toujours plus, ne laissant à l'ame qu'une profondeur inconcevable & une vacuité presque immense, qui ne se fait pas sentis comme vuide, mais qui demenre pleine sans sentir sa plenitude. O état dont on ne peut rien dire! tout ce que l'on a dit susqu'à present, est devant toi; mais ce n'est pas toi. Nul bomme n'a wit Es ne pent voir Dien: ainsi toutes ces grandes Inmieres dont on fait tant de cas . ces visions . ret velations, ces autres lumieres plus pures de plus étendues, lumieres deverité, tout cela sont des snites ou des effets de la lumiere de foi. Immiere divine, qui se decouvre & se manifeste en distinction à l'ame; mais ce ne sont point ces rares tenebres, où dans le commerce ineffable de l'Epoux & de l'Epouse tout est caché & rendu inconnu & indistinct à celui qui le possède. Ce qui n'empêche pas que dans les tems marquez l'Epoux ne decouvre ses secrets à son Epouse: mais il v a le tems de parler & de decouvrir les secrets. & le tems de posseder & de jouir; & c'est ce dernier qui ne s'opere que dans la nuée tenebreuse. O que l'homme est aveugle! il ne fait cas que de ce qui est le moins estimable: mais ce qui n'a point de nom, n'a point de prix, Dieu le permettant de la sorte parce qu'en esset il est inapretiable. C'est à celui-là seul qui est dans cette lumiere inaccessible, & à qui les tenebres servent de cachette, qu'apartient l'bonneur & l'empire éternel.

§.20. O Timosbée, gardez le depost qui vous a été confié, fuiant les profanes nouveautez de paroles, Es tout ce qu'opose une doctrine qui porte faussement le nom de Dieu, 21. Dont quelques-uns faisant profession, se sont égarez de la soi.

C'est un admirable don que le don de la foi. Celui qui est assez heureux que de l'avoir recu. en doit faire plus de cas que de tout le reste. La lumiere de la foi absorbe toutes les autres lumieres humaines de science & de raison ; de sorte qu'il fant que la foi surmonte la science humaine & la raison. C'est ce qui fait que les hommes savans ont tant de peine à se laisser conduire par la foi & à se laisser éclairer de sa lumiere; parce que cette lumiere leur paroît tenebres, obscurcissant pen à peu leur propre lumiere; de sorte qu'il n'v en a presque point qui veuillent faire ceder leur lumiere acquife & naturelle à la lumiere de la foi. C'est ce qui fait, que voulant surmonter la lumiere de la foi par leur science ou par leur raison, ils la perdent peu à peu. Cependant il est de grande confequence de conserver ce don & ce depost de la fei. Il y a peu d'hommes bien savans qui s'y laissent conduire, & moins que l'on ne peut dire: car ce n'est pas merveille qu'une petite femmelette, sans science & sans grand raisonnement, se laisse surmonter par la roi: mais on'un homme savant le fasse, c'est là la merveille des merveilles.

Fin de la I. Epître de S. Paul à Timothe's.

# II. EPITRE DE S. PAUL A T I M O T H É E.

Avec des Explications & Reflexions qui regardent la vie interieure.

### CHAPITRE I.

v. 9. D leu nous a sauvez, & nous a apellez, par sa vocation sainte; non selon nos cenvres, mais selon le propre decret de sa grace, qui nous a été donnée par Jesus Christ avant tous les siecles;

10. Et qui maintenant a été decouverte par l'avenement de nôtre Sauveur Jesus Christ, qui a détruit la mort, & a fait paroître la vie & l'immortalité

par l'Evangile.

Paul s'efforce en toutes rencontres de nous faire voir la bonté de Dieu, qui nous apelle au salut par un effet de son amour, & non en consideration de nos œuvres & de ce que nous sommes: car son decret & apel au salut est une grace qui nous a été donnée en vûc de Jesus Christ avant tons les siecles, grace que Jesus Christ a meritée pour nous avant que le monde sust fait: ce qui fait voir que le monde n'a été créé qu'en vûe de Jesus Christ, comme il n'a été sauvé que par le même Jesus Christ. Si Dieu nous a aimés d'un amour si gratuit, pourquoi l'aimons-nous d'un amour si in-

697

teresse? O, ne se trouvera-t-il point quelque

cœur qui aime son Dieu gratuitement?

Quoi que le decret éternel de la grace meritée & accordée en Jesus Christ sust avant tous les siecles; la manisestation de cette grace n'a été que dans la manisestation de Jesus Christ.

Ce qui s'est passé dans l'Eglise, se passe dans l'ame. La grace & le germe de la foi lui est donné dès le commencement: mais il demeure caché; & il ne se maniseste à l'ame pour ce qu'il est, que par la manisestation de Jesus Christ: & cette manisestation de Jesus Christ n'est faite, que lors que le même Jesus Christ a détrait la mort en nous, & afait paroître la vie qui est venu prendre la place de la mort.

Y. 14. Gardez par le S. Esprit, qui habite en nons, Pexcellent depost qui vons a été consié.

S.Paul repete encore à Timothée qu'il ait soin de garder cet excellent & sublime depost qui lui a été consié, qui n'est autre que la foi. Mais asin qu'il ne croie pas que cette garde se doive faire par effort de tête ou de sorce naturelle, il lui dit Gardez par le S. Esprit qui babite en nous. C'est le S. Esprit qui doit être le gardien en nous de ce depôt; & il le gardera infailliblement si nous nous abandonnons à sa conduite.

#### CHAPITRE II.

§.4. C Elui qui est enrôlé au service de Dieu, ne s'embarasse point dans les affaires seculieres asin de plaire à celui sous qui il est enrôlé. Ien ne nous detourne plus du service de Dieu que les embaras des affaires exterienres qui ne sont pas de nôtre état. Les personnes interieures doivent sur tout éviter une occupation excessive; parce que c'est la ruine de l'interieur: mais ils doivent s'apliquer simplement à plaire à Dien, qui est leur capitaine, sous lequel ils doivent combattre, tâchant seulement de faire sa volonté.

\$\tau\$. 10. C'est pourquoi j'endure tout pour l'amour des élus, asin que par Jesus Christ ils parviennent aussi au salut & à lagloire du ciel.

Les Apôtres de Jesus Christ ont outre le pouvoir & la facilité de prêcher l'Evangile & de convertir les ames & les gagner à Jesus Christ, un privilege, qui est de souffrir pour les autres. Nous sousfrons pour nous tant que nous sommes en nous-mêmes & que nous nous possedons nousmêmes: mais une ame qui est entierement tirée d'elle-même & passée en Dieu, sousfre pour les autres. Dieu apliquera une ame plusieurs années à soussirir ou pour des pecheurs, ou pour des imparfaits qu'il veut apeller à une grace plus éminente.

V. 11. C'est une verité certaine, que si nous monrons avec lui, nous vivrons aussi avec lui.

 Si nous souffrons avec lui, nous regnerons aussi avec lui: Si nous le renonçons, il nous renonsera aussi.

Tout le monde veut vivre avec Jesus Christ, & personne ne veut mourir avec lui: cependant nul ne vivra avec lui que celui qui sera mort avec lui. Il ne se faut point flatter en cela: point de

vie sans la mort. Mourons donc entierement à nous-mêmes & à ce qu'il y a en nous d'Adam, à toute volonté & inclination, quelle qu'elle soit; & nous vivrons infailliblement avec lui: mais où il n'y aura point de mort, il ne peut point y avoir de vie. La mesure des soussfrances scra aussi la mesure de la gloire. Plus nous sous forfirirons avec Jesus Christ, plus nous aurons de part à sa conronne & à sa gloire: mais si nous le renonçons, c'est-à-dire, si nous ne voulons pas soussfrir comme lui, mener une vie abjecte & méprisée comme la sienne, une vie pauvre; si nous ne le recosinoissons pas pour nôtre Roi, & que nous ne nous abandonnions pas à sa conduite, il nous renoncera aussi.

# CHAPITRE III.

Y. 1, 2. S Achez qu'aux derniers tems il y aura des bommes amateurs d'eux-mêmes, avares, fiers, superbes &c.

5. Qui paroîtront sous l'image d'une pieté feinte, mais qui renouçeront en effet A LA VERTU

DE LA PIETE'.

Ous sommes dans ce tems, où bien des personnes couvrent d'ane pieté affectée un monstre horrible de passions dereglées. La pieté sert à l'avarice, à l'amour de l'honneur, à l'ambition, à la volupté; & celle qui est la reine de tout le monde, & qui est donnée pour faire les horimes Rois, sert malgré-elle & est rendue captive; & elle est obligée de servir à l'impieté. Ce sont pourtant ces personnes qui sont aplaudies, qui semblent regner & être les mastres des

### II. EPIT. A TIMOTHE'E.

700

hommes: tout est en leur pouvoir: ils en sont jusqu'à decrier & à calomnier impunément les vrais serviteurs de Dieu, les tenant dans l'abjection, & les persecutant en secret comme les plus mechans des hommes.

ý. 12. Tous ceux qui vondront viore avec pieté en Jesus Christ, seront persecutez.

Mais si la prosperité de ces personnes, & la persecution qu'ils sont soussirir aux saints, est la marque de leur corruption secrette: au contraire, la persecution que soussirent les autres est une marque qu'ils sont à Jesus Christ. Car si-tôt que l'on est veritablement a Jesus Christ, il n'y a plus autre chose que croix & persecutions de la part de tous les hommes: tous s'únissent ensemble pour cela; & ce qui est surprenant, c'est que des personnes même d'une pieté veritable se laissent entrainer dans le torrent pour persecuter les Saints, ajostant soi à la calomnie: ceux-là le sont croiant bien faire, & les autres le sont par haine, envie, jalousse.

# CHAPITRE IV.

t. 6. C Ar pour moi, je suis sur le point de sacrifièr monsang à Dieu, & le tems de ma mort s'aproche.

7. J'ai soutenu le glorieux combat, j'ai achevé ma course, j'ai gardé la foi.

8. Pour ce qui reste, la couronne de gloire m'est reservée; & le Seigneur, qui est le juste juge, me la rendra en son grand jour.

Dieu

leu donne à ses grands Serviteurs des pressentimens de leur mort & de leurs soufces, afin de leur en faire faire quantité de isses, & qu'ils meurent autant de sois qu'ils frent volontairement à la mort. Dieu porame à s'immoler mille & mille sois; & ant qu'une vie à lui immoler, elle la lui imme autant de sois par sa volonté que la pen-lui en est donnée.

Dieu ne laisse pas toujours les ames dans l'obité de ce qu'elles sont; il le leur fait quelfois connoître: & quoi qu'elles soient dans extrême indisserence pour la recompense, e laisse pas de leur être montré quelquesois la recompense les attend.

FIN de la II. Epitre de S. Paul d TIMQTHE'E.

# EPITRE DE S. PAUL

# A TITE.

Avec des Explications & Reflexions qui regardent la vie interseure.

# CHAPITRE I.

il n'y a rien de pur.

L est certain qu'il y a mille choses dont les pecheurs abusent, & qui servent de matiere à leur dereglement, qui étant prises par une ame simple & innocente, participent à son innocence; qui loin d'en être salie, purise encore [davantage ces mêmes choses.] Bien des choses très-innocentes d'elles-mêmes sont corrompues par la malice de celui qui s'en sert.

FIN de l'Epitre de S. Paul à TITE.

# EPITRE DE S.PAUL AUX HEBREUX.

Avec des Explications & Reslexions qui regardent la vie interieure.

### CHAPITRE I.

f. 1. D leu aiant parlé autrefois à nos peres en diverses occasions & en diverses manieres par les Prophetes, nous a parlé en ces derniers tems par son Fils.

2. Qu'il a établi heritier de toutes choses, & par

lequel il a fait les siecles:

3. Qui étant la splendeur de sa gloire, l'impression de sa substance, & celui qui soutient tout par la parole de sa puissance; après nous avoir purisés par lui-même de nos pechez, est assis au plus baut des cieux à la droite de sa Majesté.

Paul tâche ici de faire connoître Jesus Christ, & comment tout ce qui a été dit & parlé dans l'ancienne loi par les Prophetes, & les Patriarches, n'étoit que la figure de la Parole qu'il a parlée dans les derniers tems. Cette parole est son Verbe: il l'a parlée en Jesus Christ: & l'aiant parlée comme il la parle de toute éternité, il a uni cette Parole à la nature humaine d'une union d'hypostase: & cette Parole éternelle, qui a toujours été parlée, & qui est necessairement parlée dans le sein O 4

## Epit. Aux Hebreux.

de son Pore, a été parlée sur la terre dans ces derniers tems. O Parole [du Pere]! toute autre parole quelque divine & relevée qu'elle soit, n'est qu'une figure ou une expression de vôtre Pa-

role!

704

lesus Christ venant sur la terre a absorbé en lui tout ce qu'il figuroit, & a fait sortir de lui une expression de lui-même qui doit durer dans le monde jusqu'à la fin des fiecles: c'est pourquoi il est beritier de tout, renfermant en lui tous les biens qui l'ont precedé & tous ceux qui le doivent suivre. Les fiecles ont étéfaits par lui; c'està-dire, que non seulement le monde a été créé par lui: mais de plus, tous les fiecles sont faits par lui, c'est-à-dire, qu'il a épuisé [& compris] en lui toutes les figures qui l'ont precedé & tout ce qui le devoit suivre : en sorte que tout ce qui a été dit avant Jesus Christ (comme il assure que toutes les Ecritures ont parlé de lui quoi que l'on ne le decouvre pas) en sorte, dis-je, que tout ce qui a été figuré & dit, n'est dit & figuré que par Jesus Christ. Tout ce qui sera jamais fait de bien dans les siecles, tout ce qui sera écrit, ne sera qu'une expression du même Jesus Christ.

Ce Fils est la splendeur de la gloire [du Pere;] c'est pourquoi il ne peut y avoir de lumiere qui ne vienne de la sienne: aussi S. Jean a-t-il bien dit, qu'il éclaire tout homme venant au monde: il est le caractere de sa substance: c'est pourquoi tous les hommes doivent porter son image: & comme il est la Parole essentielle, il soutient tout de sa parole. Il nous purisse par lui-même de nos pechez. O que toutes les autres purissications sont des souillures au prix de celles qui sont par lui-même! Qu'il soit donc seul glorissé & seul glorieux.

ieux, puisque la gloire de toutes nos œuvres lui st dûe.

. 4. Etant aussi élevé an dessus des Anges, que le nom qu'il a reçu est plus excellent que le leur. Car qui est l'Ange à qui Dieu ait jamais dit : Vous êtes mon Fils; je vous ai aujourd'hui engendré? & ailleurs: Fe serai son Pere, & il sera mon

Fils.

S. Paul fait voir ici l'élevation de Jesus Christ dessus de tous les Anges, & l'honneur que la iture humaine a recu en lui; car s'unissant à le hypostatiquement, il l'a fait passer d'un vol ger & hardi au dessus de toute la nature Ange-

jue.

Car c'est au Verbe fait chair que le Pere a dit: ous êtes mon Fils bien aimé; je vous ai engendré auurd'bui; (parlant de la generation éternelle du erbe, qui étant aussi ancienne que Dieu, est ourtant aujourd'hui, puisqu'il l'engendre conauellement:) Puis parlant ensuite de cette nare humaine en Jesus Christ; Je serai, (dit-il) n Pere, & il sera mon Fils: parce que par l'uon hypostatique la nature humaine a raport-à filiation divine: de sorte que parlant de lui omme Verbe, l'Ecriture dit, Mon Fils que ai engendré aujourd'hui; & parlant de la natuhumaine & de son union hypostatique avec le erbe, il est dit, Je serai son Pere, & il sera on Fils.

Or c'est à cette derniere filiation que tous les hrêtiens participent en Jesus Christ, ne pouint point participer à la premiere; avec cette fference [cependant] que Jesus Christ est le ils naturel & seul legitime, & que les Chrêens sont des fils adoptez : ils ne sont adoptez Or

706 EPIT. AUX HEBREUX.

qu'en Jesus Christ, & par Jesus Christ, en faveur de cette seconde filiation, Jesus Christ aiant merité par sa filiation divine de faire de tous les hommes des enfans adoptez.

\$\forall 6. Et lors qu'il introduit de nouveau son premier-né dans le monde il dit: Que tous les Anges de Dieul'adorent.

7. Pour les Anges, il est dit d'eux: Celui qui fait porter ses ordres par les esprits, & qui rend la flamme de seu ses ministres.

8. Mais il est dit de son Fils: Vôtre trône, ô Dien, durera éternellement; le sceptre de vôtre empire

est un sceptre d'équité.

 Vous avez aimé la justice & vous avez hai l'injustice: c'est pourquoi, ô Dieu, vôtre Dieu vous a sacré d'une buile de joie par dessus ceux qui participeront à vôtre gloire.

Jesus Christ est reconnu & adoré comme Dieu de tous les Anges, qui flechissent le genou à son nom. Les Anges ne sont que ses ambassadeurs & ses ministres, qui servent à faire ses volontez; mais celui-là est le Fils bien aimé, qui peut même commander aux Anges, & les Anges sont trop heureux d'être soumis à son obéissance. Il est parlé ici de deux sortes de ministeres des Anges en saveur des hommes: les uns sont comme esprits pour éclairer l'entendement, & pour inspirer aux hommes le bien qu'ils doivent faire; d'autres comme flammes de seu, pour embraser les cœurs.

Toutes les graces qu'une ame reçoit avant que d'être arrivée à Jesus Christ, quelque élevées qu'elles paroissent, ce sont des graces mediates, qui se sont par le ministere des Anges, ou comme ardeurs & seux d'amour. Mais quelques graces que nous recevions par le ministere des Anges, quoi qu'elles paroissent des plus sublimes parce qu'elles sont le plus apercues; ce sont pourtant des graces très-bornées, & qui se recoivent dans la capacité de la creature : telles sont les visions, revelations, extases, choses extraordinaires.

Mais pour lesus Christ lors qu'il vient dans l'ame, qu'est il dit de lui? Vôtre trône, ô Dien , sera un trône éternel: c'est-à-dire, vous ne serez plus en cette ame par ambassadeur: mais vous v serez par vous-même: vous y établirez vôtre trône d'une maniere permanente & durable: vous regnerez vous-même en elle, & la conduirez selon vôtre volonté: ce ne sera plus elle qui regnera par le moien de vos graces: mais ce sera vous qui regnerez en elle par vôtre puissance; & le sceptre de vôtre empire, avec lequel vous la gouvernerez, sera la justice & l'équité. Vous avez aimé, O Jesus Dieu & homme, la justice, & vous avez bai l'injustice; puisque pour rendre à vôtre Pere la justice qui lui étoit due vous vous étes fait homme, afin d'arracher au Demon l'injuste usurpation qu'il avoit faite sur l'homme de ce qui étoit à Dieu : il avoit partagé l'empire de Dieu sur l'homme par le peché de desobéissance qu'il lui avoit inspiré; & Jesus Christ, aiant bai l'injustia arraché au Demon cette injuste usurpation, s'étant livré à la mort pour cela, & paramour de la justice il a rendu à son Pere ce domaine usurpé par le Demon sur les hommes. C'est pourquoi il a été sacré de l'onction de la Divinité, qui l'a comblé de joie: il a été sacré comme Roi, afin de regner éternellement : il est sacré comme Prêtre éternel de Dieu: & cette onaion l'a comblé & rempli d'une joie autant ineffa-

# 708 Epit. Aux Hebreux.

effable qu'infiniment relevée au dessus de la joie de tous les Anges & de tous les Saints, qui n'ont qu'une joie de participation que lui-même leur communique; car tous les bienheureux seront beatissez par Jesus Christ, comme ils seront justissez par Jesus Christ: Or la joie de tout le paradis est la joie participée du Verbe. Je m'ex-

plique.

Le Verbe renferme toute la joie de Dieu, puisque Dieu ne peut avoir de joie & de complaisance que celle qu'il prend dans son Fils, qui est sa vive image; ainsi qu'il le dit: (a) Vous étes mon Fils bien-aimé, en qui je me plais uniquement: toutes les complaisances & la joie du Pere sont donc dans le Fils: cela étant de la sorte, tous les Saints & tous les bienheureux ne peuvent point avoir une joie particuliere, non plus ou'ils ne peuvent point avoir une gloire particuliere; mais une participation de la gloire & de la joie de Dieu. La joie de Dieu & toutes ses complaisances étant en son Fils, la joie des Saints doit être aussi dans ce même Fils: c'est pourquoi toute leur joie sera une joie participée de la fienne.

Ceci s'entend encore, que par l'union hypoflatique Jesus Christ a été sacré par l'onction de la Divinité, qui comme une huile sacrée, s'est repandue sur l'humanité de Jesus Christ, & en a fait un homme-Dieu.

ý. 10. Et ailleurs: Seigneur, vous avéz créé la terre dès le commencement du monde, & les cieux sont l'ouvrage de vos mains.

11. Ils periront, & vous demeurerez : ils vieilliront tous comme un vêtement : 12. Vous les changerez comme un manteau, & ils seronc changez: mais pour vous, vous serez toujours le même, & vos années ne finiront point.

Quoi que la creation soit attribuée au Pere, comme aiant la toute puissance; il est cependant certain que le Pere n'a créé le monde que par son Verbe, qui est sa sagesse. C'est donc par lui que le mondea été créé: tout ce qui a été fait, a été fait par cette sagesse. Quoi que tout ait été sait par une seule & indivisible essence, neanmoins les differentes operations de la creation sont attribuées aux Personnes divines. Le pouvoir en est attribué au Pere, qui par sa seule puissance a tiré les creatures du neant: toute l'œconomie de la creation est attribuée au Fils comme sagesse: & la volonté de créer est attribuée au S. Esprit comme amour & bonté souveraine & infinie.

Mais toutes ces choses [créées] vieillissent & changent, parce que Dieu en les créant ne leur a pas fait part de son immortalité, (si ce n'est en quelques-unes,) & de son incorruptibilité. Or les cieux changerout: par les cieux il n'est pas seulement parlé des cieux qui nous servent de couverture; mais de l'ame & de ses operations. Jefus Christ lors qu'il vient dans l'ame, semble lui ôter les fonctions de ses puissances & les lier. les rendant peu à peu comme inutiles; mais ce n'est qu'afin de les changer & les renouveller, arrachant ce qui est de l'ancienne creature & du vieil homme, pour revêtir l'ame du nouveau, & lui donner une forme toute contraire & oposée à celle qu'elle avoit. Mais pour Jesus Christ, comme il n'avoit rien contracté du vieil-homme, il n'a point été sujet à ces changemens, & sa constitution a toujours été dans une immobilité parfaite. [Au reste] à quelque grace que l'homme puisse être élevé par le ministere des Anges; qui sont les ambassadeurs des graces; ces graces ne peuvent être faites que par Jesus Christ lui-même.

§. 13. Anssi qui est l'Ange auquel le Seigneur ait
jamais dit: Asservous à ma droite, jusqu'àce
que j'aie reduit vos ennemis à vous servir de marchepied?

Quoi que tout ce qui se dit ici par S. Paul ne soit qu'à dessein de faire connoître la grandeur de Jesus Christ, & combien elle est élevée au dessus de celle des Anges; cependant commeil n'y a rien dans l'Ecriture qui n'ait plusieurs sens, il est certain que l'on peut attribuer à l'operation de Jesus Christ dans les ames ce qui est dit de sa

personne.

Il n'y a point d'operation dans l'ame faite par le ministere des Anges qui exige ce depouillement total. L'homme vit plein de proprieté & d'imperfections (qui deplaisent beaucoup à Dieu.) quoi qu'il soit enrichi de graces & de faveurs extraordinaires, comme il fevoit par le besoin que ces ames ont du Purgatoire. Mais lors que la manifestation de Jesus Christ doit venir, qui est l'incarnation mystique, que dit Dieu? Il dit à son Fils: Demeurez assis à ma droite, dans mon repos, dans cette ame, & n'y paroissez point encore: ne vous produisez pas en elle, jujqu'à ce que j'aie reduit tous vos ennemis comme à votre marchepied; en sorte que rien ne resiste plus à vôtre empire, & que tout y soit ioumis: alors vous agirez en Souverain; mais ie ne veux point que vous vous produisiez dans cette

cette ame, que la proprieté, qui est vôtre ennemi capital, & toute sa suite, ne soit entierement détruite. Car vous ne venez point en elle pour combattre ses ennemis; mais pour y regner; ainsi qu'il est écrit: (a) Voici ton Roi pacifique qui vient à toi monté sur le poulain d'une anesse. Il ne vient donc pas pour faire la guerre en cette ame: mais comme un Dieu de paix, à qui la nature & la proprieté est assujettie : c'est pourquoi il est [representé comme] monté dessus. & que ses Apôtres la lui amenerent liée: pour faire voir qu'il ne vient dans cette ame que lors que tous ses ennemis sont assujettis : aussi est-il écrit: (b) J'envoierai mon Ange devant vôtre face pour preparer le chemin. Or comme Jesus Christ nevient en l'ame que comme Roi pacifique, il n'y vient qu'après que les ennemis sont domtez: c'est pourquoi il faut tant souffrir de mal avant son avenement; & c'est pour reduire ses ennemis sous ses pieds qu'il faut passer les états étranges par où l'on doit passer avant sa venue. Mais pour toutes les autres graces, elles n'exigent point l'entiere destruction de tous les ennemis: & comme il y a des ames qui resistent beaucoup. c'est ce qui fait que Jesus Christ ne vient jamais en elles, & qu'elles souffrent toute leur vie. parce que les ennemis ne font jamais domtez.

Le sens literal est, que Jesus Christ ne viendra point dans son second avenement, que tous ceux qui s'oposent à son empire souverain dans le monde & sur le cœur des hommes, ne lui

soient parfaitement assujettis.

CHA-

### CHAPITRE II.

y. I. Nous devons donc nous attacher avec d'autant plus de soin aux choses que nous avons entendues, asin que nous ne nous écoulions pas.

2. Car si la loi qui a été annoncée par les Anges, est demeurée serme; & si tous les violemens & tontes les desobésssances ont reçu la juste punition qui

leur étoit deûe;

3. Comment pourrons - nous l'éviter si nous negligeons un tel salut, qui aiant été premierement enjeigné par le Scigneur même, a été confirmé parmi nous par ceux qui l'ont entendu?

A Près que S. Paul a proposé la fin de l'inte-🔼 rieur, qui est la production de Jesus Christ dans l'ame, (& c'est pour cela qu'il faut tant palser d'états, qui ne servent qu'à purifier & à preparer;) il nous donne les moiens d'y arriver: car il ne faut jamais pretendre arriver à une fin sans passer par les moiens; & lors que l'on parle de la fin & des états si relevez, ce n'est pas afin que l'on se precipite dans des choses qui n'apartiennent pas à l'état present de l'ame, (puis qu'elle ne les pourroit avoir de cette sorte sinon en idée seulement, & non en realité;) mais c'est afin que l'on se laisse conduire par des routes & des sentiers si difficiles & si inconnus, dans l'esperance d'arriver à un si grand bien, comme les Israëlites suporterent les fatigues de quarante années de desert sur la seule esperance de la terre promise. Dieu ne leur parle d'abord que de la fin, & non de la voie, afin de leur en donner le desir: & ensuite il les conduit dans la voie. S.

Paul en use de même: il fait voir que pour parvenir à un si grand bien, il faut être sidele à suivre les ordonnances & les commandemens qui precedent un tel état; parce qu'il faut une fidelité inviolable dans ce dernier état: & pour cela, il fait une comparaison de l'un à l'autre: Si. dit il , les fantes qui se font contre cette premiere loi, contre ces premiers états & contre la volonté de Dieu dans ces états, qui sont pourtant donnez & operez par le ministere des Anges, sont panies si rigoureusement; (car l'ame sent alors qu'elle est punie d'une maniere très-rude des moindres fautes qu'elle fait;) combien plus serons-nous punis après avoir recu un tel falut, une telle faveur, (qui est l'union essentielle) fi nons la negligeous? C'est pourquoi il faut une fidelité inviolable, non seulement dans la voie, mais encore plus dans la fin.

§. 4. Anquel [salut] Dieu même a rendu témoignage par les miracles, par les prodiges, par les differens effets de sa puissance, par la distribution des graces du S. Esprit, qu'il a partagées comme il lui a plû.

L'avenement de Jesus Christ dans l'ame est suivi de la plenitude de son Esprit accompagné de quantité de choses qui le sont assez decouvrir, du moins dans quelques ames. Il y a des ames qui sont destinées à mener une vie anéantie; & celles-là portent jusqu'à la fin Jesus caché & anéanti: mais pour les autres, Jesus Christ se decouvre à eux & les maniseste aux autres en quantité de manieres, soit par des miraeles exterieurs ou interieurs, selon qu'il est necessaire pour sa gloire & pour le bien de l'ame, & selon le dessein de sa manisestation: car Dieu prend Ep. de S. Paul.

714

souvent plaisir à manisester l'ame au dehors après qu'il s'est maniseste à l'ame: d'autre sois it se contente de se manisester à l'ame; & de la cacher elle-même aux yeux des autres; étant un secret reservé à lui seul.

y. 6. Or quelqu'un a dit dans l'Ecriture: (a) Qu'estce que l'homme, pour vous en souvenir? (5 qu'estce que la Fils de l'homme, pour être favorisé de vos regards?

7. Vous l'avez rendu un peu inferieur aux Auges; vous l'avez couronné de gloire & d'honneur; & vous l'avez établi sur les ouvrages de vos mains.

Quoi que ceci s'entende de Jesus Christ, il est certain qu'en Jesus Christ & par Jesus Christ tous les hommes participent à ses avantages. Y a t-il. O homme, rien de plus grand, de plus noble, de plus élevé que toi? Cependant tu te rabaisses si fort par l'excès de ta misere, que cela est surprenant. Tu t'es fait esclave de toutes les creatures, t'y assujettissant par le peché, toi, qui es créé pour les dominer toutes, & pour n'étre affujetti qu'à Dieu; toi, que Dieu a bonoré d'un regard si favorable, que de t'avoir visité par ses regards! Ceregard est son Verbe; puisqu'il est le terme de sa connoissance & l'objet de ses complaisances. David comprenant le mystere de l'incarnation, en parle comme d'un regard sur l'homme; parce que le regard de Dieu fait une aplication de tout Dieu: Dieu en se regardant, produit son Verbe, qui est le terme de son regard: & en regardant l'homme, il opere le mystere de l'incarnation.

Ce regard de tout Dieu le Pere fut apliqué à la nature humaine, & opera l'Incarnation du

<sup>(</sup>a) Pf. 8. \*. 5.

Verbe; parce que comme ce regard est le Verbe, il faut que le Verbe soit dans tout ce qui est regardé: puisqu'il est lui même ce regard, & que l'on ne peut regarder que par lui. Ce fut cette lumiere qui fut donnée à la divine Marie au moment de l'Incarnation, qui lui fit dire à Ste. Elifabet -, que (a) Dien avoit regarde la bassesse de sa serviente: & ce regard de Dieu sur Marie sut l'Incarnation du Verbe dans le sein de Marie. Or comme nous avons vu dans toute l'histoire de David que [ce Prophete] ne parle pas seulement selon la revelation de Jesus Christ en luimême, mais qu'il parle aussi selon la revelation des operations de Jesus Christ dans les ames. & de l'état interieur; aussi il parle sei de l'incarnation mystique, qui se fait, lors que l'ame étant parfaitement anéantie, Dieu regarde sa bassesse & fon neant; & ce regard produit l'incarnation mvstieue.

Tous ces trois regards de Dieu, sur la nature humaine, sur Marie, & sur l'aine anéantie, faisoient l'étonnement du Propheté lors qu'il dissoit ces paroles raportées par S. Paul, & devroient faire le nôtre si nous avions un peu de connoissance de la verité.

Mais pourquoi S. Paul raporte-t-il ce passage admirable dans cet endroit de cette Epître? C'est premierement, que comme il écrivoit aux Hebreux; sesquels il faloit persuader de la verité de Jesus Christ, il leur fait voir, que ces promesses si grandes sont venuës à l'esset. C'est aussi pour en convaincre les Gentils: mais c'étoit encore plus, pour faire connoître à tous les Chrétiens ce triple regard, & que comme Jesus Christ avoit accompli le premier & le second en s'in-

carnant, il accompliroit infailliblement le troi-

siéme si nous nous laissions regarder.

Ce regard opere deux choses, qui paroissent, ce semble, entierement contraires, & qui cependant s'accordent très-bien: la premiere. c'est qu'il attire l'ame à lui, la detachant par ce moien de toutes choses, & l'élevant au dessus de toutes choses: c'est pourquoi il est parlé dans le verset qui suit de l'élevation de l'homme au dessas de tout, & de l'honneur que Dieu lui afait. Le second effet que produit ce regard est. d'anéantir: & qu'après avoir mis l'ame au dessus de tout, il la mette au dessous de tout. C'est comme le Soleil, qui en regardant la mer attire à soi la vapeur; puis, après l'avoir attirée en haut, il la fait tomber avec impetuosité plus bas qu'elle n'étoit; mais ce n'est que pour l'attirer de nouveau, & l'attirer avec d'autant plus de force qu'elle a été subtilisée & purifiée en tombant en pluie.

Dieu en use tout de même dans ce triple regard: Premierement, en regardant la nature humaine il l'a attirée par ce regard jusqu'à la sublime hauteur de l'union hypostatique: mais il semble que cette élevation de la nature humaine en Jesus Christ n'ait été que pour l'abaisser au dessous de tous les hommes, selon que le même Prophete-roi l'a decrit, (a) Je suis un ver, Es non un bomme, mais l'oprobre des bommes. Il a donc, ce semble, été abaissé au dessous de tous les hommes, après avoir été élevé jusqu'à être Dieu: mais cette bassesse aiant été dans son excès, ce même regard l'éleve par la resurrection & l'ascension, plus haut qu'il n'étoit la premiere fois, lui assujettissant toutes choses, & se

mettant à sa droite. Marie a été regardée: & ce

regard l'éleve à la qualité de mere de Dieu: cependant il l'a abaissée si fort en même tems, qu'il l'aneantit plus qu'aucune creature, & ne lui laisse des yeux que pour voir sa bassesse : mais ce n'est que pour l'élever au dessus des Anges & de tous les Saints. Il regarde auffi l'ame, l'attire à lui avec tant de douceur & de force, qu'il semble l'élever au dessus de toutes choses: mais ce n'est, comme j'ai dit, que pour l'abaisser au dessous de tout par l'anéantissement : d'où il l'attire de nouveau à son union essentielle:

Ce grand mystere, si peu connu, si fort combattu, est pourtant tout ce qu'il y a de plus grand & de plus solide dans la Religion Chrétienne; & jepuis dire que la Religion Chrêtienne n'est rien sans cela; puisque c'en est le prin-

cipe & la fin.

y. 8. Vous lui avez assujetti & mis toutes choses sous ses pieds. Or en disant qu'il sui a assujetti tou-- tes choses, il n'a rien laissé qui ne lui soit assujetti: Es cependant nous ne voions pas encore que tout lui · foit affajetti.

9. Mais nous voions que Jesus Christ, qui a été renda pour un peu de tems inferieur aux Anges, a été couronné de gloire & d'honneur à cause de la mort qu'il a soufferte, Dieu par sa bonté asant

vonlu qu'il mourût pour tous.

S. Paul après avoir fait voir comment tout doit être assait à Jesus Christ, nous fait remarquer en même tems que tous ne lui étoient pas encore afsujettis; parce qu'il ne prend pas cet assujettissement pour une élevation de Jesus Christ au dessus de tous les hommes; mais pour une capture du cœur & de l'esprit de tous les hommes: & ce-

la est si vrai, qu'il sair une très grande disserence de l'un ét de l'autre, assurant; que pour l'ét-levation il l'a tout entiere, étant conformé de gloire les d'homeur par la mort qu'il à sous de Livre, qui voulant le salut de tous les hommes, a livré son Fils à la mort pour tous les hommes; a livré son lecependant sous pelutest pas encor esserte; comme cela sera bien-tôt, lors qu'à mesure que tous les esprits s'assure tous les esprits s'assure tous les esprits s'assure assure resure r'assure que tous les esprits s'assure assure resure r'assure est put d'on amour.

Or il doit venir un tems où l'un & l'autre hi seront également assignettis. Si cola n'étoit pas, tout ne lui seroit pas parsaitement assignettis. O Petit Roi & grand Dieu! bien-tôt, bien-tôt le tems viendra que par le moien de vôtre aimable enfance yous étendrez vôtre empire sur aous les cœurs & sur tous les esprits: mais ce doit être vôtre berceau, ô divin Enfant, qui doit operer ces grands biens. Il faut que le saut finisse par la croix.

V. 10. Car il étoit bien raisonnable que Diem, par lequel & pour lequel sont soutes choses, noulant conduire à la gloire plusieurs enfans, conformulat par les souffrances celui qui devait être le abes & le prince de leur salut.

S'il a falu que l'auteur de nôtre falut ait été l'onfommé par les fouffrances; pour operepnôtre falut dans ces mêmes souffrances; pouvous nous croire ou esperer d'être sauvez autrementaque par les souffrances? Les choses ne peuvent point degenerer de leur principe; & 3'il a falu que Jesus Christ souffrit, & que par là il entrat dans sa gloire; s'il a falu que pour conduire ses ensaus à

la même ghire qu'il s'étoit acquise, il ait été consommé dans la souffrance; il faut que pour avoir part à cette gloire, qu'il nous a acquise par les louffrances, nous soussions aussi. C'est une consequence infaillible: & ce passage de S. Paul est d'une extrême beauté: Il étoit, dit-il, de la biense pre c'étoit une chose digne de celui qui a tout fait par lui & pour lui, que voulant élever plusieurs enfans à la gloire de perfection, il consommat par les souffrancès l'auteur de leur salut. Il n'y a pas un mot qui ne porte coup. S. Pant fait voir, qu'il n'y a rien de digne de Dien que la souffrance, non plus qu'il n'y a que la fouffrance qui puisse meriter la gloire; & que selon cette dignité, il faloit que celui par lequel le Pere apelloit plusteurs ensais à l'honneur de sa filiation, fuft confomme par les fouffrances, & qu'il cust en kui-même la conformation des souffrances, cest-a-dire, la plenisude de route l'ousfrance : & cette plenitude de toute sousfrance sit sa conformation, tant la conformation de sa vie, que la confommation de tous ses merites, par lesquels's'étant acquis à lui-même la gloire, il la merita aussi pour ses enfans: en sorte que comme tout a été operé dans le chef & par le chef par les sonffrances & dans les souffrances, il ne s'operera rien dans les membres que par les memes souffrances. De là on peut voir le merite & la dignité des souffrances.

13. Et ailleurs: Je mettrai ma confiance en lui. Et

V. 11. Aussi celui qui santifie & ceux qui sont santifiez, viennent tous d'un même principe: c'est pourquor il me rougit point de les apeller ses freres; 12. En assant: J'annonceras votre nom à mes freres; je vous louerai au misseu de l'Eglise:

en un autre endroit: Me voici avec les enfans que Dieu m'a donnez.

14. Ces enfans donc aiant été formez de chair & de fang, il en a été aussi sormé, asin de détruire par sa mort celui qui tenoit l'empire de la mort, qui est le Demon.

Tout ce grand discours que j'ai raporté ici de S. Paul, ne tend qu'à faire voir, que si lesus Christ, qui nons a tous santifiez par les souffrances pour nous rendre ses freres & ses coheritiers dans la gloire, aussi bien que ses enfans & ses heritiers dans le tems, a bien voulu pour s'abaisser à cette fraternité & pour nous honorer de cette filiation, s'aneantir au point de prendre notre figure; nous ne devons faire nulle difficulté, afin de participer au bonheur qu'il nous a merité, de nous laisser marquer de ses caracteres, qui ne sont autres que l'ignominie & la sonffrance. Il ne pourra connoître ses enfans qu'à cette marque; c'est le than (a) dont parle l'Ecriture: & la chair qu'il a prise le faisant souvenir qu'il est nôtre frere, & qu'il a bien voulu se revêtir de nôtre chair pour se rendre conforme à nous : nous devons auffi nous revêtir des souffrances pour nous rendre conformes à lui. De sorte que les souffrances seront toujours le témoignage de nôtre condamnation ou de nôtre salut. Selon l'usage que nous en aurons fait; comme elles sont en Jesus Christ, imprimées en sa chair, la marque de nôtre rachat.

Car il faut savoir, que toutes les souffrances, tant celles qui ont été souffertes avant la mort de Jesus Christ qu'après elle, ont toutes été santissées & rendues meritoires en Jesus Christ par

un

un merite antecedent; de sorte que les souffrances de lesus Christ ont été la consommation des sonffrances de tous les Patriarches & Prophetes. comme elles ont été la fource de celles des Martyrs. Et comme il est vrai qu'il n'y a jamais eu aucune justification, soit dans l'ancienne loi, soit dans la nouvelle, qu'en Jesus Christ & par Jesus Christ; aufsi il n'y a eu aucune souffrance de valeur | qu'en Jesus Christ, & par Jesus Christ: & comme Jesus Christ dans son facrifice a fantifié tous les sacrifices de l'ancienne loi, ceux-ci n'aiant point de merite particulier qu'à cause de ce qu'ils figuroient; aussi a-t-il divinisé toutes les souffrances en vue de ce qu'il devoit fouffrir. Or commè les souffrances de lesus Christ ont été la consommation, la perfection, & le merite de toutes nos souffrances. auffi nos fouffrances sont le couronnement & 12 conformation de toutes les souffrances de lesus Christ, selon l'extension qu'elles doivent avoir, & non selon le merite, ainsi que mon Apotre le dit ailleurs: (a) J'acheve, dit-il, ce qui manque à la passion de Jesus Christ.

Or fi. Jesus Christ ne rougit point de nous apeller ses freres, nous ne devons point rougir de souf-frir pour lui & comme lui, puisque nôtre salut

a été operé par les souffrances.

Jesus Christ a aussi détrait par la mort gelui qui tenoit l'empire de la mort. Or le Demon, tenoit l'empire de la mort: c'est ce qui rendoit la mort si redoutable: mais Jesus Christ a détruit cet empire, & il tient à present l'empire de la mort: c'est ce qui nous la doit rendre douce.

Mais ce n'est pas seulement de cette mort dont

il est parlé ici : c'est de la mort du peché a par lequel le Demon exercoit son empire s'assuiettissant tous les hommes. Jesus Christ est venu détraire cet empire : & en nous affranchissant du peché il nous établit dans la grace; de sorte qu'une ame en qui la redemtion de lesus Christ a eu toute son étendue, peut être établie dès ce monde ioi dans l'empire de la grace. J'avoue que cela est rare, à cause de nôtre infidelité; mais il: suffit que cela puisse être & que cela soit . pour mous porter à laisser operer Jesus Christien, nous dans toute l'étendue de ses souffrances, afin de nous établir dans l'empire de la grace... Mais comme nôtre falut n'a pil être operé 4 ni l'empirede la mort être détruit, que par lui: le même me sera jamais détruit en nous, ni l'empire de sa grace établi , que par hi-même. 35

y. 15. Es delivrer de la crainte de la mort ceux que cette grainte retenoit toute leur vie dans la fervitude.

mon Dieu! que ces paroles renferment un grand sens! L'ame établie dans la parfaite charité, selon les paroles (a) de l'Apôtre, il est entierement exemte de toute crainte: donc celui qui craint encore la mort, & la mort même du peché, n'est pas établi dans la parsitio charité. Or cette parsaite charité n'à jamais pû être meritée ni operée que par Jesus Christ Jesus Christ donc operant cette parsaite charité dans l'ame, delivre de cette crainte cenx qui en sont detenus comme captifs toute leur vie.

Mais pour bien concevoir cepassage, il faut savoir, que tant que nous vivons en nous-mê-

nes, à quelque haut degré de sainteté que nous soions élevez, nous pouvons & devons même craindre la mort du peché; parce que celui qui est convoce an soi, peut bien être plein de charité selon sa portée; mais il n'est pas pour cela conformé en charité, étant toujours vivant & sublistant en soi-même : car celui qui tient le feu: pout être brulé, mais il n'est pas consommé par le feu. Or tant que nous vivons nous fommes tenus captifs par la crainte du peché. qui nous tient en servitude: mais lots que par la mort de nous-mêmes, meritée par-lesus Christ. nous fommes affranchis de la servitude. & spellez à la liberté des enfans de Dieu, nous ne viyons plus dans cette crainte qui nous tenoit captifs dans toutes nos œuvres; mais émant mis dans ane parfaite liberté, pous ne graignons plus la mores parce que Jesus Christ en nous faisant mourin à nous-mêmes, a détruit en nous l'empire de la mort. Es nous a établis dans l'empire de la grace a & dans la conformation de la chatikki Bracijskejmas Projili od dobiti storovi i ir

Que l'on public être consommé en charité en cette vie, cela est clair: car celui qui demeure dans la charité, est consommé en charité, quoi qu'il ne soit pas dans toute la consommation de la charité. La charité peut être dans un cœur sans que occœur demeure dans la charité, c'esta dire, soit établi dans la charité parfaite. Cependant, celui qui demeure en charité, demeure en Dieu; es comme Dieu est la consommation de la charité même, donc celui qui demeure en Dieu; es bebisommé en charité. Or celui qui est consommé en charité, est dans la vraie adoption des ensant, et par consequent dans la parsaite liberté qui bannit & la crainte & la cap-

# 724 EPIT. AUX HEBREUX.

tivité; la crainte étant un effet de la servitude & de l'assujettissement.

y. 16. Car il ne s'est point uni aux Anges; mais il s'est uni à ce sils d'Abrabam.

17. C'est pourquoi il a dû se rendre semblable ententes choses à ses freres pour être un Poutife compatissant & sidele à Dien, afin d'expier les pechez de son peuple.

18. Car aiant épronvé la tentation, il peut aider ceux qui la souffrent.

L'avantage de l'homme sur l'Ange est admirable, d'avoir été honoré de l'union hypostatique; & si les Anges pouvoient envier quelque chose à l'homme, ce seroit cela : mais cette union étoit absolument necessaire pour le salut des hommes: car il faloit que le mediateur qui Alfoit la reconciliation, fust homme, pour entrer dans les interêts des hommes : il faloit auffi qu'il fust Dieu, pour pouvoir apaiser un Dieu. C'est pourquoi ces deux mots de S. Paul sont admirables; il faloit qu'il fust compatissant & fidele à Dien; compatissant, pour apaiser la colere de son Pere & empêcher qu'il ne punît les hommes, parce qu'il connoît & épronve leurs foiblesles; il faloit auffi qu'il fust fidele à Dien, pour ne lui rien derober de sa gloire ni du droit de sa jutlice pour punir le crime. Mals cela étoit impossible à tout autre qu'à un homme-Dieu: car étant [ sculement ] Dieu , il ne pouvoit que punir; parce qu'il ne pouvoit pas qu'il n'entrât dans l'interet de la justice de son Pere; & que ne pouvant comme Dieu satisfaire à cette justice (puisqu'il ne pouvoit se rendre inferieur à son Pere,) il n'étoit qu'en état-de punir, & non pas de pardonner: Mais s'étant fait homme, il a pû

oussirir, se soumettre & être assujetti à son Pere, e faisant en aparence esclave pour retirer tous es hommes de l'esclavage & les mettre en liberé. S'il avoit été seulement homme, il auroit ité pecheur: & comment une victime impure suroit - elle pû expier l'impureté? Outre que homme n'aiant nulle proportion avec Dieu, il se pouvoit satisfaire en aucune maniere à la

grandeur de Dieu irritée.

C'est pourquoi Jesus Christ voulant expier nos vecbez, il s'est fait Pontife, afin de rendre à Dieu 'honneur du sacrifice, qui est le seul moien d'apaiser la colere d'un Dieu, tout autre n'aiant nulle convenance à la Majesté d'un Dieu. Mais comment auroit-il exercé la facrificature s'il 1'eust eu une victime qui eût pû égaler la magniicence du sacrifice, qui eust été digne d'être offerte à Dieu, & qui eust par droit absolu le ouvoir d'apaiser Dieu avec tant d'avantage que a justice de Dieu ne fust lesée en rien, & que Dieu fust forcé d'accorder par justice un pardon qu'il ne pouvoit accorder par misericorde comne juste? La misericorde fut en Jesus Christ qui le fit homme, & la justice demeura dans son enier dans le Pere: de sorte que le Pere sans faire nisericorde fut forcé de faire misericorde, comne celui que l'on paie avec usure est forcé par ustice de rompre la cedule. Jesus Christ a paié pour les hommes, & a paié avec tant d'excés, que la justice a eu plus qu'elle ne pouvoit exiger i la rigueur. Par cette redemtion & ce paiement i surabondant, Jesus Christ s'est mis en état non eulement de paier pour les hommes, mais d'obenir pour les hommes tout ce qui lui plaît; & outes les graces qui sont accordées aux hommes par Jesus Christ, sont des suites du merite surabonbondant de Jesus Christ; en sorte que le Pere ne lui donne tien; mais il lui paie ce qu'il a acquis de surcroit. Car il semble que Dieu le Pere soit redevenu le debiteur de Jesus Christ; pair ce que Jesus Christ l'aiant paie par exces, il archidu son Pere son debiteur, asin de pouvoir avoir pour les hommes tout ce qui sui plast. Mais quelque souverain & magnisique que suis le Pontise, il n'auroit pû operer toutes ces grandes choses, s'il h'eust eu une victime qui sui eust été sémblable: ce qui étant impossible de trouver, il s'est sait sui-même victime. Mais comme la victime n'auroit pû trouver un Prêtre digne de l'offrir, il a salu qu'il se soit fait tout ensemble & Prêtre & victime.

Il est donc Prêtre & Possife éternel : il est une victime immortelle, qui étant morte une fois, restetoujours vivante dans son immolation. Et c'est pour operer de si grandes merveilles que Jesus Christ institua le mystere de nos autels, qui étoit aussi essentiel à la gloire de son Pere & au salut des hommes, que la mort de la croix: car quoi que l'un ni l'autre ne parussent pas à la rigueur necessaires, à cause du merite infini de la moindre action de Jesus Christ; ils étoient cependant essentiels à la gloire de Dieu le Pere, à celle de Jesus Christ, & au salut des hommes.

Ce sont donc ces grandes choses qui sont le sondement de la Religion Chrétienne, que l'on ne peut trop admirer, & pour lesquelles nous devrions mourir de reconnoissance. Mais afin qu'il ne restat rien à la bonté de Jesus Christ, & que sa compassion pour les hommes sust aussi infinie que sa charité l'avoit été, il a stalu qu'il ait sous-tert & qu'il ait épronvé la tentamen, pour connoître plus la soiblesse de la creature, & n'avoir

point

727

nt d'indignation pour ses rechûtes de foiblesc'est pourquoi il a porté nos langueurs & trevêtu de nos infirmitez; & c'est pour cela aiant épronol la tentation sans peché, il peut reax qui la souffrent.

## CHAPITRE III.

5. J Esus comme Fils de Dien, commande dans sa propre maison: & c'est nous-mêmes qui sommes cette maison si nous conservous jusqu'à la sin une serme constance & la gloire le l'esperance qu'il nous a donnée.

Elon ces paroles de S. Paul il faut que lesus Christ pour être reconnu Fils de Dien, comvde absolument dans sa propre maison. Cette ifont est mons-mêmes: s'il n'y commande pas en nverain, s'il n'y est pas obéi en Monarque, us pouvons dire que nous ne le reconnoissons pour veritable Fils de Dieu. C'est le droit l'acquereur & de l'acheteur de pouvoir comnder en fouverain: plus nous sommes à Dieu, s il gouverne en nous, & plus il y est obéi: est pour cela qu'il nous fait demander dans le ter, que vôtre Roiaume avienne, & que vôtre mté soit saite: car si-tôt qu'il regnera en nous, volonté sera faite, & il y sera obéi en souve-1. Ceux qui veulent toujours faire leur voité sont bien éloignez de pouvoir entrer dans droits de Jesus Christ.

Vais comment le laisserons-nous commandans sa propre maison? c'est par l'abandon al de nous-mêmes, qui ne naist que de l'ene confiance que nous avons en lui : car l'on ne nandonne qu'à celui auquel on se consie entierement. Et pour montrer que ce regne ne se peut exercer que par nôtre confiance & nôtre abandon, S. Paul assure, que nous ne serons sa maison qu'autant que nôtre confiance durera. Celui qui se consie beaucoup en Dieu, se consie peu en soi, & ne songe gueres à se conduire lui-même: c'est pourquoi se laissant conduire à Dieu, il lui obéit entierement.

v. 7. Aussi le S. Esprilla dit : Si vous écoutez aujourd'bui la voix

8. N'endurcissez point vos cœur's comme au desert dans la contradiction au jour de la tentation.

Mon Dieu! que cette suite de l'Ecriture est admirable! Asin que nous soions la maison de Dieu, qu'il conduise & gouverne en souverain, [il faut se rendre à cette condition,] c'est, si mous entendons aujourd'bui sa voix. Ce mot aujourd'bui, veut dire le moment present: en sorte que dans tous les momens il faut être attentif à la voix de Dieu.

Celui qui n'écoute pas la voix de Dieu lors qu'il parle, endurcit son cœur. Tous les maux qui nous arrivent viennent de ne pas écouter la voix de Dieu, comme tous les biens viennent de l'entendre. Tous les principes de la vie Chrêtienne & spirituelle se reduisent à cela seulement d'écouter la voix de Dieu. Celui qui est fidele à écouter cette voix, l'entend infailliblement; & celui qui entend cette voix, & qui est docile à lui obéir, a l'avantage que son ame devient la maison de Dien, dans laquelle il commande en souverain: mais celui qui ne veut point écouter la voix de Dieu, endurcit peu à peu fon cœur, en sorte qu'il n'est plus susceptible de l'inspiration. Cette voix est si douce, si tranauille quille & si profonde, qu'il faut veiller continuellement fur fon cœur; & par une douce attention au dedans de soi l'on écoute, on entend, on goûte cette parole muette & éloquente tout ensemble.

Il y a deux tems où il est d'extrême consequence d'écouter cette parole: l'un, c'est dans le tems de la paix & tranquillité interieure: l'autre. c'est dans le tems des tentations & des contradictions.

Qui que vous soiez qui êtes tentez ou affligez, servez-vous de cet admirable remede, qui est, la douce attention à Dieu; & vous y trouverez une parfaite guerison: car ou il vous delivrera de vôtre peine, ou il vous fera comprendre qu'elle vous est autant utile qu'elle lui est glorieuse; & l'acceptation de cette même peine la changera en joie & en plaisir.

y.9. Où vos peres me tenterent, où ils voulurent éprouver ma puissance, & où ils virent les grandes choses que je fis.

10. C'est pourquoi je les suportai avec peine pendant quarante ans, & je leur dis, qu'ils avoient le cœur égaré; mais ils ne connurent point mes voies.

Ceux qui ne veulent pas s'abandonner à la conduite de Dieu sur eux, ni souffrir les tentations en écoutant sa voix ; ceux-là tentent Dien, & veulent éprouver son pouvoir. Ce sont des personnes qui veulent toujours une conduite assurée, & qui exigent des prodiges & des miracles pour faire la volonté de Dieu, loin de se rendre au moindre fignal.

Mais quoi que Dieu fasse de grandes choses en aparence en faveur de ces ames; cependant il ne les suporte qu'avec peine, voiant leur peu de foi: car join de s'abandonner aveuglement à la conduite de Dieu, ils veulent toujours suivre les regles d'une fausse prudence; on bien s'ils s'écartent de la voie de la prudence, il faut que Dien fasse des miracles pour les engager à suivre un chemin dans lequel ils ne veulent pas s'engager. parce, disent-ils, qu'ils ne le connoissent pas, nevoulant point s'en fier à leur Souverain Guide s'il ne fait des miracles : & c'est de cette sorte qu'ils tentent sa puissance; car se defiant de cette même puissance pour leur conduite, ils ne s'y abandonnent qu'à mesure qu'elle fait des prodiges en leur faveur. C'est la manière d'agir des Juifs dans le defert, qui ne vouloient marcher dans ce lieu fans routes connues qu'à mesure que Dieu faisoit des prodiges : aufsi Dieu dit qu'il les faporte avec peine & comme avec degout; car il suporte de cette sorte les personnes qui manquent de foi & de confiance : cependant ces personnes se croient les plus assurées. On a beau leur dire que leur veur s'égare en ces choses; ils ne le veulent point croire, & ne s'en veulent point laisser persuader; parce qu'ils ne connoissent point les voies de Dieu & la maniere d'honorer la puissance, qui n'est pas d'en demander des preuves; mais de s'y abandonner dans une foi aveogle & dans un delaissement total.

ŷ. 11. C'est pourquoi je leur ai juré dans ma colere, qu'ils n'entreront point dans le lieu de mon repos.

Ces personnes, qui ne vont que par les assurances et par les témoignages, n'entrent jamais dans le rapas de Diou. Ils gostient bien quelque repos en eux-mêmes; mais pour le repos de

Dieu, ils n'y entreront jamais: car on ne peut entrer dans le repos en Dieu que par la foi la plus nue & l'abandon le plus aveugle; & [ainsi] ces personnes qui veulent toujours voir & être assurées, n'y pourront jamais entrer; car ils ne sortiront jamais d'eux-mêmes.

\*Y.12. Prenez done garde, mes freres, qu'ancun d'entre vous ne se laisse corrompre le cœur par l'incredulité & ne se retire du Dieu vivant.

14. Car nous sommes entrez, dans la participation de Jesus Christ, pourvû toutesois que nous conservious inviolablement jusqu'à la fin l'être nouveau

que nons avons reçu de lui.

Tout ce dont il a été parlé n'arrive que par l'insredulité, & le cœur ne se corrompt que par la même insredulité: c'est pourquoi S. Paul exhorte les Hebreux à ne se point laisser corrompre par l'incredulité. La foi est la source de la pureté. L'homme n'étant de lui-même qu'ordure & peché, ne peut être purissé que par le moien de la soi.

Le cœur n'est pas plutôt tombé dans l'incredulité, qu'il se retire du Dieu vivant & de la veritable vie (qui ne peut être communiquée que par la foi) pour ne vivre que de sa propre vie. Mais celui qui est assez heureux pour être entré dans la participation de Jesus Christ, y aiant été conduit par la foi, & ne vivant plus de sa propre vie, vit de la vie du même Jesus Christ, que Jesus Christ lui a communiquée par sa mort: & cette vie nouvelle & divine demeure permanente en l'ame pourvû que l'on conserve inviolablement jusqu'à la sin Pêtre nouveau que l'on a reçu, ne le perdant pas par une insidelité d'autant plus noire qu'elle est plus dissicile: car il est très-diffici-

le qu'une personne qui a goûté cette vie nouvelle, veüille revenir à reprendre son ancienne: mais lors que par la malice de la creature une telle chose est arrivée, il est presque impossible qu'une personne qui a goûté cette vie & qui l'a perdue par malice, vienne de nouveau à la regoûter encore; car ces personnes sont presque incapables de penitence, à cause de la consistance dans laquelle ils ont été établis.

- V. 15. Pendant que l'on nous dit: Si vous entendez aujourd'bui sa voix, n'endurcissez point vos cœurs, comme il arriva au lieu apellé murmure.
- S. Paul repete encore ces paroles pour nous imprimer plus fortement la necessité qu'il y a d'écouter Dieu, d'entendre sa voix, d'être fidele à la suivre. Le cœur est souvent amolli lors que l'oreille écoute: mais le cœur s'endurcis lors que l'oreille ne veut pas entendre.
- †. 17. Or qui sont ceux que Dieu a suportez avec peine durant quarante ans, sinon ceux qui avoient peché, dont les corps demeurerent dans le desert?

18. Et à qui d'entre eux jura-t-il qu'ils n'entreroient point dans son repos, sinon à ceux qui surent incredules?

 Aussi nous voions qu'il ne leur sut pas possible d'y entrer à cause de leur incredulité.

Dieu a suporté avec peine ceux qui avoient peché; & quel étoit leur peché? L'incredulité. Il a juré aux incredules qu'ils n'entreroient point dans son repos; & enfin il n'est pas possible à l'incredulité d'y entrer. De là nous voions la necessité & l'utilité de la foi; que c'est la foi qui nous doit conduire dans cette vie; que nous y devons vivre de foi; que tout autre état nous doit être suspect. La foi

CHAP. IV. V.I.

733

foi est le soutien de la vie, & l'incredulité la source de la mort.

#### CHAPITRE IV.

y. I. Raignons donc que peut être quelqu'un de vous méprisant la promesse que Dieu nous a faite de nous donner l'entrée dans son repos, ne s'en trouve exclus.

Lest certain que nous sommes tous apellez à Joüir de ce repos divin. Dieu nous invite & nous apelle tous à ce repos. Ceux qui ont été assez heureux d'écouter cet apel & de s'y rendre, après être entrez dans ce repos, concevant mieux ce bonheur par leur experience que par tout ce qu'ils s'en étoient figuré, ont invité leurs freres & par leurs paroles & par leurs écrits à en venir jouir. Mais helas! il n'y a que trop de personnes qui negligeant ou méprisant la promesse qui est faite, & ce qu'on leur en dit, se rendent indignes par leur faute d'y entrer jamais; & leur aveuglement devient si étrange, que s'étant exclus euxmêmes de ce repos, ils s'irritent à l'encontre. & veulent se persuader qu'il n'y en a point parce qu'ils ne le goûtent pas, & que c'est une chimere & une reverie des Contemplatifs; enfin ils en viennent si avant, que non contens de n'y point entrer ils empêchent les autres d'y aller.

Il y a une belle figure de cela dans l'Ecriture. Josué & Caleb entrerent dans la terre promise: & comme ils étoient bien disposez, ils en remarquerent toutes les beautez, en goûterent toutes les douceurs, & convierent ensuite leurs freres à aller jouir d'un si grand bien: les autres qui les accompagnerent, n'étant pas dis-

3 poler

posez de même, ne virent rien que d'effraiant. & trouverent une occasion de trouble dans ce lieu de paix. Oue firent ceux-ci? Non seulement ils mépriserent ce lieu de repos: mais de plus, ils degoûtoient leurs freres du desir de le posseder, & ils leur en dirent tant de mal, qu'ils occasionnerent une sedition & une revolte, parce que les ennemis de la verité sont bien plutôt crus que les partisans de cette admirable & divine vertu. Il en arrive autant à present pour ce qui regarde le repos interieur, le repos divin. C'est pourquoi il ne faut pas s'étonner qu'il v sit tant de personnes qui en soient privées. Les unsen sont privez par leur propre malice, méprisant un si grand bien ; d'autres par negligence ; & quantité parce que ces premiers les en detournent, les dissuadant d'une chose que Dieu a promise à Abraham comme la recompense de sa foi. & en lui à tous ses enfans. Si Dieu promet des recompenses, elles doivent être conformes à sa magnificence. Mépriser les promesses de Dieu comme étant peu de chose, c'est mépriser Dieu même. Le repes a toujours été la recompense que Dieu a promise à la foi: peut-on estimer la foi, & mépriser la recompense qui lui est attachée, puisque la foi exercée par une creature est bien moins que la magnifique recompense d'un Dieu, où il pretend recompenser en Dieu. donnant ce qu'il a deplus grand, quiest son repos & son unité? cependant c'est ce repos promis dès quasi le commencement des siecles, cette paix aportée par Jesus Christ, c'est cela qui fait le mépris & la raillerie des fiers mondains & savans: c'est ce que l'on estime un amusement: c'est ce que l'on croit indigne de soi.

Abraham donna à Dieu tout ce qu'il lui pouvoit

voit donner. s'étant donné à lui par un abandon total, qui l'obligea à quiter sa patrie & tout ce qu'il avoit; Dieu, pour recompenser de si grandes choses, lui fit une promesse qui sembloit être attachée à un seul moien, qui étoit un fils: cependant Dieu ne donne point ce fils à Abraham, & il ne laisse pas d'exiger sa foi sur une chose qu'il paroit refuser & ne vouloir pas donner: enfin on accorde ce dernier moien; & ce moien n'est pas plutôt donné, que l'on oblige Abraham de le sacrifier : & on le laisse de cette forte plus desesperé qu'il n'étoit auparavant : on veut cependant qu'il croie lors que tous les apuis de la foi sont sapez dans leur fondement : on veut qu'il espere contre toute esperance. Et c'est à cette foi su dessus de toute foi, à cette esperance contraire à l'esperance même, que l'on promet ce repos.

Or ce repos ne doit pas égaler seulement le courage surprenant de ce S. Patriarche: car si la recompense ne faisoit qu'égaler ce qu'il a fait, il sembleroit disputer avec Dieu de generosité. Il fant donc que Dieu le paie en Dieu; & Dieu pretend le paier en Dieu par lui promettre ce

REPOS.

Jesus Christ vient sur la terre annoncer la paix anx hommes de bonne volonté; & c'est ce repos divin, qui est tout ce que Dieu peut donner de plus grand; puisque c'est à la faveur de ce repos qu'il se donne lui-même. Et cependant, on ne veut point de ce repos promis, qui est donné immanquablement à ceux qui cherchent Dieu par la soi dans leur centre, lequel est le lieu où il veut le leur donner. Mais au lieu de tendre à ce repos, chacun se fabrique un repos à sa mode. Mais que j'ai bien peur que ceux qui en usent de

la sorte, n'entendent ces paroles que Dieu a dites par son Prophete: (a) Je ne venx point de vos Sabbats, vos sètes me sont en borrenr. O sète, sète! c'est là la sète des sètes que celle que Dieu fait dans l'ame; & c'est le Sabbat des Sabbats que celui qui est de l'auteur du Sabbat.

§. 2. Car on nous a annoncé une beureuse nouvelle, comme à eux autresois; mais la parole qu'ils ouirent ne leur servit de rieu, n'étant pas jointe avec la foi en ceux qui l'avoient entendué.

3. Pour nous, qui avons cru, nous entrerons dans

ce repos.

Qui est-ce qui n'a pû savoir l'beureuse nouvelle du repos auquel nous sommes apellez? & qui est la personne qui n'en a pas oui parter d'une maniere ou d'une autre? cependant, un si grand bonheur qui leur a été annoncé, ne leur sert de rien; parce qu'ils ne crojent point à ce qu'on leur en dit: & ne voulant point le croire, ils ne veulent point entrer dans la voie qui y conduit, ni embrasser les moiens de l'aquerir. L'Evangile a été prêché à tout le monde; mais tous n'ont pas crû à l'Evangile. Le roiaume interieur & le repos divin a été prêché & écrit depuis les premiers siecles de l'Eglise: cependant tous ne l'ont pas goûté, parce qu'ils n'ont pas cru: mais ceux qui ont été assez heureux pour croire, o pour ceux-là ils y entreront infailliblement, puisque Dieu ne parle que des incredules lors qu'il dit;

4. Car il parle ainsi du septième jour en quelque endroit:

y. 3. J'ai juré dans ma colere qu'ils n'entreront point dans mon repos, marquant le repos qu'il avoit pris après la creation du monde.

droit: Diense repasa le septième jour lors qu'il ent achevé toutes ses œnvres.

Mon Dieu! y a-t-il rien de plus clair pour fiire voir que c'est du REPOS DE DIEU en lui-même dont il est parlé, & que c'est de ce repos dont il veut faire part à ses enfans? C'est le repos qui commença le Sabbat du tems & de l'éternité; repos qui n'étoit pas seulement une cessation de toute œuvre, mais la recompense du travail, & la figure en même tems du repos que Dieu promet à ceux qui après avoir emploié tout ieur travail. c'est-à-dire, toute la force de leurs puissances & de leurs facultez, pour l'aimer & le servir, veulent bien se reposer dans l'amour même, & cesser le travail de l'amour pour jouir de ce même amour. Ils travaillent avec Dieu à l'acquerir: mais il faut qu'ils se reposent, comme Dieu: c'est pourquoi le repos est la fin de toutes les operations; on ne travaille que pour se reposer, & le repos termine & finit tout travail.

Mais afin que nous soions plus convaincus de cette verité, continuons ce que dit S. Paul: Dieu se reposale sepsième jour après qu'il eut achevé toutes ses œuvres. Ceci nous fait voir la necessité du repos, & comment il ne faut pas toujours s'emploier dans le travail, mais qu'il faut prendre un tems pour le repos. Ceux qui veulent toujours travailler, sans vouloir jamais se reposer, n'entreront pas dans ce repos.

On peut voir aussi de là, comment il faut travailler avant que de se reposer, & qu'il faut avoir emploié la force & la vigueur de nos operations pour agir envers Dieu avant que de nous reposer en lui: mais il faut necessairement que l'action soit suivie du repos, comme lerepos doit être precedé de l'action.

\$.5. Et il dit ici de nonveau: Ils n'entrerent jamais dans mon repos.

6. Puis qu'il s'enfait donc qu'il y a eucore quelques personnes qui y doivent entrer, & que l'incredulité ne permit pas que ceux qui entendirent cette

parole y entrassent,

7. Dicu determine encore un certain jour, lors qu'après un fi long tems, comme nons avons ci devant raporté, il parle aujourd'hui par David, difant: fi vons entendez aujourd'hui fa voin, u'endurcissez pas vos cœurs.

Tout ce discours de S. Paul netend qu'à prouver que nous pouvons tous aspirer au bonheur que les incredules ont meprisé; que c'est un bonheur qui nous est promis aujourd'hui, c'est-à-dire, qu'il est toujours present; que nous pouvons tous l'avoir, & à tous momens, pourvi cependant que nous ne negligions pas ce jour qui nous est donné: car ce jour est determiné pour nous, c'est-à-dire; que le jour du repos depend de la fidelité à entendre la parole & à l'écouter. Pour jouir de ce repos il ne saut pas endureir seu cœur au jour que l'ou entend sa voix: mais si on laisse amollir son cœur par cette divine voix & qu'on l'écoute, on ne manquera point à josiir du repos qui nous est preparé.

De là on doit conclurre, que le repos de Dieu en lui-même nous a été promis dès le commencement des fiecles; que ce repos nous fera donné infailiblement si nous avons la foi; se qu'il sera donné aux sideles, comme il sera resusé aux incredules. Mais le moien dont Dieu se sera pour se donner, c'est sa parale. It faut que par

nôtre travail nous rendions nôtre ceur flexible à sa parole, le tournant toujours de son côté, & le rendant streutif à sa voix. Celui qui sera attentif à la parole, & qui croira à cette même parole, celui-là jonira du repos.

v. 8. Car si Josué leur avois donné le repos, David ne parleroit plus d'un autre jour.

9. Il reste donc un Sabbat que le peuple de Dien doit celebrer.

Josué & les Juiss pratiquoient tous un repar & un Sabbat exterieur: S. Paul entend parler du Sabbat interieur, qui doit être possedé par les Chrêtiens, qui sont le peuple de Dien. Il fait voir trèsclairement qu'il ne parle pas du Sabbat que les Juiss pratiquoient dans une si extréme rigueur, mais du Sabbat ou repos de l'ame en Dieu, & de Dieu en l'ame, qui est la sin du Christianisme. Ceci est si clair, & si bien exprimé, que c'est en quelque maniere l'obscurcir que de l'expliquer. Mais asin qu'il ne reste aucun doute S. Paul continue:

§. 10. Car celui qui est entré dans le repos de Dien; s'est aussi reposé lui-même après avoir accompli ses œuvres, comme Dieu se reposa après qu'il eut accompli les siennes.

Il faut entrer dans le repos de Dien après que nous avons accompli nos auvres. L'œuvre que Dieu nous a donnée pour accomplir est, de nous retourner à lui par une parsaite conversion du cœur. L'ame n'a pas achevé de se tourner à Dieu par le recueillement, qu'aiant fait tout ce qui est en elle, & qui consiste à ramasser toute la sorce & vigueur de ses puissances en Dieu, elle commence alors à sentir une secrete tendance

au repos, qui est comme une invitation que Dieu lui fait de goûter le repos qu'il goûte en lui-même. Ainsi S. Paul ne fait point de difficulté de dire, que celui qui par sa soi est entré dans le repos, se doit reposer comme Dieus'est reposé lui-même: ce qui fait voir & la necessité indispensable de ce repos, & que ce n'est pas une absurdité & une fadaile, oa fainéantise & stupidité, comme

quelques-uns se l'imaginent.

C'est ce qu'il y a de plus grand en Dieu, que ce repos dans son unité, dont il ne sort jamais, parce qu'il y a un repos essentiel. Ce qu'il sit après la creation ne sut que pour nous inviter à nous reposer comme lui: & il demeure dans ce repos, qui ne l'a jamais empêché d'agir continuellement de l'action de son éternité, qui est la generation éternelle de son Verbe & la production du S. Esprit, qui étant des actions aussi infinies que Dieu est inssini, ne mettent point de bornes ni d'alteration à son repos. Tout se trouve ensin réuni dans l'unité d'un repos aussi insinini, que l'action est inssinie, sans que l'unité & infinité du repos empêche l'action infinie & continuelle.

C'est à ce repos que nous sommes apellez, qui n'est pas un repos oisif, comme quelques personnes se l'imaginent, mais qui (à l'imitation de celui de Dieu) sait seulement cesser à l'ame les actions créées & bornées, pour entrer dans ce repos toujours second & actif, & dans cette action toujours reposée de la Divinité, comme Dieu se reposa de ses actions sinies & bornées dans la creation pour se reposer dans son repos éternel toujours second & agissant, comme il a été dit de son Unité & de sa Trinité. O aveuglement des hommes, qui se privent par leur tau-

te du plus grand de tous les biens, qui est ce repos central, qui sait la beatitude de tous les êtres; & de cette action si grande, si noble, & si relevée, qu'elle renserme toute autre action sans en exclurre aucune, toute action de l'ame étant rensermée avec persection dans ce sacré repos! Cependant l'homme se remplit de chimeres, & s'imagine que ce repos plein d'action est une fainéantile sans action.

†.11. Efforçons-nous donc d'entrer dans ce repos, afin que Dieu ne fasse d'aucun de nous un exemple semblable à celui qu'il sit de ces incredules.

O mes chers freres, suivons le conseil de S. Paul! Efforçons-nous d'entrer dans ce repos qui nous est promis. Pourquoi nous en retirons-nous par nous-mêmes & par nôtre propre faute, nous aveuglant jusqu'au point de nous persuader à nous-mêmes qu'il n'y a point de repos, afin de n'être pas obligez de nous efforcer de l'aquerir? Travaillons à l'avoir : & si après nos efforts nous n'en trouvons point, il nous sera permis de nous en exclurre. Mais pourquoi nous punir nous-mêmes de la plus étrange des punitions, & nous retirer du bien souverain, & en nous en retirant nous rendre par là complices du crime de ces incredules & compagnons de leur punition? Helas! il ne tient qu'à nous de goûter le plus grand de tous les biens, & nous nous en privons par nous-mêmes, & nous nous livrons au plus grand de tous les maux!

4.12. Car la parole de Dieu est vivante & essicace, & elle perce plus qu'une épée à deux tranchans: elle entre & penetre jusqu'à la division de l'ame & de l'esprit, jusques dans les jointures & dans les modelles: elle discerne les pensées & les intentions du cœur.

Mon Dieu, les belles paroles! qui pourroit les concevoir dans toute leur étendue? Elles renferment en si peu d'étendue toute la science myssique & les moiens admirables dont Dieu se sert pour faire entrer l'ame dans son repos. Nous avons vû d'abord comme c'est la parole qui aiant son effet dans l'ame par le moien de la soi, la fait entrer dans le repos en Dieu: mais asin que l'on comprenne mieux ce que c'est que cette parole, & ce qu'elle opere dans l'ame, S. Paul décrit dans ce verset & sa qualité, & ses effets.

Premierement sa qualité, qui est, d'être une parole vivante & efficace; elle est vivante, n'étant autre que le Verbe, qui étant la vie essentielle, communique la vie par tout où il est recu: & comme il est la seule vie communicable. il n'y a point de vie communiquée qui ne procede de lui. Cette parole est donc vivante, & donne la vie à celui qui la reçoit. Mais afin qu'on ne croie pas qu'elle se communique peu, S. Paul assure qu'elle est efficace, c'est-à-dire, qu'elle se communique efficacement à tous ceux qui se disposent par une douce attention à la recevoir: & ceci revient très-bien à ce qui est dit plus haut. Si vous entendez aujourd'hui sa voix, n'endurcissez point vos cœurs, c'est-à-dire, que cette parole penetre tous les cœurs pliables, les cœurs de chair, efficacement; & qu'il n'y a que les cœurs qui s'endurcissent comme la pierre qui n'en soient pas penetrez, parce qu'ils mettent un obstacle invincible à cette parole, toujours efficace au cœur qui la veut bien recevoir. C'est cette connoissance qu'avoit David qui lui faisoit demander à Dieu au lieu d'un cœur de pierre. un cœur nouveau & de chair; parce que devant avoir le bonheur de produire la Parole, & qu'elle fust le rejetton de David & la racine de lessé. il faloit que son cœur fust extrémement pliable: puls qu'il ne devoit pas seulement la recevoir pour lui-même, mais la recevoir pour la com-

muniquer aux autres.

Cette parole est donc une parole vivante & efficace; vivante, puisque (comme nous l'avons va) elle communique la vie à ceux qui la recoivent; efficace, puis qu'elle penetre dans tous les cœurs qui la veulent recevoir & qui ne s'endurcissent pas volontairement eux-mêmes. C'est pourquoi le divin Sauveur parlant en S. Jean de cette même parole, dit à ses disciples : (a) Les paroles que je vous et dites, sont esprit & vie : elles font sprit par leur penetration; car l'esprit penetre où il veut; & cette penetration est l'efficacité de la parole : car comme la vie s'infinue peu à peu, anfi l'esprit penetre ce qu'il y a de plus impenetrable.

Mais, me dira-t-on, si cela est de la sorte, pourquoi est il dit: Si vous entendez sa voix, n'endurciffer point vos occurs? puisque l'endurcissement ne peut empêcher l'esprit de penetrer les plus impenetrables, & par consequent la vie de s'insinuer? Cela est vrai, lors que les obstacles ne sont pas volontaires dans un cœur qui est né libre: mais c'est cette volonté maligne qui cause un endurcissement que la vie, ou plutôt la parole de vie, ne peut vouloir penetrer; parce que cet endurcissement [volontaire] fait que cet homme ne reste pas dans un état inanimé, qui seroit un état de néant, qui le rendroit plus plus propre que tout autre à recevoir la vie non seulement par écoulement, mais la vie en source & en principe: mais cet endurcissement volontaire anime ce cœur d'une vie oposée entierement à cette vie du Verbe; en sorte que ce cœur endurci est entierement oposé & à la penetration de la parole, parce que sa dureté est volontaire (ajoutant même toujours dureté sur dureté); & à la vie, parce qu'il a en lui une vie de mort, qui est entierement oposée à cette parole vivante, laquelle ne peut jamais être reçûe dans ce cœur que cette vie de mort ne soit ôtée.

L'effet de la parole est bien admirable. & S. Paul en dit en peu de mots tout ce qu'il en peut dire: Elle penetre, dit-il, comme une épée à deux tranchans jusqu'à la division. C'est là le propre de la parole, de diviser comme le glaive: c'est pourquoi Jesus Christ est depeint (a) dans l'Apocalypse avec un glaive à deux tranchans dans la bouche, qui est sa parole pour diviser, selon ce qu'il dit de lui; (b) Je ne suis pas venu aporter la paix. mais l'épée: Et pourquoi cette épée? pour diviser. Cela fait voir qu'avant que l'on entre dans la paix & dans le repos divin, il faut que la division soit faite; car l'Ecriture ne peut point être contraire à elle-même: dans un lieu il est dit, que lesus est venu aporter (c) la paix aux hommes de bonne volonté: il ne parle que de paix à ses Apôtres: il est encore dit qu'il est le Roi de paix, & en je ne sai combien d'endroits il n'est parlé que de sa douceur; (d) voici ton Roi qui vient à toi plein de douceur: mais cependant, comme cette paix & ce repos divin ne peut être donné que tout ce qui fait le trouble ne soit

<sup>(</sup>a) Apoc. 1. \$\notin \text{.} 16. (b) Matth. 10. \$\notin \text{.} 34. (c) Luc. 2. \$\notin \text{.} 14. (d) Matth. 21. \$\notin \text{.} 5.

détruit & arraché, c'est pour cela qu'il faut divifer. Il donne la paix aux hommes de bonne volonté; mais il ne la donne qu'après avoir détruit leur mauvaise volonté. L'homme a une volonté maligne, qui est entierement oposée à celle de Dieu; & il ne peut être apellé proprement homme de bonne volonté que lors qu'il a perdu toute volonté dans la volonté de Dieu.

Mais pour perdre cette volonté maligne, il fant qu'il se fasse deux divisions, pour ôter & la volonté de la chair, & la volonté de l'homme: car S. Jean a très-bien fait la difference de ces operations, disant, (a) ceux qui sont nez de la volonté de la chair, & ceux qui sont nez de la volonté de l'homme. Les operations de la volonté de la chair, sont des operations criminelles; celles de la volonté de l'homme, sont imparfaites: il n'y a [de parfaites] que celles qui sont nées de la volonté de Dieu: aussi ce ne sont que ceux qui n'ont que la volonté de Dieu, & dont les operations sont nées de la volonté de Dieu, à qui il est donné de devenir ensans de Dieu, & par consequent, de jouir de son repos.

Il faut donc pour en venir là, qu'il se fasse deux divisions par l'épée à deux tranchans; l'une, de la chair, qui est celle de la partie inferieure d'avec la superieure; & c'est là la division de la volonté de la chair: l'autre, de l'ame & de l'esprit; & c'est la derniere division, qui est la division de l'homme, & de l'homme spirituel. La premiere division apartient à la chair, & n'est que des choses sensibles & materielles, qui nous tiennent liez; & c'est ce que S. Paul apelle, la penetration du glaive de la parole jusques dans les mondelles & les jointures, parlant de ce qu'il y a Ep. de S Paul.

(a) Jean 1. #. 13.

de plus intime à la nature & à la chair, de ce qui est du sentiment exterieur & du sentiment interieur; & c'est là la premiere division: L'autre est, de l'ame & de l'espris. C'est la division de ce qui est dans l'homme, de ce qui le rend homme,

& homme spirituel & raisonnable.

Il faut que la division de sa raison soit faite, que cette raison, qui le fait être homme, soit surmontée par la soi; & que la division en étant faite, il perde ce qu'il y a de plus spirituel dans l'esprit même; que l'ame se trouve par là destituée d'esprit & de vie comme elle a été destituée de l'esprit de nature: alors cette double division la mettant dans l'aneantissement parsait, la privant non seulement de ce qui est sensible, mais de ce qui est spirituel, l'esprit demeure par là épuré & separé de toute la correspondance de l'ame, comme l'ame demeure privée du bien de l'esprit.

Cette division reduisant l'homme dans le parfait aneantissement, & dans une entiere pureté, le met en état non seulement de recevoir la parole, & d'être divissé par ce glaive à deux tranchans; mais de plus, d'entrer dans le repos original, où cette parole éternelle est en unité de principe, & va toujours s'écoulant dans cette ame comme elle s'écoule dans le sein de son Pere dont elle sort, sans que rien lui sasse plus d'obstacle. C'est alors que ce qui faisoit les revoltes tant du côté de la chair que du côté de l'esprit, étant détruit par ce glaive, l'ame entre dans le repos de Dieu, repos fixe & immuable comme Dieu.

Voila nôtre fin: c'est le principe de la Religion Chrétienne, aussi essentiel qu'aucun principe qui soit: & toutesois ce principe, qui est en même-tems la fin de la Religion Chrétienne, parose si extraordinaire, qu'il semble que ce soit des veritez inventées de nos jours. Cependant, ou il faut détruire l'Evangile, & anathematiser S. Paul: ou il faut avouer que ces veritez sont les veritez de nôtre Religion, la fin du Christianisme & de la creation; & que ces choses ne nous paroissent extraordinaires & étrangeres que parce que nous étant étrangez nous-mêmes de la maison de nôtre Pere, & aiant fui dans des lieux étrangers, (qui sont la nature & nous-mêmes.) nous avons oublié la maison du Pere celeste. & que tout ce qui est dans cette maison. nous est comme étranger. Nous avons [même] oublié le chemin qui y conduit : nous ne connoissons plus la viande & la nourriture qui s'y mange: les pratiques ne nous en sont plus familieres: à peine connoissons-nous nôtre Pere: sa maison & ses Domestiques nous sont devenus comme ceux que nous n'avons jamais vûs: & ceux-là même qui nous veulent conduire à cette maison, qui nous en enseignent le chemin, sont regardez comme nos ennemis; ce sont des personnes suspectes, dont on s'éloigne le plus que l'on peut. O Dieu, qu'est-ce que cela? Où en sont vos ensans, qui ne vous connoissent plus pour leur Pere? Vous leur avez apris à vous apeller leur Pere afin qu'ils n'oubliassent jamais d'où ils sont sortis: cependant comme s'ils étoient des ensans illegitimes, ils se contentent de dire mon Pere, & de savoir qu'ils ont un Pere, sans le connoître, sans vouloir entrer dans fon heritage & dans son repos; ils s'en privent & se desheritent eux-mêmes, refusent l'heritage, & ne veulent pas y entrer: c'est pourquoi le Pere jure dans sa colere, qu'ils n'entreront iamais dans fon repos.  $R_2$ Ý. 13. §. 13. Nulle creature ne lui est cachée, tout est und
fo à decouvert devant les yeux de celui à qui nous
parlons.

Comme Dieu penetre toutes choses, nous ne pouvons lui rien cacher; mais cependant nous pouvons vouloir lui cacher quelque chose: & nous ne nous contentons pas de ne vouloir pas être nuds devant ses yeux, nous nous comprons, comme Adam, de feuilles pour cacher nôtre nudité. Il faut nous laisser mettre à nud, c'està-dire, nous laisser depouiller de tout, & ôter ce qui nous ornoit en nous couvrant : & c'est là la peine de la creature, qui ne peut suporter sa nudité: Cependant de quelque ornement dont elle soit vêtue, qui lui derobe à elle-même sa nudité, elle ne laisse pas d'être nue aux yeux de Dieu: car Dieu penetre jusqu'au plus profond: de sorte que l'étrange peine que nous avons des depouillemens ne vient que de l'amour de nousmêmes, qui fait que nous ne saurions suporter de nous voir nuds & tels que nous sommes. Nous voudrions nous cacher aux yeux de Dieu; mais ne le pouvant faire, nous tâchons du moins de nous cacher à nous-mêmes, parce que l'amour propre fait que nous ne pouvons nous souffrir quoi que nous empruntions toujours quelques ornemens, & que nous tâchions avec tous nos efforts de nous cacher à nos propres yeux: & s'il arrive que Dieu nous laisse [seuls, & nuds, nous crions, & nous nous desolons; non par amour pour Dieu; mais uniquement par raport à nous-mêmes.

y. 14. Aiant donc pour grand Pontife Jesus Fils de Dieu, qui est monté au plus baut des cieux, demenmeurous fermes dans la foi dont nous avous fait

profession.

c. Car le Pontife que nous avons n'est pas tel qu'il ne puisse compatir à nos infirmitez; mais il a été tenté comme nous en toutes choses, sans peché. S. Aprochons-nous donc avec confiance du trône de sa grace, asin d'obtenir misericorde, & d'éprouver dans ce tems favorable les effets de sa bonté.

S. Paul après nous avoir fait connoître que en n'est caché à Dieu, & que c'est en vain que ous voulons nous cacher à nous-mêmes nôtre trême misere & nôtre bassesse, puisque Dieu voit dans sa nudité, & qu'il ne nous la laisse is voir auffi hideuse qu'elle est, (car nous ne le ourrions suporter;) nous console de l'idée efaiante que nous pourroit causer cette conpissance, que nous sommes devant Dieu nuds, 'est-à-dire, depoüillez de tous biens, n'aiant our partage que la plus extrême misere,) par issurance que nous avons au ciel un Pontife; ais un pontife puissant, qui apaise efficacement colere de Dieu: c'est pourquoi nous devons ous tenir fermes, dans la foi qu'il obtiendra pour ous ce que nous ne saurions meriter.

Mais afin que nôtre confiance ne soit pas nancelante, il ajoûte, que ce Pontise si grand, ai est élevé au plus baut des cieux, n'est pas tel v'il ne puisse compatir à nos soiblesses, puisqu'il a oulu les soussir il n'y a rien qu'il n'ait por;, à la reserve du peché, parce qu'il étoit imeccable par nature: mais pour nous, qui sommes sujets au peché, il compatit à nôtre soiesses que de la foiblesse sans malice, nous de-

vons nous jetter avec toute confiance à ses pieds, persuadez que nous devons être, qu'il a plus de compassion de nous que nous n'en saurions avoir nous-mêmes. Nous devons nous en aprocher incessamment, parce que nous avons incessamment besoin de grace & de misericorde.

Mais pourquoi S. Paul met-il ceci à la fin de ce Chapitre, qui paroît entierement detaché du reste? c'est afin de nous faire voir, que nos miscres ne nous doivent point faire desesperer d'arriver à un si grand bien; que lors que Dieu nous promit de nous donner l'entrée dans son repos, il connoissoit nos miseres; rien ne lui étoit caché, & que puisqu'il a bien voulu nous le promettre malgré cette connoissance, nous devons avoir une foi ferme de l'obtenir; & qu'il n'y a aucune raison, même celle de nôtre plus extrême misere, qui nous doive ébranler dans cette creance, puisque nous avons encore pour surcroît de bonheur Jesus Christ, qui est notre Pontife & mediateur; mais Pontife qui a voulu s'abaisser à éprouver toutes nos infirmitez, & & qui s'est revêtu de nos langueurs afin d'avoir plus de compassion pour nous. Cette conclufion, après tout ce qu'il nous a dit & de la promesse du repos & des moiens d'y arriver, & après nous avoir donné la terreur de la negligence ou de l'incredulité qui peut seule nous priver d'un si grand bien, leve toutes les objections que l'on pourroit faire en raisonnant sur nos miseres.

Il semble que S. Paul ait fait le dessein dans ce Chapitre de combattre & de confondre tous les ennemis de l'interieur & du repos: car il donne la solution à toutes les difficultez qu'ils sont. Premierement, ils veulent, que ce repos interieur soit une chimere; que ce soit une temerité

d'y pretendre; que c'est une nouvelle invention trouvée & fabriquée; que ce sont des choses où des personnes foibles & sujettes aux miseres ne doivent pas aspirer: ils traittent d'orgueil la confiance pleine & entiere que l'on a dans la bonté de Dieu & dans l'esperance de ses promesses. C'est pourquoi S. Paul établit, premierement & la certitude du repos & la promesse qui en est faite, comme auffi sa nature, (qui est interieure;) Ensuite il invective contre ceux qui n'ont pas la foi de ce même repos, qui le méprisent ou le negligent; puis avec menaces il fait voir la punition horrible de ceux qui n'ont pas eu la foi. qui est, qu'ils en seront privez pour jamais; enfin il conclud en encourageant les foibles & les miserables, & en leur faisant voir que leur plus extrême misere ne leur doit point faire perdre la confiance d'obtenir un si grand bien. Ceux qui liront ce Chapitre de S. Paul avec attention, à moins que de vouloir s'aveugler eux - mêmes, ne pourront que tomber d'accord de ce qu'ils ont peut-être jusqu'alors condamné ou combattu.

## CHAPITRE V.

Y.I. C Ar tout pontife étant choisi entre les hommes, est établi par eux dans les choses qui regardent Dieu, asin d'offrir des presens & des victimes pour leurs pechez,

2. Et il doit être capable de compassion pour ceux qui sont dans l'ignorance & dans l'erreur, comme é-

tant lui-même environné de foiblesse.

Eci est une confirmation de ce qui precede, & comme un argument de S. Paul, qui pretend établir ici la verité de la prêtrise de Jesus R 4 Christ 752

Christ, aussi bien que de ce qui regarde son sacrifice. Jesus Christ a été un Poutife, mais un Pontife qui doit sacrifier pour les pechez des hommes, & offrir des presens. Quel est le sacrifice & le present qu'il a fait? Il s'est sacrifié & s'est donné lui-même: il a voulu de plus, afin d'être un Pontise compatissant, être environné de foiblesse; en sorte qu'il a eu toutes les qualitez du Pontife, il a exercé la sacrificature dans toute son étendue.

y. 4. Or personne ne s'attribue lui - même cet bouneur; mais il faut y être apellé de Dieu, comme Aaron.

4. Aussi Jesus Christ ne s'est point glorisié lui-même pour être Pontife: mais il a étéglorifié par celui qui lui a dit; (a) Vous êtes mon Fils; je vous ai aujourd'hui engendré:

6. Comme il dit en (b) un autre endroit: Vous êtes Prêtre pour l'éternité selon l'ordre de Mel-

chisedec.

Mon Dieu! qu'il seroit necessaire que personne ne s'ingerât de soi-même dans l'office de la prêtrise, & que tous ceux qui entrent dans le facerdoce y fussent apellez par une vocation speciale! Il n'y auroit alors que de bons Prêtres. Mais où sont ceux qui y entrent par une veritable vocation? N'est-ce pas le pere ou la mere qui fait la vocation de l'enfant, l'interêt, quelque consideration de famille? O Dieu, vous le savez.

Jesus Christ a été le Pontise choisi, qui ne se glorifiant pas de son pontificat, a eu la premiere des louanges par celui seul qui peut en donner de

veritables. Il a eu la louange & de sa personne. & de son pontificat : de sa personne, Vous êtes mon Fils &c. de son pontificat, assurant qu'il est Prêtre mais Prêtre éternel; non selon l'ordre d'Aaron, dont la prêtrise devoit finir aussi bien que les sacrifices, mais selon l'ordre de Melchisedes : parce que sa prêtrise & son sacerdoce doit être éternel. Il doit être éternel parce que le sacrifice doit être éternel. la victime étant immortelle: & comme ce sacrifice doit durer, & n'être jamais aboli comme celui d'Aaron, il faloit que Jesus Christ fust Prêtre selon l'ordre de Melchisedec, & non selon l'ordre d'Aaron; Aaron n'aiant que la figure dont celui-ci avoit la realité, comme les victimes de l'ancienne loi n'étoient que la figure de la victime pure, sainte & innocente, qui devoit être sacrifiée par Jesus Christ.

Mais quand a-t-il fait la fonction de ce Sacerdoce? Ce fut dès avant sa passion, où il offrit le pain & le vin, donnant son corps sous la forme du pain, & son sang sous celle du vin. Ce fut alors qu'il s'offrit lui-même comme victime: & comme son Sacerdoce devoit être éternel, il l'exerca sur une victime immortelle: car quoi qu'il se livrast lui-même à la mort de la croix ensuite de ce sacrifice, il immortalisa [par l'institution du Sacrement ] ce même sacrifice, le faisant d'une victime vivante, & donnant au Prêtre le pouvoir de le faire: & ainsi il perpetua son sacrifice. Ce fut alors, qu'il fit veritablement l'office de Prêtre. Sur l'Autel de la croix, quoi qu'il s'immolast volontairement, on peut dire qu'il fut sacrifié, & que son Pere fut le sacrificateur: mais à la Cene, il fit veritablement l'office

#### EPIT. AUX HEBREUX. 744

de Prêtre; & il le fut pour l'éternité puisan'il perpetua ce même sacrifice, en lui donnant tou. te l'extension qu'il devoit avoir selon qu'il étoit essentiel à la gloire de son Pere & au salut des hommes, ainsi qu'il a été vû (a) en S. Matthieu.

\$.7. Lors douc qu'il étoit dans sa chair mortelle, il offrit avec un grand cri & avec des larmes les prieres & ses suplications à celui qui le pouvoit tirer de la mort. E il fut exaucé à cause de son respect & de sa pieté.

A entendre [le son de] ces paroles, il semble que S. Paul veuille dire que Jesus Christ fut exance pour ne point mourir: mais il veut dire. qu'il fut exaucé en faveur des hommes, afin que ce sacrifice devinst immortel, & qu'il ne fust pas terminé par sa mort.

y. 8. Car bien qu'il fust Fils de Dieu, il aprit l'obeissance par tout ce qu'il a souffert.

Q. Etant parvenu à sa consommation, il aété rendu la cause du salut éternel de tous ceux qui lui obei/lent:

10. Dieu l'aiant apellé Pontife selon l'ordre de Mel-

cbisedec.

Et ensuite il dit, que Jesus Christ, quoi qu'il fust comme Dieu, égal à son Pere, & qu'il n'eust besoin ni de prieres ni de soumissions, cependant il a apris volontairement l'obeissance par tout ce qu'il a jouffert, s'étant fait obéissant jusqu'à la mort, & à la mort de la croix, & aiant pris la forme de serviteur & d'esclave.

Mais comme en qualité d'homme & de serviteur (dont il avoit voulu prendre la qualité) il y avoit une consommation à faire en lui, d'âge, de souffrance & de merite, il ne sut pas plutôt parvenu à sa consommation, qu'il devint l'antenr du salut de ceux qui veulent bien lui obéir & recevoir ce même salut de lui, non seulement comme Redemteur, mais même comme Pontise, qui apaise par son sacrifice la colere de son Pere.

De là on peut voir deux choses; l'une, la dignité que doivent avoir ceux qui tiennent le rang de Pontife, & comme ils doivent être comsommez eux-mêmes pour obtenir des graces au peuple. Je sai que le sacrifice qu'ils offrent étant infini, à cause de la qualité de la victime, leur demerite ne peut empêcher l'effet de ce même facrifice: cependant ils devroient se rendre dignes d'un si grand ministere, & se mettre en état de pouvoir impetrer des graces à leur peuple. L'autre chose à remarquer, est, comment pour aider aux autres & pour devenir des instrumens du salut de nos freres, il faut être consommez pour nous-mêmes. Cette conformation ne peut être que nous ne soions reduits à l'unité : & ce manquement] est la cause, comme je s'ai dit quantité de fois, que les Pasteurs font si peu de fruit dans les ames, ne pouvant operer ce qu'ils n'ont pas.

Les personnes arrivées à la consommation entrent en participation du sacrifice de Jesus Christ & dans sa qualité de Pontise: c'est pourquoi il est donné à ces personnes d'aider le prochain d'une maniere admirable, mais souvent très-incon-

nuë.

# 756 Epit. Aux Hebreux.

Ces paroles font voir & la difficulté qu'il y a à expliquer les choses les plus profondes de l'interieur, & à les faire concevoir à ceux qui n'en ont point du tout d'intelligence; & en même tems qu'il ne faut pas parler de choses trop relevées avant le tems à des personnes, quin'en sont pas capables. C'est la faute que l'on fait d'ordinaire avant que l'entiere experience soit venuë, & sur tout au commencement que l'on aide aux ames, que de leur parler de choses trop relevées avant le tems; ce qui leur fait beaucoup de tort : car n'étant pas assez forts pour les porter, ils s'en scandalisent & quittent tout, craignant d'être trompez; parce qu'on leur dit des choses qui passent leur portée; ou bien, l'amour de leur propre excellence les porte à voler sans ailes, & à se mettre d'eux-mêmes dans des états où ils ne sont preparez & apellez qu'à condition de suivre le chemin qui y introduit : & cela cause des chûtes frequentes & funestes.

Il faut donc observer, de ne parler aux ames que conformément à leur disposition presente, & non autrement; sans quoi, on leur fait plus

de tort que de profit.

\$.12. Car au lieu que depuis le tems que vous avez reçu la foi, vous devriez être maîtres, il faut encore que l'on vous fasse les premieres leçons de la parole de Dieu; & vous auriez plutôt besoin de lait, que de viandes solides.

S. Paul assure, que d'enseigner à écouter la parole, c'est la premiere leçon: & il est vrai; puisqu'il faut aprendre à l'entendre avant que de la savoir discerner & en faire usage: & c'est une chose deplorable, que des Chrétiens, qui ont reçu la foi aussi-tôt que la vie, ne sachent pas

cet-

cette leçon, (a) d'écouter au dedans de soi ce que le Seigneur Dieu dit à l'ame, & qu'il faille des discours infinis pour les convaincre de la premiere verité qu'ils devoient avoir succée avec le lait.

C'est veritablement donner du lait que d'apprendre à écouter Dieu; puisque cette attention donne un plaisir infini à l'ame, & une douceur & tendresse qui est le propre des commençans & le partage de ceux en qui la grace commence de se repandre comme le lait. Or comme elle ne se repand de la sorte que dans le cœur de celui qui écoute, ceux qui commencent à écouter sont nourris de lait.

Mais pourquoi cela est-il de la sorte? c'est qu'en même-tems que l'on dresse l'oreille de leur cœur à entendre cette parole, on dispose leur estomac par ce lait, qui est la premiere nourriture, à recevoir & à digerer la même parole: de sorte que celui qui n'a pas encore goûté le lait, n'est nullement en état de manger la viande solide; & ceux qui croient prendre la viande solide sans avoir reçu le lait, se trompent bien sort ils ont une viande creuse & insipide, & non pas une viande solide: de même, qui voudroit donner la viande solide à ceux à qui il faut donner le lait, leur nuiroit beaucoup: il faut donc donner à chacun ce qui lui est propre.

<sup>\$.13.</sup> Or tous ceux que l'on nourrit de lait, sont incapables des discours qui regardent la justice; parce qu' ils sont encore enfans,

<sup>14.</sup> Et que la viande solide est pour les parsaits, dont Pesprit est accoûtumé par un long exercice à discer-

Si ceux qui ont l'intelligence lisent avec matention ces paroles, ils verront que la leçon des parfaits est la leçon de la justice, qui consiste, à rendre à Dieu toute la justice qui lui est dué, arrachant tout à la creature; & de plus, à s'abandonner sans reserve à la divine justice pour en éprouver toutes les rigueurs. Mais un discours si relevé scandalise les personnes encore soibles: parce qu'ils sont nourris de lait, & qu'ils ne connoissent que ce qui est doux: étant enfans, il faut leur donner les douceurs de la misericorde & de la grace; mais pour les rigueurs de la justice, ò elles ne sont aimables qu'à ceux qui aiant le discernement parfait, en comprennent la beauté, la valeur, & l'utilité.

## CHAPITRE VI.

\$\tau\_1. L. Aissant donc les instructions par lesquelles on commence à former Jesus Christ dans les ames, élevons-nous à ce qu'il y a de plus parfait; ne nous arrêtant pas à jetter de nouveaux fondemens de la penitence des œuvres mortes, de la foi en Dieu.

2. Et la doctrine des batêmes, l'imposition des mains, la resurrection des morts, & le jugement

éternel.

3. C'est aussi ce que nous serons, si Dieu le permet.

E discours de S. Paul fait voir qu'il ne faut pas toujours demeurer dans le même degré & dans le même état; que la penitence des pechez, si fainte & si falutaire pour un tems, doit acheminer l'ame à quelque chose de plus parfait, & non pas l'arrêter toujours dans ses limites; que c'est un moien, & non pas une fin; & qu'il faut après

après avoir instruit les ames des premieres leçons ou des premiers moiens de la vie spirituelle, les faire passer outre, & ne les arrêter pas toujours dans un même lieu: ce qui est bon pour un tems, ne l'est pas pour un autre.

y. 4. Car il est impossible que ceux qui ont été une fois éclairez, qui ont goûté le don du ciel, & qui ont été rendus participans du S. Esprit,

5. Qui se sont nourris de la sainte parole de Dieu, &

des grandeurs du siecle à venir,

6. Et qui ensuite sont dechus, soient renouvellez par la peniteuce, crucisiant en eux-mêmes de nouveau le Fils de Dien, & le soumettant aux oprobres.

On ne sauroit croire combien les chûtes des personnes avancées dans la vie spirituelle sont dangereuses: plus on est avancé, plus il est disficile de se convertir: car aiant éprouvé ce qu'il y a de plus doux & de plus fort dans l'amour, étant exercez à la joüissance & à la privation, ils sont comme établis dans un état de consistance; en sorte que comme il est très-difficile que ces personnes viennent à decheoir, il est presque impossible que lors qu'ils sont dechûs ils viennent à se relever; parce qu'ils ne peuvent presque changer de disposition, & que leur chûte est une chûte de malice d'autant plus grande qu'ils ont offensé celui duquel ils avoient tant de connoissance.

Il est aisé de voir par l'expression de S. Paul qu'il parleici d'une saute de pure malice, & non d'une chûte de soiblesse; puisque le S. Esprit a dit lui-même, que (a) le juste tombe sept sois le jour: mais il se releve de même. Les pechez de

de fragilité sont le propre de l'homme en quelque état qu'il soit, & lui sont même souvent plus utiles que les vertus; parce qu'ils sapent l'amour propre & la propre suffisance jusques dans ses fondemens. Mais ceux qui, après avoir reçu des bienfaits aussi signalez que ceux que S. Paul décrit, après avoir goûté la douceur de l'amour, viennent à mépriser ce même amour jusqu'à l'offenser avec malice, ceux-là deviennent les plus mechans des hommes, & pires que les plus gros pecheurs; parce que leur chûte est presque sans remede, étant incorrigibles, & incapables d'être touchez de Dieu ni de tout ce qu'on leur pourroit dire; & leur chûte est quasi semblable à celle de Luciser.

\$. 0. Neanmoins, quoi que nous vous parlions de la forte, mes très-chers freres, nous ne laissons pas de croire que vous êtes dans la bonne voie, Es dans l'état de salut.

10. Parce que Dieu n'est pas injuste pour oublier vos bonnes œuvres. E la charité que vous avez temoignée par les assistances que vous avez rendues en son nom. E que vous rendez encore aux Saints.

11. Or nous soubaittons que chacun de vous fasse paroître jusqu'à la fin le même zele, asin que vôtre

esperance soit accomplie;

Si S. Paul fait voir l'impossibilité morale qu'il y a qu'une personne qui a reçu des graces de Dieu si singulieres, venant à l'ossenser par malice, vienne à s'en repentir; il console en même tems ceux à qui il écrit une chose si affligeante, leur faisant voir la difficulté qu'il y a à tomber lors que l'on se consie en Dieu, & que l'on s'abandonne à lui; parce que Dieu n'oublie jamais ce que l'on a tâché de faire pour lui plaire,

lui ,

lui, qui releve & affiste ceux qui ne l'ont jamais connu, comment laisseroit-il tomber ceux qui ont desiré de l'aimer, sur tout s'ils se sont apuiez sur lui par une ferme esperance? Il ne rejettera pas ceux qui viennent à lui; & si quelqu'un se jette entre ses bras, il ne le laissera pas tomber en se retirant. (a) Il ne brisera pas le roseau cassé. ni n'éteindra pas la lampe qui fume encore. Si quelqu'un perit, c'est que se voulant apuier sur soimême, il se retire de l'abandon & de l'entiere confiance en Dieu; & se retirant de cet apui invincible, il ne faut pas s'étonner si ne s'en retirant que pour s'apuier sur un roseau, ce roseau se rompt, & lui perce la main, sans l'empêcher de tomber: mais celui (b) qui se consiera en Dieu, ne sera jamais confus: (c) s'il tombe il ne se brisera point; parce que le Seigneur mettra les mains sous lui pour le soutenir.

\$\.12. Et que vous ne soiez point paresseux; mais que vous imitiez ceux qui par la soi & par la patience seront les heritiers des promesses.

13. Car lors que Dieu fit la promesse à Abrabam, n'aiant point de plus grand que lui par qui il pust jurer, il jura par lui même,

14. En lui disant: Si je ne vous benis, & si je ne multiplie vôtre posterisé.

15. Et aussi après avoir esperé long-tems, il jouit de l'effet de la promesse.

S. Paul leur fait encore voir le malheur horrible de ceux qui sont dechûs, afin qu'ils ne se ralentissent point, & qu'ils s'affermissent toujours de plus en plus dans la foi, dans la confiance en Dieu, dans la patience pour souffrir toutes les Ep. de S. Paul.

(a) Matth. 12, \$\dagger\$, 20. (b) Pf. 24, \$\dagger\$, 3. (b) Pf. 36, \$\dagger\$. 24\cdot\$

adversitez: Exprès leur avoir parlé de la sorte, il revient encore à leur faire voir la verité des promesses & leur solidité, assurant, que Dieu a accompagné la promesse de serment, & qu'il a juré par lui-même, qui est ce qu'il y a de plus grand; de même qu'une personne jure par ce qu'il y a de plus grand pour rendre sa promesse plus autentique. Si Dieu en a usé de la sorte, devons-nous douter qu'il ne nous donne pas ce qu'il nous a promis?

Mais afin que letems que Dieu difere de nous l'accorder pour nous préparer à en jouir, ne nous rebute pas, & ne nous fasse pas craindre de ne pas l'obtenir, afoiblissant nôtre foi & nôtre esperance, S. Paul nous propose l'exemple d'ABRAHAM, à qui la promesse a été faite, qui après avoir attendu avec patience, a ensin obtenu

l'effet, & a joui de la promesse.

\$.17. C'est pourquoi Dieu destrant donner aux beritiers de la promesse une marque plus certaine de la sermeté invariable de son dessein, il emploiale serment:

18. Asin que par deux choses inebranlables par lesquelles il est impossible à Dieu de mentir, nous enssions une consolation très-puissante, nous, de qui le resuge est de demeurer sermes dans l'esperance qui nous a été proposée.

19. Qui sert à nôtre ame comme d'une ancre assurée, Es qui penetre susqu'au dedans du voile.

20. Où Jesus comme Precurseur est entre pour nous, étant établi Poutise selon l'ordre de Melchisedec.

Dieu en nous prometant son repos, pouvoitil nous assurer davantage de la verité de ses promesses que par le serment qu'il en a fait? Nous sommes apuiez sur deux assurances autant infaillibles libles qu'elles sont invariables, l'une étant sondée sur la parole de Dieu, & l'autre sur son serment. Dien étant la verité essentielle ne peut mentir ni nous tromper. Celui qui doute de ce repos promis & donné aux heritiers de la promesse, qui sont rendus heritiers par leur soi, declare Dieu menteur. Qu'y a-t-il donc à craindre? & n'est-ce pas être sou que de ne vouloir pas jouir d'un si grand bien qui est promis, pour ne vouloir pas croire à la parole d'un Dieu, & à une parole donnée avec serment? On croit souvent à la simple parole d'un homme d'honneur, & au serment du plus mêchant des hommes; & l'on ne veut pas croire à la parole de Dieu, à une

parole accompagnée d'un serment!

Nous devons donc nous consoler, mes freres, dans tous les maux qui nous arrivent, par une esperance ferme & inebranlable, que pourvu que nous demeurions dans la ferme confiance, nous aurons ce qui nous est promis; & que les travaux que nous souffrons, ne sont que pour nous preparer à un si grand bien. L'Esperance est si juste & si necessaire, si consolante même, qu'elle est nôtre refuge lors que nous sommes le plus vivement attaquez de nos ennemis; elle est nôtre ancre très-assurée lors que nôtre vaisseau paroît le plus battu de la tempéte; enfin l'esperance penetre jusqu'au dedans du voile, c'est-à-dire, lors que les tenebres les plus épaisses de la foi obscure nous environnent, cette esperance penetre tous ces voiles, qui nous derobent toute certitude de la promesse, nous portant à esperer contre toute esperance; & cela d'autant plus fortement, que nous voions celui qui nous aété donné comme un gage de la promesse, par qui & pour qui la promessea été faite, nous prece-

# 764 Epit. Aux Hebreux.

der dans ce repos promis, où il doit nous introduire & nous cacher avec lui en Dieu, cela lui étant reservé comme au souverain Pontise, qui est Prêtre & qui doit exercer son sacerdoce durant toute l'éternisé.

### CHAPITRE VII.

V. 1. CAr ce Melchisedec, Roi de Salem, Prêtre du Dien très-hant, qui vint au devant d'Abraham lors qu'il retournoit de la desaite des Rois, & qui le benit;

2. Auquel aussi Abraham donna la dixme de tout ce qu'il avoit pris, qui s'apelle selon l'interpretation de son nom, premierement Roi de justice, puis Roi de Salem, c'est-à-dire, Roi de Paix;

3. Qui n'a ni pere ni mere, ni genealogie; & dont la vie n'a ni commencement ni fin, aiant été fait [ainsi] semblable au Fils de Dieu, demeure prêtre éternellement:

■ Elchisedec est la figure de Jesus Christ; M Jesus Christ est donc l'expression de cette figure, & il doit y avoir un raport entier de l'original à une figure aussi parfaite que celle que S. Paul décrit. Ce Prêtre étoit le Prêtre du Dieu très-baut; cependant il n'est point parlé de ses sacrifices: comment donc fut-il Prêtre, & Prêtre éternel, puisque s'il avoit sacrifié des victimes comme les autres Prêtres, il n'auroit rien d'extraordinaire; & ses victimes, qui n'étoient que des figures, auroient dû finir, & par consequent le sacerdoce de leur sacrificateur? Melchisedec n'offre point de victimes; cependant il est Prêtre, & Prêtre du Dieu très-haut, & Prêtre éternel. C'est que Jesus Christ, étoit Prêtre en lui, comme il étoit Prê-

tre en lesus Christ: c'est ce qui fait l'éternité de son sacerdoce, qui n'aura jamais de fin comme il n'a jamais eu de commencement, (a) étant écrit à la tête du livre de l'éternité que je ferai vôtre volonté: C'est donc dès l'éternité qu'il a été Prêtre & facrificateur: mais il est aussi Prêtre du Dien très-haut, renfermant dans son sacerdoce le sacrifice immortel de lesus Christ. Les autres Prêtres n'ofroient que des victimes mortelles. & ils étoient Prêtres, mais non les Prêtres du Dieu très-haut: c'est pourquoi il offrit le pain & le vin, comme marquant par là le grand sacrisice de l'autel, qui devoit être une extension du sacrifice de la croix comme l'offre de Melchisedec en étoit une anticipation. Or si le sacrifice de Jesus Christ en Melchisedec, & de Melchisedec en Jesus Christ, avoit dû finir, le sacèrdoce ne seroit pas éternel. Cependant, nos freres de la religion P.R. qui ne veulent point admettre l'extension du sacrifice de la croix par le moien de celui de l'autel, comment accommoderont-ils cela avec ce Chapitre de S. Paul? car le sacrifice étant perpetué, il faut que la victime & l'immolation soit perpetuée: ce qui se trouve très-réellement dans le sacrifice de nos autels. Mais continuons.

Il est premierement Roi de justice, selon l'interpretation du nom de Melchisedec. Il est traitéici de la roiauté & du sacerdoce en même tems, parce que c'est un sacerdoce roial. Jesus Christ sut premierement Prêtre & Roi de justice, rendant à son Pere ce qu'il lui devoit par la plus sorte & plus étendue justice qui sut jamais, se sacrisiant par justice à la gloire de son Pere, & de cette sorte aiant delivré les hommes de ce qu'ils devoient à la rigueur de la justice; & aiant indemnisé la même justice de toutes ses pretentions sur les hommes, il a acquis, en se sacrifiant à la juflice, la roiauté de la justice; mais ensuite, il est Roi & Prêtre de la paix; car il a merité en faveur des hommes ce repos, dont il a été parlé. & qui leur avoit été promis par lesus Christ & en Iesus Christ. Il fut donc le Roi de la paix & de la reconciliation de Dieu envers les hommes. & merita pour les mêmes hommes ce repos divin. qui est la fin & cessation de tout travail, auquel repos les hommes ont été apellez dès le moment de leur creation, repos dont Dieu jouit lui-même, mais dont ils se sont rendus indignes, & qu'ils ne peuvent avoir que par le même Jefus Christ.

Ce fut ce repos qui fut promis à Abraham & à fa posterité, & dont il fut beni par le divin Prétre Melchisedec: mais ce Prêtre de Dieu en le benissant, lui ofre le pain & le vin, pour lui marquer que ce repos ne seroit donné que par le sacrifice de la justice & de la paix, qui devoit être fait sous les aparences du pain & du vin. Alors il se fit comme un traité d'acceptation de la part d'Abraham: car dans un traité il faut que les deux parties mettent du leur. Abraham accepta ce traité de paix & de repos, & se sacrifia à la divine justice recevant le sacrifice de l'immolation, recevant le pain & le vin; & il lui donna en même tems la diame de toutes les depouilles qu'il avoit remportées: Or il faut savoir que cette dixme n'étoit que comme des arrhes & des gages des sacrifices & des dons qu'il devoit faire; & il donna (sans le connoître) le gage du sacrifice de son fils & de Jesus Christ, qui étoit renfermé dans sa posterité. C'est

C'est là le premier sacrifice que Dieu exige de l'ame, que la dixme de rontes les deponilles : c'està-dire, que l'ame donne à Dieu la gloire de toutes les victoires qu'elle remporte par son moien. Mais si cette dixme est une justice & une reconnoissance, elle est un engagement à la justice & à la paix, & elle est en même tems un assuietissement à l'état de sacrifice : car depuis ce moment il n'va plus pour l'ame que des épreuves de la foi & que des sacrifices: Il faudra tout sacrifier. & l'Isaac même, qui est ce que nous avons de plus cher. & ce qui est nôtre attachement le plus fort & le plus favori. Mais que dis-je? il faut que Jesus même soit renfermé dans ce sacrifice, qui est le plus dur & le plus terrible des sacrifices, aussi bien que celui de la justice & de la paix: car on ne peut conserver la justice & la paix qu'en les sacrifiant, non plus que l'on ne peut conserver Isaac & Jesus Christ, qu'en les immolant.

§. 4. Considerez donc quelle est la grandeur de celui à qui Abraham même le l'atriarche donna la dixme de ce qu'il avoit de plus precieux dans les depoüilles qu'il avoit remportées.

5. Pour ceux d'entre les enfans de Levi qui sont élevez au Sacerdoce, c'est le peuple, c'est à dire leurs freres, qui selon la Loi leur doivent paier la dixme, quoi qu'ils soient sortis d'Abraham aussi bien qu'eux.

6. Mais celui qui n'est point compris dans leur genealogie a reçu la dixme d'Abrabam, & abeni celui à qui les promesses avoient été saites.

7. Or sans doute c'est le plus grand qui benit le plus pesit.

8. Ici ce sont des bommes mortels qui reçoivent la S 4 dix-

dixme; mais là, c'est un Pontise à qui l'Ecriture rend témoignage qu'il est vivant.

Tout ce discours de S. Paul ne tend qu'à faire voir comme Jesus Christ étoit enfermé en Melchisedec & Melchisedec en Jesus Christ, & la verité du pontificat & du facerdoce de Jesus Christ, qui est un sacerdoce éternel, qui ne doit point finir. Si le sacerdoce est immortel & ne doit point finir, le sacrifice doit aussi être immortel; car il n'y a point de Prêtre sans sacrisice, ni aussi de sacrifice sans holocauste. Or comme Dieu a fait un Prêtre immortel, (dequoi l'on ne peut douter après des paroles si expresses de l'Ecriture, ) comme dis-je, Dieu a fait un Prêtre immortel & tonjours vivant, & un Sacrificateur éternel, il l'a pourvû d'une victime immortelle, toujours vivante, & d'un sacrifice conx tinuel. Il est certain qu'à regarder les choses par 🔪 les yeux de la chair, Melchisedec est mort, & Jesus Christ est mort : cependant Jesus Christ est vivant, parce qu'il est resuscité; & Melchisedec est vivant en Jesus Christ. Melchisedec est aussi doué d'un roiaume & d'un sacerdoce: son roiaume & son sacerdoce étant passez en Jesus Christ, (son divin original,) il reste donc toujours Prêtre, & Prêtre vivant. Or le sacrifice de lesus Christest un sacrifice immortel & éternel, un sacrifice de toute éternité & qui n'aura point de fin, il est Prêtre, & Prêtre selon l'ordre de Melchisedec . [declaré ainsi lui-même Prétre à cet égard.

Et c'est par cette prêtrise qu'il a donné à Abrabam la benediction, son sacerdoce lui donnant le pouvoir de benir; & c'est comme à un Prêtre, & à un Prêtre éternel, qu'Abraham, qui avoit

été

été beni en Jesus Christ, de l'immortalité, lui donne la dixme. On voit de là la verité du sacrifice, la perpetuité du sacrifice, sa grandeur & sa dignité, & celle du sacrifice immortel de nos aurels, sacrifice qui devroit saire sondre d'amour & de reconnoissance tous les Chrétiens s'ils a-

voient un peu de foi.

S. Paul touche aussi la dixme du peuple pour en faire un parallele, & faire voir la difference des prêtres anciens & de ceux de la loi nouvelle par la grandeur de celui qui la paie: mais en même tems il nous aprend que de paier la dixme est d'institution divine, & que ceux qui s'en exemtent ou par autorité ou par artifice pechent trèsconsiderablement. Nous devons à Dieu tout ce que nous sommes, & nous ne pouvons refuser à ses ministres sans injustice la dixme des recoltes. Il seroit bon d'observer la louable coûtume de certaines personnes, qui donnent aux pauvres la dixme de tout leur revenu, qui est aussi bien une recolte que les fruits de la terre; & s'ils n'y sont pas obligez devant les hommes, ils le font devant Dieu.

\$ . 9. Et Levi même qui reçoit la dixme , la paie pour ainsi dire dans Abraham;

10. Car il étoit encore dans les reins de son pere lors

que Melchisedec alla au devant de lui.

11. Si c'étoit donc par le sacerdoce de Levi que la perfection devoit venir, car ce fut au tems de ce sacerdoce que le peuple reçut la loi, qu'étoit-il besoin qu'il s'élevât un autre Prêtre qui fust apellé Prêtre selon l'ordre de Melchisedec, & non pas selon l'ordre d'Aaron?

12. Or le sacerdoce étant changé, il faut de necessité

qu'il y ait changement de loi,

13. Celui dont ces vhoses sont dises teant d'une autre tribu, dont personne n'a servi l'antel.

Mon Dieu! que ces paroles sont sortes & expressives pour marquer la verité du sacrifice de nos autels! Je ne comprens pas comment nos chers freres de la religion pretendue resormée peuvent les lire sans être convaincus de la verité du sacrifice de nos autels. Ou il saut qu'ils tombent d'accord que S. Paul a dit la verité, ou qu'ils le declarent menteur. Si Jesus Christ a aboli la loi, il a aboli le sacrifice: mais s'il a change la loi, il a change le sacrifice; & cela avec une consequence si necessaire, que, selon S. Paul, le changement de la loi n'est venu que du changement de sacrifice.

La loi a suivi l'ordre de la prêtrise. Lors que Dieu institua la prêtrise & l'ordre des sacrisices, il donna la loi: aussi Jesus Christ est-il venu donner la loi nouvelle en donnant un nouveau sacrisice, dont la sacrisicature avoit été predite par David; car David parlant du Messie, l'apelle Prêtre selon l'ordre de Melchisedec; & S. Paul prouve ici comme il devoit venir un autre sacrdoce tout disserent de celui de Levi, & dans lequel la persection de celui de Levi devoit être renfermée. Or en prouvant le changement & la persection du sacrisice, puisque le ment & la persection du sacrisice, puisque le

prêtre n'est fait que pour le sacrifice.

Je ne repeteral pas ici ce qui a été prouvé sur ce sujet si au long, en S. Matthieu. Je dirai seu-lement, que s'il y a dans la religion un sacrifice, une immolation & un sacerdoce perpetuel, comme l'on ne peut ni doit en douter; il y a aussi dans l'ame particuliere une immolation, un sa-

repos ne fut donné & promis qu'en faveur de ce Pontife, ainfi que la benediction qu'il donna à Abraham lefait voir; de même le repos promis à l'ame ne lui sera donné que par le moien du sacrifice & de ce Prêtre, qui étant un Roi & un Sacrificateur de justice, est aussi un Prêtre

depaix, qui donne la paix.

C'est [donc] se tromper que d'esperer ce repos divin par une autre voie que par celle d'un perpetuel sacrisice. Il y a une admirable enchainure de tout cela dans cette Epître, où S. Paul semble ne nous parler d'abord que de ce R E P O S, pour nous le prouver; & ensuite en nous faisant voir les circonstances de la promesse & tout ce qui y est uni, il nous montre insensiblement la voie par laquelle nous devons marcher pour arriver à cerepos promis, qui est une voie toute de sacrisice, de soi, d'abandon, de consiance & d'esperance. Il semble que S. Paul prouve en abregé dans cette derniere de ses Epitres, mais avec une sorce & une beauté admirable, toute sa science myssique rensermée dans ses autres Epitres.

Ŷ. 14. Car il est certain que nôtre Seigneur est sorti de la tribu de Juda, de laquelle Moise n'a point ordonné qu'il y est de Prêtre,

15. Et seci paroît encore plus clairement en ce qu'il se leve encore un autre Prêtre, semblable à Mel-

chisedec,

16. Qui n'a point été établi selon la loi d'une succession charnelle, mais selon la puissance d'une vie immortelle:

17. Car l'Ecriture lui rend ce témoignage : (2) Vous étes

(4) PG 109. (110.) \$.4.

772 EPIT, AUX HEBREUX.

étes Prêtre éternellement selon l'ordre de Melchisedec.

18. Par là le premier commandement est abrogé, à cause de sa foiblesse & de son inutilité.

Si Jesus Christ est Prêtre, & Prêtre felon l'ordre de Melchisedes, il faut necessairement que Jesus Christ ait exercé l'office de sa prêtrise: s'il n'a point institué de sacrisice, & si tous les sacristces se sont terminez & sinis dans celui de la croix, après lequel il n'y ait plus de sacrisice, comme nos freres le veulent, il faut necessairement declarer que S. Paul étoit dans l'erreur; car comment Jesus Christ est-il Prêtre s'il n'a point institué de sacrisice? & comment le sacrifice & le sacerdoce est-il changé, s'il n'est plus?

La loi du sacerdoce ancien est abrogée; parce qu'il y a une nouvelle loi de facrifice pour laquelle lesus Christ doit exercer la sacrificature. Si Jesus Christ est Prêtre, & s'il s'est levé Prêtre de Dieu & d'institution divine d'une autre tribu que de celle de Levi, il faut necessairement qu'il ait fait des sacrifices, & qu'il exerce l'office de Pontife. Il n'est point sacrificateur selon l'ordre d'Aaron, qui est un sacrificateur sanglant; mais il est sacrificateur selon l'ordre de Melchisedec, qui est un facrificateur qui ne verse point de sang. mais qui cependant est le Prêtre de la justice & de la paix, Jesus Christ étant [donc] Prêtre selon l'ordre de Melchisedec, a dû offrir un sacrifice non sanglant, un sacrifice de justice & de paix. Le sacrifice de l'autel a toutes ces qualitez : par ce sacrifice est aboli ce qu'il y avoit de sanglant dans les sacrifices; c'est pourquoi Jesus Christ ne l'institua qu'au moment de sa passion, témoignant par là qu'en abolissant dans son sang le Tang fang de tous les facrifices, il établissoit en même tems ce nouveau facrifice, le substituant en la place de ceux qu'il alloit abolir: aussi dit-il à ses disciples; Faites ceci en memoire de moi, c'està-dire, en memoire du sang que je vais repandre, par lequel en abolissant ce qu'il y a de tragique au sacrifice, j'établis ce qu'il y a d'essentiel au facrifice, qui est, comme il aété dit, l'immolation.

Ce sacrifice fut institué pour être un sacrifice éternel, mais facrifice non fanglant, facrifice de justice & de paix. Le sacrifice de l'autel est un sacrifice non sanglant: car quoi que le corps & le sang y soient, c'est le sacrifice d'une victime vivante, comme le Prêtre est toujours vivant: ainsi il n'y a rien de tragique. Il est un sacrifice de justice, puis qu'il rend à Dieu l'hommage le plus relevé & la gloire la plus grande qu'il lui puisse rendre, & par ce sacrifice de justice il paie incessamment à la divine justice tout ce qui lui est dû & tout ce qu'elle doit exiger; il honore Dieu en Dieu, honorant un Dieu immortel par l'anéantissement d'une victime immortelle. Tous les autres sacrifices se terminoient par la mort de la victime, & ne pouvoient donner à Dieu qu'un sacrifice mortel, & il sembloit qu'il étoit impossible d'honorer un Dieu immortel que par la mort. Les sacrifices même que les hommes idolatres inventoient pour honorer leurs idoles, étoient de la même nature; & l'on ne faisoit nulle difference de l'hommage que l'on rendoit au souverain Etre & à l'auteur de la vie, d'avec celui que l'on rendoit à ces Dieux fabriquez & inanimez. Tous ces sacrifices n'étoient donc pas des sacrifices de justice, quoi qu'ils se fissent pour honorer la justice & l'apaiser. Il falloit une victi. victime immortelle & toujours vivante, un facerdoce éternel, un Prêtre toujours vivant; toujours immolant & toujours immolé, pour honorer un Dieu immortel, & pour être un facrifice de justice qui traite Dieu en Dieu, & qui soit inimitable à tous les autres cultes qu'au culte du vrai Dieu. C'est ce sacrifice qui est le sacrifice Eucarissique, qui renferme toutes ces choses. C'est aussi un facrifice de paix; puisque c'est dans ce sacrifice que la paix est donnée, non seulement parce que c'est le sacrifice de la reconciliation & qu'il n'y a plus rien de tragique; mais aussi parce que le don & la promesse sont renfermés en lui.

Car (pour mieux concevoir ceci) il faut savoir, que Dieu en promettant le repos, promit son Fils, qui étoit l'auteur du repos : car la promesse qui fut faite à Abraham ne fut pas seulement de la terre du repos, mais aussi de Jesus Christ: cependant on ne dit point qu'il fût fait deux promesses à Abraham; mais on ne parle que d'une promesse, parce que le repos étoit enfermé en Jesus Christ & Jesus Christ dans le repos: le repos donnant Jesus Christ. & Jesus Christ donnant le repos. Or S. Paul comprend dans cette Epître ici le sacerdoce de Jesus Christ, comme s'il étoit la couronne & la fin de la promesse: & il a raison: parce que dans le sacrifice de l'autel Jesus Christ & le repos s'y trouvent: c'est un sacrifice de paix qui nous donne le Roi de paix. & qui nous est donné par le Roi de paix.

De même interieurement: par le sacrifice continuel & l'immolation que Jesus Christ fait en nous, Jesus Christ & le repos nous sont donnés, le repos en Jesus Christ & Jesus Christ dans le repos: mais tout cela ne peut jamais être que par le moien du sacrifice: plus l'ame est immolée & sacrifiée à toutes les volontez de Dieu, quelles qu'elles soient, plus elle a Jesus Christ, & le repos en Jesus Christ. Que la premiere loi soit abrogée comme impuissante & inatile, cela s'entend non seulement pour le general de l'Eglise, de la loi de rigueur & de la maniere du sacrifice : mais. pour l'expliquer selon le mystique, il est certain que l'ame n'entre pas plutôt dans l'état de vrai sacrifice, du sacrifice immortel selon l'ordre de Melchisedec, que tout ce qui est de l'ancienne loi est passé pour elle; qui entre dans une nouvelle loi comme elle entre dans un nouveau sacrifice & dans une nouvellevie. C'est pourquoi elle ne doit plus s'étonner ni se mettre en peine si elle ne fait plus ce qu'elle faisoit autrefois: mais laissant avec fidelité & courage tout ce qui est de l'ancien, elle entre dans la nouveauté de l'esprit: car tout est renouvellé pour elle, (a) tout est rendu nouveau. Ceci est une verité très-importante à savoir; parce que presque tous les hommes demeurent arrêtez, & n'entrent point dans le repos divin, pour ne vouloir pas quitter leurs premieres manieres d'agir. Cependant on n'entrera jamais dans ce repos, qui est donné en nouveauté de vie, qu'en quittant ce qui est de l'ancienne.

Y. 19. Car la loi n'a rien conduit ù la perfection; mais Dien nous a substitué en sa place une meillenre esperance, par laquelle nous aprochons de lui.

La loi par elle-même, & cet état d'assujettissement, quoi qu'il introduise l'ame dans la voie de la persection, il ne peut pourtant la conduire à la persection; & cette entrée si necessaire pour pas-

Epit. Aux Hebreux.

776 passer dans la voie, ne peut pas être la fin de la voie, puisqu'elle en est le commencement : mais Dien en nous tirant de la servitude & de l'assujettissement de la loi, nous a substitué une meilleure esperance en la place, qui est une voie toute de confiance, d'abandon & de delaissement à toutes les volontez de Dieu; & cette voie, ou cette esperance, est ce qui nous conduit à Dieu, nous aproche de lui, & enfin nous unit à lui.

V. 20. De plus, ce Sacerdoce n'a pas été établi sans ferment.

11. Car au lieu que les autres Prêtres ont été établis sans serment, celui-là l'a été avec serment par celui qui lui a dit: Le Seigneur ajuré, & il ne s'en repentira point; Vous étes Prêtre pour toute éternité.

22. Tant il est vrai que l'alliance dont Jesus Christ a été le mediateur, est plus parfaite que la premiere.

23. Aussi le nombre des autres Prêtres a été multiplié; parce que la mort ne leur permettoit pas de Servir toujours:

24. Mais parce que celui-ci est demeuré éternellement, son sacerdoce est éternel.

Rien n'est plus clair pour prouver la verité du facrifice de nos Autels, dont Jesus Christ est le Prêtre toujours vivant, & la victime toujours immolée, & toujours vivante dans son immolation: & comme ce sacrifice a été substitué en la place des autres sacrifices; & que Jesus Christ n'a pas aboli les sacrifices, mais qu'il a substituć un sacrifice nouveau en la place des anciens sacrifices, qui étoient imparfaits & sans valeur, & qui n'étoient proprement que la figure de l'autre; ce sacrifice est un sacrifice parfait & sans de-

defait. Si Iesus Christ avoit voulu abolir tous les sacrifices sans introduire un nouveau sacrifice, il n'auroit point été besoin d'un autre sacerdoce; puisque le Prêtre est fait pour le sacrifice. & non pas le sacrifice pour le Prêtre. Cela étant de la sorte, il est certain que Jesus Christ aiant été établi Pontife, il a fallu qu'il ait exercé la sacrificature, sans quoi il ne seroit point veritablement Pontife. Il n'a point repandu le sang des taureaux, puisque ce n'étoit pas ce sacrifice que Dieu son Pere vouloit de lui, ainsi qu'il le dit par son Prophete, (a) Si vons aviez voulu des sacrifices. . mais les bolocaustes ne vous sont point agreables; parlant de ces sacrifices sanglans. Il ne s'agit donc pas de ces sortes de sacrifices, puisqu'il est prouvé si clairement qu'il n'est point Prêtre selon l'ordre d'Aaron, mais selon l'ordre de Melchisedec : or on ne dit point que Melchisedec ait jamais offert autre chose que du pain & du vin, qui étoit la figure du sacrifice que Jesus Christ devoit établir, comme il étoit lui-même la figure de son sacerdoce: il ne s'est jamais dit que Jesus Christ ait fait d'autre sacrifice que celui qu'il fit à la Cene, où il institua le sacrifice perpetuel, sacrifice d'autant plus veritable, que sous la même forme de celui de Melchisedec il avoit la qualité de ce dont l'autre n'avoit que la figure.

Car si Jesus Christ s'étoit contenté du sacrifice de la Croix, il est certain que son sacrifice & son sacerdoce se seroit terminé avec sa vie: mais par le moien du sacrifice de l'autel, il a étendu son sacrifice & il l'a multiplié jusqu'à l'infini, & par là même il a rendu son sacerdoce éternel. O ve-

Ep. de S. Paul.

6T rité,

rité, d'réalité du facrifice, que tu es admirable en Jesus Christ sur nos Autels! O sacrifice, que tu es admirable dans l'ame, de laquelle tu sais une victime continuelle, un sacrifice perpetuel, dans laquelle [ame] Jesus Christ exerce son sacerdoce sur l'autel avec la difference que l'ou y doit mettre! O Jesus Christ, sacrissé sur l'autel! dans l'état de vôtre mort & aneantissement mystique, vous étes le modele de toutes les ames que vous mettez vous-même dans cet état

de sacrifice & d'immolation mystique.

Bien des gens savent que Jesus Christ veut être imité dans les états de sa vie, & sur tout dans celui de ses souffrances; mais on ne pense point qu'il veut être encore plus imité dans son état mystique, & qu'il y a une immolation admirable à faire dans le S. Sacrement de l'autel : chacun sait que Jesus Christ y étant nôtre veritable vie, veut être mangé pour nous communiquer sa vie de grace: mais presque tout le monde ignore qu'il veut être mangé afin de nous faire entrer dans son état mystique & dans son sacrifice, pour nous faire être un Sacrement. Oserois-je le dire? Oiii, o Jesus mon amour & mavie, vous voulez que nous soions comme vous: & comme vous nous avez dit par vôtre Prophete: (4) passez en moi, vous tous qui me desirez avec ardeur; vous voulez par la manducation de vôtre chair non seulement venir en nous, (qui n'est que la premiere sin;) mais nous faire passer en vous; & nous aiant fait passer en vous. nous aiant incorporez en vous-même, & reduits dans vôtre unité, vous ne faites plus qu'une seule victime de cette ame ainsi transformée en vons & de vous-même : & en exercant vôtre facerdoce éternel sur vous-même, vous l'exercez de même sur cette ame, que vous immolez incessamment, & qui reste avec vous dans son état de victime d'une maniere si admirable, que les Auges mêmes en auroient de la jalousie s'ils en étolent capables.

Or je dis, que comme J. Christaprès sa mort demeure fur la terre dans son Sacrement, aussi cette sme après la confommation de sa mort myRique demeure sur la terre dans cet état de Sacrement : car cet état de Sacrement est la fin & la confommation de tous les autres états : après quoi. il n'y a pius qu'à rester de la sorte mort & sacrifié: mais ce n'est point une mort comme celle qui s'opere pour nous faire perdre nôtre propre être, qui se fait avec d'autant plus de douleur que l'ame a plus de repugnance à se perdre: mais c'est une mort comme celle de Jesus Christ, où il reste toujours vivant, mais d'une vie incomprehensible, vie de Dieu, vie divine, où il semble qu'il n'ait ni vue ni sentiment, qu'il n'ait ni être ni existence, ni vie, ni lieu, ni rien qui se puisse nommer; où il paroît tout ce qu'il n'est pas, où il ne paroît pas tout ce qu'il cit. Voila l'état de l'ame arrivée à cet état de Sacrement: & elle est tellement tout ce que je décris, que qui seroit en cet état seroit ravi de le voir exprimé: elle n'a rien qui se puisse distinguer; elle paroît tout ce qu'elle n'est pas, & ne paroît rien de ce qu'elle est: tout autre état que celui-ci. quelque divin qu'il paroisse, s'il se fait distinguer par quelque chose, n'est pas celui-ci. O Sacrement, Sacrement! où sous une aparence si vile, si pauvre, si basse, sont renfermées de si grandes choses! Sacrement fi contraire aux aparences, qu'il faut la plus grande de toutes les fols pour te croire; mais foi destituée de tout soutien & detout apui, foi si nue que l'on ne peut la soutenir de la raison sans la perdre & sans lui faire un tort inconcevable. Tous les autres états ont encore quelque apui. Si lesus paroît enfant, il a des signes de son enfance, & c'est l'état où il fait paroître le plus de prodiges; les Mages, les Anges, les Pasteurs, bien des choses extraordinaires le designent enfant, soit dans la creche, soit dans une ame: A la croix, il se fait encore des signes & des prodiges qui le font remarquer ce qu'il est; & de même dans l'ame crucifiée. Mais dans son état de Sacrement, quoi qu'il y soit dans tous les états de sa vie, c'est-à-dire enfant, crucifié, &c. il y est de maniere que rien d'extraordinaire ne l'accompagne. Il y a des ames qui sont dans cet état de Sacrement, & enfans & crucifiées, selon qu'il plast à Dieu: mais quoi que l'exterieur ait l'aparence & la foiblesse, l'interieur est comme Jesus Christ. & avec Jesus Christ, dans un état de Sacrement, où tout vit & tout est mort sans qu'il paroisse nul éclat de cette vie : cette ame vit dans sa mort, & elle est morte dans sa vie; mais pour des témoignages [sensibles] d'elle ni en elle de la verité de son état sacramental, il n'y en a point d'autre que la realité & la foi, qui sont des témoignages sans témoignages les plus grands de tous. O état de Sacrement, qui te pourra comprendre! état de victime humiliée, état de victime glorifiée, état où Jesus Christ ett seul comme il est sous l'espece du pain; où il n'est plus parlé d'union, parce que tout est disparu dans la creature, il ne reste plus que Jesus Christ seul; état representé par celui de la transfiguration, où dans un état

de clarté qui precede celui-ci, Moise & Elie paroissent avec lesus Christ; mais la nuë ne les couvre pas plutôt, que Jesus Christ reste seul! O état du tout pur lesus Christ! La creature ne se trouve plus; mais son être est tellement fondu & confondu avec celui de Jesus Christ, qu'il ne s'en distingue plus rien. C'est Jesus Christ qui vit: cette ame ne se trouve plus ni être, ni subfistance, ni rien qui puisse donner ou recevoir: il semble que tout soit elle, & qu'elle soit Dieu; car elle ne sait plus ce que c'est que distinguer Dieu par nulles graces, même les plus relevées; mais vivant comme si elle n'étoit pas, elle sait tout en ignorant toutes choses. O état duquel il n'est pas permis de parler: parce que l'on n'en peut rien dire! état qui n'est plus un état, mais une perte si achevée, qu'il ne reste plus rien de tout ce qui se peut nommer. Lors que l'on y entend parler des autres, ou de quelque chose qui est en eux, on demeure comme tout étonné, se voiant comme incapable de tout cela. semble que c'est le veritable état d'enfance, & de la plus petite enfance, [état] qui est comme s'il n'étoit pas: Auffi l'état de Jesus Christ au S. Sacrement a bien du raport à celui de son enfance: c'est pourquoi lors qu'il a pris plaisir à se faire voir à ses serviteurs & servantes dans l'Hostie, il y a toujours paru comme enfant; & cela n'a rien de contraire à ce que le sacrifice soit l'extension du sacrifice de la Croix; puisque Jesus Christ dès le moment de son Incarnation a été dans l'état de son sacrifice, l'aiant commencé dans sa plus petite enfance, ainsi qu'il est dit dans l'Ecriture, J'ai dit: me voila, il est écrit à la tête du livre que je ferai vôtre volonté. Or Jesus Christ dans le Sacrement de son sacrifice conconserve son état d'enfance comme il a été secrisé dès son enfance: ceci est bien prouvé par ce que dit S. Paul, que l'alliance dont fesas Christ est le mediateur, est la plus parfaite; c'est-àdire, que cette union de cette nature, faite en maniere de Sacrement, ainsi qu'elle a été expliquée, est la plus parsaite de toutes, & celle qui consomme toutes les alliances de Jesus Christ avec les ames, & la consommation de son amour envers les hommes, ainsi que le dit S. Jean: (a) Jesus aiant aimé les siens, il les aima plus particulièrement sur la fin.

\$.25. C'est pourquoi il peut sanver en tout temu ceux qui s'aprochent de Dien par son entremise, vivant toujours pour interceder pour mons.

26. Car il étoit juste que nons enssions un Poutise comme celui-ci, saint & innocent, pur, separt des pecheurs, & élevé au dessus des cienx:

27. Qui ne fust pas oblige tous les jours, comme les autres Pontifes, d'offrir des victimes premierement pour ses propres pechez, & ansaite pour ceux du peuple, l'aiant fait une fois lors qu'il s'est offert lui même.

28. Car la loi établit pour Pontifes des bommes foibles: mais la parole fortifiée du serment, Es prononcée depuis la loi, établit pour Poutife le Fils de Diou, rendu parfait pour toute l'éternité.

Il n'y a point de tems où les pecheurs ne puissent obtenir misericorde quand ils s'aprochem de Jesus Christ avec une pleine & entiere confiance: il est toujours vivant; & toujours prêt à la lem obtenir. Mais afin que la grandeur de sa Majesté ne les effraiat pas, & que parce qu'il est dans les cieux

cieux ils n'eussent aucune crainte de l'aprocher, il s'est mis sur nos autels en état de victime & d'immolation; mais d'une victime toujours vivante, toujours puissante; victime pure, sainte & innocente, separée du peché; [de même qu'il est] Pantise entierement separé du reste des bommes par sa pureté & innocence, élevé au dessus

des cieux par la qualité de Dieu.

Il faloit que ce Pontise me sust pas obligé d'offrie sons les jours des victimes pour ses pechez es pour cenn des peuples. C'est ce passage, que Messieurs de la Religion regardent comme le fondement de leur fausse doctrine, disant qu'il n'y a plus de sa-crisice après celui de la croix; & ils l'autorisent de cet endroit: mais ils ne voient pas que S. Paul ne peut pas se contrarier à lui-même; & que s'il étoit pris selon le sens qu'ils y veulent donner, il y auroit dans ce même Chapitre de S. Paul une contrarieré maniseste.

S.Paul parle ici, qu'il ne se fait pas de nouveaux facrifices. & qu'il ne s'immole pas de nouvelles victimes; parce que c'est toujours la même vi-Aime qui est immolée pour les pechez des hommes & dont on renouvelle l'immolation: on ne l'immole pas d'une maniere tragique & sanglante, quoi qu'elle s'immole d'une maniere mystique & non sanglante: il ne s'agit plus du sang des taureaux, ni d'immoler des veaux sur les autels. Je sai, dit (a) David, que ces sacrifices ne vous sont plus agreables: Lors que David disoit cela, il le disoit en vûe du grand sacrifice que Jesus Christ devoit faire: Je sai, Seigneur, que ces sacrifices ne vous sont point agreables par eux-mêmes; si vous les ordonnez & si on les T 4 fait Mais (a) quelle dignité ne devroient point avoir les Prêtres, que Jesus Christ éleve à un si haut degré que d'être en eux avec toute son autorité, en sorte que leurs paroles sont les paroles de Jesus Christ; & que par l'imposition des mains qui leur a été faite, ils ont l'autorité du même Jesus Christ sans distinction de lui! O, à quelle dignité, & à quelle union, des Prêtres comme ceux-là ne devroient-ils pas tendre! ils devroient être en unité parsaite en Jesus Christ, comme Jesus Christ est en eux pour l'exercice de leur ministere. O s'ils savoient le compte horrible qu'ils rendront à Dieu de l'abus qu'ils

font d'une si grande grace!

buer aucune que la sienne.

Mais laissons cela, pour dire que ce passage

<sup>(</sup>a) Voyez l'Imitation de Jesus Christ Liv. 4. Chap. 12 5, 6. &c.

n'autorise en rien la Religion de nos freres errans, étant certain qu'il n'est parlé là que de nouveaux sacrifices, de nouvelles victimes, de nouveaux Prêtres qui exerçoient la sacrificature dans l'ancienne loi; & non du renouvellement, de la perpetuité, de l'étendue du facrifice de Jesus Christ: puisque S. Paul nous assure, que ce sacrifice est toujours subsistant & éternel, mais que s'étant offert une fois pour les pechez des bommes, lui dont le merite est infini, les hommes n'ont que faire de nouvelles victimes ni de nouveaux sacrifices: celui-là étant fait une fois, & devant durer éternellement, ils n'ont que faire sinon de son renouvellement & aplication, afin que le Pontife exercant incessamment la sacrificature, fust toujours en état de Prêtre, & par consequent d'intercesseur. Il n'y a point de moment que Jesus Christ ne soit sur les autels en état de victime, & qu'il n'exerce par consequent l'office de Pontife, quoi qu'il ne soit plus necessaire qu'il s'immole de nouveau d'une maniere sanglante & tragique, mais seulement que son immolation soit rendue éternelle par un renouvellement continuel.

Il est clair ici que c'est là la verité de ce passage; & il est encore clair que Jesus Christ ne s'est sacrifié de son dernier sacrifice (qui doit toujours durer) que dans le moment de sa consommation, comme S. Paul le dit par ces paroles, rendu parsait [ou consommé] pour toute l'éternité.

Etant donc dans la consommation de toute sa persection comme homme, ainsi qu'il est écrit, qu'il croissoit en âge & en sagesse, selon l'homme il pouvoit devenir parsait jusqu'à l'état de l'entiere consommation. Jusqu'à ce tems, il étoit T

dit de lui, (a) En venant en monde, j'ai di voici, je ferai votre volonte: dans la fuite, dit ,(b) qu'il croissoit en âge & en sagesse ; mai le moment de sa perfection consommée q il dit? qu'il s'offrit & se sacrifia une fois . & ca l'office de Pontife. Or jusqu'alors il s [bien] immolé pour faire la volonté de ] mais comme il ne s'étoit point encore in lui-même, il étoit toujours en état de fa nouveaux sacrifices, jusqu'à ce qu'étant d perfection & la consommation de toutes se vres, il s'immola lui-même. Après son il lation, il ne pouvoit plus faire de facrifice faloit necessairement que tous les sacrifi terminassent à celui-là, qui étoit la plenit l'accomplissement de toutes les volont Dieu en lui. Mais que fait-il?

Ne pouvant plus faire de sacrifice, (pare celui-là étoit la perfection & la consomn de tous les sacrifices,) afin [neanmoins] ster dans cet état de sacrifice, le plus parfa plus achevé de tous les sacrifices. & tel tout Dieu qu'il étoit aussi bien qu'homn n'en pouvoit faire un plus parfait & plus ac & qu'il auroit fallu que tous les sacrifices fent là, sans qu'il s'en pust faire davant près celui-là; ne pouvant dis-je plus faire crifice, (celui qu'il faisoit de lui-même ai puilé toute puissance de sacrifier en lui) de son sacerdoce, & voulant que son Pe cût de son sacrifice une gloire immorte toujours subsistante, il trouva le moien, conserver sa qualité de Pontife, & pour une nouvelle Religion, qui ne pouvoit êti

<sup>(</sup>a) Pf. 39. \$. 8. Heb. 10. \$. 7. 9. (b) Luc. 2. \$. 52

blie sans sacrisice,) d'étendre, de perperuer & de renouveller le même sacrisice. Et c'est ce qu'il a fait par le moien du sacrisice de nos autels. Ce qui est si bien expliqué en S. Paul, qu'il n'y a plus rien à douter là-dessus.

Mais continuons à voir, comment cet état de sacrifice parsait se trouve dans les ames anean-

ties, aussi bien que celui de Sacrement.

La premiere parole qui se dit dès le commencement de l'interieur, qui est écrite à la tête du livre de la perfection interieure, & même à la tête de la priere de Jesus Christ, c'est; je ferai vitre valenté. L'ame est mise d'abord dans cet érat de vouloir faire la volonté de Dieu. Alors elle entre dans un état de sacrifice qui commence & qui doit durer jusqu'à la consommation. Elle se sacrifie à toutes les volontez de Dieu. & s'v immole à mesure que cette volonté lui est decouverte: elle croît [ainfi] & avance en sazesse, c'est-à-dire, dans l'abandon & dans l'accomplissement de la volonté de Dieu. Cela dure tout le tems de la vie propre, jusqu'à ce que l'ame à force de sacrifier toutes choses sans excepsion , n'aiant plus rien à sacrifier . & étant arrivée dans sa perfection, qui n'est pas (comme l'on croit) une perfection d'acquerir, mais de sacrifier, comme fut celle de Jesus Christ; étant, din-ic, arrivée dans la perfection, c'est alors que n'aiant plus rien à facrifier que son être, cet être se sacrifie; mais si pleinement & entierement, qu'il ne reste plus rien de propre à l'ame, perdant tellement tout être (ce qui s'entend moralement) qu'il ne lui reste chose au monde, ni être. ni subsistance. Car il ne s'agit pas dans la perfection du sacrifice, de perdre les soutiens: otii bien, au commencement & dans la suite: mais

mais il faut y perdre l'existence propre pour n'exister plus rien qu'en Dieu: & c'est le dernier & le plus parfait de tous les sacrifices, après lequel l'homme n'étant plus, il ne peut plus rien sacrifier. Mais Iesus Christ, ce grand Pretre immortel & éternel, trouve le secret de faire en l'ame ce qu'il a fait sur nos autels. C'est qu'il fait que par lui-même, venant prendre la place dans cette ame, qui ne subsiste plus en elle-même, il perpetue son sacrifice, & l'éternise & le renouvelle, le rendant toujours subsistant, faisant que cette creature par cette heureuse perte & ce sacrifice consommé ne pouvant faire d'autre sacrifice, demeure dans l'état de sacrifice & d'immolation par une espece de transsubstantiation: la creature étant évanoüie quant à son existence propre morale, & passée en Jesus Christ, Jesus Christ demeure en cette ame. & cette ame en lui dans sa perte, ou plutôt, elle n'est plus, & lui est en elle en état de perpetuel sacrifice & d'immolation: ce qui perpetue l'état d'aneantissement & de sacrifice de cette même ame d'une · maniere si parfaite & si achevée, qu'il ne se peut rien de plus. Jesus Christ sera Prêtre éternel dans cette ame, qui aiant sacrifié son être, demeure dans l'extinction & la perte de son être dans un sacrifice qui est toujours nouveau.

L'ame fust-elle arrivée à la gloire d'un Seraphin, ne peut & ne pourroit plus faire de sacrifice, ni un sacrifice plus parfait que celui de toute elle-même. C'est là que se terminent & que sinissent tous ses sacrifices; & ils y siniroient en esset si Jesus Christ, jaloux des sacrifices, ne trouvoit le secret d'étendre, perpetuer, renouveller & immortaliser un sacrifice qui pour cette ame étoit le plus parfait & le plus achevé de

ز.

tous les sacrifices. O secrets, o mysteres de notre Religion, (qui se devroient passer dans chaque Chrétien s'il s'abandonnoit à la conduite de Jesus Christ,) que vous étes ignorez! O essence de la Religion, vous ne subsistez que dans très-peu d'ames! les autres n'en ont que l'écorce. O chose à deplorer extrémement, que le Chrétien ignore sa Religion, qu'il s'ignore luimême, ne sachant pas à quoi il est apellé par cette même Religion, & à quoi elle l'engage. O mes freres, vivons en Chrétiens; suivons les maximes de l'Evangile, & nous ferons l'experience de tout ce qui y est écrit, & que nous ne découvrons pas parce que nous n'entrons pas dans l'esprit de la Religion & de l'Evangile, pour connoître les grandeurs de la Religion & découvrir les beautez de l'Evangile; ainsi qu'il est écrit, que (a) l'Esprit de Dieu connoît ce qui se passe dans le cœur de Dieu: de même ce qui est connu dans la Religion & dans l'Evangile n'est connu que de l'Esprit de la Religion & de l'Evangile.

Cet Esprit de la Religion & de l'Evangile, mes très-chers, n'est autre que cet ESPRIT INTERIE UR dont on vous a tant parlé. Ne le croiez point autre, je vous prie. Ce qui fait que vous ne l'embrassez pas, c'est que vous le regardez comme quelque chose de bien extraordinaire: & c'est là la méprise: vous voulez separer dans la Religion le corps d'avec l'esprit; & en le faisant vous gardez le corps, & rejettez l'esprit; & vous faites d'une Religion vivante & toujours animée, un cadavre de Religion. Entrez dans cet esprit, je vous en conjure; & toutes ces cho-

chofes ne vous paroîtront ni étranges ni extraordinaires.

Mais on me dira, que tant que l'on vit on peut toujours faire de nouveaux sacrifices. Je repons à cela, que tant que l'ame vit & subsiste pour peu que ce soit, elle peut toujours faire de nouveaux sacrifices: mais lors que par le dernier sacrifice d'elle-même (sacrifice de mort & de destruction totale) elle s'est entierement sacrifice elle-même, je soûtiens qu'elle ne peut plus saire de nouveaux sacrifices, quoi qu'il se sasse en elle un continuel sacrifice toujours renouvel-

lé & toujours meritant. Je m'explique.

Le sacrifice de l'immolation de nous-mêmes comprend tous les facrifices possibles en nous: mais cela n'empeche pas qu'il ne se fasse un renouvellement de sacrifice, mais renouvellement, qui ne peut plus être un sacrifice de mort & d'extinction, puisque tout est mort & éteint: On ne ressent plus les douleurs de la mort: cependant ce sacrifice de mort se renouvelle incessamment. Dieu en fournissant mille moiens; mais ce sont des l'acrifices qui n'ont plus rien de tragique, qui ne s'operent plus dans la creature, mais en Dieu: [c'est un] sacrifice qui tient cette victime toujours anéantie & toujours en état de mort, mais sacrifice sans douleur, facrifice que le Prêtre éternet opere incessamment dans l'ame; mais qui ne lui paroît plus un sacrifice. En effet, ce n'est plus un sacrifice nouveau; mais un renouvellement du sacrifice qui a été fait : Car que peut immoler une telle creature? elle a immolé tout ce qui étoit hors d'elle, en elle, & elle-même: tout ce qui se trouve à immoler ne peut être que hors d'elle ou en elle; & tout cela étant fait, rien ne se peut plus

CHAP. VII. \$.25-28.

noler: mais Jesus Christ prend plaisir à imler sans cesse mille choses qu'il fait naître luime & que, la creature laisse immoler, n'y at plus rien à saire [pour elle] qu'à demeurer is son immolation & laisser immoler le grand être, qui prend plaisse à renouveller mille & lle fois le même sacrifice, comme il s'est plû enouveller le sten.

Mais. dira-t-on, cette ame ne merite [donc] Elle merite toujours dans le renouvellent de son sacrifice, qui a un merite d'autant is étendu, que la creature aiant perdu toute sfistance il n'est fait qu'un sacrifice du sacrifide lests Christ. & de celui de cette ame. Ie-: Christ merite infiniment dans le renouvelleent de son sacrifice. Quoi qu'il ait merité infinent au delà du merite necessaire au salut des mmes. le sacrifice de l'autel ne laisse pas d'air un merite toujours nouveau, & d'obtenir araces toujours nouvelles & immenses en faur des hommes: car quoi que Jesus Christen purant ait rendu à son Pere toute la gloire posle. & que son Pere n'en pust avoir une plus ande, il ne laisse pas toutes les fois que ce safice le renouvelle de lui rendre une gloire inie. & aussi grande que la victime qui est offerest infinie. Il en est de même du merite: quoi e lesus Christ par sa mort ait merité tout ce i se pouvoit meriter en faveur des hommes, il laisse pas de meriter en faveur des mêmes mmes d'une maniere admirable toutes les fois e ce sacrifice se renouvelle. Le merite ne peut nir que de la gloire qui est rendue à Dieu: plus état glorifie Dieu, plus cet état est meritoire: ce sacrifice glorifie Dieu en Dieu, il merite Dieu. De

De là on peut voir de quelle utilité il est aux hommes. Il n'est pas seulement utile à cause de la gloire de Dieu & du merite de Jesus Christ: mais parce que c'est par ce sacrifice que l'aplication des merites & du sang de Jesus Christ est faite aux hommes : car quoi que le sacrifice soit non sanglant, il ne laisse pas de faire l'aplication du sang de lesus Christ à ceux qui l'ofrent on qui y affistent, & même à tous les hommes: & un sacrifice seul de la Messe a tant de vertu, qu'il pourroit sauver tout le monde lui apliquant le sang de Jesus Christ. Si cela est, combien tant de sacrifices seroient-ils efficaces pour nous si nous ne mettions pas d'obstacle à cette aplication par nos pechez? car quoi que ce sacrifice si saint & divin efface les pechez du monde, cependant ceux qui rejettent son aplication n'en ressentent point les effets: car ce sacrifice est un sacrifice pour les vivans dans la grace, soit sur la terre, soit dans le Purgatoire; mais il n'est pas un sacrifice pour les morts par le peché. Versez un baume excellent sur un homme évanoui, il le fait revenir, & l'empêche de mourir: mais versez le sur un mort, il n'a plus d'effet; non à cause de l'huile ou du baume, qui est toujours le même; mais parce que le mort n'ajant plus d'esprits vitaux, ne peut en faire usage. Il en est de même du sacrifice de l'autel; cependant avec cette difference, qu'il peut obtenir la vie obtenant la douleur & le regret du peché, & ensuite, son aplication. Si je m'explique mal, mon dessein n'est pas de rien dire de contraire à la crojance commune de l'Eglise; mais comme souvent l'expression ne suit pas la pensée, je le soumets comme le reste.

## CHAPITRE VIII.

\$.1. TOut ce que nous venons de dire se reduit à ceci: Que le Pontise que nous avons, est signand, qu'il est assis à la droite du trone de la Majesté de Dieu dans le ciel;

2. Oh il est le ministre du Sainchnaire, & du Tabernacle veritable, qui a été dressé par le Seigneur,

& non par un bomme.

3. Car tout Pontife est établi pour offrir des presens & des victimes. C'est pourquoi celui-ci doit avoir mecessairement quelque chose qu'il offre.

A-t-il rien de plus clair que cela pour prou-ver la verité du sacerdoce de Jesus Christ, & soutenir ce qui a été dit dans le Chapitre precedent? puisque si Jesus Christ n'exerçoit plus l'office de Pontife, il seroit vrai de dire qu'il n'y auroit plus rien à offrir: mais y aiant toujours à offrir, il exerce continuellement la prétrise. Que s'il exerce continuellement la prêtrise, il faut auffi necessairement qu'il ait quelque chose à offrir: cependant, si son offrande & son sacrifice a dû se terminer à celui de la croix, il est certain qu'il n'y a plus ni d'offrande ni de sacrifice : n'y aiant plus d'offrande ni de sacrifice, le sacerdoce de Jesus Christ est inutile. Ou il n'a point de sacerdoce; ou il a un sacerdoce: On ne peut pas douter [de ce dernier; ] il faut donc qu'il ait quelque chose à offrir & quelque hostie à immoler. Nous avons vû comme il a épuisé toute offrande & tout sacrifice, & que toutes les offrandes se trouvent consommées dans celle qu'il a faite de lui-même. Que peut-il donc offrir? O c'est ici le secret du mystere de nos autels, qui se prouve d'autant plus, qu'il Ep. de S. Paul. ſemsemble se nier plus fortement: car le sacrifice de l'autel se prouve par l'impuissance où est Jesus Christ après la consommation de son dernier sacrifice, desaire de nouveaux sacrifices, aiant épuisé dans celui-là tout pouvoir de sacrifier.

Car on facrifie, premierement ce qui est hors desoi, comme biens, honneurs, commodisés, &c. qui'fut le premier sacrifice de Josus Christ homme-Dieu Iors qu'il embrassa une vie panvre & abiecte: ensuite l'on sucrifie ce qui est en soi. l'esprit & tout ce qui lui apartient, sie corps, & tout ce qui apartient au corps, s'immolant aux douleurs: tant que l'on vit, on peut toujours facrifier duelque chose, foir hors de nous, foit ch nous, apartenant à l'esprit ou aux sens: mais celui qui après avoir facrifié toutes choses se se etifie lui-même, facrifie en se facrifiant tout le telle. & coulse en lui tout sacrifice possible: ce qui n'empeche pas qu'il ne le puisse faire des faérifices plus noblés & plus dignes que celui-là. selon le caractere des personnes: car quoi que cet homme qui s'est facrifie de la sorte, air epuilé tous les factifices possibles en lui. comme [néanmoins] il n'est qu'une personne particuliere, & dont le merite est borné, il peur yavoir des personnes d'une dignité plus eminente qui feront des sacrifices qui surpasseront le sien : en lotte qu'aiant épuilé tout lactifice en lui-même. 'il n'a pas epuise tout facrifice en autrui, ne compremant pas dans son facrifice tous les autres sacrifices: parce qu'il n'a pas un merite infini, qui renfermant tout metite, fasse que ce facrifice infini renferme tous les sacrifices bornez. Il n'en est pas de même du Fils de Dieu. Il a non seulement épuisé en lui-même toute capacité de sacrifier par le facrifice qu'il a fait de lui-même; mais il a de plus, comme Fils de Dieu, dont le merite est infini, épuisé tous les facrifices les renfermant en lui; de sorte qu'il ne peut plus avoir de nouveau facrifice. Ceci, qui semble pier le sacrifice de l'agreel, est ce qui l'établit plus

fortement.

Car nul ne peut disputer à Jesus Christ le titre de Pontife, & qu'il soit Fils de Dieu, ou bien il fant nier l'Ecriture: on ne peut non plus douter qu'il ne foit Prêtre selon l'ordre de Melchisedec, & qu'il ne soit un Prêtre éternel, qui exerce & offre incessamment des sacrifices & des presens. Il ne le peut; & il le fait : comment accorder cela? Il ne peut faire un sacrifice nouyeau: mais il peut étendre & renouveller le même secrifice, & cela, pris du côté de son infinité: c'est pourquoi sans faire un sacrifice nouzeau, par son pouvoir souverain & par le merite infini de son sacrifice, il a pû l'étendre jus--qu'à l'infini. S'il ne l'avoit pas pû, son sacrifice ne seroit pas infini (ainfi qu'il l'est) puis qu'il ne peut faire de nouveaux facrifices, comme il a été prouvé très-clairement. Cependant, s'il doit necessairement exercer l'office de Pontife. & s'il ne peut exercer cet office sans faire des sacrifices & offrir des victimes, & qu'il ait pû étendre son facrifice jusqu'à l'infini, le renouveller & le perpetuer jusqu'à l'infini, sans qu'il ait pû, tout Dieu qu'il est, faire de nouveaux sacrifices, parce qu'il n'y en a aucun qui ne foit compris dans le sacrifice de sa passion; concluons, que c'est la sacrifice de la croix qu'il a étendu, perpetué & renouvellé. Que s'il l'a étendu, perpetué & renouvellé, comme cela est incontestable, il l'a fait [donc] dans l'institution du sacrifice de l'autel, où il a dit : Faites ceci en memoire de moi. don**×** :

donnant pouvoir aux Prêtres de faire ce qu'il faifoit alors, qui étoit, d'exercer en son nom sur la terre le ministére qu'il excerce dans le ciel, par lequel il exerce incessamment l'office de Pontise. Que s'il n'avoit dû être Prêtre que sur la terre, son sacrifice étoit inutile, y aiant alors des prêtres

qui offroient des victimes.

Mais, pour venir à ce qui a été dit du sacrifice, Jesus Christ a donc consommé pour lui tous les sacrifices, & [aussi] pour tous les hommes, aiant renfermé dans le sien tous les sacrifices possibles. On me dira; si cela est de la sorte. pourquoi avez vous parlé d'un état de sacrifice dans lequel Dieu consomme & acheve les ames? ceci est contradictoire. Non, mes freres, cela ne l'est point; puisque J. Christ renfermant dans son facrifice tous les facrifices possibles, il y a renfermé le facrifice de tous nous-mêmes: cela est vrai; & cela n'empêche pas qu'il n'étende son sacrifice en vous comme il l'a étendu sur vous: & comme vôtre salut a été renfermé dans son sacrifice. dont il vous a communiqué la vertu pour le même salut; aussi vôtre sacrifice a été enfermé dans son sacrifice, dont il étend en vous le merite. & le merite de renouveller ce même sacrifice: si bien que ce n'est plus qu'un seul sacrifice que celui de Jesus Christ, & celui qui se fait en vous devous, celui de Jesus Christ donnant le prix, le merite & la valeur aux autres. Ce n'est donc pas un nouveau sacrifice; mais c'est un accomplissement en vous du facrifice de la croix, qui fut fait de vous & pour vous.

§. 4. Que s'il n'avoit du être Prêtre que sur la terre, il ne l'auroit point été du tout, y aiant déja des Prêtres établis qui offroient selon la loi;

5. Qui rendent à Dien un culte qui confifte dans les figures. 6. Mais maintenant Jesus Christ a été élevé à un ministere d'autant plus excellent, qu'il est le mediateur d'une alliance plus parsaite.

7. Car s'il n'y avoit rien de defectueux à la premiere, on n'auroit pas pensé à en substituer une autre.

Ceci ne sert qu'à prouver que les sacrifices de l'ancienne loi n'étoient que des sacrifices imparfaits; parce qu'ils n'étoient que des figures du sacrifice qui devoit venir: & comme l'ombre & la figure n'a aucune perfection en elle-même, & que si elle a quelque qualité elle ne l'a que par son raport à l'original; aussi tous ces sacrifices étoient imparfaits, & n'avoient de bon que le raport qu'ils avoient avec celui de Jesus Christ. Cependant comme il n'est point de religion sans sacrifice, il a falu qu'il y eust des sacrifices: mais comme un sacrifice imparfait ne peut compatir avec une religion parsaite, il a falu en établissant la religion, établir le sacrifice, & un sacrifice parfait, comme la religion étoit parfaite.

Ce sacrifice de religion n'est plus un sacrifice figuratif; mais un facrifice memorial du plus grand, du plus parfait & du plus achevé de tous les sacrifices, qui renouvellant un sacrifice si grand, est toujours un sacrifice parfait & sans defaut, puisqu'il n'est autre que le même sacrifice qui fut offert sur la croix. Nos chers freres errans peuvent voir ici que S. Paul ne parle pas de l'abolition de tout sacrifice, mais d'un changement de sacrifice, qui fait & confirme une nouvelle alliance bien autre que la premiere : car comme le sacrifice d'Isac, qui n'étoit que la figure de celui de Jesus Christ, fit la premiere alliance; ainsi le sacrifice de Jesus Christ renserme la nouvelle alliance. Mais après le sacrifice V. ٦ d'Isaac d'Isac on ne laissa pas d'égorger des taureaux; parce que c'étoit un facrifice imparfait & figuratif, qui n'exclud pas une autre figure; car il y a plufigures : mais il n'y a qu'un original; or cet original étant infini, il peut se produire autant de fois qu'il lui plaît: mais c'est toujours le même. Il faut que toute figure se couvre & perisse devant l'orginal. Si l'on fait des copies, c'est parce que les originaux étant mortels, peuvent le perdre: mais ici, ce Original étant toujours vivant & toujours subsistant, & pouvant se produire autant qu'il lui plaît, toutes figures ou copies sont inutiles & cessent. Je n'entens parler ici que du sacrifice réel, & non des figures ou tableaux de Jesus Christ: puisque cela n'a nul raport à ceci, J. Christ n'étant plus sur la terre d'une maniere visible, quoi qu'il y soit réellement: je parle seulement du facrifice, & de l'alliance faite dans le facrifice.

Tous les facrifices qui se passent dans l'ame avant son dernier sacrifice, sont comme des ombres & des figures de ce dernier; & toutes les unions qui sont faites avec l'ame jusqu'à ce tems, quoi qu'elles paroissent bien plus éclatantes, & se fassent avec bien plus de prodiges & de témoignages, sont des anciennes alliances qui doivent perir lors que la Nouvelle paroît. Mais la nouvelle salliance n'est jamais communiquée que par ce dernier sacrifice de nous-mêmes; alliance si admirable, & si parsaite, quoi que destituée de l'éclat & des témoignages de la premiere, que l'on n'en peut rien dire; parce que ce n'est plus une alliance de témoignage, mais une alliance d'experience. Voions ce que S. Paul en dit.

<sup>§ . 8.</sup> Toutefois Dieu parle ainfi aux Juiss avec reproche: Le tems viendra, die le Seigneur, que

in funcione manuelle alliques avec la maison d'Is-

rail & la maison de Tuda:

O. Nancomme celle que je fis avec leurs peres lors que je les pris per la main, pour les tirer du pais d'Egypta; parce qu'ils ne garderent pas l'alliance, 😸 je les méprisai, dit le Scigneur.

On a suffisamment prouvé la difference de la monvelle alliance à la premiere fondée sur la diffesence des sacrifices: cependant on peut voir [d'icilla verité de l'Eglise & de la Religion Chrêtienne, & sa durée, qui n'est pas comme celle des Juifs, qui a peri; mais celle-ci ne doit plus perir: car cette alliance est une union, & une alliance d'experience, & non une alliance de témoignages exterieurs. C'est pourquoi toute la Religion Chrétienne est apuiée sur la foi; & la foi a cela de propre, qu'elle donne la joüissance sans donner la vue; au lieu que les autres lumieres donnent ha vue, (mais une vue passagere & momentanée.) & ne donnent pas la jouissance. Cette nouvelle alliance nous donne la jouissance & ne nous donne pas la vûe de celui que nous possedons en cette vie; car elle est couverte du voile de la foi.

**Il en est de même de la nouvelle alliance qui** se sain dans l'ame par le moien du dernier sacrifice: car tous les autres sacrifices, de la propre juflice &c. ne sont pas le dernier sacrifice : il. n'y a que le sacrifice de nôtre être qui soit le dernier sacrifice, par le moien duquel se fait la nouvelle alliance de l'union essentielle; union d'autant plus pure, qu'elle est sans témoignage aucun que la verité de sa realité. La premiere alliance, qui se fait dans l'état passif de lumiere, est une alliance de témoignage, de lumiere, qui

fait voir, parler, connoître, qui est accompagnée de prodiges : mais ce n'est point la nouvelle alliance, qui est une possession réelle, entiere, & inexplicable, quoi que cachée & couverte sous le voile de la foi. Cependant à regarder les choses par l'éclat, tout est brillant & éclatant dans l'ancienne alliance; tout est obscur & humiliant dans la nouvelle : ce ne sont là que grandeurs, magnificences, lumieres, éclairs; ce n'est que foi, obscurité & ignominie pour la derniere, Si je juge des choses selon le sens & selon l'aparence, ne ferai-je pas plus de cas de la premiere alliance que de la nouvelle? Cependant si i'envisage les choses du côté de la verité, sans consulter ni la raison, ni les sens, ni le témoignage; mais me laissant conduire à la foi, je trouve que ces éclats, ces brillans, cachent des ombres: & je trouve que ces ombres de la foi couvrent la verité: de sorte que la premiere jouissance est une jouissance d'image; mais la seconde est une jouissance réelle; c'est une possession pleine & entiere de celui qui étoit vû sans être possedé.

Cette difference, qui est si réelle & si admirable, entre la nouvelle alliance dans la mort de Jesus Christ, & l'ancienne alliance par Mosse, se trouve très-veritable dans les ames; & l'on peut juger de leur état par ces differens degrez. Qui cust vû Jesus Christ avec Mosse, n'auroitil pas pris Mosse pour Jesus Christ, tant sa gloire étoit maniseste au dehors? O mysteres de nôtre religion qui vous passez dans les ames, que vous étes cachez & couverts! mais que vous étes d'autant plus admirables, & plus réels, que plus vous étes cachez! Je dis donc, que la nouvelle alliance est une alliance d'experience & de jouissance, sans témoignage; & que la première

liance est plus de témoignage que de jou'ssane, quoi qu'il paroisse alors que ce qu'on éproue soit une vraie jouissance. Lors que l'anciene alliance est passée; & que l'on entre dans la ouvelle, on éprouve que dans une obscurité xtréme il se trouve une réalité inexplicable: ar, ne nous trompons point; les choses ne se assent point autrement dans l'ame qu'elles se ont passées pour établir la nouvelle loi & laregion: c'est ce que je desire le plus de faire voir, ue tout ce qui se passe dans l'INTERIEUR 'est autre chose que l'ESPRIT & la VERITE' e la Religion Chrêtienne & de l'Evangile: & on des chimeres, comme l'on s'imagine.

La premiere alliance comment fut-elle donée? Elle fut donnée dans les lumieres, les élairs, des brillants presque insoutenables, dans s gloire & la felicité du Legissateur; dans la randeur, la magnificence, l'éclat; dans tout equi paroît de plus extraordinaire, Mais comient la nouvelle alliance a t-elle été accordée ? Dans les tenebres de tout l'univers, le soleil 'obscurcit ; dans l'extinction du Legislateur, ui meurt dans l'infamie & la honte d'un suplie. Cette difference se trouve telle dans les ames ui par une mort réelle & achevée entrent dans nouvelle alliance: tout yest obscur & anéanssant au dehors: tout y est cependant réel au edans. Dans l'institution du S. Sacrement. en que de simple, de naturel, d'obscur; on n'y oit que foiblesse; cependant c'est une veritale réalité. Jesus Christ y est d'autant plus réelment qu'il y est plus obscurément. O mystere, nystere, qui te comprendra! cependant, cette remiere alliance si belle, si enrichiede témoinages, n'est point ferme, & l'on en dechoit facilement: Ceci confirme & soutient admirablem qui a été avancé. Cette nouvelle alliance roît point au dehors, comme la premiere n'est point écrite sur la pierre; mais elle primée dans l'esprie, és gravée dans le cour; que c'est une alliance réelle, & non de 1 une alliance d'experience, & non une a de témoignage. Cette alliance est donc mée réellement dans le fond & le centre me, quoi qu'il n'en paroisserien; parce est imprimée dans le plus pur de l'esprit, vée dans le plus intime du cœur.

C'est alors qu'il n'y a plus de loi pour c me; parce que la loi qui est imprimée & en elle, est aussi accomplie en elle dans son étendue. Elle quitte alors tout ce qu'l'ancien: tout est renouvellé, mais d'ur niere admirable. Ce n'est proprement que Dien est le Dieu de ces ames, & qu'el son peuple; puisque ce n'est qu'alors qu'elle toutes ses volontez comme dans le ciel: quelque chose de distinct & de sensible: maisici; il n'ya rien de tout cela: c'est par impression: la volonté est imprimée & se fait accomplir sans assurance ni témoignage, n'aiant point d'autre assurance & témoignage que son infaillibilité.

†. 11. Chacun d'enn n'aura plus besoin d'enseigner son prochain & son frere en disant: conneissez la Seigneur; parce que tous me conneîtront depuis la plus grand jusqu'au plus petit.

12. Car je leur pardonnerai leurs iniquitez, & je ne

me souviendrai plus de leurs pechez.

13. Lors qu'il a parlé d'une nouvelle alliance, il a regardé la premiere comme étant vieille : or ce qui vieillit, n'est pas loin de sa fin.

L'aine arrivée à la nouvelle alliance n'a plus besoin d'être instruite de la connoissance du Seigneur; puisque nul n'est plus instruit de la connoissance d'un objet que par sa possession: or après cette nouvelle alliance aiant une possession de Dieu pleine & entiere, l'on a aussi une connoissance de Dieu des plus grandes que l'on puisse avoir en cette vie : c'est alors que les iniquitez sont pardonnées & les pechez oubliez. Une telle ame (a) ne se souvient plus d'avoir peché; ses pechez lui font devenus comme étrangers; & lors qu'on lui parle de peché, elle ne comprend quasi pas ce qu'on lui veut dire. Ce sont de ces ames dont David a dit, Heureux ceux de qui les iniquitez sont pardonnées & de qui les pechez sont converts! Ceci est le sens mystique.

Mais pour le sens litteral, il est certain qu'il doit venir un tems où les Juiss, aussi-bien que le reste

<sup>(</sup>a) Voyez Ste. Catherine de Genes, en sa Vie, Chapp, 2. 33 & 44. (b) Ps. 31. 7. 1.

## 804 EPIT, AUX HEBREUX.

reste des hommes, embrasseront la foi. Cesera alors qu'ils seront, comme tous les autres, dans l'état de la nouvelle alliance. & que l'esprit de la Religion sera repandu par tout. Ce tems est plus proche que l'on ne pense. L'ancienne alliance n'étoit pas de même nature, puisque l'on pouvoit à tous momens provoquer la colere de Dieu & essuier la rigueur de ses châtimens, comme on l'a pû voir dans tout ce qui s'est passé chez les Israëlites depuis cette ancienne alliance. Il n'en sera pas de même dans la nouvelle alliance: l'ame qui y est introduite est comme dans un Paradis d'innocence, où elle ignore également ce que c'est que peché & ce que c'est que le châtiment du peché. Dans l'ancienne elle voit & connoît en elle le peché; elle en sent les reproches & les châtimens: mais dans la nouvelle. l'innocence étant substituée en la place du peché, toutes les suites du peché sont bannies. Que l'on ne s'étonne pas que je parle de la sorte: car si l'on considere que par la nouvelle alliance (selon ce que nous avons dit,) l'ame entre dans l'unité divine, où elle n'est plus faite (a) qu'une avec son Dien, il ne sera pas difficile de comprendre à quel état de pureté il faut être arrivé pour pouvoir devenir une même chose avec Dieu: car il est certain que rien d'impur n'entre en Dieu. Cependant, Jesus Christ nous assure (b) que les fiecles ne passeront point que tout ce qui est écrit ne soit accompli; or l'Ecriture parle (c) en differens endroits d'un tems & d'un état où les pechez seront entierement effacez, où Dieu ne le souviendra plus des iniquitez de

<sup>(</sup>a) Jean 17. p. 21. 1 Cor. 6. p. 17. (b) Matth. 5. p. 18. (c) Jer. 31. p. 34. Mich. 7. p. 19. Soph. 3. p. 13. Ifa. 54. p. 9.

Phomme, où il ne se courroucera plus contre lui; & dans d'autres endroits, ses fautes, dit Dieu, ne me seront plus desagreables: puis Isaie parlant de cet état heureux, fait voir comme les passions sont dans cette ame sans lui nuire ni se faire plus de mal les unes aux autres; (a) Le lonp & PAgneau, dit -il, demeureront ensemble & le reste du passage, où il fait voir cet état comme un état d'innocence. Or il est certain que cet état n'est pas encore arrivé dans le general du monde, quoi qu'il soit arrivé dans plusieurs particuliers, qui participant à l'état d'enfance de Jesus Christ, éprouvent cet état d'innocence. Mais afin que cet état arrive dans le general & l'universel de l'Eglise, il faut que l'Enfance de Jesus Christ soit étendue par tout: & ce sera alors que l'on verra tant de propheties faites en faveur de sa naissance, & qui semblent n'être pas accomplies au dehors, s'accomplir de point en point.

(a) Ifa. 11. y. 6.

ζ

3

## CHAPITRE IX.

Y. 1. Ly avoit aussi dans la premiere alliance des loix de Dieu touchant son culte: il y avoit un Santuaire temporel:

3. Après le second voile étoit le tabernacle, apellé le

· Saints des Saints.

6. Les Prêtres qui exerçoient le saint ministère en-

troient en tout tems dans le tabernacle:

7. Mais il n'y avoit que le seul Grand Pontife qui entrast dans le secondseulement une sois l'année, non sans y porter du sang qu'il offroit pour lui-même & pour les ignorances du peuple;

8. Le Saint Esprit nous montrant par - là, que la voie

waie du vrai Santuaire n'étoit point ancore dhouverte, pendant que le premier tabernacle jubifioit.

Uoi qu'à la lettre cela fasse voir l'impuissace de l'ancienne loi & la force de la nonvelle, il est certain que c'est bien la figure de ce qui se passe dans l'ame. Dans le commencement, qui est la loi de rigueur & de penisence, il n'est parlé que de purifications, tont se passant dans la moienne partie de l'ame, c'estdire, dans le sensible, le materiel, le tempord, selon les paroles même du texte; mais pour enerer dans le sancta sanctorum, cela est si rare: & de seul esprit seulement par effont & violence v Deut entrer une fois l'année non sans y porter du sans. c'est-à-dire, non sans être encore tout sanglant des plus extrêmes rigueurs de la penitence qu'il offre pour ses propres pechez, les graiant suffisens & propres pour les effacer: & l'esprit s'appiant alors uniquement sur ces choses, il les offre aufi pour l'ignorance des peuples qui ne connoissent pas la voie de la penitence. Mais quoi que ces choses soient si grandes & si relevées, le S. Espris nous fait comprendre par ces mêmes choses que I'on admire, & qui font trembler tout le monde, que la voie du vrai Santuaire, qui est le fond & le centre de l'ame, n'est pas encore decouverte. Mais pourquoi S. Paul parle-t-il ici de la sorte? C'est pour nous faire concevoir que cet état de pur & d'innocente enfance, qui est le vrai Santuaire, ne peut point être decouvert par toutes ces choses extraordinaires de la penitence: & quoi qu'elles precedent avec justice la nouvelle alliance, dans laquelle on ne peut passer sans avoir fait ce premier chemin, quoi que, dis-je, cela soit très utile pour y faire entrer; cependant le S. Esprit nous aprend lui-même que ceux qui en sont encore-là, n'ont point connu la voie du veritable Santuaire, qui est, comme il a été dit rant de sois, le fond de centre de l'ame.

#.11. Mais Jefus Chrift, le Pontife des biens à vewir, aiant puru avec un tabernacle plus excellent, qui n'apoint étéfait de lamain des hommes, c'està-dire, qui n'est point sormé par la voie commane.

1. Est entreune fois non point avec le sang des boses Es dos taureaux, mais avec son propre sang, dans les lieux saints, aiant accomplis la redemision éter-

welle.

<u>خ</u> ت

Ξ

P

E E

3

ij

Ē

E

:Des que Jelus Christy souverain Pontise parole bui même dans nos ames, où il se fait semir Engoliter., illy vient avec fon propre fung, non point Boec le fang des bones & des tanreaux., cleft à dire, non point avec le fang tiré du corps par l'alliance des macerations; car quoi que tout cela Toit bon, il faut que ces mêmes choses cellent un tems, afin de donner lieu à Jesus Christ: autrement, l'ame s'apuiant sur ces choses, s'en contente, & se croit pure par cette purification exterieure; & ellese trompe: mais Jesus Christ venant lui-même, il purifie l'ame par son sang : il y vient avec son propre sang: & c'est alors que l'ame éprouve ce qui est dit dans Isaie; (a) Quand vos pechez servient ronges comme l'écartate, ils deviendront blancs comme neige: & cela non plus par ses efforts, qui en purifiant l'exterieur laissoient l'interieur plein d'impureté, parce qu'ils me porvoient purifier ce qui n'étoit pas de leur é-:ten-

## 808 Epit. Aux Hebreux.

tendue & domaine: mais Jesus Christ par son sang purifie l'impureté la plus profonde. C'est alors que l'ame comprend que sa premiere pureté & sa premiere purification n'étoit qu'exterieure: mais celle qui est operée par Jesus Christ luimême, est une purgation fonciere; aussi tout ce qu'elle faisoit auparavant, disparoît comme une ombre: & ne pouvant plus s'apuier que sur le sang de Jesus Christ, elle s'abandonne & 1sa conduite & à la pureté qu'il voudra lui donner. Mais que l'on ne croie pas que ce soit une temerité d'en user de la sorte. Non: c'est ce que le sus Christ veut que l'on fasse: & si l'on vouloit toujours se purifier soi-même, on n'auroit pas l'avantage de sa purification, qui devient si esticace, que l'ame se trouve non seulement purifiée de ses miseres exterieures, mais des plus profondes & cachées, auxquelles elle n'avoit garde de remedier, parce qu'elle ne les connoissoit pas même.

\$1.13. Car si le sang des boncs & des taureaux, & l'aspersion de la cendre de la genisse, santifie ceux qui ont été souillez, en leur donnant une puretle charnelle;

14. Combien plus le sang de Jesus Christ, qui par le Saint Espris s'est offert lui-même à Dieu comme une victime sans tache, purifiera-t il nôtre conscience des œuvres mortes, pour nous saire rendre un veritable culte au Dieu vivant?

S. Paul prouve par là la necessité du sacrifice, qui est le seul culte digne de Dieu, & l'inutilité des premiers sacrifices; la valeur infinie de celui de Jesus Christ pour purifier nos pechez: mais en même-tems il donne un admirable moien de prouver ce qui a été avancé pour l'interieur, &

de décrire les operations de Dieu dans les ames. Le fang de la penitence que nous exerçons nousmêmes par notre propre industrie. a un pouvoir que quantité éprouvent, qui est, d'amortir les ardeurs de la chair, & de purifier le corps: cette pureté, qui n'est qu'exterieure, est tellement confiderée des hommes, que l'on ne fait cas que de celle-là: c'est pourquoi l'on ne veut jamais quitter ses propres industries pour se laisser purifier radicalement & foncierement par Jesus Christ. On le devroit cependant faire d'autant plus facilement, que confiderant, que si nôtre propre industrie a pû purifier la chair par des sacrifices materiels, le sang de Jesus Christ, qu'il nous aplique lui-même, nous doit purisier bien autrement, & [nous] donner non seulement la pureté du corps, mais celle du fond de l'ame.

Mais dequoi nous purifie ce sang, apliqué par Jesus Christ même lors qu'il vient dans nôtre santuaire? Dequoi nous purifie-t-il, dis-je? Des œuvres mortes. Les œuvres mortes ne s'entendent pas seulement du peché mortel, mais de la proprieté, qui fait que nos œuvres étant faites en Adam sont des œuvres mortes: non que ce ne soient des œuvres meritoires, mais je veux dire que ce sont des œuvres destinées à la mort; parce qu'elles ne peuvent être rendues pures que par la mort mystique: & toutes ces operations les plus intimes sont destinées à la mort, parce qu'elles sont mêlées de proprieté. Jesus Christ nous purisse de tout cela: ce que nous ne pouvons jamais faire par aucun effort propre; & en nous purifiant par la mort mystique & l'aplication de son sang, il nous met par là en état de rendre à Dieu un culte digne de Dieu, un calte vivant comme il est vivant en lui-même. Ep. de S Paul. 6 X

Or ce culte vivant du Dieu vivant ne se peut rendre qu'en Dieu même: il faut que l'ame soiten Dieu pour l'honorer en Dieu; & elle ne peut entrer en Dieu que par Jesus Christ, se laissant conduire & purisier à lui de la purisication qu'il connoît être necessaire, & que nous ignorons jusqu'à la fin de nôtre vie s'il ne nous la decouvre lui-même. Or il ne la decouvre qu'en l'operant.

y. 15. C'est pourquoi il est le Mediateur du testament nouveau; asin que par la mort qu'il a soufferte pour expier les iniquitez, qui se commettoient sous le premier testament, ceux qui sont apellez de Dieu reçoivent l'heritage qu'il leur a promis.

16. Car où il y a un testament, il est necessaire que

la mort du testateur intervienne;

17. Parce que le testament n'a lieu que par la mort, n'aiant point de force tant que le testateur est encore en vie.

18. C'est pourquoi le premier même ne fut consisuil que par le sang, --

20. En disant: C'est le sang du testament que Dies a sait en vôtre saveur. - -

Mon Dieu! que tout ce Chapitre prouve admirablement, sans sembler le prouver, la verité du S. Sacrement de l'autel. Il faut remarquer, que ce que S. Paul dit ici est une suite de ce qu'il a dit parlant du sacrisice & de l'alliance: car nous avons vû que l'alliance n'est que par le sacrisice: or comme ce sacrisice de l'autel, (memorial de sacrisice de la croix, sacrisice autant réel qu'il est memorial, étant un veritable renouvellement de sacrisice;) comme, dis-je, ce sacrisice fut institué en saveur des hommes par le testement de Jesus Christ, de même que l'alliance

que Dien faitoit avec les hommes étoit une alliance de teltament; il est clair, que Jesus Christ n'a point suit d'autre testament que s'institution du Sacrement de nos autels, par laquelle institution sesait la manuelle alliance; mais al liance de communication & de jouissance, où Jesus Obrist se donne veritablement aux hommes non seulement en mourant pour eux; mais il s'y donne pour les posseder, & pour être possedé d'eux.

Ce tekament li admirable a été confirmé par sa more. La more de Jesus Christ à la rigueur n'étoit 🗶 🗸 point necessire pour le falut des hommes : mais 👾 lefus Christ est mort pour confirmer son testament & pour faire ou'il validast. Or ce tellament n'est autre que le don qu'il nous fait de son corps & de Fon fang dans la szinte Eucaristie: aussi, dit-il. C'est la mouvelle alliance en mon sang qui sera repone du pour vous ; comme voulant dire, c'est la nouvelle alliance que je fais avec vous dans ce Sacrement, vous donnant mon corps & mon fang: & pour ratifier mon testament & sceller mon alliance, je m'en vais repandre mon sang & mourir. Nous ne pouvons donc pas douter que le testament de lesus Christ & la nouvelle alliance ne full cette inflitution: ce que S. Paul a confirmé plus haut (a) en difant ce qui se passa à la Cone; & S. Jean (b) fors qu'il dit, que Jesus Christ aiant aimé les siens, il les aima plus particulierement à la fin; parce que ce fut à la fin qu'il fit le testament de la nouvelle alliance: or l'amour du Pere pour ses enfans se connoît parriculierement dans son testament.

Après ce testament qu'il a confirmé par sa mort, il s'est rendu dans le ciel le Mediateur de X.

<sup>(</sup>z) 1 Cor. 11. #. 23. (4) Jean 15. #. 1.

la nonvelle alliance. Il est par sa mort le testateur; & comme vivant [dans le ciel, il est] le mediateur & l'executeur de son propre testament, dont il fait l'aplication à chaque Chrêtien qui le reçoit: de sorte que par la reception frequente de ce divin Sacrement, on participe à la nouvelle alliance; & non seulement on y reçoit le don qui nous a été fait du corps & du sang de Jesus Christ; mais encore, nous sommes disposet par là à la nouvelle alliance mystique dont il a été parlé, l'ame étant sortisée par ce divin antidote, & rendue si sorte contre le peché, qu'elle est par là mise en état de recevoir l'union essentiele & la consommation de toute elle-même ca son Dieu.

Mais, me dira-t-on, quel est le sang de cette nouvelle alliance mystique, & quel est k testament qui en a été fait? Nous voions bien k testament de l'Eucaristie; mais nous ne voions pas celui dont vous parlez. Un moment d'aplication au sermon de la Cene vous le fera déconvrir, & vous fera comprendre, que Jesus Christ ne donne à manger sa chair (qui ne subsiste que peu de tems dans nous à cause de la foiblesse des eipeces dont elle est couverte,) qu'afin de nous faire entrer dans ce repos de Dieu, dont il a été parlé dès le commencement de cette Epître. & qui est la nouvelle alliance dont je parle ici; qui faisant entrer l'ame dans le repos divin en Dieu même, & la faisant participer à ce repos. Dieu la rend aussi participante de son unité.

On peut voir, pour preuve de ce qui est avancé ici, le raport qu'il y a entre le sermon de la Cene & cette Epître aux Hebreux, pour faire voir plus clairement les mysteres de nôtre Religion, & ce à quoi l'état Eucaristique nous fait participer.

Je dis donc, que tout le sermon de la Cene est commencé [par la promesse & le don de ce même repos, qui y est confirmé dans la suite (4) Je vous donne ma paix; je ne vous la donne pas comme le monde la donne; Jesus Christ ne parle pas d'une paix créée & de tout ce qui est au monde. quelque grand & relevé qu'il puisse être: mais de la paix dont il jouit lui-même, de la paix de **Dieu** comme il le fait voir par ces paroles : (b) qu'ils soient un: & pour faire voir que cette paix est une paix d'unité, il poursuit; Mon Pere, qu'ils foient un comme nons sommes un . & qu'ils soient consommez en unité. Il est donc parlé du REPOS DE L'UNITE', (qui est l'union essentielle, & la sesvelle alliance dont il est traité ici ;) en même tems que Jesus Christ fait son testament en faveur de cette alliance, se donnant lui-même à manger pour gage de l'union immortelle qu'il veut faire avec nous. Pour S. Paul, dès le commencement de cette Epitre il ne fait autre chose que d'établir la verité de ce REPOS, qui n'est pas un repos comme celui des creatures, mais qu'il affure être le repos de Dien même. Ensuite il parle du sacrifice par lequel ce repos est donné : Jesus Christ ne parle-t-il pas aussi de son sacrifice, affurant qu'il va se livrer à la mort; puis il conclud par le testament, comme S. Paul: de sorte que ce qui établit le mystere si grand & si infaillible de nôtre Religion, qui est le sacrifice & le testament de Jesus Christ, établit en même tems l'union intime & le repos divin auquel nous fommes tous apellez.

Si l'on envisageoit les choses par cet endroit, on n'auroit pas tant de peine à croire ce que l'on X 2

<sup>(</sup>a) Jean 14. 7. 27. (b) Ibid. Chap. 17. 7. 21, 22.

en nous par le sang de Jesus Christ dont l': tion nous est faite: c'est alors qu'il faut q me pour jouir de cette nouvelle alliance s été meritée par la mort de Jesus Christ. aussi elle-même à tout ce qu'elle a de p pour confirmer le don qu'ellers fait à sor de tout elle-même, elle fait le testament ce qu'elle possede: & pour reconnoître qu'elle en est capable ce qui lui est donné entre dans la nouvelle alliance en donner ce qui est hors d'elle, en elle, & elle-1 Mais ce testament, qui ne peut être coi que par le fang de Fesus Christ ne peut valic par la mort de l'ame. C'est ce qui fait que personnes veulent jouir des privileges d liance: parce qu'il en coûte la vie propri nul ne veut perdre. C'est pourrant par ce liance nouvelle que l'on conferve sa, vin perdant.

Il fant pour une alliance; qu'elle sois deux personnes; or cette allance se fait Lasis Christ & l'ama: & par alla Lasis wift bui donne fon fang, pour sceller non nent le testament qu'il fait lui-même, mais our sceller le testament de l'homme. C'est uoi il met ce sang dans la disposition de me, afin qu'il puisse en disposer. C'est :ela que Iesus Christ nous le donne à boiîn qu'étant incorporé en nous, il soit renmme nôtre propre fang, & puisse servir à r nôtre alliance: ce qui ne pourroit pas son sang ne passoit pas en nous par la comm: [autrement] for lang confirmeroir nent son alliance; mais il ne confirmeroit nôtre s'il ne nous étoit rendu propre. Auffi pour cela que dans la premiere alliance repandit du sang sur le peuple, ne se conit pas de le verser sur l'autel; pour leur str. qu'il viendroit un tems où lesus Christ contenteroit pas de repandre son sang sur de la Croix, ni même de le repandre fur par afpersion; mais qu'il le feroit passer en. , afin que ce sang fût rendu nôtre, & que nous pussions nous en servir pour sceller nce que nous ferions avec lui, comme il it celle qu'il faisoit tant de nous avec son aue de lui avec nous.

là on peut voir la necessité qu'il y avoitous eussions le bonheur de participer aux res. C'est pour cela que dans la primitive les Chrétiens communicient à toutes les: ichaque jour, c'est-à-dire, tous ceux qui ivoient à la messe y communicient, pour oir qu'il falloit qu'ils eussent reçu le sang as Christ pour ratifier l'alliance qu'ils ont vec lui, comme il donne son sang pour celle qu'il a faite avec les hommes.

e alliance ne peut donc être confirmée que

X 4

par

## 816 Epit. AUX HEBREUX.

par le sang de Jesus Christ; mais elle ne peut valider pleinement que par la mort mystique de l'ame, comme elle n'a validé que par la mort na turelle de Jesus Christ: car il est impossible que l'ame entre jamais dans le repos de Dieu même ni dans la paix, que par la mort réelle de fout ci qu'il y a en elle du vieil homme & d'Adam pe cheur; ce qui est la perte de toute proprieté. L testament de Jesus Christ en faveur de l'ame sui de quitter toutes les grandeurs, tons les plaisirs tout ce que le monde estime, de se renoncer & quitter lui-même par l'aneantissement le plu profond qui ait jamais été, & enfin de mouri pour nous. Le testament de l'ame à son Die doit être, premierement de tout ce qui est hoi d'elle, biens, honneurs, &c. puis de ce qui e en nous de corporel, santé, commodité & &, dans l'esprit, dons, lumieres, talens, ope rations propres, usage de tout ce qui est en nou ensuite, tout ce qui apartient à l'ame, salut vertu, justice, sainteté; puis enfin nôtre êti propre & nôtre vie propre. Ce sont là tous le degrez d'abandon, & tout ce que l'ame donne son Dieu en échange de ce qu'il donne à l'an dans cette nouvelle alliance: & ceci sont le clauses du contract, sans lesquelles on ne per jouir du privilege de l'alliance.

Jesus Christ a fourni tout ce qu'il avoit pre mis; il a executé tout ce qui étoit necessaire pou l'alliance & pour faire valider son testament; nous a de plus donné son sang, comme nous; vons vû, pour sceller nôtre testament de mên qu'il a signé le sien de son sang: il est mort pou le faire valider; & quoi qu'à la rigueur de la jussic il dût nous demander une mort naturelle, il s contente de la mort myssique & du renoncemes general à tout nous-mêmes: de sorte que nul ne doit prétendre entrer dans le repos de la nouvelle alliance qu'il n'ait executé ce testament. comme lesus Christ a fait le sien.

O avantage admirable de cette nouvelle alliance! La creature quitte le vieil homme, & reçoit en échange un homme nouveau : elle quitte Adam pecheur, & Jesus Christ lui est communiqué en la place; ensin elle se quitte elle-même, & par cette sortie de soi elle est faite une avec Dieu, étant reduite par là en l'unité de son principe, en Dieu même, qui est son origine. C'est là que cessant tout travail & toute peine, elle entre vrasmont dans le REPOS DIVIN promis dès la creation, merité par Jesus Christ, & donné en vertu de ce contract & de ce testament,

y. 23. Il étoit donc necessaire que ce qui n'étoit que figure des choses celestes, sust purissé par le jang des animaux; mais que les celestes mêmes le fusseur par des victimes plus excellentes que n'ont été les premieres.

24. Car Jesns Christ n'est point entré dans le Santuaire fait de la main des hommes, qui n'étoit que la sigure du veritable; mais il est entré dans le ciel même, asin de se presenter maintenant pour nous devant la face de Dieu.

Il est parlé ici de la figure & de la realité de nôtre Religion; mais il y est en même tems décrit le premier état de la penitence, qui n'étant que l'introduction à celui-ci, est proprement la sigure du dernier. Or comme cet état ne regarde que la purification exterieure, il y faut le sang des animaux, c'est-à-dire, qu'il faut la mortification & la mort des sens, qui est le sang des animaux, & qui est la premiere purgation indispenfable. Quoi que cette purification foit réclie, comme le fang des animaux purificit récliement les Juifs d'une purification exterieure, elle n'est pourtant que la figure de la purification de l'esprit, signifiée par le ciel, qui étant plus excellent, a besoin d'une purification plus excellente. Mais comme cette derniere purgation surpassiede beaucoup nôtre capacité, nos foints y sont asses inutiles: c'est pourquoi il faut que Jesus Christ fasse en nous l'immolation de ce qu'il y a en

nous de plus grand & de plus excellent.

Pour cet effet. Isfat Christ, qui n'est point en wé en nous comme Pontife tant que vôtre lassmaire a été bâti à nôtre mode, estra dons le Santhaire oni est le fond & le centrede l'ame, males point bâti de la maint des honones; car les hornmes ne peuvent rien faire pour le purifier : Et là non content d'immoler tout ce qui apartient à nôtre propre esprit comme autant de victimes, ni de nous immoler nous-mêmes, il demeure en nous. & est incessamment present devant la face de Dien son Pere. Son Pere ne voiant en nous due son propre Fils, est si charmé de ce Fils, qu'il ne songe plus qu'à prendre ses delices dans ces ames, redevenues enfans par la perte de leur ancienne vie & par leur nouvelle naislance en Jefus Christ.

C'est alors qu'il dit, que (a) ses delices sont d'être avec les enfans des bommes, c'est à dire, avec ceux d'entre les hommes qui sont devenus enfans de cette sorte. C'est alors que toute la terre noiée dans le deluge du sang de Jesus Christ, & l'ame sauvée dans l'arche de sa protection, étant devenue toute pure, Dieu jure (b) qu'il

n¢

ne mandien blus cette terne. C'est alors on'il en ecute ce qu'il a promis, d'oublier les pechez.de ne s'en plus seavenir, de ne se mettre plus en colere contre cette ame : parce qu'il n'y a poine d'antre caractere [ en elle ] que celui de Jesus Christ: de quelque côté qu'on l'envisage on n'y voit que letus Christ. C'est alors que le Pere ravi & charmé dit : (a) C'est ici mon Fils bien-aime en qui je me plais uniquement: & c'est alors que par une admirable concomitance toute la Trinitévient demourer en cette ame, comme Jefus Chaiff to dit: (A) So quelqu'um fait ma volenté, e'sh-à-dise. To luisse posseder à pleinement à mai que je falle en lui toutes mes volontez, mens viendrene à lui. El nous feronsnôtre demenre en lui. Lors que je dis que lefus Christ oft en cette ame. ie n'entens pas qu'il y soit corporellement; mais comme c'oft le Verbe qui fait tout dans l'ame, & que le Verbe est Jesus Christ, il imprime à cette me tous les caracteres de les Christ: même vivant for laterre elle est tellement morte & perdue, qu'elle (c) n'est sien aume que Jesus Christ.

Voila l'état où vous êtes spelier. Chrétions, & ce à quoi vôtre nom de Chietien & vôtre catactere vous engage, à devenir des porte-christs, & antin, d'autres Jesus Christs, suivant ce qui est écrit: (A) J'ai det, veus êtes des Dieux: vous un quittez pas plutôt ce, qui est de la creature, que vous devenez des Dieux par participation. C'est à quoi vous êtes apellez par le batême, selon ce qu'assistemon Apôtre, lors qu'il dit, qua (e) par le batême vous êtes ensevels avec Jesus Christ; & (f) veus êtes morts; Es pôtre vie est ca-

1

<sup>(</sup>a) Matth. 3. 9.717. (b) Jean 14. 1125. (c) Gal. 2. 17.20. (d) Jean 10. 17.34, 39. (a) Romanico (f) Golodi san 20.

§. 25. Et ce n'est pas en s'offrant plusieurs même, comme le Pontise entre tous les le Saint des Saints avec d'autre sang que le 26. Car il eust donc falu que Jesus Christ ex fert souvent depuis le commencement du au lieu qu'il n'a paru qu'une sois à la sin cles pour détraire le peché en s'offrant lu pour victime.

27. Es comme il est arrêté que les bommes s une fois, Es que le jugement suive après: 28. De même Jesus Christ a été offert une f effacer les pechez de plusieurs; Es la seco.

. sans être plus chargé du peché, il paroîtra salut de ceux qui l'attendent.

Jesus Christ, étant venu dans le centre me, n'a pas besoin d'y venir plusieurs sois y demeure continuellement. Il n'a pas d'un sang étranger, c'est-à-dire, de nos & industries; mais il v vient avec son

821

la feconde fois, il vient pour le salut & la consommation de cette ame, la faisant passer en Dien.

Or la PREMIERE fois qu'il y vient, ce n'est cependant que sur la fin, & lors que l'ame a déia épuisé toutes ses forces & tous ses efforts, qui ont servi à la preparer à cette venue : car tout ce qui s'est fait dans l'ame jusqu'alors, n'est que pour la preparer à cette venue de Jesus Christ, sans qu'il soit necessaire que Jesus Christ vienne lui-même dès le commencement : de même que tout ce qui s'est fait dès le commencement du monde n'a été que pour preparer à la venue de Jesus Christ qui devoit s'immoler lui-même. & qui ne pouvoit s'immoler qu'une fois en sacrifice sanglant & de mort; (car quoi qu'il puisse renouveller & qu'il renouvelle en effet son immolation à tous momens, & qu'il puisse toujours s'immoler dans son Sacrement, comme ila été expliqué: il ne peut pourtant s'immoler qu'une fois lui-même par sa mort, & cette immolation est plus que suffisante pour sauver un million de mondes;) c'est ainsi que dans cette ame, où il ne s'immole qu'une fois, tout ce qui se fait auparavant n'est que pour la preparer à recevoir Jesus Christ en cette qualité d'hostie immolée. Jesus Christ vient bien dans l'ame comme voie; mais il n'y vient comme vie que dans cette immolation.

Mais quand il veut y venir comme vie, alors, selon le decret, que tous les bommes meurent une sois, il faut que cet homme meure mystiquement. Et c'est alors que Jesus Christ vient effacer tous les pechez. L'homme en mourant à lui, perd (pour ainsi parler) la source du peché, en perdant la proprieté: mais cette perte ne se fait que par Jesus Christ, qui vient comme un Prêtre immoler cette ame, & s'immoler lui-même

une l'ame vive [enoore]: elle le trouve mans un état où elle ne sent mi mort ni grace mi peché, jusqu'à ce que peu à pe prouve vivante dans la grace sans nulle viené. C'est là le jour du solut. Le jour o Christ vient pour essace il vient pour tuer de perte & de mort; car il vient pour tuer il ne vient pour tuer que ceste soule sois; ju de la mort votale; paroe que celui qui a la première mort, ne soussira pas la si Mais la seconde sois qu'il vient, c'est un vie immortelle, communiquant à l'ame qu'elle ne doit plus jamais perdre.

Pour le sons literal, il est clair que parle ici du sacrisce sangkant de la croétant plus que suffisant pour essacer les d'un milsion de mondes, n'apas eu besi tre renouvellé quant à ce qu'il y a de tra de funeste; autrement, comme dit S.l. aurust sala que Jesus Christ se fast livré à la le commencement du monde, & qu'il eust ce

ible. Or le sacrisce de Jesus Christ étant non seulement sussissant, mais surabondant; il suffice de renouveller son offrande & son même sacrisce en quoi il n'y a plus rien de tragique, mais seulement un memorial de ce qu'il y avoit de sanglant dans ce sacrisce, pour glorisser le Pere éternel, & pour remedier aux nouveaux pechez, qui sont gueris & essace par cette memoine du sacrisce de la croix. De sorte que ce memorial est uon seulement un memorial, mais un sacrisce réel; mais sacrisce non sanglant; & ce sacrisce est un sacrisce d'expiation.

Jesus Christ viendra dans son second avenement and plus charge de pechez, ou pour abolir le peché; mais pour sauver ceux qui l'attendent, c'està dire, ceux qui mettent tellement toute leur comfiance en lui, qu'ils n'attendent leur salur

que de lui.

## CHAPITRE X.

J. I. Ar la loi, qui n'avoit que le craion & non pas (a) le tableau même des biens à vemir, ne pouvoit jamais par les mêmes victimes, qu'elle continuoit à offrir tous les ans, rendre parfaits ceau qui s'aprochent de Dieu.

2. Autrement on auroit cessé de les offrir ; parce que cenx qui lui rendent ce culte n'auroient plus senti leur conscience chargée d'aucun peché, en

aiant été une fois parifiez.

3. Mais en les offrant, on renonvelle tous les ans la memoire des pechez.

4. Car il est impossible que le sang des taureaux & des boucs ôte les pechez.

Ce-

<sup>(</sup>a) ou, l'image vive. Bible. de Louvain.

Eci prouve toujours plus comme S. Paul parle du facrifice sanglant de la croix, qui a effacé le peché de tout le monde. Mais, dira-t-on, pourquoi reste-t-il donc des pechez dans le monde? c'est parce que ce sang n'est pas apliqué à tous, quoi qu'il soit repandu pour tous; & cela, à cause de leur mauvaise disposition, ou parce qu'ils ne veulent pas se servir du moien d'aplication qui leur est donné, qui sont les Sacremens, & sur tout, le batême, la penitence, & l'Eucaristie.

Mais pour le sens mystique, qui est celui que k me propose, (ne touchant les autres que comme en passant,) je dis, que l'état de penitence marqué par la loi, est un état imparfait pour nous aprocher de Dieu. S'il étoit suffisant, & qu'il mist l'ame en état de persection, on n'aproit que faire de le renouveller; puisque rendant l'homme parfait; il effaceroit tous ses pechez. L'état donc de penitence, quoi que si absolument necessaire que sans lui il n'y a point desalut pour ceux qui ont peché, n'a pas pourtant le pouvoir de rendre parfaits ceux qui sont dans la penitence : ce qui se prouveroit aisément non seulement par cet endroit de S. Paul, mais même par la conduite de l'Eglise touchant les penitens.

Tant que cet état de penitence continue, c'est un facrifice de son corps que l'on renouvelle continuellement; mais on ne le renouvelle point sans penser aux pechez; puisqu'il ne se fait que pour les pechez: le tems de la penitence est donc une memoire continuelle des pechez.

Or cet état saint, & si necessaire aux pecheurs, est pourtant un état imparsait, qui ne met pas l'ame dans la persection requise pour s'aprocher de

Diem par l'intime union. La conduite même de 'Eglise à ne pas laisser aprocher des autels les

unciens penitens, le marque.

Or je dis qu'il y a un autre état, qui en effaçant es pechés, les lave & les purifie de telle sorte, ju'il est ôté à l'ame la memoire même de son pe-:hé: & c'est l'état où Jesus Christ vient lui-même lans l'ame. Cet état est aisé à prouver par l'Ecriure. En combien d'endroits David demande-t-il que son peché soit effacé, & combien estime-t-il neureux ceux en qui cela est de la sorte? Job dioit dans sa douleur: (a) Pourquoi n'effacez-vous vas mon peché? que si mon iniquité m'est pardonnée, que ne l'effacez vous? c'est veritablement alors que l'iniquité est si fort pardonnée, que lors qu'on la veut chercher, on ne la trouve plus: c'est alors que le sacrifice de la penitence cesse, l'ame ne pouvant plus le faire, comme elle ne peut point se souvenir de son peché : ce qu'elle souffre dans la suite, ce sont des croix dé providence, qui sont bien autres que celles qu'elle se procuroit, & qui la rendent plus conforme à Jesus Christ.

Cen'est pas qu'il ne se commette de nouveaux pechez qui ont toujours besoin d'être essacz; mais ce sont des fautes legeres, parce que la volonté n'y a point ou que très-peu de part; & Jesus Christ, qui est dans cette ame pour paier pour elle, ne les maniseste même qu'à mesure qu'il les essace: de sorte que ses fautes, qui lui causoient autresois tant de douleur, ne lui sont plus de peine: elle les voit sans douleur; parce qu'elle ne peut rien trouver en elle qui les ait voulu commettre, ni qui veüille déplaire au Bien-aimé: elle les sousses, ou plutôt, elle ne Ep. de S. Paul.

les souffre pas: car le Bien-aimé est si jaloux de cette ame, qu'il ne lui laisse pas la moindre saute sans l'effacer d'abord; & il ne lui montre se sautes que lors qu'elles ne subsistent plus; de sorte qu'elle les regarde comme étrangeres, sans qu'elle puisse avec tous ses efforts ni s'en faire peine, ni les voir comme quelque chose qui subsiste: car il est certain qu'elles ne subsistent plus, les fautes ne subsistant que dans la volonté, & cette ame n'aiant plus de volonté: car la premiere chose que Jesus Christ sait dans l'ame, c'est de prendre la volonté, & de la sacrisier; en sorte qu'une telle ame ne trouve en elle aucune volonté, quelle qu'elle soit, ni pour quoi que ce soit.

 y. 5. C'est pourquoi Jesus dit à Dieu en entrat dans le monde: Vous n'avez point voulu d'hossin ni d'oblations; mais vous m'avez formé un corps,
 6. Vous n'avez point agréé les bolocaustes pour le pêché.

7. Alors j'ai dit: Me voici; je viens, selon qu'ilest écrit de moi à la tête du livre, pour faire, mes

Dien, vôtre volonté.

C'est donc alors que Jesus Christ entrant dans l'ame dès le commencement, dit, dans le fond de cette ame, je sai que les bolocaustes & les sacrisices exterieurs que je faisois par moi-même w vous sont plus agreables: vous ne voulez plus de ces sortes d'oblations. Il y a un autre sacrisice, inconnu encore à l'ame, & qui est bien autre que celui qu'elle a fait alors, qui est, de se scrisier à la volonté de Dieu, & de sacrisier sa propre volonté. Car Jesus Christ n'en use point autrement dans l'ame où il vient, que comme il a fait étant sur la terre. Or qu'a-t-il fait étant entré

ré dans le monde? il a dit : Les oblations ne 10 us sont plus agreables: mais me voici. [ Aini il dit à Dieu dans cette ame, \ Ce n'est plus es efforts ni ses offrandes que vous voulez l'elle; mais vous voulez que je m'immole en elle & par elle, & que je l'immole elle-même de l'immolation dont je me suis immolé dès mon entrée dans le monde, qui est, de m'immoler à toutes vos volontez. Auffi cette ame dit à son Dieu: Il est écrit de moi, Je ferai vôtre volonté. Elle entre d'abord, non plus dans des sacrifices exterieurs: Mais dans l'état de sacrifice à la volonté de Dieu, dans lequel se perdent & se consomment peu à peu toutes les volontez de la creature: en sorte que sans qu'il soit necessaire de plus faire des sacrifices pour le peché. l'ame entre dans un état de facrifice autant different du premier par l'excès de sa rigueur, qu'il est relevé au dessus de lui par la difference de s'immoler selon sa volonté, ou de s'immoler à la volonté de Dieu.

Cet état se trouve si réel, que l'ame entre dans une immolation étrange, qui l'étonne d'autant plus que ce sont des sacrifices que l'on fait en elle, ou que l'on exige d'elle, auxquels elle n'auroit pas même pensé, & qui sont bien autres que tous ceux qu'elle faisoit, ou même qu'elle se seroit pû figurer. C'est alors qu'elle ne connoît plus d'autre pratique que cette immolation à toutes les volontez de Dieu: C'est alors qu'il n'y a plus d'autre pensée dans son esprit, ni d'autre desir dans son cœur, que de faire la volonté de Dien: Et c'est alors, qu'à force de s'immoler à toutes ses volontez, & de s'y laisser entrainer dans un abandon total, elle perd peu à peu toute volonté dans celle de Dieu. Il n'est plus parlé alors de

de peché: on ne songe plus à autre chose qu'à faire la volonté de Dieu, comme il a été dit.

y. 8. Après avoir dit: Vous n'avez point voulu, & vous n'avez point agréé les hosties, les oblations, & les holocaustes pour le peché, qui sont toutes choses qui s'offroient selon la loi,

 Il ajoûte ensuite: Me voici; je viens pour faire, mon Dieu, vôtre volonté. Il abolit ces premiers

sacrifices pour établir le second.

Y a-t-il rien de plus clair pour établir ce quis été avancé plus haut, & pour faire voir que k grand sacrifice de nôtre religion, le sacrifice de Jesus Christ dans l'ame, n'est point le sacrifice de la penitence pour le peché, quoi que ce sacrifice de la penitence soit pourtant une preparation à celui-ci, comme il a été expliqué en S. Mathieu (a) en parlant de la penitence de S. Jean? Le sacrifice propre à la nouvelle loi, qui est une loi de grace & d'amour, est de faire la volonte le Dien. Pour entrer dans ce second sacrifice d'immolation à toutes les volontez de Dieu, il faut necessairement quitter ce premier sacrifice de la penitence, qui n'est plu agreable à Dieu; parce qu'il veut faire perdre à l'ame toutes ses pratiques, pour la faire entrer dans l'exercice dels volonté de Dieu; puis ensuite, dans l'état dels même volonté; où l'ame n'entre qu'après avoir perdu toute volonté dans celle de Dieu par cet exercice & ce continuel sacrifice à la volonté de Dieu, qui l'introduit insensiblement dans l'état même de la volonté de Dieu, où l'ame ne peut plus faire autre chose que la volonté de Dieu. & où enfin elle devient toute volonté de Dien, étant elle-même changée & transformée dans la

volonté de Dieu. Il est aisé de voir qu'il faut que le sacrifice de la penitence cede au sacrifice de la volonté de Dieu, comme le sacrifice de l'ancienne loi a cedé au sacrifice de la loi nouvelle.

\$ 10. Et c'est cette volonté de Dieu qui nous a santifiez par l'oblation du corps de Jesus Christ, qui a été faite une sois.

C'est donc cette volonte de Dien qui nons santifie: & tous ceux qui mettent la sainteté en autre chose, quelque relevée qu'elle soit, se trompent beaucoup. Il est impossible d'arriver à la veritable sainteté que par ce sacrifice de la volonté de Dieu. Cet état de la volonté de Dieu fait jouir l'ame des privileges de la nouvelle alliance. & l'introduit dans ce REPOS dont il a été parlé au commencement de cette Epître: car il est impossible d'avoir jamais un parfait repos que dans la volonté de Dieu. Celui qui veut quelque chose qu'il n'a pas, ou qui ne veut pas quelque chose qu'il a, ne peut avoir de parfait repos: mais celui qui n'aiant plus de volonté, ne peut vouloir que la volonté de Dieu, est content de tout ce qu'il a, & est dans un repos parfait: car ne desirant & ne craignant rien, qui pourroit troubler son repos? On ne desire que la possession de quelque chose, & on ne craint que de la perdre: Si donc quelqu'un ne desire ni au ciel ni sur la terre chose quelconque, s'il ne craint aucune misere, quelle qu'elle soit, & qu'il soit content de s'en voir revêtu dans la volonté de Dieu, rien ne peut alterer son repos. Le repos n'est donc que dans cette divine volonté, qui est le sacrifice que Jesus Christ fait dans l'ame.

Mais on me dira; on craint de ne pas faire la volonté de Dieu. Non: on ne peut craindre

cela; car on est content dans la volonté de I (a) de ne pas faire même la volonté de Dieu. rien ne peut rien faire. Mais on craint de l'of ser. Comment peut offenser celui qui n'ap de volonté, & qui est content même de ses blesses dans la volonté de Dieu? Cette ame là ne se separe jamais de la volonté de Dieu: ce qu'elle est dans une resignation continu & parfaite à toutes les volontez de Dieu: or qu'elle ne se separe point de la volonté de l pour vouloir quelque chose, il est certain q le est toujours unie à la volonté de Dieu. Oi volonté unie à la volonté de Dicu, & qui est point separée, ne peut pecher; parce Dieu ne peut vouloir le peché comme pe Cette ame ne peut point pecher sans que l lonté de Dieu, à qui elle est unie, ne ve son peché, ou que l'ame ne se separe de la lonté de Dieu: or Dieu ne peut point vo le peché; & cette ame, qui se tient ferme son abandon & union à la volonté de Dieu. peut être separée; donc une telle ame ne craindre le peché. Mais [dira-t-on] elle c dra que sa volonté ne se separe de celle de I Elle est abandonnée à la volonté de Dieu cela même: & ainfi, ce qui sembleroit l'e parer, l'uniroit plus fortement à cette d volonté.

O volonté de Dieu, qui donnés le repo alterable, le REPOS promis dès le com cement du monde! O repos, qui ne pouve mais être que dans la volonté de Dieu! Il a

<sup>(</sup>a) de ne pas faire &c. c. a. d. d'être dans un état non mais passif, à l'égard de la volonté de Dieu; en sor ce soit lui-même qui la fasse en nous, nous le souffrar laissant agir.

que Jesus Christ vous ait merité, & qu'il soit venu vous aporter au monde, comme il est dit à
sa naissance, qu'il aporte (a) la paix aux hommes de bonne volonté, c'est-à-dire, aux hommes
qui aiant perdu leur volonté propre en celle de
Dieu, n'ont plus de volonté maligne, & par
consequent ont la bonne volonté de Dieu. Le
même moment qui a dit de Jesus Christ naissant,
qu'il étoit venu donner la paix aux hommes de
bonne volonté, a dit [aussi comme en sa perne]: Me voici pour saire vôtre vôlonté, connoissant qu'il ne pouvoit donner la paix aux hommes
qu'en faisant la volonté de Dieu, comme les
hommes ne peuvent de même la recevoir qu'en
faisant cette même volonté de Dieu.

llya un enchainement admirable dans toute cette Epître, où S. Paul après avoir établi la verité de ce REPOS d'une maniere incontestable, ditensuite & les moiens par lesquels il est donné, & les circonstances qui accompagnent ce

repos.

Mais sur ce que j'ai dit incontinent, [en expliquant comment] Jesus Christ est venu aporter la paix aux hommes de bonne volonté, on me dira, que j'exclus donc toutes les bonnes volontez de l'homme, & ses bonnes activitez. Non, assurément. [Il y a ici de disserns états ou degrès; & ] chaque degré a [specialement] sa bonne volonté, & sa paix attachée à ce degré. Le premier degré de bonne volonté fait que l'on quitte la volonté maligne de commettre le peché; & à cette bonne volonté est accordée la paix de la conscience; non (b) pour l'innocen-

(a) Luc. 2. ý. 14. (b) c. a. d. non pour faire ou pour marquer que l'ame soit dès là & par cela dans l'innocence & dans l'exemtion du peché; mais pour en ôter les troubles & les bourrellemens. ce & l'exemtion du peché, mais pour les tronbles & bourrellemens du peché. Ensuite l'ame avançant, trouve la paix & le repos dans la bonne volonté qu'elle a de faire de bonnes œuvres; & dans ces bonnes operations elle goûte même un repos sensible; & plus elle avance, plus son oraison augmente, plus elle trouve de paix. goûtant toujours plus de repos. Et enfin, lors qu'elle s'abandonne à la volonté de Dieu, elle trouve le REPOS parfait dans la volonté de Dieu, où perdant tout ce qui lui restoit de volonté propre & maligne, elle ne perd pas seulement la volonté de commettre le peché; mais elle perd toute volonté d'user de sa volonté pour quoi que ce soit, & toute volonté propre, pour petite qu'elle soit; par consequent, la volonté maligne n'est pas seulement détruite dans son exercice, mais dans sa proprieté & dans son esfence. Et c'est alors que l'on peut dire veritablement que cette ame est une ame de bonne volonté: puis qu'elle n'a plus que la volonté de Dieu : jusqu'alors cela ne se pouvoit pas dire entierement & avec verité. Or c'est de cette perte de la volonté en celle de Dieu, qu'il est parlé ici: parce que le REPOS dont a parlé S. Paul, n'est aucun des repos qui ont été décrits & qui precedent celui-ci; puisqu'il dit que c'est le repos dont Dieu jouit lui - même après qu'il eut cesse de toutes ses œuvres: c'est donc un repos qui ne depend point de l'operation de la creature: mais qui est, au contraire, la cessation de ses propres operations, & le repos parfait dans l'accomplifsement de la volonté de Dieu.

y.11. Aussi, au lieu que tous les Prêtres se presentent tous les jours à Dieu, sacrissant, & offrau plu-

plusieurs fois les mêmes bosties, qui ne peuvent jamais ôter les pechez;

12. Celui-ci aiant offert une seule hostie pour les pechez, s'est assis à la droite de Dieu pour toujours, 13. Où il attend ce qui reste; Qui est, que ses enne-

mis soient mis sous ses pieds.

14. Car il a rendu parfaits pour toute l'éternité par une seule offrande ceux qu'il a santifiez.

Dans les tems des premiers sacrifices, representez par ceux de l'ancienne loi, il faut tous les jours recommencer les mêmes sacrifices, les mêmes pratiques, qui unies aux soussirances de Jesus Christ, paient bien pour les pechez; mais qui n'ôtent jamais entierement les pechez: ce qui ne s'opere que lors qu'il vient faire dans l'ame ce second sacrifice, la rendant victime de la volonté de Dieu.

Jesus Christ est assis à la droite de son Pere pour toute l'éternité: ce qui s'entend de la confirmation du REPOS en Dieu où il met l'ame avec lui, la cachant avec lui en Dieu jusqu'à ce que peu à peu tout ce qui reste à cette ame d'oposé à Dieu, ou à sa volonté, pour petit qu'il soit, soit reduit sous les pieds de Jesus Christ. Car J. Christ ne vient que pour terrasser tout ce qui est dans l'ame, & se l'assujettir; & cette ame ainsi sacrifiée à toutes les volontez de Dieu en Jesus Christ. & par Jesus Christ, est rendue pour toute l'éternité volonté de Dieu. Les ames de ce degré sont perfectionnées non de leur propre perfection, mais de la perfection que Jesus Christ leur a meritée par son sacrifice, & dont Jesus Christ leur a fait l'aplication par ce sacrifice de la volonté de 1'homme à la volonté de Dieu. Jesus Christ dit en venant au monde: Me voici pour faire vôtre

## 834 Epit. Aux Hebreux.

volonté: pour marquer, que comme le peché de l'homme avoit été un peché de desobéissance. par lequel il avoit rendu tous les hommes rebelles à Dieu, les avoit assujettis au peché, les avoit retirez du REPOS divin pour lequel ils avoient été créez; Jesus Christ venoit (revêtu de la chair de l'homme) pour affujettir cet homme à la volonté de Dieu, le retirer par là du peché. & le restituer dans le REPOS qu'il avoit perdu. C'est pourquoi ce sacrifice de la volonté de Dieu fut le sacrifice du salut en Jesus Christ: & il en est de même dans l'ame. Tous les autres sacrisices qui precedent celui-là ne sont point des sacrifices du salut & de la perfection : il n'y a que celui-là qui le soit; & qui ait le pouvoir de tirer l'homme du peché & de l'assujettissement d'Adam, de rendre parfaits pour toujours ceux que Jesus Christ a santifiez par son sang, & qu'il a assujettis par sa mort à toutes les volontez de Dieu.

Ŷ. 15. Et c'est ce que le Saint Esprit nous declare lui-même. Car après avoir dit:

16. Voici l'alliance que je ferai avec eux après que ce tems-là fera arrivé, dit le Seigneur; J'imprimerai mes loix dans leur cœur; & je les écrirai dans leur esprit:

17. Et je ne me souviendrai plus de leurs pechez ni de leurs iniquitez.

C'est une chose admirable de voir comment 8. Paul se soutient dans toute cette Epitre, & comment il consirme ce qui a été avancé. Il fait voir, comment le S. Esprit declare lui-même que l'alliance qu'il fait avec les bommes, est dans cet état de la volonté de Dieu. Les loix de Dieu y sont si fortement gravées dans le cœur, & imprimées dans l'esprit, que l'on ne peut plus s'en de-

partir: l'homme devient toute volonté de Dieu. Or comme c'est par le mouvement du cœur & de la volonté que l'on agit, lors que la volonté de Dieu est imprimée dans le cœur, on ne peut agir & parler que la volonté de Dieu, selon les paroles mêmes de Jesus Christ, qui assure, (a) que l'on ne produit au dehors que ce que l'on a dans le cœur: l'homme tirant de son cœur, comme d'un tresor, des choses vieilles & nouvelles, il parle de ce dont il est plein. Donc l'homme duquel le cœur est gravé & l'esprit imprimé des volontez de Dieu, ne peut faire autre chose que la volonté de Dieu.

Et c'est dans l'accomplissement de la volonté de Dieu que se fait l'alliance, qui est l'union essentielle; & que le REPOS promis est accordé. Si dans l'ancienne loi Dieu ne sit la promesse à Abraham qu'en vertu de son sacrifice, qui sur un sacrifice à la volonté de Dieu toute pure, saut-il s'étonner que la promesse à l'alliance de la nouvelle loi soit accordée en saveur du sacrifice à la volonté de Dieu? Non, cheres ames, vous ne joüirez jamais du repos promis, de l'alliance parsaite, qui est l'union intime & essentielle, que par l'abandon total à toutes les volontez de Dieu.

Cette alliance n'est pas plutôt faite, que Dieu me se souvient plus des pechez; ni l'ame non plus ne s'en souvient plus: tous les pechez sont essacez de son esprit comme ils sont bannis de son cœur.

v. 18. Or quand les pechez sont pardounez, il n'y a plus d'offrande pour le peché.

C'est-à-dire, que tout ce que l'ame offre alors, n'est plus par raport à son peché; puisque son iniqui-

<sup>(</sup>a) Matth. 12. 7. 34,35.

quité est ôtée, & qu'elle ne peut s'en souvenit que comme d'une chose étrangere: mais le sacrifice que l'on offre est un sacrifice de louange, comme le disoit le Roi-prophete, (a) Vous avez, Seigneur, rompu mes liens, c'est-à-dire, les chaines qui me tenoient captif à cause de mes pechez; (car tant que l'ame gemit dans la penitence, elle est captive:) Vous avez, dit-il, rompu mes liens; C'est pourquoi je vous offrirai une bostie de louange. Tous les sacrifices qui se font alors, ne sont plus pour le peché, ni pour l'interêt de la creature: ce sont des sacrifices de louange, qui ne regardent que le seul interêt de Dieu seul, & sa seule gloire. Il est à remarquer que David, avant que de dire que Dieu a romou ses liens & tout ce qui pouvoit encore l'assujettir au peché, assure que la mort des Saints est pretiense devant Dieu, comme pour faire comprendre, que l'on ne peut avoir cet avantage que par la mort des saints, ou la mort mystique, qui est celle qui est propre aux Saints, la mort naturelle étant commune à tous.

\$.19. Puis done, mes freres, que nous avons la liberté d'entrer avec coufiance dans le Santuaire par le sang de Jesus;

20. Que par le voile, c'est à dire par sa chair, il nous a ouvert le chemin nouveau & vivant:

21. Que nous avons aussi un Pontise qui est établi sur

la maison de Dieu;

22. Aprochons - nous de lui avec un cœur vraîment sincere, & avec une ferme foi, aiant le cœur purifié des crimes dont nôtre conscience se sentoit coupable, & le corps lavé dans l'eau de nôtre sainte aspersion,

S. Paul

S. Paul nous invite, mes chers freres, à entrer dans notre santuaire, puisque Jesus Christ nous a merité auprès de son Pere un favorable accés & une libre entrée dans le lieu saint. Il est parlé ici premierement de nos temples, où nous avons l'avantage d'entrer par le sang de Tesus Christ. qui y est offert, Jesus Christ y demeurant touiours vivant comme Pontife & comme Victime. Si nos autels n'avoient rien d'auguste, & qu'il ne s'offrît que du pain & du vin, comme nos freres le disent, qu'y auroit-il de si saint & de plus recommandable que dans la loi ancienne? Tant s'en faut que nos temples fussent alors plus augustes, ils le seroient bien moins; puisqu'il y avoit dans le temple l'arche de l'alliance dans laquelle étoit la manne & la verge d'Aaron. Si Jefus Christ n'étoit pas sur nos autels, qu'y auroitil donc, puisque dans l'ancienne loi la Majesté de Dieu environnoit le temple, & que Dieu y rendoit ses oracles? S. Paul ne nous inviteroit pas à en aprocher avec confiance, & ne nous prouveroit pas par tant de discours l'avantage de la nouvelle loi sur l'ancienne, & l'élevation de nos augustes mysteres. Allons donc souvent aux pieds des autels avec foi, amour, confiance, & simplicité de cœur, qui sont les dispositions que S. Paul demande aiant le cœur net des pechez. S. Paul parle en cet endroit de l'aspersion. qui est la ceremonie de l'eau benite, encore en usage dans l'Eglise: car il est clair que S. Paul n'entendoit pas parler ici du batême, mais de la sainte coûtume qui est dans l'Eglise, de se servir de l'eau benite. Si nos freres lisoient attentivement ces choses, ils admireroient également & la sainteté de nos ceremonies & de nos mysteres, & leur antiquité.

Mais il y a un autre Santuaire, qui est tout proche de nous, dans lequel nous pouvons toujours demeurer, & dont le froid, la faim, la maladie, les affaires, les occupations ne nous bannissent pas. Nous ne pouvons être que très-peu à l'Eglise, à cause que tout ce que je viens de dire nous apelle ailleurs; mais nous pouvons être toujours dans ce santuaire: c'est le fond & le centre de nôtre ame: c'est là où nous sommes invitez particulierement à entrer. Jesus Christ nous en a onvert le chemin, en nous aprenant que le Roiaume de Dieu est au dedans de nous, que ceux qui font sa volonté sont aimez de son Pere & que la Trinité demeure en eux.

Il nous en a ouvert l'entrée par sa chair premierement, en ce qu'étant sur la terre il nous a apris que la pieté ne consistoit point dans l'exterieur, mais dans l'interieur: & c'est ce qu'il nous a merité par la nouvelle loi: car l'ancienne loi n'avoit que des ceremonies exterieures, & la nouvelle a l'interieur. Il nous a encore montré le chemin par sa chair, nous donnant sa chair à manger; asin que lors qu'il est en nous corporellement par le Sacrement, nous aprenions à le chercher spirituellement au dedans de nous, où il yeut être adoré en esprit & en verité.

C'est donc ce chemin de l'INTERIEUR qui est la voie de la nouvelle alliance & du repos, [voie] que Jesus Christ nous a aprise par sa chair. Cette voie est vivante; puisque non seulement Jesus Christ est reçu vivant dans le Sacrement; mais parce qu'elle nous communique une veritable vie, qui est la vie en Dieu: toutes les autres vies en nous-mêmes, quelque sublimes qu'elles soient, sont des morts, & non pas des vies. Elle est nouvelle; parce que ce sentier de l'inte-

rieur

tieur étoit ignoré presque de tout le monde avant la venue de Jesus Christ: car il n'étoit connn que des Patriarches & des Prophetes, tout le peuple faisant confister la Religion dans un certain exterieur. Mais la Religion Chrétienne est toute interieure: & ce qu'il y a d'exterieur n'est que l'expression de l'interieur: C'est pourquoi Jesus Christ parlant des Chrêtiens à la Samaritaine, il l'assure, (a) que jusqu'à present l'on a adoré le Pere sur la montagne & dans le temple: mais que le tems alloit venir que les vrais adorateurs adoreroient le Pere en esprit & en verité: parlant [même] du culte exterieur que l'on rendoit à Dieu dans ces lieux: C'est pourquoi il ajoûte en un autre endroit : (b) Ce peuple m'honore des levres, & leur cœur est loin de moi, montrant par là, que le veritable honneur ne peut venir que du cœur.

Le cœur est donc le Roiaume de Dieu, son temple vivant, sa maison, & nous avons un grand Prêtre établi sur cette maison: ce grand Prêtre est Jesus Christ, qui y offre incessamment des sacrifices, & qui gouverne toute l'ame depuis qu'elle s'est abandonnée à lui sans reserve. Il est incessamment entre Dieu & l'ame pour apaiser la colere de son Pere, jusqu'à ce qu'ensin par la mort totale de cette ame, elle lui ait cedé entierement la place, où il fait toutes les sonctions de Prêtre, de Souverain & de Dieu, comme il

a été vû tant de fois.

Mais avant que de finir cet endroit, il faut remarquer que S. Paul, loin de nous dire de nous retirer de Dieu par crainte ou par respect, comme quelques-uns le pratiquent, nous dit au contrai-

<sup>(4)</sup> Jean 4. y. 21-23, (6) Matth. 15. y. 8.

traire de nous en aprocher avec soi & confiance, avec simplicité & sincerité de cœur, pourvil que nôtre conscience ne nous reproche aucun peché mortel: ce qui s'entend pour la communion: carle peché mortel ne nous doit pas empêcher de chercher Dieu dans nôtre cœur: parce que cette seule recherche étant une conversion à Dieu, est en même-tems une separation du peché: car celui qui se convertit à Dieu dans son cœur pour l'y chercher, s'éloigne necessairement du peché, & se convertit veritablement, selon ce paroles de l'Ecriture: (a) Convertissez-vous au Seigneur dans le fond de vôtre cœur, selon que vous vous étiez éloignez de lui.

§.23. Conservons inviolablement l'esperance qui nous avons fait profession de garder, puisque celui qui nous a donné ces promesses est fidele.

Ce qui est de plus de consequence dans toute la voie interieure, est de conserver une ferme esperance, aussi-bien qu'une soi inébranlable, esperant contre tout sujet d'esperer; parce que sans cela, on se decourage par la crainte, l'hesitation & le doute; & sous prextexte de vouloir étre sidele, on commet de très-grandes insidelitez: mais l'esperance donne du courage & de la hardiesse pour poursuivre le chemin commencé.

ŷ. 26. Mais si nous pechons volontairement après avoir reçû la connoissance de la verité, il n'y a plus desormais d'hostie pour le peché;

27. Mais une attente effroiable du jugement & m seu que la colere de Dieu allumera pour consumer

ses ennemis.

Ces

Ces paroles si terribles, & si surprenantes, sont considerées & entendues de peu de Chrêtiens. Il y en a peu qui parviennent dès cette vie à la comoissance de la verité, & à qui la verité soit decouverte: mais ceux qui ont été assez heureux pour être mis dans la verité, & qui viendroient à pecher volontairement, par une malice d'autant plus énorme que les graces qu'ils ont reçûes sont plus grandes; ceux-là deviennment les plus mechans des hommes. & même inconvertibles. ne pouvant presque plus se repentir ni offrir des victimes pour leurs pechez; parce qu'ils ont passé le tems & l'état de la penitence. Il est vrai que cela arrive rarement; mais il suffit que cela puisse arriver, pour le craindre. Ce passage s'accorde très-bien avec celui qui dit dans un autre endroit (a) qu'il est impossible que celui qui a été une fois illuminé, qui a reçû le don & la grace, venant à les perdre, soit jamais de nouveau illuminé. O qu'un peché [contre Dieu] comme celui-là, fait par une personne à qui Dieu a tant fait de biens, offense son cœur! C'est là le veritable adultere: car une telle ame a été dans le lit nuptial, & n'a connu la verité que dans la possession de son Epoux : cependant, elle quitte son Dieu pour se prostituer au Demon volontairement! Son Epoux recevra-t-il plus dans son lit cette adultere? & un tel outrage ne lui est-il pas infiniment plus sanglant qu'une faute d'un [fimple] domestique? aussi Dieu s'en est-il expliqué lors qu'il a dit; (b) Je perdrai ces ames adulteres: & Jesus Christ adit, que (c) les pechez contre le S. Esprit ne seroient pardonnez ni en ce monde ni en l'autre.

Ep. de S. Paul. 6Z Les

<sup>(</sup>a) Supra Ch. 6. y. 4 &cc. (b) Pfal. 72. y. 27. (c) Matth. 12. y. 32.

## 842 Epit. Aux Hebreux.

Les pechez contre le S. Esprit sont ceux que je viens de décrire. [Ils sont contre le S. Esprit & font si horribles, premierement, parce que le S. Esprit est l'Esprit de verité, & qu'il est l'Epoux des ames comme verité: c'est lui que l'on a connu comme Epoux; c'est lui dont on a joui: on a donc fait un adultere contre lui & on l'a offensé volontairement après avoir connu sa verité. O Dieu! qu'il est bien vrai qu'une épouse si déloialle ne doit attendre que des châtimens extrêmes & des suplices que vôtre fureur mi prepare! Mais [aussi] qu'il est rare, que l'Epouse soit precipitée, comme Luciser, du lit naptial dans le fond de l'abîme! Il n'y a que le crime de Lucifer, qui puisse attirer cela, Icrime d'orqueil. de rebellion, de revolte, de complaisance en stimême & en sa beauté, s'attribuant ce qui n'est du qu'à Dieu. & voulant lui disouter l'empire. O, il n'y a que ces ames-là qui puissent meriter un si étrange châtiment! Ceux qui tombent dans des degrez inferieurs, éprouvent un jugement qui se fait en eux, un brûlement effroiable, que le feu de la colere de Dien leur cause : & ce seu ne s'éteint point que Dieu n'ait consumétous ses enmemis, c'est-à-dire, que le peché ne soit entierement détruit. Il n'y a plus de misericorde. comme pour les pecheurs; mais Dieu veut prendre une juste vengeance de cette ame, & la devore jusqu'à ce qu'il ait détruit par son ardem consommante & purifiante les restes des pechez.

<sup>§. 28.</sup> Celui qui a violé la loi de Moife est condamel
à mort sans misericorde sur la deposition de dons
ou trois témoins:

<sup>29.</sup> Combien croiez-vous que celui-là fera jugé digue d'un plus grand suplice, qui aurafoulé aun pieds

CHAP. X. ¥. 28, 29. le Fils de Dien, & estimé impur le sang de l'alliance par lequel il avoit été santifié; & qui fais outrage à l'Esprit de la grace?

Si celui qui a viole les premieres loix, qui sont les loix de la penitence, est condamné à la mort; parce que le moindre peché mortel cause la mort de l'ame, sans que rien puisse empêcher qu'elle ne soit privée par ce peché de la vie de la grace; combien est digne d'un plus grand suplice, & d'une indignation plus grande, celui qui a foule aux pieds le Fils de Dien, auquel il étoit uni si intimement? Il fait plus de mal que ceux qui l'ont crucifié, à cause de la grandeur de la grace qu'il a reçûe : il 2 prefané le sang de son alliance, par lequel il étoit entré dans la possession de son repos, & par lequel il avoit été santissé pour ne plus pecher: il a ontragé l'Esprit de la grace, dont il avoit été rempli; enfin on peut dire que c'est le crime des crimes: non tant à cause de la qualité du crime, qu'à cause de l'état de celui qui le commet. Le parricide est un homicide: cependant combien est-il different des homicides ordinaires, à cause de l'état de celui qui le commet?

Ceci n'est pas dit simplement aux ames de ce degré; mais il est dit à tous les Chrêtiens, pour leur faire voir, combien ils sont plus criminels que toutes les autres nations, parce qu'ils ont plus recu qu'aucune autre. Un Turc, un Paien, sera bien moins puni qu'un Chrétien. O Chrétien, si tu comprenois bien ce que c'est que la grace du Christianisme, que ne ferois-tu pas pour repondre à ta dignité? tu mourrois plutôt mille fois que de la perdre. Les premiers Chrétiens, qui avoient bien compris la grace qu'ils avoient reçûe, mouroient avec plaisir

pour la conferver.

\$ .30. Car nous scavons qui est celui qui a dit: La vengeance m'est reservée, & je la scaurai bien sui re, dit le Scigneur; Et ailleurs: Le Seigneur jugera son peuple.

31. C'est une chose terrible que de tomber entre les

mains d'un Dieu vivant.

Il va un tems où nous vengeons sur nous la cause de Dieu, & [alors] Dieu ne se venge point. Mais il y a un autre tems où Dieu se venge lui-même; & il ne veut pas [alors] que la creature s'en mêle, mais qu'elle le laisse faire, entrant seulement dans les interêts de Dieu contre elle-même, se mettant du parti de la divine iustice contr'elle-même par un acquiescement à toutes ses rigueurs, sans qu'elle ose toucher elle-même à rien : car c'est alors qu'elle entend avec effroi dans le plus profond d'elle-même; La vengeance m'est reservée: laisse moi punir sans misericorde ce qui a peché en toi. Alors cette ame ne fait rien autre chose que souffrir les coups qui lui sont donnez. Mais helas! qu'elle a de peine à s'abandonner à cette justice divine, & qu'il y a peu d'ames qui aient le courage de le faire! On se dechireroit plutôt en mille pieces que de souffrir un moment ces rigueurs. Combien y a-t-il de personnes qui font des austeritez extrêmes, & qui ne les font que pour apaiser cette justice, & l'empêcher de se venger elle-même? On souffriroit plutôt tous les tourmens imaginables que de porter quelques jours son poids: & alors le plus grand de tous les tourmens, & la plus étrange de toutes les penitences est, de ne point souffrir de tourment. & de ne point faire de penitence. C'est alors que l'ame éprouve veritablement, que c'est une chose étranCHAP. X. \$.31--34. 845. trange que de tomber entre les mains d'un Dien vi-

Mais il v a d'autres personnes, & ce sont les grands pecheurs & ceux qui (comme il a été dit) ont abandonné Dieu, qui ne se punissent point eux-mêmes, & que Dieu ne punit point; qui font toutes sortes de crimes sans scrupule ni sans peine. Ceux-là verront que Dieu reserve la vengeance pour le jour de sa colere, & qu'ils tomberont d'une maniore borrible entre les mains d'un Dieu vivant pour toute l'éternité; qui sera toujours vivant pour les tourmenter, comme ils seront toujours vivans pour souffrir. Que sur cela certaines bonnes ames pures & innocentes, qui ne ressent plus les reproches de leur conscience parce que Dieu les tient dans une très-grande innocence, n'aillent pas se faire de peine de ce que je dis ici: car cela n'est pas pour elles. Qu'elles s'abandonnent seulement bien à Dieu, qui ne les tient de la sorte qu'afin qu'elles restent degagées d'elles-mêmes & de tout ce qui les concerne: qu'elles ne pensent point à elles; mais qu'elles se delaissent à Dieu, auquel elles se sont données sans reserve. Ce n'est plus leur affaire de penser à elles & de se mêler d'elles.

y. 32. Souvenez-vous de ce premier tems, auquel après avoir été illuminés, vous avez souffert de grands combats dans les afflictions;

2 :

-

ï

#

33. Etant d'une part exposez devant tout le monde aux injures & aux mauvais traittemens; de l'autre aiant été compagnons de ceux qui ont souffert de pareils traittemens.

34. Car vous avez compati à ceux qui étoient dans les chaines, És souffert que l'on vous ravit vos biens, sachant que vous avez d'autres biens plus excellens, qui ne periront jamais. Z 3 de la part de l'ennemi, & l'on remporte tes victoires; où ensuite de ces premier bats, on soussire la persecution des mondane peuvent soussir la pieté sans la combsans lui donner des attaques d'autant ph qu'elle condamne davantage leur vie.

On a une autre sorte de souffrance qui moins dure que la premiere, qui est, ceux à qui l'on est uni par le lien indissol la conformité interieure, sonssirir souven tre occasion de très-grandes peines. Ce est plus dur que si nous les soussiriers nomes. Les personnes de ce degré soussirent tiers qu'on les deposible des biens exterieur deposiblement loin de leur faire de la pein cause de la joie; parce qu'ils savent qu'ils o tres biens qui ne peuvent perir, lesquels, dit une autre version (a), ils ont au dedan Ils savent, ils sentent, ils connoissent prouvent, qu'ils ont au dedans d'autres qui les rendent insensibles à la pette de si biens exterieurs. Mais ou'il est dur de pe

\$.35. Ne perdez donc pas la confiance que vous avez, qui doit être recompensée d'un grand prix.

36. Car la patience vous est necessaire, asinqu'après avoir accompli la volonté de Dieu, vous jouissiez de l'effet de ses promesses;

37. Parce qu'en très-peu de tems celui qui doit venir

viendra. & il ne tardora pas.

Mon Dieu! la belle conclusion! qu'elle exprime bien l'état de l'ame, & toute la voie par où Dieu la conduit! S. Paul vient de parler du premier état de combat, qui est les commencemens de la voie interseure. Quoi que cet état paroisse rude à celui qui n'en connost point d'autre, il est cependant très-doux en comparaison de celui qui suit, dont la rigueur n'est connue qu'à ceux qui l'éprouvent. S. Paul dit donc à ses chers enfans, que puisqu'ils ont porté le tems du combat avec tant de generosité & de force, il ne saut pas manquer de force dans le tems de la souffrance.

Comme j'ai distingué en bien des endroits de l'ancien testament trois sortes d'états, se raportans aux trois Eglises, la combattante ou la militante, la soussirante ou patiente, & la glorieuse ou la triomphante; S. Paul parle aussi ici de ces trois états. Il exhorte les mêmes sideles qui avoient porté le tems du combat avec tant de sorce, à ne pas se dementir dans le second. Dans le premier il saut beaucoup de sorce pour parer les coups & soutenir les attaques; dans le second il ne saut qu'une serme consance & une extrême patience: car il n'est plus question de se desendre & de repousser les attaques; mais il n'est question que de soussir à s'abandonner à tous les coups; se n'est plus un bras ennemi qui frape; mais c'est

le bras du tout-puissant: il ne s'agit plus de se défendre; mais de souffrir & de soutenir les coups.

Ceci est si bien expliqué par ce qui se trouve dans le Purgatoire, qui est, generalement parlant, l'Eglise souffrante: quoi qu'aussi l'ame éprouve dans son fond tout ce qui se passe dans le general de l'Eglise divisée en trois [classes] qui n'en font qu'une. Les ames de Purgatoire ne songent plus ni à combattre, ni à se defendre, ni à se purifier, ni à faire chose au monde pour abreger leurs peines; mais elles suportent tout ce que Dieu leur envoie, & n'ont pour partage que l'esperance ou la confiance, l'abandon à Dieu, & la souffrance ou patience. Il en est de même d'une telle ame: elle souffre tout; mais elle ne fait, ni n'opere point: aussi S. Paul après les avoir fait resouvenir (pour les fortifier) du courage qu'ils ont eu dans l'état du combat, ne · leur demande autre chose sinon qu'ils aient une extrême confiance & une patience invincible: il ne leur faut rien autre chose durant toute la voie: ce qui leur est si absolument necessaire, que sans cela ils ne peuvent avancer; mais bien demeurer toujours dans le premier état: & comme celuici est le milieu, ils ne peuvent passer au dernic faute d'entrer dans celui-ci.

S. Paul leur dit donc, qu'en demeurant fermes dans la confiance & dans la patience, pour soutenir tous les coups de Dieu sans pour cels se desier de sa bonté, ils joziront par cette seule chose des biens pramis, qui est le REPOS & l'union.

Mais de même que la foi en Dieu & la patience font jouir de ces biens, le defaut de la même foi & de la patience fait aussi perdre ces mêmes biens & la jouissance des promesses, qui n'est auque le repos & la nouvelle alliance dont il a irlé, & le triomphe de l'ame. Mais il faut quer toutes les paroles de S. Paul.

patience vous est, dit-il, necessaire, afin que t la volonté de Dien vous puissiez jouir de l'efs promesses. Pourquoi, dit-il, que la patiennecessaire en faisant la volonté de Dieu? Il pint dit la même chose du premier état. O. que le premier état se passe tout en force. & v a plus de force & de soutien que de patienelui ci au contraire, se passe tout en foi-: c'est pourquoi il faut une extrême patienon seulement pour suporter les coups, (qui reaucoup plus rudes que les premiers, puis ne s'agit pas de soutenir la persecution des rres, mais de souffrir les coups du Crea-) mais de plus, il faut encore soutenir sa isse. & se voir terrassé sans pouvoir se relesouffrant sans pouvoir souffrir, mourant pouvoir mourir. Et toutes ces épreuves celles de la volonté de Dieu, qui éprouve eature de toutes manieres afin de lui faire e toute volonté.

est là le sacrifice de la nouvelle alliance, qui bstitué en la place du premier sacrifice qui it que l'ombre & la figure de celui-ci: & enfin ce sacrifice de la volonté de Dieu oni ouir de l'effet des promesses: car lors que me est en état de n'avoir plus de volonté. d'avoir une extrême souplesse à toutes les itez de Dieu; lors, dis je, que l'homme cet état, il entend ces paroles profondes: fort peu de tems celui qui doit venir, viendra:

irdera pas.

est alors que cette Vierge sage, qui étoit ne endormie, quoi qu'avec sa lampe allu-Zς mée

mée & toute pleine de l'onction de la grace, mi comme une huile abondante entretenoit tonjours son feu malgré ce sommeil de mort où elle étoit reduite : c'est alors, dis-je, que cette ame redevenue Vierge par la mort mystique, qui ne se peut operer que par cet état de la volonté de Dieu, aiant pris une nouvelle naissance, sortant du sein de la mort, toute pure, toute integre, se leve promtement par une veritable resurreetion: & en cet état, après s'être levée au bruit de la voix qui assure que l'Epoux ya venir, elle voit arriver l'Epoux, qui ne vient que pour l'introduire avec lui dans la chambre nuptiale, chambre de sa mere, dont il parle (a) dans le Cantique: chambre qui n'est autre que le sein de Dieu, où il introduit ces ames avec lui; & les temant cachées avec lui en Dieu, les fait joilir avec un plaisir inessable de ses doux embrassemens, jusqu'à ce qu'enfin il les transforme toutà-fait en lui, où étant totalement perdues, elles ne se trouvent jamais. C'est là que n'étant plus parlé de jouissance, il ne se connoît plus de distinction: les caresses passent: elles ne sont plus les embrassemens de l'Epoux; car l'ame est devenue une même chose avec l'Epoux; de sorte qu'elle jouit en lui de lui-même comme il en iouit lui-même.

O état, qui ne renfermant rien, ce semble, à n'étant renfermé de rien, renferme tout, & est abimé dans le tout! état qui n'a ni expression, ni parole; parce que rien de tout ce qu'on connoît ne le peut exprimer, n'étant terminé par nulle distinction! On ne voit rien d'extraordinaire dans cette Epouse si chere, qui au dehors

paroît des plus communes; mais si on cherche à fond cette Epouse, on ne la trouvera assurement plus; car elle n'est plus; mais son Epoux est, vit & regne; & c'est assez.

y. 38. Or le juste qui m'apartient, vivra de la foi, dit le Seigneur, que s'il s'en retire, il ne me sera pas agreable.

L'ame justifiée de la sorte par l'état de la volonté de Dieu, apartient à Dieu d'une maniere qui est surprenante. Elle est si fort à lui, qu'elle n'est plus qu'une avec lui : car à force de faire la volonté de Dieu aiant perdu toute volonté, elle est faite volonté de Dieu. Or comme la volonté de Dieu est Dieu; aussi cette ame est faite une avec Dieu: c'est donc le juste de Dieu: car ce n'est point un juste de sa propre justice, aiant perdu tout ce qu'il avoit de propre : c'est un juste que Dieu a rendu juste de sa justice, juste qui apartient tout à Dien, étant perdu lui-même afin de ne subsister qu'en Dieu. Et ce juste, qui apartient à Dieu d'une maniere si particuliere qu'il l'apelle son juste, (car il ne dit pas le juste, ou le faint, vivra de telle forte; mais mon juste, qui est juste à moi, qui m'apartient par excellence au delà de toute creature,) ce juste donc de cette forte, on, mon juste, dit Dieu, vivra de la foi,

Or cette vie de foi cst une vie cachée, inconnue, qui cache d'autant plus qu'elle fait moins paroître. Tous les états qui ont quelque évidence, ne sont point cet état de foi. La vie du juste qui apartient à Dieu, est une vie de foi. Tout ce qui manisesté au dehors par quelque chose d'extraordinaire, se distingue, se fait admirer; tout cela est une vie de manisestation; mais ce n'est pas la vie de la foi. O vie de foi, vous étes un

## 872 EPIT. AUR HEBREUX.

mystere de soi! Jesus Christ au S. Sacrement est un mystere de soi; parce qu'il y est caché de telle sorte qu'il y paroît tout ce qu'il n'y est pas, & qu'il n'y paroît rien de ce qu'il est. O vie de soi, vous étes la même chose! Vous ne paroissez rien de ce que vous étes, & vous ne paroissez que ce

que vous n'étes pas.

L'ame apellée à un grand INTERIEUR, est mise d'abord dans un état de grande soi: elle est dans la soi: elle vit dans la soi: elle meurt dans la soi: mais elle ne vit pas encore [si-tôt] de la soi: elle ne vit de la soi que lors que Jesus Christ est devenu sa veritable vie; & qu'aiant banni toute vie propre, & toute proprieté, elle n'est plus & n'existe plus qu'en Jesus Christ, ou plutôt Jesus Christ est seule. Alors la vie de cette ame ainsi transsformée, est une vie toute de soi, (la jouissance aperçue & connue étant reservée pour l'autre vie:) elle est possedée, absmée, absorbée: cen'est plus que Jesus Christ qui vit & opere en elle.

Cependant au dehors, elle est une creature soible comme les autres. O mystere, mystere de soi, que tu couvres de grandes choses! car cette ame porte un état immense, qui n'aiant nulle distinction n'a aussi nulle restriction. C'est de ces ames dont parle David lors qu'il dit; (a) Vous les cacherez dans le secret de vôtre visage: c'est que comme il n'y a point de partie dont on soit si jaloux pour sa conservation que du visage, Dieu cache ces ames dans le secret de sa face, étant si jaloux d'elles, qu'il ne les maniseste gueres en cette vie. Celles qu'il maniseste par l'extraordinaire, ce sont celles qui vivent de dons, de graces,

(a) Pf. 30. V. 21.

ces, d'amour, de caresses; mais ce ne sont pas celles qui vivent de la soi. Celles qui vivent de la soi, sont, comme je dis, très-cachées sous un exterieur très-pauvre; mais le dedans ravit le cœur de Dieu, & sait l'étonnement des Anges. Cette ame est cachée à elle-même; parce que sa vie n'est pas une vie de manisestation ni pour elle, ni pour les autres; mais sa vie est une vie de foi, vie immense & inexplicable.

J'ai dit, que l'ame est dans la soi, qu'elle vit dans la soi, qu'elle meurt dans la soi avant que de vivre de la soi. Cela merite d'être expliqué.

Elle est dans la foi si-tôt que Dieu par une bonté particuliere la tire des actes multipliez & grofsiers pour la faire entrer dans un état plus simple, où elle n'agit plus par des efforts groffiers, mais elle entre dans l'état de contemplation, où elle se contente de croire Dieu sans raisonner, & de l'aimer: alors elle vit peu à peu dans la foi, mais dans une foi autant savoureuse que lumineuse, qui la fait vivre en elle-même pleine de graces, de douceurs & de contentemens. quoi que mêlez de souffrances; car la souffrance accompagne toujours la foi. L'ame en cet état croit qu'il n'y a rien à faire pour elle que de croire son Dieu & l'aimer, jouissant de ses caresses & de ses faveurs : car elle ignore que cette même foi puisse & lui donner une possession plus réelle, quoi que moins aperçue, (qui est, la possession de Dieu même;) & la rendre divine, la faisant Dieu par participation: ignorant donc ces choses, & jouissant par le moien de la foi d'un bonheur inconcevable, elle se repose dans ce bien, & elle ne pense plus qu'à vivre en cet état jusqu'à la mort, croiant avoir atteint le terme; parce qu'elle jouit du repos que cause 12 la simplicité & le commencement de l'union. L'amedone vivant de cette sorte dans une foi savoureuse & lumineuse tout ensemble. à la faveur de laquelle elle est dans une contemplation & oraifon continuelle, croit avoir atteint lefalte de la perfection, à cause qu'elle y reçoit les plus grands dons & les plus grandes faveurs & graces de Dieu: elle le croit sur tout à la fin de ce degré, (qui consomme la vie de bien de personnes, y en aiant peu qui le patsent, parce qu'il y en a peu qui veiillent perdre de fi grands biens: cette ame, dis-je, arrivée à la fin de ce degré, n'a pas de peine à croire qu'elle a atteint le sommet de la persection; parce qu'elle a souffert beaucoup de travaux, de peines & de tentations, comme S. Paul en parle plus haut en traitant de l'état d'illumination : & il est vrai : ces ames ont atteint le faîte de la perfection acquise, & même de celle qui est infuse dans la capacité de la creature: en sorte qu'il n'y a plus rien à faire en elles pour elles, n'y même à Dieu en elles, dans cet état de vie consommée dans la foi, sinon de les tirer du monde, ou bien de les faire

Car, ou bien ces personnes meurent promtement; & expirent dans de sacrées delices, pour cependant paier dans le Purgatoire l'impurent sonciere & radicale qui n'a pas été purisiée; (car les ames dont je viens de parler, passent toutes par le Purgatoire, à moins que Dieu en mourant ne leur sist souffrir quelque chose de si dur, que cela les sist mourir dans le plus extrême des abandons:) mais celles à qui Dieu dessine une plus grande gloire, passent outre, & sont étonnées que la soi les sait passer de l'état de vie dans

changer d'état: & c'est ce qui arrive aussi.

celui de mort.

Cet état est du moins aussi long que le premier. & touvent bien davantage. Peu le passent : quantité meurent dans cet état, qui bien que fort different de l'autre, ne laisse pas de donner une gloirebien plus abondante. Cet état est une privation, que la foi communique, de toutes les vies qu'elle avoit procurées auparavant : de forte que l'amement à tout ce qui la faisoit vivre. On comprend aisément qu'elle perd toutes ses humieres, ses connoissances, ses ardeurs, ses douceurs, tout ce qui la tenoit en vie & en assurance. & toutes ses vertus acquises & infuses. mais quant à l'usage, & non quant à la proprieté, ou plutôt non quant à l'essence, qui s'enracine plus fortement à mesure qu'elle paroît plus morte au dehors. Car c'est alors un tems non de printems, mais d'hyver, où ces mêmes plantes, qui avoient paru au dehors florissantes avec tant d'agrément, ne paroissant que comme mortes, prennent cependant de plus fortes racines, poussant en bas, & s'enfonçant dans la terre, au lieu de pousser au dehors, comme elles faisoient dans le tems du printems : c'est ainsi que cette soi, qui n'est plus pleine de delices, mais pleine de douleurs & d'amertumes. avec le glaive à la main, donne [bien] la mort à tout ce qui est dans l'ame; mais à la faveur de cette foi mourante, le même Jesus Christ, (qui auparavant avoit paru au dehors plein de douceur & de charmes, ne faisant que des caresses à l'ame, & qui maintenant se retire & se cache,) se donne cependant par le fond d'une maniere admirable, comme je l'ai dit bien des fois, & le dirai encore si Dieu le veut.

Ainsi donc, cette soi, le couteau à la main, poursuit l'ame de telle sorte, qu'après lui avoir tout tout arraché, & l'avoir poursuivie dans tous les endroits de sa maison, où elle se cachoit avec d'autant plus de soin qu'elle se voioit poursuivie avec plus de rigueur; cette soi cruelle & impitoiable, attaque cette ame dans son sort avec tant de violence. qu'elle est ensin contrainte de quitter la place, & de sortir d'elle-même par un trêpas, qui lui est d'autant plus avantageux qu'il est plus douloureux.

Voila ce qui s'apelle vivre dans la foi, & monrir dans la foi; ou pour mieux dire, vivre dans la foi, & mourir par la foi, a fin de vivre DE FOL

Celui qui vit de foi, ne vit de la sorte que parce qu'il ne vit plus de sa propre vie, & que sa mort a donné lieu à la vie du Verbe de s'emparer de lui, dans lequel cette vie du Verbe est cachée du voile de la foi: en sorte qu'il ne reste plus rien à cette ame que cette même foi dont elle vit. Elle n'a plus d'autre vie, quelque sublime qu'elle puisse être : elle n'a [aussi] plus de mort; parce que l'état de mort est passé; mais elle demeure vivante de la vie du Verbe, mais vie inconnue & à l'ame, & aux autres; en sorte qu'il ne paroît plus que cette foi sans foi : car l'ame ne connoît & ne distingue plus la foi; mais la foi lui sert de couverture & de voile: & sous ce mystere de foi sont cachées les plus grandes choses.

A cela on m'objectera, que je me contrarie; que si l'amen'est plus, si elle ne subsiste plus, & si Jesus Christ vit seul en elle, elle ne vit donc plus de la foi, [n'étant elle-même plus rien.] Tout cela n'est point incompatible: car il y a un être physique & réel, que l'ame ne peut jamais perdre, étant immortelle: mais en ce qui est de son être moral, de sa subsistance [morale,] tout

857

cela est perdu en Dieu. & Dieu vit seul en cette ame, qui a perdu toute proprieté. Cependant comme cette ame est toujours ame, & qu'elle a des facultez, elle a aussi une vie: & cette vie est capable de fentiment, d'experiences de choses connues & aperçues, & elle est capable aussi l'un état de pure & simple intelligence, ou, pour nieux m'expliquer, il y a [dans elle] la jouisance & la connoissance. La jouissance est la poseffion: cette possession n'est autre chose que la ie du Verbe, qui devient la vie de l'ame, & dans aquelle l'ame vit, non de sa vie, mais de celle lu Verbe: jouissance de possession réelle. Pour a connoissance, celle qui est parfaite, ou la connoissance de vue de ce que l'on possede, est reservée pour l'autre vie : en cette vie il n'y a que for, qui fait cette vie de l'ame, & qui apartient anssi à la connoissance. Ainsi donc, la vie de possession est toute la vie du Verbe; mais elle est converte de cette vie de foi : & cette vie de foi entant qu'obscure, perira dans le ciel; parce que l'on y aura non seulement la possession, mais la vûe claire de ce que l'on possede.

Ceux qui ne veulent ni vivre dans la foi, ni mourir par la foi, ni vivre de foi, ne peuvent être agréables à Dieu: car Dieu aime sur tout les ames de foi: ceux qui après avoir embrassé l'état de foi, s'en éloignent, lui deplaisent beaucoup,

[selon les paroles de nôtre Apôtre.]

ŷ. 39. Mais quant à nous, nous ne sommes point des personnes qui nous retirions pour nous perdre; mais nous demeurons sermes dans la foi pour le salut des ames.

S. Paul parle ici de son propre état, qu'il ne pent perir (en quelque degré qu'il puisse être) Ep. de S. Paul. 6 A a qu'en

qu'en s'éloignant de la foi. L'état où étoit & Paul, étoit de foi, en la maniere qu'il a été expliqué. C'est l'état des ames Apostoliques par čtat.

S. Paul en parle aussi en faisant voir - qu'il étoit necessaire non seulement pour lui, mais pour le salut des ames, qu'il demeurât ferme dans cette vie de foi, sans laquelle il ne peut pasaider aux ames dans toute l'étendue de leurs besoins.

Lors que S. Paul dit: Nous ne sommes pas des personnes à nous retirer de la foi, il ne dit pas cela comme en s'apuiant sur sa force. Ce qu'il dit ailleurs de ses foiblesses, le fait assez voir. assurant (a) qu'il ne met sa force que dans sa foiblesse: mais il parloit de l'état de confirmation en grace, qui lui avoit été accordé; & de l'impuissance où sont ordinairement les personnes de ce degré de s'en retirer; parce qu'ils sont antant unis, mêlez, changez en Dieu, qu'ils sont separez & éloignez d'eux-mêmes. C'est ce qui fait qu'il est très-difficile qu'une ame arrivée ici. vienne à decheoir. Mais helas! que celles quiv arrivent sont rares! & qu'elles ont de peine [pour y arriver] à se quitter entierement ellesmêmes & tout interêt quel qu'il soit!

(a) 2 Cor. 12. v. 10.

## CHAPITRE

R la soi est le soutien des choses que non esperons, & l'évidence de celles que nous ne voions pas.

2. Car c'est elle qui a acquis aux anciens le témoi-

gnage que Dieu leur a rendu.

N peut voir par ces paroles combien la lumiere de la foi, qui est une lumiere tenebreubreuse, est plus assurée que tous (a) les témoignages. Cependant on s'arrête aux témoignages, & on ne fait pas cas de la soi. La soi est plus certaine que la vûe même des choses: & elle est d'autant plus certaine, qu'elle obscurcit davantage nôtre connoissance & nôtre raison. Plus les choses sont incroiables, plus la soi les rend certaines: mais ce n'est pas d'une certitude qui apuie l'ame sur quoi que ce soit qui puisse servir de soutien à la raison, ou sur aucune chose particuliere: la soi n'est apuiée que sur elle-même, elle n'a d'autre sondement que Dieu & son divin pouvoir; & ainsi celui qui n'a plus d'autre apui que la soi, n'a plus d'autre apui que Dieu.

Or comme la foi est fort obscure, elle cache à la raison & à tous autres yeux que les siens ce qu'elle renferme. C'est ce qui fait que l'esprit qui veut se servir de ses propres lumieres, hesite & doute: & hesite tout autant, qu'il veut se fervir du brillant de sa raison sans se captiver sous la lumiere infaillible de la foi. C'est ce qui fait que la voie de la foi, si assurée en elle-même, est cependant si dure à suivre & si pleine d'incertitude pour ceux qui ne veulent pas crever leurs yeux pour ne voir que par ceux de la foi. Comme cette foi est nue, & qu'elle ne veut d'autre soutien que Dieu même, c'est ce qui la rend si difficile à l'esprit humain, qui veut toujours voir, connoître, sentir, toucher & goûter. & qui ne trouve d'apui que sur ces choses; au lieu que la foi va sapper tous ces apuis dans leur source, pour subsister toute seule, & pour par ce moien donner Dieu seul : si bien que l'esprit humain se trouvant sans apui, est obligé de se perdre dans cet abîme inconnu, où il trouve la verité réelle lors qu'il croit le plus la perdre

en perdant tous les apuis de la raison.

Ah cette foi, si certaine en elle-même, quoi que pleine d'incertitude pour la creature en qui elle commence à paroître. donne veritablement & réellement ce qu'elle couvre sous ses voiles. sans le manifester autrement que par la réalité de sa possession, qui est une manisestation au delà de toutes vûes & lumieres. Et comme elle ne donne la réalité qu'en couvrant toujours plus l'image [ou l'idée] de ce qu'elle fait posseder. afin qu'on ne s'arrête pas à l'image, c'est ce qui fait que l'on a tant de peine à s'abandonner à cette seule lumiere obscure de la foi; parce que l'homme, dont le propre est de raisonner, & dont le caractere principal est la curiosité, vent toujours voir, sentir, connoître ce qui est: & ne le pouvant par la foi, qui va toujours l'avenglant, il quitte souvent cette voie niie & simple pour se repaître d'images [idéelles:] & ains s'assurant sur les témoignages, il quitte le corps pour l'ombre: & parce que cette ombre lui est plus aparente, il s'apuie dessus. Cependantelle n'a nulle solidité: c'est ce qui fait que promettant beaucoup, elle ne donne rien: la foi au contraire, cachant tout, elle communique tout.

Or cette foi est le fondement des choses que l'on efpere: car on n'espere que ce que l'on croit: l'esperance ne donne pas (non plus que la foi) une manisestation; au contraire, elle cache toujours plus ce que la foi doit communiquer asin de redoubler l'esperance, & de la rendre plus pure. Il y a une liaison & un accord admirable entre les trois vertus Theologales pour se communiquer à l'ame d'une maniere cachée, asin de la perdre en prenant le dessus de toutes ses puissances. La foi se saisit de l'entendement; & après beaucoup de combats le surmonte : l'esperance [se saisit] de la memoire; & elle l'absorbe tellement, qu'elle paroît toute seule: la charité s'empare de la volonté, & la change en elle, rendant cette volonté charité & volonté de Dieu : de sorte qu'il ne reste plus dans cette ame, ni d'esprit propre, ni de memoire, ni de volonté; mais elle est toute foi, esperance & charité: mais le fondement est la foi, par le moien de laquelle les autres vertus s'emparent de l'ame.

S. Paul assure que c'est par le moien de cette foi que les anciens Patriarches ont reçu un témoigrage avantageux, quin'est autre que la promesse dont il a été parlé. Or comme la foi fait tout faire à l'ame, aussi la foi donne-t-elle tout à

l'ame.

🖈. z. C'est la foi qui nous aprend que le monde s'at formé par la parole de Dien. & que d'invisible

il devint visible.

4. C'est par la foi qu'Abel offrit une plus excellente victime que Cain, & qu'il est declaré juste, Dieu même rendant témoignage qu'il a accepté ses dons: & c'est à cause de sa foi qu'il parle encore après sa mort,

S. Paul nous fait voir dans ces deux versets deux choses: l'une, que c'est par la seule foi que nous pouvons avoir la connoissance des choses passées; car comment pouvons-nous connoître la maniere dont une chose a été faite, si nous n'en croions au raport des autres? Or si nous croions ce que les hommes nous disent, & sommes assurez par là des choses les plus incertaines; combien plus la foi en Dieu est-elle assurée? rée? Mais on me dira; nous voions le monde, & nous ne pouvons douter de sa formation. Il est vrai; mais ce qui est de la foi est, qu'il aété

formé de la seule parole de Dien.

L'Apôtre après nous avoir parlé des choses passées, que l'on ne peut connoître que parla soi, fait voir par Abel l'esset de cette mêmesoi dans les ames, c'est à savoir, qu'elle rend les vistimes plus excellentes & plus parsaites, la victime n'empruntant sa valeur que de la soi avec laquelle elle est offerte: puis il fait voir comme cette soi justifie & rend innocent, & que cette soi parle encore après la mort, parce qu'elle reste toujours vivante pour rendre témoignage aux autres de la conduite qu'elle a tenue sur ceux qui s'abandonnent à elle.

y. S. C'est par la soi qu'Enoc sut transseré, assu qu'il ne mourût pas; & l'on ne le trouva plus, parce que Dieu l'avoit enlevé. Car avant qu'il sût ravi, Dieu lui avoit rendu témoignage qu'il lui étoit agréable.

6. Or sans la foi il est impossible de plaire à Dien; car pour s'aprocher de lui, il faut croire premierement qu'il y a un Dieu, qui recompense ceux qui

le cherchent.

S. Paul nous fait ce denombrement pour nous faire concevoir l'excellence de la foi : car comme Jesus Christ s'est fort apliqué à en faire comprendre le merite & la valeur, S. Paul fait tout de même. Sans la foi commune, qui sert à croire Dieu, il est impossible de plaire à Dieu; parce que ne pouvant connoître Dieu que par la foi, on ne peut chercher celui que l'on ne connoît pas. Il en est de même pour l'interieur: sans la soi il est impossible de plaire à Dieu; car c'est

par cette foi que croiant qu'il est en nons . & qu'il est tout prêt à se donner lui-même pour recompeuse à ceux qui le cherchent, cette même foi porte à le chercher dans ce fond, où on le trouve par son moien être si proche, que l'on en est surpris. O foi, je le repete encore tu donnes réellement la possession de celui que tu sembles nous cacher sous tes ombres & tes voiles! O nuit de la foi, plus lumineuse que le plus beau jour! c'est pour cela que mon divin Maître a voulu naître au milieu de la nuit, qui semblant le cacher. le manifestoit d'une maniere admirable, puisqu'elle le donnoit aux hommes. Il en est de même de la foi, qui n'aiant aucun témoignage ni évidence pour la foutenir, semble nous cacher ce qu'elle nous communique: mais elle donne la possession réelle de l'inconnu, même en le cachant.

C'est donc dans cet esprit de foi que tous les Chrétiens doivent entrer : c'est là que cherchant leur Dieu dans leur fond, ils le trouveront in-

failliblement.

S. Paul travaille encore à nous faire comprendre dans la fin de cette derniere de toutes ses Epîtres, que c'est en faveur de la foi, que Dicu a accordé toutes les graces qu'il a faites aux anciens Patriarches.

v. 7. C'est par la soi que Noéétant averti par l'oracle des choses que l'on ne voioit point encore, craignit Dieu, & pour sauver sa famille bâtit l'arche, par laquelle il condamna le monde, & sur beritier de la justice qui vient de la soi.

Si Noé fut le seul de son tems qui eut la foi, il fut aussi le seul qui fut beritier de la promesse car lui seul eut l'alliance nouvelle, qui fut don-

née en faveur de celle de Jesus Christ, & comme une figure & un gage en même tems de h sienne : auffi l'Ecriture dit-elle, qu'il fut bertier de la quitice qui vient de la foi, montrant par là on'il fut heritier de Jesus Christ avant Jesus Christ même : & que la justice communiquée par la foi, n'est point une justice proprietaire; mais une justice toute apartenante à Dieu. & toute dependante de lui. Or cette justice condanne le monde, qui s'apuiant sur une justice qui étoit l'injustice même, ne vouloit ni craindre ni croite le chatiment : car il faut un deluge pour noiet cette justice criminelle, (ou plutôt cette injustice, que l'on qualifie de justice;) & en la noiant, purifier le monde. Or comme ils ne vouturent point croire, ils furent ensevelis dans le châtiment, & fubmergez dans les eaux, n'aiant pu voulu être submergez & noiez par la foi. Mais pour Noé, qui crût, il jouit du repos des promesses, & de la nouvelle alliance: le repos lui fut donné dans l'arche, où il jouissoit d'une profonde paix durant le desordre, le trouble & h ruine du reste des hommes. Pour la nouvelle alliance, l'Ecriture y est positive lors qu'esse parle (comme il a été dit ailleurs) du sacrifice que Noé fit au sortir de l'arche, & qui fut la figure du facrifice où Jesus Christ noiant les pechez de hommes dans son sang, s'offrit à son Pere comme une victime de très-agreable odeur, en faveur de laquelle le Pere éternel fit alliance avec les hommes, & jura qu'il ne se souviendroit plus de leurs pechez. Après le deluge, dit (s) l'Ecriture, Noé fit un facrifice, & Dieu sentant une odenr agreable de ce facrifice, il jura qu'il ne maudiroit pas la terre, & il fit une alliance nouvelle avec Noé, dont il posa le signe dans le ciel. Ce signe étoir contine un gage de la redemtion de Jesus Christ: car l'arc en ciel ne sur pas tant à cause du deluge passe, qu'un engagement que Dieu saisoit de noier les pechez dans le sais de son Fils, & dans l'eau du batéme & de la penitence (par laquelle ce sang est apliqué,) & de ne punir plus les hommes de cette sorte. Tene su donc la premiere allance qui su faite avec Noé après le deluge, qui sut cependant une nouvelle allance, sigure de la derniere: car le monde sur repouvelle par là. Et tout cela se sait pur la soi.

y. 8. C'eft par la foi que celui qui fut apelle Abrabam, obeit à Dieu, s'en allant dans le pais qu'il devoit avoir pour beritage; Es c'est par la foi qu'il partit sans savoir où il alloit.

C'est par la foi qu'il demeura comme étranger dans la terre qui lui avoit été promise, logeant sous des tentes lui, Isaac & Jacob, qui devoient Esre avec lui heritiers de cette même promesse.

10. Car il attendoit cette cité bâtie sur un fondement, dont Dieu même est le fondateur & l'architecte.

Il semble que S. Paul en cet endroit ne fasse n'ulte distinction de l'abandon & de la soi; & ce n'est pas sans raison, puisque la mesure de la soi est la mesure de l'abandon: où il y a beaucoup de soi, il y a un grand abandon; mais où il y a peu de soi, il y a peu d'abandon. Plus je me confie à une personne, plus je m'abandonne à elle. Ce sut par une vive soi qu'Abraham, ce grand abandonné, au premier apel de Dieu quitta sans hestier tout ce qu'il avoit, son pais & toute sa famille, pour s'en aller errant & vagabond dans ne

terre, & sans rien d'assuré, sur une que Dieu lui fait de lui donner une terr posseda jamais durant sa vie. & qui ne dée de ses enfans que quatre cens ans ap pendant ce bon Patriarche sans douter & fiter demeura ferme dans fon abandon. tenta de loger toute sa vie sous une tente voir une demeure assurée, étant comi tranger dans un lieu qui lui avoit été de Dieu même. O foi, que vous étiez gra ce Patriarche! O abandon, que vous fu du, & que vous futes constant! Vou tendu à toutes les volontez de mon Dieu futes constant jusqu'à la fin, sans alter reprise. Quoi que la longueur du tems v dû faire croire les choses comme des troi vous ne les crûtes jamais plus affûrées qu'elles vous parurent les plus impossib perant contre toute esperance. O foi, don, jusqu'où conduisez-vous une ame L'Ecriture dit ici, qu'Isaac & Jaco

lα

rent que le Roiaume de Dieu étoit en eux; & la ils y possederent leur Dieu, jouissant de la promesse & de l'alliance très-réellement quoi qu'il parût à tout le monde que leur attente étoit vajne. Jacob le témoigna ainsi lors que la verité lui en sut decouverte, & qu'il dit: (a) Que ce lieu est terrible! c'est la maison de Dieu. Dieu étoit là, & je ne le savois pas!

y. 11. C'est par la soi que Sara même étant sterile Es bors d'âge d'avoir un sils, reçut la vertu de le concevoir; parce qu'elle crût que celui qui le lui avoit promis, étoit sidele.

12. C'est pourquoi il sortit d'un homme seul & mourant une multitude d'enfans semblable à celle des étoiles du ciel, & comme le sable innombrable qui

est sur le bord de la mer.

13. Tous sont morts dans la soi, n'aiant point reçu les biens que Dieu leur avoit promis, mais les voiant & comme les saluant de loin, consessant qu'ils étoient étrangers & voiageurs sur la terre.

Il semble que ce dernier verset contrarie ce qui a été dit auparavant: mais cela n'est point: car dans la promesse qui fut faite à Abraham Jesus Christ y étoit enfermé: or quant à ce qui est de lui, ils le saluerent comme de loin & ne le virent pas dans sa chair, mais ils le possederent dans leur sond comme Verbe: bien que pour ce qui regardoit sa vie temporelle, ils n'eurent pas le bonheur ni de le voir, ni d'en joüir.

Quoi qu'il fût promis à Abraham une terre pour heritage, il avoit des pensées bien plus hautes & relevées que de ne regarder que cette terre materielle. Il envisageoit une autre possession, qui le portoit à se regarder comme étranger sur la terre. O Dieu, que ceux qui étolient vos promesses, & qui en attendent l'esses, sont cloiguez de s'attacher aux choses de la terre! Ils en connoissent la vanité & l'inconstance, & esperent une possession plus noble. Ils vivent comme étrangers sur la terre dans ses lieux mêmes qui semblent leur être donnez cossime une re-

compense de leurs travaux.

Mais si la foi semble depositifer Fame, pour la mettre dans le vuide & la nudité; elle ne laisse pas de communiquer tout: puisque delle-la même qui fait vivre Abraham dans une terre étrangère, qui lui a fait abandonner son pass, vivre inconnu, errant & vagabond, cette même si donne à Sara, qui signifie ou marque l'abandon, la force de concevoir liaac. L'abandou paroît si serile, qu'il semble ne servir que pour tont ôter à l'ame, & ne pas lui laisser même l'esperance de devoir posseder quoi que ce soit. Cependant et même abandon si sterile, a la force & la vertude concevoir le sils de la promesse, qui n'est aum que Jesus Christ.

J'ai déja dit quantité de fois que la foi & l'abandon vont de compagnie, & je le repete escore: mais il femble qu'ils soient unis pour de pouiller l'ame de plus en plus, sans sui rien donner. Cependant lors que cet abandon parost plus cruel, plus sterile, & plus infructueux, [que jamais,] c'est alors qu'il a la vertu de produit sesse christ dans cette ame qui lui est ainsi laif sée en proie. O Dieu! qu'il est bien vrai que vous étes un Dieu sidele; & qu'il fait bon s'abandonner à vous, & s'en sier à vous seul!

<sup>\$.14.</sup> Car ceux qui parlent de la sorte font bien voit qu'ils cherchent leur patrie.

ue s'ils avoient dans l'esprit celle dont ils étoient is, ils auroient eu assez de tems pour y retour-

Tais ils en desiroient une meilleure, qui est celle iel. C'est pourquoi Dien ne rougit point d'être lle leur Dieu, parce qu'il leur a preparé une

ous sommes tous des voiageurs sur la terre. st le ciel qui est nôtre veritable patrie. Ceux regardent ici comme étrangers & pelerins, ien éloignez de s'y vouloir établir comme devoient demeurer éternellement: c'est moi S. Paul fait voir, qu'Abraham, cet ne de si grande soi & de si grand abandon, batit pas seulement une maison, tant il se doit comme pelerin & étranger. Mais il ne pas croire, ajoûte ce grand Apôtre, que cela il eût intention de retourner dans sa panon assurément: s'il l'avoit voulu, il ani assez de tems pour le faire. Ce qu'il pretentoit d'avoir une autre patrie; & comme il roit incessamment pour le ciel, il ne sonpoint à s'établir sur la terre. Un homme si & si accommodé pouvoit se bâtir une maifur tout aiant un fils, qu'il ne vouloit pas plus qu'il retournât jamais au pais d'où il sorti, qui étoit un pais de multiplicité, aqu'il étoit à l'unité, qui étoit la promesse ils devoient jouir: c'est pourquoi il dit à er: (a) Ne ramenez point là mon fils.

issi Dieu veut-il être apelle le Dieu de ces ames & d'abandon. Mais, o mon Dieu! n'étespas le Dieu de tous les sideles? pourquoi ne vous faites-vous apeller que le Dieu d'Abraham, d'Isac & de Jacob? O Chrêtiens mes chers freres, c'est pour nous faire voir que Dieu n'est proprement le Dieu que de ceux qui s'abandonnent à lui sans reserve, & qui par un excés de consiance se laissent entraîner dans toutes ses volontez, sans se mettre en peine d'eux-mêmes, de ce qu'ils sont ou seront. Ceux-là reconnoissent Dieu particulierement pour lem Dieu, & Dieu les regarde comme son peuple, à vent être apellé leur Dieu. O Dieu, je ne puis pas bien dire que vous étes mon Dieu si je ne sui tellement toute votre, que vous puissez faire de moi pour le tems & pour l'éternité tout ce qu'il vous plaira.

y. 17. C'est par la soi qu'Abrabam, lors que Din le tenta, offrit lsac: Quoi qu'il ent reçu les pro messes, il sacrisia son sils unique,

18. Depuis que Dieu lui eut dit: C'est d'Isaac que

vôtre posterité doit sortir.

19. Mais il pensoit en lui-même, que Dieu pourrit bien le resusciter après sa mort; ainsi il le recuvra en figure.

Si ce fut par la foi qu'Abraham quitta sa maison, ses parens & tout ce qu'il avoit, pour vivre étranger; ce fut bien par une soi plus sorte à plus gencreuse qu'il sacrista à Dieu son fils, sils unique & de la promesse. Toutes ces circonstances rendent son sacristice extrémement considerable. Il faut savoir que la soi est insatiable de sacristice, & que plus on lui en donne, plus elle en veut. Ce qui dans le commencement n'étoit que peu, devient extrême: Car la foi en multipliant le sacristice, augmente la nature & la force du sacristice. Or il n'y a qu'une foi extraor-

dinaire qui puisse faire des sacrifices extraordinaires.

Abraham fut tente de Dieu. O Dieu, vous tentez de la sorte vos serviteurs : vous poussez à bout leur foi par les plus extrêmes sacrifices: & dans cette épreuve que vous faites de leur foi. vous l'augmentez de telle sorte, que vous la mettez à toute épreuve, & la rendezimpenetrable à tous les coups. Ce n'est pas sans raison que l'Ecriture apelle la foi un bouclier: elle est en effet un bouclier qui pare tous les coups, & qui empêche que l'ame n'en soit blessée. Mais Dieu aiant mis dans l'ame une grande foi, non content de l'épreuve de toutes les creatures, vient lui-même par des coups de son bras puissant tenter cette foi; mais à mesure qu'il la frape ayec des coups qui semblent la devoir reduire en poudre, il la soutient & fortifie d'une main invisible: de sorte qu'il soutient lui-même le combat au'il donne: il reçoit les coups dont il frape; il repousse les traits qu'il decoche. C'étoit de cette sorte. O Dieu, que vous tentâtes Abraham votre fidele serviteur, auquel vous avicz donné une si grande foi, qu'il a merité d'être le pere des crojans: vous le tentez dis-je de la manière la plus étrange. Vous lui faites des promesses qui le combloient de joie: puis loin de lui donner ce que vous lui promettez, vous lui ôtez même ce que vous lui avez donné. C'est de cette sorte que vous en usez à l'endroit de ceux qui vous aiment. Vous semblez leur promettre tout; & loin de leur donner ce que vous leur promettez, vous leur arrachez même ce qu'ils ont. Dieu avoit promis un fils à Abraham; & il ne lui a pas plutôt promis ce fils, qu'il le met dans l'impuissance de l'avoir, rendant Sara sterile Ensuite

## 872 EPIT. AUX HEBREUX.

de cela, il lui donna un fils d'une maniere misculcuse, rompant l'ordre naturel : cet enfant de miracle, fruit des promesses, est à peine donné, que l'on oblige Abraham de le sacrisser.

La foi d'Abraham étoit grande lors qu'il crut avoir un fils d'une femme sterile .: Mais sa foi fu infiniment plus grande lors qu'il crut qu'en immolant ce fils, sa posterité seroit très nombreuse en ce même fils auquel il alloit arracher la vie. Il ne hesita point à en faire le sacrifice; parce que son extrême abandon ne lui permettoit pas de rien épargner ni de rien menager.; & sa foi , la plus inébranlable qui fut jamais, ne lui laissoit aucun doute de l'execution de la promesse qui lui avoit été faite. C'est là le veritable état de la foi & de l'abandon: l'abandon fait tout sacrifie & tout immoler à Dieu aussi bien que la foi: & en même tems que l'abandon est prêt à tout per dre, la foi ne doute point que Dieu n'execut ses promesses: c'est pourquoi elle espere dans le desespoir même; & lors que le sacrifice n'épargne rien, qu'il ne reste plus rien à la foi (l'abandon lui aiant tout enlevé,) c'est alors qu'elle est plus certaine de tout avoir; & n'aiant plus rien à perdre, elle a tout.

Auffi Abraham en immolant son fils, ne douta point de la promesse: & quoi qu'il vît détruit celui en qui la promesse étoit rensermée, & la promesse aneantie par sa mort, il ne douta point d'en voir l'effet. C'est pourquoi S. Paul dit, qu'il pensoit en lui-même que Dieu pouvoit bien le resusciter s'il le vouloit; & dans le même moment qu'il consentoit à le perdre veritablement, il étoit comme assuré que son salut se trouveroit dans sa perte: non que cette croiance lui servit de soutien; car il l'immola de telle sorte à la

olonté de Dieu, qu'il sacrifia en lui toutes les promesses: & quoi qu'il ne doutast point de la rerité des promesses, il consentit réellement à tre privé de leur effet : aussi lsaac lui sut-il renle comme une figure mysterieuse. Il fut la figure le l'avantage que nous avons dans le facrifice: zar lors que nous immolons nôtre Isaac, qui est ce que nous avons de plus cher, Jesus Christ nous est donné en la place : en sorte qu'Abraham en immolant son fils, merita d'être pere de Jesus Chrift.

Il fut encore la figure de la resurrection & de la mort, & comment le dernier sacrifice cause la mort mystique, par laquelle l'ame perdant son être propre (qui est son cher Isaac,) cette perte & cette mort le lui rend avec avantage, le faisant trouver en Dieu; & la vie de Jesus Christ devenant nôtre vie.

C'étoit aussi une figure de la resurrection des morts.

🛊.20. C'est aussi par la foi qu'Isaac donna à Jacob, Es à Esau une benediction qui regardoit l'avenir. 21. C'est par la foi que Jacob mourant, benit chaque enfant de Joseph, & qu'il adora le baut de son

sceptre.

22. C'est par la soi que Joseph étant prêt à mourir, prédit la surtie des enfans d'Israel, & commanda que l'on emportat ses os.

S. Paul ne se contente pas d'attribuer à la foi les plus grands sacrifices; mais il lui donne aussi l'avantage de la prophetie. Toutes les predictions de l'état de lumieres sont des predictions qui ont très-peu de solide verité pour l'ordinaire; parce que l'on prend l'ombre pour le corps: mais la verité qui est manifestée par la foi est autant in-Ep. de S. Paul. 6Bb

contestable, qu'elle est admirable; & autant afsurée, que les choses que l'on dit ou fait paroissent plus simples. Ilace dans la soi donne à Jacob la juste preserence que son inclination & le droit de la nature lui auroit fait resuser; & une chose qui paroît de hazard dans une ame de soi, est un coup admirable de la providence, qui renserme des mysteres surprenans. C'est la conduite de Dieu sur les ames de soi, que de leur faire dire & saire dans le moment present par une douce inclination du cœur des choses qui paroissent toutes naturelles: car l'action de Jacob, lors qu'il benit les ensans de Joseph, sut autant divine qu'elle su imprevûe, Jacob se laissant aller au

doux mouvement qui l'entraînoit.

Baisant en suite le sceptre de son fils, il comprit le regne de Jesus Christ, qui devoit gouverna ce peuple comme un Roi plein de douceur & de debonnaireté, comme nous avons vû dans l'histoire de Joseph qu'il étoit la figure d'une ame vraîment abandonnée à l'esprit de Jesus Christ Auffi Jacob, qui étoit & le fils & le pere de ca abandon, baisa le sceptre de Joseph, comme voulant dire, que le fruit de l'abandon étoit non seulement de faire regner Jesus Christ dans le cœur: mais aussi de rendre comme Roi celui mi s'y laisse conduire. O qu'il est bien vrai que servir Dieu c'est regner! O Chrêtien mon frere. vous qui avez tant d'ambition & tant de cœur. voulez - vous être Roi? abandonnez - vous à Dieu : car par là il vous fera triompher de toutes les creatures & de vous-même; & vous affranchissant de la tyrannie de vos passions, il vous fera Roi, il vous rendra le plus heureux des hommes: car y a-t-il rien de plus heureux qu'un homme qui n'a plus de peine, de chagrin, nide foufouci; que tout accommode, & que rien n'incommode; qui a toujours tout ce qu'il veut, &
qui ne peur rien ambitionner qu'il ne possede?
Où est le Roj qui n'ait ni souci ni ambition; qui
ne souhaite ou ne craigne quelque chose? Cependant l'abandonné ne craint rien; car il ne
lui arrive rien qui ne soit à son goût: il ne desire
rien; sur il a tout ce qu'il peut souhaitter, étant
dans un rassassement parfait, & dans une si
grande abondance, que quelque pauvre qu'il
puisse être il n'a indigence de quoi que ce soit.
O bonheur qui ne se comprendra jamais que par

l'experience!

Mais pourquoi croiez-vous que Joseph fit emporter ses es d'Egypte? ce S. Patriarche avoit-il tant de soin de son cadavre, lui, qui s'étoit si fort abandonné durant sa vie? O. c'est que comme tout son bonheur étoit venu de la simplicité dans laquelle il avoit vecu, qui l'avoit mis dans ce grand abandon; il vouloit faire voir à ses freres & à ses enfans que l'on ne pouvoit trouver de repos dans la multiplicité, dont l'Egypte étoit la figure; que s'il y avoit trouvé le sien, c'est qu'étant dans l'état simple, son repos se trouvoit par tout. Mais afin qu'aucun de ses enfans ne fût porté à retourner en Egypte croiant y trouver & le repos & la fortune de leur pere, il veut leur faire voir qu'ils n'en trouveront point dans un lieu où ses os mêmes n'en peuvent avoir; & qu'étant né pour la simplicité, il y veut retourner, & que ses os soient la marque que l'inclination de son cœur a toujours été là : que si les affaires paroissoient le multiplier au dehors, il ne sortit jamais pour cela de la simplicité & unité an dedans.

\$.23. C'est par la foi que lors que Moise sut ne, su pere & sa mere le cacherent pendant trois mois; parce qu'ils le virent fort bel enfant: & ils ne craignirent point le commandement du Roi.

Comment S. Paul regarde-t-il ceci commeune operation de la foi, étant une action purement naturelle? car s'il disoit, que c'est par la foi qu'ils l'exposerent à la merci des ondes, croiant que Dieu l'en pouvoit delivrer, cela ne seroit pas étonnant : mais qu'un pere & une mere remplis d'amitié & de compassion cachent un enfant qui leur est très-cher pour le défendre de la mort, la foi, ce semble, ne paroît gueres en cela. O Chrétien, c'est que la foi a cela de propre, qu'elle fait faire aux ames qui en sont les plus possedées des choses les plus divines d'une maniere qui semble si naturelle que l'on n'y peut presque rien decouvrir de divin. Les actions de Jesus Christ paroissoient des actions très-naturelles : cependant elles étoient des plus divines. C'est donc le procedé de la foi dans ceux en qui elle est en un degré éminent, que de les faire agir d'une maniere toute simple, & si naturelle, que leurs actions ne paroissent à eux & aux autres que des actions naturelles; cependant ce sont les actions de la plus grande foi.

Mais pourquoi S. Paul ne parle-t-il point de l'exposition de Moise sur les ondes? c'est que cette action, quoi qu'un des fruits de la foi, n'apartient pas proprement à la foi, ou du moins ne lui est pas attribuée comme sa production immediate. Cette exposition sur les ondes sur ou par excès d'abandon, ou par desespoir. L'ame, à force de croire, d'esperer & de s'abandonner, se trouve souvent contrainte de perdre volontai-

t & par excès d'abandon ce qu'elle avoit vé avec le plus de soin contre la violence; n ne voiant plus de moien de conserver ce ne croioit conserver que par une pure soi siance en Dieu, (car ses parens croioient ieu conserveroit d'une protection partice cet enfant,) ne voiant, dis-je, plus de de le garder, par desespoir ou par excès issance ils l'abandonnerent à la merci des C'est dans cet extrême abandon, dans nd desespoir, que Dieu signale son pou-pur l'ordinaire: & ce n'est que dans cette qui parost sans remede, dans l'abandon oses, dans leur perte totale, & non dans onservation, que l'on trouve leur salut.

C'est par la foi que Moise étant dovenu grand, vra qu'il n'étoit point le fils de la fille de Pha-

mans mieux être affligé avec le peuple de u, que de jouir du plaisir du peché qui passe t

ne jugeant pas les tresors de l'Egypte combles aux richesses de l'oprobre de Jesus Christ; e qu'il en considireit la recompense.

ce action de Moise est admirable, que dans s que le peuple de Dieu étoit dans une plus pression, ce soit dans ce même tems que amblé des delices de la cour où il étoit recomme le petit fils du Roi, declare avec se qu'il ne l'est point, preserant les plus extravaux & la plus forte ignominie aux andes delices & à la plus sublime gloire, it qu'il sût bien plein de foi. O quelle un exemple comme celui-là ne devroit-il eaux Chrétiens de ce siecle, qui quittent Bb 3

les tresors du ciel & de la grace pour un petit plaisir, pour l'ombre d'une vaine gloire? Celuici a preferé l'ignominie de Jesus Christ, avant meme que Jesus Christ eust souffert l'ignominie pour lui, il l'a preferée, dis-je, à ce qu'il yade plus grand, qui est, d'être fils du Roi; & nons, nous vendons la gloire d'être Chrêtiens, pour l'ignominie du peché; nous renonçons à Jesus Christ, & méprisons son sang & ce qu'il a souffert pour nous: après qu'il s'est livré lui-même à la mort pour nous delivrer de l'Enfer. nous le livrons lui-même pour une legere satisfaction! O Chrêtiens, Chrêtiens, qui aiant l'honneur d'être enfans de Dieu, vous faites enfans du Diable pour un plaisir passager! ne devriez-vous pas mourir de confusion, de voir ce grand homme qui ne veut pas passer pour fils du Roi. & qui sime mieux souffrir tous les travaux, que de renoncer à sa filiation divine? Mais que dis-jed'y renoncer? rien ne l'obligeoit à cela; puisqu'il pouvoit adorer le vrai Dieu dans son cœur: mais il ne voulut ni feindre, ni risquer de perdre son Dicu, pour les plaisirs où une Cour profane pouvoit l'entraîner. Cet exemple seul nous devroit suffire pour convaincre tous les Chrétiens de la plus extrême ingratitude.

\$ .27. C'est par la foi qu'il quitta l'Egypte sans craindre la furcur du Roi; car il demeura ferme & constant, comme voiant celui qui est invisible.

28. C'est par la soi qu'il celebra la Pâque & qu'il fit l'aspersion du sang, afin que l'Ange qui tuoi les premiers nez, ne touchat point aux Israelites.

29. C'est par la foi qu'ils passerent par la mer rouge comme par la terre serme : ce que les Egyptiens aiant voulu tenter, ils surent tous engloutis.

La même foi qui avoit fait faire à Moise de si grands renoncemens pour l'amour de Dieu, lui fit faire des choses admirables pour la gloire de Dieu & le salut de son peuple. C'est là la conduite de la foi. Un très long-tems tout se passe en renoncement, en perte, & en mort: & enfuite plus les renoncemens ont été grands & étendus, plus Dieu se sert de ces personnes pour faire de plus grandes choses. Aussi la même foi qui avoit porté Moise à tout renoncer pour Dieu, lui donne le courage de tout faire pour Dieu. O mes freres, ne nous trompons point! nous ne faurions rien faire pour la gloire de Dieu qu'à mesure de nos renoncemens: l'oracle de la verité nous en assure lors qu'il dit : (a) Si quelqu'un veut venir après moi, glorifier mon Pere comme je l'ai glorisié, & être utile au salut du peuple comme je l'ai été, (ce qui s'entend avec les proportions d'une foible creature à un Dieu,) qui veut, dis-je, me suivre en cette sorte, il faut qu'il se renonce soi-même. Ce n'est pas assez d'avoir tout renoncé, il faut encore qu'il se renonce lui-même: & plus le renoncement est grand, plus il peut agir & travailler pour ma gloire. Or comme c'est la foi qui opere les grands renoncemens, c'est elle-même qui en fait le plus faire pour Dieu & pour le salut des ames.

\$.30. C'est par la foi que les murailles de Jericho tomberent par terre, après que l'on en eut fait tout le tour sept jours durant.

31. C'est par la foi que Rabab, qui étoit une semme debauchée, aiant sauvé les espions de Josué qu'elle

Bb 4 aver

(4) Matth, 16. 7.24.

avoit reçus chez elle, ne fut point ensevelse dans

la ruine des incredules.

32. Que dirai-je davantage? Le tems me manquera si je venz parler encore de Gedeon, de Baras, de Samson, de Jephté, de David, de Samuel, & des Prophetes,

33. Qui par la foi ont vaincu des Roiaumes; ont rendu la justice; ont joui des promesses; ont fermels

queule des Lions.

Il est aisé de voir par tout ceci, comme S. Paul attribue tout à la soi, & que tout ce qui s'est sait de grand dans l'ancienne loi s'est fait en saveurde la soi. Si cela est de la sorte pour l'ancienne loi, croions-nous que la loi nouvelle, qui est toute sondée sur la soi, au lieu que l'ancienne l'étoit sur les témoignages; croions-nous, dis-je, que l'on puisse rien faire de grand ni de digne de Dieu dans la nouvelle, que par le moien de la soi? C'est elle qui opere les miracles; c'est elle, comme nous avons vû jusqu'à present, qui aiant operé les plus grands renoncemens, a fait aussi les plus grandes choses. Il ne saut que lire les temoignages que Jesus Christ même a rendus à la soi pour être convaincu de ce que je dis.

\$\forall . 34. Ont éteint l'ardeur des flammes; ont échaple le tranchant de l'épée; ont été gueris de leurs maladies; ont fait de grandes actions dans la guerre; ont mis en desordre le camp des ennemis; ont refuscité des enfans pour les rendre à leurs meres.

S. Paul après avoir fait remarquer les grandes choses que la foi opere dans le general, vient au detail de ce qu'elle opere même en faveur des particuliers, qui est de les guerir &c. qu'il explique ne s'accorder qu'à la foi: comme Jesus Christ étant sur la terre n'a fait ses miracles qu'en

fa•

aveur de la foi, aussi ses serviteurs ne les sont que par la soi & en saveur de la soi. C'est une conduite qui est aussi ancienne que le monde: ar comme tout est operé par la soi depuis le commencement du monde, ainsi que nous le couvons voir dans cette Epître; aussi tout s'occerera par la soi jusqu'à la sin. Mais si la soi sait ant de biens, elle donne aussi une sorce & un courage invincible pour porter les maux, & mêne pour les embrasseravec joie.

f. 35. Il y en a d'autres qui ont été tourmentez cruellement, ne voulant point racheter leur vie presente afin d'en trouver une meilleure dans la resurrection.

36. Les autres ont souffert les moqueries, les fouets,

les chaînes & les prisons.

37. Ils out été lapidez; ils out été sciez; ils out été éprouvez; ils sont morts par le tranchant de l'épée; ils étoient vagabonds, couverts de peaux de brebis & de peaux de chevres, étant abandonnez, affligez, & persecutez.

S. Paul parle ici non seulement des avantages glorieux de la foi, mais des maux que cette même foi fait souffrir à ceux qui s'abandonnent à elle. Car il ne faut pas croire que les Serviteurs de Dieu, sur tout ceux qui marchent en foi, n'aient que des douceurs, des consolations & des caresses de leur Dieu. O Dieu! ce sont ses serviteurs les plus favoris à qui il fait endurer le plus de maux; & toutes ses faveurs les plus reservées ne sont que des souffrances: car pourroit-il traiter ses enfans très-chers d'une autre maniere qu'il a été traité lui-même, les nourrir d'une autre viande que la sienne, & les conduire par une autre voie que celle par laquelle il a Bb 5 marmarché? Posons donc, que les croix, de que que nature qu'elles soient, accompagnent toijours la soi dans une ame, & qu'elles ne la laissent pas un moment.

S. Paul parle ici de trois sortes de croix quela foi fait souffrir à ceux qui savent vivre d'elle.

Les premieres sont des croix extraordinaires, causées par la violence des hommes; & ces croix sont des croix douloureuses; mais coutes: car comme leur violence arrache la vie, elles ne peuvent pas durer long tems: & ces croix sont du premier rang, que S. Paul décrit en parlant de ceux qui ont été persecutez & de qui le vie a été arrachée dans les tourmens, aiant mieux

aimé la perdre que de pecher.

La seconde sorte de souffrance est une souffrance plus abjecte que douloureule, comme la premiere a été plus douloureule qu'abiecle: ce qui n'empêche pas que les uns & les autres n'aient & de l'abjection & de la fouffrance: mais, comme j'ai dit, les unes excedent en souffrances, & les autres en abiection. C'est de celles-ci que S. Paul parle ensuite, qui sont plus longues & plus dures à porter que les premieres: Car Dieu commence toujours par le martyre douloureux, puis par l'abjection, qui sont les moqueries, indignitez, &c. car tel porte avec courage la douleur de la croix, qui ne peut point se resoudre à porter l'ignominie de la croix. Or pour les 2mes dont Dieu veut encore plus excercer la foi. il leur donne de ces fortes de croix abiectes, qui n'ont rien qui les confole.

Ensuite S. Paul parle d'une croix qui n'est pas tant causée par la violence presente des hommes, que par la providence; croix d'une extrême longueur, qui renferme la douleur & l'abection, qui est un martyre qui n'a presque point le fin . & qui devient toujours nouveau dans sa ongueur : croix qui n'est estimée de personne our telle; croix d'abandon, qui n'a rien qui la asse estimer telle, qui remplit de confusion ceui qui en est chargé, lequel ne la regarde pas louvent comme une croix, mais au contraire comme un defaut de conduite ou de courage oour souffrir: C'est la croix d'une vie errante है है vagabonde, qui est de toutes les croix exterieures la plus fâcheuse; car on ne peut s'aprivoiser avec elle: croix qui vous rend l'horreur & le rebut du monde : ces personnes sont persécutées par tout décriées en tous lieux. Cette croix est la derniere, qui attire après soi mille incommoditez, injures des climats, des saisons, changemens d'humeurs des personnes, qui sont toujours de nouvelles bêtes feroces à aprivoiser à l'une n'est pas plutôt aprivoisée, qu'il faut la quiter pour habiter avec une plus fauvage.

C'est là (a) la vie des serviteurs de Dieu conduits par la foi, que Dieu s'est (b) reservée pour lui: [Vie & voie qui] est, ou une croix extraordinaire, perte de biens, déroutes, disgraces sacheuses, enfin certaines croix qui font bruit; ou des croix abjectes, plus communes & ordinaires, qui [nous] rendent l'oprobre des hommes & le mépris du peuple; ou des croix de providence, qui semblent naître à tous coups sous les pas; ou enfin, une vie pauvre, vagabonde, errante, qui n'a rien d'assuré, & qui semble ne

pouvoir porter le nom de croix,

Jesus Christ n'a-t-il pas porté toutes ces croix? Celles que la violence & la cruauté des hommes lui a fait souffrir; l'abjection & l'infamie de la croix.

<sup>(</sup>a) on, la voie, (b) on, reservés.

croix, mourir comme un coupable tout nud?
n'a-t-il pas été l'oprobre des hommes & le mépris du peuple, le sujet de leurs railleries? n'at-il pas mené une vie errante & vagabonde, n'aiant
pas un lieu pour se loger? (a) Les oiseaux, dit-il,
ont des nids, les renards des tanieres; & se Fils
de l'homme n'a pas où reposer son chef. S. Paul
ne l'a-t-il pas souffert lui-même, lors qu'il dit:
(b) Nous n'avons point de demeure assurée?

\$.38. Eux, dont le monde n'étoit pas digne; er rans dans les deserts & dans les montagnes, & se retirans dans les antres & dans les cavernes de la terre.

39. Cependant tontes ces personnes, à qui l'Ecritm re rend un témoignage si avantageux à canse de leu foi, n'out point reçu la recompense promise;

40. Dieu aiant voulu par une faveur particuliere qu'il nous a faite, qu'ils ne reçussemt qu'avec uous l'accomplissement de leur bonbeur.

Il est certain que les mondains se font justice à eux-mêmes, & tous ceux qui persecutent les Serviteurs de Dieu & qui les obligent de se retirer; car comme ils ne sont pas dignes de ces personnes, ils les obligent de se separant de les personnes, ils les obligent de se separant vent volontairement; ce qui est le plus juste chatiment de Dieu sur eux. Il est certain que lors qu'un Serviteur de Dieu est persecuté dans une ville, une province, un roiaume, c'est un chatiment pour cette ville, cette province, & ce roiaume, & ceux qui contribuent à les chasses, de clarent par là eux-mêmes indignes de les avoir. Les Serviteurs de Dieu n'ont jamais été plus inconnus & plus méprisez que dans ce siecle.

Enfin S. Paul acheve ce Chapitre par nous faie connoître, que tous ces grands Saints, de ui il a été parlé, quoi qu'arrivez à un état de oi si sublime, n'ont pourtant pû arriver à leur onsommation, ne pouvant jour de l'effet des pronesses qu'avec nous: c'est-à-dire, (outre le sens itteral, qui parle de Jesus Christ redemteur,) que la confommation ne peut être dans cet état le foi si sublime : mais en Jesus Christ, dans 'unité du Verbe, où cette foi perd son nom & la qualité pour devenir Jesus Christ, sagesse éternelle; où l'ame, sans distinction de foi, perd toute conduite de foi & de sagesse pour devenir an autre Jesus Christ. Car comme toutes les promesses de l'ancienne loi se sont terminées à Jesus Christ; aussi toutes les promesses & la consommation de l'ame se termine à l'état de Jesus Christ. Comme j'en ai déja fort écrit, je ne repete pas ici ce que c'est que cet état de lesus Christ.

#### CHAPITRE XII.

V. I. D'Us donc que nous sommes environnez d'une si grande nuée de témoins, degageonsnous de tout ce qui nous apesantit, & du peché qui nous serre si étroitement, & courons par la patience dans cette carriere qui nous est ouverte,

 Jettant les yeux sur Jesus, comme sur l'auteur
 le consommateur de la foi, qui au lieu de la joie qu'il pouvoit goûter, a souffert la croix, méprisant l'ignominie;
 ensin est assis à la droite du

trone de Dieu.

M On Dieu, la belle conclusion! Elle est comme une recapitulation & un abregé de tout vestiges? Mais ce qui fait que la plupart n' lent point entrer, c'est qu'il se faut degager mêmes, de la pesanteur, qui les tient c attachez à la terre & liez dans les pechez : donc quitter la pesanteur, & courir de tous forces dans cette voie. Mais comment fa courir? Est-ce en faisant de grans effort cela? Non: il faut courir par la patience. permettez moi de vous dire, grand Apôtr la patience n'a point de jambes pour cou depieds pour marcher. Il est vrai, elle n de pieds ni d'action : elle est toute passive la patience a cela, qu'en souffrant & sou tout dans la volonté de Dieu, elle fait a infiniment une ame; parce que Jesus Cl porte, & devient son marcher. Il faut don rir dans cette voie de la foi non en agissan coup, mais en souffrant.

Cette carriere est une carriere de souffr ou tous les saints ont marché, dont J CHRIST, nôtre grand Capitaine, nous a e mêmê foi aboutit & se va perdre dans son ori-

ine.

Mais afin que cette même foi sortie de Jesus Christ, nous conduise à lui, il faut le considerer lans la voie & marcher sur ses pas. Qu'a-t-il ait? Il aresusciale de la gloire qui lui étoit due, & (a) embrassant l'ignominie, il s'y est assugit i assussi à toute la gloire dont il devoit jouir : mais aussi après avoir soussert cette croix & ces oprobres, il est maintenant à la droite de son Pere, jouissant d'une gloire infinie, & dont il vent faire participans tous ceux qui marchent ce sentier de la foi & de la croix.

Y. 3. Pensez donc en vous-mêmes à celui qui a souffert une si grande contradiction des pecheurs, élevez contre sui, asin que vous ne vons decouragiez point, & que vous ne tombiez pas dans l'abatement.

4. Car vous n'avez, pas encore resisté jusqu'à repandra vêtre sang en combattant contre le peché,

Rien n'est si utile aux personnes qui veulent se donner à Dieu tout de bon, & qui soussirent des persecutions, que d'envisager Jesus Christ soussirent: parce que ce qui cause les impatiences, les decouragemens dans les soussirances, & que les soussirances ne prositent pas, c'est que l'on ne regarde jamais que l'homme qui les procure: les regardant de ce côté-là, on n'y voit que des injustices, des opressions; on ne peut s'empêcher de s'en plaindre, & de concevoir de l'indignation contre ceux qui persecutent. Mais quand sans envisager celui qui semble nous fraper

<sup>(</sup>a) en, en bravant l'ignominie, confusione contemta. Vulgate.

exterieurement, nous remontons à la source; & que regardant Jesus Christ crucisié & outragé, nous le voions frapé de la sorte par son Pere; ò alors, que nous changerons bien de langage de pensée! Nous regarderons comme venant de Dieu ce qui nous paroissoit venir de la creature: nous regarderons comme les plus grands biens ce que nous ne voions que comme les plus grans maux, puisqu'ils nous rendent conformes à Jesus Christ crucisié; & de cette sorte, loin de perdre courage par la grandeur des maux ou par leur durée, nous redoublerons nôtre cou-

rage voiant ce que Jesus Christ a souffert.

Mais pour voir la justice de S. Paul, qui sait que l'on ne peut pas toujours faire ces choses, Dieu prenant quelquefois plaisir à arracher à la creature tout ce qui peut la soulager, il ajoûte: Car vous n'avez pas encore refifté jusqu'à repandre vôtre lang en combattant contre le peché; ce qui ne s'entend pas seulement de ce que nous n'avons pas souffert le martyre pour éviter le peché. qui est le sens litteral; mais aussi il veut dire, qu'il parle à des personnes qui ont encore le pouvoir d'en user de cette sorte, parce qu'ils peuvent encore faire usage de ce qui est en eux: Et la raison que S. Paul en donne est bien admirable & digne de remarque; c'est qu'ils n'ont pas combatts contre le peché jusqu'à repandre le sung, c'est-à-dire, qu'ils n'ont pas usé toutes leurs forces actives dans le combat, qui est ce qui doit être arrivé avant que l'on soit dans l'impuissance de faire usage des maux ou des biens: En quoi se trompent bien ceux qui sans avoir jamais combattu, se mettent d'eux-mêmes dans un certain état d'impuissance. Il faut avoir combattu jusqu'à repandre son sang. Car comme le sang du corps elt

est sa sorce. & que celui qui dans le combat perd son sang perd en même tems les forces, & la vie même si tout son sang s'épuise; aussi celui qui dans le combat interieur perd son sang, qui n'est autre que la force de l'ame, est mis dans une telle foiblesse peu à peu, qu'elle passe jusqu'à l'impuissance: & comme un homme courageux qui s'est deffendu tant qu'il lui a resté de forces, est enfin contraint de ceder par l'excés de sa foiblesse, & de laisser faire à ses ennemis ce qu'ils veulent de son corps, les regardant d'un regard mourant, qui ne lui laisse ni deffense ni parole : de même celui qui aépuisé toutes ses forces dans le combat est reduit dans cette extréme impuissance : il ne cesse ses efforts que lors que sa foiblesse lui a fait éprouver quantité de fois qu'il les tente vainement. & que ce qu'il fait ne sert qu'à lui arracher plus promtement la vie. Mais qui est-ce qui ne quitte le combat que lors qu'il a perdu toutes ses forces dans le combat? Et qui est-ce qui ne cede pas à l'ennemi dès la premiere attaque? O Dien, ceci n'est que trop vrai: à peine a-t-on combattu que l'on rend honteusement les armes. C'est ce qui fait que nous restons sans secours, & que nôtre ennemi a toutes fortes d'avantages sur nous. Il n'en est pas de même lors que nous avons épuisé toutes nos forces actives : car Dieu vient luimême combattre pour nous: & si-tôt que nous avons epuisé nos forces, nous n'avons plus besoin de combattre. Dieu le faisant immanquablement pour cette ame qui a été reduite de cette sorte pour son amour. L'Ecriture nous en assure lors qu'elle dit, (a) Le Seigneur combatra pour vous; & vous vous tiendrez en repos.

Ep. de S. Paul.

6Gc

\$.1.

F

75

<u>. 15</u>

£

345 3-:

s:

= H

Œ

mour que Dieu nous porte, est de not des assictions & des maux. C'est sur la c nous adopte pour ses enfans, comme la croix que Jesus Christ merita pour 1 adoption. Une personne bien crucisse personne bien aimée: mais que ceux jamais de croix, ne croient pas être Dieu, ni ceux qui prennent tous leus & jouissent d'une santé parfaite. La procette vie est la plus grande marque de tion, comme l'adversité est la plus so du salut.

v. 7. Ne vous lassez donc point de souffi vous traite en cela comme ses ensans: l'enfant qui ne soit pas châtie par son l 8. Et si vous n'étes point châties, tous l'aiant été, vous étes donc bâtards, & vrais ensans.

Mon Dieu! si l'on pensoit bien à c de S. Paul. quel cas ne feroit-on pas rendant les vrais Chrétiens & enfans de Dieu. Un Chrétien sans souffrance degénere de son nom: bien plus, il ne peut se dire enfant de celui qui n'a pû l'enfanter que dans la souffrance; il est donc, comme dit S. Paul, un bâtard. Je dis plus; je dis qu'il est un monstre, qui a pris une forme oposée à celle de celui qui l'a engendré: & n'aiant pas ce premier caractere du Chrêtien, qui est la souffrance, il ne peut passer pour Chrétien ni en porter le nom. & par consequent il ne sera jamais enfant de Dieu. O si l'on savoit le bonheur de la souffrance. & les biens qu'elle procure à l'ame, on l'estimeroit plus que la vie, plus que tout ce qui est possible; on la prefereroit même, le dirai-je, à la jouissance de Dieu imparfaite; car la jouissance de Dieu n'est parfaite que dans la souffrance.

Il y a deux sortes de personnes qui souffrent: les uns ne souffrent gueres, & croient beaucoup souffrir, parce qu'ils sentent plus le poids de la souffrance, qu'ils n'estiment & n'ont d'amour pour la souffrance. Les autres au contraire, fouffrent beaucoup, & croient ne rien souffrir; parce qu'ils estiment si fort la croix, & l'aiment fi passionnément, que lors qu'ils sont accablez fous fon poids ils croient qu'ils ne l'ont pas. De plus, la longue habitude qu'ils ont de souffrir leur a rendu la croix comme naturelle, de sorte u'ils ne l'apercoivent presque plus: mais que ces derniers sont rares! ils souffrent sans souffrir: la croix ne leur est plus croix, elle leur est Dieu. Mais où trouve-t-on de ces personnes? O Dieu! où les trouve-t-on? On n'entend parler que de croix, que de souffrances; des plaintes retentissent par tout de leurs excez, & ces souffrances sont des ombres de souffrances, qui 10. Car quant à nos peres, ils nous châtioi me il leur plaisoit, pour cette vie qui dure mais Dieu nous châtie pour nôtre bien, nous rendre participans de sa sainteté.

11. Or tont châtiment, lors qu'on le reçoi ble causer de la tristesse, & non de la joi ensuite il fait recneillir en paix les fruits. fice à ceux qui auront été ainsi exercez.

Si la correction qui nous est faite par noi dans nôtre jeunesse, nous est si utile & si saire; combien celle qui nous est faite par re de nos esprits nous l'est-elle davantage peres ne corrigent que des defauts exter visibles, parce qu'ils ne peuvent pas p plus avant; mais Dieu, qui sonde les & qui penetre les esprits, corrige les sai plus cachées & les plus prosondes dans l mes esprits: aussi les peres ne peuvent par leurs châtimens qu'un reglement ext mais Dieu par le sien nous communique i vie, nous garantissant de la mort du peché

i admirable pelican il leur a donné la vie en ouvrant le sein: aussi tous ses enfans ne jouint du bonheur de cette vie que par les mêmes

nffrances.

Si les souffrances nous communiquent la vie vine, qui est nôtre veritable vie, que Dieu ous inspira par son sousse en nous creant; elles ons rendent aussi participans de la fainteté de ien : non d'une sainteté éclatante, & qui ous fasse admirer & passer pour saints; mais une sainteté réelle & prosonde, quoi que caiée sous un teint gâté & defiguré par les douurs, les oprobres & les ignominies.

Or ces châtimens dans le moment qu'on les reçoit usent quelque peine & quelque donleur, mais procurent en même tems une paix la plus ande du monde, dans laquelle on recueille les

uits de justice.

Il v a de deux natures de souffrances, qui en nferment une infinité de sortes: les unes sont es châtimens & des peines purifiantes, qui nous nt causées par l'amour d'un Dieu qui veut ous châtier & nous purifier de nos pechez & aperfections par ces sortes de peines; & cellesquoi qu'elles procurent une grande paix, caunt pourtant quelque sorte de triftesse. Il y a d'aues conffrances, qui ne sont point des châtiens, & qui ne sont que pour nous rendre conrmes à l'image du Fils de Dieu: celles-là sont en plus terribles, quoi qu'elles caufent moins : peine.

. 12. C'est pourquoi relevez vos mains abatues, & fortifiez vos genoun affoiblis. z. Marchez d'un pas forme & droit, afin que si de souffrance,) ne sont que pour noi ou nous rendre conformes à lesus Chi doit fortifier lors que nous sommes les tus; & ceux qui sont prêts à tomber couragement & par la tentation, doi ver leurs mains abatues, & fortifier les tremblans. Mais comment cela se peu par la foi, l'abandon, la confiance & ce. Ce sont là les moiens de relever le nes prêtes à tomber ou par le decour marqué par les mains abatues; ou par tion, designée par les genoux tremblan Il faut de plus aller toujours droit. le sentier de la simplicité; celui qui r cette sorte, quoi qu'il fasse des chutes se, ne s'égare pas; mais celui qui mar ment, s'égare infailliblement après Cette droiture consiste à retourner d'abc si-tôt que par foiblesse on s'en est éc recourir au medecin, [lui] disant av niere fincerité ses maux, sans que ni

ni la hontanoue les falle taire ou afoi

puleuses qui sont toujours à l'oreille de leur Confesseur, exagerant des bagatelles pendant qu'elles ne connoissent pas un amour propre effroiable qui leur creve les yeux; je dis, qu'il ne faut ni augmenter ni diminuer ses fautes; mais les dire dans la verité & dans la droiture.

Enfin, S. Paul veut que l'on ait la paix avec tout le monde : c'est une chose qui paroît bien difficile, sur tout dans un siecle si corrompu, où chacun tâche de faire la guerre aux serviteurs de Dieu: cependant il faut le faire, suivant le conseil de S. Paul. Vous pouvez avoir la paix avec tous sans que les autres l'aient avec vous. Vous conservez cette paix lors que vous avez en vous même une paix entiere avec Dieu, qui est la sainteté dont parle S. Paul, sans laquelle nul ne verra Dien; parce que cette paix avec Dieu met dans la parfaite charité; cette charité parfaite porte à aimer ceux qui nous haissent. & à n'avoir ni chagrin, ni amertume contr'eux; de sorte que le cœur n'étant jamais alteré contre personne, on a la paix avec tous, quoi que ces mêmes personnes qui sont toutes pleines de fiel, n'aient pas la paix avec yous. Car Jesus Christ avoit la paix avec tous les hommes quoi qu'il fust hai presque de tous les hommes. S. Etienne avoit la paix avec ses bourreaux, quoi qu'ils fussent pleins de rage contre lui. Il y a des personnes qui se font de la peine de ce que tout le monde ne les goûte pas, ne les aprouve pas, & ne les aime pas: la haine des autres les tourmente, & leur persuade qu'ils ne pratiquent pas l'Evangile: quoi qu'ils ne fassent rien qui donne lieu à cela, ils s'en font plus de peine que d'autres grosses fautes réelles: ils ne voient pas que c'est par amour propre qu'ils voudroient contenter tout le monde. Le veritable Cc 4



te que par interêt, cet interêt porte à an complaisance pour le mal, & de la criti le bien. Combien de gens medisent & des personnes qu'ils ne connoissent pas re complaisance?

y. 15. Prenez garde qu'aucun ne manque de Dieu; & qu'aucune racine amete branches, en baut, ne vous nuise, & plusieurs d'entre vous;

Ceci s'entend, pour faire avec chari rection fraternelle, aider nos freres à lors qu'ils font tombez, & ne pas fair quelques-uns qui s'estiment saints, les voiant tomber leurs freres s'en éloigi decrient, & sont cause qu'ils tombem plus grands maux: car les voiant tombe prés d'une fosse, loin de les aider à se re sont cause par leurs persecutions & qu'ils tombent tout-à-fait dans la fosse, me qui en uses de la sorte, crois-tu a company de la corte, crois-tu a cause la del corte, crois-tu a cause la corte, crois-tu a cause la corte, crois-tu se cause la corte corte.

le relever, aidez lui de toutes vos forces: mais si vous n'avez pas assez de force pour le relever, & qu'il soit opiniâtre à tomber toujours plus bas, sans vouloir faire nul effort pour se relever; retirez-vous alors, de peur qu'il ne vous entrasne avec lui dans le precipice: car un homme comme celui-là est capable de faire plus de mal que trente Missionnaires zelez ne feront de bien, tant il est vrai que le cœur de l'homme est incliné au mal.

\$\forall . 16. Qa'il n'y ait ancum fornicateur ni ancum profame, comme Efañ, qui pour fatisfaire une feule
fois au plaisir de sa bouche, vendit son droit d'ainesse.

17. Et vons savez que lors qu'il desira depuis de recevoir la benediction de son pere, il en sut rejetté, E qu'il ne put lui saire changer de resolution, quoi

qu'il l'en pressaft avec larmes.

Tous ceux qui abandonnent leur Dieu pour suivre une passion brutale, vendent leur droit d'ai-wesse pour un plaisir d'un moment: ils quittent le droit qu'ils ont à la filiation divine, pour devenir non seulement les cadets, comme Esaü, ce qui seroit peu; mais les enfans du diable.

\$.18. Car vous n'avez pas été assemblez auprès d'une montagne visible, d'un feu ardent, d'un tourbillon, d'une obscurité à d'une tempête,

19. Et du son d'une trompette & d'une voix qui étoit fiterrible, que ceux qui l'entendirent s'excusant, prierent qu'elle ne continuast pas à leur parler.

20. Car ils ne pouvoient porter la riqueur de cette menace: Que si une bête même touchoit la montagne, elleseroit lapidée:

21. Et ce qu'ils voioient les épouvantois tellement, Cc5 que

tail des grandents de la toi tons laquelle liance est faite, de ses prodiges & de s leurs: ensuite faisant les exhortations r res pour relever du peché ceux qui sont te & empêcher de tomber ceux qui sont affo fait voir que l'on perd beaucoup pour av de confiance: puis tout à couprentrant d premier dessein, qui est de faire voir les b la nouvelle alliance, afin que la crainte faux respect ne nous empêche pas d'y pre il nous fait voir que cette parole intime & que nous devons executer, & dont il nous d'abord, en nous disant: (a) Si vous enten jourdbui fa vois , n'endurcissez pas vos cœurs point une parole comme celle qui se fit er Moise, qui étoit si effroiable, que les Jui pouvoient plus suporter. Il y avoit une d grande d'aprocher du lieu où cette voix se entendre, que les bêtes mêmes, tout inno qu'elles sont, étoient condamnées à la comme criminelles. Moise même, ce fa ami de Dieu. ne la pouvoit écouter sans

le cœur de celui qui l'écoute. C'est une voix qui lors qu'on l'a une fois écoutée, loin de s'excuser de l'entendre encore, on ne voudroit faire autre chose que l'écouter incessamment. voix toute pleine de charmes! les bêtes ne sont point rejettées du lieu où vous retentissez: puisque ce même Prophete-Roi à qui vous vous étiez fait entendre, parlant de cette parole, dit; (a) J'ai oui une seule parole; & cette parole m'a dit deux choses; que la puissance est à Dieu, & la misericorde est à vons, Seigneur. Voila ce que cette voix fait entendre, que tout le pouvoir est à Dieu, & qu'il faut le lui laisser pour operer dans l'ame; auffi-bien que la misericorde à Jesus Christ, se tenant à ses pieds pour la recevoir. Mais ce mê me Prophete qui a entendu cette Parole avant, sa naissance temporelle, qui en est le pere & le fil n'a-t-il pas dit: (b) Je suis comme une bête der vous; & cependant je demeure toujours attieux vous. Les bêtes, les pauvres, les ignorarix qui oui sont reduits dans le neant, ce son voix se aprochent de la montagne sainte où Schez à cefait entendre; & ils sont toujours nontagne où lui qui la parle. Mais quelle est? l'on entend cette voix? Voice que dit S, Paul.

V. 22. Mais vous êtes vents ur la montagne de Sion, & dans la ville du Dir orvant; dans la Jerusalem celeste; dans l'ormblée de plusieurs millions

a Anges; 23. Dans l'Eglise es premiers-uez qui sont écrits dans le ciel; arrès de Dieu qui est le juge de tous; des esprits des ustes parsaits;

(4) Pf. 61/6 12, 13. (b) Pf. 72. 7. 23.

Cette montagne est l'Eglise, & le fond de l'ame. Dans l'Eglise la voix se fait entendre, à elle reproduit Jesus Christ dans l'hostie autant de fois qu'elle est parlée: dans le fond de l'ame elle s'y fait entendre d'une maniere admirable, & y produit peu à peu le même Jesus Christ. Parole ineffable! Heureux celui qui la peut enten-

Cette Eglise est l'Eglise des premiers-nez ; comme le fond & le centre de l'ame est aussi l'Eglise & l'assemblée des premiers-nez de ceux qui ont devant Dieu le droit d'aînesse. La Synagogue, figurée par Esaü, a été excluse de ce droit, durant que l'Eglise, qui est la puisnée, a eu comme Jacob la preference. Il faut remarquer que acob tenoit Esau par letalon, pour faire voir re sculement qu'il devoit suplanter son frere. gucauffi que l'Eglise suplanteroit la Synago-Jucce qui fait que sans interruption l'Eglise a qui a fai la Synagogue: car le même moment mencemeir la fin de l'une, a fait voir le comc'est la vie de l'autre. Dans le fond de l'ame droit d'aînesseentre qui a le premier rang & le & qui gagne le qui est une vie toute interieure, avec un tel enchus sur la vic exterieure; mais bonne exterieure gment, que c'est cette vie bonne exterieure qu'est suivie immediatement de l'interieure. Or ceil primogeniture nous proche de Dieu; & en not unissant à ce Dieu de justice & de perfection, nous rend justes & parfaits.

Dieu par sonunion n'a pas plutôt nis l'ame dans

<sup>\$ . 24.</sup> De Jesus, qui est le Medianer de la nonvelle alliance; & de ce sang qui oft re mdu, & qui parle plus avantageusement que celu-? Abel.

`901

lans la perfection, & sa parole efficace n'a pas plutôt en son entier effet dans l'ame, que Jesus' Christ paroît alors comme mediateur dans cette même ame. & la fait joüir du fruit de la nouvelle alliance, qui est l'union essentielle. C'est alors, comme il a été dit, que cette ame entre dans la perfection, & qu'il n'y a plus en elle d'iniquité & d'injustice; parce que ce sang qui a été repandu sur elle, & dont elle a recu l'aplication & l'effet, l'a purifiée & lavée; & que de plus, il parle encore en elle pour elle; en sorte que le Pere n'entend plus d'autre voix que celle du sang de son Fils. Il n'entend plus la voix du peché & de l'injustice; parce que ce sang a une voix mille fois plus efficace que le sang d'Abel pour se faire entendre de Dieu le Pere, & pour être exancé.

\$.25. Prenez garde de ne pas mépriser celui qui vous parle. Gar si ceux qui ont méprisé celui qui leur parloit sur la terre, n'ont pu échaper la peine; nons serons bien plus coupables si nous rejettons celui qui maintenant nous parle du ciel.

O mes chers freres, qu'il est de grande consequence de me pas mépriser cette voix interieure qui mons parle dans le ciel de nôtre ame! Si ceux qui meprisent la parole de Dieu dans la bouche des hommes lors qu'ils la prêchent, en sont si rigoureusement punis; combien le seront-ils davantage s'ils meprisent cette parole interieure, parole prosonde, intime & muette, qui se fait entendre sans bruit dans le sond de l'ame.

Il me semble, mes très-chers freres, que je vous entends me dire: Nous n'avons garde de mepriser cette parole; car nous ne l'avons jamais entendue. Eh! c'est là la marque du mépris que vous en faites. Cette voix se fait enterdre à ceux qui l'écoutent, & vous ne l'avez ismais ouie! c'est donc que vous ne l'avez jamais écoutée Le premier mepris de la parole de Dica dans l'ame c'est de ne la pas écouter. Pour empêcher ce mepris, il faut s'accoûtumer de bonne heure au recueillement interieur : & là (faifant comme David) écouter avec filence & respect cette parole que le Seigneur nôtre Dien nous dit au dedans de nous. Le second mepris de la parole est, de l'entendre, & de s'endurcir le cœur pour ne la pas écouter. Jesus Christ est cette parole éternelle : il vient fraper à nôtre porte; il nous invite à la conversion, au recueille ment, à la retraite: nous ne voulons pas l'écouter, parce que nous aimons mieux la vie dereglée des sens & de la nature corrompue que la vie toute divine de Jesus Christ.

Jesus Christ nous parle premierement pour nous convertir à lui; & c'est là la premiere voix puis il nous parle plus prosondément, pour nou attirer à l'interieur. Celui qui meprise cette premiere voix, est en danger de n'entendre jamais la seconde: car Dieu ne fait point entendre cette seconde voix qu'il n'ait fait entendre la pre-

miere. Voions ce que l'Ecriture en dit.

\$, 26. De qui la voix fit alors trembler la terre: maintenant il declare ce qu'il doit faire en dijant: Encore une fois; & non seulement j'ébranlerai la terre, mais le ciel.

La premiere voix est une voix comme exterieure, une voix de crainte & de tremblement, qui tait voir au pecheur l'horreur du peché & les peines qui l'accompagnent: elle fais trembler le terre, elle émeut les sens d'une maniere très-

componction, l'horreur du peché, la crainte des châtimens: elle porte à changer de vie. Cette voix n'a pas plutôt eu son plein & entier effet.

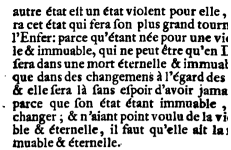
que Dieu parle une seconde fois: & cette voix ne se fait pas seulement entendre dans le sens par une émotion generale, comme la premiere fois; mais elle émeut le ciel, qui est le fond de l'ame, & l'attire au recueillement. Celui qui ne sait ce que c'est, s'en défend: mais celui qui est aidé. écoute cette parole; & non seulement il l'écoute. mais il la suit par un profond recueillement. oubliant ce qui n'est qu'exterieur pour entrer dans ce qui est interieur, quoi qu'encore fort senfible. Mais, o malheur! celui qui entend 3 cette derniere parole & ne veut point l'entendre. sera bien plus puni que ceux qui ont simplement meprisé la premiere. Suivons donc ce conseil de l'Ecriture : Si vous entendez aujourd'hui sa voix. **:** n'endarcissez point vos cœurs. Le moien de l'entendre aujourd'hui & de ne point endurcir son 71 cœur, c'est de se preparer à l'écouter par une attention interieure à cette divine parole, qui se fera bien-tôt entendre si vous vous mettez en de-

voir de l'écouter.

\$.27. Or en disant, encore une sois, il declare que les choses muables, comme aiant étéfaites, seront changées; afin que celles qui sont immuables demeurent toujours.

Celui qui est assez heureux pour entendre cette seconde voix, est retiré peu à peu par elle des choses sensibles & muables, & est établidans les immuables, étant mis dans un état de confistance admirable: car l'homme n'est pas créé pour les choses perissables, mais pour les immortel-

les.



Une ame dans cette vie, arrivée à so qui n'est autre que Dieu même, dans le est entrée par son aneantissement, épri vie immuable, qui est toujours égale à nente, qui n'est plus sujette aux vie L'ame vivant de cette sorte, ne pense si elle vit: elle se contente de vivre dan geur & une immensité qui n'est retrecie que ce soit. Quelquesois, mais rare vie lui est montrée: mais pour l'ordina lui suffit sans saire d'attention ni dans

Le vie du centre; & le sentiment vif de la vie est plus une imperfection de la vie que non pas une marque de sa plenitude, quoi qu'elle en soit cependant une évidence. Un malade sent ou'il vit; parce qu'il souffre, ou parce que son mal le fait penser à sa vie; car s'il étoit mort, il ne seroit pas malade: mais un homme très-sain, qui ne pense point à sa vie parce que rien n'y est sensible, vit bien plus parfaitement que ce malade ou ce languissant. Il en est de même de cette vie de l'ame lors qu'elle est parfaite.

\$.28. C'est pourquoi commençant déja à posseder ce roiaume stable & immobile, conservons la grace, par laquelle nous puissions rendre à Dieu un culte qui lui soit agreable. & avec crainte & rewerence.

Ceux qui ont déja commence à goûter du repos interieur, qui est cette stabilité qui leur est promise, doivent avoir un grand soin de conserver la ze grace de l'interieur, & de ne la point perdre; car c'est la plus grande grace que Dieu fasse en cette vie, & par le seul moien de laquelle on peut renare à Dien un culte digne de Dieu. Celui qui n'est pas interieur, n'honore Dieu que des levres. Ce Eulte interieur met l'ame dans le veritable respect = qu'elle doit à son Dieu, & lui donne la crainte si-📰 liale.

♥. 29. Car nôtre Dien est un feu devorant.

Œ

2

Dien est un fen, qui par sa chaleur purifie l'ame de toutes ses ordures & impuretez; & l'aiant rendue par ce moien en état d'aprocher de lui, par une chaleur plus forte il la brûle, la devore, la consomme peu à peu, & enfin la change en lui-Ep. de S. Paul. må en la pratiquant que quelques-uns antre sçavoir ont reçu pour bôtes des Anges.

3. Souvenez-vous de ceux qui sont dans le comme si vous étiez enchaînez vous-meux; & de ceux qui sont affligez con vous-mêmes dans un corps mortel.

E seroit peu que S. Paul nous eus des grandes choses de l'interieur, s' disoit les moiens d'y parvenir, & s'il donnoit une conduite exterieure qui attirer un si grand bien: car (comme il de l'union de Jacob à Esaü par le pied) i l'état exterieur nous procure le bien rieur. Ordinairement toutes les personnées à un grand interieur, s'apliquent a coup d'assection aux œuvres exterieurs que commençant à goûter un peu de l'Dieu, ils cherchent Dieu en tout ce quent. Or comme ils savent qu'il est ca les pauvres, les malades & les étranges

907

mour de Dieu & dans la foi, le voiant avec plais fir & foi dans des objets si pou aimables.

\$\foatin 4. Que le mariage soit bonorable en souses choses, of gue le bis sois choses; car Diencondamuera les formenteurs & les adulteres.

5. Que vorne esprit soit éloigné de l'avarice : & contenten-vont de ce que vons avez ; parce que Dien die lui-même : (2) Je ne vons laisser ai point, &

je ne vonsabandomerni point.

Ē

3

6. C'est pour quoi nous disons avet constance: (b) Le Seigneur est mon secours; je ne craindrui point ce que les bommes me pourroient faire.

Après que S. Paul a donné les moiens de pratiquer le bien, il donne ceux d'éviter le mal : car ce n'est pas assez de faire le bien, il faut fuir le mal; car sans la fuite du mal, il n'y a point de bien. Or les maux qui corrompent le plus la plupart des hommes sont l'avarice & l'amour des plaisirs : c'est aussi ce que S. Paul exhorte plus fortement à éx viter, tous les maux venant de ees deux sour-Si les gens mariez savoient la dignité & sainteté de leur état & vocation, ils santifieroient le mariage, & s'y fantifieroient eux-mêmes, loin de le profaner & de s'y corrompre. Tout ce que Dieu a fait, est saint, & le mariage est très - saint. Dieu ne fait nulle difficulté de comparer l'union conjugale à celle de lui & de son Eglise, & à l'union ou mariage de l'ame avec fon Dieu.

L'avarice ne vient que du peu d'amour de Dieu, & du defaut de confiance & d'abandon à Dieu; ce qui étrecit le cœur, & fait, que l'homme ne pensant que peu ou point à Dieu, ne l'aimant gueres, pensant beaucoup à soi & s'aimant beau-Dd a coup,

(d) Joh 1. #. 5. (b) Pf. 117. #. 6.

coup, songe incessamment à ce qui le regarde, & à s'amasser, tresors sur tresors, croiant devoir vivre éternellement en ce monde, & ne pensant point à une meilleure vie. Or le remede à ce mai si general & si dangereux, est donné par ces paroles de Dieu: Je ne vons laisserai point, & je m vous abandonnerai point. Cette assarance qu'il nous donne, de ne nous point laisser ni abandonner, nous doit porter à une extrême confiace en sa bonté, à un entier oubli de nous-mêmes & de tout ce qui nous concerne, disant avec David: Le Seigneur est mon secours; je ne craindrai point ce que les bommes me pourroient faire. Celui qui met toute sa confiance en Dieu, qui s'apuie sur sa bonté & sur son pouvoir, celui-làne Sauroit rien craindre de tout ce qui lui peut venir des hommes: les hommes ne peuvent que lui ravir les biens, l'honneur & la vie corporelle; & il desire & espere une autre vie, d'autres biens, & un honneur plus parfait & plus accompli, plus immense & étendu, que les hommes ne peuvent ni lui procurer, ni lui ravir. Cet abandon entre les mains de Dieu, & cette confiance en sa bonté, lui donne une paix inalterable, & qu'aucun de tous les accidens de la vie ne peut alterer: & c'est dans l'excés de ses plus grands maux qu'il repete ces paroles: Le Seigneur est mon secours; je ne craindrai point ce que les bommes me pourroient faire.

<sup>ŷ. 7. Souvenez-vous de vos conducteurs qui vous ont prêché la parole de Dieu; & confiderant quelle a été la fin de leur vie, imitez leur foi.</sup> 

S. Paul ne demande pas qu'on imite les grandes actions des serviteurs de Dieu qui nous conduisent, ce qu'ils ont d'extraordinaire, leurs dons

dons gratuits, les faveurs particulieres que Dieu leur a faites: car ces choses ne dependent pas de nous, ni ne nous rendent pas plus saints: mais ce que nous devons imiter en eux, c'est leur foi c'est cette foi qui opere tout dans l'ame & pour l'ame, soit exterieurement, soit interieurement.

## V. 8. Jesus Christ étoit bier; il est aujourd'hui; & il sera le même dans tous les siecles des siecles.

Ceci veut dire, que ce n'est point les choses extraordinaires & qui changent qui nous communiquent Jesus Christ; mais la soi. Jesus Christ s'est toujours communiqué par la soi: & comme il n'est point autre aujourd'bui qu'il étoit bier; & qu'il est toujours le même, quelque grace que l'on reçoive de sa bonté, c'est toujours le même Jesus Christ, ou quelque chose de lui.

Il est encore parlé en cet endroit de la generation éternelle du Verbe, qui étoit, qui est, & qui sera: il étoit dès le commencement: ce mot, d'bier, marque qu'il a toujours été: il est, parce que comme éternel, il est toujours engendré

ce que comme éternel, il est toujours engendré & non fait, sans qu'il y ait un moment dans toute l'éternité qu'il ne soit toujours engendré.

Il est aussi parlé ici des trois vies de Jesus Christ, de sa vie divine, de sa vie humaine, & de sa vie sacramentelle. Jesus Christ étoit bier: par cet hier il est parlé & de sa vie divine (comme il a été dit) & de sa vie humaine: il étoit, il est mort; mais étant resuscité, il a cette vie qu'il avoit, & il l'aura éternellement dans la consommation des siecles: de sorte que le même Jesus Christ homme-Dieu étoit, est, & sera toute l'éternité. Il est aujourd'hui par sa presence Sacramentelle: & celui qui est toujours present aujourd'hui sur nos autels, est le même qui étoit Dd 2

EPIT. AUX HEBREUX.

OIQ hier dans sa vie mortelle, & qui sera jusqu'à la fin des siecles dans sa vie immortelle.

\$.0. Ne vous laissez point emporter à des opinions differentes & Etrangeres. Car il vaut beaucom mieux affermir son cœur dans la grace, que dans une distinction de viande dont les observateurs n'est tiré a**n**cu**u** avantage.

10. Nons avons un autel, dont cenx qui rendent encore un culte au tabernacle n'ont pas pouvoir de

manger.

S. Paul fait voir ici, que ceux qui ne s'arrétent qu'à certaines observations & pratiques exterieures, n'avancent pas beaucoup, & ne profitent gueres. L'essentiel ne consiste point en cela; mais à conserver la grace, la charité & l'amour de Dieu: tout depend de l'INTERIEUR; & c'est l'interieur qui doit santifier l'exterieur: mais si l'exterieur n'est animé & soutenu de l'interieur, c'est peu de chose. Il y a des personnes qui croient que toute la sainteté consiste à s'abstenir de certaines choses exterieures, faisant en certains jours des jeunes extrémement scruptleux, qu'ils ne voudroient pas interrompre méme dans la necessité; jeune auquel ils feroient difficulté de boire une goûte d'eau; & n'en font aucune de médire & de faire d'étranges crimes, Le jeune est l'abstinence de l'injustice.

Ces personnes qui ne s'adonnent qu'à ces choses exterieures, ne sont pas en état de manger de nôtre autel; c'est-à-dire, de goûter les delices sacrées que Dieu communique dans l'interieur à ceux qui l'aiment : car il faut être degagé de ces choses exterienres pour goûter les inte-

rieures.

y. 11. Car les corps des animaux dont le sang est porté par le souverain Pontise dans le Santuaire pour l'expiation du peché sont brûlez hors du camp.

12. Et c'est pour cette raison que Jesus devant santifier le peuple par son propre sang, a souffert hors la porte de la ville.

13. Sortons donc aussi bors le camp, & allons à lui,

en portant l'ignominie de sa croix.

Quoi que cela s'entende à la lettre de ce que le sang de la victime sainte qui fut offerte hors de la ville & bors du camp, est offert dans nos temples saints par les Prêtres; cela s'entend encore dans le sens mystique, qui est celui qui fait le corps de cet ouvrage: c'est que Jesus Christ non content que son sang soit offert sur nos autels. lui dont le corps a été porté hors du camp & immolé pour l'expiation des pechez des hommes ; il veut encore que ce même sacrifice se fasse par nous; & qu'à mesure que son sang est perté dans nôtre Santuaire interieur, où il lave par l'efficace de ses merites nôtre ame de toute tâche, nous sortions hors de nous - mêmes pour faire le grand & dernier sacrifice de nôtre être, qui ne se tera jamais que par la sortie de nous-mêmes.

Mais comment s'opere cette sortie de nousmêmes? Elle se fait en allant avec Jesus Christ au Calvaire, marchant sur ses pas, portant ses oprobres & ses ignominies. Nous ne sortirons jamais de nôtre propre ville, qui est nous-mêmes, que comme Jesus Christ en est sorti, en portant sa eroix, chargé d'oprobres, d'ignominies, de coups, de plaies & de consussion: & cette sortie doit causer la mort mystique, comme celle de

Jesus Christ causa sa mort.

y. 14. Car nous n'avons point ici de ville permanente; mais nous cherchons celle qui est à venir.

Tant que nous sommes en nous-mêmes, qui est cette ville dont il est parlé ici, nous n'avons point de demeure permanente; parce que cet état est suiet à mille & mille vicifitudes; il'n'est jamais constant & ferme: d'où vient que nous avons une continuelle tendance à fortir hors de nous-mêmes jusqu'à ce que nous en soions entierement sortis; c'est ce qui fait que l'ame a une si forte pente d'union à son Dieu, qu'elle ne defire autre chose sinon d'être unie à lui sans milieu. Or cette union immediate ne se peut faire dans l'ame propre, étant trop bornée & limitée: elle peut bien sans sortir d'elle-même (comme il a été dit ailleurs) être élevée à des dons & à des graces sublimes, à des unions mediates, qui font souvent plus distinctes, aperçues & sensibles: mais pour l'union immediate, qui a été apellée le baiser de la bouche dans le Cantique, elle ne se fait jamais en l'ame tant qu'elle reste en elle-même; mais seulement avec l'ame écoulée dans son origine par la sortie d'elle-même. C'est dans cette réunion, d'une partie à son tout, que l'ame cachée avec Jesus Christ en Dien se trouve non seulement unie à ce même Dieu, mais devient une même chose avec lui.

Jusqu'à ce que l'ame en soit ici, quoi que ses inclinations, desirs, volontez, penchans soient fort amortis, il y a cependant une tendance secrette & des vicissitudes d'état qui sont bien voir qu'elle n'est pas encore dans sa sin, du moins en perte totale. Plus l'ame aproche de sa sin, plus elle perd tous moiens & toute tendance; jusqu'à ce qu'étant arrivée à la sin, tous moiens

cef-

t. & aussi toutes les tendances pour la fin: ne peut tendre à ce que l'on a, & lors que starrivé, l'on n'a plus besoin de moiens: emple: une riviere arrivée à la mer, n'a le pente : elle est dans un lieu uni & égal ; erd la pente; mais elle conserve pourtant inction: une personne arrivée à un lieu. les chemins & moiens qui l'y ont conduit. cherche plus de voiture. Mais quoi qu'elle ì, elle ne jouit pas encore de sa fin qu'elle t entrée & établie dans ce lieu. Il en est de e de l'ame: il lui reste une pente & une inion secrete jusqu'à son arrivée. & une diion jusqu'à ce qu'elle soit non seulement le mais perdue, mélangée & changée dans même fin. Concluons que tous lès états ecedent celui de la perte totale de l'ame en , sont sujets aux vicissitudes.

. Offrons donc par lui incessamment à Dien stie de lonange, c'est-à dire, le fruit des levres glorifie son nom.

eu veut que l'on offre incessamment, & que offre par Jesus Christ l'bostie de loñange. le est cette hostie de loñange? C'est le fruit vres qui glorisie le nom de Dien. Quel est ce les levres? È les belles paroles! Ne croions mes chers freres, que ce fruit des levres ine parole dite en l'air, certains mots proez de la bouche, qui sont comme des feüilortes & sans esprit vegetant, qui tombent e, & demeurent sans effet. Non, non, ce point cela: c'est un fruit des levres; & c'est it qui seul peut glorisier Dieu & non point ille. Le figuier sut maudit, quoi que plein iilles, parce qu'il n'avoit point de fruit: Dd s

Quel est ce fruit? c'est une parole vivan vient du cœur. Comme l'arbre ne po fruits au dehors que parce que sa racine e tée dans le fond de la terre; aussi le fruit vres sont des expressions du cœur. Le cœ serve une prosonde racine, & cette racin muniquant sa seve & sa vie aux paroles, des fruits: c'est là la veritable priere, q gloire au nom de Dien, ainsi qu'elle a éta quée dans le Cantique des Cantiques.

Le fruit des levres est aussi Jesus Christ taut la parole éternelle & le Verbe-Di par sa personne fruit des levres; mais ; essence tige & racine. C'est donc ce mêm Christ qu'il faut offrir à son Pere; parc peut rendre à ce même Pere une gloire di

lui.

ŷ. 20. Que le Dieu de paix, qui aresuscité
les morts Jesus Christ, nôtre Seigneur, qu
sang du testament éternel est devenu le gra
steur des brebis.

21. Vous rende parfaits pour tout bien; afin q fassiez sa volonté, lui-même faisant en von lui est agreable par Jesus Christ; S que l lui soit donnée durant toute l'éternité. Ame

O Apôtre, il faloit bien finir non seul une Epître, mais toutes vos Epîtres, p dernieres paroles, qui sont comme le p tout ce que vous avez dit; Que ce Dieu a mons rende parfaits par celui qui est devenu le 1 des brebis. Pourquoi dites - vous cela, ò c'est pour faire comprendre qu'il ne p pas, enseignant une doctrine aussi relevée tend à une persection si éminente, que nou sions y arriver par nous mêmes; ò, il

inu-

rop nôtre foiblesse & nôtre impuissance: mais il nous exhorte à y tendre avec d'autant plus de confiance, que ce n'est point nous qui devons faire cet ouvrage, mais qu'il doit être fait par

Jesus Christ.

Et afin que nous ne doutions pas de l'inclination que celui qui a seul le pouvoir de le faire. peut avoir: il assure, que c'est celui, qui en repandant son sang pour ses brebis en est devenu le Pa-Genr. celui qui a fait la nonvelle alliance par l'effusion de son lang, qui nous doit rendre parfaits. & nous faire jouir de la nouvelle alliance. S'il a bien voulu repandre son sang pour nous meriter cette alliance, pouvons-nous croire qu'il ne veiille pas nous mettre dans la perfection necessaire pour jouir d'une chose qui lui a coûté si cher pour nous l'acquerir? Celui qui aiant donné tout ce qu'il possede pour faire jouir son fils d'un heritage, s'il n'y avoit qu'à le nettoier, ou à faire quelque chose qui ne lui coûtat que peu. negligeroit-il de le faire? Aussi S. Paul dit, qu'il a repandu son sang pour être notre Pasteur, & pour l'alliance.

Or il est Posteur pour nous conduire dans le chemin necessaire pour arriver à nôtre persection. Et comme Dieu le Pere, qui est celui qui sous persectionne en Jesus Christ & par Jesus Christ, a resuscité nôtre des gueur Jesus Christ pour le rendre parsait, & pour nôtre persection; aussi la resurrection de ce même Fils nous est-elle un témoignage qu'il nous persectionnera. La resurrection de Jesus Christ étoit necessaire pour lui & pour nous : car restant entre les morts, (ce qui étoit pourtant impossible,) il seroit resté dans un état imparsait; & si Jesus Christ homme-Dieu étoit resté entre les morts, ce seroit inutilement que nous aurions aspiré à la persection. Aussi S. Paul dit-il clairement ailleurs, (a) Si Jesus Christ n'est point resuscité, nôtre foi est vaine, & nôtre esperance inutile. Si donc Jesus Christ est resuscité, & cela pour nôtre justification, nous devons esperer d'être justifier.

& rendus parfaits en tous biens.

Mais quelle est cette perfection qui nous fait ioiir de la nouvelle alliance? C'est la perfection souveraine: puisqu'elle nous fait jouir du souvergin bien. Et quelle est cette perfection souveraine? C'est faire la volonté de Dien. Tout ce qui n'est pas l'acomplissement de la volonté de Dieu en tout ce qu'il peut vouloir, n'est pas la veritable perfection: il faut que cela soit sans bornes ni limites. Combien y en a-t-il qui disent, qu'ils veulent faire la volonté de Dieu? oui, pourvû que Dieu fasse ce qu'ils veulent! mais Dieu ne veut pas plutôt faire en eux toutes ses volontez, qu'ils s'affligent, prennent le bien pour mal par crainte & fausse humilité; ils disent à Dieu comme S. Pierre: Retirez-vous de moi, car je suis homme pecheur; ils le contraignent enfin de changer devolonté; & ceux qui croient bien faire la volonté de Dieu font ordinairement leur volonté propre, qu'ils qualifient de bonne volonté, & qui passe dans leur esprit pour volonté de Dieu.

Mais le moien donc de faire cette volonté de Dieu? car peut-on faire ce que l'on ne connoît pas? Si l'on met la perfection à faire la volonté de Dieu, & si nous ne connoissons pas la volonté de Dieu, ne la pouvant faire sans la connoître nous ne serons jamais parfaits de cette perfection necessaire pour jouir de l'alliance nouvelle, dont

il a été parlé? Cette objection paroît toute naturelle: mais continuons ce que dit S. Paul, & toutes nos difficultez seront levées: lui-même faisant en nons ce qui lui est agreable: tout ce qui est agréable à Dieu est sa volonté: il ne peut vouloir que ce qui lui plaît, & rien ne lui peut plaire que ce qu'il veut: or il fait en nous tout ce qu'il lui plaît; nous faisons donc alors infailliblement sa volonté. Mais asin que cela soit de la sorte, il faut s'abandonner à lui sans reserve, & le laisser faire en nous & de nous toutes ses volontez. Le grand point est donc cet A B A N-DON à DIEU, & lui laisser faire en nous sans obstacle & sans resistance de nôtre part, tout ce qu'il lui plaît.

Or tout cela s'opere en nous par Jesus Christ, voie, verité & vie; car rien ne s'operera jamais en nous depuis le commencement de nôtre conversion jusqu'à nôtre consommation, que par Jesus Christ. C'est pourquoi, ajoûte le même S. Paul, il faut que la gloire lui soit donnée

dans toute l'éternité.

Et quelle gloire? Celle de ce qu'il fait en nous toutes nos œuvres: ce qui s'entend pour l'interieur; nous portant à operer exterieurement toutes fortes de bonnes œuvres, selon l'état que nous portons, & ce qu'il veut de nous: (car l'exterieur doit accompagner l'interieur;) comme il est écrit: (a) Seigneur, c'est vous qui faites en nons toutes nos œuvres.

Quelle consequence tirerons-nous de la doctrine de ce grand mystique? Que nous sommes tous apellez au REPOS, à l'union, à joüir de la nouvelle alliance, au repos dont Dieu joüit lui même; que Jesus Christ nous l'a merité par son

### BEER AUX HEBREUX.

816

son sang, & nous y doit introduire; & qu par la foi que nous l'obtiendrons: mais pa foi vive & non morte, (la foi sans les œuv morte;) que la disposition pour l'avoir & c nous la communique immediatement, c'e complissement de la volonté de Dieu; qu te volonté de Dieu s'acomplira dans nou lui-même; & qu'asin que cela soit, il san bandonner à lui sans reserve, asin qu'il en nous & de nous toutes ses volontez. ( & s'abandonner, esperer & aimer, est la pratique de ce Docteur mystique.

FIN des Epieres de S. PAUL.

### T A B L E

# DESMATIERES

### PRINCIPALES

Du V. & du VI. Tome.

#### A

| Baissemens de J. Christ & de l'ame,            | ource d'é-  |
|------------------------------------------------|-------------|
| levation Pag                                   | 3. 545, 546 |
| L Abandon . s'abandonner .                     |             |
| plusieurs degrés de l'abandon                  | 816         |
| bonheur & roiauté des ames d'abandor           | 874.875     |
| defefpoir falutaire de l'abandon               | 877         |
| Abandon à Dieu. voie assurée 168. 171          | . 172. 575. |
| 86                                             | 8.908.917   |
| — il rachete le tems                           | 564         |
| — Dieu veille alors pour nous                  | 579         |
|                                                | 6. 725.866  |
| S'abandonner à l'esprit de Dieu dans l'O       |             |
| n'est pas tenter Dieu                          |             |
|                                                | 277         |
| - c'est ce qui fait les enfans libres          | 473         |
| Abraham. Sa foi 109 &c                         | . 865.871.  |
| Sa posterité ro                                | 7. 109. 866 |
| Abregé de l'Epître aux Hebrenx                 | 898         |
| Abus des choses bonnes (de l'interieur) n      |             |
| s'attribuer aux choses mêmes                   | 275,276     |
| Accommoder & condescendre aux états d          | u prochain  |
|                                                | 8.255.281   |
| Actions. Activité.                             |             |
| les actions qui ne sont pas conduites pa       |             |
| font convultives                               | 655,656     |
| quand il faut quiter l'activité                | 657         |
| Adoption. (voiez Enfans. Filiation)            | 166, 167    |
| l'apel à l'adoption, & sa jouissance, différer |             |
|                                                | Adop-       |
|                                                | -           |

| 920 TABLE DES MATIERES                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3.             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Adoption.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                |
| quand elle fe fait                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                |
| elle se fait par J. Christ, & comment?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 491,           |
| Adultere spirituel: le veritable & special                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 841            |
| Affermissement dans la vie de grace 169-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -177           |
| Afflictions. Voiez Croix. Souffrances.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -//            |
| deux états d'afflictions, avec & fans foûtie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | en             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | .423           |
| elles font la plus grande marque de l'amou                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | r de l         |
| & du falut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 890            |
| Alliance                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <del>oyo</del> |
| de temoignage; & alliance nouvelle & c                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | de Pe          |
| rience                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 798            |
| la nouvelle est gravée dans l'interieur 802,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 190            |
| ia mouveme en gravee dans i interieur 602,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 003.           |
| fes avantages                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 803            |
| l'exterieure & l'interieure dans l'ame                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 806.           |
| l'interieure & reciproque de l'ame & de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | : Ť. (         |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 814-           |
| Ame. Voiez Etats. Homme. Union.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| Ame & esprit, different                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                |
| lors que l'ame se croit consommée, elle n                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | e fail         |
| commencer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 406            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1.850          |
| Ame purifice, où Dieu ne voit plus que                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 818            |
| Ame en état de Sacrement 780, 781                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . 787          |
| perfection de l'ame                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | • •            |
| confommation de l'ame                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                |
| Ames abandonnées: la conduite de Dieu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ı fur          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 39:            |
| Ames pour aider aux autres                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •              |
| Ames de bonne disposition; leur marque                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                |
| Ames captives, mises en liberté.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                |
| Ames commençantes & dans l'état d'enfance                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | :              |
| Ames confirmées en grace, rares                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -              |
| Ames dont Dieu se servira pour repandre l'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | efpri          |
| terieur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | P-1            |
| Ames établies dans l'empire de la grace, rare                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | s              |
| The state of the s | •              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4              |

| TABLE DES MATIERES                                      | 921             |
|---------------------------------------------------------|-----------------|
| rue. Ames qui deviennent J. Christ 313.818              | . 852           |
| Ames interieures. leurs caracteres sont la foi &        | ζ l'a-          |
| bandon                                                  | 453             |
| Ames intimidées, qui retournent en arriere              | 654             |
| Ames privilegiées, prises dans la fin sans moiens       |                 |
| Ames du purgatoire, pleines d'esperance                 | 161             |
| Ames resuscitées: dissemblables                         | 316             |
| Ames qui font <i>sacrifiées</i> pour les autres 519.528 | .550            |
| Excès de l'amour <i>de Dieu envers l'homme</i>          | 404             |
| Amour de l'honneur de Dieu                              | 494             |
| Amour de la divine justice                              | 90<br><b>89</b> |
| Amour proprê                                            | **              |
| inseparable de l'orgueil & de l'aveuglement             | 408.            |
| 593                                                     | - 599           |
| il est le Dieu du siecle                                | 358             |
| il se perd par l'operation du S. Esprit                 | 370             |
| Amour pur.                                              |                 |
| il ne regarde pas son propre salut comme celu           | ni d <b>es</b>  |
| autres & la gloire de Dieu 178, 179                     | .378            |
| — ni ses œuvres & travaux 185.373                       | • <u>37</u> 4   |
| il est toujours content de Dieu quoi qu'il ve           |                 |
| faire 187                                               | .192            |
| il renferme tout                                        | 221             |
| Son éloge: il surpasse tout en excellence 294           |                 |
| il accomplit la loi parfaitement                        | 580             |
|                                                         | . 486           |
| nathemasises. il y en a beaucoup aujourd'hui            | 325             |
| meantiffement. Sa marque affûrée                        | 620             |
| il est suivi de la plenitude de Dieu & d'une o          |                 |
| fance parfaite                                          | 598             |
| fource de glorification tant pour Dieu & pour           | Jelus           |
| Christ, que pour l'homme                                | .60 <b>0</b>    |
| neantissement de J. Christ. ses merites auxque          | ls on           |
| ne participe que par l'aneant issement                  | 596             |
| nges, administrent à l'ame lumiere & amour :            |                 |
| bles                                                    | 706             |
| ntechrift, adversaire du pur amour                      | 6               |
| Ep. de S. Paul. 6E e                                    | Apel            |
|                                                         |                 |

•



— elles prêchent enfermées & en se ta

leurs souffrances pour les autres
on doit regarder Dieu en elles

- elles font admirées des uns, moqu tées des autres

- suspectées faussement de vivre so

Apôtres. leur conduite & leur fermeté

difference des vrais et des faux Apôtres

Appi divin de la foi & de l'esperance

Arrhes du S. Esprit. ce que c'est?

Ascensian de J. Christ, & sa signification

Assertification, Assertissement des ames
qui sont encore en elles-mêmes

Attention à Dieu, combien salutaire?

volez Ecouter.

Avancer. s'avancer & courir par toutes ch Avancer dans la perfection même Avares, difficiles à convertir Avarice. fa cause & son remede Avenemens de J. Christ dans l'ame. premi

| FABLE DES MATIERES Aufterites passées des interieurs | 611.653           |
|------------------------------------------------------|-------------------|
| <b>Q</b>                                             |                   |
| Aal, amour propre, adoré de tous                     | 201               |
| laseme de desir & d'amour dans un cœur droi          | t sr              |
| d'eau, er du S. Esprit. leur difference              | 3                 |
| le myftique                                          | 649               |
| le commun; et le special en J. Christ & en sa        | mort 126          |
| de S. Jean & de J. Christ marquent la loi            | & la grace        |
| del'Evangile                                         | . 46 <b>7</b>     |
| Afir. on bâtit diversement sur J. Christ             | 257,258           |
| Bien. comment le faire ou l'omettre devat            | it Dieu &         |
| devant les hommes?                                   | 217               |
| faire du bien à ceux qui nous font du mal            | 219               |
| Biens du corps ou de l'esprit. l'attachement         | à eux est         |
|                                                      | · 689-69 <b>1</b> |
| Bonté, justice, verité; & leur liaison               | 5.62              |
| But de l'auteur. montrer que tout ce qui se          | passe dans        |
| l'interieur, est l'Esprit & la verité de l'E         | vangile &         |
| du Christianisme                                     | 801.824           |
| , C.                                                 |                   |
| Apacité receptible de l'ame plus ou mois             | ns grande         |
| •                                                    | . 10              |
| Centre de l'ame, où est Dieu. son état immu          |                   |
| Charité. (voiez Amour pur.) vie de la foi , i        | fait operer       |
| en Dieu                                              | 102               |
| elle vient de l'interieur; & ses effets 21           | 3.296 &cc.        |
| on y peut être confommé dans cette vie               | 723               |
| elle est la consommation de tous les états           | 289.678           |
| elle donne le prix à tout                            | 324               |
| les avantages fur la science                         | 273. 293          |
| comment on perd en elle les dons precede             | ns 299&c.         |
| comment elle chasse la crainte?                      | 723               |
| fon usage dans la Confession                         | 337               |
| Charité fraternelle, combien necessaire?             | 558.661           |
| Charnel. être charnel & être spirituel               | 253,254           |
| Chrêtiens.                                           |                   |
| deux caracteres principaux du Chrêtien               | 154.157.          |
| 12'                                                  | 170               |
| l'interieur & l'exterieur du Chrêtien                | 351.404           |
| Ee 2                                                 | Chrê-             |

| 924 TABLE DES MATIERES.  Chrétiens. obligations des Chrétiens 152.211-un colleur occupation & devotion effentielle 34                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| comment ils ne font qu'un feul corps  — & un feul temple                                                                                 |
| fimple Chrêtien & parfait, different  Chrètiens d'à present. chacun d'eux abonde en su                                                   |
| fens — font en état d'esclavage & d'ignorance 444                                                                                        |
| n'aiment point Jesus Christ 325                                                                                                          |
| Châtes. comment les prevenir & empêcher?                                                                                                 |
| Chutes are justes. leur mage la maire 170. 202-20;                                                                                       |
| Chûtes des ames avancées: font très-perilleules 73.                                                                                      |
| Circoncision d'asprit  Gro. 69  Gœur. ses yeux; & meilleurs que ceux de l'esprit 54  Cœurs reservés es cœurs onvorts: on doit agir diva- |
| fement avec eux  396. 416, 41  Colore. comment la gouverner dans la correction? 553.                                                     |
| Combat. Combattre.                                                                                                                       |
| Combat d'une ame contre le peché 138—143.351<br>480                                                                                      |
| qui combat jusqu'à perdre ses forces, est secourude<br>Dieu 888,889                                                                      |
| Dieu combat pour qui s'unit & s'abandonne à lui                                                                                          |
| Combattre felon la chair & felon Dieu, ce que c'eff! 407, 408                                                                            |
| Commandemens. voiez Loi. pourquoi Dieu en a donnés? 678                                                                                  |
| pourquoi celui de l'amour ne fut point gravé sur h<br>pierre?                                                                            |
| Communications en Dieu. Voiez Verbe. Trinité 638<br>Communions indignes, attirent la condamnation 280.                                   |
| 285, 286<br>Condescendence au prochain, & ses bornes 444, 445.661                                                                        |

| TABLE DES MATIERE<br>Voiez. Foibles.          | s. 925                       |
|-----------------------------------------------|------------------------------|
| anduite. Voiez Directeurs. Predicateurs.      | •                            |
| Conduite de Dieu. oposée à celle des he       | mmes 240,                    |
|                                               | 241                          |
| fur l'ame dès sa conversion, jusc             |                              |
| formation                                     | 501,502                      |
| Conduite de J. Christ, sur ceux qu'il         |                              |
| union                                         | 123.171                      |
| — fur les ames abandonnées qui font i         | es memores                   |
| Confesseurs. bons & mauvais                   | 550. 65 <b>5</b><br>-335 &c. |
| Confession. en usage dans l'Eglise primitive  | 62                           |
| Confiance en Dieu, ne peut être trompée       | 87                           |
| Confirmation de l'ame en grace                | 235.320                      |
| Connoissance. Connoître.                      | -27: 3                       |
| connoissance qu'on peut avoir de Dieu,        | vient de la                  |
| pratique de la volonté                        | 633                          |
| connoissance raisonnée de Dieu. elle est      |                              |
| connoissance experimentale de J. Christ       | 612615                       |
| connoissance parfaite de l'homme en D         |                              |
| Dieu même                                     | 300-302                      |
| fource de la connoissance des choses divi     |                              |
| connoissances & vûes diverses des cho         |                              |
| connoissance des choses selon la chair        | 383-385<br>382               |
| connoître fon neant, est une marque d'a       |                              |
| como no ron nonte y oft and marque a          | 484, 485                     |
| Conscience. deux manieres d'éteindre la co    | onscience &                  |
| fes remords; l'une bonne, & l'autr            | e mauvaise                   |
| ·                                             | 682,683                      |
| Conscience tranquille. quel bien c'est?       | 229                          |
|                                               | 50. 309. 546                 |
| elle commence quand on la croit achev         | ce, & aug-                   |
| mentera éternellement                         | 496,497                      |
| Consommation de toutes choses en Dieu         |                              |
| 3                                             | 13.498.502                   |
| Contemplation. c'est la plus noble des action |                              |
| la parfaite, est l'exercice parfait de la foi | 356<br>i. del'elle-          |
| THE LEGISTS & CITT CYCICIOC LATTAIL OF 12 TO  | ') abreshe                   |

| 926 TABLE DES MATIERES.                                     |
|-------------------------------------------------------------|
| rance & de la charité                                       |
| Conversion. representée par celle de S. Paul                |
| du pecheur & de l'ame aneantie                              |
| Conversions solides, preuves indubitables d<br>Predicateurs |
| - par qui elles se font, & en quel état                     |
| Conversion des Juifs & des Païens {                         |
| Correspondance libre de l'homme avec Dieu                   |
| Crainte. on peut être avec elle, & sans elle                |
| vie                                                         |
| Creation. but & fin de la creation                          |
| comment elle est attribuée aux trois person                 |
| nes                                                         |
| fon ordre est retabli par J. Christ                         |
| Creatures. Dieu se voit en toutes les creatures             |
| Croix. Voiel Afflictions. Souffrances. Persecu              |
| elle fuit la conversion en deux manieres                    |
| elle fait le Chrêtien, avec l'esprit interieur              |
| fource de gloire, de joie & de paix                         |
| tout le bien se fait par elle                               |
| aimée des personnes interieures; abhorrée                   |
| tres                                                        |
| voie de la croix, folie au monde, est la                    |
| gesse                                                       |
| croix de douleurs, d'abjection & de vie erra                |
| posées à ceux qui vivent de foi                             |
| — pressentimens des croix 65,6                              |
| porter sa croix, la croix de J. Christ, & J. C              |
| cifié different confiderablement                            |
| Croix & Oraison, sont indissolubles: tou                    |
| par elles                                                   |
| Croix & foi ensemble, font le parfait Chrêt                 |
| Crucifixion du Chrêtien au monde, & du mo                   |
| Crucipanon da Omeden ad monde, ce da mo                     |
| Culte vivant du Dieu vivant, ne se rend qu'en I             |
| Curiosité de savoir l'avenir, sujette à tromper.            |
| D                                                           |
| Angers exterieurs & interieurs des ames                     |
| D Angers exterieurs & interieurs des ames 1 ques            |
| 7                                                           |

| ciens.<br><b>Decouverte</b> & posses  | ion de J. Christ differe                          | 521.523<br>nt 613      |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------|------------------------|
| Delivrance de l'homn                  | ne, ses obstacles & sa i                          | naniere 165-           |
| ·                                     | 1-1: 1-1-1-1                                      | 165                    |
| comment on eft of                     | nenvre <i>ae ta tot</i><br>nous ne devons les spe | 465<br>cifier ni les   |
| borner                                | ious ne de vons les ipe                           | 538,539                |
| Demeure & converf                     | ation de Dieu dans l'ar                           | ne 399,400             |
| <b>Desapropriation</b> , va           | ut toutes les vertus.                             | 583,584                |
| · fa marque & ses e                   |                                                   | 629                    |
| Dessente de J. Christ                 | dans l'ame pour sa del                            | ivrance 545            |
| rêt spirituel des a                   | age qu'on en doit fair                            | <del>-</del>           |
| Devoirs & manquen                     | nens des personnes m                              | 594,595<br>ariées 567— |
|                                       | iono deo perionineo n                             | 570                    |
| des peres & mere                      |                                                   | 571,572                |
| des maîtres & de                      |                                                   | 573,574                |
|                                       | e chacun, pour l'inter                            |                        |
| l'exterieur<br>Die v.                 |                                                   | <b>6</b> 03. 674       |
|                                       | onnu ni aimė pleinen                              | nent que par           |
| le Fils & le S. E                     |                                                   | 498                    |
| on ne le connoît                      | pas clairement dans ce                            | tte vie 693            |
|                                       | nouvelles decouverte                              |                        |
| nellement                             | nt for fin do tout                                | 496498                 |
| il est principe age                   | out, & non aux ho                                 | nmes quoi              |
| que faints                            | 15.24.56.185.1                                    | 100.256.262            |
|                                       | ime, pour enlever s                               | es proprietés          |
| 6.24 Jun. 19                          | 27 C 4. 1 . 1 . 1                                 | 669                    |
|                                       | qu'il fait dans lui-mêi<br>le Dieu des ames aban  |                        |
| comment il est to<br>posseder Dieu er | ut dans l'ame ?<br>1 nous & le posseder :         | 693                    |
| lo Dim L                              | <b>:</b>                                          | 301                    |
| ie Dien du cœur,                      | inconnu maintenant a                              |                        |
|                                       | Ee 4                                              | 58.60. 197<br>Dieu.    |
| •                                     | 26 4                                              | Dieo.                  |

| 918       | TABLE                        | DES M.          | ATIERES         | i.      |
|-----------|------------------------------|-----------------|-----------------|---------|
| DIEU.     |                              |                 |                 |         |
| la do     | nation qu'il 1               | nous a faite    | de son Fils,    | doit    |
|           | er nôtre espe                |                 |                 |         |
| Dieu      | le Pere seul,                | établit l'am    | e en J. Chrif   | Ł       |
| Directes  | ers ordinaire                | s, leur faut    | e-commune       |         |
|           | autre faute d                | es mêmes ,      | & fon remed     | e 663   |
|           | er les esprits               |                 |                 |         |
| Discour   | s: mauvais,                  | innocens,       | indifferens     |         |
| d'im      | pureté', son                 | t très-perni    | cieux           |         |
|           |                              |                 | tout en doute   | : on    |
| les       | s éviter comr                | ne l'enfer      |                 | _       |
| Dispute.  | s & contesta                 | tions fur d     | es sentimen     | s: foi  |
| ho        | nte de la Rel                | igion Chret     | ienne           |         |
| elles     | viennent d'o                 | rgueil & d'a    | amour propr     | c 593   |
|           |                              | ıand même       | on foutiend     | roit k  |
| _ rit     | -                            | ***             |                 |         |
| Divijion  | z. double da                 | ns l'homme      | : la premie     | re      |
|           | la seconde,                  | de l'ame &      | de l'eiprit     |         |
|           |                              | t admirable     | e, qui nous     | met     |
|           | tre fin                      |                 |                 |         |
|           | fion de l'ame<br>d'Abraham : |                 |                 | 137     |
|           |                              |                 | nfeignans p     | ar an   |
|           | opre                         | incurements ) C | incignans p     | 416.    |
|           |                              | ·lavage à la l  | liberté de J. C | hrift   |
| Doctrin   | e de la instif               | cation mi       | ieux éprouvé    | e na    |
| fimpl     | les, que con                 | prise des sa    | vans            | P.      |
| Dons de   | Dien: il v en                | a d'imparf      | aits & de pari  | aits    |
| Don       | de (oi à Dien .              | preferable      | à tout autre    | don     |
| Douceur   | des ames A                   | oftoliques      |                 |         |
|           | même enver                   |                 | rs              | 483,    |
| Douce     | eurs divines                 | & graces /      | ensibles, don   | nées    |
| COI       | mmençans                     | 7               | •               | 232.    |
| Douter d  | lu pouvoir di                | vin envers      | nous, est inju  | uste    |
| Doutes &  | k hesitations                | de l'ame av     | ant la manife   | statio: |
| J. Chi    | rist e <b>n elle</b>         |                 |                 |         |
| Droit d'a | aînesse: qui                 | le vend?        |                 |         |
| Droiture  | de demarci                   | ie. (voiez      | Simplicité. S   | inceri  |
|           |                              | -               |                 |         |
| • .       |                              | •               |                 | 331.    |

| Table des Matieres.                                         | 929         |
|-------------------------------------------------------------|-------------|
| E.<br>R coulemens de Dieu dans son Fils                     | 224         |
| Voiez Extension. Trinité. Verbe.                            | 534         |
| Ecouter Dieu, le grand bien que c'est?                      | 728,729     |
| c'est la premiere leçon & le lait des Chrêtie               | ens 756.    |
| - orren Ligition of 12 miles of company                     | 757         |
| Ecriture Ste. sa perfection & sa suffisance                 | 232         |
| elle a plufieurs fens differens 306.653.                    | 670.710     |
| elle n'est entendue que des ames simples &                  | intericu-   |
| res                                                         | 340         |
| fa lecture est recommandée                                  | 591         |
| Efficacité de la parole & grace de Dieu, & ses              | obstacles   |
| _ 110 8                                                     | 742-744     |
| Eglise. Son esprit: le dechet de ses enfans:                | _           |
|                                                             | 440.476     |
| fon accompliffement                                         | 507         |
| fon étendue future 12.227.593.                              | 718.804     |
| doublement perfecutée dès le commencen                      |             |
| à present<br>**riple Eglise: militante, soussirante, & trie | 439         |
| te                                                          | 601         |
| Emotions ou Emportemens: il y en a de faints,               | 87 d'an-    |
| tres de foiblesse 377, 378.                                 | AT2 552     |
| Endurcissement de l'homme par raport à Dieu                 | 100         |
| Enfance. Enfance de J. Christ. sera étendue                 |             |
|                                                             | 718.805     |
| Enfance spirituelle: de deux sortes, l'impa                 |             |
| la parfaite                                                 | 255.299     |
| - la nature & la divine lagesse                             | 303         |
| — l'état d'enfance est celui de retablissem                 |             |
| — l'état d'enfance, marqué dans le Sa                       | crement     |
| Eucaristique                                                | 78 <b>1</b> |
| les droits de l'enfance ou de la filiation                  | 183         |
| Enfans de Dieu. (Voiez Filiation)                           |             |
| leur esprit libre, differe du mercenaire                    | 156         |
| Enfans des hommes avec qui Dieu prend s                     |             |
| Enfanc de Carrier de 82 aprisons de l'Armel                 | 818         |
| Enfans de servitude & enfans de liberté                     | 471 &c.     |
| Enfer. la cause veritable de l'enfer                        | 161<br>F    |
| Ec q                                                        | En-         |

|   | ·                                                                                                                     |                    |
|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
|   | 930 TABLE DES MATIER                                                                                                  | ES.                |
|   | Engendrer des ames à J. Christ: à qui cela                                                                            |                    |
|   | Epreuves. Voiez Tentations.                                                                                           | CIL GOIIIC. 2      |
|   | Epreuves que Dieu fait des ames de foi                                                                                | 114.43             |
|   | Esperance. c'est la garde de l'esprit                                                                                 | 57                 |
|   | Sa necessité & son efficacité                                                                                         | <b>367.500.</b> 76 |
|   | fa fermeté folide                                                                                                     | 169-177.76         |
|   | - même sans faire des œuvres                                                                                          | 18                 |
|   | Esperer contre esperance dans la foi nue                                                                              |                    |
|   |                                                                                                                       | 735.84             |
|   | Esperer non pour nous, mais pour D                                                                                    | ieu 64             |
|   | Esprit.                                                                                                               |                    |
|   | S. Esprit. ses operations vont à produ                                                                                | ire I. Chrifte     |
|   | nous                                                                                                                  | 520                |
|   | Esprit Apostolique. (voiez Apostolique.)                                                                              |                    |
| • | Esprit de Dieu. il fait tout dans les ai                                                                              |                    |
|   | nées à lui                                                                                                            | 168. 254.28        |
|   | <ul> <li>necessité de s'en laisser conduire</li> </ul>                                                                | 287-28             |
|   | Esprit de l'Eglise. c'est l'interieur                                                                                 | 439,44             |
|   | Esprit interieur. Voiez Interieur.                                                                                    |                    |
|   | - c'est l'esprit de J. Christ & l'esprit d'                                                                           | union 53           |
|   | <ul> <li>c'est l'esprit de J. Christ &amp; l'esprit d'</li> <li>c'est l'esprit de la foi &amp; la source d</li> </ul> | e la vie & d       |
|   | toutes les vertus                                                                                                     | 212-219.22         |
|   | <ul> <li>quels font fes effets</li> </ul>                                                                             | 356, 357.53        |
|   | <ul> <li>il évacue la propre justice</li> </ul>                                                                       | 19                 |
|   | comment on doit le connoître?                                                                                         | 2.8                |
|   | - il fera un jour repandu par tout le m                                                                               | onde 5.12.64       |
|   | l'Esprit de la loi, qui est l'interieur,                                                                              |                    |
|   | la loi                                                                                                                | 3 <b>4</b> 4.34    |
|   | Essentiel de la Religion Chrêtienne                                                                                   | 170.47             |
|   | Voiez Chrêtien. Interieur.                                                                                            | ى دارانسىدا.       |
|   | Estime de soi-même : c'est une tromperie                                                                              | normble 4          |
|   | Etat.                                                                                                                 |                    |
|   | Etat de l'innocence de l'homme                                                                                        | ) I<br>نسبہ جس کے  |
|   | Etats d'ennemi de Dieu, de reconcilio                                                                                 |                    |
|   | d'enfant de Dieu, & leur difference<br>Etats d'activité, de mort, de vie, ont                                         |                    |
|   | conduites                                                                                                             | . de amereni<br>.6 |
|   | Etat d'innocence, & de resurrection, v                                                                                |                    |
|   | fiant, different                                                                                                      | 31                 |
|   | Junior 3 difficient                                                                                                   | Eta<br>Eta         |
|   |                                                                                                                       |                    |
|   | •                                                                                                                     |                    |

| TABLE DES MATIERES.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 93i           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| Stat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |
| deux états dans l'AME avant sa consommation                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 150           |
| trois états des ames qui doivent passer en Dieu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7-849         |
| Etats interisurs par où l'on passe à l'union                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 175           |
| Etat d'union & de centre: il est immuable                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 904           |
| Etat d'unité avec Dieu 850                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 5,8¢r         |
| Etat de la volonté de Dieu; & ses effets 828, 82                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 9.835         |
| Etat de confirmation en grace 176, 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7.858         |
| Etat d'oubli des pechés 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 3.825         |
| Etat d'irreflexion, à qui il est necessaire 61                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 7,618         |
| Etats de Jesus Christ; ils doivent être                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | e tous        |
| exprimés sur la terre avant la fin du monde                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 5.17.         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 644           |
| Etat Sacramental de J. Christ & de l'ame, est l                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | a con-        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9-78r         |
| Etat Apostolique                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 8.858         |
| Etat (ou vocation). y demeurer & s'y perfecti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9-27 I        |
| Eternité. à quoi on la passera 49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 5:535         |
| S. Etienne. conformité de sa mort avec celle de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -             |
| Chrift                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 24            |
| Etre. L'Etre physique & l'être moral dans l'ame 78                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 57.856        |
| Evangile. son exterieur & son interieur: tous                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |
| combattus aujourd'hui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 591           |
| Evangile de guerre, & Evangile de paix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 57 <b>7</b>   |
| Evangile de la residence de Dieu en nous, va êt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |
| couvert                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 646           |
| Fucaristie. (voiez Extension. Sacristie Eucaristique.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 279.          |
| Examen. double examen de soi-même, par soi,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 285           |
| Dieu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 485           |
| Experience; elle est necessaire pour bien connoît                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 405<br>re 630 |
| Experience et incechante pour bien connote<br>Experience et jouisance. c'est l'œil du cœur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 504           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |
| Experiences spirituelles 301.35<br>Extension du Verbe, des merites & de la mediati                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | on de         |
| J. Christ, & de son sacrifice, dans celui de l'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Euca-         |
| riftie 531.76                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |
| Extension des souffrances de J. Christ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 721           |
| THE STATE OF TO STATE WITH SOUTH OF THE CONTRACT OF THE CONTRA | Fr.           |

| 932 TABLE DES MATIER                          | ES.          |
|-----------------------------------------------|--------------|
| Exterieur, doit être bien reglé               |              |
| — felon l'interieur                           |              |
| c'est un moien à l'interieur                  |              |
| — mais on fe nuit quand on s'y attac          | he for       |
| l'Exterieur de la Religion Chrétienne, est    | nneeri       |
| fion de l'interieur                           | . unic cx    |
| F.                                            |              |
| Emmes. leurs devoirs                          | 567.         |
| Dieu s'en fert quelquefois pour instrui       | re les h     |
| mes                                           | 243.         |
| Fermeté & égalité, marques du S. Esprit       | 332.         |
| Fermeté dans le propre, est opiniatreté       | 33-          |
| Ferveurs: il y en a de sensibles & d'insensib | ies 18.      |
| Fidelité: la garder à l'égard des moiens & d  | le la fin    |
| Filiation divine: son esprit 155, 1           | 56. 472.     |
| fon droit & sa grandeur                       | 156,         |
| fes degrés & fa joüiffance                    |              |
| double filiation en J. Christ l'une desque    | lles est     |
| ticipable                                     |              |
| Foi. Foi de connoissance, de progrès, d'union |              |
| Foi lumineuse, & foi obscure                  | 76.78.       |
| Foi tenebreuse                                | े 533∙       |
| fa certitude                                  |              |
| imputée à justice, quelle?                    | 102.         |
| Foi nuë & purement en Dieu                    | 109,         |
| - inseparable, & même le fondeme              | nt de l'e    |
| rance & de la charité                         | 114.         |
| Son foûtien est Dieu seul                     |              |
| elle se termine & se perd en J. Christ        | <b>8</b> 85, |
| deux de ses objets, la mort & le neant        | 107,         |
| necessité & utilité de la foi 73              | 2.861,       |
| plusieurs de ses effets dans les Saints       | 863-         |
| elle donne la realité & la possession de sor  | 1 objet ?    |
| elle communique J. Christ, la vie, la li      | berté 4      |
| elle fait participer à la justice de Dieu     | 04           |
| c'est la fource de la grace de la paix        | 94.<br>112,  |
| la veritable ne peut être fans œuvres         | 112,         |
| ' be a presente me hiere erre tutto de giato  | *            |

| 7 TABLE DES MATTERES.                                                     |                  |
|---------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Grace. nous devons tout à la grace                                        |                  |
| la grace & l'integrité de la grace different                              | 513<br>183       |
| Grace du don que Dieu nous a fait de J. Cm                                | .:a 6            |
| maffe toutes les eutres                                                   | m, m-            |
| passe toutes les autres 509.513.516.                                      | 521.544          |
| Grace de la Redemtion. sa force & son étend                               |                  |
|                                                                           | 121.226          |
| Grace du Christianisme, au desfus des visions                             | &c. 157          |
| Grace d'union, est la fin de la creation & c                              | iela Ke-         |
| demtion                                                                   | 509              |
| Graces administrées à l'ame par les Anges                                 | 707              |
| tems de la grace & fon ufage                                              | 389,390          |
| on resiste à la grace de Dieu offerte                                     | 514              |
| le peché mortel, le veniel, & la proprie                                  | té s'opo-        |
| fent diverfement à la grace                                               | 183              |
| rendre graces à Dieu des biens & des maux                                 | · 56č            |
| Н.                                                                        | •                |
| Eritage, de Dieu dans les Saints, & des                                   | Saints co        |
| Dieu                                                                      | 504,50           |
| Voiez Adoption.                                                           | 3-40 )           |
|                                                                           | 144.18           |
| pourquoi Dieu l'a créé                                                    | ς <sub>2</sub> , |
| il est apellé à la plenitude de la Divinité                               | 53               |
| noblesse & prix de l'homme                                                | 261.27           |
| fon état & d'innocence & de chûte                                         | 163.71           |
| Ion centre & fa fin, fes obstacles & sa retinion                          |                  |
| fon impuissance, & son devoir envers Die                                  |                  |
| difference des hommes charnels es des spiritu                             | u 5              |
| dinerence des nommes en al neis & des fer une                             | •                |
| Fhomme charnel doit être detruit                                          | 15               |
|                                                                           | 316.31           |
| homme exterieur, sa destruction; & qu'ell                                 | e forui          |
| l'homme interieur 366-369.<br>d'où vient que tous ne sont pas participans | \$51,55          |
| d ou vient que tous ne iont pas participans                               |                  |
| sainte qui coule de J. Christ                                             | 11               |
| pourquoi tous ne sont pas sauvés, quoi e                                  |                  |
| le veüille                                                                | 685,68           |
| Humilité. double; & sa vraie marque, la dou                               | ble obéi         |
| fance                                                                     | 55               |
| elle est inseparable de la verité                                         | <b>3</b> c       |
| & de la douceur                                                           | 5-               |
| •                                                                         | Hum              |

| TABLE DES MATIERES.                                  | 935            |
|------------------------------------------------------|----------------|
| <i>lumilité</i> . elle ne s'inquiete point           | 624            |
| elle ne s'afflige point de ses foiblesses            | 143            |
| Humilité <i>affectée</i> dans le spirituel           | 655            |
| fausse humilité d'à present                          | 597            |
| Humilité de J. Christ. (voiez Aneantissement.)<br>I. | 596            |
| 7 Acob & Esau, figures de l'homme interieur          | &.de           |
| l'exterieur & corrompu                               | 186            |
| dées & raisonnemens humains, sont renversés          |                |
| puissance de Dieu                                    | 408            |
| ne font point la realité                             | 712            |
| ESUS CHRIST. Voiez Trinité. Verbe.                   | `\             |
| Sa generation éternelle 534.635.703-70               | . 909          |
| hauteur, largeur, longueur & profondeur              | eń lui         |
|                                                      | 535            |
| il est le Principe de toutes choses 63               | 5-639          |
| il est la source de vie parfaite 118. 121. 144. 46   | 5.637          |
| fon sacerdoce, ou sa Prêtrise 725.752-755.           | 772            |
| 77.                                                  | 4.818          |
| il est donné à l'ame par le Pere pour remplace       | ement          |
| de tout ce qu'elle a rejetté & perdu                 | 244            |
| fon interieur & fon exterieur font communicable      |                |
| immensité incomprehensible de sa charité 530         | 6, 537         |
| - & de son humilité                                  | 596            |
| pourquoi il s'est soumis à la loi?                   | 471            |
| pourquoi il ne s'est point imposé de mortific        |                |
|                                                      | 362 ·          |
| il a merité pour lui & pour les hommes 52            | 9- <u>5</u> 31 |
| il nous a merité la grace d'accomplir la loi         | , fans         |
|                                                      | 4,455          |
| sa mort, n'étoit pas necessaire à la rigueur; mai    |                |
|                                                      | 0.811          |
| — elle ne nous est apliquée que par la nôtr          | e 379<br>&c.   |
| fes états de fouffrances, & autres, font part        | agés à         |
| fes membres, & doivent s'accomplir en eu             |                |
| 64                                                   | 15.755         |
| il est revelé & incarné dans l'ame, associé à elle   | 234,           |
|                                                      | 35.715         |
| •                                                    | Ju-            |
| _                                                    | _              |
|                                                      | 4              |
|                                                      | 7              |

| 936 TABLE DES MATIERES.                                                         |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| Jesus Christ.                                                                   |
| sa venue, residence & manifestation dans                                        |
| 707.711.8                                                                       |
| comment il gouverne l'ame en qualité de Che                                     |
| il est le commencement & la fin dans nous                                       |
| il detruit la realité du peché en s'emparant de<br>me                           |
| il est la conformation de la loi                                                |
| il regne triplement dans l'ame                                                  |
| fon regne fera éternel                                                          |
| comment il ramene toutes choses en Dieu?                                        |
| comment on porte fon image?                                                     |
| être à J. Christ ce que c'est?                                                  |
| ce que c'est que vivre de sa vie & agir par lui                                 |
| tout est & sera une expression de lui, qui épu                                  |
|                                                                                 |
| il est inconnu aux Chrêtiens d'à present                                        |
| Ignorance invincible d'un cœur droit. comme                                     |
| v fubvient                                                                      |
| Imitation de J. Christ: elle est necessaire 29. 1                               |
| Imiter Dieu même: comment cela se doit &                                        |
| faire                                                                           |
| Imiter J. Christ en ses Saints 6                                                |
| Immolation de J. Christ & de l'ame, une foi fa                                  |
| fes effets                                                                      |
| fes effets  Impatience: elle vient de ce qu'on ne regarde p Christ foussirant 8 |
| Christ fouffrant 8                                                              |
| Impudicité: elle est idolatrie, comme l'avarice                                 |
| Impuissance de l'homme dans la purification                                     |
| Imputation de la justice de Dieu, à qui elle est ce                             |
| niquée 101.1                                                                    |
| Incredulité. ses effets pernicieux 7                                            |
| Indifference des ames abandonnées à Dieu 2                                      |
| Innocence. état de l'innocence de l'homnie                                      |
| Inquietude, grand defaut, que l'on doit évite                                   |
|                                                                                 |
| Inspiration. ce que c'est, & qu'il faut y être fide                             |
| Intelligence vacillante & intelligence ferme                                    |
| Interêt: ame sans interêt, son caractere 2                                      |
|                                                                                 |

| merieur. (voicz Esprit. Voic.) Sa necess    | ité '' 351            |
|---------------------------------------------|-----------------------|
| c'est l'Esprit de J. Christ communique      | 467                   |
| c'est l'esprit & la realité du Christian    | ume & de l'E-         |
| vangile                                     | 8or                   |
| c'est la plus grande grace que Dieu fai     | se encette vie        |
|                                             | 905                   |
| c'est la source des vertus Chrêtiennes      | 557                   |
| c'est la source & la perfection des l       | onnes œuvres          |
|                                             | 486                   |
| la perfection ne s'aquiert que par lui      | 647                   |
| il fantifie & foûtient l'exterieur          | 483.910               |
| il donne le prix à toutes les œuvres        | 85                    |
| il detruit les passions charnelles          | 479-557               |
| il est contresait par des mechans pour      | être decredité        |
| par là                                      | 2.2                   |
| il est rejetté des gens de l'Eglise, &      | : donné à ceux        |
| du monde                                    | 55                    |
| il sera beaucoup persecuté                  | 21, 22.440            |
| il fera un jour repandu par tout            | 5,6.547               |
| ennemis de l'interseur                      | 610.618               |
| Voiez Persecutions.                         | _                     |
| personnes interieures. leur marque          | 3.27.453. 481.        |
|                                             | 619                   |
| leur conduite                               | 621                   |
| les vrais interieurs. sont tous d'un me     | ême lentimen <b>t</b> |
| ,                                           | 236, 237              |
| - ils ont été rares de tout tems            | 339                   |
| defauts des non-interieurs                  | 549                   |
| interieur & exterieur du Chrêtien           | 157.170               |
| nvocation & merites des Saints, comm        |                       |
| dre                                         | 30                    |
| foie qu'il faut avoir dans les afflictions. | 367.664               |
| Joie de l'esprit interieur                  | 215.436               |
| — des personnes interieures                 | 622,623               |
| — de la liberté & resurrection divit        |                       |
| Dieu & les faints n'ont de joie qu'en       | 7.Christ 708          |
| Joseph. signification du transport de ses   |                       |
| four du Seigneur, & jour de l'ame           | 670,671               |
| Ep. de S. Paul 6Ff                          | Jour.                 |

| -938 TABLE DES MATIERES                                                                 |                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| Jour. jour du falut pour l'ame                                                          | 821                  |
| trois jours qui precedent la refurrection                                               | 369.370              |
| Jugement de foi-même: on doit le laisser à I<br>faux jugemens qu'on fait des Serviteurs | Dieu 262             |
| faux jugemens qu'on fait des Serviteurs                                                 | de Dia               |
|                                                                                         | 409 &c               |
| Justice de Dieu                                                                         |                      |
| comment le peché la fait connoître?                                                     | 96-9                 |
| elle est imputée à la pure foi                                                          | 10                   |
| est precedée de deux purifications                                                      | 9                    |
| regne par la perte de la propre justice                                                 |                      |
| infuse dans l'esprit, est plus parfaite que l                                           |                      |
| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                 | I                    |
| doit être referée à Dieu seul                                                           | 4                    |
| elle est immuable                                                                       | I:                   |
| Justice de Dieu & de la foi 94.97,9                                                     | 8. 100. I            |
| Propre justice, anticipe sur les droits de D                                            | ieu i                |
| fa perte pour trouver celle de Dieu                                                     | -                    |
| Justice vengeresse de Dieu sur le pecheur e                                             |                      |
| ou en l'autre                                                                           | 844,8                |
| Justification de l'homme par la grace de J. Cl<br>la foi 121, 122, 17                   |                      |
|                                                                                         |                      |
| S. Paul n'en parle qu'aux ames mortes au                                                |                      |
| Justifier. se justifier par amour propre, o<br>gloire de Dieu                           | ou pou               |
|                                                                                         | 4. 196. <sub>4</sub> |
| Japanes. If y chi a de deux fortes 12                                                   | 4. 190.7             |
| Aisser. Voicz Abandon. s'abandonner.                                                    |                      |
| Laisser agir & operer Dieu & J.Christ e                                                 | n nouse              |
| Langage Apostolique: il s'accommode à chac                                              | 11 110us;            |
| Langues de seu separées sur les Apôtres: ce                                             | an'elles             |
| gnifient                                                                                | Au cucs              |
| Leçon des parfaits: c'est celle de la justice                                           |                      |
| Liberté. comment elle contribue au falut &                                              | ka la da             |
| nation                                                                                  | 514,                 |
| Liberté de l'esprit & de la chair. ce qu'elle                                           | s font.              |
| leurs fruits                                                                            | 479-4                |
| Liberté que donne l'Evangile                                                            | 349.4                |
| elle fuit l'observance de la loi                                                        | 448,4                |
| Liberté des ames pures dans l'usage des cho                                             |                      |
|                                                                                         |                      |

| TABLE DES MATIERES. 939                                                                                      |   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| vie. comment Dieu met l'ame en liberté? 123.133.                                                             |   |
| 182.545                                                                                                      |   |
| Sprit de liberté divine. tous n'en sont pas capables                                                         | • |
| Se lettre for eferit for accomplificment 244 247                                                             |   |
| Sa lettre, son esprit, son accomplishement, 344-347 a necessité, sa dispensation, ses esfets, sa fin 460-466 |   |
| elle s'étend sur l'exterieur & sur l'interieur 461                                                           |   |
| comment elle fait croître le peché? 122, 123, 132                                                            |   |
| &c.                                                                                                          |   |
| ourquoi on en trouve l'observance dificile 457.460                                                           |   |
| lle ne peut justifier 122. 133. 145. 446                                                                     |   |
| elle ne peut communiquer la vie ni la liberté 461-                                                           |   |
| omment elle mene à Jesus Christ 458 &c. 464                                                                  |   |
| Christ l'a rendue aisée & douce par son amour 456                                                            |   |
| on ne peut arriver à J. Christ en la violant 196.461                                                         | • |
| elle est accomplie par ceux qui sont justifiés par la foi                                                    |   |
| 106. 145. 196. 454. 465                                                                                      |   |
| on doit l'observer sans s'apuier sur ses œuvres 679                                                          |   |
| on en est delivré, on l'outrepasse, on meurt à elle<br>fans la violer, mais en la consommant 95.99.          |   |
| 447-449.465                                                                                                  |   |
| elle n'est pas contre les interieurs 481                                                                     |   |
| elle n'est pas pour l'amour pur, ni pour l'homme                                                             |   |
| juste 131.679                                                                                                |   |
| uange de la gloire de Dieu en tout 502. 566                                                                  |   |
| uer. se louer soi-même quand permis, & non 414.                                                              |   |
| miere divine, rend aveugle d'abord 34.36                                                                     |   |
| decouvre que tout est impur dans l'homme 484-                                                                |   |
| 486                                                                                                          |   |
| Lumiere de foi dans la conscience 682, 683                                                                   |   |
| Lumiere pure & seule dans l'ame 564. 606, 607                                                                |   |
| Lumiere raisonnable, n'est pas la vraie intelligence 648                                                     |   |
| M                                                                                                            |   |
| 1 Aison terrestre, & maison celeste 368-370                                                                  |   |
| Maiion de notre Pere. on ne la connoît plus, ni                                                              |   |
| ce qui la regarde ~ 747                                                                                      |   |
| Ff 2 Ma-                                                                                                     |   |

,

| Malediction de la loi, pour qui, &                                                |                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| Manifestation interieure de J. Christ                                             |                    |
| 354, 355, 50                                                                      | 03. 524.           |
| elle est de diverses sortes, & confon<br>feremment 547.7                          | 713.818            |
| Mariage. on peut & doit s'y fantifier                                             | 113.010            |
| fon importance, & les desordres                                                   | aui s'v            |
| tent                                                                              | 1                  |
| Marie (la Ste. Vierge) ses grandes j                                              | preroga            |
| celles de S. Joseph                                                               | _                  |
| Mediateur. il devoit être Dieu & hom                                              |                    |
| Mediation de J. Christ: elle est étende                                           | ue dans            |
| 24 91 1 11 20 20 20                                                               | _                  |
| Meilleur. le meilleur en quoi il confifte                                         |                    |
| Melchifedec, comment il est Prêtre éte<br>J. Christ est en lui, & lui en J. Chris |                    |
| Son facrifice, & celui qu'il marque                                               |                    |
| Morites de J. Christ 116. 118. 120. 12                                            | 6. 164.            |
|                                                                                   | ζIĆ                |
| ils nous ont aquis la grace de faire la                                           |                    |
|                                                                                   | _                  |
| comment on doit s'en faire l'aplic                                                |                    |
| fauvė                                                                             | 351                |
| non aplicables à ceux qui demeurer                                                | it dans            |
| étendus dans les Saints                                                           |                    |
| Merites des Saints. en quel sens                                                  |                    |
| Messe. voiez Eucaristie. Sacrifice.                                               |                    |
| Ministres. Voiez Apôtres. Doctours.                                               | Prodic             |
| Misericorde & justice de Dieu envers                                              | les bor            |
| Moderation de l'amour propre                                                      |                    |
| Moiens. comment il en intervient dans                                             | s l <b>a</b> loi , |
| la grace                                                                          | D:                 |
| Moiens: il y en a divers pour aller à                                             |                    |
| Moife, & plusieurs Saints de la loi and<br>l'esprit de la loi                     | -1C1111C           |
| fa foi & fon renoncement, qui font                                                | honte              |
| tiens                                                                             |                    |

| TABLE DES MATIERES.                                                                    | 941           |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| adains & libertins, combien on doit les éviter                                         | 7 397         |
| ende. sa fin sera quand les états de J. Christ y a                                     | uront         |
| té exprimés                                                                            | <b>5</b>      |
| de J. Christ, en nous, source de vie                                                   | 643           |
|                                                                                        | 8.836         |
| — fes avantages 129.38                                                                 | 10 &C.        |
| elle detruit en l'homme ce qui est d'Adam                                              | 120,          |
| 128.31                                                                                 | 0.351         |
| — 8t aussi toute proprieté 127.130.65<br>Mort mystique de l'ame, ratisse son testament |               |
| Mort mynique aet ame, raune ion tenament                                               | 814-<br>816   |
| Mort myftique de S. Paul continuelle                                                   |               |
| Mort & refurrection spirituelles 226.31                                                | 314<br>r-222  |
| - de plusieurs fortes 321, 322. 361                                                    | 7. 262        |
| lortification. regles à observer sur cela                                              | 223           |
| sa necessité pour la vie interieure, & pour être                                       |               |
|                                                                                        | 4. 482        |
| deux sortes de mortifications, celle de S. Jean                                        |               |
| celle de J. Christ: celles de choix, & cell                                            |               |
| providence 36                                                                          | 2 &cc.        |
| lotion divine; c'est le caractere du Chrêtien                                          | 154           |
| elle est paisible; & non tumultueuse                                                   | 304           |
| lysteres. quand & comment on les connoît?                                              | <b>6</b> 48   |
| Mystere caché en Dieu 52.                                                              | 4-52B         |
| Mystere de la connoissance de la volonté de Dies                                       | 495           |
|                                                                                        | Bcc.          |
| Mystere de J. Christ 521 &cc                                                           |               |
| Mystere de la Religion Chrétienne                                                      | 789           |
| Mystere de la residence de J. Christ dans le son                                       | na de         |
| l'ame, inconnu presque à tous avant son inc                                            |               |
| tion                                                                                   | 645           |
| ystique. Vie mystique & vie Chrêtienne, so                                             |               |
| même<br>N.                                                                             | . 35£         |
| Aiffance spirituelle, double                                                           | 472           |
| Nature humaine, élevée au dessus des Angel                                             | 475<br>\$ 507 |
| Nature er grate dans l'homme; & leur combat                                            | 477           |
|                                                                                        | 4/7<br>1,485  |
| oé. sa foi lui aquiert le repos de l'alliance de Die                                   |               |
| Ff 3                                                                                   | Non-          |
| • • 3                                                                                  |               |

| 942 TABLE DES MATIERES.                                               |
|-----------------------------------------------------------------------|
| Nouvelle alliance. elle est interieure                                |
| Nouvelle creature. le devenir est le seul necessar                    |
| 14Duvene creature. Te develle en le leur necem                        |
| Nudité de l'homme aux yeux de Dieu; insuporta aux siens propres 748,7 |
| O,                                                                    |
| O Béissance. fource de simplicité, d'innocence enstine, & de lumiere  |
| Obeiffance qu'on doit à J. Christ, & son fondem                       |
| Obeissance interieure & exterieure; même en Je<br>Christ              |
| Obscurité dans l'ancienne loi, ôtée par J. Christ, a                  |
| ment?                                                                 |
| Observances & reglemens exterieurs, leur usage &                      |
| ceffation 653-                                                        |
| Obstacles volontaires, empêchent l'efficacité de la role de Dieu      |
| Occupation exterieure excessive, doit s'éviter                        |
| Odeur bonne de J. Christ, & ses effets differens                      |
| Oeconomie de la creation & de la redemtion 491                        |
| Oeil. Yeux du cœur, sont plus assurés que ceux de                     |
| prit                                                                  |
| Oeuvres. l'impuissance à en faire, & leur inutilit                    |
| quoi elles nous engagent ou non                                       |
| Dieu donne à nos œuvres la valeur & le merite                         |
| bonnes œuvres, & œuvres pures, ce que c'est?                          |
| bonnes œuvres des Payens mêmes, agréent à                             |
| Oeuvres exterieures & interieures 8                                   |
| Oeuvres mercenaires & proprietaires. font impure                      |
| Office pastoral. (Voiez Predicateurs.) ses deux de                    |

Operation de la creature. comment elle empêche de Dieu 288 Operations de Jesus Christ dans l'ame unie à lui Operations de la Ste. Trinité dans l'ame Oraison. Voiez Contemplation. Priere.

| TABLE DES MATIERES: 94                                                              | 3      |
|-------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Oraison. elle est necessaire pour connoître; & aimer Je                             |        |
| fus Chrift 495.52                                                                   |        |
| elle fait la perfection, & comment? 30                                              | 3      |
| maux où tombent ceux qui la quitent 27                                              |        |
| Oraison de foi er d'abandon, distingue l'enfant d'a                                 | _      |
| vec le ferviteur                                                                    |        |
| Oraison interieure, se peut & se doit faire en tou                                  | t      |
| tems 57                                                                             |        |
| Oraison de simple exposition et de resignation 62.                                  |        |
| la passive, n'exclud passa, cooperation ou correspon                                | -      |
| dance de la creature 28                                                             | 3      |
| - elle n'est point oifive                                                           | 5      |
| Ordre de Dieu. sa beauté, son renversement, son re                                  | -      |
| tablissement 289-292, 350, 35                                                       |        |
| Orgueil. c'est la place forte de l'amour propre 408                                 |        |
| Oubli des pechés dans l'état parfait 803. 824                                       | 5      |
| Ouverture de cœur envers les peres spirituels, combier                              |        |
| necessaire 396                                                                      | )      |
| P.                                                                                  |        |
| P Aiens bien-vivans, feront convertis quelques-uns ont été des modéles d'un parfait | )<br>- |
| Chrêtien 43                                                                         |        |
| Paix. J. Christ l'est & l'annonce 517                                               | •      |
| annoncée par les Apôtres comme par J. Christ 438                                    |        |
| à qui elle apartient 488                                                            | }      |
| il faut la rechercher avec le prochain 2,18                                         | 5      |
| on doit avoir la paix avec ceux qui ne l'ont pas avec                               |        |
| nous 805                                                                            |        |
| paix d'une ame humble & resignée 624, 625.629                                       | )      |
| Pardon. Voiez Peché. Purification. Sacrifice &c.                                    |        |
| Pardonner, couvrir, n'imputer point le peché, diffe-                                |        |
| rent 103-105<br>Parler à chacun felon fon état en l'instruisant 756, 757            |        |
|                                                                                     |        |
| parler de soi. qui le peut faire 63.68.266.284.305.                                 |        |
| 441,627<br>Parole.                                                                  |        |
| Parole éternelle du Pere, parlée en lui, & puis sur la                              |        |
| terre 703-705                                                                       |        |
| Parole de Dien. à qui l'annoncer ou non?                                            |        |
|                                                                                     |        |

,

| 77                                                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| TABLE DES MATIERES.                                                                                       |
| Parole. Parole interieure & exterieure 200. 501. 901-903                                                  |
| — Son efficacité 248. 267. 667. 742, 743                                                                  |
| - elle ne peut être administrée par des mechans                                                           |
| 387                                                                                                       |
| comment on l'altere & la falsifie 340                                                                     |
| Parole de vie, venant de la grace, reçue d'abord<br>par l'oreille; & ses effets sur l'esprit, sur le cœu, |
| par Foreille; & les enets fix s'emprit, lur le cœui,                                                      |
| & fur les operations 604, 605. 742-745<br>Parole de mort (quoi que de vie) venant de J. Christ            |
| immediatement. Sr. (es effets de mort fur l'effett                                                        |
| immediatement; & ses effets de mort sur l'espit ' & le cœur &c. 600                                       |
| Parole de Vie, qui est J. Christ même, revivifiant                                                        |
| l'esprit, le cœur & les operations 605,606,74                                                             |
| Parole vivante de l'homme; elle doit venir du cœur                                                        |
| 913                                                                                                       |
| Passer J. Christ, ce que c'est 491 511                                                                    |
| Passions charnelles. moien de les detruire 479                                                            |
| Patience. c'est le caractere des vrais interieurs 27,28.                                                  |
| 215                                                                                                       |
| fes divers effets 296                                                                                     |
| fa necessité pour souffrir salutairement 848,849.886                                                      |
| S.Pia u L. sa conversion, exemple de la veritable 31-40                                                   |
| fon peché lui a été utile                                                                                 |
| il n'est pas venu tout d'un coup à la persection 41                                                       |
| festentations 430.473                                                                                     |
| comment il se glorisse 420.426-429.433                                                                    |
| c'est une excellente copie de J. Christ                                                                   |
| il porte & la mortification & les états de J. Chris                                                       |
| 488. 58;                                                                                                  |
| il ne peut être entendu que par la manifestation de J<br>Christ dans l'ame                                |
|                                                                                                           |
| 2brege de sa doctrine 918 Pechés, pardonnez & couverts; ce que c'est 10                                   |
| non imputés, plus que pardonnés 104, 10                                                                   |
| peché senti & non voulu, durant la purification 137                                                       |
| 13                                                                                                        |
| la loi en detruit le corps exterieur, J. Christ la sub                                                    |
| flance A6                                                                                                 |
| pechés legers & sans subfiltance des aunes pures 825                                                      |
| 826                                                                                                       |
| •                                                                                                         |

| TABLE DES MATIER                          | ES. 945             |
|-------------------------------------------|---------------------|
| Pechés. oubli de pechés par état          | 803.825             |
| peches contre le S. Esprit                | 841-843             |
| Pecheurs, de deux fortes, foibles & mal   | ins OI              |
| Pecheurs groffiers, es dans l'ignorance   | e. font moins       |
| difficiles à convertir                    | 680                 |
| Penitence. Voiez Austerité. Mortification |                     |
| l'état de penitence, quoi que necessa     | ire, eftimpar-      |
| fait                                      | 824.828             |
| Pensées mauvaises. les chasser premier    | rement par des      |
| bonnes, puis par la foi                   | 626,627             |
| Peres spirituels                          | 266.396.532         |
| ils fouffrent pour leurs enfans           | 519, 520. 528       |
| leurs fouffrances font une extension      | de celles de Te-    |
| fus Christ, & ainsi, meritoires po        | our les ames 220    |
| Perfection, possible dès cette vie        | 302                 |
| comment on y peut parvenir?               | 348.647             |
| Dieu seul peut & veut l'operer dans i     | 10us 915            |
| Perfection du dedans erdu dehors, ce q    | ne c'est 260 016    |
| Persecuteurs. ils sont changés quelquese  | nis en ferviteurs   |
| de Dieu                                   | 25.442              |
| Persecuteurs de l'Evangile, de deux       | fortes 591          |
| Persecutions. font une marque qu'on est   | à J. Christ 700     |
| elles sont la joie & la recompense de     | s Serviteurs de     |
| Dieu .                                    | 19                  |
| affermissent & avancent la verité &       | la vie interieure   |
|                                           | 21.25.584.608       |
| les unes obligent à parler, les autres    | à se taire 324      |
| celles des Apôtres surpassent celles      | les autres fideles  |
| condo dos ilponios de presenta como d     | 42                  |
| faites aux ames interieures               | 21.440.476.481      |
| Autheurs de persecutions, qui?            | 55.552              |
|                                           | 52.334.348.850      |
| c'est un état immuable                    | . 913               |
| Perte de nos propres operations, comb     | oien elle est salu- |
| taire?                                    | 369.624             |
| Perte de tout pour gagner J. Christ       | 613,614             |
| Perte de tout dans la purification, &     | z la fource du fa-  |
| lut                                       | 642,643.787         |
| s. Pierre. sa prison & sa delivrance, si  | rures des états do  |
| Ffs                                       | TOM                 |
|                                           | •                   |
| •                                         | •                   |
|                                           |                     |
|                                           | •                   |
|                                           |                     |
|                                           |                     |

|      | 946 Table des Matieres.                                                       |                     |
|------|-------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
|      | mort & de resurrection interieures                                            | 53                  |
|      | Pieté. elle est incompatible avec l'amour des ric                             | hesses<br>8,689     |
|      | Pieté affectée, sert maintenant de voile à tou                                |                     |
|      | Plaire. plaire à Dieu en tout, comment?                                       | 283<br>0.896        |
|      | ne vouloir pas plaire aux hommes 440 Plenitude de Dieu, communiquée au Verbe, |                     |
|      | Verbe aux hommes                                                              | 639                 |
|      | Pouvoir de Dieu. deploié en J. Christ & en nou                                | ıs; &               |
|      | pourquoi tous ne l'éprouvent pas                                              | 506                 |
| 500  | Predestinations de deux sortes, expliquées 440                                | ,500                |
| 7.00 | Predicateurs, Prètres, Docteurs &c. bons & ma                                 | uvais               |
|      | 199. 281. 335. 340. 358. 386. 396. 416-419.                                   | 440.                |
|      | 586.666                                                                       |                     |
|      | marque & preuve infaillible des bons 341                                      | 1.585               |
|      | trois de leurs indispositions, qui font obstacl                               | e au                |
|      | fruit de la parole<br>irregularité dans leur vocation                         | 665                 |
|      | Presense de Dieu en nous, objet de l'Evangile, &                              |                     |
|      | ce de perfection.                                                             | ,647                |
|      | Pressentimens de souffrances & de mort dans les S                             | ervi-               |
|      | teurs de Dieu                                                                 | 701                 |
|      | Presumer & de soi & de sa force, rendl'homme                                  |                     |
|      | gne des graces de Dieu                                                        | 505                 |
|      | Prêtres (Voiez Predicateurs.) dignité de cet état                             | 784                 |
|      | Prier. les uns pour les autres                                                | 685                 |
|      | Priere. Voiez Oraison.                                                        |                     |
|      | état de priere, s'accorde avec tous les devoirs                               | 45                  |
|      | <ul> <li>incompatible avec les emplois de propre<br/>cherche</li> </ul>       |                     |
|      | Priere continuelle des premiers Chrêtiens 7.44.                               | 46                  |
|      | 1 fiere commente des premiers Chredens 7.44.                                  | 672                 |
|      | Prieres des peres & meres pour leurs enfans                                   | 572                 |
|      |                                                                               | 106,<br>107         |
|      | Promtitudes des Saints, ne sont point incompatible                            | esa-                |
|      | vec la douceur                                                                | 541                 |
|      | Propheties, deux extremités à éviter à leur égard                             | 673<br><b>P</b> ro- |
|      |                                                                               |                     |

| ר            | TABLE DES MATIER                       | F S 045             |
|--------------|----------------------------------------|---------------------|
|              |                                        | - 17                |
| Propriete.   | c'est le corps du peché                | 129. 132            |
| elle s'op    | oose à la lumiere de l'Evangile        | 35                  |
| fans la p    | erdre, on ne plaît pas à Dieu          | 148                 |
|              | rtient à la mort                       | 809                 |
| elle doi     | t perir 312.                           | 318. 320. 670       |
|              | re detruite avant que J. Chriss        | i le manifelte      |
|              | l'ame '                                | 710,71              |
| celle de     | quelques ames qui font en gra          | ce 184              |
| Pro∫perité   | en cette vie, grande marque d          |                     |
| _            |                                        |                     |
| Prudence.    | <i>la veritable</i> prudence , en quoi |                     |
|              |                                        | 564,56              |
| la Prude     | ence <i>bumaine</i> est oposée aux voi |                     |
|              |                                        | 70. 240. 66         |
| la Prud      | ence de la chair & de l'esprit, ce d   | que c'est? 14       |
| P∫eaumes :   | : leur utilité pour les ames inte      | rieures 56          |
| Puissances   | de l'ame, font corrompues p            | oar l'ame mê        |
| me, tr       | riomphées par J. Christ                | 65                  |
| Punition C   | du pecheur, pourquoi?                  | 50                  |
| Purgatoire   | e. c'est pour detruire la proprie      |                     |
| _            |                                        | . 182.85            |
| sa verit     | té & sa necessité                      | 2.5                 |
|              | eçu la vertu de purifier, que di       | i fang de Jefu      |
| Chri         |                                        | 60                  |
| Purification | ons de deux ou trois sortes 93.        |                     |
|              |                                        | 817-81              |
| Purific      | ation des commençans<br>R              | 35,3                |
| T) Ailler    | ies & boufonneries. les bannir,        | est la premie       |
| A red        | es mortifications pour devenir         | interieur ce        |
| Rai(on h     | umaine, ne peut comprendre             | e les voies d       |
| Die          | u                                      | 20                  |
|              | le devant la foi                       | 85                  |
|              | it interieur de la Raison & de la      | Sagesse 24          |
|              | se de Dieu à l'homme                   | 100.200.25          |
| Reconcilia   | ution de l'homme avec Dieu, r          | neritée & fair      |
|              |                                        | . 116. 639-64       |
| r-1.         | e pouvoit fe faire que par lui         | 38                  |
|              | eux fortes de reconciliations fai      |                     |
| · 16         | ニーシェニニスカ ガカッカニヘマン こしゅっしゅんしゅん さいけ       | AAA LAND GAST. STEE |
| 05           | ويدانك بالتيمليك المقاطو فنصداك كا     |                     |

| 948<br>me   |                                         | s Matier                | 641,            |
|-------------|-----------------------------------------|-------------------------|-----------------|
| Redemtin    | n. (voiez Salut)                        | comment elle s'         | admet d         |
| l'hom       |                                         |                         |                 |
| Reflection  | . 🛕 qui elle est bon                    | ne. & aninu             | fible?          |
| 10 junion   | . a qui eme en bon                      | me, ser quina           | 682             |
| diffing     | uée de la vigilanc                      | , ·                     |                 |
|             | oint dans la vie in                     |                         |                 |
|             | Dieu, & ses effet                       |                         |                 |
| l'hom       |                                         |                         | 714-            |
| Regne de    | J. Christ sur l'ame                     | : comme voie,           | verité 8        |
| 6           |                                         |                         | 310             |
| Rejailliffe | ment de l'interieur                     | r fur l'exterieur       | •               |
| Relever (   | elui qui est tombé                      | , ou le laisser là      | 896,            |
| Religion    | Chrétienne. Ses gra                     | ndeurs                  | 516.            |
| fes pr      | incipes fondamen                        | taux font incon         | nus & c         |
| bat         |                                         |                         | 47. 746,        |
| fon ef      | prit <b>est l'e</b> sprit inte          | rieur 78                | 39.80r.         |
| fon ex      | terieur est l'expre                     | fion de l'interieu      | I               |
| Renovati    | on. Voiez Retabli                       | sement.                 |                 |
| Renouve     | <i>lement</i> & liberté d'              | elprit                  |                 |
| Repos di    | <i>in</i> : c'est ce qu'il              | y a de plus gran        |                 |
| -2 - 0 12   | .1 ! .4 1 @                             | 1. D!                   | 740,            |
| c en i      | objet des promess                       | es de Dieu              | 734,            |
| Conn        | de peu, meprifé                         | de pluneurs 73          | 3,734.          |
| offert.     | è & rendu par J. C<br>& confirmé dans i | IIIIII<br>Son Telloment | 766.<br>813.    |
| λ ani i     | l est promis?                           | On I chament            | •               |
| ce an'      | il faut faire pour y                    | entrer? ih              | 737-<br>id.771. |
| il n'eff    | pas oisif, mais a                       | Gif comme en            | Dien '          |
| II II CI    | Pas Omi , mais ac                       | di, comme ca            | Dicu            |
| Abres       | é de ce qu'en étab                      | lit S. Paul             | 750,            |
| Repo        | permanent en Die                        | u dès à prefent         | ,,-,            |
| Resurres    | ion de JEsus Ci                         | HRIST. Sanece           | ffité           |
| Refur       | rection spirituelle                     | 1127 &c. 306 &          | C. 315-         |
| n           | nême du corps ici                       | ,                       | ΪζΙ.            |
| Refur       | rection spirituelle                     | de deux fortes          | - 3             |
| Refur       | rection mystique                        | 310.38                  | 30. 511.        |
| c           | est un fruit de la re                   | esurrection de J.       | Christ          |
| Retabli Te  | ment (Renovation                        | on) del'homme           | comm            |
| <u></u>     |                                         | •                       |                 |

| TABLE DES MATIERES.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 949            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| il (e fait ?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 352.386        |
| Reveils de l'ame, de deux fortes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 563            |
| Revelation. Revelations veritables                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 441,442        |
| Revelation essentielle & ineffable de l'Espris                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | de Dieu        |
| à l'ame fon Epouse                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                |
| Revelation de J. Christ dans l'ame. (Voien                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 251<br>Manifes |
| flation.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 503            |
| — permanente & durable                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
| Revêtir. être revêtu de J. Christ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 504<br>221     |
| — de la justice                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                |
| Reunion de toutes choses, même en cette vie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 577            |
| S                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 498            |
| Sabbat interieur. (Voiez Repos)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 736.739        |
| Sacerdoce. Voiez J. Christ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                |
| Sacerdoce. Voiez J. Christ. Sacrement. Voiez Eucaristie. Sacrisce.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                |
| fon état dans l'ame                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 779.787        |
| Sacrifice, de J. CHRIST (Voiez J. Christ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 765 &c.        |
| il l'a commencé dès son enfance                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . 781          |
| il est immortel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 753            |
| son extension par celui de l'Eucaristie 765.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 786.708        |
| comment il se renouvelle, ou non?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 822,823        |
| Sacrifice de l'Autel ou Eucaristique 769. 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 70. 772        |
| 777.783,784.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 793.810        |
| 777.783,784.  — il perpetue & renouvelle fans ceffe ce                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | lui de la      |
| croix 765.783.785,786. — fon utilité 791,792.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 703-705        |
| — fon utilité 701. 702.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 812.815        |
| Sacrifice de J. Christ dans l'ame                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 828.839        |
| Sacrifice perpetuel de l'ame 770.774,775.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 778-781        |
| - Cuestacoferfernes no como 11-11491115                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 787, 788.      |
| - devient un avec celui de J. Chrift                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 791.796        |
| il confomme l'ame                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 781.798        |
| — la fait entrer dans la nouvelle alliance                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 708.700        |
| IR INT CHILD WIND IN HOW VOLUMENTED                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 80r            |
| — fon renouvellement                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 788-790        |
| Sacrifice de foi er d'obéissance, & leurs effets                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 606-608        |
| Sacrifice de volonté 827.833.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 835, 840       |
| Sacrifice de nôtre être, en sortant hors den                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ous 787.       |
| we will be a second and | 873.911        |
| Sacrifices de louange                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 863            |
| Sures as sommile                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ~2             |

| 950 TABLE DES MATIERES.                                    |
|------------------------------------------------------------|
| sagesse. trois sortes de sagesses 249                      |
| Sagesse divine, donnée aux plus petits & meprisés          |
| 243                                                        |
| - sa fruition passe toute capacité & experience            |
| des puissances de l'homme, quoi que spirituel 250          |
| — comment elle differe du don de science 291               |
| Sagesse du siecle. elle est vaine & à éviter 211.237       |
| — elle est folie, & sera un jour detruite 239.260          |
| Sainteté. deux sortes de saintetés 667                     |
| Saints en eux-mêmes, ne sont point encore enfans 183       |
| Salut. il n'est que pour ceux qui se croient coupables     |
| 681                                                        |
|                                                            |
| il est donné pour recompense aux mercenaires 100           |
| le salut de chacun, est possible, & comment? 43.50         |
| Sang de J. Christ: il purifie le fonds de l'ame 808, 809   |
| comment il est rendu nôtre                                 |
| Santification. elle est dans la volonté de Dieu 829        |
| Satisfaction de J. Christ 650.725                          |
| Savans. ils ont peine à se laisser conduire par la foi 695 |
| ils meprisent le repos de Dieu 733, 734                    |
| les Savans & vertueux en eux-mêmes, sont plus incre-       |
| dules que les pecheurs 201                                 |
| Savoir J. Christ crucifié. ce que c'est? 245               |
| Scandale. ne point scandaliser autrui; & ne se point       |
| fcandalifer d'autrui 282                                   |
| Science experimentale de J. Christ 612-615                 |
| Secrets de Dieu, à qui communiqués 252                     |
| Sepulcre ou tombeau spirituel, source de vie 380           |
| Serviteurs de J. Christ. Voiez Predicateurs.               |
| les vrais & les faux 440                                   |
| les vrais sont persecutés à present plus que jamais        |
| 884                                                        |
| Servitude. Servitude de l'homme par le peché, & son re-    |
| tablissement 161-165                                       |
| Servitude de la loi 460, 461                               |
| Simples, même dans l'erreur, sont les plus propres à       |
| être convertis                                             |
| ils ne font pas tant de fautes que les scrupuleux 227.     |
| 230.894,895                                                |
| Sim-                                                       |

| TABLE DES MATIERES. 951  Simples, ils sont abandonnés à Dieu & en repos ils sont liberaux, quoi que pauvres 402  Simplicité. caractère du Chrêtien 415.661  proprieté des ames interieures 14.357 elle vient de la charité, & consomme tout 299 elle cache sous soi la charité 294.297 triomphera un jour de la fagesse humaine 239 sincerité & droiture. vertu grande & necessaire 445 Sortir de soi-même, necessaire pour l'union immediate 912  Soussirances (Croix) unique chemin à la vie 57.718—  font une bonne marque aux disciples de la verité  - & à ceux qui l'annoncent 665 font le partage des Saints 634 dignité des soussirances 891 utilité des soussirances 892, 893 Soussirances de deux sortes, de châtiment & de conformité à J. Christ 893 Soussirances de deux sortes, de châtiment & de conformité à J. Christ 893 Soussirances de deux sortes 327 Soussirances des ames Apostoliques & faintes pour les autres 520.528.678 Soussirances de J. Christ, elles sont meritoires 529—  — elles donnent le prix aux soussirances des Saints 721 Soussirir, avec plaisir, puis avec peine 846, 847 Soussirir fans soussirir à force de soussirir 891 Soussirir sans soussiris à pres la plenitude de l'esprit 891 Soupirs, des creatures après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la faussie, comment Dieu la punit 82 Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220 Suport. Suport du prochain, combien necessaires 541                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| Simples, ils sont abandonnés à Dieu & en repos ils sont liberaux, quoi que pauvres 402. Simplicité. caractere du Chrêtien 415.661 proprieté des ames interieures 14.357 elle vient de la charité, & consomme tout 299 elle cache sous soi la charité 294.297 triomphera un jour de la sagesse humaine 1239 simplicité Apossolique de S. Paul 62-69 Sincerité & droiture. vertu grande & necessaire 445 Sorsir de soi-même, necessaire pour l'union immediate 912 Soussir de soi-même, necessaire 912 soussir de soi-même 912 soussir sou | TABLE DES MATIERES. OTI                               |
| ils font liberaux, quoi que pauvres  Simplicité. caractere du Chrêtien  proprieté des ames interieures  elle vient de la charité, & confomme tout  elle cache fous foi la charité  triomphera un jour de la fagesse humaine  simplicité Aposolique de S. Paul  fimplicité & droiture. vertu grande & necessaire  souffrances (Croix) unique chemin à la vie 57.718—  souffrances (Croix) unique chemin à la vie 57.718—  font une bonne marque aux disciples de la verité  & à ceux qui l'annoncent  font le partage des Saints  dignité des souffrances  utilité des souffrances  souffrances de deux sortes, de châtiment & de conformité à J. Christ  Souffrances consolations de trois sortes  Souffrances des ames Apostoliques & saintes pour  les autres  Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires 529—  elles donnent le prix aux souffrances des Saints  Souffrir, avec plaisir, puis avec peine  Souffrir avec accablement & foiblesse, est falutaire  Souffrir fans souffrir à force de souffrir  Soupirs, des creatures après la delivrance  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Soupirs des Caracter Dieu en eux, & leur obéir  200. 225                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                       |
| simplicité. caractère du Chrêtien proprieté des ames interieures elle vient de la charité, & confomme tout 299 elle cache fous foila charité 294. 297 triomphera un jour de la fagesse humaine simplicité Apostolique de S. Paul 62-69 Sincerité & droiture. vertu grande & necessaire Sortir de soi-même, necessaire pour l'union immediate Soussinances (Croix) unique chemin à la vie 57. 718— 721 font une bonne marque aux disciples de la verité — & à ceux qui l'annoncent font le partage des Saints dignité des soussinances utilité des soussinances soussinances de deux sortes, de châtiment & de conformité à J. Christ Soussinances et consolations de trois sortes Soussinances des ames Apostoliques & saintes pour les autres Soussinances de J. Christ, elles sont meritoires Soussinances de Saints Soussinances de saints aux soussinances des Saints Soussiri sance de soussiri à societ soussinances Soussiri sans soussiri à force de soussiri Soussiri sans soussiri à plenitude de l'esprit Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                       |
| elle vient de la charité, & confomme tout elle cache fous foi la charité 294. 297 triomphera un jour de la fagesse humaine simplicité Apostolique de S. Paul 62-69 Sincerité & droiture. vertu grande & necessaire Sortir de soi-même, necessaire pour l'union immediate Soussirances (Croix) unique chemin à la vie 57.718— font une bonne marque aux disciples de la verité  8 à ceux qui l'annoncent font le partage des Saints dignité des soussirances utilité des soussirances soussirances de deux sortes, de châtiment & de conformisé à J. Christ Soussirances de sames Apostoliques & saintes pour les autres Soussirances de J. Christ, elles sont meritoires 529 Soussirances de J. Christ, elles sont meritoires 529 — elles donnent le prix aux soussirances des Saints Soussirances de J. Christ, elles sont meritoires 529 — elles donnent le prix aux soussirances des Saints Soussiri savec peine Soussiri sance de soussiri à force de soussiri Soussiri, avec plaisir, puis avec peine Soussiri sans soussiris à plenitude de l'esprit Soussirs, des creatures après la delivrance Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obeir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                       |
| elle vient de la charité, & confomme tout elle cache sous soi la charité 294. 297 triomphera un jour de la fagesse humaine simplicité Apostolique de S. Paul 62-69 Sincerité & droiture. vertu grande & necessaire Soussir de soi-même, necessaire pour l'union immediate  Soussir de soi-même, necessaire pour l'union immediate  Soussir de soi-même, necessaire pour l'union immediate  Soussir de soi-même, necessaire pour l'union immediate  Soussir de soi-même, necessaire pour l'union immediate  Soussir de soi-même, necessaire pour l'union immediate  Soussir de soi-même, necessaire pour l'union immediate  Soussir de soi-même, necessaire pour l'union immediate  Soussis des soi-nes marque aux disciples de la verité  324                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                       |
| elle cache fous foi la charité  triomphera un jour de la fagesse humaine fimplicité Apostolique de S. Paul  62-69 Sincerisé & droiture. vertu grande & necessaire Soutir de soi-même, necessaire pour l'union immediate  Souffrances (Croix) unique chemin à la vie 57.718—  font une bonne marque aux disciples de la verité  8 à ceux qui l'annoncent font le partage des Saints dignité des souffrances  891  892, 893  Souffrances de deux sortes, de châtiment & de conformité à J. Christ Souffrances de deux sortes Souffrances des ames Apostoliques & saintes pour les autres Souffrances des Apostoliques & saintes pour les autres  Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires Souffrances de J. Christ, elles font meritoires  Souffrances de J. Christ, elles font meritoires Souffrances de J. Christ, elles font meritoires  Souffrir avec plaisir, puis avec peine  Souffrir avec accablement & foiblesse, est salutaire  Souffrir fans souffrir à force de souffrir Soupirs, des creatures après la delivrance Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit  Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir  220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                       |
| friomphera un jour de la fagesse humaine fimplicité Apostolique de S. Paul 62-69 Sincerité & droiture. vertu grande & necessaire Sortir de soi-même, necessaire pour l'union immediate 912 Soussime (Croix) unique chemin à la vie 57.718— 721 font une bonne marque aux disciples de la verité — & à ceux qui l'annoncent 665 font le partage des Saints 634 dignité des soussimes 432, 893 Soussime des soussimes 891 utilité des soussimes 892, 893 Soussimences de deux sortes, de châtiment & de conformité à J. Christ 893 Soussimences de deux sortes Soussimences des ames Apostoliques & saintes pour les autres 520, 528, 678 Soussimences de J. Christ, elles sont meritoires 529— — elles donnent le prix aux soussimes des Saints Soussir avec plaisir, puis avec peine 846, 847 Soussir savec plaisir puis avec peine 846, 847 Soussir savec accablement & foiblesse, est salutaire Soussir sans soussir à force de soussir Soussir sans soussir à plenitude de l'esprit Soupris des Saints après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82 Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                       |
| fimplicité Apostolique de S. Paul  Sincerité & droiture. vertu grande & necessaire  Soufir de soi-même, necessaire pour l'union immediate  912  Souffrances (Croix) unique chemin à la vie 57.718—  721  font une bonne marque aux disciples de la verité  — & à ceux qui l'annoncent  font le partage des Saints  dignité des souffrances  utilité des souffrances  souffrances de deux sortes, de châtiment & de conformité à J. Christ  Souffrances er consolations de trois sortes  Souffrances des ames Apostoliques & saintes pour les autres  Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires  Souffrances de J. Christ, elles font meritoires  Souffrances de J. Christ, elles font meritoires  Souffrances de J. Christ, elles font meritoires  Souffrir avec plaisir, puis avec peine  Souffrir avec accablement & foiblesse, est salutaire  Souffrir sans souffrir à force de souffrir  Souffrir sans souffrir à force de souffrir  Soupirs, des creatures après la delivrance  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Soupir après la plenitude de l'esprit  Soupir après la plenitude de l'esprit  Soupir après la plenitude de l'esprit                                                                                                                                                                                                                    | triomphera un jour de la fagesse humaine 230          |
| Sincerité & droiture. vertu grande & necessaire 445 Sortir de soi-même, necessaire pour l'union immediate 912 Souffrances (Croix) unique chemin à la vie 57.718—721  font une bonne marque aux disciples de la verité 324 — & à ceux qui l'annoncent 665 font le partage des Saints 634 dignité des souffrances 891 usilité des souffrances 892, 893 Souffrances de deux sortes, de châtiment & de conformité à J. Christ 893 Souffrances & consolations de trois sortes 327 Souffrances de sames Apostoliques & saintes pour les autres 520, 528, 678 Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires 529—531 — elles donnent le prix aux souffrances des Saints Souffrir, avec plaisir, puis avec peine 846, 847 Souffrir avec accablement & foiblesse, est salutaire Souffrir soufirir à force de souffrir 891 Souffrir soufirir à force de souffrir 160-164 Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82 Superieurs, regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | fimplicité Apostolique de S. Paul 62-69               |
| Souffrances (Croix) unique chemin à la vie 57.718—  Souffrances (Croix) unique chemin à la vie 57.718—  721  font une bonne marque aux disciples de la verité  — & à ceux qui l'annoncent 665  font le partage des Saints 634  dignité des souffrances 891  utilité des souffrances 892, 893  Souffrances de deux sortes, de châtiment & de conformité à J. Christ 893  Souffrances et consolations de trois sortes 327  Souffrances Apostoliques, de deux sortes 329  Souffrances des ames Apostoliques & saintes pour les autres 520.528.678  Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires 529—  elles donnent le prix aux souffrances des Saints  Souffrir, avec plaisir, puis avec peine 846,847  Souffrir avec accablement & foiblesse, est salutaire  Souffrir sans souffrir à force de souffrir  Souffrir sans souffrir à force de souffrir 160-164  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166  Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82  Superieurs, regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Sincerité & droiture. vertu grande & necessaire 445   |
| font une bonne marque aux disciples de la verité                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                       |
| font une bonne marque aux disciples de la verité  - & à ceux qui l'annoncent 665 font le partage des Saints 634 dignité des souffrances 892, 893 Souffrances de deux sortes, de châtiment & de conformisé à J. Christ 893 Souffrances & consolations de trois sortes 327 Souffrances Apostoliques, de deux sortes 329 Souffrances des ames Apostoliques & saintes pour les autres 520, 528. 678 Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires 529 - elles donnent le prix aux souffrances des Saints Souffrir, avec plaisir, puis avec peine 846, 847 Souffrir avec accablement & foiblesse, est salutaire Souffrir sans souffrir à force de souffrir 891 Souffrir sans fouffrir à force de souffrir 891 Soupris des Saints après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82 Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 912                                                   |
| font une bonne marque aux disciples de la verité                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Souffrances (Croix) unique chemin à la vie 57.718-    |
| - & à ceux qui l'annoncent 665 font le partage des Saints 634 dignité des fouffrances 891 utilité des fouffrances 892, 893 Souffrances de deux fortes, de châtiment & de conformité à J. Chrift 893 Souffrances de confolations de trois fortes 327 Souffrances Apostoliques, de deux fortes 329 Souffrances des ames Apostoliques & faintes pour les autres 520.528.678 Souffrances de J. Christ, elles font meritoires 529—531—elles donnent le prix aux fouffrances des Saints 721 Souffrir, avec plaisir, puis avec peine 846,847 Souffrir avec accablement & foiblesse, est falutaire 330,331 Souffrir sans souffrir à force de souffrir 891 Souffrir ses saints après la delivrance 160–164 Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82 Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | · 721                                                 |
| - & à ceux qui l'annoncent 665 font le partage des Saints 634 dignité des fouffrances 891 utilité des fouffrances 892, 893 Souffrances de deux fortes, de châtiment & de conformité à J. Chrift 893 Souffrances de confolations de trois fortes 327 Souffrances Apostoliques, de deux fortes 329 Souffrances des ames Apostoliques & faintes pour les autres 520.528.678 Souffrances de J. Christ, elles font meritoires 529—531—elles donnent le prix aux fouffrances des Saints 721 Souffrir, avec plaisir, puis avec peine 846,847 Souffrir avec accablement & foiblesse, est falutaire 330,331 Souffrir sans souffrir à force de souffrir 891 Souffrir ses saints après la delivrance 160–164 Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82 Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | font une bonne marque aux disciples de la verité      |
| font le partage des Saints dignité des souffrances utilité des souffrances Souffrances de deux sortes, de châtiment & de conformité à J. Christ Souffrances et consolations de trois sortes Souffrances Apostoliques, de deux sortes Souffrances des ames Apostoliques & saintes pour les autres Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires Souffrir, avec plaisir, puis avec peine Souffrir avec accablement & foibleste, est falutaire Souffrir sans souffrir à force de souffrir Souffrir souffrir à force de souffrir Soupirs, des creatures après la delivrance Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                       |
| dignité des souffrances  utilité des souffrances  891, 893  Souffrances de deux sortes, de châtiment & de conformité à J. Christ  Souffrances & consolations de trois sortes  Souffrances Apostoliques, de deux sortes  Souffrances des ames Apostoliques & saintes pour les autres  Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires  Souffrir, avec plaisir, puis avec peine  Souffrir avec accablement & foibleste, est salutaire  Souffrir sans souffrir à force de souffrir  Souffrir soupirs, des creatures après la delivrance  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Soupirs des Creatures après la plenitude de l'esprit  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | & à ceux qui l'annoncent 665                          |
| dignité des souffrances  utilité des souffrances  891, 893  Souffrances de deux sortes, de châtiment & de conformité à J. Christ  Souffrances & consolations de trois sortes  Souffrances Apostoliques, de deux sortes  Souffrances des ames Apostoliques & saintes pour les autres  Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires  Souffrir, avec plaisir, puis avec peine  Souffrir avec accablement & foibleste, est salutaire  Souffrir sans souffrir à force de souffrir  Souffrir soupirs, des creatures après la delivrance  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Soupirs des Creatures après la plenitude de l'esprit  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | font le partage des Saints 634                        |
| Souffrances de deux fortes, de châtiment & de conformité à J. Christ 893  Souffrances & confolations de trois fortes 327  Souffrances Apostoliques, de deux fortes 329  Souffrances des ames Apostoliques & saintes pour les autres 520.528.678  Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires 529-531  — elles donnent le prix aux souffrances des Saints  Souffrir, avec plaisir, puis avec peine 846,847  Souffrir avec accablement & foiblesse, est salutaire 330,331  Souffrir sans souffrir à force de souffrir 891  Soupirs, des creatures après la delivrance 160-164  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166  Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82  Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | dignité des souffrances 891                           |
| formité à J. Christ  Souffrances et consolations de trois sortes  Souffrances Apostoliques, de deux sortes  Souffrances des ames Apostoliques & saintes pour les autres  Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires 529- 531  elles donnent le prix aux souffrances des Saintes  Souffrir, avec plaisir, puis avec peine  Souffrir avec accablement & foiblesse, est salutaire  Souffrir souffrir à force de souffrir  Souffrir souffrir à force de souffrir  Soupirs, des creatures après la delivrance  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Soupirs des Creatures après la plenitude de l'esprit  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir  220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                       |
| Souffrances & consolations de trois fortes  Souffrances Apostoliques, de deux fortes  Souffrances des ames Apostoliques & faintes pour les autres  Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires  elles donnent le prix aux souffrances des Saints  Souffrir, avec plaisir, puis avec peine  Souffrir avec accablement & foiblesse, est faluraire  Souffrir fans souffrir à force de souffrir  Souffrir souffrir à force de souffrir  Soupirs, des creatures après la delivrance  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Souperieurs, regarder Dieu en eux, & leur obéir  220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                       |
| Souffrances Apostoliques, de deux sortes  Souffrances des ames Apostoliques & saintes pour les autres  Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires 529-531  elles donnent le prix aux souffrances des Saints  Souffrir, avec plaisir, puis avec peine  Souffrir avec accablement & foiblesse, est saluraire  Souffrir sans souffrir à force de souffrir  Souffrir souffrir à force de souffrir  Soupirs, des creatures après la delivrance  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Sopritualité. la fausse, comment Dieu la punit  Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir  220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                       |
| Souffrances des ames Apostoliques & saintes pour les autres 520.528.678  Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires 529-531  — elles donnent le prix aux souffrances des Saints  Sousser, avec plaisir, puis avec peine 846, 847  Souffrir avec accablement & foiblesse, est saluraire  Souffrir sans souffrir à force de souffrir 891  Soupirs, des creatures après la delivrance 160-164  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166  Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82  Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Souffrances & consolations de trois sortes 327        |
| les autres  Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires 529- 531 — elles donnent le prix aux souffrances des Saints  Souffrir, avec plaisir, puis avec peine 846, 847 Souffrir avec accablement & foiblesse, est falutaire  Souffrir sans souffrir à force de souffrir  Soupirs, des creatures après la delivrance 160-164 Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82 Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Souffrances Apostoliques, de deux sortes 329          |
| Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires 529-531 — elles donnent le prix aux souffrances des Saints  Soussir, avec plaisir, puis avec peine 846, 847 Souffrir avec accablement & foiblesse, est falutaire  Souffrir sans souffrir à force de souffrir 891 Soupirs, des creatures après la delivrance 160-164 Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82 Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                       |
| elles donnent le prix aux souffrances des Saints  721  Souffrir, avec plaisir, puis avec peine 846, 847  Souffrir avec accablement & foiblesse, est falutaire  Souffrir sans souffrir à force de souffrir  Soupirs, des creatures après la delivrance 160-164  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166  Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82  Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | les autres 520.528.678                                |
| — elles donnent le prix aux souffrances des Saints 721 Soussir, avec plaisir, puis avec peine 846, 847 Souffrir avec accablement & foiblesse, est falutaire 330, 331 Souffrir sans souffrir à force de souffrir Soupirs, des creatures après la delivrance 160-164 Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82 Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Souffrances de J. Christ, elles sont meritoires 529-  |
| Soussirir, avec plaisir, puis avec peine 846, 847 Soussirir avec accablement & foiblesse, est salutaire 330, 331 Soussirir sans soussirir à force de soussirir 891 Soupirs, des creatures après la delivrance 160-164 Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82 Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                       |
| Souffrir, avec plaisir, puis avec peine 846, 847 Souffrir avec accablement & foiblesse, est salutaire 330, 331 Souffrir sans souffrir à force de souffrir 891 Soupirs, des creatures après la delivrance 160-164 Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82 Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | -                                                     |
| Souffrir avec accablement & foiblesse, est salutaire 330, 331 Souffrir sans souffrir à force de souffrir 891 Soupirs, des creatures après la delivrance 160-164 Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82 Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                       |
| Souffrir sans souffrir à force de souffrir 891 Soupirs, des creatures après la delivrance 160-164 Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82 Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Souffrir, avec plain, puis avec peine 846,847         |
| Souffrir sans souffrir à force de souffrir  Soupirs, des creatures après la delivrance 160-164  Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166  Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82  Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                       |
| Soupirs, des creatures après la delivrance 160-164 Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit 166 Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82 Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                       |
| Soupirs des Saints après la plenitude de l'esprit  Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit  Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir  220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                       |
| Spiritualité. la fausse, comment Dieu la punit 82. Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Soupirs, aes creatures apres la delivrance 160-164    |
| Superieurs. regarder Dieu en eux, & leur obéir 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Soupirs aes saints après la pienitude de l'elprit 166 |
| 225                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Spirituanite. la faulle, comment Dieu la punit 82     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                       |
| ompore au prochain, complen neceusue 542                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                       |
| <i>e</i>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Superi. Superi au procham, comblen necellaire 541     |

| 952 TABLE DES MATIER<br>Suport que l'on doit aux feibles & non à     |           |
|----------------------------------------------------------------------|-----------|
| TEndance de l'ame à Dieu, & sa perte                                 |           |
| Tenebres divines, lumiere inaccessible                               |           |
|                                                                      |           |
| Tenebres de la foi<br>Tenebres du peché. Dieu nous en retire         | e pour ob |
| fa volonté                                                           |           |
| Tentateur. Dieu l'est de quelques-uns                                |           |
| Tentations. leur utilité                                             |           |
| comment en fortir avantageusement                                    | 4 -       |
| Tentations des ames de foi, et des am                                | es de lum |
| different                                                            | la Coto   |
| Tentation d'Abraham, soûtenue par                                    |           |
| Tenter Dieu & sa puissance Tenter Dieu: faussement attribué à        | 729,      |
| ve & passive &c.                                                     | 1 OIZHON  |
| Testament. (Voiez Alliance.)                                         |           |
| celui de J. Christ                                                   | 811       |
| celui de l'ame                                                       | 814       |
| Traitemens de Dieu envers ses vrais enfans                           | •         |
| Transformation de l'esprit , 211.354,                                | 355.385   |
| - en J. Christ                                                       | 819 833   |
| —— en la volonte de Dieu                                             |           |
| Trinité. son abîme & ses productions                                 | 534, 535. |
| fee égoulement ou Dieux 0- hand 1 D'                                 |           |
| fes écoulemens en Dieu & hors de Die                                 | eu 525,   |
| manifeltée & produite Jane Para                                      |           |
| manifestée & produite <i>dans l'ame</i><br>ses operations dans l'ame | al.       |
| Triomphe de J. Christ sur les Demons, sur                            | 369.      |
| de la nature, & sur les puissances de l'a                            | ime K     |
| Triftesse. la salutaire & la non-salutaire                           | 051       |
| V.                                                                   |           |
| VAse d'honneur & vase d'infamie, l                                   | eur diffa |
| ce                                                                   | ******    |
| Vengeance. il faut la laisser à Dieu                                 |           |
| Venue de J. Christ dans l'ame, & ses effet                           | s 818     |
| la premiere & la feconde                                             |           |
| Voiez Manifestation. Verbe.                                          |           |

Te

|                                                         | -                               |                   |
|---------------------------------------------------------|---------------------------------|-------------------|
| TABLE DES                                               | MATIERES.                       | 953               |
| Verbe. Voiez J. Christ. 1                               | rinité. Vie.                    |                   |
| Sa generation en Dieu l                                 | ePere 534,535.6                 | 536.703           |
| comment tout a été fai                                  | t en lui, par lui&              | pour lui          |
|                                                         | 636,6                           | 37.709            |
| participé à l'homme                                     | 491.494.5                       |                   |
| quand se produit dans le                                | cœur                            | 470               |
| Varité. interieure & exteri<br>la dire, fait des ennemi | cure                            | 57.7              |
| taire la verité, est quelq                              | ,<br>pefoistrès_hien fait       | 474               |
| Verité detenue captive                                  | actors ties-bien tate           | 594<br>79         |
| Vortueux de temperament;                                | ils jugent autrui à f           | aux∡tż            |
| Vertus Theologales. leur es                             | xercice, est une so             | urce de           |
| bien                                                    |                                 | 37 <b>7</b>       |
| elles se saississent des trois                          | puissances de l'ame             | 86 <b>r</b>       |
| Vetement de l'aine, fait pa                             | r la Ste. Trinité 3             | 70,371            |
| Victoire de la vie sur la mort                          | 320.3                           | 23.35I            |
| Vie. Vie cachée avec J. Ch                              | ruit en Dieu, la deic           | ription           |
| Tie de comerce e la duais                               | d'atmatte                       | 659               |
| Vie de centre, a le droit<br>Vie enfantine, fruit des   | u amene<br>mifericardes de Dies | 900<br>1 222      |
| Vie de l'esprit, condami                                |                                 |                   |
| d'hui                                                   | ioc aco omicheno a              | 153               |
| Vie de foi. (Voiez Foi.)                                | .8                              | 52.856            |
| - Vie de grace, fa force &                              | fon étendue 💢 🗆 🗆               | 20, 12 [          |
| Vic de J. Christ dans les                               | hommes, pourquoi                | fi rare ?         |
|                                                         |                                 | 315               |
| Vic interieure, est la plus                             | libre de toutes                 | 155               |
| fait la perfection                                      |                                 | . 303             |
| Vie du Verbe, inspirée à                                | nomme & pourque                 |                   |
| - retablie en lui                                       |                                 | 500<br>8-6        |
|                                                         | Star & das non lustast          | 856<br>es 48.     |
| Visions. disserence des suspe                           |                                 |                   |
| - les vraies ne sont p                                  | as d'état fixe . ni fi          | 50.419<br>viet de |
| gioire                                                  | no delat mac y mi h             | 429               |
| Viere. vivre dans la chair,                             | & vivre dans l'esbrit           | 149               |
| Vivre pour Dieu, en Die                                 | u & de Dien                     | 271               |
| Inion. Union du Verbe en C                              | hrist, hypostatique             |                   |
|                                                         | ~ 7                             | 105.708           |
| Fb. de S Daul.                                          | KGa                             | TImien.           |

•

.

| 954<br><i>Union</i> .<br>gr<br>Unio | Union à | Dies: hy | MATIERES<br>postatique en J.<br>ommes<br>. ses trois degrés | Chri |
|-------------------------------------|---------|----------|-------------------------------------------------------------|------|
|                                     | Dinain. | C        |                                                             |      |

| - ians elle l'ame ne peut avoi<br>n'est point extraordinaire, | r de paix<br>ni perilleufe |
|---------------------------------------------------------------|----------------------------|
| est la fin de nôtre creation                                  | 5C                         |
| — permanente dans cette vie                                   | 149. 177. 39               |
| Union perpetuelle à la volonté de 1                           | Diess                      |
| Union d'unité avec Dieu                                       | <b>8</b> 4                 |
| Union à Dieu & au prochain. d'e                               | ou?                        |
| Union des Chrétiens, triple:                                  | •                          |
| - effective des mêmes premier                                 | s Chrêtiens                |
| Unité. reduction de tous à l'unité p                          | par J. Christ 51           |
| Unite d'esprit avec Dieu: vertu                               | interieure qu              |

Unité d'esprit avec Dieu: vertu interieure qui tient l'exterieur & la vraie paix
Unité d'esprit et de sentimens: tout y devroit buer

— elle est combattue à present par tout
Universalité future de la conversion des homme 227.593.7
Vocation. Vocation du Chrêtien, à quelle grand

le va?
— fidelité & infidelité à la vocation

Vocation à l'état Ecclesiassique: on en abuse — son vrai esprit

Voie. Voie active et voie passive Voie extraordinaire & de dons éclatans, doit dre 2

Voie interieure & d'abandon à Dieu: elle c affûrée

— c'est celle de la nouvelle alliance; & elle c

velle & vivante
- affermie & avancée par les persecutions
Voir les choses en un miroir; & les voir en Dieu &

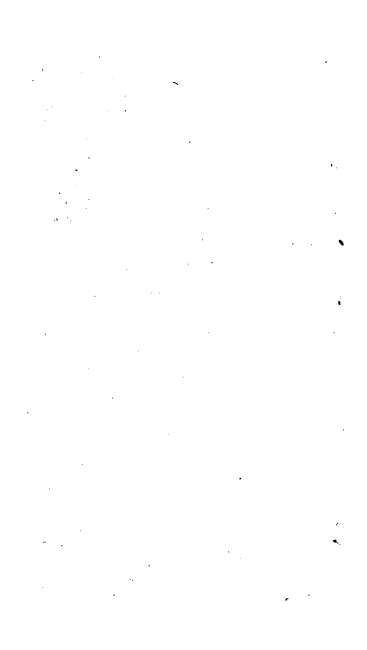
face, ce que c'est?

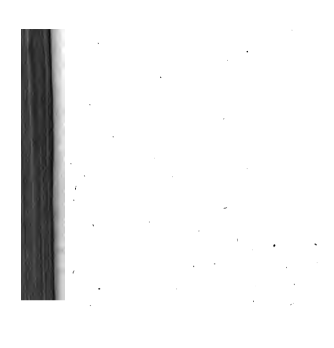
| TABLE DES MATIERES. 955                                          |
|------------------------------------------------------------------|
| Voix de Dieu (voiez Ecouter) combien aimable 898,899             |
| Voix interieure. ne la pas mépriser 902                          |
| Volonté: triple, de la chair, de l'homme, de Dieu 745            |
| bonne volonté de trois sortes, & ses effets 831,832              |
| volonté forte, qu'on croid bonne oposée à l'enfan-               |
| ce & à la simplicité 603                                         |
| Volonté de Dieu: trois manieres de la faire 211                  |
| - l'accomplir est la fagesse & la persection souverai-           |
| ne 632.916                                                       |
| - c'est le sacrifice de la nouvelle loi 828, 829                 |
| - fon grand mystere 495-498                                      |
| - le Repos promis vient d'elle & est dans elle 829.              |
| 830.835                                                          |
| Vue de soi-même, elle épouvante les plus saints 486              |
| Vuide de l'ame; il est operé par plenitude de graces             |
| pour faire place à J. Christ 470                                 |
| _ , _ , _ , _ , _ , _ , _ , _ , _ , _ ,                          |
|                                                                  |
| anime d'un faint emportement 397<br>Zele pur de la charité 70,71 |
| Zelé aveugles; ils font quelquefois convertis en servi-          |
| teurs de Dieu 25                                                 |
| faux zelés, font violens 26                                      |
| zelės indi/crets. combien nuisibles 336.554                      |

FIN.

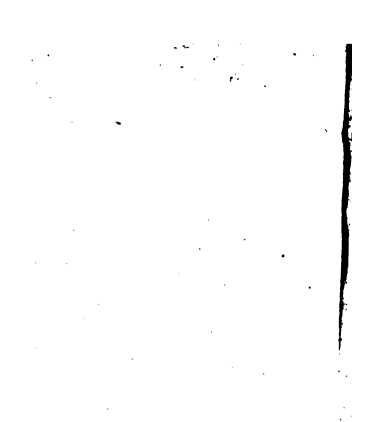
## FAUTES & CORRIGER

| Pag.        | ligne. fante.          | correction.              |  |
|-------------|------------------------|--------------------------|--|
| 12          | dern. qui fût          | qui ne fût               |  |
| -25         | 17 font celles         | font celles              |  |
| 52          | 2 providence           | prudence                 |  |
| 69          | 9 des Apôtres          | des Actes des Apôtres    |  |
| 77          | 22 fisorte             | fi forte                 |  |
| 98          | 28 est celle           | est-elle (A)             |  |
| 131         | 17 àloi                | à la loi                 |  |
| 140         | 12 à loi               | à le loi                 |  |
| 203         | to la force            | fa force                 |  |
| 254         | 2.I Éties              | êtes .                   |  |
| 280         | 22 & le pain           | & [mangent] le pais      |  |
| 311         | 12 le en fait le       | fe fait en fe            |  |
| 328         | 31 nous nous           | MONS VOILS               |  |
| 367         | 2. interieur           | exterieur                |  |
| 37 t        | 12 g CC                | non plus que de ce       |  |
|             | 13 à ce                | de ce                    |  |
| 376         | 13 l'offenser;         | l'offenfer,              |  |
| 384         | 11 separée             | fepar <b>ées</b>         |  |
| 398         | 1 dans plutôt          | [plutôt] dans            |  |
| 407         | 20 un homme            | d'un homme               |  |
| 463         | 26 la loi f <b>ü</b> t | la foi fût               |  |
|             | Au IV. Tome,           |                          |  |
|             |                        |                          |  |
| 513         | 4 meme que ce<br>le    | l- fans en excepter cell |  |
| 530         | 6 les homm <b>es</b>   | pour les hommes          |  |
|             | 10 merite              | merite, merite           |  |
| 548         | 30 qui merite          | que merite               |  |
| 600         | dern. la terre,        | · fur la terre ,         |  |
| 623         | 2.1 Ne nous            | Ne vous                  |  |
| 642         | antep. la perte        | fa perte                 |  |
| 687         | 15 la caprice          | le caprice               |  |
| <b>6</b> 90 | 21 cause par           | causé que par            |  |
| 706         | penult. ou com-        | ou comme samieres        |  |
|             |                        | com-                     |  |
| <u>743</u>  | 26 les plus            | les choles les plus      |  |
| 743<br>831  | 10 la perne            | la personne              |  |









•

•

