

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

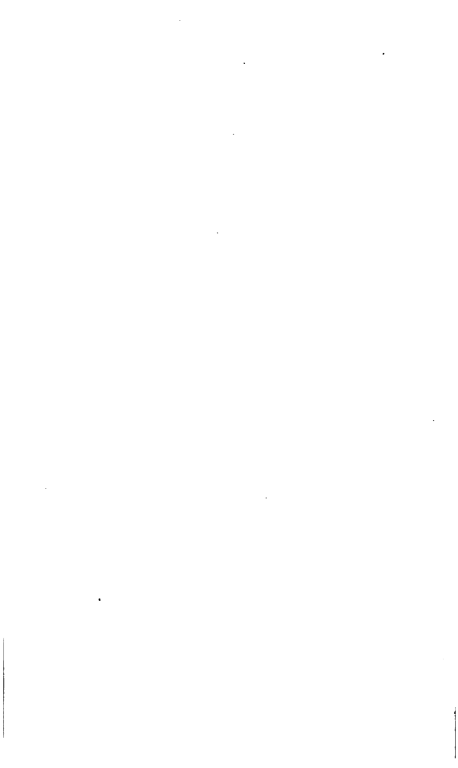
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







• . •





. . 1 . • . . • .

Neue

## JAHRBÜCHER

für

### Philologie und Paedagogik.

Begründet

von

### M. Johann Christian Jahn.

Gegenwärtig herausgegeben

**r**on

Rudolph Dietsch.





#### ZWEIUNDDREISZIGSTER JAHRGANG.

Fünfundachtzigster Band.

Leipzig 1862

Druck und Verlag von B. G. Teubner.

# JAHRBÜCHER

für

### classische Philologie.

Herausgegeben

۱on

Alfred Fleckeisen.

番

ACHTER JAURGANG 1862

der Jahnschen Jahrbücher für Philologie und Paedagogik fünfundachtzigster Band.

Leipzig

Druck and Verlag von B. G. Teubner.

. MPOY WIN MINISTER YMARSII

### Verzeichnis der Mitarbeiter.

(Die in Parenthese beigesetzten Zahlen beziehen sich auf das nachstehende Inhaltsverzeichnis, die mit vorgesetztem S. auf den vierten Supplementband. Diejenigen Herren, deren Namen keine Zahl beigefügt ist, haben nur zu den voransgegangenen Jahrgängen oder Supplementbänden Beiträge geliefert.)

1. Professor Dr. Julius Deuschle in Berlin († 1861) (64)

2. Oberstudienrath u. Gymnasialdirector Dr. Karl Dilthey in Darmstadt († 1857)

 Gymnasiallehrer Gustav Dronke in Bonn († 1860)
 Gymnasiallehrer Dr. Theodor Hansing in Lüneburg († 1856) 5. Professor Dr. Gregor Wilhelm Nitzsch in Leipzig († 1861)

6. Professor Dr. L. S. Obbarius in Rudolstadt († 1860)

7. Dr. Theodor Obbarius in Wollin († 1855)

8. Professor Dr. Friedrich Osann in Gieszen († 1859)

9. Oberbibliothekar Hofrath Dr. Ludwig Preller in Weimar († 1861)

10. Professor Dr. Ludwig Ross in Halle († 1859)

- 11. Professor Dr. Friedrich Wilhelm Schneidewin in Göttingen († 1856) 12. Eduard Wurm in München († 1858)
- 13. Privatdocent Dr. Eduard Alberti in Kiel
- 14. Prorector Professor Dr. Karl Friedrich Ameis in Mühlhausen

15. Dr. Ferdinand Ascherson in Berlin (8, 5)

16. Geh. Hofrath Professor Dr. Christian Bahr in Heidelberg

17. Adjunct Julius Baumann in Berlin (6)

- 18. Oberlehrer Dr. August Baumeister in Lübeck
- 19. Ephorus Dr. Wilhelm Bäumlein in Maulbronn (15) 20. Hofrath Professor Dr. Anton Baumstark in Freiburg im Breisgau (75)

21. Gymnasiallehrer Dr. Gustav Becker in Memel 22. Professor Dr. Jacob Becker in Frankfurt am Main

23. Kais. russ. wirklicher Staatsrath Dr. Paul Becker in Dresden (S. 6)

24. Professor Dr. Ludwig Benloew in Dijon 25. Dr. Gustav Eduard Benseler in Leipzig

26. Hofrath Professor Dr. Theodor Bergk in Halle 27. Oberstudienrath Dr. Gustav Binder in Stuttgart

28. Geh. Reg. Rath Professor Dr. August Böckh in Berlin

29. Professor Dr. Hermann Bonitz in Wien

30. Gymnasialdirector Professor Dr. Albert Bormann in Anglam

31. Professor Dr. F. A. Brandstäter in Danzig

32. Dr. Wilhelm Braun in Kopenhagen

33. Professor Dr. Ludwig Breitenbach in Wittenberg (54)

34. Gymnasiallehrer Dr. Adolph Brieger in Stolp

35. Professor Dr. Heinrich Brunn, Secretar des arch. Institute in Rom

36. Professor Dr. Franz Bücheler in Freiburg im Breisgau

37. Professor Dr. Max Büdinger in Zürich

38. Professor Dr. Conrad Bursian in Tübingen (86) 39. Professor Dr. Julius Casar in Marburg (70) 40. Gymnasialdirector Professor Dr. J. F. C. Campe in Greiffenberg 41. Professor Dr. Wilhelm Christ in München 42. Gymnasialdirector Prof. Dr. Johannes Classen in Frankfurt a. M. (37) 43. Gymnasiallehrer Dr. Wilhelm Crecelius in Elberfeld 44. Professor Dr. Christian Cron in Augsburg 45. Professor Dr. Ernst Curtius in Göttingen 46. Professor Dr. Georg Curtius in Leipzig (83) 47. Lyceallehrer Dr. Karl Wilhelm Deimling in Mannheim (72) 48. Dr. Detlef Detlefsen aus Glückstadt, jetzt in Paris 49. Dr. Lorenz Diefenbach in Bornheim bei Frankfurt am Main 50. Gymnasialdirector Professor Dr. Albert Dietrich in Hirschberg 51. Gymnasiallehrer Dr. Carl Wilhelm Dietrich in Freiberg (58) 52. Gymnasialdirector Professor Dr. Rudolf Dietsch in Plauen 53. Oberlehrer Dr. Bernhard Dinter in Grimma 54. Bibliothekar Professor Dr. Heinrich Düntzer in Köln (34. 73. 78) 55. Gymnasiallehrer Dr. Hermann Ebel in Schneidemühl (21) 56. Professor Dr. Anton Eberz in Frankfurt am Main (18) 57. Gymnasialdirector Dr. Robert Enger in Ostrowo (30, 52) 58. Dr. Franz Eyssenhardt in Berlin (74) 59. Professor E. Feys in Brügge 60. Rector Professor Dr. Christian Eberhard Finckh in Heilbronn 61. Professor Dr. Maximilian Achilles Fischer in Orleans 62. Conrector Professor Dr. Alfred Fleckeisen in Dresden (13) 63. Professor Dr. Peter Withelm Forchhammer in Kiel 64. Professor Dr. C. M. Francken in Groningen 65. Subconrector Dr. Richard Franke in Gera 66. Oberlehrer Dr. C. Fränkel in Dorpat 67. Oberlehrer Johannes Freudenberg in Bonn (19) 68. Oberlehrer Dr. Otto Frick in Wesel (39) 60. Professor Dr. Ludwig Friedländer in Königsberg 70. Oberlehrer Dr. Hermann Frohberger in Grimma (55) 71. Gymnasialdirector Hofrath Dr. Karl Hermann Funkhaenel in Eisenach (24. 38. 60) 72. Professor Wilhelm Furtwängler in Freiburg im Breisgau 73. L. G. in D. 74. Oberlehrer Dr. Karl Ernst Georges in Gotha (84) 75. Geh. Reg. Rath Professor Dr. Eduard Gerhard in Berlin 76. Gymnasiallehrer Dr. Bernhard Giseke in Rosleben (45) 77. Oberlehrer Dr. Hermann Guthe in Hannover 78. Dr. Alfred von Gutschmid in Leipzig (11) 79. Conrector Heinrich Hagge in Kiel 80. Bibliothekdirector Professor Dr. Karl Halm in München 81. Oberlehrer Dr. Otto Haupt in Posen 82. Studienrector Professor Dr. Wilhelm Heinrich Heerwagen in Nürnberg 83. Professor Dr. Otto Heine in Weimar (43) 84. Dr. Wolfgang Helbig, jetzt in Rom (68. 71) 85. Gymnasiallehrer Dr. Peter Diederich Christian Hennings in Rendsburg (6) 86. Dr. James Henry in Dresden 87. Professor Dr. Wilhelm Henzen, Secretar des arch. Instituts in Rom 88. Professor Dr. Ludwig Herbst in Hamburg 89. Gymnasialdirector Professor Dr. Wilhelm Herbst in Köln 90. Professor Dr. Rudolf Hercher in Berlin (7. 40)

91. Professor Gott/ried Herold in Nürnberg

93. Professor Dr. Martin Hertz in Breslau (4. 67)

92. Lycealdirector Hofrath Friedrich Karl Hertlein in Wertheim

- 94. Oberlehrer Dr. Wilhelm Hirschfelder in Berlin
- 95. Professor Dr. Ferdinand Hitzig in Heidelberg
- 96. Gymnasiallehrer Dr. Richard Hoche in Wetzlar
- 97. Dr. Wilhelm Hoffmann in Berlin (53)
- 98. Professor Dr. Carl Hopf in Greifswald
- 99. Privatdocent Dr. Emil Hübner in Berlin (3. 51)
- 100. Prorector Dr. Arnold Hug in Winterthur bei Zürich (17)
- 101. Gymnasiallehrer Dr. Friedrich Hultsch in Dresden (35. 50)
   102. Geh. Justizrath Professor Dr. Ph. Eduard Huschke in Breslau
- 103. Bibliotheksecretär Dr. M. Isler in Hamburg
- 104. Professor Rudolf Jacobs in Berlin (69)
- 105. Archivadjunct Dr. Albert Jahn in Bern
- 106. Professor Dr. Ludwig von Jan in Schweinfurt
- 107. Gymnasiallehrer Dr. Carl von Jan in Landsberg an der Warthe
- 108. Gymnasiallehrer Friedrich Karl Daniel Jansen in Kiel
- 109. Gymnasialdirector Professor Justus Jeep in Wolfenbüttel
- 110. Privatdocent Dr. Carl Jessen in Eldena bei Greifswald
- 111. Privatdocent Dr. Henri Jordan in Berlin, jetzt in Rom
- 112. Professor Dr. Bernhard Jülg in Krakau
- 113. Professor Dr. Ludwig Kayser in Heidelberg
- 114. Subrector Dr. Heinrich Keck in Plon (46)
- 115. Professor Dr. Heinrich Keil in Erlangen
- 116. Professor Karl Keil in Pforta
- 117. Repetent Dr. Otto Keller in Maulbronn (S. 4)118. Professor Dr. Wilhelm Kergel in Lemberg
- 119. Rector Dr. Adolf Kiene in Stade
- 120. Professor Dr. Adolph Kirchhoff in Berlin
- 121. Rector Professor Dr. Julius Ludwig Klee in Dresden
- 122. Dr. Joseph Klein in Bonn (66) 123. Professor Karl Klein in Mainz
- 124. Professor Dr. Reinhold Klotz in Leipzig (27)
- 125. Oberlehrer Dr. Hermann Adolf Koch in Brandenburg (56)
- 126. Prorector Dr. Carl Kock in Frankfurt an der Oder
- 127. Gymnasialdirector Professor Dr. Theodor Kock in Stolp
- 128. Bibliothekar Dr. Reinhold Köhler in Weimar 129. Oberlehrer Dr. Johannes Koenighoff in Trier
- 130. Rector Professor Dr. Wilhelm Heinrich Kolster in Meldorf
- 131. Professor H. Kratz in Stuttgart (77)
- 132. Adjunct Dr. Julius Kretzschmer in Pforta (32)
- 133. Professor Dr. Friedrich Kritz in Erfurt
- 134. Adjunct Dr. Gustav Krüger in Berlin (9. 80)
- 135. Professor Dr. Theodor Ladewig in Neustrelitz
- 136. Conrector Dr. Gustav Lahmeyer in Lüneburg
- 137. Professor Dr. Ludwig Lange in Gieszen
- 138. Gymnasiallehrer Dr. Peter Langen in Coblenz
- 139. Gymnasiallehrer Friedrich Latendorf in Schwerin
- 140. Subconrector Dr. Julius Lattmann in Göttingen
- 141. Professor Dr. Karl Lehrs in Königsberg (26)
- 142. Oberlehrer Dr. August Lentz in Graudenz
- 143. Professor Dr. Gustav Linker in Lemberg
- 144. Rev. William Linwood M. A. late Student of Christ Church in Ox
  - ford (16)
- 145. Professor Dr. Justus Hermann Lipsius in Grimma
- 146. Oberlehrer Anton Lowinski in Konitz
- 147. Regierungs- und Schulrath Dr. C. W. Lucas in Coblenz
- 148. Dr. Karl Lugebil in St. Petersburg
- 149. Conferenzrath Professor Dr. Joh. Nik. Madvig in Kopenhagen

```
150. Privatdocent Dr. Jacob Achilles Mähly in Basel (25. 87)
151. Gymnasialdirector Schulrath Dr. Joachim Marquardt in Gotha
152. Dr. Ch. Matthiessen in Wandsbeck
153. Geh. Reg. Rath Professor Dr. August Meineke in Berlin
154. Gymnasiallehrer Dr. Ferdinand Meister in Breslau (59)
155. Dr. Theodor Menke in Vegesack bei Bremen (49)
156. Staatsrath Professor Dr. Ludwig Mercklin in Dorpat
157. Vicedirector Dr. Gotthold Meutzner in Plauen
158. Professor Dr. Adolf Michaelis in Greifswald
159. Oberlehrer Dr. August Mommsen in Parchim
160. Rector Professor Dr. Tycho Mommsen in Oldenburg
161. Gymnasiallehrer Dr. C. F. W. Müller in Königsberg (23)
162. Gymnasialdirector Professor Dr. Eduard Müller in Liegnitz
163. Conrector Professor Dr. Emil Müller in Freiberg
164. Dr. Lucian Müller im Haag (68)
165. Subrector Dr. Ludwig Müller in Kiel
166. Professor Dr. Eduard Munk in Glogau
167. Gymnasiallehrer Heinrich Muther in Coburg (43)
168. Dr. August Nauck, Mitglied der kais. Akademie der Wiss. in St.
                                                        Petersburg (14)
169. Gymnasialdirector Dr. Carl Nauck in Königsberg i. d. N.
170. Prorector Dr. Konrad Niemeyer in Anclam
171. Professor Dr. Karl Wilhelm Nitzsch in Königsberg
172. Professor Eduard Oppenrieder in Augsburg
173. Professor Dr. J. Overbeck in Leipzig
174. Consistorial- und Schulrath Rector Dr. Carl Peter in Pforta
175. Professor Dr. Christian Petersen in Hamburg
176. Privatdocent Dr. Eugen Petersen in Erlangen (61)
177. Gymnasiallehrer Dr. W. Pfitzner in Parchim
178. Gymnasialdirector Dr. Karl Wilhelm Piderit in Hanau (12)
179. Professor Dr. K. Ch. Planck in Ulm
180. Professor Dr. August Friedrich Pott in Halle
181. Professor Dr. Carl Prien in Lübeck
182. Professor Dr. Carl Eduard Putsche in Weimar
183. Professor Dr. Gustav Queck in Sondershausen
184. Professor Dr. Rudolf Rauchenstein in Agrau (62)
185. Professor Dr. Carl Rehdantz in Magdeburg
186. Privatdocent Dr. August Reifferscheid in Bonn, jetzt in Rom
187. Professor Dr. Wilhelm Rein in Eisenach (65)
188. Professor Dr. Otto Ribbeck in Kiel (33)
189. Gymnasiallehrer Dr. Woldemar Ribbeck in Berlin (1) 190. Gymnasiallehrer Dr. Friedrich Richter in Rastenburg (22, 31, 57)
191. Professor Dr. J. Rieckher in Heilbronn (41)
192. Geh. Reg. Rath Professor Dr. Friedrich Ritschl in Bonn
193. Professor Dr. Franz Ritter in Bonn (9)
194. Professor Dr. August Rossbach in Breslau
195. Prälat Dr. th. Carl Ludwig Roth in Tübingen
196. Rector emer. Dr. Carl August Rüdiger in Dresden (85)
197. Professor Dr. Heinrich Rumpf in Frankfurt am Main
198. Professor Dr. Arnold Schaefer in Greifswald
199. Rector Professor Dr. Karl Scheibe in Dresden
200. Professor Dr. Karl Schenkl in Innsbruck (79)
201. Gymnasialdirector Professor Dr. Hermann Schmidt in Wittenberg
202. Professor Dr. Leopold Schmidt in Bonn
203. Professor Dr. Moriz Schmidt in Jena
204. Oberlehrer Dr. Paul Schmieder in Cleve
```

205. Lyceallehrer Dr. Johann Carl Schmitt in Mannheim

- 206. Oberlehrer Dr. Wühelm Schmitz in Düren (8)
- 207. Oberlehrer Dr. Karl Schnelle in Hamm
- 208. Geh. Reg. Rath Professor Dr. Georg Friedrich Schömann in Greifswald (2)
- 209. Provincialschulrath Dr. Wilhelm Schrader in Königsberg
- 210. Bibliothekar Dr. Johann Heinrich Christian Schubart in Kassel
- 211. Oberlehrer Dr. Ferdinand Schultz in Berlin
- 212. Oberlehrer Dr. Reinhard Schultze in Colberg
- 213. Professor Dr. Gustav Schwanitz in Eisenach
- 214. Professor Dr. Heinrich Schweizer-Sidler in Zürich (10) 215. Gymnasiallehrer Dr. Maximilian Sengebusch in Berlin
- 216. Professor Dr. Moriz Seyffert in Berlin
- 217. Dr. G. R. Sievers, Lehrer an der Realschule des Johanneums in Hamburg (5)
- 218. Gymnasialdirector Professor Dr. Julius Sommerbrodt in Posen (48)
- 219. Gymnasiallehrer Dr. Ludwig Stacke in Rinteln
- 220. Professor Dr. Karl Bernhard Stark in Heidelberg
- 221. Oberlehrer Dr. Heinrich Stein in Konitz (81)
- 222. Gymnasiallehrer Dr. Heinrich Stein in Danzig
- 223. Gymnasiallehrer Dr. Withelm Steinhart in Salzwedel
- 224. Dr. August Steitz in Frankfurt am Main
- 225. Professor Heinrich Wilhelm Stoll in Weilburg
- 226. Gymnasiallehrer Dr. Reinhart Suchier in Hanau
- 227. Professor Dr. Franz Susemill in Greifswald (28. 36. 64)
- 228. Professor Dr. Wilhelm Sigmund Teuffel in Tübingen
- 229. Gymnasiallehrer Dr. Georg Thilo in Halle
- 230. Bibliothekar Professor Dr. Georg Martin Thomas in München
- 231. Professor Charles Thurst in Clermont-Ferrand
- 232. Gymnasiallehrer Dr. Ludwig Tillmanns in Cleve
- 233. Oberlehrer Dr. Alexander Tittler in Brieg 234. Oberlehrer F. Ch. L. Trojel in Kolding
- 235. Hofrath Professor Dr. Ludwig Urlichs in Würzburg
- 236. Professor Dr. Johannes Vahlen in Wien
- 237. Dr. Anton Viertel in Königsberg (76)
- 238. Professor Dr. Wilhelm Vischer in Basel
- 239. Professor Dr. Moriz Voigt in Leipzig
- 240. Conrector Dr. Richard Volkmann in Pyritz
  241. Subrector Dr. Eduard Vollbehr in Glückstadt
- 242. Privatdocent Dr. C. R. Volquardsen in Kiel (47)
- 243. Hauptmann und Gymnasiallehrer Dr. E. Wahner in Oppeln (82)
- 244. Professor Dr. Heinrich Weil in Besançon (29. 44)
- 245. Professor Dr. Rudolph Westphal in Breslau
- 246. Gymnasialdirector Dr. Carl Wex in Schwerin (20)
- 247. Professor Dr. Friedrich Wieseler in Göttingen
- 248. Gymnasiallehrer Dr. Eduard Wölfstin in Winterthur bei Zürich
- 249. Gymnasiallehrer Dr. Adolf Zestermann in Leipzig
- 250. Gymnasiallehrer Dr. Friedrich Zimmermann in Darmstadt.

### Inhaltsyerzeichnis.

| Die         | der Mitarbeiter.)                                                 | erzei | chnis         |
|-------------|-------------------------------------------------------------------|-------|---------------|
| 1.          | Anz. v. H. Köchly: Iliadis carmina XVI (189)                      | . 1   | Seite<br>. 73 |
|             | Anz. v. H. Sauppe: comm. de inscriptione Eleusinia (208)          |       | 30            |
|             | Wo lag Munda? (99)                                                |       | 34            |
|             | Anz. v. Ph. E. Huschke: iurisprudentiae anteiustinianae           |       |               |
|             | supersunt (93)                                                    | 7     | 40            |
| 5.          | Anz. v. E. v. Wietersheim: Geschichte der Völkerwanderung         | . 1r  |               |
|             | u. 2r Bd. (217)                                                   |       | 57            |
| 6.          | Zu Euripides rasendem Herakles (17. 85)                           |       | 101           |
|             | Zu Herodotos (90)                                                 |       | 108           |
|             | Zur lateinischen Orthographie (206)                               |       | 109           |
| 9.          | Zu Tac. Ann. XI 23 (193. 134)                                     |       | 110           |
| 10.         | Anz. v. F. Krita: Taciti Germania (214)                           |       | 115           |
| 11.         | Anz. v. C. Schirren: de Iordane et Cassiodorio (78)               |       | 124           |
| 12.         | Anz. v. K. W. Müller: emendationes Sophocleae duae                |       | 151           |
| 13.         | Philologische Gelegenheitsschriften (62) 152. 295. 440. 503. 647. | 799.  | 872           |
| 14.         | Anz. v. W. Dindorf: Sophoclis tragoedise, ed. Oxon. III (16       | 18).  | 153           |
| 15.         | Bemerkungen zur Rechtschreibung und Grammatik der Hon             | aeri- |               |
|             | schen Gedichte (19)                                               |       | 188           |
| 16.         | Coniecturae Thucydidiae (144)                                     |       | 197           |
| 17.         | Zur neuern Litteratur des Cäsar (100)                             |       | <b>20</b> 3   |
| 18.         | Zu Cäsar B. G. II 15 ff. (56)                                     |       | <b>22</b> 0   |
| 19.         | Zur Kritik von Cäsars Büchern de bello civili (67)                |       | 224           |
| 20.         | Zu Ciceros erstem Buche de oratore (246)                          |       | 228           |
| 21.         | Die neueren litterarischen Erscheinungen auf dem Gebiete          | der   |               |
|             | vergleichenden Sprachforschung (55)                               |       | 233           |
| <b>22</b> . | Zu Ciceros Rede für P. Sestius (160)                              |       | 271           |
|             | · Zu Livius (161)                                                 |       | 277           |
|             | Zu Lysias XXII § 2 (71)                                           |       | 285           |
| <b>2</b> 5. | Zur Litteratur des Panegyricus in Pisonem (150)                   |       | 286           |
| <b>2</b> 6. | Zur Litteratur von Sophokles Antigone (141)                       |       | 297           |
|             | Zu M. Porcius Cato (124)                                          |       | 316           |
|             |                                                                   |       | <b>3</b> 95   |
|             | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                           |       | <b>3</b> 33   |
| <b>3</b> 0. | Ans. v. F. Ritschl: de cantico Sophocleo Oedipi Colonei (5        | 7) .  | 356           |

|     | Inhaltsverzeichnis.                                                  | XI<br>Seite |
|-----|----------------------------------------------------------------------|-------------|
| 31. | Zu Ciceros Rede für den Dichter Archias (190)                        | 359         |
|     |                                                                      | 361         |
|     | Ans. v. F. Ritschl: procemiorum Bonnensium decas (188)               |             |
|     |                                                                      | 386         |
|     | Ueber das babylonische und euboische Talent des Herodotos (101)      |             |
|     | Zu Aristoteles Poetik C. 6 S. 1450 b 4—12 (227)                      |             |
|     | Ans. v. G. F. Schömann: die Lehre von den Redetheilen (42)           |             |
|     | Zu Demosthenes Philipp. III § 28 (71)                                |             |
|     | Die Echtheit des platäischen Weihgeschenks zu Konstantinopel (68)    |             |
|     | Zu Xenophon (90)                                                     |             |
|     | Anz. v. W. Bäumlein: Untersuchungen über die griechischen            |             |
|     |                                                                      | 467         |
| 42. | Zu Cicero de oratore (178)                                           |             |
|     | Zu Ciceros Tusculanen (167. 83)                                      |             |
|     | Anz. v. L. Benloew: recherches sur l'origine des noms de             |             |
| ■.  | nombre (244)                                                         |             |
| 45. |                                                                      | 505         |
|     |                                                                      | 518         |
| 47. | Anz. v. F. Ueberweg: über die Echtheit und Zeitfolge Platoni-        |             |
|     | scher Schriften (242)                                                |             |
| 48. |                                                                      | 541         |
|     |                                                                      | 545         |
|     | Ans. v. Th. Mommsen: Geschichte des röm. Münzwesens (101)            |             |
|     | · ·                                                                  | 569         |
|     | Zu Euripides Taurischer Iphigeneia V. 1134-1136 (57)                 |             |
|     | Schedae criticae ad tragicos Graecos (97)                            |             |
|     | Zur Litteratur von Xenophons Hellenika (33)                          | 602         |
|     | Anz. v. O. Haupt: das Leben des Demosthenes (70)                     | 612         |
| 56. | Zu Cicero de oratore (125)                                           |             |
| 57. | Anz. v. J. Wagener: Ciceronis pro Milone oratio (190)                |             |
| 58. | Vir und homo (51)                                                    |             |
|     | Ans. v. R. Törnebladh: quaestiones criticae Quintilianeae (154)      |             |
|     | Zu Horatius (71)                                                     |             |
| 61. | Dichter und Chorlehrer (176)                                         | 649         |
|     | Zur Litteratur des Isãos (184)                                       |             |
|     |                                                                      | 679         |
|     | Ueber die Echtheit des Platonischen Parmenides (1. 227)              | 681         |
| ß5. | Ans. v. A. Rich: illustriertes Wörterbuch der röm. Alterthümer (187) | 699         |
| 66. | Zum Rhetor Seneca (122)                                              | 704         |
| 67. | A. Gellius und Nonius Marcellus (93) 705. 779.                       | 872         |
|     | Zu Homerus Latinus, Martianus und den Blandinischen Hand-            |             |
|     | schriften des Horatius (164)                                         | 726         |
| 69. | Ad Ciceronis epistularum ad familiares librum XIII (104)             | 732         |
|     | Rettung und Rüge (39)                                                | 734         |
| 71. | Die Münzordnung des Anaxilas von Rhegion (84)                        | 737         |
| 72  | Ang w H Kienert: jiher den Volkenamen Leleger (47)                   | 744         |

| XII                                                              | Inheltsverzeichnis.                                     |   | <b>.</b> |  |  |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|---|----------|--|--|--|--|--|--|--|
|                                                                  |                                                         |   | Seite    |  |  |  |  |  |  |  |
| 73.                                                              | Zur Odyssee (54)                                        | • | . 754    |  |  |  |  |  |  |  |
| 74. Bemerkungen zu der Frage über die Glaubwürdigkeit von Cäsars |                                                         |   |          |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                                  | Commentarien (58)                                       |   | . 755    |  |  |  |  |  |  |  |
| <b>75.</b>                                                       | Anz. v. F. Thudichum: der altdeutsche staat (20)        |   | . 764    |  |  |  |  |  |  |  |
| 76.                                                              | De versibus poetarum Latinorum spondiacis (237) .       |   | . 801    |  |  |  |  |  |  |  |
| 77.                                                              | Zu Sophokles (131)                                      |   | . 811    |  |  |  |  |  |  |  |
| 78.                                                              | Die Composition des ersten Buches der Odyssee (54) .    |   | . 813    |  |  |  |  |  |  |  |
| 79.                                                              | Anz. v. A. Nauck: Epripideische Studien. 1r Theil (200) |   | . 824    |  |  |  |  |  |  |  |
| 80.                                                              | Zu Suetonius (134)                                      |   | . 851    |  |  |  |  |  |  |  |
| 81.                                                              | Zur Statistik Spartas (221)                             |   | . 853    |  |  |  |  |  |  |  |
| 82.                                                              | Zum logos őgottos in Xenophons Anabasis IV 3 (243) .    |   | . 862    |  |  |  |  |  |  |  |
| 83.                                                              | Anz. v. E. Bernhardt: griechische Etymologien (46) .    |   | . 865    |  |  |  |  |  |  |  |
| 84.                                                              | Lexikalische Abschnitzel (74)                           |   | . 867    |  |  |  |  |  |  |  |
| 85.                                                              | Zu Cicero de oratore III 27, 107 (196)                  |   | . 868    |  |  |  |  |  |  |  |
| 86.                                                              | Zu Phädrus Fabeln (38)                                  |   | . 869    |  |  |  |  |  |  |  |
| 87.                                                              | Zu Symmachus Reden (150)                                |   | . 869    |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                                  | Entgegnung [gegen Nr. 28]                               | • | . 871    |  |  |  |  |  |  |  |

| Inhalt | des | dritten | Heftes | des  | vierten | Supp | lement- |
|--------|-----|---------|--------|------|---------|------|---------|
|        |     |         | bane   | des. |         |      |         |

| 4. | Untersuchun | gen über di | e Ges | chichte | der  | grie | chise | cher | ı F | abel | (117) | 1) | 307 |
|----|-------------|-------------|-------|---------|------|------|-------|------|-----|------|-------|----|-----|
| 5. | Umrisse der | Gliederung  | des   | griechi | sche | n D  | ama   | (1   | ō)  |      |       |    | 419 |
| 6. | Ueber eine  | Sammlung    | une   | dierter | Her  | keli | nsch  | rift | n   | aus  | de    | m  |     |
|    | südlichen R | uszland (23 | ) .   |         |      |      |       |      |     |      |       |    | 451 |

865 ·

# Erste Abteilung: für classische Philologie, herausgegeben von Alfred Fleckeisen.

1.

Iliadis carmina XVI. scholarum in usum restituta edidit Arminius Koechly Turicensis. Lipsiae in aedibus B. G. Teubneri. MDCCCLXI. XIII u. 375 S. 8.

Seit F. A. Wolf ist kein Buch über Homer erschienen, das von 🏚 tief einschneidenden Folgen gewesen wäre wie Lachmanns Betrachtungen über die Ilias. Wenn es heutzutage keinen Gelehrten mehr gibt, der die Einheit in dem alten Sinne festhält, so ist das Lachmanns Verdienst, der die von Hermann begonnene Ausführung des Wolfschen Gedankens zum erstenmal vollständig leistete und trotz alles Grolls und aller stillen Verachtung auf Seiten der gemütlich an Homers Integrität beteiligten wenigstens für Princip und Methode immer mehr Zustimmung gewonnen hat. Selbst Grote ware nie auf seine Achilleis gekommen, hatte ihn nicht die Liedertheorie zum Widerspruch gereizt. Weil sein Gefühl gegen diese Art sich die Entstehung der Epopöen zu denken sich auslehnte, er aber zu gleicher Zeit zu verständig war, unsere Ilias mit aller Gewalt auf einen einzigen Dichter zurückführen zu wollen, so setzte er etwas an die Stelle, was auf der einen Seite das absurde, auf der andern das 'Stückwerk' vermeiden sollte. Nur ist wenig Consequenz in diesem Verfahren: denn gibt man die Widersprüche zu, welche die Annahme des gleichen Verfassers für die angebliche Achilleis (AOA-\P) und die übrigen Teile der Ilias unmöglich machen, so musz man sich absichtlich die Augen verschlieszen, um nicht zu sehen, was gegen die Einheit des ersten Buchs spricht, was das achte aus einander reiszt, was in den Büchern  $A-\Pi$ mehrere Stücke mit ganz getrennten Voraussetzungen und Zielen machweist.

Auszer diesem Gegenentwurf gab es bis jetzt keinen zweiten Versuch, das ganze Epos einer solchen Betrachtung zu unterziehen und die ursprünglichen Bestandteile desselben zu entdecken. Wer Lachmanns Methode als richtig anerkannte, wagte selten mehr als hier und da ein Bedenken, eine Ergänzung oder Aenderung an seinen Resultaten. Dagegen hat Hr. Prof. Köchly, nachdem er in einer Reihe von Programmen schon seit 1850 ausgehend von Lachmanns Betrachtungen und in dessen Methode

die Ilias einer selbständigen Prüfung unterworsen, nun die Ergebnisse seiner Untersuchung in einer 'kleinen Ilias' vorgelegt, d. h. in einer Zusammenstellung von sechzehn von einander unabhängigen Liedern, die er auf dem Wege der Kritik aus der Ueberlieserung heraus gefunden zu haben glaubt, wesentlich verschieden von denen Lachmanns — denn auszer anderem befindet sich z. B. die Doloneia nicht darunter, auch die Bücher T—X, die mit einem Teile von Esich so deutlich als Ganzes absondern, die Leichenspiele zählen nicht mit, während 'Hektors Lösung' mit ausgenommen ist. Das Buch führt die Ausschrist: νήπιοι, οὐδὶ ἴσασιν ὅσφ πλέον ημισυ παντός — wie sehr mit Recht, wird hossenlich auch aus der Skizze, die ich von der Mehrzahl der Lieder hier entwersen will, hervorgehen.')

Es sind gelehrte Leute gewesen, von denen die Sammlung und Verknüpfung epischer Volksgesänge herrührt, die das Altertum schon unter dem Namen Ilias kennt; aber es waren keine epischen Volksdichter: sie unternahmen ein Werk, das dem Charakter des epischen Volksgesanges widerstreitet, und konnten daher dem nicht entgehen, dasz sie auffallende Spuren ihrer Arbeit dem Ganzen aufdrückten. Denn indem sie daran giengen, vollständig abgeschlossene Gesänge, die gar nicht oder doch nur in sehr beschränktem Sinne mit Beziehung auf einander gedichtet waren, oder Teile von solchen zu einem groszen Epos zu vereinigen, hatten sie mit einer doppelten Schwierigkeit zu kämpfen. Einmal musten sie die Kennzeichen der getrennten Entstehung, welche die Gesänge an sich trugen, zu tilgen suchen, und dasz ihnen hierbei vieles entgangen ist, kann uns nicht wundern; zweitens aber musten sie ihrerseits für eine Verbindung der für sich allein gedichteten Lieder Sorge tragen, und wenn ihnen dies in sehr geringem Masze gelungen ist, so dürsen wir uns noch viel weniger wundern, da ihre Dichtung hier neben Homerische zu stehen kam, ein Contrast ebenso grosz wie entschuldbar. So lange der Autor des einzelnen Gesanges spricht, ist alles dichterisch, klar, natürlich; lesen wir aber einen andern Gesang in der Voraussetzung oder mit der Absicht, einen vorangegangenen als Grundlage dazu anerkannt zu finden, denselben Dichter wieder zu erkennen, so sind nicht nur die wirklich vorhandenen Beziehungen sehr spärlich, dem Verdachte der Interpolation ausgesetzt und keineswegs mit Nothwendigkeit als Hindeutungen auf diese oder jene Rhapsodie unserer Ilias zu fassen, sondern wir stoszen auch auf die deutlichsten Beweise von Nichtanerkennung des sonst erzählten, geänderte Anschauungen und verschiedenen Erzählerton, auf Stellen die eine solche Verwirrung in den Plan des Liedes bringen und an dem bestimmten Orte so abgeschmackt sind, dasz man in ihnen nur losgerissene Teile eines andern Ganzen sehen kann, falls sie sich nicht als einzelne Interpolationen eines unberusenen erweisen; wir

<sup>1)</sup> Wobei ich mich indes ausdrücklich dagegen verwahre, dasz man nicht glaube, ich halte alles für richtig bestimmt, was ich nicht bestreite. Es kommt mir hier nur darauf an, K. auf seinem Wege zu folgen und eigne Bemerkungen hier und da anzuknüpfen, wo ich ihm entweder beistimme oder entschieden nicht seiner Meinung sein kann.

stoszen auf ganze Abschnitte, die von sehr wunderlichem Inhalt nichts als Centonen Homerischer Diction sind und somit ihren Ursprung von Versmachern verrathen, die auszerhalb der Homerischen Poesie stehend, aber dieselbe zu einem Ganzen redigierend an dieser Stelle für nötig, fanden etwas einzuschieben, was sie in Ton und Geberde dem Stoff ihrer Arbeit mit auszerster Genauigkeit nachbildeten, aber mit keinem andern Inhalt versehen konnten, als wie ihn die eigne Erfindung ihnen eingab. Köchly hat in den erwähnten Programmen viel dergleichen unwiderleglich nachgewiesen und so die Beweismittel für seine sechzehn Lieder zum Teil vorausgeschickt. Es ist hier nicht der Ort von diesen im besondern zu reden, um so weniger als Köchly selbst eine zusammenhängende Darstellung derselben in seiner demnächst zu erwartenden griechischen Litteraturgeschichte verheiszt. Wir wollen uns zu zeigen bemühen, ein wie groszer Gewinn für die Erkeuntnis Homerischer Dichtungsweise aus der Betrachtung dieser einzelnen Lieder entspringt, wie viel herlicher diese Lieder jedes für sich sind als der Plan der groszen Ilias, dessen Schwächen die in diesem Fall nicht ganz zurechnungsfähige Bewunderung der Alten nur zu lange hat verkennen lassen. Dabei kann es natürlich nicht an Widerspruch über Grenzen und Zusammensetzung dieses oder jenes Liedes sehlen. Möge der Herausgeber, was ich zu sagen habe, mit gewohnter Liebenswürdigkeit aufnehmen und mir ebenso wenig die Anmaszung zutrauen, als halte ich meinen Widerspruch für unsehlbar, wie er alle Einzelheiten seiner dankbaren und dankenswerthen Arbeit für ausgemachte Wahrheit hält. Es wird wol noch einige Zeit darüber hingehen, ehe man hier überall zu endgültigen Resultaten kommt, wenn das überhaupt möglich ist. Für jetzt musz man sagen, dasz Köchly vieles mit groszer Wahrscheinlichkeit bestimmt und die ganze Frage in wesentlichen Punkten gefördert hat. Lachmann selbst hat gewis nicht die Resultate seiner Forschung für unbestreitbar gehalten, und er würde gegen einige der Verbesserungen, die ihnen jetzt von Köchly zuteil geworden, nichts einzuwenden gehabt haben. Man erkennt, dasz er allerdings in Hauptsachen geirrt hat; aber man erkennt diese Irtumer besser, wenn man auf seinen Untersuchungen weiter baut, als aus allen nüchternen oder begeisterten Negationen principieller Gegner.

Das erste Lied, die  $\mu \tilde{\eta} \nu \iota \varsigma$ , reicht auch nach Köchlys Bestimmung nur bis zur Auslieferung der Briseis.

Göttin, singe den Zorn des Peleus-Sohnes Achilleus, den unseligen, der maszloses Weh den Achäern

3 bracht' und gewaltiger Seelen so viel' entsandte zum Hades

6 seit dem Tag, da zuerst in verderblichem Streit sich entzweiten Atrens Sohn, der König des Heers, und der hohe Achilleus.

in diesem Proomium ist nichts gesagt, als dasz der Dichter Veranlassung und Ausbruch des Zornes erzählen wird, nicht dasz wir durch ihn auch alle Folgen desselben erfahren sollen: diese Folgen werden vielmehr nur beiläufig in einem Relativsatze angedeutet. Versteht man es als Ankundigung des ganzen Stoffes, den unsere Ilias bildet, oder auch nur der Groteschen Achilleis, so ist nicht zu erklären, wie z. B. die Lieder

vom Bundesbruch, von den Heldenthaten des Diomedes, von dem Zusammentreffen Hektors mit Andromache zum Zorne des Achilleus gerechnet werden können, oder wie es als Erzählung von diesem Zorne gelten kann, wenn Achilleus von allem Zorne nichts mehr wissen will, sondern mit einer neuen Waffenrüstung sich erhebt und nach einer langen Reihe von Thaten Hektor tödtet, der ihm den Patroklos erschlagen. Ich habe freilich zwei Verse weggelassen:

4 ήρωων, αὐτοὺς δὲ ελώρια τεῦχε κύνεσσιν οἰωνοῖσί τε πᾶσι, Διὸς δ' ἐτελείετο βουλή —

von denen der zweite als Hindeutung auf den Beschlusz des Zeus gefaszt werden kann, der Thetis Bitte zu erfüllen, und somit einen Zusammenhang dieses Liedes mit andern Teilen der Ilias zu beweisen scheint; aber schon Zenodotos hat diese Verse sehr mit Recht verworfen, die sich durch die Art der Anknüpfung ziemlich deutlich als interpoliert zu erkennen geben. Hierzu kommt dasz jeder Vers des Proömium ein Ganzes für sich ist, auch 6 und 7, wo nicht der Sinn aus einem in den andern übergreift, sondern nur zu dem in V. 6 vorangeschickten Prädicat das Doppelsubject in V. 7 zugesetzt wird; 4 und 5 aber greifen beide in den vorigen Vers über und unterscheiden sich dadurch sehr auffallend von ihren Nachbarn.

Wir können also nach der Ankündigung nichts anderes in diesem Liede suchen als den Streit des Achilleus und Agamemnon und die Ausführung dessen was jeder von beiden dem andern droht, d. h. die Wegnahme der Briseis durch Agamemnon und das Fortbleiben des Achilleus von Versammlung und Schlacht. So heiszt es V. 348:

schweigend gieng mit ihnen Briseis -

dann aber weiter:

aber Achilleus mied der Gefährten Kreis und setzte mit Thränen sich nieder fern am Gestade des Meers, den Blick ins unendliche richtend, und zur Mutter flehte er laut mit gehobenen Händen.

Das erwarten wir jetzt nicht, dasz er der Mutter sein Unglück vorklagen werde, sondern erst den Abschlusz, den zürnenden und auf die Dauer sich entfernt haltenden Achilleus. Was er thut, um sich an Agamemnon zu rächen und denselben zur Abbitte zu zwingen, ist etwas neues und musz mit einem neuen Anheben erzählt werden, nachdem das zuerst angekündigte zu Ende gebracht ist. Auch die Rücklieferung der Chryseis durch Odysseus durfte erst hinzugesetzt werden, nachdem die ses Lied abgeschlossen war. Der Abschlusz liegt aber in V. 488—492:

αὐτὰρ ὁ μήνιε νηυσί παρήμενος ἀπυπόροισιν, διογενης Πηλέος υίός, πόδας ἀπὺς Άγιλλεύς. οὕτε ποτ' εἰς ἀγορην πωλέσκετο πυδιάνειραν οὕτε ποτ' ἐς πόλεμον, ἀλλὰ φθινύθεσκε φίλον κῆρ αὐθι μένων, ποθέεσκε δ ἀυτήν τε πτόλεμόν τε.

Diese enthalten, was auf αὐτὰρ Ἀμιλιεύς 348 folgen muste; die Diaskeuasten aber, welche jene andern Stücke einschoben, waren genötigt den Anfang des Verses 488 zu ändern, und griffen zu dem αὐτὰρ aus

348. Köchly hat als mutmaszlich echte Verbindung gesetzt: αὐτὰρ Αχιλ-λεὺς | ἐπ τοῦ μήνιε πτλ.

aber Achilleus sürnte von nun und sasz an den schnell hingleitenden Schiffen. Nicht zur Versammlung kam er, der Männer ehrenden, jemals, auch zum Kampfe nicht, sondern im Gram verzehrt' er das Herz sich und blieb fern von Krieg und Gefecht, so sehr er sich sehnte.

Der Lückenbüszer 489 bleibt natürlich fort. Das Gefühl des Zenodotos war auch hier ganz richtig, der die Verse 488—492 an ihrer jetzigen Stelle verwarf, wo sie nur als Uebergang stehen von der eben erzählten Reise des Odysseus nach Chryse zu der weitern Fortsetzung des 349 begonnenen und 430 mit avråq Odvosevs unterbrochenen Liedes von Thetis Bitte auf dem Olympos.

Das aber ist das zweite Lied, die  $\lambda\iota\tau\alpha\ell$ . Achilleus sitzt einsam und weinend am Gestade, und indem er die Blicke über das unermeszliche Meer gleiten läszt, streckt er die Hände nach der Mutter aus und klagt ihr sein Leid. Es kann geheiszen haben, wie K. schreibt:

αὐτὰ ρό χωό μενος κού ρης πόδας ωκὺς 'Αχιλλεύς (489), 349 δακρύσας έτάρων ἄφαρ Είετο νόσφι λιασθείς κτλ.

Thetis taucht berauf, setzt sich zu ihm und läszt sich den Hergang ausführlich erzählen. Er schlieszt mit der Bitte, unter Erinnerung an ihr früheres Verdienst Zeus zur Begünstigung der Troer zu bewegen. Sie antwortet 414:

Weh mir, Kind! warum nährt' ich dieh auf, zum Unglück geboren! möchtest du doch von Thränen und Leid verschont an den Schiffen sitzen, da nur so kurz dir des Lebens Grenzen gesteckt sind! doch zugleich nun vor allen zu frühem Tod und sum Jammer bist du ersehn; so hab' ich zu bösem Geschick dich geboren. Aber dein Wort dem Donnerer Zeus alsbald zu verkünden, geh ich selbst zum Olympos dem schneeigen, ob er mich höre.

Hier folgt im Text die Anweisung sich einstweilen ruhig zu verhalten<sup>2</sup>): denn Zeus habe gestern mit den anderen Göttern eine Reise zu den Aethiopen angetreten und werde am zwölften Tage zurückkehren; dann wolle sie sich auf den Olympos begeben. Und so geschieht es am zwölften Tage.

428 Also redete sie und gieng, ihn aber verliesz sie ganz von Groll nur erfüllt um das schön gegürtete Mädchen — woran Lachmann und Köchly mit Ausschlieszung des Versstückes τήν δα βίη ἀέποντος ἀπηύρων (430) anknüpfen:

493 άλλ' ότε δή δ' έκ το το δυωδεκάτη γένετ' ήως -

Aber als nun von da der zwölfte der Morgen erschienen, siehe, da kehrten zurück zum Olympos die ewigen Götter alle zumal Zeus folgend; und Thetis, des Auftrags gedenkend ihres herlichen Sohns taucht' auf aus der Woge des Mecres und erhob in Wolken zum Himmel sich und zum Olympos.

<sup>.2)</sup> Die Worte 421 νηυσί παρήμενος ώπυπόροισι | μήνι' 'Αχαιοίσιν erinnern an das erste Lied, denn dort hiesz es ja auch 488: μήνιε νηυσί παρήμενος ώπυπόροισιν.

Von der äthiopischen Reise nahm Lachmann bekanntlich seine chronologischen Gründe gegen die Einheit des ersten Buchs, und Friedländer<sup>3</sup>) will die Notwendigkeit des Stücks 430 avrag Odvoorde - 487, der Erzählung von Chryseis Rücklieserung, gerade an dieser Stelle des ersten Buchs mit eben dieser Abwesenheit der Götter bei den Aethiopen bewei-'Wenn dieser Umstand' (dasz nemlich Thetis ihrem Sohn erklärt seinen Wunsch erst erfüllen zu können, wenn Zeus heimgekehrt sein werde) 'nicht den Zweck hat, die Episode von Chryseis Heimführung zwischen den Besuch der Thetis bei Achilleus und ihr Gespräch mit Zeus einzuschieben, so hat er gar keinen Zweck. Scheidet man die Episode aus, so hat man die einzige Veranlassung ausgeschieden, um derentwillen er erfunden sein kann, und die Reise der Götter zu den Aethiopen ist ganz müszig.' Sehr richtig; und deswegen habe ich mich schon bei Gelegenheit dieser Schrift von Friedländer 4) dahin erklärt, die Reise scheine mir nicht echt. Eine so künstliche Veranstaltung, wie F. sie annimmt, passt wenig zu der Einfachheit epischer Volksdichtung, die ohne Windungen und berechnete Disposition die Sachen hinter einander erzählt und nicht in einander schachtelt. Die Rückgabe der Chryseis könnte fehlen, und der Ruhm des Homer würde um nichts geschmälert (Köchly hat sie auch wirklich fortgelassen); das Stück besteht gröstenteils aus Wiederholungen und Formeln, es ist nichts darin enthalten was ihm einen hohen Werth beizulegen geeignet wäre; nur wenn man darin die Eigentümlichkeit des Epos sieht, dasz alles was erzählt werden kann auch erzählt wird, ist es in sich gerechtfertigt. Deswegen aber möchte ich es am wenigsten vertheidigen, weil es den Aufschub von Thetis Bitte erkläre. Wenn dieser Aufschub an sich keinen vernünstigen Grund hat, so kann jene äuszerliche Veranstaltung ihn wahrlich nicht rechtfertigen; er musz doch in der Sache begründet sein und nicht in einer völlig willkürlichen Anordnung des Gedichts. Ein solcher Grund läszt sich aber für die Reise allerdings gar nicht finden, und deshalb glaube ich dasz sie aus irgend einem andern Liede hier eingeschoben ist. 5) Nach at me πίθηται 420 wird jeder unbefangene Leser meinen, Thetis Rede sei zu Ende, und durch den ganz unmotivierten zweiten Teil derselben (der gleich dem ersten aus sieben Versen besteht) sich seltsam überrascht finden. Es fehlt nichts, wenn wir nach 420 lesen:

Φς ἄρα φωνήσασ' ἀπεβήσετο, τὸν δὲ λλπ' αὐτοῦ χωόμενον κατὰ θυμὸν ἐυζώνοιο γυναικός.
 ήερἰη δ' ἀνέβη μέγαν οὐρανὸν Οὔλυμπόν τε κτλ.

Wer aber nun sagen wollte, durch diese Athetese fielen die Gründe weg, die man für die Trennung der sogenannten beiden Lieder allenfalls anführen könnte, der würde irren. Es ist wahr, Apollon wäre nun nicht bei den Aethiopen und könnte also die Pestpfeile ins Lager schicken;

<sup>3) &#</sup>x27;Die Homerische Kritik von Wolf bis Grote' S. 74. 4) im Philologus VIII S. 475. 5) Schon das liesze sich dagegen geltend machen, dasz gar nicht abzusehen ist, warum, wenn alle Götter zu den Aethiopen gegangen sind, Thetis nicht mit dabei ist.

Pallas könnte nun, nachdem sie einen Angriff des Achilleus auf Agamemnon verhindert, auf den Olympos zurückkehren μετὰ δαίμονας ἄλλους, die Tageberechnung fiele nun fort; aber diese von Lachmann hauptsächlich betonten Gründe sind nicht unentbehrlich. Auch so bleibt immer der Zwiespalt, dasz es nicht mehr zu der im Proömium angekündigten μῆνις gerechnet werden kann, wenn Thetis auf den Olympos geht und Zeus ihrer Bitte Gehör zu leihen beschlieszt, darüber aber mit Here in Streit geräth, und die komische Person Hephästos den Frieden wieder herstellt. Und dann weisz ich doch nicht, wie hier der grosze Zorn der Here, dasz Zeus den Achilleus zu ehren beschlossen hat, mögen auch viele Achäer darüber zu Grunde gehen, zu dem andern passt, dasz sie Agamemnon und Achilleus gleich günstig gesinnt ist. Athene sagt zu Achilleus V. 208 ff.: 'Here hat mich gesandt, euch beide gleich liebend und für beide gleich besorgt. Zieh nicht das Schwert, aber lasz deiner Zunge freien Lauf.'

Denn ich sage dir jetzt, und das wird sicher vollendet: dreimal so viel wird einst der Atrid' an Geschenken dir bieten für den Uebermut heut, drum an dich gehalten und folgsam!

Pallas also und auch Here wissen, wie es kommen wird, und sind ganz zufrieden damit; warum denn also nachher die Erbitterung? Dem Dichter des ersten Liedes war natürlich bekannt, wie die Beleidigung des Achilleus an Agamemnon gerochen wurde, und er läszt die Götter das vorher wissen; der Fortsetzer aber hat sich hier nicht in seine Anschauungen zu finden gewust, wie Lachmann sagt, nnd einen andern Weg eingeschlagen. Es ist keine Einheit im Plan des ersten Buchs zu entdecken, und wollte man es mikroskopisch darauf untersuchen.

Viel manigfacher aber sind die Anstösze im zweiten. Gleich der Anfang steht mit dem Schlusz von A im schneidendsten Widerspruch.

Zeus der Olympier auch, der Donnerer, suchte das Lager, wo er su ruhen pflegte von süszem Schlummer umfangen. Das bestieg er und schlief, mit ihm die stralende Here.

B 1 Alle Götter und Menschen, so viel zum Kampfe gezogen, schliefen in Ruhe die Nacht, nur Zeus nicht labte der Schlummer.

Czeus schlief, aber er schlief nicht? (vgl. Lachmann S. 2). Er schläft nicht, weil er Sorge hat, wie er Achilleus ehren und viele Achäer bei den Schiffen vernichten will. Von dieser Sorge musz er also aufgewacht sein; aber es wäre wol natürlicher, sollte ich meinen, sie hätte ihn gar nicht zum Einschlafen kommen lassen. Oder vielmehr diese letztere Voraussetzung macht derjenige Dichter in der That, dem der Anfang von B gehört, und der Autor des vorher erzählten bekümmert sich gar nicht um jene Sorge.

Einiges aus A wird berührt, aber nicht in freiem dichterischem Geiste vorausgesetzt. Here spricht zu Zeus A 558:

Ja du hast ihr, ich fürchte, verheiszen, du wollest Achilleus ehren und die Achäer in Meng' an den Schiffen verderben. und B 3 heiszt es:

άλλ' δ γε μερμήριζε κατά φρένα, ως Άχιλῆα τιμήσει, όλέσαι δε πολέας έπι νηυσιν Άχαιων.

Thersites sagt von Agamemnon B 239:

der den Peliden jetzt, den so viel gröszeren Helden, also gekränkt, des Ehrengeschenks mit Gewalt ihn beraubend. Leider kennet Achilleus den Zorn nicht, schwach ist auch er nur; sonst, Atride, fürwahr, zum letztenmal hätt'st du gefrevelt! Die in den letzten Worten liegende Parodie von A 232 (vgl. 356. 507) ist nicht übel, aber sonst zeigt gerade die wörtliche Uebereinstimmung, dasz wir es hier nicht mit einem Dichter zu thun haben, der so oft Gelegenheit gehabt hätte, die Pest und Achilleus Beleidigung in anderer Weise ) zu erwähnen, sondern mit einem Flicker, dem es nur um ein

dasz wir es hier nicht mit einem Dichter zu thun haben, der so oft Gelegenheit gehabt hätte, die Pest und Achilleus Beleidigung in anderer Weise<sup>5</sup>) zu erwähnen, sondern mit einem Flicker, dem es nur um ein rohes äuszerliches Anklingen zu thun war. Etwas anders verhält es sich mit 377 f., wo Agamemnon sagt:

Denn wir haben, Achilleus und ich, um das Mädchen gestritten

gegen einander mit Worten, und ich gab leider den Anlasz:
vgl. mit \$\mathscr{A}\$ 298. 304. Diese Aehnlichkeiten zu erklären reicht die Gemeinsamkeit des epischen Sprachschatzes vollkommen aus, und es ist gar nicht nötig hier eine Beziehung auf die bestimmte Stelle in \$\mathscr{A}\$ anzunehmen. Die angegebenen Verse beweisen, wenn sie echt sind, nur, dasz ihr Verfasser die im ersten Buch erzählte Sage vom Streit der beiden Könige auch gekannt hat. 7) Eine wirkliche Reminiscenz scheint mir dagegen in den Worten des Odysseus zu liegen:

247 (214) mäszige dich! nicht du sollst allein mit Königen sanken — denn so hatte auch Nestor gesagt:

A 277 Peleus Sohn, auch du sollst nicht mit dem Könige zanken — aber auch nur eine Reminiscenz, aus der nicht hervorgeht, dasz unser erstes Buch Ausgangspunkt und Grundlage des Inhalts von B sei.

Die Verschiedenheit tritt sonst noch zur Genüge hervor. Denn angenommen, A und B seien von einem Dichter, so müste derselbe sehr gutes und sehr schlechtes gemacht haben. Dasz Zeus kein anderes Mittel weisz, zum Ziele zu kommen, als die hinterlistige Aufforderung ins Feld zu rücken, während er den Achäern schaden will, ist an sich schon anstöszig genug; aber noch unwürdiger ist, wie Lachmann andeutet, die Lüge die er hinzufügt. Er läszt Agamemnon durch den Traumgott vorspiegeln, die Götter seien jetzt einig, und Here habe sie alle beredet Troja nicht mehr zu beschützen ); er solle also das Heer zur Schlacht führen, denn an diesem Tage werde er die Stadt nehmen. Was thut nun aber Agamemnon? Nach Anbruch des Morgens heiszt er die Herolde sogleich das Volk versammeln: 52 of μὲν ἐκήρυσσον, τοὶ δ' ἡγείροντο

<sup>6)</sup> Vgl. Köchly de Iliadis B 1—483 disputatio (Zürich 1850) S. 4. 7) Köchly, der sie gänzlich answirft, hätte nicht verlangen dürfen (a. O. S. 22), dasz hier eine Hinweisung auf den gestrigen Tag gegeben sein müste: denn zwischen Achilleus Beleidigung und dem Tage von B liegt ja die überlieferte Pause von elf Tagen, die er nicht verwirft. Auch dürften sich die Worte εἰ δὲ ποτ ες γε μίαν βουλεύσομεν schwerlich von Agamemnon und Zeus erklären lassen. 8) Lachmann combiniert diesen Punkt mit einer Stelle in E, wo Athene V. 832 sagt, Ares habe ihr und Here πρώην versprochen den Griechen beizustehen, und zeigt zuch daran die Achnlichkeit seines zweiten und fünften Liedes.

μάλ' ώκα. Das versammelte Heer musz sich indes noch gedulden: denn Agamemnon berust, ehe er zu jenem spricht, schnell noch einen Rath der Fürsten am Schisse des Nestor. Hier erzählt er seinen Traum, auch was der Traumgott geredet, wortlich bis alla où oñour Eze mosol (33), wo er abbrechend fortfahrt: ως ο μεν είπων κτλ. (70). Dann sagt er: man solle sich Mühe geben das Heer zum Ausbruch zu bewegen: all' αγετ', εί κέν πως θωρήξομεν υίας Αχαιών — warum wird nicht einsach besohlen? - vorher wolle er es aber mit Worten versuchen, η θέμις έστίν — Worte ohne allen Sinn, aus andern Stellen hier eingeslickt und zur Flucht auffordern, wovon gar kein Zweck abzuschen ist; darauf sollen die Fürsten jedoch die Flucht verhindern: 75 ὑμεῖς δ' ἄλλοθεν άλλος έρητύειν έπέεσσιν. Nestor findet darauf blosz zu sagen: 'jedem andern würden wir so etwas nicht glauben, Agamemnon aber musz die Wahrheit sprechen': all ayer, et nev mog nel. (83). Nun versammelt sich das Volk noch einmal νεών ἄπο καl κλισιάων (91), und nach Verabredung spricht dann Agamemnon seine Aufforderung zur Flucht aus, ist also Zeus ganz ungehorsam; das Heer trifft alle Vorbereitungen, dieselbe ins Werk zu setzen, und keiner der Fürsten sagt ein Wort, es zu verhindern. Here musz sich erst dazwischen legen und Athene an Odysseus schicken, der in all seinem Kummer müszig da steht. Ihren Worten gehorsam durchschreitet er mit Agamemnons Scepter die Haufen der Achäer. Zu den Führern sagt er, sie sollen sich vor Uebereilung hüten und Agamemnons Zorn fürchten, dabei den sinnlosen Vers 194 er Bouly o' ou πάντες απούσαμεν οίον ξειπεν· zu den Gemeinen, sie sollen still sitzen und auf andere Leute hören, und so treibt er sie zum drittenmal zur Versammlung: 207 οί δ' ἀγορήνδε | αὐτις ἐπεσσεύοντο νεῶν ἄπο καὶ πλισιάων. Alles ist still, nur Thersites lästert den König und fordert wiederum zur Flucht auf, wofür ihn Odysseus züchtigt. Nun erst spricht Odysseus unter der stillschweigenden Annahme, die auch Agamemnon als bekannten Sachverhalt voraussetzt, der König habe den Eifer des Heeres nur prüsen wollen, und beklagt das schlimme Resultat dieser Probe, Nestor desgleichen, der auch gleich ihm an ein günstiges Vorzeichen von Zeus erinnert und schlieszlich den geheimnisvollen Rath erteilt: 362 κρίν' ἄνδρας κατὰ φῦλα, κατὰ φρήτρας, 'Αγάμεμνον, | ώς φρήτρη φρήτρηφιν ἀρήγη, φῦλα δὲ φύλοις — denn hieraus werde er erkennen, welcher Führer tapfer, welcher feige sei. Der Rath hat weiter keinen Inhalt, als dasz das Heer in Schlachtordnung aufgestellt werden soll, und die daran geknüpste Folgerung mag wol ganz richtig sein, ist aber von gar keinem Einflusz auf den Gang der Handlung. 9) Denn obgleich Nestor mit diesem Rathe dem Agamemnon sehr imponiert, so ist doch gar nicht angegeben, ob und wie er ausgeführt wurde und was er für Folgen hatte. Agamemnon heiszt jetzt nun das Volk aus einander gehen und sich zur Schlacht vorbereiten, denn die werde bis zum Abend dauern. Vorher beklagt er, dasz Zeus ihm den Zwist mit Achilleus gesandt; erst wenn

<sup>9)</sup> K. sagt daher mit Recht: 'magnopere vereor, ne v. 360 — 368 tum demum adjecti sint, cum quis hoc carmen catalogo praemittere parabat.'

dieser ausgeglichen sei, werde Troja fallen. Entweder ist hier ein neuer Beweis, dasz der Dichter dieses Stücks das erste Buch nicht gekannt hat (sonst würde er schwerlich Zeus als Urheber des Streites angeben; s. Α 9 Αποῦς καὶ Διὸς νιός), oder die Stelle ist unecht. Das letztere hat vielleicht einige Wahrscheinlichkeit: denn es ist doch ein Widerspruch, wenn Agamemnon hier in ehrlicher Meinung vor dem Volke die Einnahme Trojas noch in die Zukunst schiebt, darauf aber im Gebet an Zeus 412 ff. vom Fall der Stadt an die sem Tage redet.

Zweierlei aber ergibt sich vor allen Dingen gegen die Einheit von B 1—483. Erstlich muste die Botschaft des Zeus dem Heere mitgeteilt werden, das dadurch ja am meisten ermutigt worden wäre; jetzt ist dagegen gar nicht von ihr die Rede als in der  $\beta ovln$   $\gamma \epsilon \rho ovr \rho v$ , die zweckund sinnlos dasteht. Lachmann hat nun diese  $\beta ovln$  verworfen, wodurch im folgenden auch V. 143 und 194 wegfallen. Neben kleineren Athetesen streicht er dann noch die lange Rede des Odysseus 278—332, die indes auszer ihrer Länge für mich nichts anstösziges hat. Aber ist damit genug geschehen? Nun behält Agamemnon seinen Traum ganz und gar für sich, und es bleibt zweitens die ganz ungerechtfertigte Versuchung des Heeres, die obendrein nachher wieder ignoriert wird.

Hieraus hat K. die Verschmelzung zweier gesonderter Lieder zwischen A und dem Katalog nachgewiesen. Das erste davon (also das dritte überhaupt) nennt er ővelqos. Agamemnon selbst geht, nachdem ihn der Traum verlassen, mit seinem Scepter durch das Lager und rust mit Ossas Hülse zur Versammlung. Dort erzählt er, was ihm begegnet, öffentlich und knüpst daran eine Betrachtung über die lange Zeit, die der Krieg schon gedauert, und den Besehl zur Rüstung. Grosze Bewegung im Heere, Rede und Bestrasung des Thersites. Rede des Odysseus (aber ohne Erzählung des Wunders), des Nestor (aber ohne den weisen Rath). Daraus kurze Erwiderung des Agamemnon und neue Ausschaum Rüsten. Das Volk geht aus einander, die Fürsten wohnen dem Opser bei, und hier betet Agamemnon, Zeus möge doch Troja noch heute in seine Hände sallen lassen. Aus Nestors Erinnerung rusen dann die Herolde zur Schlacht, und einige Gleichnisse malen die Versammlung der Krieger. <sup>10</sup>)

Für das vierte Lied, die ἀγο ρά, bleiben nun folgende Elemente.

<sup>10)</sup> Wir können hier nicht näher darauf eingehen, welches die Bestandteile des Liedes im einzelnen sind. Nur eine Bemerkung will ich mir erlauben. Agamemnons Rede ist folgendermassen zusammengesetzt: 110 & φίλοι ήςωες κτλ. (56) mit der Aenderung κέκλυτέ μευ· θείος μοι κτλ. — 71 ὁχετ' ἀποπτάμενος κτλ. 116 οθτα που Διλ μέλλει όπερμενεί φίλον είναι — 129 (mit der Aenderung αίσχοὸν μὲν τόθε γ' ἐστί 119) usw. Ich habe dagegen nur zu erinnern, dasz V. 116 nicht himein zu passen scheint, der hier von einem erwünschten Willen des Zous gebraucht wäre. I 23 (I 17—25 — B 110—118. I 26—28 — B 139—141) wird von K. verworfen, aber auch ឝ 69 ist der Vers von bösem und nicht von erfreulichem gesagt: νωνύμνους ἀπολέσθαι ἀπ' ἄργεος ἐνθαό' Ἰαχαιούς, desgleichen N 225. Auch ist die Vermutung, es möge das wol Zeus Wille sein, was der Traumgott in dessen Auftrage bestellt hat, ziemlich überflüssig.

Die Achäer sind im Nachteil, und Agamemnon verzagt an dem endlichen Gelingen. Er läszt das Heer zusammenrusen und räth zur Flucht. Schon werden die Schiffe dazu in Bereitschast gesetzt, da erscheint Palias aus Heres Antrieb und bestimmt Odysseus, die Aussührung wo möglich zu verhindern. Mit Agamemnons Scepter geht er an den Schiffen umher und bringt die Führer mit milden, die Gemeinen mit strengen Worten und Schlägen zur Besinnung, wobei er klüglich den Verdacht ausspricht, der König habe wol nur eine Probe anstellen wollen und werde nun in schweren Zorn gerathen. Sie begeben sich zurück in die Versammlung, wo Odysseus wiederum, nachdem Athene die tobenden beruhigt, das Wort nimmt und zur Geduld mahnt, an den Vorsall in Aulis erinnernd und wie ihn Kalchas gedeutet. So hat er die Kampseslust wieder geweckt, und das Heer stellt sich in Schlachtordnung, was auch hier in Gleichnissen anschaulich gemacht wird.

Alles dies hängt wol zusammen, doch gestehe ich dasz ich kein Ganzes darin zu erkennen vermag. Agamemnon musz sich doch noch erklären und, wenn er dem Odysseus beistimmt, dies vor dem Volke aussprechen und jenem für seine Wirksamkeit danken. Aber auch so träte der Schlusz viel zu plötzlich ein, und man bemerkt sogleich die grosze Unregelmäszigkeit in der Behandlung des Stoffs. Die Exposition ist mit ziemlicher Breite angelegt und behaglich ausgeführt; kaum aber ist das Interesse angeregt, nach welcher Seite die Entscheidung fallen wird, so ist sie schon da. Von diesem oder jenem andern Fürsten erwartet man auch, dasz er sich an der Debatte beteiligen werde, statt sich mit der Menge durch das zuletzt gesprochene Wort leiten zu lassen. Auszerdem vermiszt man die förmliche Auflösung der Versammlung und den Befehl sich zu rüsten. Waren auch vielleicht die Fürsten bewassnet, so doch nicht das Volk, und vor allen Dingen muste vor Beginn der Schlacht erst eine Mahlzeit eingenommen werden, die man nicht mit Homerischer reticentia für vorausgesetzt halten kann. Wir haben also ein Fragment vor uns, von dem es aber wegen seiner Verschmelzung mit dem övespog sehr erklärlich ist, warum seine Fortsetzung verloren gegangen. Man vergleiche nur I, wo die Situation und der Ansang ganz übereinstimmt, und das fragmentarische springt in die Augen. Es ist möglich dasz dieses jetzt unvollständige Lied und das wozu I gehört verschiedene Ausführungen desselben Grundgedankens waren.

Gegen die Einheit des dritten Buchs (um den Katalog hier zu übergehen")) war für Lachmann neben einigen Zweifeln über Helene die Rolle des Priamos von entscheidender Wichtigkeit. Er vermiszte erstlich die bestimmte Angabe, Priamos sei vom Turme herabgestiegen, als Idäos

<sup>11)</sup> In dem Katalog, bei K. dem fünften Liede, ist der strophische Gesang das Hauptinteresse, der auch sonst für alle ältesten Teile der Ilias in Apspruch genommen wird, ohne indes dem Hg. in irgend einer Weise zur Richtschnur für Abgrenzung der Lieder zu dienen. Ich habe mehrfache Gründe, hier auf diesen Punkt noch nicht einzugehen. — Auch das zehnte, fünfzehnte und sechzehnte Lied (die Gesandtschaft, Patrokleia und Hektors Lösung) können wir unbesprochen lassen.

kommt, um ihn zum Bundesopfer zu holen (259), und zweitens hielt er es für einen unlösbaren Widerspruch, wenn Menelaos 105 sagt, Priamos solle die ὅρκια τάμνειν, während Agamemnon nachher allein die Opferthiere schlachtet (271 ff.). Indem er nun die auf Helene und Priamos bezüglichen Stellen oder wenigstens alles von Priamos tilgte, ergab sich die Aenderung, dasz die ὅρκια erst nach dem Zweikampf stattfinden sollten:

- 73 ο δ δ' άλλοι φιλότητα καὶ δρκια πιστὰ ταμόντες (256) ναίοιτε Τροίην κτλ.
- 94 οί δ' άλλοι φιλότητα καὶ δοκια πιστά τάμωμεν.
- 323 ήμεν δ' αὖ φιλότητα καὶ δοκια πιστά γενέσθαι —,

also nach der Aufforderung des Agamemnon 458 ὑμεῖς δ' ᾿Αργείην Ἑλένην καὶ κτήμαθ' ἄμ' αὐτῆ | ἔκδοτε κτλ. Durch diese Athetese wurde er aber genötigt in Δ 1 den Anfang eines andern Liedes zu erkennen, die Fortsetzung eines verlorenen: denn in diesem Buche erfolgt der Bruch der vor dem Zweikampf abgeschlossenen ὅρκια.

Mir scheint von allen diesen Bedenken das gegen die Teichoskopie nicht das unwichtigste. Diese Episode hat so gar nichts mit der vorliegenden Handlung zu thun und steht so sehr für sich allein, dasz die Verse 121-140, die Einladung der Helene durch Iris, sich auf die Mauer zu begeben, weil ihr früherer und ihr jetziger Gemahl sich im Zweikampf messen wollen, nur als absichtliche Veranstaltung erscheinen, das folgende anzubringen. Sie ist daher von K. aus seinem sech sten Liede, "oria (ήτοι Πάριδος και Μενελάου μονομαγία), fortgelassen. Ebenso wenig aber, glaube ich, hat Lachmann in der Verwerfung der öonia geirrt. Zwar ist es richtig, was K. sagt, Priamos befinde sich eben nur in der Teichoskopie auf dem skäischen Thore, zum Zweikamps werde er aus seinem Palast in der Stadt geholt (245), folglich brauche er von keinem Turme herabzusteigen. Auch das ist richtig, dasz δοκια τάμνειν 105 nicht 'die Opserthiere schlachten', sondern 'den Bundeseid vollziehen' bedeutet, so dasz Menelaos wol sagen kann, Priamos solle σοκια τάμνειν. obwol nachher Agamemnon die Ceremonie vornimmt. Drittens kann man zugeben, Agamemnon verrichte auch im Namen des greisen Priamos das Opfer, so dasz man selbst an der müszigen Zuschauerrolle des letztern keinen Anstosz zu nehmen brauche. Aber es scheint mir unerläszlich, die ὄρχια, wo sie zuerst erwähnt werden, als etwas zu denken, was erst nach dem Kampfe eintreten soll. Paris sagt 71:

Wer den Gegner besiegt und sich als stärker erweiset, nehme die Schätze für sich, und auch das Weib sei ihm eigen; doch ihr anderen schlieszt Freundschaft beim Opfer, und friedlich wohnet fortan in Troja der scholligen.

Hektor 94: 'der Sieger soll Helene und alle Schätze heimführen, wir andern aber φιλότητα καὶ ὅρκια πιστὰ τάμωμεν.' Sollten damit die wirklich vorgenommenen ὅρκια gemeint sein, so wäre diese-Art zu reden ganz unverständig; die se ὅρκια gehen ja nicht die andern allein ohne Paris und Menelaos an, sondern das sind gerade die Hauptpersonen dabei. Die ὅρκια haben den Zweck, dasz die vorher festgesetzten Be-

dingungen des Zweikampses inne gehalten werden, nicht dasz die Völker nach der Entscheidung aushören Krieg zu sühren. So musz man aber die Worte des Paris und Hektor verstehen und daher auch 323, wo Achäer und Troer zu Zeus beten: τὸν δὸς ἀποφθίμενον δῦναι δόμον "Λίδος εἴσω, | ἡμῖν δ' αν φιλότητα καὶ ὅφκια πιστὰ γενέσθαι (vgl. 101 ἡμέων δ' ὁπποτέφφ θάνατος καὶ μοῖφα τέτυκται, | τεθναίη ἄλλοι δὲ διακρινθεῖτε τάχιστα); also ist ein Zwiespalt zwischen der Exposition und dem wirklichen Hergang. K. sagt, ein unbesangener Leser könne 323 nur von den ὅφκια vor dem Kampse verstehen; aber der Leser i st eben nicht mehr unbesangen, denn die ὅφκια sind schon erzählt. In den Worten liegt nichts, wodurch man genötigt würde sie auf Erfüllung der eben abgeschlossenen ὅφκια zu beziehen; sie können ebenso gut den Wunsch ausdrücken, es möchten nach Beseitigung des Uebelthäters ὅφκια κιστὰ erfolgen.

Trotzdem hat K. die Erzählung der ögnick festgehalten und läszt 245 auf 120 folgen, wodurch dieser Zusammenhang entsteht: 'Hektor schickte zwei Herolde zur Stadt, die Lämmer zu holen und Priamos zu rusen: Agamemnon sandte Talthybios zu den Schiffen und besahl ihm ein Lamm zu holen; der aber gehorchte. Die Herolde giengen mit den Opferthieren und dem Wein durch die Stadt.' Als wenn Talthybios kein Herold ware! Vorher wird das Wort znoug gebraucht, weil die Namen der von liektor gesendeten Herolde nicht genannt werden sollen; von Talthybios weisz jeder dasz er Herold ist, er braucht also nicht so bezeichnet zu werden. Nun kann sich aber der Dichter mit zigenzeg nicht allein auf die troischen beziehen wollen, das wäre eine sehr eigentümliche Ausdrucksweise. Wenn man dagegen wie Lachmann 115 und 314 verbindet, so ist der planste Zusammenhang und rasche Handlung hergestellt. 'Beide Heere legten die Wassen ab, und sie waren nur ein geringes von einander entfernt. Da maszen Hektor und Odysseus den Platz und schüttelten die Lose.' Erfolgt nun der Kampf und das plotzliche Ende durch Aphrodite. sei es mit der Erzählung, wie sich Paris zu Hause für seine Anstrengung belohnt, oder ohne dieselbe, so ist der Schlusz des Liedes erreicht. Paris ist durch göttliche Macht der Gefahr entrückt. Bei der naiven Denkweise der Homerischen Menschen ist es natürlich, dasz die Troer in Folge dessen die Sache diesmal für abgemacht nehmen und ihrerseits nichts thun, das Recht des Siegers in Vollzug zu setzen, vielmehr auf weitere göttliche Einwirkung warten. Menelaos sucht den verschwundenen eine Weile, und wäre er zu finden, so würden ihn die Troer ausliefern. Agamemnon musz das Recht wahren und das Halten der Uebereinkunst verlangen; aber hier ist auch das Thema, das sich der Dichter vorgesetzt, erschöpst. Mag also auch das vierte Buch sich so nahe an das vorhergehende anschlieszen, dasz es ohne dasselbe im Anfang gar nicht zu verstehen ist, doch ist es keine Fortsetzung desjenigen Liedes von dem Zweikampf, dessen Teile wir vorhin betrachtet haben, sondern des interpolierten. Nimmt man aber freilich die öonia mit dazu, so scheint die δοκίων σύγγυσις davon unzertrennlich, und so geht K.s sechstes Lied mit geringen Athetesen bis 222, wo die Heere beider-

seitig die Wassen wieder anlegen: οί δ' αύτις κατά τεύγε' ἔδυν, μνήσαντο δε χάρμης. - Ist denn aber nicht diese ganze Fortsetzung ein Widerspruch gegen das vorangegangene? Der Interpolator bekümmert sich mehr um sein eignes Werk als um das ältere.  $\Gamma$  453 heiszt es von Troern und Bundesgenossen: 'aus Liebe hätte keiner den Paris versteckt, denn er war allen wie der Tod verhaszt.' Nun ist es doch wol nicht aus dem Geiste desselben Dichters, dasz einer von ihnen die Treulosigkeit begeht auf Menelaos zu schieszen, dasz Laodokos (oder Athene in dessen Gestalt) den Pandaros auffordert, Paris zu Liebe einen solchen Frevel zu begehen, für den gehaszten, eben schmählich besiegten Paris das zu thun, was ihm das allererwünschteste war, und dann noch sagt, damit werde er sich bei allen Troern Dank und Ruhm erwerben. K. hält diesen Umstand für geringfügig, mir scheint er von groszem Gewichte zu sein. Das an sich widersinnige läszt sich auch nicht durch die Einwirkung der Götter rechtsertigen. Kurz ich kann mich mit dieser Ausdehnung des Liedes nicht einverstanden erklären und glaube, dasz entweder schon vor der Peisistratos-Recension das ursprüngliche Lied vom Zweikampf eine Interpolation erfahren hatte, oder dasz die Gelehrten des Peisistratos auch hier zwei einander widerstrebende Lieder vereinigt haben, wie K. selbst für B nachgewiesen hat.

Die Teichoskopie ist ein recht einleuchtendes Beispiel dafür, wie die Teile unserer Ilias gewinnen, wenn wir sie als Lieder für sich betrachten und nicht an einen Dichter der Ilias denken, der jedem von ihnen seine Stelle in dem groszen Epos angewiesen hätte. Nur weil das Dogma von der Unübertrefflichkeit der Homerischen Ueberlieferung so lange bestanden, hat man den Gedanken nicht aufkommen lassen, dasz ein Stück wie die Teichoskopie in unserer Ilias eigentlich unmöglich ist. Während die Heere friedlich einander gegenüber lagern, erscheint Iris der Helene in Gestalt ihrer Schwägerin Laodike und fordert sie auf sich hinaus auf die Mauer zu begeben, um von dort das seltene Schauspiel mit anzusehen. Sie erweckt ihr die Sehnsucht nach der Heimat und dem frühern Gemahl. Helene macht sich auf, und am skälschen Thor findet sie Priamos mit den Aeltesten Trojas, denen ihre Schönheit Bewunderung einslöszt. Priamos ruft sie freundlich heran und bittet sie ihm die hervorragendsten Helden der Griechen zu nennen, auf die er hinzeigt. Sie nennt ihm Agamemnon Odysseus Aias. Den ersten preist der König glücklich, weil so zahlreiche Scharen ihm unterthan sind; noch nie habe er so viele Krieger beisammen gesehen. Von dem zweiten erinnert sich Antenor. dasz er ihn bereits gesehen und in seinem Hause gehabt, als er mit Menelaos Helenes wegen nach Troja gekommen, und beschreibt die beiden Persönlichkeiten. Von Aias aber geht Helene selbst auf Idomeneus über und fügt zuletzt hinzu, sie sehe alle die sie kenne, nur Kastor und Polydeukes nicht, sie müsten wol nicht mitgezogen oder jetzt nicht mit im Felde sein, αΐσχεα δειδιότες καὶ ονείδεα πόλλ' α μοί έστιν. 12) - Alles

<sup>12)</sup> Was das heiszen soll, ist schwer zu errathen. Giengen sie überhaupt nicht mit nach Troja, so konnten sie geltend machen, die

dies (mit Ausnahme des Schlusses) ist an einem andern Zeitpunkt, als der in der Ilias angenommen wird, sehr schön und passend. Ich will nicht sagen, dasz nicht auch im zehnten Jahre des Krieges Helene wieder einmal die Sehnsucht nach dem Vaterlande habe ergreifen können, dasz nicht in den Troern, so oft sie sich unter ihnen zeigte, immer wieder der Gedanke wach werden konnte, um eines solchen Weibes willen sei es der Mühe werth so lange Krieg zu führen. Aber der Dichter, der Helene im zehnten Jahre darauf kommen liesz sich nach ihren Brüdern umzusehen, war ein schlechter Kenner des menschlichen Herzens man müste denn annehmen, sie sei bis dahin beständig eingeschlossen gewesen und habe das Haus nicht verlassen dürfen. Und so gleichgültig wird Priamos auch nicht gewesen sein, dasz er erst im zehnten Jahre nach den Namen der Haupthelden unter den Griechen gefragt und nun erst die Grösze des Heeres bemerkt hätte. Vor dem Zorne des Achilleus sind die Griechen immer der Stadt sehr nahe gewesen, Andromache sagt Z 435, schon dreimal hätten sie vom Feigenbaum aus die Stadt zu nehmen versucht: solche Feinde können dem Könige schwerlich unbekaunt geblieben sein. 18) Bildete aber, wie wir annehmen, eine solche Scene, gleichsam ein Katalog unter anderem Gesichtspunkt, den Vorwurf eines der vielen Lieder vom troischen Kriege, deren jedes für sich gedichtet war, so musz-dasselbe ausgedehnter gewesen sein als das uns unter dem Namen der Teichoskopie erhaltene Stück. Auszer Menelaus, dem ja ansdrücklich (210) von Antenor eine stattlichere Figur als Odysseus beigelegt wird, und den zu kennen der König nicht mehr Grund hat als einen der übrigen — er weisz noch nichts vom Zweikampf — vermiszt man wenigstens noch Diomedes. Und die kurze Absertigung des Aias, so wie besonders der Uebergang auf Idomeneus, nach dem gar nicht gefragt ist. und die jetzt wie interpoliert aussehenden Verse von den Djoskuren beweisen das fragmentarische des ganzen Stücks. Mit unserer Ilias steht es in keinem andern Zusammenhang, als dasz Achilleus ausgelassen ist. Die Verse 136-138, in denen Helene durch Iris von dem bevorstehenden Zweikampf unterrichtet wird, können ohne Schaden fort bleiben und sind aus 253-255 mit einer nothwendigen Aenderung wiederholt. Sie passen aber auch nicht recht her: denn was ist das für ein Schauspiel für Helene, ihre beiden Männer mit einander kämpfen zu sehen? Sie musz mehr als robur et aes triplex circa pectus haben, wenn diese Erwartung ihre Sehnsucht erhöhen soll. Vielleicht findet man das ganz passend zu der etwas furienhaften Schilderung, die wir nachher von ihr erhalten.

Bei K. bildet unsere Teichoskopie die eine Hälste des siebenten Liedes (natürlich ohne 136—138). Die andere, freilich ohne nachweis-

Schmach ihrer Schwester halte sie davon ab; wie hängt aber die gerade jetst bevorstehende Schlacht damit zusammen?

13) Auf einen andern Punkt hat Köchly aufmerksam gemacht, dasz nemlich Helene in der Teichoskopie auf dem skäischen Thore bei Priamos und den Aeltesten sieht, während des Zweikampfes aber sich unter den Frauen befindet (384).

baren Zusammenhang, ist die êmin wingig. 14) Diese ist an sich denkbar vor jeder Schlacht und vor der ersten vielleicht am passendsten. Zu dem vorangehenden passt sie nicht. Wenigstens erscheint Agamemnon sehr undankbarer Natur, die er zwar gegen Achilleus schon bewiesen bat, doch aber nicht ohne eine Art von Grund zur Gereiztheit. Hier dagegen wütet er gegen seine Freunde, die ihm eben noch grosze Dienste geleistet. Wem verdankt er, dasz sein Rath zur Flucht, den für nicht ernst gemeint zu nehmen die Achäer gar keinen Grund hatten, nicht augenblicklich befolgt wurde? Odysseus, der die fliehenden zum Stehen gebracht, dem Lästerer den Mund gestopst, die Unbesonnenheit des Königs wieder gut gemacht. Was thut aber dieser? Er musz wol das unangenehme der Verpslichtung fühlen, wenigstens macht er es wie viele in seinem Fall und gibt dem Wolthäter sein Misvergnügen unzweideutig zu erkennen. Odysseus und Menestheus sind noch nicht marschfertig. der Besehl ist noch nicht bis zu ihnen gekommen - auch das ist seltsam, da der Befehl allgemein gegeben ist -, Agamemnon aber schilt sie Feiglinge, die zwar bei der Mahlzeit immer die ersten seien, in der Schlacht aber sich gern verkriechen, und belegt insbesondere Odysseus mit den Ehrentiteln: καί σὺ κάκοῖσι δόλοισι κεκασμένε, κερδαλεόφρον (Δ 339). Das konnte in einem Liede ohne directen Zusammenhang mit andern passend sein, hier ist es ungehörig und wird durch die nachfolgende Zurücknahme nicht ausgeglichen. Und Odysseus, sollte ich meinen, müste in seiner Antwort den undankbaren König an das eben geschehene

Davon abgesehen hat derjenige, welcher die ἐπιπώλησις hierher gesetzt, für Beziehungen auf das dritte Buch gesorgt. Zu den mutigen sagt Agamemnon 235: οὐ γὰρ ἐπὶ ψευδέσσι πατὴρ Ζεὺς ἔσσετ ἀρωγός, | ἀλλ οῖ περ πρότεροι ὑπὲρ ὅρκια δηλήσαντο, | τῶν ἡ τοι αὐτῶν τέρενα χρόα γῦπες ἔδονται. Doch ist freilich die Annahme nicht ausgeschlossen, dasz dem Verfasser hier ein Lied von ganz andern ὅρκια vorgeschwebt habe 15), als unser drittes Buch enthält, und dann fehlt Veranlassung und Zweck, mit Κ. zu schreiben: οὐ γὰρ ἔτι Τρώεστα πατὴρ Ζ. ἔ. ἀρωγός, | ἀλλ ἡ τοι αὐτῶν πτλ. oder zu verwerfen, was Idomeneus sagt 269: ὄφρα τάχιστα μαχώμεθ, ἐπεὶ σύν γ' ὅρκια χεῦαν | Τρῶες τοῖσιν

<sup>14)</sup> Der von K. angenommene Zusammenhang läszt sich weder beweisen noch bestimmt widerlegen. K. nennt das ganze siebente Lied die doppelte Musterung und findet einen Parallelismus sowol in anderen Dingen als auch in der Reihenfolge wie in den beiden Teilen die Führer genannt werden: Agamemnon Odysseus Aias Idomeneus; Idomeneus Aias Nestor Odysseus Diomedes. Nestor und Diomedes fehlen beide in der Teichoskopie; von dem letztern findet K. das natürlich, da sonst das Verzeichnis zu lang geworden wäre (?), Nestor aber habe sein Gegenbild in Priamos. Inwiefern aber bei einem durchgeführten Parallelismus der musternde einem gemusterten entsprechen soll, bekenne ich nicht recht einzusehen. 15) K. selbst erinnert an die Gesandtschaft des Menelaos und Odysseus, bei welcher Gelegenheit Antenor für Helenes Auslieferung war, Antimachos aber einen Querstrich zog (Г 205 ff. A 138—142).

δ' αὖ θάνατος και κήδε' ὀπίσσω | ἔσσετ', ἐπεὶ πρότεροι ὑπὲρ ὅρκια ὀπλήσαντο.

Der letzte, den Agamemnon mustert, ist Diomedes. Es folgt 422 der wirkliche Beginn der Schlacht, in der nach allgemeinen Schilderungen des Angriss und Kampfes zuerst Antilochos Aias Odysseus Thoas je éinen Feind erlegen, sehr bald aber Diomedes als der Hauptheld erscheint. Man hatte, bemerkt Lachmann, die Διομήδους αριστεία weit passender mit 2 422 beginnen können, und nur der Umstand dasz das fünste Buch dadurch über tausend Verse bekommen hätte, hat die Redactoren davon abgehalten. An demselben Punkte beginnt K. dieses achte Lied, läszt aber sehr mit Recht die Einzelkämpse am Schlusz von A sort, die sich nachher wiederholen (E 37-83). Ein Dichter, der den Diomedes besingen will, wird nicht erst von andern Helden erzählen; so steht ja auch im elsten Buche Agamemnon voran: 'Ατρείδης δε βόησεν ιδε ζώννυσθαι avoyer (A 15). Die allgemeine Schilderung des Kampses, die mit A 456 ώς τῶν μισγομένων γένετο ἰαχή τε πόνος τε abgebrochen wird, findet Fortsetzung und Abschlusz bei 539-544: Ενθα πεν οὐπέτι ξογον ανήρ ονόσαιτο μετελθών πτλ., und dann wird gleich Diomedes in den Vordergrund gestellt: E 1 ενθ' αὐ Τυδείδη Διομήδει Παλλας Αθήνη | δῶχε μένος και θάρσος κτλ. Seine erste That ist der Kampf mit den Söhnen des Dares, die gegen ihn anrücken. Er tödtet den einen, der andere wird von Hephästos in Nacht gehüllt, damit der Vater nicht ganz beraubt werde; Diomedes aber treibt die Rosse von dannen. Nachdem er so als der hervorragendste Held bezeichnet ist, können nebenher auch einige andere genannt werden: 37 Τρώας δὲ κλίναν Δαναοί. Ελε δ' ἄνδρα Εκαστος | ήγεμόνων, πρώτος δὲ ἄναξ ἀνδρῶν Αγαμέμνων κτλ.; gleich darauf aber kehrt die Darstellung zu ihm zurück: 84 ως οί μεν πονέοντο πατά πρατερήν ύσμίνην. | Τυδείδην δ' ούκ αν γνοίης ποτέροισι uereln urd. Dies ist der natürliche Zusammenhang, durch die Interpolation am Ende von d etwas verdunkelt, deren Zweck nur Vervollständigung der Einzelkämpfe E 37 — 83 war. Sie enthält auch eine Hinweisung auf Achilleus: Δ 512 οὐ μὰν οὐδ 'Αχιλεύς Θέτιδος πάις ἡυκόμοιο | μάρναται, αλλ' έπλ νηνοί χόλον θυμαλγέα πέσσει. Doch ist das ganze Lied offenbar überhaupt mit der Voraussetzung gedichtet, dasz Achilleus sich nicht am Kampfe beteiligt. Auch Here sagt es ausdrücklich Ε 788: οφρα μεν ές πόλεμον πωλέσκετο δίος Αγιλλεύς, | οὐδέ ποτε Τρώες προ πυλάων Δαρδανιάων | οίχνεσκον κτλ. Nun ist aber festzuhalten, dasz Diomedes der Held des Liedes ist und anderes nur so darin Platz hat, dasz es zu seinen Thaten fördernd oder hindernd oder als Folge in Beziehung steht, sonst hat der Dichter keinen Plan. Es ist ein groszartiges Bild, vielfach mit ausgeführten Gleichnissen geschmückt, eine immer gesteigerte Reihe von Heldenthaten, die er ihn vollbringen läszt, zuerst nur mit Rath und Einwirkung aus der Ferne, dann aber unmittelbar von Pallas unterstützt, wie überhaupt die Götter hier schon den lebhaftesten Anteil an der Schlacht nehmen. Ares, wird vorausgesetzt, wohnt ihr von Ansang an bei, läszt sich aber von Athene, die den Griechen helfen will, unter dem Vorwand der Unparteilichkeit zum müsziger

Zusehen am Skamandros überreden (36). Wie ein geschwollener Strom tobt nun Diomedes durch das Feld und reiszt alles mit sich fort. Da ihn ein Pseil des Paudaros an der Schulter trifft, läszt er sich denselben herausziehen und bittet Athene um Rache an dem frohlockenden Feinde. der ihn tödtlich verwundet glaubt. Da tritt die Göttin zu ihm, erfüllt ihn mit neuer Krast und nimmt ihm das sterbliche Dunkel von den Augen, dasz er die Götter zu erkennen vermag. Mit ihnen, sagt sie, soll er den Kamps vermeiden, nur Aphrodite, wenn sie sich einmische, durse er getrost angreisen (132). War er vorher schon unwiderstehlich, so stürmt er nun mit dreifachem Mute von dannen wie ein verwundeter Lowe und erlegt vier feindliche Paare. Aeneias fordert Pandaros auf gegen ihn den Bogen zu gebrauchen; dieser aber ist kleinmütig, denn er hat schon den vergeblichen Versuch gemacht, beklagt seine Thorheit, keine Rosse von Hause mitgenommen zu haben, und schwört, wenn er zurück kehre, den Bogen zu verbrennen, der ihm so wenig nütze. 16) Dagegen besteigt er den Wagen des Aenclas, um mit der Lanze den Diomedes anzugreisen. Vergebens räth Sthenelos zur Flucht vor den beiden, Diomedes freut sich auf den Fang der herlichen Rosse und erwartet zu Fusz die andringenden. Pandaros trifft nur den Schild, Diomedes Lanze lenkt Athene, und Pandaros stürzt. Aeneias, der die Leiche schützen will, wird durch einen Steinwurf zu Boden gestreckt, seine Schützerin Aphrodite an der Hand verwundet, dasz sie laut schreiend ihn fallen läszt und Apollon ihre Stelle vertritt. Iris führt sie aus der Schlacht, auf der linken Seite (355) findet sie Ares bei seinem Wagen, den er ihr zur Fahrt auf den Olympos überläszt. 17) Diomedes erkennt (433) dasz Apollon Aeneias schützt; dennoch läszt er nicht von ihm ab. Dreimal stürmt er auf ihn ein und erst das viertemal gibt er der Warnung Gehör. Nun bringt Apollon den ohnmächtigen auf Pergamos und läszt

<sup>16)</sup> Es ist schon erzählt (188), dasz jener erste Pfeil gegen Diomedes wirkungslos geblieben ist; also darf man den Dichter wol nicht für so geschwätzig halten, dasz er 206-208 noch einmal darauf zurück kommen sollte; freilich erinnern diese Verse (von Lachmann und Köchly verworfen) auch an den Anschlag auf Menelaos. 17) Hier wird sie von Dione getröstet und geheilt. 'Athene und Here' heiszt es dann (418) etwas wunderlich 'reizten den Kroniden mit höhnenden Worten; Athene aber fieng zu reden an' - nach ihrer Rede: ώς φάτο · μείδησε» δε πατής κτλ., und Here sagt kein Wort. Es scheint dasz die Redactoren hier durch Fortlassen oder Zusetzen einen Fehler in den Text gebracht haben. Köchly schreibt statt 418—420: ή δ' αντ' είσοροω σα Φεὰ γλαυκώπις Αθήνη | κερτομίοις ἐπέεσσι Δία Κρονίδην ἐρέθιζε. Doch finde ich nicht dasz damit der Sache geholfen ist. In Athenes Worten liegt gar nichts höhnendes und kein Angriff auf Zens, nur Ironie gegen Aphrodite. Zens zu necken ist auch gar kein Grund vor-handen, der in diesem Liede ganz unparteiisch ist und nirgends einen bestimmten Willen kund gegeben hat, Achäern oder Troern zu helfen (34 beweist nichts dergleichen). Er steht Athenes Bestrebungen ebenso nahe oder fern wie denen der Aphrodite, man könnte sogar meinen, er begünstige die erstere, da er Diomedes gewähren läszt. Wie kann er also damit geneckt werden, dasz es der letztern übel ergangen ist, die nicht auf seinen Antrieb gehandelt hat?

die Achäer um ein Scheinbild kämpsen. Ares aber regt er auf, dasz er den Troern beistehe und den rasenden Diomedes zu entsernen suche. Er selbst läszt sich auf Pergamos nieder, Ares nimmt die Gestalt des Akamas an und ermuntert die Troer (464 — 470). Was erreicht er aber damit? nicht das mindeste. Es heiszt nur: τος εἰπῶν τος μένος καὶ θυμὸν ξκάστου —. Dasz die Troer zum Stehen kommen, bewirkt erst Sarpedon durch die Vorwürse die er dem Hektor macht (beide sind in diesem Liede noch nicht einmal genannt). Ist die Macht des Ares so gering, dasz erst menschliche Krast für ihn eintreten musz, dann ist es ja ganz gleichgültig, ob er dem Kampse beiwohnt oder nicht; dann brauchte ihn weder Apollon den Troern zu Hülse zu senden noch Diomedes die Achäer von ihm zu besreien.

Der Leser wird hier arg geteuscht. Er sieht auf einen Kampf zwischen Ares und Diomedes hingearbeitet, Ares ist im Begriff auf den Gang der Schlacht einzuwirken, da kommt plötzlich etwas anderes dazwischen, was weder Diomedes noch Ares angeht. Was ist das für eine Art zu erzählen? wie schön passt aber zusammen:

470 ως είπων ωτουνε μένος και θυμον έκάστου.

497 οί δ' έλελίχθησαν καὶ έναντίοι έσταν 'Αχαιών —!

In den Versen 471 — 496 können wir nur einen Nachdichter erkennen, der es noch für nötig fand zu erklären, warum die Troer so im Nachteil waren. Das Ungestüm des Diomedes reichte ihm nicht hin, es muste auch noch gesagt werden, Hektor sei unthätig gewesen, und Sarpedon ihm das vorhalten mit Worten, die sehr an die Rede des Glaukos erinnern P 142 ff., wo Hektor deswegen getadelt wird, weil er Sarpedons Leiche preisgegeben.

Das Getümmel mehrt sich, und Ares breitet Nacht über das Feld 506 f. <sup>16</sup>). Unterdessen hat sich Aeneias erholt und wird von Apollon den

πάντοσ' έποιχόμενος τοῦ δὲ κραίαινεν έφετμὰς Φοίβου 'Απόλλωνος χρυσαόρου, ος μιν ἀνώγει Τρωσίν θυμὸν έγειραι, έπεὶ ίδε Παλιάδ' 'Αθήνην οίχομένην ἡ γάρ δα πέλεν Δαναοίσιν ἀρηγών. αὐτὸς δ' Δίνείαν μάλα κτλ.

ein Zusatz an dem Köchly gerechten Anstosz nimmt. Erstlich wird niemand leugnen dasz er völlig müszig ist. Zweitens ist die nachträgliche Bemerkung lahm, Athene habe das Schlachtfeld verlassen, was jeder weisz, da sie eben auf dem Olympos thätig gewesen. Drittens ist es falsch, wenn es heiszt, Apollon habe Ares den Troern zu Hülfe gesandt, weil er Athene sich entfernen gesehen. Man sollte meinen, sie hätten der Hülfe viel mehr bedurft, so lange Athene noch da war. Auch sagt er ihm nicht etwa, Athene habe sich nun entfernt, sondern Diomedes werde jetzt so übermütig, dasz man ihn in seine Schranken weisen müsse. Apollon fordert Ares erst zur Hülfeleistung auf, nachdem er selbst den Diomedes zurückgedrängt, also lange nach Athenes Entfernung. Viertens ist avörög 512 ganz falsch gebraucht. 'Ares' wird gesagt 'that das auf Befehl des Apollon; er selbst aber'— das heiszt doch wol, Ares auf eignen Antrieb? nein, sondern Apollon. Daher schreibt K. mit Haupt:

<sup>18)</sup> Hierauf folgt:

Gefährten wieder zugesellt. Die Wage steht gleich: auf der einen Seite halten die Aias Odysseus Diomedes das Volk, diese aber sieht Hektor und dringt auf sie ein, die Troer folgen ihm von Ares und Enyo getrieben. Ares geht mit einer langen Lanze bald vor ihm her bald hinter ihm drein, und Diomedes entsetzt sich.

Ich habe hier den Zusammenhang gleich so dargestellt, wie er bei K. angegeben ist. So ist alles klar, und Ares greist ohne Zögern in den Kamps ein, wie es hier durchaus notwendig ist. Anders steht es aber freilich im überlieserten Texte. Da kommt erst 528 ein Zurus des Agamemnon: ο φίλοι, ἀνέρες ἔστε καὶ ἄλκιμον ἦτος ἔλεσθε, ganz überslüssig, nachdem es eben geheiszen: ος Δαναοί Τςοας μένον ἔμπεδον οὐδὲ φέροντο —, und mehrere Einzelkämpse, dazwischen eine lang ausgesponnene Genealogie des Krethon und Orsilochos (542 st.). Ich will jetzt nicht auf den Werth oder Unwerth dieses Stückes eingehen und nur daraus ausmerksam machen, wie der Ansang von 590 zu verstehen ist. Menelaos hat den Pylämenes, Antilochos dessen Wagenlenker Mydon getödtet, der eine Zeit lang mit dem Kops im Sande steht, bis ihn die Rosse niederwersen: τους δ' εμασ' Αντίλοχος, μετὰ δὲ στρατὸν ἤλασ' Αγαίούς. Nun heiszt es weiter:

590 τοὺς δ' Έπτωρ ἐνόησε κατὰ στίχας, ὧρτο δ' ἐπ' αὐτοὺς κεκληγώς ἄμα δὲ Τρώων εῖποντο φάλαγγες κτλ.

Worauf bezieht sich dieses τους δέ? doch nicht etwa auf die Rosse des Pylämenes, von denen ehen die Rede war? Denen wird Hektor nicht nachjagen. Ich sehe aber auch sonst nichts, worauf man es beziehen könnte: denn es sind keine Thaten genannt, die ein Verfolgen einzelner Helden erforderten. Agamemnon Menelaos Antilochos haben jeder einen Feind getödtet; das nötigt sie nicht sich κατὰ στίχας zu zeigen und gibt ihnen gar kein besonderes Gewicht. Auf alle Achäer kann τούς auch nicht gehen, das gäbe gar keinen Sinn; also musz man wol zusehen, ob nicht aus dem vorigen eine Beziehung heraus zu finden ist. Da ist denn nicht schwer zu entdecken, dasz die Aias Odysseus Diomedes gemeint sind, die ωτουνον Δαναούς πολεμιζέμεν (520) und dabei κατὰ στίχας zu sehen waren. Hiernach musz man mit K. das ganze Stück 528—589 verwerfen und 590 gleich nach 527 lesen.

Auch mit dieser Athetese aber kommen wir noch nicht aus. Der Faden wird wieder unterbrochen. Diomedes fährt vor Ares zurück wie ein Wanderer, der sich plötzlich vor einem gewaltigen Strome sieht, und gibt den Befehl zum Weichen: 605 ἀλλὰ πρὸς Τρῶας τετραμμένοι αἰἐν ὀπίσσω | εἴκετε, μηδὲ θεοῖς μενεαινέμεν ἔφι μάχεσθαι. | ὡς ἄρ' ἔφη, Τρῶες δὲ μάλα σχεδὸν ἤλυθον αὐτῶν. Der Rückzug wird nun weiter beschrieben 699 ff.: 'Αργεῖοι δ' ὑπ' "Αρηι καὶ Έπτορι χαλκοκορυστῷ | οὕτε ποτὲ προτρέποντο μελαινάων ἐπὶ νηῶν | οὕτε ποτὲ ἀντεφέροντο μάχη, ἀλλ' αἰὲν ὀπίσσω | χάζονθ', ὡς ἐπύθοντο μετὰ Τρῶεσσιν "Αρηα. Dasz 699 unmittelbar auf 607 folgen könne, wird wol niemand in Ab-

<sup>506</sup> Δμφι δε νύπτα
Φοῦρος "Λοης ἐκάλυψε μάχη Τρώεσσιν ἀρήγων.
512 Φο εβος δ' Λίνείαν πελ.

rede stellen; ich denke aber, es läszt sich beweisen dasz dies die Reihenfolge sein musz.

Dazwischen wird erzählt, Hektor habe den Menesthes und Anchialos getödtet, darauf Aias den Amphios, dem die Rüstung abzuziehen er jedoch von den Troern verhindert sei; darauf der Zweikampf zwischen Tlepolemos und Sarpedon, bei welchem der erstere der herausfordernde ist. Vorher waren aber die Achäer im Weichen, wie Diomedes auch nachher 822 f. ausdrücklich angibt. Wie kann ein zurückweichender den vordrängenden herausfordern? ja sogar wie kann hier gesagt werden 630 of δ' ότε δη σχεδον ήσαν έπ' άλληλοισιν ίο ντες? Ferner wie kann Odysseus daran denken Sarpedon zu verfolgen (672 η προτέρω Διος υίον ἐριγδούποιο διώποι), wenn die Achäer die zurückweichenden sind? Endlich wenn schon gesagt ist, dasz Ares dem Hektor beigestanden, und hierauf zwei Feinde namhast gemacht werden, die er erlegt hat, so nimmt man doch wol an, der Dichter wolle dasz man sich schon hierbei den Gott wirksam denke. Wie kann aber dann nach einem langen Zwischenraum erst 703 die Frage kommen: ἔνθα τίνα πρώτον, τίνα δ' ὕστατον έξενάριξαν | Επτωρ τε Πριάμοιο πάις και χάλκεος Αρης; -? Das zeigt wol unwiderleglich, dasz 608-698 erst später hier eingeschoben sind sehr zum Nachteil der Erzählung, da man von Ares und Diomedes hören will, nicht von Aias Tlepolemos Sarpedon.

Ares und Hektor richten grosze Verwüstungen an, die Here mit Schrecken bemerkt. Sie wendet sich zu Pallas und fragt, ob man das dulden könne. (19) Beide rüsten sich zur Fahrt, die ihnen Zeus gestattet. Here ruft mit Stentorstimme allen Achäern Mut ein, Athene sucht Diomedes auf, den seine Wunde schmerzt und Ares Auftreten zum Rückzug genötigt hat. Sie ermächtigt ihn nun zum Angriffe selbst auf diesen und ergreift an Sthenelos Stelle die Zügel. Verwundung und Entweichen des Ares auf den Olympos.

907 αξ δ' αὖτις πρὸς δῶμα Διὸς μεγάλοιο νέοντο, "Ήρη τ' 'Αργείη και 'Αλαλκομενηίς 'Αθήνη, παύσασαι βροτολοιγὸν "Αρην ἀνδροκτασιάων. Z 1 Τρώων δ' οἰώθη και 'Αγαιῶν φύλοπις αἰνή.

Das achte und das neunte Lied (Έκτο ρος καὶ Ανδρομάχης ομιλία) haben das gemeinsam, dasz sie beide Diomedes als Haupthelden auf griechischer Seite hinstellen. Helenos gibt in Z Hektor den Auftrag, in der Stadt ein Gebet der Frauen an Athene anzuordnen, ως κεν Τυδέος

<sup>19)</sup> Hier hat Köchly noch eine Athetese, deren Notwendigkeit sich aus E allein nicht ergibt. Mit 712 verbindet er 756 Ζῆν' ὅπατον Κοονίδην ἐξείρετο καὶ μετέεικεν. So musz er nach 767 eine Lücke annehmen, so dasz Here erst durch Zeus aufgefordert wird, sich der Athenegegen Ares zu bedienen: denn die Fahrt der Göttinnen selbst wird nicht bezweifelt. Wir kommen später darauf zurück. — Die anderen Interpolationen dieses Buches (471—496. 528—589. 608—698) sind nichts als ἀνδροκτασίαι — Mordgeschichtan sagt Köchly —, dergleichen die Diaskeuasten häufig, wo es ihnen beliebte, aus einem Liede in ein anderes einschoben.

viòν ἀπόσχη Ιλίου ίρῆς (96), denn dieser sei jetzt der gewaltigste unter den Achäern, und selbst Achilleus, den Sohn der Göttin, habe man nicht so gefürchtet. (20) Ebenso spricht Hektor zur Mutter 277, Theano die Priesterin 306. (21) Auch hat der Verfasser des neunten Liedes das vorige ohne Zweisel gekannt, wie z. B. aus der fast wörtlichen Wiederholung des Gedankens hervorgeht, dasz wer den Kamps mit Göttern wagt, kein hohes Alter erreicht:

Ε 406 νήπιος, οὐδὲ τὸ οἶδε κατὰ φρένα Τυδέος υίός,
 ὅττι μάλ οὐ δηναιὸς ος ἀθανάτοισι μάχηται.

Ζ 129 οὐκ ἃν ἔγωγε θεοῖσιν ἐπουρανίοισι μαγοίμην.
 οὐδὲ γὰρ οὐδὲ Δρύαντος υίὸς κρατερὸς Δυκόοργος δὴν ἦν, ὅς ρα θεοῖσιν ἐπουρανίοισιν ἔριζεν.
 139

ην, έπεὶ άθανάτοισιν ἀπήχθετο πᾶσι θεοῖσιν.

Gleichwol ist das neunte keine beabsichtigte Fortsetzung des andern, sondern von sehr verschiedenem Charakter und vielleicht in bewustem Gegensatz dazu gedichtet. In E spricht jenen Gedanken Dioue aus, um Aphrodite damit zu trösten, es werde Diomedes schlimm ergehen; hier kommt er von Diomedes selbst, von dem es dort mehrmals heiszt, er sei im Stande sich selbst an Zeus zu wagen. So wild und mit blutigen Kriegsthaten angefüllt das vorige Lied, ebenso lieblich ist das neunte, das uns selbst auf dem Schlachtfelde den Frieden zeigt; nur darf man es nicht so weit ausdehnen, wie Lachmann sein sechstes. Hektor geht in die Stadt, das Gebet anzuordnen. In seiner Abwesenheit tauschen Glaukos und Diomedes die Wassen. Dann Hektor mit der Mutter, das Gebet der Frauen, Hektor bei Paris und Helene, das Zusammentreffen mit Andromache, die Vereinigung mit Paris, alles das sind Bilder, wie sie uns bis jetzt noch nicht begegnet sind, ethische Bilder voll der zartesten Empfindung; auch wo ein Zwist zu drohen scheint, Versöhnung und freundliches Ermahnen, aber freilich auf wehmütigem Hintergrunde: Pallas bleibt unerbittlich, und Hektor steht der Untergang nahe bevor. Die letzte dieser Scenen ist Paris Ankunst am skäischen Thore, der sich bei Hektor entschuldigt, dasz er habe warten lassen, und dann die Rückkehr der Brüder zum Heere, dem sie willkommen sind wie der Fahrwind den müden Ruderern. 22)

<sup>20)</sup> Abweichung von anderen Stellen, wie I 352 ff.

21) Aus diesem Umstande hat K. bewiesen, dasz Z 2—72 nicht zu unserm Liede gehört. Denn hier wird Diomedes nur als einer genannt, der neben andern auch nicht müszig ist (12), während Aias Τρώων ὁῆξε φάλαγγα, φόως δ΄ ἐτάροισιν ἐθηκεν (6), und Nestor ἄτοννε μένος καὶ θνμὸν ἐκάστον (72).

22) Dasz sie nun an der Schlacht wieder Teil nehmen, versteht sich von selbst; aber es scheint mir kein passender Schlusz des Liedes, den Anfang dieser neuen Thätigkeit noch mit zu ersählen. wie jeder von ihnen einen Griechen tödtet; und vollends gewaltsam wird auch noch Glaukos herangezogen, um den Iphinoos zu erlegen. Ich glaube, die Einheit des neunten Liedes wird beeinträchtigt, wenn wir seinen Schlusz anderswo annehmen als H 7 ως ἄρα τω Τρωσσσιν ἐελ-δομένοισι φανήτην. Die Verse 8—16, die Köchly noch mit dasu nimmt,

Lachmann rechnete zu diesem Liede noch den Zweikampf des Aias und Hektor, schlosz also erst bei H 312 ab; doch hat K. die Unvereinbarkeit dieses letztern Stückes mit der Homilie überzeugend dargethan. Man kann es überhaupt nicht zu dem alten Liederkreise zählen, welcher der Hias zu Grunde liegt, sondern es ist das Werk eines Rhapsoden, dem vermöge seines Berufes die Aeuszerlichkeiten der Homerischen Rede- und Erzählungsweise vollkommen geläufig waren und der also immerhin hier und da etwas tadelfreies zu liefern im Stande war, aber vor einer unbefangenen Vergleichung mit dem echten Homeros seinen Nachahmerstil fast bei keinem Schritte verbergen kann. Sehr oft ist man genötigt an seiner Erzählung erhebliche Ausstellungen zu machen, und dann trifft es sich immer, dasz die Worte von anderen Stellen her zusammengesucht sind. Obendrein aber ist dieses Stück noch interpoliert mit Centonen von unbeschreiblicher Albernheit. Ich will nur einiges, was K. nachweist, hier erwähnen.

Das Eingreisen Athenes, nachdem Hektor Paris Glaukos je éinen Feind erschlagen, ist ganz unerklärlich. Von Diomedes, um dessentwillen Hektor in die Stadt gegangen, ist mit keiner Silbe die Rede, überhaupt von nichts aus Z. Und doch müste Apollon, der Athenes Grausamkeit tadelt, der Gebete in Troja erwähnen, Helenos, der Hektor einen neuen Rath gibt, den vorigen nicht ganz verschweigen, Diomedes, der vorhin solche Thaten gethan, und von dessen Drängen Athene im vorigen Buche die Troer nicht befreien wollte, auf Hektors Herausforderung sich nicht ganz verstecken und erst nach Nestors Scheltworten 163 mit den andern sich erheben. Der von Apollon vorgeschlagene Zweikampf ist eine schon in der Anlage ganz nutzlose Erfindung man vergleiche damit den des Paris und Menelaos. Die Götter thun gar nichts zur Ausführung ihrer Absicht (und doch οὐδ' ἀπίθησε θεά 43) statt dessen macht Helenos dem Hektor seinen Antrag und verkündet ihm (Gott weisz woher), dasz er jetzt noch nicht fallen werde. Agamemnon heiszt ohne allen Grund die Achäer vom Kampf ablassen, und die beiden Götter belustigen sich an dem hübschen Schauspiel in traulichem Zusammensitzen auf der Buche. So geht es bis 66, die Worte sind hier überall zusammengesucht, keine der Wiederholungen gehört zu den natürlichen und gerechtfertigten.23) Und mehr oder weniger ist alles folgende

verdanken ihren Ursprung oder ihre Stellung an diesem Ort wol nur der beabsichtigten Vermittlung mit 17 f. 23) Hierüber sagt Köchly in der diss. V (1858) S. 8: 'verum enim vero valet ille mos (Wiederholung von ganzen Versen und Kedewendungen) in iis tantum rebus aut omnino humanis aut heroum propriis, quae in variis diversisque narrationibus necessario aut eaedem aut simillimae recurrunt.. contra ubi videmus sine ullo discrimine omnia verbis locutionibus versibus alibi quoque obviis describi, ea vero quae propria sint fere singularia et unica esse; ubi observamus quae uno loco apte dicantur altero inepte dici, aut quod singulari cuidam tempori unice accommodatum fuit alieno alibi tempori adscribi, ibi vero nos non in poëtae vere Homerici artificio, sed aut in rhapsodi servili imitatione aut etiam in consutoris centonaria interpolatione versari apertissimis admonemur indiciis.'

so beschaffen, die μονομαχία selbst hat schon Kayser mit Recht in

σπιαμαχία umgetaust.

Dasz zwischen H 313 und  $\Theta$  252 die gröste Wüstenei ist, glaubt man jetzt so ziemlich allgemein.  $^{24}$ ) Von  $\Theta$  253 an wollte aber Lachmann einen so bedeutenden Außechwung des Tones und der Composition wahrnehmen, dasz er von hier bis 484 sein siebentes Lied rechnete, dem indessen, wie er selbst erinnert, der Anfang sehlen würde. K. hat jedoch bewiesen, dasz auch dieses Stück gänzlich der Einheit ermangelt, vielmehr teils gleichsalls aus Centonen besteht (217—265. 438—484), teils aus Fragmenten anderer Lieder, namentlich der  $\Delta \iota \log \alpha \pi \alpha \tau \eta$ . Es ist sür unsern Zweck hier passend, die Reihenfolge der Lieder aus den Augen zu setzen und jetzt dieses letztere (bei K. das dreizehnte) zu betrachten.

Für ein Lied von dem betrogenen Zeus ist der schicklichste Anfang. dasz Zeus selbst seinen Willen zu erkennen gibt. Das geschieht in unserer Ilias zuerst im Ansang von O. 'Der Tag brach an, und Zeus versammelte die Götter auf der höchsten Spitze des Olympos. Er verbot allen sich in den Kampf zu mischen und Achäern oder Troern zu helfen. Wer es dennoch versuche, den drohte er in den tiefsten Tartaros zu schleudern. Nach diesen Worten bestieg er seinen Wagen und begab sich auf den Ida; von da blickte er auf Troja und die Schiffe der Achäer.' So lautet kurz die Erzählung der wunderbar schönen Verse 1-27. 41-52. 25) Der Dichter dieses Abschnitts kann unmöglich derselbe sein. von dem das Buch O in seinem jetzigen schlechten Zusammenhang und mit seinem groszenteils abgeschmackten Inhalt herrührt. Wir haben hier den Ansang eines echten Homerischen Liedes vor uns, und wahrscheinlich der Lioc anarn. Auch die zunächst folgenden Verse, der Beginn der Schlacht, bieten keinen so erheblichen Anstosz, dasz man sie aus diesem Liede ausschlieszen müste. Die Achäer nehmen ihre Mahlzeit und wappnen sich, ebenso die Troer. Da öffnen sich die Thore, und hinaus strömen die Scharen. Der Zusammenstosz erfolgt, und bis Mittag ist noch keine Entscheidung. Nun aber tritt eine Aenderung ein. Zeus donnert laut vom Ida her und schleudert den Blitz mitten unter die Achäer, dasz diese alle bleiche Furcht ergreift (-77). 26) Jetzt musz die Niederlage der

<sup>24)</sup> Es ist wichtig dasz hierher, in den confusesten Teil der ganzen Ilias, die Befestigung des achäischen Lagers mit Graben und Mauer fällt. Das ist der Kitt, der die folgenden Lieder mit den vorangegangenen verbinden soll. Die beiden Befestigungen werden aber durchaus nicht überall anerkannt. 25) 28—40 (Gegenrede und Tröstung Athenes) machen einen Strich durch das Ganze; diese Verse wurden schon im Altertum verworfen und sind jetzt auch von Bekker unter den Text gestellt. 26) In dem überlieferten Texte heiszt es V. 68: ήμος δ΄ ηέλιος μέσον οδρανον ἀμφιβεβήκει, | και τότε δὴ χρύσεια κατής έτίταινε τάλαντα κτλ. — 74. Das Los der Achäer sinkt zu Boden. Diese Verse (aus X 209—212 entnommen) passen nicht hierher, weder in das Buch Θ noch in unser Lied. Abgesehen von dem was schon Aristarch zum Verwerfen von 73 f. veranlaszte, ist das Wägen der Todeslose hier gar nicht am Orte, einmal, wie K. richtig bemerkt, weil es sich nicht um Untergang, sondern nur um Flucht der Achäer handelt, und zweitens, weil es albern ist, wenn Zeus, der den Göttern die Einwirkung auf den

Achaer erfolgen, aber freilich eine andere als in  $\Theta$  enthalten ist. Unter allem, was das genannte Buch in diesem Sinne aufzuweisen hät, sind von K.s Untersuchung nur die Verse 213—216 und 335—349 als unantastbar erfunden. Es heiszt 213:

τῶν ở ὅσον ἐκ νηῶν ἀπὸ πύργου τάφρος ἔεργε, πληθεν ὁμῶς ἔππων τε καὶ ἀνδρῶν ἀσπιστάων εἰλομένων εἴλει δὲ θοῷ ἀτάλαντος ᾿Αρηι Ἐκτωρ Πριαμίδης, ὅτε οί Ζεὺς κῦδος ἔδωκεν.

V. 213 bezeichnet im Zusammenhang von 6 den Raum zwischen der achäischen Mauer und den Schissen. Hektor hat eben 179 sich gerühmt, seine Rosse würden den Graben bald überspringen; schon 217 wird dann gesagt: καί νύ κ' ἐνέπρησεν πυρὶ κηλέφ νῆας ἐίσας, und Agamemnon musz vom Schiffe des Odysseus her (222) dem Heere Mut zurufen. Einen andern Sinn können auch die Worte nicht haben: 'so weit auf der Seite nach den Schiffen der Graben von der Mauer entfernt war' (ex vnov wird hinzugesetzt, damit man nicht an die troische Mauer denke). 27) In der andern Stelle 335—349 werden die Achäer aber erst an den Graben gedrängt: 336 of δ' ໄθυς τάφροιο βαθείης ώσαν Αχαιούς, und darauf fliehen sie wirklich über denselben: 343 aurag enel dia re snólonag nal τάφρον έβησαν | φεύγοντες, πολλοί δὲ δάμεν Τρώων ὑπὸ χερσίν. Ιn O ist das auszerlich gerechtfertigt: denn da war unterdessen schon wieder der Rückschlag erfolgt und das Heer der Troer über den Graben gejagt (252 ff.), in der Διὸς ἀπάτη passen dazu nicht 213-216, wenigstens nicht als Anfang der achäischen Niederlage. Dieser kann nur damit bezeichnet werden, dasz die Achäer zwischen Stadt mauer und Graben in Nachteil gerathen, worauf dann als weitere Stadien das Zurückdrängen bis zum Graben und das Ueberschreiten desselben folgen müssen. Um nun in die Worte den angegebenen Sinn zu bringen, schreibt K. των δ' όσον έχ νηῶν ἐπὶ πύργου τάφρος ἔτργε. Wenn ich nur einsähe, wie darin ein Weichen der Achäer liegen soll, dasz der Raum zwischen Stadt und Graben mit Kriegern und Rossen gefüllt ist. Der Uebergang, wird man sagen, liegt in ελλομένων, aber das kommt viel zu spät, um als Hauptbegriff gelten zu können, der Fortschritt musz vielmehr schon in 213 f. gegeben sein. Offen gestanden finde ich keinen so groszen Unter-

Kampf untersagt hat, nun erst gewissermassen das Schicksal befragen will. Wozu hat er denn jenes Verbot ergehen lassen, wenn sein eigner Entschlusz noch nicht fest steht? etwa aus Neugier, um zu sehen, wie weit es die Menschen ohne göttliche Hülfe bringen werden? Dem entgeht nun K., indem er V. 69 ἔκλινε an die Stelle von ἐτίναινε setzt nach Maszgabe von Τ 223 ἐπὴν κλίνηςι ταλαντα | Ζενς, ος τ' ἀνθοφωπων ταμίης πολέμοιο τέτναται (vgl. Π 658 γνῶ γὰς Διὸς ἰςὰ ταλαντα), und daran gleich 75 schlieszt. Will man das nicht gelten lassen, so musz ein anderes Stück fehlen, das den Anfang und Wendepunkt dieser Schlacht erzählte. 27) Mit Fäsis Erklärung weisz ich nichts anzufangen: 'der ganze Raum, den von den Schiffen aus und von der andern Seite (!) von der Mauer der Graben einschlieszt.' Hier werden als Endpunkte Schiffe und Mauer genommen, während die Mauer sich swischen Graben und Schiffen befindet.

schied in der Qualität dieser Verse von ihrer Umgebung, dasz sie nicht von demselben Rhapsoden könnten versaszt sein, dem alle verworsenen Teile von Θ (78—212. 217—265. 438—484) zugeschrieben werden. Bei ihm darf die etwas ungeschickte Ausdrucksweise ἐκ νηῶν ἀπὸ πύργου nicht Wunder nehmen. Somit wäre denn freilich der Anfang der Niederlage in unserm Liede verloren gegangen; eine Lücke zwischen 77 und 213 nimmt übrigens auch Köchly an.

Ehe indes die Niederlage entschiedener wird, machen Here und Athene einen Versuch sie abzuwenden. Offenbar von dem gleichen Verfasser mit dem Anfang von  $\Theta$  sind in demselben Buche 350—437. Hier aber finden sich Wiederholungen aus E. Auch dort steht einen Augenblick die Schlacht bedenklich für die Achäer. Da richtet Here an Athene die Aufforderung ihnen zu helfen:

711 τοὺς δ' ὡς οὖν ἐνόησε θεὰ λευκώλενος Ἡρη, ᾿Αργείους ολέκοντας ἐνὶ κρατερῆ ὑσμίνη, αὐτίκ' ᾿Αθηναίην ἔπεα πτερόεντα προσηύδα·
«οὂ πόποι, αἰγιόχοιο Διὸς τέκος, ἀτρυτώνη,

715 ἦ δ' αλιον τὸν μῦθον ὑπέστημεν Μενελάφ, "Ίλιον ἐκπέρσαντ' ἐυτείχεον ἀπονέεσθαι, εἰ οὕτω μαίνεσθαι ἐάσομεν οὐλον "Αρηα. ἀλλ' ἄγε δὴ καὶ νῶι μεδώμεθα θούριδος ἀλκῆς.»

Und so auch hier 350:

τους δὲ ἰδοῦσ' ἐλέησε θεὰ λευκώλενος Ἡρη, αἶψα δ' Ἀθηναίην ἔπεα πτερόεντα προσηύδα κῶ πόποι, αἰγιόχοιο Διὸς τέκος, οὐκέτι νῶι ὀλλυμένων Δαναῶν κεκαθησόμεθ' ὑστάτιόν περ; οῦ κεν θὴ κακὸν οἶτον ἀναπλήσαντες ὅλωνται ἀνδρὸς ἑνὸς ριπῆ ὁ δὲ μαίνεται οὐκέτ' ἀνεκτῶς, ਇκτωρ Πριαμίδης, καὶ δὴ κακὰ πολλὰ ἔοργεν.»

Athene stimmt ihr hei und macht in längerer Rede ihrem Unmut Lust — 380. Darauf folgt:  $\tilde{\omega}_S$  Epax'  $\cdot$  oùd' anlthos teà leun  $\tilde{\omega}_S$  leun  $\tilde{\omega}_S$  Epax' oùd' anlthos teà leun  $\tilde{\omega}_S$  leun  $\tilde{\omega}_S$  Epax' oùd' anlthos teà  $\tilde{\omega}_S$  epax' oùd' anlthos teà  $\tilde{\omega}_S$  epax' oùd' anlthos teà  $\tilde{\omega}_S$  laun  $\tilde{\omega}_S$  epax' oùd' anlthos teà  $\tilde{\omega}_S$  laun  $\tilde{\omega}_S$  epax' oùd' anlthos teà  $\tilde{\omega}_S$  epax' oùd' anlthos teà epax' epax' epax' oùd' anlthos teà epax' e

<sup>28)</sup> nemlich auf 374 ἀλλὰ στ μέν νῦν νῶιν ἐπέντυε μώνυχας εππους. 29) Hier sehr ungeschickt, denn was Athene auf die Aufforderung μεδώμεθα θούριδος ἀλκῆς thut, folgt erst 733.

geahmt ist oder umgekehrt'. Es ist keins von beidem der Fall, sondern die Rüstung stand nur in der Διὸς ἀπάτη, die Fahrt nur in der Διομήδους ἀριστεία, die Rüstung wurde in die letztere von den Diaskeuasten eingeschoben und bruchstückweise auch in Θ benutzt. Und wenn nach dem Plan unserer Ilias Athene in derselben Schlacht schon mit der Aegis unter den Achäern geht: Β 446 μετὰ δὲ γλαυκῶπις ᾿Αθήνη | αἰγιδ ἔχουσ ἐρίτιμον —, nachher aber sie sich erst um die Schultern wirst: Ε 738 ἀμφὶ δ᾽ ἄρ᾽ ὥμοισιν βάλετ᾽ αἰγιδα θυσσανοῦσσαν, so ist das ein glückliches Versehen der Diaskeuasten, die bei der Interpolation in Ε nicht an Β dachten. — Zur Aussahrt der Göttinnen kommt es in unserm Liede gar nicht: denn da Zeus vom Ida ihr Vorhaben sieht, läszt er sie durch Iris warnen (397), und sie geben der Warnung Gehör φίλον τετιημέναι ήτος (437). So nimmt die Schlacht ungestört ihren Fortgang, Zeus slöszt den Troern auß neue Mut ein ²ο), die Achäer müssen über den Graben sliehen (336—349).

Schon G. Hermann sprach es aus, dasz die Anfänge des achten und dreizehnten Buchs in Beziehung auf einander stehen. Dort die Fahrt des Zeus vom Olympos zum Ida, nachdem er den Göttern die Beteiligung am Kampse untersagt, hier des Poseidon von Aegā zum Lager der Achäer, nachdem er von seiner Warte aus bemerkt, dasz Zeus die Augen vom Schlachtselde abgewendet, beides gleich prachtvoll ausgesührte Bilder (Zeus zwischen Himmel und Erde, Poseidon mit vier Schritten von Samothrake bis Aegā und dann auf seinem Wagen, von Seethieren umgeben) si), zum Teil mit denselben Worten (Θ 41 ως είπων — 45 μάστιξεν δ' ελάαν = N 23 – 27 βῆ δ' ελάαν), drängen sich dem Leser als zusammengehörig auf um so entschiedener, wenn er an Ξ 153 ss. kommt, wo Here die beiden Brüder erblickt: τὸν μὲν ποιπνύοντα μάχην ἀνὰ κυδιάνειραν, | αὐτοκασίγνητον καὶ δαέρα, χαῖρε δὲ θυμῷ ' | Ζῆνα δ' ἐπ' ἀκροτάτης κορυφῆς πολυπίδακος 'Ιδης | ῆμενον εἰσεῖδε, στυγερὸς δὲ οδ ἔπλετο θυμῷ. Wenn aber Hermann unmittelbar verbinden wollte:

Θ 51 αυτός δ' εν πορυφήσι καθέζετο πύδει γαίων

Ν 4 νόσφιν έφ' Ιπποπόλων Θρηκών καθυρώμενος αίαν,

so ist das ein ähnliches Ueberstürzen der Handlung, wie es in dem jetzigen  $\Theta$  so unangenehm berührt (vgl. Philol. VIII S. 505 f.). Wozu begab sich Zeus überhaupt auf den Ida, wenn er gar nicht auf die Schlacht merken wollte? es wäre wol etwas zu viel Sorglosigkeit, von vorn herein anzunehmen, dasz keiner der Götter dem Befehl zuwider zu handeln versuchen werde. Ist dagegen erzählt, wie Here und Athene im Begriff waren das Verbot zu übertreten, durch schwere Drohungen aber davon abgeschreckt wurden, so hat es nichts bedenkliches mehr, wenn sich nun

<sup>30)</sup> Statt ἀψ δ' αὐτις Τρώεσσιν Ολύμπιος ἐν μένος ώρσεν 335 kann es wol nur heiszen αὐτις δὲ Τρ. πτλ.: denn eine rückgäugige Bewegung, die ja mit ἄψ beständig angedeutet ist, findet hier nicht statt.

31) Das ist derselbe groszartige, riesenhafte Charakter der Göttererscheinungen, wie der von Lachmann in Κ bemerkte, wo Here zur Bekräftigung ihres Eides mit der einen Hand das Meer, mit der andern die Erde faszt (272).

Zeus einigermaszen auf den Eindruck verläszt, den diese neuen Drohungen gemacht haben, und seine Blicke etwas abschweisen läszt. Also auf 349 — die zu den Schiffen zurückgeschlagenen Achäer erheben die Hände zu den Göttern — folgt N 1:

Ζεὺς δ' ἐπεὶ οὖν Τρῶάς τε καὶ Επτορα νηυσὶ πέλασσεν, τοὺς μὲν ἔα παρὰ τῆσι πόνον τ' ἐχέμεν καὶ ὀιζὺν νωλεμέως, αὐτὸς δὲ πάλιν τρέπεν ὅσσε φαεινώ κτλ. ἐς Τροίην δ' οὐ πάμπαν ἔτι κ) τρέπεν ὅσσε φαεινώ ΄ οὐ γὰρ ὅ γ' ἀθανάτων τιν' ἐέλπετο ὃν κατὰ θυμὸν ἐλθόντ' ἢ Τρώεσσιν ἀρηξέμεν ἢ Δαναοῖσιν.

Weiter aber als bis 38 kann man hier zunächst nicht gehen: denn dieses Lied kennt von den Befestigungswerken der Griechen nur den Grahen, nicht die Mauer 3), und zu den Aias sagt Poseidon 49 (vgl. 124. Ξ 15. 32. 55. 66): ἄλλη μὲν γὰς ἔγωγ' οὐ δείδια χεῖςας ἀάπτους | Τρώων, οῦ μέγα τεῖχος ὑπερκατέβησαν ὁμίλω. Hiernach schlieszt sich an 38 erst 91: Τεῦκρον ἔπι πρῶτον καὶ Λήιτον ἦλθε κελεύων κτλ. — 94, und was Poseidon hier spricht, passt für sein erstes Wort viel besser als die Rede 47—58. Er hält den Achäern allen die Schmach vor, dasz die Troer, die sonst den Hirschen gleich niemals im Felde Stand hielten, jetzt fern von der Stadt an den Schiffen kämpfen (99—107), und faszt die angeredeten speciell bei der Ehre (115—119): οὐδ' αν ἔγωγε | ἀνδοὶ μαχησαίμην, ὅς τις πολέμοιο μεθείη | λυγφος ἐών ὑμῖν δὲ νεμεσσωμαι περὶ κῆρι.

So viel musz aus OE und N für die Aids anarn herausgenommen werden. Denn was in Zals Einleitung dazu steht, gehört nicht in ein Lied mit diesem Titel. Soll der betrogene Zeus Gegenstand des Liedes sein, so musz es mit Zeus anheben, die Unterhaltungen des Nestor mit Agamemnon Odysseus Diomedes haben nichts mit diesem Thema zu thun. Und wenu von Here 154 gesagt wird, sie habe sich gefreut, wie sie Poseidon gesehen ποιπνύοντα μάγην ανα κυδιάνειραν, so musz dieser mehr gethan haben, als rein zufällig zu Agamemnon treten und ihn auf die Zukunst vertrösten. Schreien wie zehntausend (148) kann auch nichts helsen, selbst wenn hinzu gesetzt wird: 'Αχαιοίσιν δε μέγα σθένος Εμβαλ' έπάστω | παρδίη, άλληπτον πολεμίζειν ήδε μάχεσθαι. Er musz mit dem bestimmten Vorsatz kommen die Troer zurückzujagen und die Griechen zu neuen Anstrengungen zu treiben. Das thut er N 115 all' ακεώμεθα θάσσον ακεσταί τοι φρένες έσθλων κτλ., und an 119 schlieszt sich \$ 147 ως είπων μέγ' άυσεν, έπεσσύμενος πεδίοιο, während man nach den sanstmütigen Worten 139-146 das Schreien gar nicht begreist. 4) Ebenso wenig ist V. 135 zu begreisen: oùo' àlaognomly stre

<sup>32)</sup> Dieses έτι hat gar keinen Sinn, wenn Zeus, so wie er auf dem Ida angekommen, su den Thrakern hinüber sieht.

33) Lachmann Betr. S. 43. Deswegen muste Köchly Θ 213 unter πύργος die troische Mauer verstehen.

34) Lachmann S. 58 'der Gott erspäht die öffentlich gehenden von seiner Partei und geht in der Gestalt eines alten Mannes zu ihnen. Nach einer Rede 142, die einer folgenden 368 nachgeahmt ist und diese überbieten soll, schreit der alte Mann, gleich dem

zλυτὸς ἐννοσίγαιος. Worauf hat er denn gepasst? dasz Nestor Agamemnon und die andern aus dem Zelte kämen? Der Vers ist aus N 10 hierher gesetzt, weil die Diaskeuasten den Uebergang auf Poseidon und seine ganze Wirksamkeit in der Διὸς ἀπάτη nicht tilgen wollten, aber in dem überlieferten Texte steht er ganz unvermittelt da. <sup>26</sup>)

Zwischen 3 147 und 441 sind nur kleine Athetesen nötig, die sich von selbst ergeben. Dann aber ist eine Unterbrechung zu bemerken. Die ausführliche Behandlung der Einzelkämpfe passt nicht zu dem sonstigen Charakter dieses Liedes, das nur in groszen Zügen den Gang der Hauptereignisse verfolgt und das groszartige schildert. Es würde dazu passen der summarische Katalog 508 ff., dessen erster Vers den deutlichsten Beweis davon liefert, dasz das vorhin bezeichnete Stück auszuschlieszen ist. Nach einer ausführlichen Schilderung von Einzelkämpfen, die auf die Wiederherstellung der Schlacht durch Poseidon gefolgt seien, ist es widersinnig zu fragen (508): ἔσπετε νῦν μοι, μοῦσαι Ὀλύμπια δώματ' ἔχουσαι, | ὅς τις δὴ πρῶτος βροτόεντ' ἀνδράγρι 'Αχαιῶν | ἤρατ', ἐπεί ξα πλίνε μάχην πλυτός έννοσίγαιος πτλ. Doch glaube ich auch nicht dasz dieser Katalog in seiner echten Gestalt auf uns gekommen ist. Er enthalt mehreres, was ihn verdachtig macht, wie die ganz ungewöhnliche Bezeichnung Arostons für Menelaos; namentlich aber die beiden Schluszverse 521 f. halte ich heute noch (Philol. VIII S. 498) für störend. Zeus hat die Flucht der Troer wahrlich nicht erregt, also kann hier dem Aias nicht nachgeruhmt werden: οὐ γάρ οί τις ὁμοῖος ἐπισπέσθαι ποσὶν ἡεν | ανδρών τρεσσάντων, ότε τε Ζεύς εν φόβον όρση. (Allerliebst ist hierzu die Bemerkung des cod. L: κατά τὸ συμβεβηκός γέγονεν ὁ Ζευς αΐτιος της ήττης των Τρώων, έπει έκοιματο, ώς και δ κυβερνήτης της απωλείας της νηὸς αἴτιος η ώς κοιμώμενος η ώς ἀποδημῶν.)

Auf diesem Punkte kann das Lied aber unmöglich stehen bleiben; der Rückschlag, das Erwachen des Zeus und ein neuer Sieg der Troer gehört notwendig dazu. Wir müssen daher suchen, ob wir in O einen passenden Schlusz finden. Der scheint mir mit 360 gegeben. Zu Ende braucht die Schlacht nicht geführt zu werden, nur müssen die Achäer wieder dahin gebracht sein, wo sie vor der Einschläferung des Zeus sich befanden, d. h. an die Schiffe (© 345. N 147). Apollon, der auf Zeus Befehl Hektor aus seiner Betäubung weckt, heiszt ihn O 258 mit den Wagen an die Schiffe vordringen und verspricht den Weg für die Rosse zu ebnen und die Achäer in Schrecken zu setzen (wie ihn Zeus zum Teil angewiesen 230). Das geht bis 360 in Erfüllung. (Aber die Rehabilitation von 281—305 kann ich nicht unterschreiben; s. Lachmann S. 42 f. Philol.

verwundeten Ares E 860, wie neuntausend oder zehntausend Krieger, und gibt den Achäern Kraft ins Herz.' 35) Was sagt Fäsi? 'dieser günstige Moment blieb dem Poseidon nicht unbemerkt; er benutzte ihn gestissen.' Die Gunst des Momentes besteht darin, dasz auf Diomedes Vorschlag die Fürsten trotz ihrer Verwundung wieder in den Kampf gehen. Also der Gott wartet auf eine günstige Gelegenheit, wo sich in den Sterblichen selbst der Mut rührt, um ihm etwas nachzuhelfen. Dazu pflegt Homer seine Götter nicht zu bemühen.

4,07

VIII S. 489. Ueber 110—142 ebd. S. 499.) 343 ff. fliehen die Achäer über den Graben ), und Hektor ruft 347: νηνοίν ἐπισσεύεσθαι, ἐᾶν δ' ἔναρα βροτόεντα. Jetzt schüttet Apollon den Graben zu und bahnt einen breiten Weg für die Rosse. Da heiszt es zuletzt: τῆ ξ' οῖ γε προχέοντο φαλαγγηδόν, πρὸ δ' Ἀπόλλων. ")

36) V. 345 lautet: ἔνθα καὶ ἔνθα φέβοντο, δύοντο δὲ τεῖχος ἀνάγκη. Statt dessen muss es heiszen: δύοντο δὲ νῆας ἀνάγκη, wie Köchly richtig erkannt hat: denn die Mauer kommt in diesem Liede nicht vor. Als die Achäer zuerst über den Graben fliehen müssen (Θ 343), wird keine Mauer erwähnt, sondern es heiszt gleich: οἱ μὲν δῆ καρά νηνοἰν ἐρητύοντο μένοντες — und die Troer haben keine Mauer su überwinden, sie dringen gleich bis an die Schiffe vor: ΝΕΩ νῦν δὲ ἐκὰς πόλιος κοίλης ἐπὶ νηνοὶ μάχονται. 37) K. schlieszt nicht hier ab, sondern geht bis 366 und nimmt noch weiter dazu 653—658. 592—595. 674—695. 605—609. Π 102—111. Dasz 361 sich an den vorigen Vers anlehnt: αἰγίδ' ἔχων ἐρίτιμον ἔρειπε δὶ τεῖχος ἀχαιῶν, scheint mir kein Grund diese Fortsetzung auch für ursprünglich zu halten. Ein viel stärkeres Bedenken musz man gegen K.s Aenderung erheben: ἐρειπε δὶ ἔρνος ἀ. Mit diesem Zaun ist doch der Graben gemeint; dann entsteht aber eine unangenehme Wiederholung an ganz unrechter Stelle. 'Apollon stürzte die Wände des Grabens ein und machte einen breiten Weg; auf diesem stürmten die Troer einher, voran aber Apollon; er aber stürste leicht den Graben ein wie ein Kind, das am Strande seinen Sandbau zerstört.' Das Bild ist sehr hübsch, aber ich glaube doch, wir haben hier eine Interpolation von einem, der aus andern Liedern hinter dem Graben die Mauer kannte.

(Der Schlusz folgt im nächsten Heft.)

Berlin.

Woldemar Ribbeck.

2.

Hermanni Sauppii commentatio de inscriptione Eleusinia.
(Vor dem Index scholarum . . in academia Georgia Augusta
per sem. hib. MDCCCLXI—MDCCCLXII habendarum.) Gottingae typis expressit officina acad. Dieterichiana. 12 S. gr. 4.

Die Inschrift, welche in dieser Abhandlung besprochen wird, ist die im Corpus inscriptionum Graecarum unter Nr. 71 herausgegebene: sie bezieht sich auf gewisse Anordnungen für die Feier der groszen und kleinen Mysterien. Der bei weitem gröszere Teil der Inschrift läszt nur einzelne abgerissene Worte erkennen, die nirgends eine sichere Deutung gestatten; blosz ein kleineres aus 43 kurzen Zeilen zu 11 Buchstaben bestehendes Stück ist im ganzen lesbar und verlangt nur an einigen Stellen kleine meist völlig sichere Ergänzungen verloschener oder Berichtigungen falsch gedeuteter Schriftzüge. Zur Bequemlichkeit der Leser, denen weder das C. I. G. noch Hrn. Sauppes Abhandlung zur Hand ist, will ich diese Zeilen, so wie sie Böckh im C. I. G. hat abdrucken lassen, hieher vetzen:

τὰ μὲν ἀπούσι[α] ἀπλῆ, τὰ δὲ [ἔ]πούσια διπλ[ῆ]. σπονδὰς εἶν[αι]
τοῖσι μύστ[ησ]ιν καὶ τοῖ[ς ἐπό]πτησιν [καὶ] τοῖς ἀπολ[ούθ]οισιν καὶ
[δούλ]οισιν τῶ[ν Ἀθην]αίων καὶ [Αθην]αίοισιν [ᾶπ]ασιν. ἄρχει[ν
δὲ] τὸν χρόνο[ν τ]ῶν σπονδῶν [τοῦ] Μεταγειτνι[ῶ]νος μηνὸς ἀπ[ο]
ἀρχομηνίας [κ]αὶ τὸν Βοηδρ[ο]μιῶνα καὶ τοῦ [Πυ]ανοψιῶνο[ς] μέχρι
δεκάτ[η]ς ίσταμένου. [τ]ὰς δὲ σπονδὰς εἶναι ἐν τῆ[σι] πόλεσιν ο[ῖ] ἂν
χρῶνται [τῷ] ἱερῷ καὶ Ἀθηναίοισιν ἐκεῖ ἐν τῆ[σιν] αὐτῆσι πόλε[σ]ιν.
τοῖς ἰδίοις [μ]είζοσι μ[υ]στηρίοισιν [τ]ὰς [σ]πονδὰς εἶνα[ι ὰ]πὸ
Γαμηλιῶνος μηνὸς ἀπὸ ἀ[ρ]χομηνίας κα[ι] τὸν Ἀνθεστη[ρ]ιῶνα καὶ
τοῦ Ἐλαφηβολιῶνο[ς] μέχρι δεκάτ[η]ς ἱσταμένου . . . .

Dieses Stück nun, welches, wie man sieht, die σπονδάς μυστηριώτιδας oder den Gottesfrieden betrifft, dessen sich die von auswärts her zur . Teilnahme an den Mysterien reisenden Mysten und Epopten samt ihrem Gefolge und sämtliche Atheuer in auszerathenischen Stadtgebieten, durch welche ihr Weg sie führte, während der Tage der genau bestimmten Friedensfrist zu erfreuen haben sollen, ist von Hrn. S. mit gewohnter Gründlichkeit und Meisterschaft behandelt, und dabei die Lesung einiger schadhasten Stellen berichtigt, wozu eine neue sorgsaltige Vergleichung des im britischen Museum befindlichen Originals, die ein jungerer Freund für ihn anstellte, einige Hülfe gewährt hat. Ein paar Berichtigungen, an welchen gar nicht gezweifelt werden kann, will ich eben deswegen auch nur kurz augeben. Die erste ist: καλ δούλοισιν τοίς τούτων für καὶ δούλοισιν τῶν Αθηναίων; die zweite und dritte: ἀπὸ διχομηνίας für and agrounviag, wobei zugleich an der zweiten der beiden Stellen, wo das Wort vorkommt, τοῦ Γαμηλιώνος für ἀπὸ Γαμ. geschrieben ist. Hr. S. bemerkt mit Recht, dasz das Wort αργομηνία für den ersten Monatstag sonst nirgends vorkomme. In Schneiders Wörterbuch ist es nur aus dieser Inschrift aufgenommen, wird aber künstig wieder zu tilgen sein. Bedenklicher ist die vierte Verbesserung τοῖσι ἐν Αγρας οὐσι μυστηρίοισιν für das von Böckh gesetzte τοῖς ίδίοις μείζοσι μυστηρίοισιν. Dasz dies nicht richtig sein könne, darin stimme ich freilich mit Hrn. S. vollkommen überein, und habe ebenso auch schon vor mehr als 30 Jahren geurteilt, in der Rec. des C. I. G. in Seebodes krit. Bibl. VIII S. 782; und ebenso ist anzuerkennen, dasz das von Hrn. S. vorgeschlagene eine durchaus passende Bezeichnung für die kleinen Mysterien sei; aber die noch mehr oder weniger erkennbaren Buchstaben der Inschrift scheinen doch auf etwas anderes zu denten, was noch zu suchen sein wird. Endlich die fünste Aenderung betrifft zwar nur einen einzigen Buchstaben in den Worten εν τησι πόλεσιν οδ αν χρώνται τῷ legῷ, ist aber doch die wichtigste von allen und diejenige die mich allein veranlaszt hat diese Anzeige zu schreiben, weil ich die von Hrn. S. vorgeschlagene Ergänzung für ganz unzulässig halte. In der Inschrift sind hinter dem Worte molecuv nur die Buchstaben HO.AN erkennbar: ob der verloschene in der Mitte ein I oder ein T gewesen, also ob of av, wie Böckh geschrieben hat, oder özav, wie Hr. S. will, zu lesen sei, läszt sich, da sprachlich beides möglich ist, nur nach sachlichen Gründen entscheiden. Ich habe a. O.

of av gebilligt, das Relativum aber nicht mit Böckh vermöge einer σύνταξις πρός τὸ σημαινόμενον auf das unmittelbar vorhergehende έν τῆσι πόλεσιν, sondern auf ein hiuzuzudenkendes Demonstrativum oder, was auf eins herauskommen würde, nager bezogen. Ein sprachliches Bedenken, welches gegen diese Ansicht erhoben worden ist, lasse ich für jetzt auf sich beruhen, da ich später darauf zurückkommen werde; Hr. S. aber scheint auch ein sachliches Bedenken dagegen zu haben. Er sagt wenigstens: 'τούτοις suppleri ne sententia quidem permittit', ohne indessen dieses Urteil weiter zu begründen, wahrscheinlich weil er meinte, dasz dies durch seine eigne Verbesserung und Erklärung der Stelle unnoting gemacht werde. Er verwirft nemlich zwar nicht of av, wenn dies mit Böckh auf πόλεσιν bezogen werde, halt aber doch ὅταν für besser, -weil dann, um es mit seinen eignen Worten zu sagen, 'non tantum urbes, ad quas fides indutiarum pertineat, definiuntur, sed apte etiam, qua condicione indutiae ibi vim habiturae sint, indicatur.' Ueber das definiuntur' will ich mit Hrn. S. nicht rechten, obgleich ich sagen könnte dasz der Ausdruck ev tyou móleouv zwar erkennen lasse dasz bestimmte Stadte gemeint seien, selbst aber keine Bestimmung enthalte, sondern nur darauf deute dasz eine solche vorhergegangen sein müsse; ich begnüge mich nur das 'qua condicione indutiae vim habiturae sint' ins Auge zu fassen. Diese 'condicio' deuten nun die nächsten Worte des Hrn. S. folgendermaszen au: 'neque enim necesse fuit, si quarum urbium cives quidam Athenas et Eleusinem proficisci solebant, eos quotannis id facere; si quando non profecti essent, ne in urbibus quidem ipsis Athenienses, qui ibi erant, beneficiis indutiarum fruebantur.' Seine Meinung ist also offenbar diese: der Gottesfriede solle in den bezeichneten Stadtgebieten für die Athener während der im vorhergehenden bestimmten Frist nicht unbedingt, sondern nur in dem Falle stattfinden, wenn etwa auch Angehörige jener Städte sich zu jener Zeit an der attischen Mysterienseier beteiligten. Diese Beteiligung wird durch das orav zowras τῷ ἐερῷ ausgedrückt, und da in diesem Contexte das Subject zu χρῶνται notwendig nur al moleic sein kann, so hatten wir hier die jedenfalls befremdliche Erscheinung, dasz die Städte genannt werden, wo doch eigentlich nicht sie selbst, sondern nur dieser oder ener ihrer Bürger zu nennen gewesen wäre. Denn al πόλεις γρώνται τῷ ໂερῷ kann doch nach richtigem Sprachgebrauch nur von einer staatlichen, d. h. im Namen des gesamten Staates ausgeübten Beteiligung an der Feier verstanden werden, und es wäre zum mindesten eine höchst auffallende Ungenauigkeit, wenn eine Beteiligung einzelner, die ja eine blosze Privatsache war und den Staat im ganzen nichts angieng, jetzt doch als Beteiligung des Staates bezeichnet wäre. Auszerdem aber bitte ich folgendes zu erwägen. Alle solche für Festseiern angeordneten onovoal oder, wie sie auch heiszen, Exerciplas hatten, soviel wenigstens mir bekannt ist, den Sinn und die Bedeutung, dasz während einer bestimmten Frist denjenigen, die an der Feier teilnehmen wollten, auf der Reise zu dem Orte, wo diese stattfand, überall auch in Feindes Lande sicheres Geleit gewährt werden sollte, mochten nun Bürger aus diesem Lande ebenfalls an der Feier teilnehmen oder nicht. Der Staat, in dem das Fest geseiert wurde, sandte Friedensboten (σπονδοφόρους) umher, um die σπονδάς, d. h. die Ekecheirie, den Gottesfrieden anzusagen und zur Beobachtung derselben gegen die zur Feier reisenden aufzusordern. Dies heiszt τας σπονδάς έπαγγέλλειν. Solcher Aufforderung Folge zu leisten waren die Staaten, an die sie ergieng, entweder durch alte Satzungen und Verträge verpslichtet, oder sie verpflichteten sich dazu (ἐσπείσαντο) bei der jedesmaligen Aufforderung, und es war sicherlich ein seltener und allgemein gemisbilligter Fall. wenn ein Staat sich dessen weigerte. Diejenigen, welchen durch den Gottesfrieden sicheres Geleit auch in Feindes Lande gewährt ist, werden in unserer Inschrift durch den Dativus commodi bezeichnet: es sind die Mysten und Epopten, ohne Unterschied der Heimat, samt ihrem Gefolge, und auszer diesen noch ganz besonders alle Athener die zu dem Feste reisen; der Ausdruck έν ταῖς πόλεσιν είναι τὰς σπονδάς hesagt, dasz der Gottesfriede ihnen in den Gebieten gewisser Städte gewährt sei, wobei es nun freilich dahin gestellt bleibt, was für Städte dies seien und worauf ihre Verpflichtung den Gottesfrieden zu beobachten beruhe. Dasz aber diese Verpflichtung unmöglich davon abhängen könne, ob auch einer oder der andere Bürger jener Städte sich an der Feier der Mysterien beteilige, scheint mir ebensowenig einem Zweifel zu unterliegen, als dasz, wenn dies wirklich gemeint sein sollte, dann der Ausdruck ὅταν (αί πόλεις) γρώνται τῷ ίερο verkehrt sein würde.

Ist nun aus diesen Gründen das ὅταν unzulässig, so sprechen nicht weniger gewichtige Grunde gegen die Beziehung des of av auf das zupachst vorhergehende πόλεσιν. Der Ausdruck αξ πόλεις γρώνται τω ξερώ kann, wie gesagt, nur den Sinn haben, dasz eine Beteiligung an der Feier von Staatswegen stattfinde. Ich will nicht fragen, ob es glaublich sei, dasz den zur Festseier nach Athen reisenden Pilgern der Gottessriede nur in den Staaten gewährt sei, die sich auch selbst als Staaten an der Feier beteiligten, ich frage nur, ob denn von einer solchen staatlichen Beteiligung auswärtiger Städte an den attischen Mysterien irgend ein Zeugnis vorliege, irgend eine Spur bekannt sei. Mir ist nichts davon bekannt, und ich halte solche Beteiligung auch für unvereinbar mit dem Wesen der Mysterien. Bis mir diese Bedenken widerlegt werden, musz ich also die Beziehung des Relativs auf moleow für unzulässig erklären; und wenn nun doch nach Zurückweisung des Örav nur of av richtig sein kann, so bleibt offenbar nichts anderes übrig, als dies auf ein hinzuzudenkendes Demonstrativ zu beziehen und die Stelle zu übersetzen: der Gottesfriede soll in den Städten stattfinden für diejenigen, welche sich an der Feier beteiligen. Böckh sagt freilich S. 890 - oder vielmehr, er sagte es vormals, und mag jetzt vielleicht anderer Meinung sein - rouvoic ante of suppleri ex meo quidem Graecitatis sensu nequit'; indessen ist das doch immer nur ein subjectiver Grund, der, so hoch man auch die Autorität dessen der ihn vorgebracht hat achten mag, doch jedenfalls von geringerem Gewicht ist als die sachlichen Grunde, die zu jener von ihm beanstandeten Annahme nötigen. Sollte denn aber jene Auslassung wirklich so anstöszig sein in einer Urkunde für Leser, die mit dem wahren Sachverhältnis bekannt waren und deswegen wusten, dasz bei dem Relativ nicht an die Staaten gedacht werden könne, weil es keine Beteiligung von Staatswegen an den Mysterien gab? — Stände in unserer Inschrift blosz τὰς δὲ σπονδὰς εἶναι οῦ ἀν χρῶνται τῷ ἰερῷ ohne das dazwischen tretende ἐν τῆσι πόλεσιν, so würde sicherlich auch kein heutiger Leser an der Auslassung des Demonstrativs ein Aergernis genommen, sondern es, eben weil es notwendig hinzuzudenken wäre, auch bereitwillig hinzugedacht haben, ebenso wie er es in Stellen wie ἡ θίγω δήθ' οῖ μ' ἔφυσαν oder bonis boni sunt servi; improbi, qui malus fuat und ähnlichen, deren es in beiden Sprachen nicht wenige gibt, hinzudenkt. Jetzt scheint lediglich das dem Relativ voranstehende ἐν τῆσι πόλεσιν manche irre gemacht zu haben, solche nemlich, die das wahre Sachverhältnis nicht kannten; die alten Leser, die es kannten, konnte es darum auch unmöglich irre machen.

Was IIr. S. weiterhin über den Inhalt der ganzen Inschrift, d. h. auch der nicht mehr lesbaren Partie derselben, als wahrscheinliche Vermutung vorträgt, erscheint auch mir im höchsten Grade beifallswerth. Die Inschrist enthielt demnach einen Volksbeschlusz über die Art und Weise, wie es bei der Mysterienseier gehalten werden sollte, das heiszt selbstverständlich über diejenigen Bestandteile der Feier, die nicht zu den nur Mysten und Epopten zugänglichen Geheimnissen gehörten. Erlassen ist dieser Volksbeschlusz wahrscheinlich zu einer Zeit, wo die Feier, nachdem sie eine Zeitlang wenn auch schwerlich ganz eingestellt, doch nicht mit allen sonst üblichen Sollennitäten hatte begangen werden können, wieder vollständig hergestellt wurde. Dies mag zur Zeit des im J. 445 abgeschlossenen Friedens geschehen sein, wie Hr. S. annimmt. Möge nun der Vf., dem ich mich für diese wie für manche andere schöne Gabe dankbar verpflichtet fühle, meine jetzt gegen seine Ansicht über einen nicht unwesentlichen Punkt vorgebrachten Einwendungen freundlich aufnehmen und mich, wenn er sie unbegründet findet, eines bessern belehren.

Greifswald. G. F. Schömann.

## 3.

## Wo lag Munda?

Diese Frage hat die Commentatoren des Cäsar von jeher und mehr noch sämtliche spanische Geschichtschreiber und Antiquare beschäftigt. Ihre Beantwortung unterliegt allerdings auszergewöhnlichen Schwierigkeiten: die natürliche Unkenntnis des Landes auf der einen Seite, und auf der andern die Benutzung schlechter Texte der alten Schriftsteller haben sie bisher noch niemals gelingen lassen. Dies veranlaszte die Akademie der Geschichte in Madrid sie zu einer ihrer letzten Preisaufgaben zu wählen. Trotz einiger Ausstellungen, welche in der 'Noticia de las actas de la Real Academia de la Ilistoria' vom Jahr 1860 (S. XIV bis XIX) gemacht

werden, hat die genannte Akademie der folgenden Arbeit einstimmig den Preis zuerkannt:

Munda Pompeiana. Memoria escrita por D. José y D. Manuel Oliver Hurtado, y premiada por volo unánime de la Real Academia de la Historia en el concurso de 1860. Madrid, imprenta de Manuel Galiano. 515 S. Lex.8. Mit zwei lithographierten Tafeln.

Eine ausführliche Besprechung dieser Arbeit wird in den Schriften des römischen Instituts erscheinen. Da dieselben auszerhalb der eigentlich archäologischen Kreise nicht viel gelesen werden, so wiederhole ich hier in der Kürze, was sich mir, zum Teil im Widerspruch mit den Ansichten der Herren Oliver, als das sichere ergeben hat. Für das inschriftliche Material, welches zum groszen Teil die Grundlage der topographischen Bestimmungen bildet, verweise ich auf meine epigraphischen Reiseberichte (in den Monatsberichten der Berliner Akademie von 1860 und 1861), für die abweichenden Ansichten der spanischen Gelehrten auf die ausführliche Recension in den Institutsschriften.

Als Casar im zweiten Schaltmonat oder Ende November des fünfzehnmonatlichen Jahres 708/46 in Sagunt landete, um dem letzten sehr gefährlichen Widerstandsversuch der Partei des Pompejus gegen die neue Ordnung persönlich ein möglichst schnelles Ende zu machen, konnten Pompejus Söhne nur noch auf Bätica, das heutige Andalusien, rechnen, Was sie an den östlichen Küsten durch den alten Glanz des väterlichen Namens und eigne Thätigkeit gewonnen hatten, gieng auf die blosze Kunde von Cäsars Kommen verloren. Auch zur See erlitten sie durch Casars Admiral Didius eine Niederlage, welche fast mit der Zerstörung ihrer ganzen Flotte geendet hätte. Doch konnte sich Varus, ihr Flottenführer, im Hasen von Carteja mit dem Rest der Schisse bergen: auf diesen. Schiffen allein beruhte also, im Fall eines Mislingens ihrer Unternehmungen in Spanien, die Möglichkeit den Kampf etwa in Africa fortzusetzen. Casars Flotte blieb den Winter über in Gades, das wol durch seines Freundes Balbus persönlichen Einflusz von Anfang an auf seiner Seite stand. In Bätica dagegen war die Partei des Pompejus noch immer bei weitem stärker als die Casars. Alle groszeren und wie es scheint auch sämtliche kleinere Städte konnte sie zu den Ihrigen rechnen: wepigstens wagte die Gegenpartei überall erst unter den Augen von Cäsars Truppen sich zu erheben. Nur eine Stadt war Casar treu geblieben: Ulia. Seine Truppen, die ihm an den Küsten und im diesseitigen Spanien die Oberhand gesichert hatten, standen bei Obulco. Dorthin kam er. nur von wenigen begleitet, mit der ihm eignen Schnelligkeit von Sagunt her auf dem kürzesten Wege, durch unwegsame, vor ihm von Heeren kaum betretene Gebirge. Die mitgebrachten Truppen folgten langsamer nach: im Lager von Obulco organisierte er erst sein Heer, besonders durch Heranziehung spanischer und africanischer Hülfsvölker. Gnäus Pompejus versuchte, ehe Casar kam, womöglich Ulia, die einzige ihm

feindliche Stadt jener Gegenden, zu gewinnen; allein sie setzte ihm hartnäckigen Widerstand entgegen. Cäsar gedachte erst den Sextus, der sich in Corduba, also auf dem nördlichen Ufer des Bätis befand, einzeln unschädlich zu machen und sich zuvor dieser wichtigen Colonie zu bemächtigen, um dann mit ganzer Krast und ohne Feind im Rücken dem Gnäus entgegen zu gehen. Allein der wolangelegte Plan scheiterte an dem Widerstand Cordubas. Gnäus hatte sich seinem Bruder zum Schutze mit einem groszen Teil seiner Truppen ebenfalls dorthin begeben, aber Casar verlegte ihm mit Erfolg den Uebergang über die von ihm angelegte Brücke über den Bätis. Hülfstruppen, die Cäsar indes unter dem Spanier L. Junius Paciācus zum Entsatz nach Ulia gesendet hatte, schlugen sich durch und veranlaszten den Gnäus Ulia preiszugeben, um seinerseits mit ungeteilter Krast dem Cäsar bei Corduba zu widerstehen. In Rom solgte die Partei seinen Bewegungen, wie aus Ciceros Briefwechsel hervorgeht, gewis nicht ohne neue Hoffnungen dabei zu nähren. Cäsar, der den schlimmen Einflusz des Lagerlebens in der Regenzeit bei knappen Vorräten durch eigne Krankheit spürte und vor allem den entmutigenden Einflusz erfolgloser Kampfe für seine sieggewohnten Truppen zu vermeiden hatte, gab plotzlich seine Stellung vor Corduba auf, passierte bei Nacht den Bätis und überliesz es dem Gnäus, sich in Corduba mit seinem Bruder zu vereinigen. Allein dieser muste bald einsehen dasz er da nichts nütze: denn Cäsar gab sich daran, einstweilen erst die festen Plätze auf dem linken Ufer des Bätis zu belagern, ohne sich um Corduba zu kummern. Er begann mit Ategua, einer festen Stadt auf dem rechten Ufer des flumen Salsum, eines Nebenflusses des Bätis. Pompejus folgt ihm nach, gewinnt einige Vorteile über detachierte Corps der Cäsarischen Armee und bezieht jenseit des flumen Salsum, um die natürliche Vertheidigungslinie dieses Flusses zu gewinnen, ein Lager. Von da aus sucht er einen hoch gelegenen, also strategisch wichtigen Punkt zu gewinnen, der nicht weit von seiner Stellung, auch auf dem linken Ufer des flumen Salsum lag, genannt castra Postumiana. Den hielt nemlich auch eine Abteilung Cäsarischer Truppen besetzt. Cäsar aber durchbrach die Linie des slumen Salsum, ohne die Belagerung von Ategua auszuheben, kam den Seinen zu Hülfe und nötigte den Pompejus zum Rückzug. Diesmal suchte dieser sich noch einmal an Corduba zu lehnen, mit dem er stets die Verbindung aufrecht erhalten hatte; vielleicht hoffte er damit den Casar zu einer Digression dorthin zu veranlassen und so Ategua zu befreien. Es gelang ihm sogar sich in Laufgräben dem flumen Salsum zu nähern, den Flusz zu überschreiten und jenseits, also eigentlich innerhalb Casars Operationsbasis, einen festen Punkt zu besetzen. Indessen fiel endlich Ategua am 18 Februar 709, nach einer Reihe kleinerer Gesechte zwischen den beiden Armeen. Auf die Nachricht davon rücken beide Armeen vorwärts in der Richtung nach Ucubi zu. Ob diese Stadt auf dem rechten oder auf dem linken Ufer des flumen Salsum gelegen habe, wird nicht ausdrücklich angegeben; wahrscheinlicher ist das letztere. Pompejus schlug sein Lager in der Nähe des Ortes auf: Cösar folgte und die beiden Lager standen fortan in geringer Entfernung ein-

ander gegenüber. Inzwischen suchte Cäsar auch auf diplomatischem Wege seine Verbindungen auszudehnen. Mit der Besatzung von Ategua war eine Anzahl Bürger von Ursao gefangen genommen worden. Diese schickte er unter hinreichender Bedeckung in ihre Heimat als Gesandte, um die Stadt für sich zu gewinnen. Allein vergeblich: die von Ursao erschlugen die Gesandten als Verräther und blieben dem Pompeius treu. Es blieb also nichts übrig als die Linie des flumen Salsum zu durchbrechen. Es geschah, wenngleich nicht ohne Verluste von Seiten Casars. Beide Führer suchten dabei die hochgelegenen, also natürlich befestigten Ortschaften zu gewinnen: zwei, Sorica und Aspavia, bildeten die Hauptstreitpunkte. Nachdem Cäsar den Uebergang über den Flusz gewonnen hatte, konnte Pompejus begreislicherweise seine Stellung bei Ucubi nicht mehr halten. Er zog die kleine Besatzung von Ucubi an sich, liesz die Stadt niederbrennen und bezog ein Lager in der Richtung nach Hispalis zu. Casar aber rückte gegen Ventipo, denn nur durch die Einnahme von Ortschasten vermochte er sich zu verproviantieren. Ventipo muste sich ergeben, und die fortgesetzten Erfolge Casars begannen auf die kleineren Orte zu wirken. So verschlosz Carruca dem Pompejus seine Thore: dieser hatte also dem Zuge Cäsars folgen müssen. Nach einigen Märschen stehen sich beide Heere auf dem Feld vor Munda gegenüber, Pompejus in einer an die hochgelegene Stadt gelehnten Stellung. Er wuste dasz er nur durch einen erfolgreichen Kampf das gesunkene Vertrauen der ihm treu gebliebenen Städte heben könne. Cäsar stand auf den geringeren Anhöhen Munda gegenüber, von Pompejus durch die Thalebene eines sumpfigen Baches getrennt. Viel schien ihm schon gewonnen, wenn es gelang den Pompejus aus seiner doppelt gedeckten Stellung in die Ebene zu locken. Allein von selbst that Pompeius das nicht: Cäsar muste vorgehen, und erst als er den Uebergang über den Bach zu gewinnen drohte, trat ihm Pompejus entgegen, so dasz Cäsar sich genötigt sah die gewonnene Stellung am Bach zu befestigen. Dies Manöver, anfänglich von Casars Armee als feig gemisbilligt, erreichte seinen Zweck Pompejus ganze Schlachtlinie zu engagieren. Das Vordringen den Abhang aufwärts und gegen den Kern von Pompejus Truppen war auszerst schwierig und der Kampf schwankte lange. Cäsars Gegenwart und die ausdauernde Tapferkeit der berühmten zehnten Legion auf seinem rechten Flügel, welche den Pompejus nötigte seinen rechten Flügel zu schwächen und damit Casars Reiterei vordringen zu lassen, entschied zu Casars Gunsten. Die Niederlage, am 17 März 709, war vollständig: denn sie hatte nicht blosz die Auslösung von Pompejus Armee zur Folge, sondern auch die Aufgabe von Corduba. Denn auf die Botschaft der Niederlage verliesz Sextus Pompejus die Stadt, um womöglich, wie er selbst seinen Parteigenossen angab, einen Friedensschlusz von Cäsar zu erlangen. Gnäus aber entfloh mit wenigen Getreuen nach Carteia, worüber A. Hirtius dem Cicero berichtete (ad Att. XII 37 und 44). Casar wuste dasz er nicht mehr zu fürchten sei, und eilte daher zurück, um Corduba, Hispalis und Asta, die bedeutendsten Städte der Gegenpartei, nach einander zu unterwerfen, während er es dem Q. Fabius Maximus überliesz Munda selbst und das

nahe Ursao, die letzten Anhaltspunkte der Partei des Pompejus in jenem Gegenden, zu belagern, da deren Widerstand voraussichtlich nicht lange dauern konnte. Carteja suchte nach der Wendung der Dinge seinen Frieden mit Cäsar zu machen durch Auslieferung des Gnäus. So ward er zur Flucht zur See genötigt auf den wenigen Schiffen, die ihm daselbst noch erhalten geblieben waren. Allein Didius Flotte holte ihn von Gades aus ein: er muste sich in die unwegsamen Gebirge zwischen Carteja und Malaca flüchten und fand den Tod bei einem Orte Lauro. Sein Haupt ward nach Hispalis gebracht; Sextus entkam bekanntlich nach Sicilien. So endete Cäsars zweiter spanischer Feldzug.

Dem an sich verständlichen Verlauf des Feldzugs, welcher sich aus der im ganzen höchst genauen, im einzelnen freilich vielfach verderbten Relation eines Augenzeugen, dem bellum Hispaniense, verbunden mit Dions (XLIII 28 bis 40) und Appianus (b. civ. II 103 bis 105) kurzen Berichten ergibt, liegen nun folgende topographische Thatsachen zu Grunde. Obulco ist Porcuna, ein kleiner Ort des Königreichs Jaen, südlich vom Guadalquivir, dem Batis, und östlich von Corduba, welches bekanntlich dem heutigen Cordova entspricht. Ulia ist Montemayor, gerade südlich von Cordova gelegen, das flumen Salsum der Guadajóz, ein linker Nebenflusz des Guadalquivir. Ategua entspricht wahrscheinlich einigen Gehösten auf dem rechten User des Guadajóz, welche Teba la vieja (das alte Teba) genannt werden. Ucubi kann nicht weit von dem heutigen Espeio. auf dem linken Ufer des Guadajóz, aber in einiger Entfernung, gelegen haben. Hispalis ist Sevilla: es liegt ziemlich weit von dem Schauplatz der Kämpse um Ulia und Ucubi, und man verwundert sich statt seiner näher liegende bedeutende Orte wie Carmo (Carmona) und Astigi (Ecija) in dem Feldzug gar nicht erwähnt zu finden. Sicher ist ferner die Lage von Ventipo, bei dem Ort Casaliche auf dem linken Ufer eines zweiten. südlicheren Nebenflusses des Guadalquivir, nemlich des Jenil. wahrscheinlich entspricht Ursao, in allen anderen Quellen auszer dem b. Hisp. Urso genannt, dem heutigen Osuna, ungefähr der Spitze eines gleichschenkligen Dreiecks, dessen Grundlinie zwischen den beiden ebenfalls bekannten Punkten Sevilla und Ecija gezogen ist. Sicher sind endlich Carteja, dessen Hafen der von Gibraltar ist (die Stadt selbst lag nicht weit von Gibraltar, dem Felsen von Calpe, an einer Stelle welche jetzt el Rocadillo heiszt), und Gades, jetzt Cadix. Unbekannt sind also nur die kleinen Orte castra Postumiana, Sorica, Aspavia, Carruca und Lauro, und auszerdem Munda selbst. Wo dies ungefähr zu suchen ist, kann aber nach dem Gang des Cäsarischen Feldzugs nicht zweiselhaft sein. Nach der Einnahme oder Unschädlichmachung der wichtigeren Punkte in der Nähe von Cordova, Ategua (Teba la vieja) und Ucubi (bei Espejo), geht Cäsar offenbar in südwestlicher Richtung vor, um die beiden nächstwichtigen Städte Ursao (Osuna) und Munda zu nehmen, und zwar erst Munda, dann Ursao. Auf dem Weg dahin nimmt er Ventipo (Casaliche) und Carruca: folglich musz Munda südwestlich von Casaliche gelegen haben. Pompejus entslieht von Munda nach Carteja, während Cäsar nach dem Norden zurückeilt und sein Feldherr O. Maximus Munda und dann

Ursao (Osuna) erobert. Munda lag also zwischen Casaliche und dem Haseu von Gibraltar. In der Nähe von Malaga, in den hohen Gebirgen von Mijas, gibt es nun noch heute einen kleinen Ort Monda. Dorthin konnte aber Cäsar von Casalíche aus in éinem Marsche (denn es wird kein strategisches Hindernis irgend welcher Art erwähnt), und noch dazu mit seiner zahlreichen spanischen Cavallerie, unmöglich gelangen. Auszerdem liegt Monda in so hohen Gebirgen und engen Umgebungen, dasz die genaue Beschreibung der Localität der Schlacht durchaus nicht darauf passt. Endlich haben sich in Monda nie die geringsten Spuren einer antiken Niederlassung, Ruinen, Inschriften und andere leicht kenntliche Anzeichen einer solchen gefunden. Erwähnung geschieht seiner zuerst bei ziemlich späten arabischen Schriftstellern. Dagegen gibt es, gerade südwestlich von Casaliche, einen kleinen Ort arabisches Ursprungs, la Torre Alhaquime. Er liegt nördlich von der heutigen Bergstadt Ronda. dem alten Arunda, und eine bis zwei spanische Leguen westlich von den Ronda la vieja genannten Ruinen. Diese liegen zwei Meilen nördlich von Ronda und entsprechen der alten Stadt Acinipo. Zu der Feldsfur ienes Ortes la Torre Alháquime gehört ein Stück Ackerland, welches noch heutigestages verpachtet wird unter der im Volke wolbekannten Bezeichnung 'das Feld von Munda'. Es ist gar kein Grund vorhanden diese Bezeichnung für eine willkürlich gemachte zu halten: sie läszt sich bis in die Zeit der christlichen Wiedereroberung jener Gegenden um die Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts zurückverfolgen. Auf der andern Seite ist nichts häufiger in Spanien, als dasz die Erinnerung an verschollene alte Städte sich bis in die Gegenwart erhalten hat in den dem Volk, nicht den Gelehrten, geläusigen Namen von Gehöften, Ruinen und Feldmarken. Auch in den übrigen Provinzen des römischen Reiches ist ja ähnliches nicht selten: ganz besonders häufig und erklärlich ist es aber im südlichen Spanien durch die lange Dauer und die verhältnismäszig hohe Cultur der arabischen Herschaft, welche dem Lande eine von der der römisch-gothischen Epoche ganz verschiedene Physiognomie aufgeprägt hat. Zu der Lage jenes Feldes stimmen nun die oben angegebenen topographischen Bedingungen vollständig: es liegt südwestlich von Casaliche in der Richtung nach dem Hafen von Gibraltar zu; durch die Gebirge von Ronda kommt man aus dem innern andalusischen Hügelland noch jetzt auf dem nächsten Weg an die Küste und nach Gibraltar. Nach Ruinen von Munda darf man aber nicht suchen: denn nach des bellum Hispaniense (41), Strabons (III 2, 2) und Plinius (III 1, 12) Angaben ist mit ziemlicher Sicherheit anzunehmen, dasz Q. Fabius Maximus Munda zerstört hat. Später wieder aufgebaut wurde es wahrscheinlich deshalb nicht, weil es zu Pompejus Partei gehalten hatte: in den späteren geographischen Quellen, Ptolemäos und dem Reichsitinerarium des Caracalla, wird es daher gar nicht erwähnt. Ebenso gieng es den übrigen Städten der Pompejanischen Partei: von Ategua, Sorica, Aspavia und wahrscheinlich auch Carruca ist nicht wieder die Rede. Ulia bleibt dagegen bestehen; nach Ucubi wird eine Colonie deduciert und es erhält den Namen Claritas Iulia, vielleicht zur Erinnerung an Casars Sieg.

Ebenso erhalten andere Städte ähnliche Vorrechte und ähnliche Namen. Mithin kann man die Frage über Mundas Lage in der That als gelöst ansehen, so weit sie sich überhaupt lösen läszt. Das Vorhandensein eines modernen Ortes Monda darf dabei nicht irren. Denn einmal kommen in keinem der antiken Länder häufiger als in Spanien dieselben Ortsnamen wiederholt vor. Zweitens ist gerade der Name Munda noch éin oder zweimal auf der Halbinsel bezeugt: ein Flusz an der portugiesischen Küste und eine Stadt in der Gegend von Almeria scheinen ihn ebenfalls geführt zu haben. Jedoch bemerke ich beiläufig, dasz kein ausreichender Grund vorhanden ist, das zweimal von Livius bei Gelegenheit der spanischen Feldzüge der Scipionen (XXIV 42 f.) und des Ti. Sempronius Gracchus (XL 47 f.) erwähnte Munda für verschieden zu halten von dem Cäsarischen. Im Gegenteil: ein so ausführlicher und so zu sagen populärer Schriftsteller wie Livius würde sicher eine solche Verschiedenheit besonders hervorgehoben haben, zumal Munda zu seiner Zeit notwendig noch in aller Munde war.

Die Verfasser des spanischen Buches haben das Verdienst, den Feldzug Cäsars zum erstenmal mit Ortskenntnis und im Zusammenhang erläutert und die wichtige locale Tradition des Namens Munda ans Licht gezogen zu haben. Doch folgen sie bei der Interpretation des bellum Hispaniense leider den schlechtesten Texten, und die Tradition haben sie nicht richtig zu benutzen verstanden. Sie legen nemlich Munda nach Ronda la vieja, welches nach den unzweifelhaften inschriftlichen Zeugnissen und dem häufigen Vorkommen der dort geschlagenen autonomen Münzen vielmehr, wie schon gesagt, Acinipo entspricht. Von dieser alten Stadt sind noch einige Ruinen, darunter ein ziemlich wol erhaltenes Theater, vorhanden: das ist nicht zu vereinigen mit dem oben als höchst wahrscheinlich bezeichneten Umstand, dasz Munda bald nach der Schlacht zerstört und nicht wieder aufgebaut worden ist.

Berlin.

Emil Hübner.

## 4.

Iurisprudentiae anteiustinianae quae supersunt. in usum maxime academicum composuit, recensuit, adnotavit Ph. Eduardus Huschke. Lipsiae in aedibus B. G. Teubneri. MDCCCLXI. XVI u. 748 S. 8.

Erst drei Jahre sind verslossen, seit die Teubnersche Verlagshandlung in R. Gneists 'institutionum et regularum iuris syntagma' angehenden Juristen und Philologen ein willkommenes Hülfsmittel bot. Es gewährte dies Werk eine Zusammenstellung der Zwölstaselfragmente, eine Synopse der Institutionen des Gaius und des Justinianus, die erhaltenen Reste von Ulpianus liber singularis regularum, eine Auswahl aus den sententiae des Paulus, schlieszlich Uebersichtstabellen zur Erläuterung des Systems des römischen Rechts. Um so dankbarer ist es anzuerken-

nen, dasz dieselbe Firma jetzt das oben genannte Werk auf den buchbändlerischen und wissenschaftlichen Markt bringt, das, ohne den selbständigen und dauernden Nutzen der Gneistschen Sammlung zu beeinträchtigen, wenigstens teilweise dasselbe Material enthält, aber, nach einem umfassenderen Plane angelegt, die gesamten Ueberreste der vorjustinianischen Rechtsgelehrsamkeit in sich vereinigt. Denn auszer einer neuen und selbständigen Sammlung der Bruchstücke der römischen Rechtsgelehrten, so weit sie in nichtjuristischen Quellen enthalten sind, werden uns hier mit Einleitungen und concis gefasztem kritischem und exegetischem Apparat die folgenden Schriften dargeboten: M. Valerius Probus de notis antiquis; die Institutionen des Gaius'); die assis distributio des Volusius Macianus; die bei Dositheus aufbehaltenen, vom Hg. (S. 323 f.) den libri regularum des Cervidius Scavola zugeschriebenen Reste, die unter dem Namen des fragmentum de iuris speciebus (oder partibus) et de manumissionibus bekannt sind; die fünf Bücher der sententiae des Julius Paullus; des Ulpianus liber singularis 1) und die Wiener Institutionenfragmente desselben; die nach dem Hg. (S. 511) vielleicht desselben liber regularum angehörige expositio de gradibus cognationum, der sich zwei aus der Zahl der erhaltenen ausgewählte (vgl. S. 513 ff.) stemmata cognationum anschlieszen; das den libri opinionum desselben nach H.s Meinung (S. 519 f.) entnommene fragmentum de jure fisci : die collatio legum Mosaicarum et Romanarum; die vaticanischen Fragmente (zu denen wenigstens noch nachträglich Mommsens gröszere Ausgabe benutzt werden konnte: S. 601); die sogenannte veteris ICti consultatio, welche der Hg. in einer sehr scharfsinnigen Exposition an das Ende des 5n Jahrhunderts und zwar nach Burgund setzt (S. 701 ff.); schlieszlich die spärlichen, zumeist in den Scholien der Basiliken enthaltenen Reste der vorjustinianischen Rechtskundigen des Ostreichs Cyrillus, Domninus, Demosthenes, Eudoxius, Patricius und (I)Amblichus. Die Ausstattung ist nicht so elegant wie die des Gneistschen Syntagma, aber durchaus anständig, wie die samtlichen Teile der 'bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana', welcher diese Sammlung einverleibt ist; daher ist denn auch der Preis trotz des so viel gröszeren Umfanges und reicheren Inhalts nur unbedentend böher.

Ueber den Plan und die Ausführung des Unternehmens gibt der verdiente Hg., dessen Name bereits eine feste Bürgschaft für die Leistung bietet, Auskunft in der Vorrede (S. V—XIII), an welche sich eine Uebersicht des reichen Inhalts (S. XV f.) anschlieszt. Jene Rechenschaft teilt er in drei Teile: 'primum quaeritur, quae antiquitatis monumenta hac collectione receperim, deinde quemadmodum ea composuerim, postremo quomodo singula instruxerim.'

Was die erste Frage anlangt, so wird zunächst bemerkt, dasz nur eine auf das 'ius prudentium auctoritate constitutum' sich beschränkende Sammlung nach dem gemeinsamen Plane des Hg. und der Verleger beabsichtigt wurde, dasz daher, wie einst von Schulting, im Gegensatz zu

<sup>1)</sup> Auch in besonderen Abdrücken zu haben.

den gleichartigen Sammlungen von Hugo und den Bonnern, die constitutiones principum ausgeschlossen worden seien: ausgeschlossen blieben demnach auch die von Schulting mit aufgenommenen sententiae et epistulae d. Hadriani so wie die erhaltenen Teile des cod. Gregorianus und des cod. Hermogenianus. Anderseits beschränkte sich der Hg. auf das vorjustinianische Recht. Demnach schlosz er alle ausschlieszlich in den Justinianischen Rechtsbüchern überlieferten Bruchstücke aus: auch wo sie zur Ergänzung unvollständiger oder lückenhafter in die Sammlung aufgenommener Werke, wie Ulpianus liber regularum und Institutionen und Paullus sent. rec., dienen, gab er nur an den betreffenden Stellen die Nachweisungen, schon der Raumersparnis halber, weshalb er auch dasselbe Verfahren an den Stellen beobachtete, die in anderen in der Sammlung enthaltenen Schriften oder in den Justinianischen Rechtsbüchern beibehalten sind, und nur da davon abwich, wo es von besonderem Nutzen erschien, wie im Gaius. Innerhalb dieser Grenzen aber ward alles, und daher namentlich auch was von den vorhadrianischen Juristen in anderen Schriftstellern erhalten ist, aufgenommen, was der Hg. vollständig motiviert und rechtfertigt; auf das bei der Auswahl jener Schriftsteller beobachtete Verfahren, worauf der Ifg. demnächst eingeht, werden wir noch zurückkommen; ebenso nahm der Hg., um neben der consultatio, der späten Frucht der occidentalischen Jurisprudenz, ein Seitenstück zu bieten, die oben genannten Stücke griechischer Juristen auf, wogegen er, mit Ausnahme der in der Veroueser Hs. fehlenden Stellen im Gaius, die westgothische Jurisprudenz und ihre Arbeiten bei Seite liesz.

Für die Anordnung ergab sich von selbst die Beobachtung der chronologischen Zeitfolge; wo hier bestimmte Kenntnis nicht vorhanden war,
hat der Ilg. die Zeit und bei anonym überlieferten Schriften den Verfasser durch Forschung, und zwar überall auf eigentümlichem und sinnreichem Wege, zu ermitteln gesucht, wenn auch, wie er selbst mehrfach
zugibt, die Ergebnisse dieser Forschungen meist nur mehr oder minder
wahrscheinliche Hypothesen sind. Die Einleitungen zu den einzelnen Abschnitten geben hierüber, sowie über die Schriftsteller selbst und ihre
Ueberlieferung in Handschriften und Ausgaben nähere Auskunft.

Bei der Bearbeitung der einzelnen Teile der Sammlung war die Rücksicht auf den akademischen Gebrauch maszgebend, daher sowol das Zuvicl als das Zuwenig zu vermeiden. Da die Ueberlieferung der aufgenommenen Schriften meist verderbt oder lückenhaft und unvollständig ist und dies das Studium derselben hindert, so war zunächst auf möglichste Integrität des mitgeteilten zu sehen. Der Hg. gab daher überall neue und selbständige Recensionen, und zwar, wie er selbst eingesteht, von den gangbaren Ausgaben so abweichende, dasz er viel mehr befürchtet 'audaciae et novarum rerum studii incusari' als 'desidiae vel superstitiosae in traditis perseverantiae', nirgend aber habe er anders geändert als unter Zuziehung aller zugänglichen kritischen Hülfsmittel und nach wiederholter Erwägung; wenn er aber diesen Herstellungsversuchen meist ihren Platz im Texte selbst gegeben und die Lesarten der Hss. und Aus-

gaben nebst den Vermutungen anderer in die Noten verwiesen habe, so sei das mit Rücksicht auf die Jugend geschehen, der man zunächst irgend einen sichern Anhalt zu bieten suchen müsse. Ebenso habe er überall unter Beobachtung der notwendigen Vor- und Umsicht, worüber er sich im einzelnen näher ausspricht, die vorhandenen Lücken auszufüllen getrachtet, wobei er selbst warnt diesen Ausfüllungen eine höhere Autorität beizulegen als ihnen zukomme und er selbst ihnen beilege. Nach einigen Bemerkungen über geringfügigere, der äuszerlichen Anordnung angehörige Dinge, über die Interpunction, welche er nach älterer Weise reichlich gegeben, und über die Orthographie, in der er sich an das gangbare gehalten, wendet sich der Hg. zu der 'adnotatio'. Diese ist doppelt, kritisch und exegetisch: nur beim Gaius erscheinen diese beiden Bestandteile auch äuszerlich getrennt. Für den kritischen Apparat begnügt sie sich damit, den Leser in den Stand zu setzen über die Abweichungen des Hg. von der besten oder gangbarsten, jedesmal angezeigten Ausgabe ein selbständiges Urteil zu fällen; für die Exegese beschränkte sich der Hg. meist auf Angabe der zur Erkenntnis der jedesmal behandelten Gegenstände wesentlichen Parallelstellen; nur zuweilen suchte er auch durch eigne Bemerkungen Schwierigkeiten der Interpretation aufzuhellen. Die Indices sollen später - hoffentlich recht bald - besonders nachgeliefert werden.

Vor allem dankenswerth und interessant für den Philologen ist unter diesem reichen Inhalt die Sammlung der auszerhalb unserer Rechtsbücher enthaltenen Bruchstücke der römischen Juristen, und es bedarf wol keiner besonderen Rechtfertigung, wenn wir dieser eine nähere Betrachtung widmen. Mit vollem Rechte sagt der Hg. von der vor fast einem halben Jahrhundert (Königsberg 1814) erschienenen Sammlung von Dirksen, dasz dies Buch zu jener Zeit höchst lobenswerth gewesen sei, wenn auch jetzt nicht mehr genügend (Vorr. S. VII Anm.). An letzterem ist freilich der hochverehrte Mann selbst völlig schuldlos. Aber inzwischen ist sowol die litterarhistorische Forschung auf diesem Gebiete vielfach thätig gewesen als namentlich die Kritik derjenigen Quellenschriftsteller, aus denen vorzugsweise'das Material für eine solche Zusammenstellung geschöpst werden musz, durch Heranziehung, Durchsorschung und Benutzung der handschriftlichen Ueberlieferung fast durchgängig sehr wesentlich gefördert. Mehrere der in Betracht kommenden Rechtsgelehrten und Antiquare haben nun zwar seitdem monographische Behandlungen erfahren, von einigen sind die Bruchstücke auch in das erste Kapitel von Eggers 'Lat. sermonis vetustioris reliquiae selectae' aufgenommen (Aelius Gallus, Cincius, Veranius, Messalla augur); aber die in dem Bonner Corpus iuris anteiust. verheiszene Sammlung aller dieser Reste ist ausgeblieben, und so erschien eine neue Bearbeitung jener vielfach interessanten Aufgabe als eine dringende Forderung. Es ist höchst erfreulich, dasz Hr. Huschke sich derselben bei dieser Gelegenheit mit unterzogen und in knapper und präciser Form alles wesentliche zusammengestellt hat: alles wesentliche - denn er selbst gibt im allgemeinen (Vorr. S. VII-IX) wie im einzelnen (s. bes. S. 41 f. Anm. 1) zu, dasz

man hier über die Begrenzung des aufzunehmenden Stoffes, sowol in Bezug auf die nichtjuristischen Schristen der eigentlichen Rechtsgelehrten als auf die in rechtsverwandtem Gebiete thätigen, aber nicht eigentlich juristischen Schriftsteller zweiselhaft sein könne. Wenn er für die Zeit des Freistaats auszer gelegentlichen beiläufigen Erwähnungen in den Anmerkungen sich auf die folgenden 27 (S. 1-43) beschränkt: Ti. Coruncanius, Sex. Aelius Patus Catus, M. Porcius Cato Censorius, Servius Fabius Pictor, M'. Manilius, M. Junius Brutus, P. Mucius Scavola, C. Sempronius Tuditanus, Cosconjus, Junius Gracchanus, P. Rutilius Rufus, Furius, Q. Mucius Scavola, C. Aquillius Gallus, M. Tullius Cicero, L. Cincius, Servius Sulpicius Rufus, C. Aelius Gallus, P. Alfenus Varus, P. Aufidius Namusa, Q. Aelius Tubero, C. Trehatius Testa, A. Cascellius, L. Julius Casar, M. Valerius Messalla Corvinus, Veranius, Granius Flaccus, so sagt er am Schlusz dieser Reihe, dasz, wenn man etwa unter dieser Zahl einige Namen vermissen sollte, dies besonders daher rühre, dasz er nicht zum Entschlusz habe kommen können, was er von diesen habe aufnehmen sollen: so in Bezug auf die Polyhistoren Varro und Nigidius; ausgeschlossen habe er auch die Grammatici, obwol manche den Zwölftafelgesetzen und anderen Rechtsquellen eine sehr förderliche Thätigkeit zugewendet, ebenso einige Schriftsteller über Religionswesen, deren schriftstellerische Pläne und Zwecke nicht mehr zu ergründen seien. Wenn der Hg. darunter die nur aus Fulgentius de abstrusis sermonibus bekannten pontificales libri des Rutilius Geminus und des Bäbius Macer Schrift de festalibus sacrorum anführt, so waren diese doch wol ohne weitere Ueberlegung schon durch die Stelle, auf der allein unsere Notizen über sie beruhen, ausgeschlossen und dursten nicht erwähnt werden, ohne sie dem Anfänger als fingiert zu bezeichnen. Von den Juristen der Kaiserzeit schlieszen sich dann unmittelbar an diese Reihe (S. 43-61) M. Antistius Labeo, C. Atejus Capito, Masurius Sabinus, darauf nach Mitteilung des schon erwähnten Büchleins des M. Valerius Probus (S. 61-70) Calius Sabinus, T. Aristo, Lalius Felix, Sex. Pomponius (S. 70-74), später dann-nach chronologischer Reihenfolge unter die im Zusammenhang und unmittelbar erhaltenen Rechtsquellen verteilt die anderweitigen Bruchstücke des Gaius (S. 308 f.), des Paullus (S. 448) und des Ulpianus (S. 510) auszer ihren sonst ganz oder zum Teil erhaltenen Schriften, sowie des Papinianus (S. 333) und des Herennius Modestinus (S. 527). Vergleicht man diese Liste mit dem Verzeichnis der von Dirksen aufgenommenen Autoren, so wird man sehen dasz Huschke einer Anzahl dort nicht vertretener Juristen und Antiquare den Zutritt gewährt hat, und zwar sind, abgesehen von Probus de notis, Papinianus und Modestinus, neu hinzugekommen Sempronius Tuditanus, Cosconius, Rutilius Rufus, Furius, Cascellius (im Text S. 35 richtig A., im Inhaltsverzeichnis durch einen Drucksehler L. benannt), L. Cäsar, Messalla und Veranius; ausgeschieden dagegen ist mit Recht C. Livius Mamilianus Drusus (bei Dirksen VI S.-45). Das auf diesen nach der Lesart älterer Ausgaben bezogene

Fragment impubes libripens esse non potest neque antestari (Prisc. VIII 16 S. 792 P.) ist nach der Emendation Lachmanns dem Aelius Gallus (Fr. 6 S. 29) zugeteilt; die Mehrzahl der besseren Hss. bietet melius, das auch sonst mit Aelius verwechselt wird, die Halberstädter wenigstens von zweiter Hand sicher Celius, wonach Lachmann C. Aelius besserte; aussallend ist allerdings das M. Livius des Bambergensis, der die richtige Lesart sonst einigemal allein bewahrt hat: melius kann ebenso gut aus einem m. lius (nach einer nahe liegenden und mehrfach vorkommenden Corruptel des Namens) zusammengeschweiszt, als dies m. lius (und darauf m. liuius) aus dem melius herausgelesen sein; ware M. Livius die echte Lesart, so würde man zunächst an den ältern der beiden Volkstribunen M. Livius Drusus denken, auf dessen juristische Thätigkeit sich Hindeutungen bei Cic. ad Att. VII 2, 8 und in der Rhetorik ad Her. II 13, 19 finden (denn auf ihn scheinen diese Stellen mit Pighius ann. III 94 f. bezogen werden zu müssen). - Auch bei den einzelnen wird man die Anzahl der Fragmente meist vermehrt finden, während anderseits ungehörige ausgeschieden worden sind.

So findet sich gleich unter den drei Bruchstücken des Sex. Aelius Patus Catus auf der ersten Seite einerseits das Brieschen des Cic. ad fam. VII 22 mit hiuzugefügt, das freilich nicht Worte des Aelius enthalt, sondern nur eine Ansicht desselben mitteilt; wir können aber in dieser Beziehung den liberalen Grundsatz des Hg. (Vorr. S. VII) nur billigen: 'et cum in iure magis res quam verba spectentur, ne illud quidem referre existimavi, utrum sententia tantum an etiam verba alicuius iurisconsulti nobis referrentur, et utrum iudicando vel ore respondendo eam sententiam protulerit, an etiam scriptam ipse reliquerit.' Dagegen ist das von Dirksen ihm zugeteilte Fragment aus Varro de l. L. VI § 7 über nox intempesta fortgeblieben, weil es (mit Recht und nach dem Vorgange von Heimbach de Aelio Gallo S. 42, v. Heusde de Aelio Stilone S. 65 und Egger a. O. S. 11) auf L. Aelius Stilo bezogen wird. Demselben aber gehört offenbar auch das noch von H. beibehaltene Fragment (1) aus Cic. top, 2, 10 locuples enim est assiduus, ut ait Aelius, appellatus ab asse dando; seiner Art ist diese Etymologie ganz angemessen, Sex. Aelius kommt nie ohne nähere Bezeichnung bei Cicero vor, während L. ihm als sein Lehrer (Brut. § 207) persönlich nahe stand und auch sonst (ebd. \$ 169) ohne Hinzufügung des Vornamens bei ihm genannt wird?). und endlich bietet der Leidener Codex 84 laelius, wonach Kayser mit vollem Recht an dieser Stelle L. Aelius hergestellt hat, auch die bisher vermiszte auszere Beglaubigung für Stilo, deren es meines Erachtens nicht einmal bedurste, um das Fragment auf ihn zu beziehen (unter die 'fragmenta dubiae auctoritatis' des Stilo hatte es auch v. Heusde gestellt a. O. S. 74 f.).

Auf Sex. Aelius folgt M. Cato Censorius: zu dem éinen Fragment

<sup>2)</sup> Die studia Aeliana (nach der sichern Besserung Madvigs) de or. I 43, 194, wo der Ausdruck eine nähere Bezeichnung verbot, möchte ich allerdings auf Sex. Aelius, nicht mit anderen, wie v. Heusde a. O. S. 54 f. und Ellendt z. d. St., auf L. Aelius beziehen.

(der commentarii iuris civilis aus Festus u. mundus) bei Dirksen ist ein zweites (dicta Cat. 81 S. 111 Jordan), ein witziger Rechtsbescheid, den Augustinus de doctr. Christ. Il 20 aufbehalten hat, hinzugefügt; in Betreff der commentarii ware vielleicht eine Hindeutung darauf, dasz sie von anderen Seiten (auch von Hrn. H. selbst Z. f. gesch. RW. XV 182) M. Cato dem Sohne beigelegt werden (vgl. nur Jordan prolegg. S. CV), mit Verweisung auf dessen juristische Schriftstellerei (Pomp. D. de or. iur. 2 \$ 38. Gell. XIII 20 (19) 9) an der Stelle gewesen, obwol ich im Resultat mit dem Hg. völlig einverstanden bin. Allein er gibt so manche Nachweisung dieser Art, die für angeheude Gelehrte einen Fingerzeig bietet, dasz mir nicht immer ersichtlich geworden ist, weshalb andere wesentlich gleichartige und mit wenig Raumaufwand zu erledigende bei Seite gelassen worden sind; nicht minder ungleichmäszig sind die Hinweise auf neuere monographische Behandlungen, wobei z. B. Ref. selbst sich in einer für ihn sehr ehrenvollen, aber etwas unverhältnismäszigen Weise bevorzugt sieht. 3)

Gleich der nächstfolgende Artikel, der dem Servius Fabius Pictor gewidmet ist, läszt fast eine jede Andeutung dieser Art nach den beiden eben erwähnten Seiten hin vermissen, bis auf die Anm. 9 am Schlusz der Zusammenstellung: 'ad annales Pictoris referendi videntur Quintil. I. O. I 6 § 12. Non. 12, 3 p. 518' und die Anm. 1 'in hoc maxime secutus sum H. Meyerum ad Cic. Brut. 21 p. 69.' Dies Anschlieszen an Meyer hat zunächst den Nachteil gehabt, dasz Fabius ganz willkürlich (nach den Ansätzen des Pighius ann. II 424. 446. 458: 'a. u. 597 quaest. prov. 604 aed. cur. 607 praetor') als 'praetor a. u. 609' in der Ueberschrift bezeichnet wird, während über seine Zeit und seine Person nichts feststeht als was Cic. a. O. sagt: sed vivo Catone minores natu multi uno tempore oratores floruerunt, worauf dann nach A. Albinus cos. a. u. 603, Ser. Fulvius cos. 619 zunächst Ser. Fabius Pictor et iuris et litterarum et antiquitatis bene peritus genannt wird. Ihm hat darnach bereits G. J. Vossius de hist. Lat. I c. 3 S. 14 der 2n Ausg. die unter dem Namen des Fabius Pictor citierten Bruchstücke über das ius pontificium zugeschrieben 4); da aber bei Nonius u. Picumnus S. 518 M. sich das Citat fand: Fabius Pictor rerum gestarum libro primo . . . idem lib. iuris pontificii III (auf welches bereits Riccobonus in seiner Fragmentsammlung der lat. Historiker S. 401 f. der Basler Ausg. von 1579 hingewiesen und danach unter 'Fabii Pictoris fragmenta' die Bruchstücke der lat. Annalen und des ius pontificium zusammengestellt hatte), so übertrug man beide Werke ohne irgend einen weitern Beweis auf diesen sonst ganz unbekannten, nirgend unter Anführung seines Vornamens eitierten Servius<sup>5</sup>)

<sup>3)</sup> Wenn es übrigens in Bezug auf Junius Gracchanus S. 7 Anm. 1 heiszt: 'de hoc cf. L. Mercklin de Iunio G. comm. . . et qui eam ignoravit M. Hertz', so ist dieser Ausdruck doch dem Sachverhalt nicht ganz entsprechend, vgl., si tanti, de Cincis S. 22 Anm. 21. 4) S. auch Cramer exc. ad Gell. IV S. 62 f. == kl. Schr. S. 128 f. 5) Nach Niebuhr Vortr. über röm. Gesch. I 27 f. Sextus. Die Hss. nuaserius, Puaserius, una serius; die Vulg. una Servius. [Mommsen im rhein. Mus. XV 178 bezeichnet den Vornamen Servius als 'wahrscheinlich verdorben'. A. F.]

Fabius (s. Krause vit. et fragm. vet. hist. R. 48 ff. 132 ff.). Aber schon F. Lachmann de font, Liv. 1 26 hatte augedeutet, dasz O. Fabius Pictor sowol griechische als lateinische Annalen geschrieben habe (der von ihm versprochene Excurs über diese Frage ist nicht erschienen), und dies ist weiter und überzeugend durchgeführt worden von Becker röm. Alt. I S. 39 ff. Anm. 72 (vgl. auch Schwegler R. G. I S. 76 f. A. 16). 7) Die weitere Consequenz aber daraus ist gezogen von Nipperdey (Philol. VI 131 f.), dasz nemlich in Betracht der oben angeführten Stelle des Nonius Q. Fabius dann auch als der Verfasser des Werkes über das ius pontificium erscheine, und W. Harless in der sorgfältigen Diss. 'de Fa biis et Aufidiis rerum Rom. scriptoribus' (Bonn 1853) S. 10 ff. hat ihm darin beigestimmt. Dagegen ist ein Bedenken erhoben von Schwegler a. O. S. 77 A. 18, nicht nur weil es möglich wäre dasz Nonius irtümlich eine Identität beider Fabier angenommen hätte sworüber sich nicht streiten läszt, denn bei Nonius ist vieles möglich], sondern auch weil in idem ein Fehler zu stecken scheine: Gerlach wenigstens sund danach also jedenfalls auch sein handschriftlicher Apparat] schreibe idem lib. I. wris pontifex lib. III. Allein hier wird der Fehler am wenigsten in dem idem stecken; entweder verbessert die Vulgata richtig idem iuris pontificii lib. III (besser vielleicht idem lib. iuris pontificii III) oder es ist eine Lücke anzunehmen idem lib. iuris pontificii . . . . . pontiflex lib. III, so dasz nach dem Citat aus dem ius pontificium des O. Fabius Pictor ein anderes aus dem auch bei Macrobius Sat. I 16, 25 ausdrücklich als pontifex bezeichneten Fabius Maximus Servilianus ausgefallen wäre. <sup>8</sup>) Schwerer wiegt die Einwendung Mommsens R. G. 1<sup>3</sup>

<sup>6)</sup> Niebuhr R. G. II 632 nahm 'eine lat. Uebersetzung der griech. Geschichte des Q. Fabius' an. 7) Dagegen wieder du Rieu de gente Fabia S. 165 ff. Andere Ausführungen desselben S. 202 ff. 395 ff. übergehe ich; ganz verständig spricht du Closset essai sur l'historiographie des Rom. S. 286 über Ser. Fabius, ganz absurd S. 287 über die Noninsstelle; eine haltlose Hypothese findet sich in der sonst zuweilen beachtenswerthen Diss. von v. d. Bergh de ant. ann. script. R. (Greifswald 1859) S. 39. Ebenso unhaltbar sind Harless Ausführungen über die griech. und die lat. Annalen des Q. Fabius a. oben a. O. S. 4 ff. hat den Servilianus (s. S. 4 A. 9) fortgelassen, weil er in dieser Stelle (sed et Fabius Maximus Servilianus pontifex in libro XII negat oportere atro die parentare, quia tunc quoque Ianum Iovemque praefari necesse est. quos nominari atro die non oportet) eine Erwähnung der Annalen des Servilianus sieht. Doch führt der Inhalt wie das beigefügte pontifex viel-mehr auf ein Werk über geistliches Recht, und wenn Roth hist. vet. R. rell. S. 309 Fr. 4 aufmerksam darauf macht, dasz das Citat mitten unter annalistischen Bruchstücken steht, so sind diese eben sämtlich auch Relationen von Thatsachen, während das vorliegende Bruchstück eine rituelle Anweisung gibt und begründet. Ebenso wenig kann ich mit dem Hg. übereinstimmen, wenn er ebd. den Cassius Hemina ausschlieszt, weil er bei Non. S. 346 u. moliri: Cassius Hemina de censoribus lib. II: et in area in Capitolio signa quae erant demolivit nicht ein zweites Buch einer Schrift über die Censoren erwähnt findet, sondern vielmehr (mit Krause a. O. S. 159. Roth S. 292 Fr. 21) ein Bruchstück aus dem zweiten Buch der Annalen 'ubi de censoribus quod refertur scripserit.' Diese Ansicht widerlegt schon der Singular demolivit in den

S. 922 f. I S. 902 Anm., wonach schon lateinische Annalen aus dieser Zeit problematisch erscheinen; namentlich aber wird behauptet, dasz die sehr ausführliche Darstellung des pontificischen Rechts in lat. Sprache von keinem, der die Entwickelung der röm. Litteratur im Zusammenhang verfolgt hat, einem Verfasser aus der Zeit des Hannibalischen Krieges beigelegt werden' wird. Sehen wir uns einmal darauf hin die erhaltenen Bruchstücke näher an, so wird uns neben mehreren Anführungen aus dem ersten und einer aus dem dritten Buche des Werkes allerdings einmal (Non. u. polubrum S. 544) ein Bruchstück aus dem 16n Buche citiert. und vorausgesetzt dasz diese Zahl richtig ist, was, da zwischen Buch 3 und 16 keine Anführung sich findet 9), kaum unbedingt feststeht, wird man das Werk des Fabius auch bei einer kürzern Ausdehnung der einzelnen Bücher als ein ausführliches bezeichnen müssen. Wenn es aber einmal unternommen wurde, den durch Jahrhunderte lange Praxis gehäusten und fixierten Stoff darzustellen, so kann uns eine solche Ausführlichkeit nicht Wunder nehmen; ebenso wenig aber auch das Unternehmen selbst. Hatte doch schon lange vorher Flavius für das bürgerliche Recht etwas ähnliches ausgeführt und lag doch für das geistliche Recht der Stoff in den Aufzeichnungen der Priesterschaft bereit (vgl. Nipperdey a. O. S. 131 f., der ganz richtig bemerkt, dasz auch die Geschichtschreibung sich an die Aufzeichnungen des Pontifex maximus anlehnte, Harless a. O. S. 10 f.), zeigte doch um dieselbe Zeit L. Cincius Alimentus in seinen Annalen schon ein chronologisches und antiquarisches wie ein sacrales Interesse (s. de Cinciis S. 19. 22 ff.). 10) Selbst die Fragmente der Annalen des Q. Fabius bieten ähnliches dar, auch wenn wir von mehr oder minder streitigen oder apokryphen Bruchstücken (über die Erfindung der Buchstabenschrift bei Mar. Vict. S. 2468 P. 25 G., über das Haupt des Olus bei Arnob. VI 7. über den Namen der Vulsci in dem von Otto zu Isid. IV 7. 34 mitgeteilten Scholion, auf das mich einmal Haupt aufmerksam gemacht) absehen: auch er hat eine eigne Angabe über das Gründungsjahr der Stadt, eigentümliche Magistratsverzeichnisse (Mommsen röm. Chron. S. 125 ff. der 2n Aufl.) und sonstige chronologische Daten (s. auch F. Lachmann a. O. S. 27 f.); er gibt eine Etymologie des Namens Alba longa (Roth Fr. 5) und nimmt Rücksicht auf die Bestimmungen des Staatsrechts (Suid. u. Φάβιος: Roth Fr. 31). Wenn man ihm also ein Interesse auch für die

erhaltenen Worten; dazu kommt, dasz ein solches Werk über die Censur neben dem annalistischen durch die Analogie der libri magistratuum des Sempronius Tuditanus neben seinem Geschichtswerk und, wenn wir oben das richtige angenommen haben, selbst nach dem Vorgange des Q. Fabius an und für sich sehr glaublich erscheint: schon Weichert de Vario et Cassio Parm. S. 181 hatte mit Recht seine Verwunderung über Krauses Annahme ausgesprochen, vgl. auch Mercklin im Philol. IV 425. 9) Das eben citierte Fragment aus dem 12n Buche des Servilianus dem Pictor mit du Rieu de gente Fabia S. 208 f. zuzuschreiben, sehe ich durchauskeine Veranlassung. 10) Freilich sieht Mommsen (röm. Chron. S. 315 ff. d. 2n Aufi. R. G. I. 923 Anm.) auch hierin ein wenigstens teilweise untergeschobenes Machwerk der Augusteischen Zeit; eine nähere Prüfung dieser allerdings in manchem Betracht sehr scheinbaren Ansicht würde hier zu weit führen.

religiösen und kirchlichen Auszeichnungen und Bräuche zutraut, so begeht man damit durchaus keinen Anachronismus 11), und über die einfachsten, ohne jeden Aufwand von Darstellungsmitteln wiederzugebenden Mitteilungen über geheiligte Orte (falls, wie ich allerdings glaube, der Artikel des Festus Puilia saxa wirklich hieher zu ziehen ist), Götterverzeichnisse, Ceremonialformeln nebst Vorschriften über ihre Anwendung und sonstige gottesdienstliche Bräuche und Requisite erstrecken unsere Bruchstücke sich nirgend hinaus. So sehe ich keinen Grund, dem Q. Fabius die Absassung des Werkes über das sus pontificium abzusprechen, und vermisse bei Hrn. H. eine Bemerkung darüber, dasz die Zuteilung desselben an Ser. Fabius nur auf einer Hypothese beruht; ich meinerseits würde die Bruchstücke unter den Namen des Q. Fabius Pictor gestellt und jener, wie ich meine, sehr schwach begründeten Vermutung nur eine abweisende Erwähnung in einer Note gewidmet haben.

Sehen wir auf die einzelnen Bruchstücke des besprochenen Werkes. so finden wir dem Hg. eigentümliche und bemerkenswerthe Lesarten in den beiden aus Gellius X 15 (Fr. 3) und Nonius u. salis S. 223 M. (Fr. 8) entnommenen Fragmenten. In jener bekannten Stelle über die dem Flamen Dialis auferlegten Bräuche wird zunächst § 11 statt des überlieferten capillum Dialis, nisi qui liher homo est, non deton set geandert detondet. An und für sich wird sich gegen die Form detonso, obwol sie sonst nicht nachzuweisen ist, und ihre begriffliche Angemessenheit an dieser Stelle kaum etwas einwenden lässen: der Hg. musz Austosz an der unmittelbar auffordernden Form genommen haben, in der die Vorschrift mitgeteilt ist; diese findet sich allerdings hier nicht weiter, aber häufig religio est, fas non (numquam) est, ius non est, piaculum est, oportet, licitum non est, so dasz die einmal zur Abwechselung eingeschobene directere Form der Mitteilung, wie sie Fabius in den Sacralbüchern vorgefunden hatte (vgl. Lübbert quaest. pontif. S. 81), keinen gegrundeten Anstosz erregt. Von ihr abzuweichen kann auch nicht bestimmen, dasz in den beiden Hss. der aus Valerius Maximus und Gellius gemischten Anthologie, dem Thuaneus und dem Ursinianus, sich die Form detondet wirklich geschrieben findet. - Ebd. schrieb man sonst § 14: pedes lecti, in quo cubat, luto tenui circumlitos esse oportet, et de eo lecto trinoctium continuum non decubat (secubat verm. J. F. Gronov), neque in so lecto cubare alium fas est, neque apud eius lecti fulcrum capsulam esse cum strue atque ferto oportet. Aber die Hss. haben durchgängig cubere ne aliem und die letzte Bestimmung ist offenbar eine positive; am einsachsten würde man durch Fortlassung des ne mit dem Corrector des cod. reginae in Vat. 597 und der Vulg. und durch Aenderung des folgenden neque (nach der von Scioppius mitgeteilten und auch

<sup>11)</sup> Sollte nicht diese Richtung seines Geistes es gewesen sein, die ihn dem Senat besonders geeignet erscheinen liess, um ihn nach der Schlacht bei Cannä nach Delphi abzuordnen sciscitatum quibus precibus supplicitisque deos possent placare usw. (Liv. XXII 57, 5)? Das Werk selbst kann ebenso gut die Veranlassung zu dieser Sendung gegeben haben als durch sie angeregt worden sein.

im Ursinianus befindlichen Variante) in atque diesen Sinn erreichen 12); aber das sind offenbar willkürliche Aenderungen, und ich glaubte der echten hsl. Ueberlieserung näher zu kommen, wenn ich eine durch Homöoteleuton veranlaszte Lücke und in derselben den Ausfall eines Satzgliedes mit einem jene Vorschrift ergänzenden Verbote annähme. Ich setzte daher, ohne mir die Unsicherheit dieser Annahme zu verhelen, in den Text: neque in eo lecto cubare neque alium fas est neque aput... Apul eius lecti usw. Huschke streicht wieder jenes ne, und indem er annimmt dasz dasselbe 'fugitivum et mutatum ex de' sei, ändert er das anstöszige neque in denique. Man kann diese Aenderung sehr ansprechend finden, ohne die diplomatische Begründung derselben anzuerkennen: in dieser Beziehung übersteigen die Annahmen Hrn. H.s nicht selten das Masz, ich will nicht gerade sagen des möglichen - denn was haben die Abschreiber nicht in dieser Beziehung geleistet? -, aber des wahrscheinlichen und des nachweisbaren. 18) In dem nächstfolgenden Bruchstück (der Standort Gell. I 12, 14 ist nicht angegeben) hat Hr. H. in der Formel des Pont. max. bei dem capere einer Vestalischen Jungfrau, beiläufig bemerkt, die Formen ious, popolo, utei, fouit aus der Vulg. herübergenommen, die in der hal. Ueberlieserung kein Fundament haben. Hr. H. hätte dem Ref. wol zutrauen können, dasz er die Spuren alter Formen nicht ohne Not verwischen würde. - Was die sehr verderbt überlieserte Noniusstelle (Fr. 8) betrifft, so lautet sie in der Ueberlieserung so: mustes fit et sale quo sale sordidum sustum (si istum cod. Leid.) est et ollam rudem facidem (facide Leid.) adiectum est et postea id sal virgines Vestales serra ferrea secant. Danach liest man nach Anleitung der entsprechenden Stelle des Veranius bei Festus u. muries S. 158 M. (vgl. Paulus S. 159): muries fit ex sale, quod sal sustum (ustum Ald. si pisum Ursinus. tunsum Cujacius) est et in ollam rudem Actilem adiectum est usw.; dasz damit die Emendation nicht vollendet ist, liegt am Tage, aber Hr. H. geht offenbar zu weit, wenn er sicherlich zwar 'audacius', aber wie mir scheinen will nicht auch 'necessario' im engern Anschlusz an Veranius, nicht nur, worin ihm wol beizustimmen sein wird, conjectum est; postea verbessert, sondern den Anfang des Bruchstucks so herstellt: muries fit ex sale sordido, quod in pila tunsum et in ollam usw. mit der Anm. 'sale (factum ex pila) quod sedem mutaverunt; sordidum olim sordido in suisse videtur; est sactum ex sequenti et', die einen weitern Beleg zu der oben besprochenen allzu groszen Ausdehnung diplomatischer Licenzen gibt. Man reicht völlig aus. wenn man liest: muries At ex sale; quod sale (s. Prisc. V 45 S. 659 P.) sordidum si pistum est et in ollam rudem fictilem coniectum (abiectum?) est, postea usw.

<sup>12)</sup> So wollte es auch Schwenck rom, Myth. S. 487. 13) Uebrigens beschränkt Hr. H. hier offenbar die Ausdehnung des Bruchstückes des Fabius zu sehr, das auch den §§ 19—30 zu Grunde liegt, s. Mercklin Citiermethode S. 655 und du Rieu a. O. S. 205. Zu Fr. 7 (aus Nonius u. polubrum) wäre dagegen wol darauf hinzuweisen gewesen, dasz wir hier wahrscheinlich nicht Worte des Fabius, sondern der Sacralbücher, aus denen dieser schöpfte, vor uns haben, vgl. Lübbert a. a. O.

Gehen wir über die nächstsolgenden M'. Manilius, M. Junius Brutus und P. Mucius Scavola, die zu keiner wichtigeren Bemerkung Anlasz geben, schnell hinweg 14), so musz ich bei Sempronius Tuditanus einen Augenblick verweilen, um zu bemerken, dasz die hier und wieder S. 37 (Val. Messalla Fr. 1) gegebene Lesung der Stelle des Gellius XIII 15, 4 nicht nur an und für sich wenig glaublich erscheint, sondern auch auf einer falschen, so weit ich sehe durch keine Angabe eines Herausgebers veranlaszten Annahme über die hsl. Lesart beruht. Diese bietet (einige unbedeutende Varianten abgerechnet) praetor etsi conlega consulis est, neque praetorem neque consulem iure rogare potest ..., quia imperium minus praetor, maius habet consul et a minore imperio maius aut maiore (maiore Voss. maior. a maiore 5) conlega rogari (rogare die Mehrzahl) iure non potest, was man in manchen älteren Ausgaben auch beibehalten findet, während der seit Gronov recipierte Text (nicht erst Lion, dem Hr. H. diese Lesart zuschreibt) maiore in maior verändert; Ref. ist wieder zu der Ueberlieferung surückgekehrt, die sich nach seiner Ueberzeugung vollständig halten läszt, wenn man erklärt 'der Prätor, wenn er auch College des Consuls ist, kann weder einen Prätor noch einen Consul gültig rogieren ..., weil der Prätor ein minderes, der Consul ein höheres Imperium hat und weil von einem minderen Imperium ein höheres (wie das Consulat) oder ein solches das einen höheren Collegen hat (wie die Prätur, die die Collegenschaft des höher gestellten Consuls hat) gültig nicht rogiert werden kann', wozu man sich dann allerdings (s. gleich unten) auf Cic. ad Att. IX 9 berufen wird. Hr. H. selbst schreibt: quia imperium minus praetor, maius habet consul, aut majorem aut majoris collegam rogare sure non potest mit der Anm. 'scripsi [auf aut maioris ist, wie ich zuerst aus einer handschriftlichen Notiz Cramers ersah, auch Paul Merula de com. c. 2 \$ 13 gekommen; dieser andert nur so: et a minore imperio aut majoris collega rogari jure non potest]; aut a majore collega rogare codd, et a minore imperio maius aut maiore (maior ed. Lion.) collega rogari ed. Hertz. (secuti Cic. ad Att. 9, 9)', wonach er die in allen Hss. erhaltenen Worte et a minore imperio maius für einen willkürlich von uns oder unseren Vorgängern angefügten Zusatz zu halten scheint: schon danach kann die von ihm versuchte Herstellung auf Wahrscheinlichkeit keinen Anspruch machen — aber bei der Gesundheit der hsl. Ueberlie-

<sup>14)</sup> Ich mache nur aufmerksam auf S. 4 Anm. I fiber den Titel der Schrift des M'. Manilius; bei Brutus de iure civili libri tres würde ich zu dom ex libro tertio, in quo finem scribendi fecit, tot enim . . sunt veri Bruti libri dem Anfänger eine Verweisung auf Pomp. D. de or. iur. 2 § 39 gegeben haben. Bei Mucius mache ich auf ein paar vortreffliche Conjecturen zu Cic. de leg. II 21, 53; 22, 57 (Fr. 3. 4) aufmerksam: dort quasi ea pecunia legala non esset, elsi (si codd.) is, cui legalum est. stipulatus est id ipsum, quod legatum est usw. (etwas weiter oben war hier wol mit Halm in diesen Jahrb. 1859 S. 777 zu schreiben hoc vero mikil ad pontificium ius, set (et codd.) e medio est iure civili), hier in den ohne zureichenden Grund von Feldhügel ganz ausgeworfenen Worten et porco semina piactulum pai statt des allerdings anstöszigen pati: piari.

ferung bedarf es eines solchen Versuchs überhaupt nicht, und jedenfalls kommt man mit der Gronovschen Aenderung aus. Auch mit der von Hrn. H. getroffenen Anordnung der ganzen Periode vermag ich mich nicht einverstanden zu erklären, ohne hier auf eine nähere Erörterung eingehen zu können, die unverhältnismäszigen Raum in Anspruch nehmen würde.

Von allgemeinerem Interesse sind die Fragen, die sich an den zunächst folgenden Cosconius knupfen: H. führt ihn mit dem éinen Fragment aus Varro de l. L. VI § 89 an (vorher geht: accensum solitum ciere Boeotia ostendit . . hoc versu: ubi primum accensus clamarat meridiem.): hoc idem Cosconius in actionibus scribit, praetorem accensum solitum esse iubere, ubi ei videbatur horam esse tertiam, inclamare horam tertiam esse, itemque meridiem et horam nonam. Wir haben zwar eben die Fragmente der Manilianae actiones bei H. gelesen, auf die Hostilianae (vgl. Sanio zur Geschichte d. rom. Rechtswiss. S. 32 A. 47) berust er sich in der Anmerkung, aber ich glaube sehr, nach einer von Klotz lat. Litt. Gesch. I 65 f. aufgestellten, aber verworfenen Ansicht, dasz Varro hier in actionibus gebraucht hat, wie unten VII \$ 93 . . quihus res erat in controversia, ea vocabatur lis; ideo in actionibus videmus dici: quam rem sive mi litem dicere oportet, und dasz die Stelle nicht besagt, Cosconius in seinen actiones schreibe dasz der Prator dem accensus den Besehl zu geben pslege usw., sondern Cosconius schreibe, dasz der Prätor bei Klageverhandlungen dem accensus den Besehl zu geben psiege (umgekehrt freilich wollte Falster mem. obsc. S. 175 der Ausg. von 1722 auch unter den VII 93 genannten actiones die actiones Cosconianae verstehen). Hr. H. selbst bemerkt ganz richtig. dasz dieser Cosconius nach Varro de l. L. VI \$ 36 auch grammatisches geschrieben habe, und längst ist er mit vollem Recht auch mit dem O. Cosconius bei Suet. vita Ter. 5 S. 32, 13 Rffrsch. identificiert worden. dem dort eine Nachricht über den Tod des Terentius entlehnt wird. 15) Wir haben also einen nach der Weise der älteren römischen Philologen sowol mit rein grammatischen als mit antiquarischen und litterarhistorischen Fragen beschäftigten Gelehrten vor uns, und wenn das Fragment bei Varro ihn auch zur Aufnahme in diese Sammlung berechtigte, so war doch sein Name mit dem von Hrn. H. für diese Kategorie von Schriftstellern gewählten Sterne zu versehen; den Titel actiones würde ich ganz beseitigen; soll er aber gehalten werden, dann würde ich freilich nach dem Inhalt des Bruchstücks eher mit der gangbaren Meinung an juristische actiones, wie die Manilianae, denken als mit Ritschl in seinem Commentar zu der erwähnten Stelle der vita Ter. (Suet. rell. ed. Reisserscheid S. 518) an eine den actiones scaenicae des Varro entsprechende Schrift, die bei einer Besprechung der Boeotia gelegentlich den oben citierten Vers interpretiert haben könne und in die auch die Notiz

<sup>15)</sup> Fritsch zu Suet. vita Ter. 8. 23, der im Text richtig Q. Casronius statt der Vulg. C. Coscowius achrieb, durfte ihn nicht mit dem bei Cic. pro Sulla 14, 42 und sonst (s. Haakh Realenc. Cosconii Nr. 5) genannten Prätor aus dem Consulatejahre des Cicero identificieren, der eben C. mit Vornauen hiesz.

bei Suet. a. O. eingereiht wird — ich bezweise, ob eine solche Schrist so nackt actiones geheiszen haben würde, was in einem andern Sinue gangbar war, den auch hier anzunehmen die Stelle VII 93 nur um so mehr Veranlassung gibt. Die Combination juristischer und philologischer Schriststellerei hat an und für sich nichts anstösziges; nach der von mir adoptierten Ansicht aber konnte auch unser Bruchstück in einer philologischen Schrist und vielleicht gerade auch an den erwähnten Vers der Boeotia geknüpst vorkommen, während Ritschl in der von ihm angenommenen Schrist dies wie jene Suetonische Stelle nicht ohne eine freilich an sich keineswegs unmögliche Ausschreitung über die durch den Titel angedeuteten Grenzen unterbringt.

Auch dem folgenden Junius Gracchanus konnte, wie dem Cosconius, und mit vollständiger Sicherheit, sein Vorname M. beigelegt werden, der unter allen Umständen aus Cic. de leg. III 20, 49 feststeht. Um so weniger zweiselhast bin ich noch jetzt ihm die bei Varro de l. L. VI \$ 95 citierten Commentare des M. Junius beizulegen, wenn es auch auffallend bleibt, dasz Varro ihn vorher dreimal (V 42. 48. 55) ohne Angabe des Vornamens und der Schrift citiert hat. Wenn Hr. H. sich auf Mercklin de Iunio Gr. I 16 beruft (s. auch denselben Jahrb. f. wiss. Kritik 1843 II 39, 307 f.), so wird dieser jetzt wenigstens sicher nichts mehr auf die bei Spengel verzeichnete Abweichung des cod. Par. b Muncii geben, die iba damals zu der Conjectur Mucii veranlaszte, und dann auch wol cher geneigt sein seine anderen, meines Erachtens keineswegs zwingenden Bedenken aufzugeben 16), gegen die Ref. nicht noch einmal wiederholen will, was er schon in den Jahrb. f. wiss. Kr. 1842 II 100, 794 ff. vorgebracht hat. Bei Gellius XIV 8 beruhen die Lesarten lunius und lunii auf durchgängiger Uebereinstimmung der besseren Hss. (aus der Classe der interpolierten Hss. habe ich aus einer § 1 minus statt lunius, § 2 aus einer zweiten, die lunii im Texte hat, die Marginallesart minii bemerkt): danach konnte das 'Mutius alii' Anm. 4, da dies nur eine willkürliche Aenderung der alten Ausgaben (und einzelner iener interpolierten Hes.?) ist, füglich wegfallen, da es zu unnützem Zweisel Anlasz gibt. In Bezug auf die Behandlung der Bruchstücke ist die Conj. bei Varro de l. L. V 42 Saturnia porta, quam lunius scribit ibi, qua (statt quam) sunc vocant Pandanam zu erwähnen, ferner die neue Constitution von Festus u. publica pondera S. 246 (uini Z. 7 z. A. steht so in der Hs., s. Keil im rhein. Mus. VI 623).

Zunächst werden darauf die Evocations- und die Devotionsformel aus Macrobius Sat. III 9, 7 f. unter dem Namen des Furius mitgeteilt. Macrobius erzählt § 6, er habe sie (utrumque carmen) im fünften Buche rerum reconditarum des Serenus Sammonicus gefunden, quod ille se in cuiusdam Furii vetustissimo libro repperisse professus est. In der Constitution des Textes finden sich mehrere scharfsinnige und zum Teil evidente Conjecturen; vielleicht wäre eine Hinweisung zu geben und auch wol bei der Textgestaltung Rücksicht darauf zu nehmen gewesen, dasz

<sup>16)</sup> Wie er es wenigstens teilweise in Bezug auf die Stelle des Cio de leg. bereits in den Jahrb. f. wiss. Kritik a. O. gethan hat.

in diesen carmina ursprünglich Saturnische Verse steckten, s. Ribbeck in diesen Jahrh. 1858 S. 207. Was aber den ursprünglichen Fundort, jenen velustissimus liber eines gewissen Furius betrifft, so vermutet Huschke darin ein Werk des Epikers A. Furius Antias, aus dessen Annalen uns eine Auzahl von Hexametern erhalten sind (vgl. Weichert p. L. r. S. 351). So viel wird man ihm zugeben, dasz an diesen immer noch eher gedacht werden kann als an M. Furius Bibaculus, und auch das wird man zugeben dürsen, dasz Macrobius, der den Furius Antias sonst kennt und unter der einsachen Bezeichnung Furius citiert, hier dem Serenus Sammonicus das Furii cuiusdam nachgeschrieben habe. Aber wenig wahrscheinlich ist, dasz Furius neben seinen Annalen auch ein Werk in Prosa geschrieben habe, dem doch diese Bruchstücke entstammen müsten. Ist es erlaubt, bei der sehr unsichern Bezeichnung eine Vermutung auszusprechen, so ist vielleicht in dem unbekannten alten Furius der Consul des J. d. St. 618 L. Furius Philus zu suchen. Zwar wird nirgends ein hinterlassenes Werk von ihm erwähnt; aber dasz die Quelle des Serenus ein sehr verschollenes Buch war, zeigt die, wie bemerkt, doch wol unmittelbar aus ihm entlehnte Art der Bezeichnung bei Macrobius. Furius selbst aber gehörte dem durch Bildung und litterarische Thätigkeit hervorragenden Kreise des jüngern Scipio an, in dessen Mitte er auch bei Cicero de re publica erscheint: er stand (Suet. vita Ter. S. 27, 11. 28, 4. 33, 7 Rsfrsch.) in einem nähern Verhältnis zu Terentius, beschäftigte sich aber auszerdem, wol angeregt durch ein älteres Mitglied dieses ausgezeichneten Kreises, den C. Sulpicius Gallus, der auf diesem Gebiete bekauntlich Meister war, mit Astronomie (Cic. a. O. I c. 11 ff.), und nicht allein die auf gelehrter litterarischer Bildung beruhende Correctheit seines Ausdrucks rühmt Cicero (Brut. 28, 108), sondern mit Scipio selbst und Lälius, gleich denen er sich mit gelehrten Griechen umgab, läszt er ihm von Catulus (de or. II 37, 154) nicht nur den höchsten Grad des Ruhmes und Ansehens, sondern auch feiner und humaner Bildung beilegen. Wie nun in diesem Kreise mit der Liebe zur hellenischen Litteratur und ihrer Kenntnis üherhaupt auch patriotische Liebe zur Heimat und teils teilnehmende teils selbst eingreisende Förderung ihrer Litteratur sich unzertreunlich verband, so konnte Furius sehr wol eine litterarische Darstellung aus dem Kreise des römischen Sacralrechts unternehmen, und wenn in den hier mitgeteilten Formeln Karthago als Beispiel gewählt ist, so konnte das zwar zu jeder Zeit geschehen, lag aber unstreitig um die Zeit des Falles der mächtigen Nebenbuhlerin Roms selbst am nächsten.

In ähnlicher Weise könnte ich den hochverdienten und hochverehrten Herausgeber auch auf seinem weitern Wege berichtend, beistimmend, zweifelnd, überall für manigfache Belehrung und Anregung dankbar begleiten — aber diese Anzeige würde dadurch zu einem Umfange anschwellen, der dem entsprechenden Abschnitte des Buches selbst wenig nachgäbe. Dann aber würde die verehrte Redaction trotz aller Freundschaft und des besten Willens sich wahrscheinlich genötigt sehen, mir mein Manuscript zurückzuschicken, und es als selbständige Broschüre zu drucken würde selbst aufopfernde und erprobte brüderliche Liebe schwer-

lich bereit sein. Nur auf eine unmittelbar an meine Adresse gerichtete Aufforderung (S. 49 Anm. 1) sei es mir daher zum Schlusse noch gestattet die nötige Auskunft zu geben. In den Fragmenten (3 und 4) des Atejus Capito aus Gellius XIV 7, 12 f. und 8, 2 schreibt Hr. H. an ersterer Stelle quod Ateius Capito in coniectaneis scriptum reliquit. nam in libro (col.) VIIII Tuberonem dicere ait, an letzterer M. autem Varro in quarto epistulicarum quaestionum et Ateius Capito in coniectaneorum (col) VIIII und setzt dazu die Anm.: 'sic nunc ed. Hertz. CCLVIIII (vel ducentesimo quinquagesimo nono) edd. antiquiores. criticam expositionem exspectamus', indem er mit Recht hinzufügt, dasz an und für sich die hohe Zahl dieser Bücher keine Schwierigkeit darbiete. und dies sowol in Bezug auf den Titel des Werkes als auf die Person des Schriststellers in ausreichender Weise begründet. Wenn er (um zu zeigen, dasz unter dem gemeinsamen Titel der coniectanea, wie unter dem der Digesten, mehrere Bücher je mit besonderer Bezeichnung subsumiert werden konnten 17)) sich nun darauf beruft, dasz auch das achte Buch dieser coniectanea 'de publicis iudiciis' hiesz, so ist darauf zu achten, dasz wir auch dieses nur aus Gellius (IV 14. X 6) kennen. Auffällig ist dabei, wenn man der gangbaren Lesart im 7n und 8n Kap. des 14n Buchs folgt. dasz Gellius, der die coniectanea mehrfach ohne nähere Buchangabe citiert (II 24, 2 u. 15. XX 2, 3), bestimmte Angaben der Buchzahl nur aus zwei so weit von einander entfernten Büchern wie dem 8n und dem 259n macht: man wird bei einem so groszeu Werke geneigt sein auzunehmen. dasz er jene ungenaueren Citate älteren Excerpten entnahm, während die genau angeführten Bücher ihm während der Ausarbeitung zugänglich waren\*), und da wird man es von vorn herein wahrscheinlicher finden. dasz nicht zwei ganz disparate Volumina ihm zu Gebote standen, sondern etwa éin Volumen, das ein paar aufeinander folgende Bücher umfaszte und das er denn um so eifriger benutzte, wenn wir (wie mir höchst wahrscheinlich ist und was Hr. H. zu der Ueberschrift de officio senatorio S. 52 wol hätte anmerken mögen) mit Mercklin (Z. f. d. AW. 1846 S. 876. Citiermethode S. 667) annehmen, dasz diese IV 10 ganz in der Nachbarschaft des ersten Citats aus liber VIII coniectaneorum genannte und gebrauchte Schrift des Atejus Capito mit dem liber VIIII (oder CCLVIIII) der coniectanea identisch ist. Freilich wäre das an und für sich kaum ein ausreichender Grund die Ueberlieferung zu ändern. Allein in unserer besten Hs., dem Regius 8664, steht an beiden Stellen nicht CCLVIIII sondern colVIIII, und zwar an der zweiten unangetastet, während an der ersten das o durch Rasur in c verändert ist. Hier aber liegt die Vermutung nahe, dasz dies col vielmehr eine Variante zu coniectaneorum XIV 8, 2 und beziehungsweise etwas verschoben (oder eine abgekürzte Wiederholung des Titels mit jener Variante) zu coniectaneis XIV 7, 12. 13 sei: Gellius selbst führt zwar den Titel coniectanea

<sup>17)</sup> In des Alfenus Varus Digesten bildeten übrigens die coniectanea eine Unterabteilung vom 33n Buche an, s. Gell. VII (VI) 5, 1 (Huschke S. 32).

\*) Musz ich auch hier Hrn. Mercklin citieren, damit er mich nicht zum Plagiarius mache, wie er Hrn. Kretzschmer aus ebense zwingenden Gründen dazu zu stempeln gesucht hat?

praef. \$ 9 an und hat damit gewis, da er sogar von multi spricht, nicht nur Alfenus Varus (Gell. VII [VI] 5, 1), sondern auch Atejus im Sinne (Mercklin Citiermethode S. 673 f. Held quaestt. ad litt. R. hist. spectantium capp. II, Schweidnitz 1861, S. 13), und ich zweisle nicht dasz er selbst conjectanea schrieb. Aber sehr nahe lag, sei es dasz man nur eine zufällige Buchstabenvertauschung, sei es dasz man eine bewustere Aenderung, da es sich offenbar um ein Sammelwerk handelte 16), annehmen will, CONLECTANEA statt CONIECTANEA zu schreiben: diese conl (oder coll, col)

Lesart wurde dann als Variante coniectanea fortgepflanzt und drang später, wie nicht selten am rechten Orte oder etwas verschoben, in den Text ein. 19) Für die Möglichkeit und Leichtigkeit der Verschreibung selbst bedarf es wol keiner Beweise oder gehäuster Beispiele: ich sühre nur an, was mir gerade zur Hand ist, die Varianten zu Lucr. II 961. III 918. IV 414. 1065. 1115. Liv. XXXVI 12, 4 u. das. Drakenborch; auch die Schreibung mit éinem I wird dieser Annahme nicht im Wege stehen: abgesehen von der sonstigen häufigen Vertauschung des I und II (Corssen Ausspr. I 81 ff.) und dem problematischen coligatus bei Gellius Il 17, 8 nach der von K. L. Schneider Elem. I 616 gebilligten Lesart Gronovs (colligatus die Hss., coiugatus Lachmann zu Lucr. S. 136), kann ich wenigstens ein ganz analoges coluuie im Parisinus von Cic. in Vat. § 23 nachweisen 20) und zweisle nicht dasz bei ausmerksamem Nachsuchen sich andere beibringen lassen würden. Endlich aber findet sich dies bisher nur hypothetisch gesetzte collectaneis, abgesehen von den alten Ausgaben, die an mehreren Stellen die Formen von conlectanea oder collectanea darbieten, wirklich noch XIV 7, 13 im Thuaneus und im Ursinianus. So glaubte ich aus inneren wie aus äuszeren Gründen berechtigt zu sein. das Zahlzeichen CCL nur für eine Interpolation aus dem ursprünglich als Variante beigeschriebenen COL zu halten. Ich hoffe dasz diese 'critica expositio' Hrn. H. ebenso überzeugen wird wie Rudorff, der, nachdem ich ihm meine Ansicht motiviert, sich von der Richtigkeit derselben überzeugt und seine Darstellung (rom. Rechtsgeschichte 1 S. 167 Anm. 10) ihr anbequemt hat; nur dasz er nach der Mehrzahl der Hss. IV 14, 1 die Lesart librum VIIII festhält, während ich hier die von Scioppius dargebotene Lesart VIII vorgezogen habe. Möglich bleibt, dasz, wie Rudors annimmt, Capito in dem de iudiciis publicis überschriebenen Buche der coniectanea auch über den Senat in dieser Beziehung gehandelt hat, woneben dann noch eine besondere Schrift de officio senatorio auzunehmen sein würde; sachgemäszer und natürlicher scheiut mir meine Ansicht und mein Verfahren, wonach Capitos achtes Buch de iudiciis publicis (als besonderer Titel ohne Bezug auf die coniectanea erwähnt X 6. 4). das neunte de officio senatorio überschrieben war und handelte. Greifswald. M. Herts.

<sup>18)</sup> dicta collectanea des Cäsar erwähnt Suet. Jul. 56; vgl. des Pomponius Rufus collectorum liber Val. Max. IV 4 z. A. 19) Fast dasselbe Beispiel Lucr. VI 124 concollecta in beiden Vossiani; corr. oblongi collecta. 20) Die Palatini des Plautus bieten kein entsprechendes Beispiel: Ritschl im rh. Mus. VII 318.

Geschichte der Völkerwanderung von Eduard von Wietersheim, Dr. phil. Erster und zweiter Band. Leipzig, Verlag von T. O. Weigel. 1859. 1860. XII u. 487, XI u. 384 S. gr. 8.

Mit freudiger Erwartung wird jeder, der da weisz, wie sehr es in unserer Litteratur an einer Geschichte der Völkerwanderung fehlt, ein Unternehmen, durch welches diese Lücke ausgefüllt werden soll, begrüszen, wenn es von einem Forscher ausgeht, bei welchem sich groszartige historische Auffassung und ein heller praktischer Blick mit philologischer Gründlichkeit vereinigen. Und dasz diese Erwartung nicht geteuscht werden soll, dafür bürgt der Anfang des Werkes, welcher uns vorliegt. Der Vf. selbst (I S. 9) teilt seinen Stoff in vier Abschnitte: es sind 1) der vorbereitende; 2) die Zeit der Unruhe und des concentrischen Andranges der Germanen gegen Rom von Marcus Aurelius und dem Beginn des marcomannischen Krieges bis zu dem Einfall der Hunnen in Europa; 3) die Zeit der Völkerwanderung im engern Sinne von den Hunnen bis zur Gründung des longobardischen Reiches in Italien; 4) Ueberblick der Ergebnisse des vollendeten Ereignisses und dessen Verknüpfung mit der Folgezeit.

Der erste Band gibt uns den ersten dieser Abschnitte, der zweite ungefähr die Hälfte des zweiten (von Marcus Aurelius bis zum Tode des Gallienus 268 n. Chr.). Bei der Reichhaltigkeit des uns hier dargebotenen Stoffes würde es den Raum, der uns für diese Anzeige gestattet ist, weit überschreiten, wenn wir dem Vf. in jede einzelne Untersuchung folgen wollten; wir müssen uns begnügen den Gang der Darstellung übersichtlich mitzuteilen und nur da, wo wir über Haupt- oder Nebenpunkte eine abweichende Ansicht haben, auf die Details einzugehen.

Der Umstand, dasz in der Völkerwanderung, wie bei andern groszen Krisen der Geschichte, zwei Elemente mit einander in Conflict gerathen, rechtfertigt das Verfahren des Vf., wenn er in dem vorbereitenden Abschnitt, von der synchronistischen Behandlung abgehend, uns zuerst die beiden Elemente einzeln vorführt und diesen Abschnitt in zwei Teile zerfallen läszt, von welchen der erste (S. 11 — 268) die Römer, der zweite (S. 268 — 473) die Germanen behandelt.

Die drei ersten Kapitel sind überschrieben: 'die Republik und deren Lebergang zur Alleinherschaft', 'das aristokratische Element in der römischen Verfassung' und 'die sittlichen Zustände Roms'. 'Der Untergang der Republik ist herbeigeführt durch den Wandel der Gesinnung, ferner dadurch dasz die römische Verfassung mit einem Weltstaat völlig unvereinbar war, und endlich durch die Wandlung der ursprünglichen Volksheere in stehende Armeen. Der Aufgabe, die Republik unvermerkt zur Monarchie überzuführen, entsprach nicht Casars Charakter, nur der viel kleinere Augustus war im Stande sie zu lösen. Ein grober Irtum aber, wenn moderner Liberalismus den Augustus als Mörder der Freiheit anklagt: denn diese Freiheit bestand nur darin, dasz einige Hunderte von Geschlechtern die

Herschaft der civilisierten Welt handhabten, parteispaltig in allem, éines Sinnes nur in der Tyrannei über die Provinzen.' - Selbst die Blutschuld der Proscriptionen und die Heuchelei sind nötig gewesen, aber beides ist nur nach römischer Moral und Sitte, nicht nach christlicher abzuwägen (S. 15). Auf dieses letztere kommt der Vf. später eingehender zurück. zeigt, auf wie holer Grundlage überhaupt die Sittlichkeit geruht und wie aus den dem römischen Charakter eigentümlichen Fehlern die Sittenlosigkeit, welche uns die letzte Zeit der Republik und die erste der Kaiserherschaft vorführen, hervorgegangen ist, wie das Masz der Verderbnis durch den Ueberflusz an Mitteln zur Befriedigung aller bösen Lüste und die Unmöglichkeit zu entsliehen erhöht wurde. Zuletzt empsiehlt er (S. 35) Milde des Urteils über den einzelnen, 'der, Sohn seiner Zeit, nicht da für verantwortlich sein kann, dasz auch er denselben Stempel trägt'. Gelegentlich äuszert er hier noch (S. 35): 'was in den Römern niemals oder doch erst nach Jahrhunderten erlosch, waren Mut und Kraft', eine Bemerkung welche bei der Beurteilung der Kaiserzeit nicht genug beherzigt werden kann.

In dem 4n Kap. 'die Staatsverfassung der Kaiserzeit' wird der Satz aufgestellt und durchgeführt: 'die Weltgeschichte kennt keinen grelleren Widerstreit zwischen Schein und Wesen, als den in der römischen Staatsverfassung der Kaiserzeit, wenigstens der ersten.' Diese war nicht monarchisch, sondern republikanisch mit einem ersten Magistrat an der Spitze - in Wirklichkeit aber die schrankenloseste Despotie. Der Schein wurde selbst in den äuszerlichen Beziehungen des Lebens erhalten. Notwendige Folgen hiervon aber waren (S. 39) der Mangel oder vielmehr die Unmöglichkeit einer gesetzlichen Successionsordnung und die unsichere Stellung der Regierenden. Daraus gieng denn wieder hervor Ausdehnung des Bürgerrechtes, dagegen aber auch Begünstigung und Bestechung der Soldaten und das Streben das Volk durch Geschenke und Vergnügungen bei guter Laune zu erhalten (S. 45). - Nur hinsichtlich éines Punktes kann ich dem Vf. nicht ganz beipflichten. Er sagt S. 37: 'einen Amtstitel für das Staatsoberhaupt als solches gab es, während der ersten Jahrhunderte wenigstens, durchaus nicht, wenn man nicht das princeps . . dafür gelten lassen will. Imperator war ursprünglich nur ein Vorname' usw., und S. 46 Anm. 22 polemisiert er gegen Mommsens Ansicht (röm. Gesch. III2 S. 462 Anm.). Anzunehmen, dasz imperator ursprünglich nur ein Vorname gewesen sei, dazu bewegen Hrn. v. W. die Stellen des Suetonius (Caes. 76. Tib. 26. Claud. 12); aber offenbar nennt Suetonius das Wort nur deshalb praenomen, um es von dem Worte imperator, welches dem Namen des Kaisers zur Bezeichnung der Zahl seiner Siege nachgesetzt wird, zu unterscheiden: es fehlt ihm hier an einem andern Ausdruck. Augustus nun heiszt auf Inschriften und Münzen nicht princeps. obgleich Tac. ann. 1, 1 das zu erwarten berechtigte; er selbst hat auf den Inschriften das Pränomen Imperator, während dies bei seinen nächsten Nachfolgern fehlt und erst bei Vespasianus wieder hervortritt. Insoweit hat also Hr. v. W. Recht, wenn er sagt, dasz es keinen Amtstitel für das Staatsoberhaupt gegeben habe. - Zu diesem 4n Kap. ist S. 481-487 ein

Nachtrag 'über die durch das Kaisertum erst neu geschaffenen Aemter' hinzugekommen. Hier erklärt sich Hr. v. W., wie ich glaube mit Recht, gegen die Ansicht Marquardts, dasz schon unter Hadrianus die ganze legislatorische und richterliche Thätigkeit des Senats auf das Concilium übergegangen sei (S. 483 Anm. 1); die (ebd. Anm. 2) berührte Schwierigkeit hinsichtlich der Zahl der cokortes urhanae ist aber so bedeutend, dasz hier nicht Raum sein würde weiter darauf einzugehen. In diesem Abschnitt bespricht der Vf. auch die kaiserlichen Hofamter, was, glaube ich, bei einer spätern Gelegenheit besser geschehen wäre, da ihre Bedeutung in dem in diesen zwei Bänden behandelten Zeitraum noch sehr wenig hervortritt. Zweckmäsziger wäre es vielleicht gewesen, wenn Hr. v. W. auf die Veränderung in der Provincialverwaltung, wie sie bei Trebellius Pollio v. Aur. 14 zum Vorschein kommt, aufmerksam gemacht hätte.

Das 5e Kap. ist überschrieben: 'die statistischen Verhältnisse des römischen Reiches.' Einen womöglich sesten Boden für die Behandlung dieses Gegenstandes hat der Vf. dadurch zu gewinnen gesucht, dasz er in der Beilage A (S. 169-235) über die Bevölkerung des römischen Reiches und der Stadt Rom Untersuchungen anstellt. Wir müssen uns hier darauf beschränken zu bemerken, dasz nach seiner Berechnung das römische Reich vor Trajanus 103-109000 Quadratmeilen grosz war und 88 bis 97 Millionen Bewohner zählte, und pflichten ihm vollstäudig darin bei (S. 49), dasz diese Zahlen durchaus nur Minimalzahlen sind, wie wir uns nicht bätten enthalten können, für die pyrenäische Halbinsel mehr als 9 und für Kleinasien mehr als 19 Mill. Bewohner anzunehmen. — Anerkannt wird die Wandlung, welche seit Augustus in der Verwaltung der Provinzen eingetreten war (S. 52); treffend wird (S. 53) daran erinnert, dasz auf die 210 Jahre von 30 v. Chr. bis 180 n. Chr. kaum 10 Jahre schlechter Regierung fallen, 200 Jahre aber guter, starker und gröstenteils vortrefflicher Verwaltung bleiben. - Was die Summe der Congiarien, welche von den einzelnen Kaisern verausgabt wurde, betrifft, so dürsen wir nicht ohne weiteres dieselbe durch die Zahl ihrer Regierungsjahre dividieren, wenn wir uns von dieser Ausgabe eine rechte Vorstellung machen wollen, da gerade der Regierungsantritt den grösten Auswand in dieser Hinsicht herbeiführte. Die grosze Summe, welche auf Caligula fällt, wird auch geringer erseheinen, wenn wir bedenken, dasz er sich verpflichtet hielt, das Congiarium, welches bei Gelegenheit seiner Annahme der toga virilis von Tiberius nicht entrichtet war (Suet. Cal. 10 vgl. Tib. 54), nachzuholen (Dio 59, 2), welches Congiarium der Chronograph Mommsens S. 646 unberücksichtigt läszt, während Suetonius Cal. 17 es wol mitrechnet. - Wenn man die kurze Regierungszeit des Nerva in Anschlag bringen wollte, so würde die von ihm verausgabte Summe noch höher erscheinen als die des Caligula, da bei ihm noch das congiarium funeraticium, von welchem der Chronograph spricht, hinzukommen müste. Auch haben wir nicht als sicher vorauszusetzen, dasz Vespasianus, wenn er noch geherscht, dem Volke ein neues Congiarium gegeben hätte; wäre dieses aber nicht der Fall gewesen, so würde er weniger als Nero verausgaht haben, welcher bekanntlich mit einer groszen Summe (Tac. ann. 13, 31)

debütierte. (Wo das Congiarium des Titus angeführt sein sollte, ist im Chronographen Mommsens eine Lücke. Eine darauf hindeutende Münze wird von Eckhel nicht angeführt. In dem Werke 'la religion des anciens Romains par du Choul' S. 138 findet sich auf einer dem Titus zugeschriebenen Munze: cong. ter.) - S. 58 auszert Hr. v. W., dasz Didius Julianus für die Erlangung der Kaiserwahl den Prätorianern allein 134 Mill. Thaler versprach und darauf 165000 Thaler sogleich in Abschlag zahlte (Dio 73, 11. v. Iul. 3). Dio sagt, dasz Julianus 6250 Denare, also 25000 Sestertien versprach: die das Lob des Julianus preisende vita fügt hinzu: cum vicena quina milia militibus promisisset, tricena dedit, welches tricena doch nur so gefaszt werden kann, dasz milia zu erganzen ist: Julianus gab ihnen also in Wirklichkeit ein Fünstel mehr. (Ich finde keine Variante, etwa trecena, angeführt.) - Nachdem Hr. v. W. uns die Ausgaben des römischen Staates vorgeführt hat, bespricht er die Einnahmen und zwar zunächst die directen Steuern. Hierbei kommt er auf die wichtige Stelle des Appianus Syr. 50 (S. 66 Anm. 38) und weist, wie ich glaube mit Recht, darauf hin, dasz dort nur von einer Personalsteuer die Rede sei. Wenn aber in dieser Anmerkung Appianus, wo er nicht von Polybios abschreibe, der Oberslächlichkeit und Unzuverlässigkeit beschuldigt wird, so musz ich gegen diese Beurteilung eines Historikers, welcher uns durch grosze Partien der römischen Geschichte der zuverlässigste Führer ist, Einsprache erheben. Noch augenscheinlicher ist, um dieses sogleich bei dieser Gelegenheit zu bemerken, das Unrecht, welches S. 89 Anm. 65 dem Athenãos geschieht. Hier heiszt es: 'der Mangel an Kritik ergibt sich daher, dasz A. kurz darauf anführt, Cäsar habe (ohne Angabe des Zeitpunktes) nur drei Sklaven gehabt.' Aber gerade den Zeitpunkt gibt Athenãos an und seinen Gewährsmann, den Gefährten Cäsars, Cotta (natürlich wol L. Arunculejus Cotta). - Treffend sind die Bemerkungen des Vf. über das römische Kriegswesen. Eine der schwierigsten Fragen ist die über die Zusammensetzung der römischen Kriegsmacht und die Art ihrer Aushehung während der Kaiserzeit; und da war es erfreulich zu bemerken, dasz S. 76 Anm. 56 hervorgehoben wird, dasz die Behauptung des Herodianos 2, 11 nur in sehr beschränkter Weise augenommen Doch ist hier nicht der Ort auf diese Frage weiter werden dürfe. einzugehen, eben so wenig wie auf das, was noch in diesem Kap. über die Nationalkraft, die Stellung der Sklaven und die Alimentationen beigebracht wird. In dem Excurs a erklärt sich Hr. v. W. für die Ansicht, dasz die Kopfsteuer eine wirkliche Personal- und Einkommensteuer moderner Art gewesen sei, welche daher auch der Grundbesitzer neben dem tributum von seinem sonstigen Einkommen aus Gewerbe, Kapitalien usw. zu entrichten gehabt habe; im Excurs b wird die Meinung ausgesprochen. dasz der seit Cäsar vorwiegende Gebrauch der Auxiliarcavallerie zwar nicht unbedingt, doch immer mehr ausschlieszend geworden sein möge, ferner dasz auch in der frühern Kaiserzeit jeder Legion eine entsprechende Cavallerie beigegeben sei, diese aber zugleich einen Teil der Gesamtformierung dieser Waffe gebildet habe. Im Exc. c wird der Mutmaszung Zumpts, dasz Mon. Ancyr. S. 32 Z. 32 zu lesen sei sest ertium circiter

sexsions | millions | beigepflichtet und dem Einwurfe, dasz so die Hauptsumme um 134 Mill. Sest. überschritten werde, dadurch begegnet, dasz die für die Getraidespenden verausgabten 132 Millionen in jene Summe nicht hereingezogen seien. Exc. d enthält eine Berechnung der Sestertien für die Zeit des Augustus und Exc. e eine historische Uebersicht des sinkenden Geldwerthes nach Dureau de la Malle.

In dem 6n Kap. über 'Tiberius Casar' bewährt der Vf. die Unbefangenheit seines Urteils: er hebt die groszen Eigenschaften des Mannes und die Trefflichkeit seiner innern und auszern Politik hervor und sieht als die Quelle seiner Grausamkeiten die ihm ganz eigentümliche und ihn durchaus beherschende wahrhaft gespenstische Furcht vor Nachstellungen an. Zur Zeichnung des Zeitbildes teilt er dann noch einige Züge aus dem 4n -6n Buche des Tacitus mit, ein Versahren welches wol kaum allgemeine Billigung finden wird.

Vorzüglich gelungen ist in dem 7n Kap. 'die Julier' die Charakteristik des Caligula und des Claudius, wie auch die Beurteilung der Regierung des Nero. Aus dem 8n Kap. 'die Flavier' sind die Betrachtung über den Bürgerkrieg (S. 149 'Auf der einen Seite schmählicher Verrath neben ungemessenem Ehrgeize der Groszen, auf der andern Geschick, Kraft, Ausdauer und Treue der Soldaten von seltener Art. Was erklärt besser, wie den spätern Verfall, so die wunderbar lange Machtbehauptung Roms?') und die Schilderungen des Vespasianus und des Domitianus hervorzuheben. Und so können wir denn in den Wunsch des Vf., welchen er als Schluszwort dieses Kap. (S. 158) ausspricht, vollkommen einstimmen. Ebensosehr hat das 9e Kap., welches die Adoptivkaiser bis zu Antoninus Pius enthält (vom J. 96 bis 161), uns in jeder Hinsicht befriedigt. - Was Einzelheiten betrifft, so glauben wir noch darauf hinweisen zu müssen, dasz wir für Tiberius den Dio selbst und nicht, wie es S. 115 Anm. 73 beiszt, den Xiphilinus allein als Autorität haben; dasz der Kaiser Nerva nicht, wie S. 159 Anm. 112 als wahrscheinlich angenommen wird, der Sohn des Begleiters des Tiberius, sondern nach Frontinus de aquis 102 sein Enkel gewesen ist; endlich dasz M. Annius Verus (worunter doch wol Marcus Aurelius zu verstehen ist) nicht der Schwestersohn von T. Aurelius Antoninus Gemahlin Annia Galeria Faustina (wie S. 166 Anm. 125 gesagt wird), sondern deren Brudersohn war. Richtig aber erkennt Hr. v. W., dasz von einer Verschwägerung oder Blutsverbindung des T. Aurelius Antoninus mit Hadrianus sich keine Spur findet.

Doch wir müssen noch einmal auf die Beilage A zurückkommen. Dieser sind noch einige Excurse hinzugefügt: so Exc. f über die Erklärung des Populor δε και Καμπανών ήν πλήθος bei Polybios 2, 24; aus der Censuszahl bei Liv, per. 20 wird geschlossen, dasz Rom zur Zeit des gallischen Krieges 181329 Dienstpflichtige gehabt habe, wovon noch die a militia vacati und die capite censi abzuziehen seien. Da Polybios das mobile Heer zu 52300 Mann ansetze, so seien von der Gesamtmenge des römischen Volkes und der Campaner, welche er zu 273000 Mann angibt, nur 96-100000 römische Vollbürger. 173-177000 seien Campaner und Halbbürger. Zugleich wird zu Orosius 4, 13 eine Conjectur von A. von

Gutschmid mitgeteilt, nach welcher hier zu lesen CCXCVIIICC und durch welche die Zahl mit der des Polybios fast ausgeglichen wird. Aber nicht berücksichtigt wird Liv. per. 20 eo bello populum Romanum sui Latinique nominis trecenta milia armatorum habuisse dicit. Von der Gesamtzahl 410300 Mann, welche nach Polybios auf die Römer, die Latiner und die Campaner zu rechnen sind, kämen hiernach auf die Campaner ungefähr 100000 Mann. Exc. g legt die Ansicht dar, dasz schon in der Zeit vor dem zweiten punischen Kriege die römischen Ritter kein eigentliches, zum Massenangriff bestimmtes Cavalleriecorps mehr gewesen seien. - Der zweite Teil der Beilage A beschästigt sich mit der Bevölkerung der Stadt Rom. Diese wird zu 1350000 oder 1179000 angenommen, welche Berechnung auf der Zahl der Empfänger der Geldspenden nach dem Mon. Ancyr. beruht (den Grund davon, dasz die Zahl im J. 5 v. Chr. von 250000 auf 320000 gestiegen ist, sieht Hr. v. W. in der Herbeiziehung der Knaben unter 11 Jahren nach Suet. Aug. 41, durch eine sorgfältige, auf statistische Ergebnisse basierte Berechnung zu diesem Resultate gelangend gegen die Herbeiziehung und Erklärung der Stelle des Capitolinus v. M. Aur. 7 S. 246 Anm. 175 liesze sich wol manches einwenden), ferner auf den alten Regionsverzeichnissen, in Bezug auf welche Hr. v. W. sich dafür entscheidet, dasz sie das gesamte Rom nebst Vorstädten umfassen, und der Prellerschen Erklärung der insulae durchaus beipslichtet. Auch die Berechnung der Bewohner der domus und insulae führt zu dem Resultate, dasz Rom schwerlich über 11/, Millionen Einwohner gehabt habe. (S. 259 Anm. 179 ist noch ein kleines Versehen: denn Eusebios in der Chronik spricht gar nicht von einem Circus des Caracalla, sondern nur von seinen Thermen.) Im Exc. A erklärt sich der Vf. für die Beschränkung der Getraidespenden auf die Einwohner von Rom.

Den zweiten Abschnitt des ersten Bandes eröffnet das 10e Kap. 'die Vorgeschichte des germanischen Stammes'. 'Was die speculative Forschung ahnt, wird durch die Geschichte bestätigt: die Germanen sind aus Asien durch das grosze Völkerthor zwischen dem Ural und dem kaspischen Meere eingewandert: es tritt ein Gegensatz zwischen Ost- und Westgermanen, zwischen Sueven und Nichtsueven gleich aufangs hervor.' - Das 11e Kap. ist überschrieben 'Sitte und Volksleben der Germanen'. 'Die Völker, welche zwischen Rhein und Weichsel und nördlich von der Donau wohnen, werden von Strabo usw. für Stammgenossen erkannt, haben sich selbst dafür erkannt; aber hier fehlt jedes praktisch thätige Gemeingefühl, selbst das schwache Band eines heimischen Gesamtnamens.' Darauf schildert der VI. das charakteristisch entscheidende in dem nationalen Gesamtwesen der Germanen, spricht über ihren relativen Culturgrad (hierzu die Beilage B S. 380 ff., in welcher der Versuch gemacht wird, die scharf hervorgehobene Differenz zwischen Casar und Tacitus auf die Weise auszugleichen, dasz der Wechsel der Wohnsitze auf die Zeit des Wanderns und auf einen Teil der Sueven zur Zeit Cäsars zu beschränken sei, dasz aber bis auf Tacitus ein allmählicher Uebergang zum Sondereigentum statt gefunden habe) und sieht die Geschlechtsverbindung als Grundlage der germanischen Verfassung an; doch glaubt er, dasz schon

bald in Folge der Wanderungen und anderer gröszerer Veränderungen der räumliche Verband hinzugekommen sei. Eigentümlich germanisch aber sei das Gefolgsystem, und der Krieg ein Volkskrieg oder ein Raubzug, für jenen der gemeine Heerbann, für diesen das Gefolgwesen. Hierzu die Beilage C (S. 365), in welcher Hr. v. W. sich dafür entscheidet, dasz die Geburt den Adel gegeben und vorzugsweise zur Haltung eines Gefolges berechtigt habe; die Haltung eines solchen sei nicht ausschlieszlich Vorrecht der Könige gewesen. Ein zweiter Abschnitt dieser Beilage S. 393 ff. handelt über die Gau- und Markversassung, mit besonderer Berücksichtigung der Schrift von Landau: 'die Territorien in Bezug auf ihre Bildung und Entwicklung.?

Das 12e Kap. bespricht 'die Sitze der Germanen' und rechtfertigt zugleich die diesem Teile beigegebene Karte von Westgermanien. Hier kann ich mit dem Vf. nicht einverstanden sein, wenn er meint, dasz der Limes sich auch von der Lahn bis zum Drususgraben erstreckt habe; der Ausdruck a Tiberio coeptus bei Tac. ann. 1, 50 deutet gerade an, dasz er nicht vollendet wurde (was auch S. 293 als möglich zugegeben wird); die Lage der agri Tac. ann. 13, 54 ist aber viel zu unsicher, als dasz darauf die Annahme der Ausdehnung des Limes basiert werden könnte. Zu ungünstig dem Verfasser der Germania scheint mir noch die Ansicht (S. 295) zu sein, dasz er, als er dieses Werk schrieb, die Berichte über des Germanicus Kriegszüge selbst noch nicht gekannt habe. - Das 13e Kap. enthält die Kriege der Germanen mit Rom. Besonders ausführlich sind die Züge des Drusus in Beilage d S. 408 ff. behandelt (vgl. noch über die Lage von Aliso S. 447). Was aber die Züge des L. Domitius betrifft (S. 421), so musz ich das Fragment des Dio (Bd. II S. 87 Bk.), auf welchem die Hauptsache beruht, durchaus anders erklären: alles was von πρότερον μέν an gesagt wird, bezieht sich auf die Zeit, wo Domitius am Ister commandierte, und wird hier aus einer früheren Zeit nachgeholt; erst von τότε δὲ πρός τε τὸν Ρηνον μετελθών an kommen die Thaten die Dio aus diesem Jahre berichten will: damals trat Domitius das Commando am Rhein an. Nach Hrn. v. W. dagegen geht er vom Ister nach der Elbe und von der Elbe nach dem Rhein und legt auf dem Rückzuge die pontes longi an (vgl. noch S. 473). Dio, der diese hier gar nicht erwähnt, hat wahrscheinlich in dem Berichte über eines der folgenden Jahre darüber gesprochen. - Uebrigens ist nicht zu verkennen, wie schwer gedenkbar schon jener Zug von der Donau nach der Elbe ist; dasz Domitius diese erreicht hat, wissen wir auch aus Tac. ann. 4, 44. - Was die Localitaten der Varusschlacht betrifft, so glaubt Hr. v. W., dasz das Lager des Varus an der Weser bei Varenholz gewesen und dasz die Schlachtfelder für die drei Tage um den Dürenpass, durch welchen Varus sich zurückgezogen, zu suchen seien (Beilage E S. 453 ff. widerlegt die Annahmen von Reinking und Essellen über die Localität). - Ueber die Feldzüge des Germanicus verweist der Vf. auf seine im J. 1850 erschienene Monographie, durch welche Hinweisung gewis mancher Leser nicht befriedigt werden wird. Zu dieser Monographie gibt er hier S. 436 - 444 einen Nachtrag. - S. 307 liest IIr.v. W. die gewis corrupte Stelle des Dio 60, 8

so: ὅτε Γάλβας ὁ Σουλπίκιος Χάττους ἐκράτησε καὶ Πούπλιος Γαβίνιος Χαύκους. Statt des letzten Wortes haben die Hss. Μαυρουσίους, die durchaus nicht hierher passen, und doch zeigt der Anfang des folgenden Kap. (οἱ αὐτοὶ αὖτις Μαῦροι), dasz hier von den Mauren die Rede gewesen ist. Bekker setzt daher bei Galba Μαυρουσίους und bei Gabinius Χάττους. Das aber passt wieder nicht mit den bei Suet. Galb. 6—8 verzeichneten Würden des Galba.

Bei dem 14n Kap. 'Aufstand des Civilis' ist besonders die Schrift von A. Dederich zu Grunde gelegt. Wiewol es Grundsatz des Vf. ist die neue Litteratur auszuschlieszen, so müssen wir doch bekennen, dasz es uns leid thut, in diesem Kap. die Schrift von E. Meyer 'der Freiheitskrieg der Bataven' (Hamburg 1856) nicht erwähnt gefunden zu haben. Eben so hätte im 15n Kap., welches die ferneren Kämpfe mit den Germanen enthält, wol durch die Benutzung von A. Imhofs Domitianus (S. 47--49) manches gewonnen werden können. Wir hätten dort die Erwähnung der Niederlage der Römer in Germanien nach Tac. Agr. 41 oder die Andeutung der Stelle Tac. hist. 1, 2 coortae in nos Sarmatarum et Sueborum gentes zu finden erwartet. Durch letztere Stelle erhält auch die Erzählung bei Dio 67, 5 in ihrem gewöhnlichen Gewande eine Bestätigung, welche Erzählung ich keineswegs mit Hrn. v. W. (S. 331), der den Argwohn der meisten Erklärer teilt, so völlig sinnlos finde. — Mit Hrn. v. W. (S. 332) aber glaube ich, dasz Trajanus vor seiner Thronbesteigung nicht bedeutende Kriege mit den Germanen zu bestehen gehabt hat, wenn auch der Panegyriker Plinius noch etwas mehr sagt, als dasz er die Kriegszucht wiederhergestellt habe (vgl. Kap. 14 z. A.); ferner dasz die Zeit des Ereignisses bei Plin. epist. 2, 7 nicht zu bestimmen sei, wiewol ich durchaus nicht damit einverstanden bin, dasz Trajanus der Nachfolger des Antonius genannt wird: wir wissen nun einmal nichts bestimmtes über die Zeit des Aufstandes des Antonius und eben so wenig, bei welcher Veranlassung Trajanus die Legionen von Spanien nach Germanien hinüber geführt hat. - Das 16e Kap. bringt uns die innern Zerwürfnisse der Germanen von den Zeiten des Marbod und Armin bis zu der Absassung der Germania und das 17e einen vergleichenden Rückblick auf Rom und Germanien.

In den ersten Kapiteln des zweiten Bandes (Marcus Aurelius) bespricht Hr. v. W. die Quellen über dessen Regierung. Hierzu musz ich nur bemerken, dasz die Kapitel des Dio 70, 11—21 nicht zur Epitome des Xiphilinus gehören, also auch nicht zu seiner Beurteilung herbeigezogen werden dürfen (dasselbe Versehen S. 67). — Zu hart aber erscheint mir das Urteil über Fronto (S. 9). — S. 10 hat der Vf., wie es scheint, übersehen, dasz nach v. M. Aur. 1 Marcus Aurelius am 26n April (vgl. Or. 1104) 121 geboren ist. — Dem 2n Kap. 'Marcus Aurelius als Mensch und Philosoph' sind vorzugsweise die Selbstbetrachtungen des Kaisers zu Grunde gelegt. Die Abfassung dieser Schrift wird mit Recht in die Zeit nach dem Tode des L. Verus gesetzt (vgl. VIII 25 u. 37). Genauer läszt sich die Zeit noch dahin bestimmen, dasz wenigstens das erste Buch noch

vor dem Tode der Faustina geschrieben sein musz (vgl. I a. E.), also vor 176, und während des ersten marcomannischen Krieges (vgl. I u. II a. E.). Auf diese Zeit führt auch der Umstand, dasz M. Aur. den Herodes Atticus gar nicht erwähnt, mit welchem er damals gerade sehr gespannt war. Doch ist es noch fraglich; ob M. Aur. die Selbstbetrachtungen nur während der Winterquartiere geschrieben habe, wie S. 18 angenommen wird. - Zu der Stelle VI 1 (wo Hr. v. W. übrigens παύεται statt περαίνεται zu lesen scheint) hätte noch herbeigezogen werden können II 11, wo sich der Glaube an die Götter noch viel bestimmter ausspricht. (Zu S. 27: die von Buddeus citierten Worte stehen V 10.) - Was den Verkauf des kaiserlichen Mobiliars betrifft (S. 30), so hätte berücksichtigt werden mögen, dasz schon Nerva (Dio 68, 2) und noch vor kurzem Antoninus Pius (v. Ant. P. 7) aufgeräumt hatte. - S. 31 (vgl. S. 34) führt Hr. v. W. den Vorfall mit dem Testament der Matidia zu Gunsten des M. Aur. an. während Niebuhr (zu Fronto S. 102) dadurch zu einem sehr harten Urteil veranlaszt wird. - Zu S. 33 bemerke ich, dasz die Anklage des Avidius Cassius durch das dort gesagte noch nicht widerlegt ist; ich erinnere an das was bei Lukianos Alex. 57 erzählt wird. — S. 35 wird die Ansicht aufgestellt, Faustina habe sich in den ersten vierzehn Jahren, wo M. Aur. selbst mit ihr in Rom lebte, und ehe er in das vorgerückte Alter gekommen, ordentlich benommen. Im Nov. 160 noch lebte er, wie wir bestimmt wissen, nur in Rom oder der Umgegend (v. M. Aur. 7), und damals war er 39 Jahre alt. Ist nun, was v. M. Aur. 19 erzählt wird, wahr, so war Faustina zu der Zeit schon von einer sehr unlautern Begierde beherscht. Ich möchte aber in der That, dasz einmal mit diesen aus Stadtgeklatsch hervorgegangenen Auschuldigungen vollständig gebrochen würde. Mit andern Erzählungen derselben Art hat es Hr. v. W. schon so gemacht, wenn er S. 36 Anm. 30 nicht berücksichtigt, was v. L. Veri 10 und Herod. 4, 5 berichtet und Phil. v. soph. S. 561 angedeutet wird. - S. 36 Anm. 31 ist wol v. Comm. 11 übersehen, wonach Commodus am 12n Oct. 166 unter den Cäsaren genannt wird.

Hr. v. W. erkennt selbst in der Vorrede zu diesem Bande S. IV an. dasz der Vorwurf, den ein Recensent des ersten Teiles erhoben, dasz seine Methode eine Zerpflückung und Auflösung des Stoffes in lauter einzelne Specialabhandlungen hervorbringe, die gegenwärtige Arbeit in weit höherem Grade treffe. In der That wird uns durch diese Methode die Betrachtung des Marcomannenkrieges nicht wenig erschwert: über ihn haben wir nachzulesen S. 12-17, dann das 3e Kap. S. 39-49 und endlich das 4e S. 49-77 und bei jedem einzelnen Punkte diese verschiedenen Darstellungen zu berücksichtigen. Was die Resultate der Forschung betrifft, so stimme ich dem Vf. (S. 51 u. 41) bei, wenn gesagt wird, der Krieg habe nicht als ein groszer durch Offensivangriff verbündeter Völker, sonderu nur als ein kleiner durch Raubzüge einzelner Gefolgführer begonnen. Hier hatte ganz gut Paus. 8, 43 herbeigezogen werden können, woraus hervorgeht, dasz die Zeitgenossen die Barbaren als die angreifenden ansahen, zugleich aber auch, dasz die Unruhe bald eine allgemeinere wurde (Pausanias spricht gewis von dem sarmatischen Volke, nicht von den lazygen allein), wie denn auch die Stelle v. M. Aur. 22, wenn man das conspiraverunt nicht urgiert, es aussagt (wo übrigens Illyrien in dem allgemeinern, zur Zeit des Capitolinus gebräuchlichen Sinne zu nehmen ist, was S. 67 A. 54 nicht berücksichtigt wird). - Ganz übersehen ist noch ein Umstand, der zugleich über die Ausdehnung der Bewegung belehrend ist. Pausanias nemlich erzählt 10, 34, dasz zu seiner Zeit (zo zaz' žuž) der Teil der Rostoboken, der Hellas überzogen, auch nach Elateia gekommen und Mnesibulos, welcher Ol. 235 (161 n. Chr.) in Olympia gesiegt hatte, im Kampfe mit ihnen gefallen sei. Da Pausanias, der um 175 schrieb, sich des Ausdruckes to nat' êmé bedient, so läszt sich annehmen, dasz eine etwas längere Zeit seit diesem Ereignisse verflossen und dieses ziemlich fruh, vielleicht schon 165 vorgefallen war. Wie diese Leute dahin gekommen sind, wird nicht gesagt; ich glaube, nachdem sie über die untere Donau gegangen waren. Zum Teil mögen die Erfolge, welche die Barbaren zuerst errangen, noch mehr Völkerschaften angeregt haben, aber 'wahrscheinlich war die Hauptveranlassung eine im Innern Germamaniens vor sich gehende Völkerbewegung, welche auf die den Romern benachbarten Stämme ihre Wogen zurückschlug' (S. 68).

Als besonderes Merkmal des Marcomannenkrieges sieht Hr. v. W. S. 66 es an, dasz er auf einem Völkerbündnis beruhte, räumt aber selbst ein (S. 67), dasz in der Stelle des Capitolinus der Ausdruck etwas unsicher sei, und wird gewis zugeben, dasz das Verlangen der lazygen auch aus irgend einem andern Grunde als aus Furcht vor Ahndung eines Bundesbruches hervorgegangen sein könne. Dasz aber der Krieg auf germanischer Seite mit Gemeinsamkeit und Planmäszigkeit geführt worden sei, hiersür findet er den Beweis in einem S. 41 dargestellten Treffen. beruht sowol die Localität der Schlacht als der Operationsplan auf reiner Mutmaszung; es werden zwei ganz verschiedene Schlachten identificiert, die in welcher Furius Victorinus fiel (v. M. Aur. 14), und zwar noch bevor M. Aur. und L. Verus ankamen, also vor oder um 168 n. Chr., und die in welcher Macrinus Vindex fiel, kurz bevor M. Aur. den Beinamen Germanicus annahm, was 172 n. Chr. geschah (wahrscheinlich ist der Vindex bei Petrus Patricius S. 124 derselbe, und was dort von ihm erzählt wird, kann nicht im Anfang des Krieges sich ereignet haben. was der Fall ware, wenn er schon 166 gefallen ware). - Dieses hangt aber alles zusammen mit der Meinung, die sich der Vf. von der Beschränktheit des Kriegsschauplatzes gebildet hat, wie auch die S. 72 ausgesprochene Ansicht, dasz die östlichen Völker durch die Karpathen in die Lücke eingebrochen seien, welche der Sitz des lazygenvolkes zwischen Donau und Theisz bildete. Wie kommt es denn dasz der Kaiser, dessen Stützpunkt drei Jahre hindurch Carnuntum war, mit den östlichen Völkern nicht nur keinen Krieg führte (die Berichte darüber könnten verloren gegangen sein), sondern dasz auch keine Friedensverhandlung mit ihnen (über solche sind wir doch ziemlich gut unterrichtet) erwähnt wird? Ihnen gegenüber müssen Legaten thätig gewesen sein; über die aber erfahren wir fast meist nur dann etwas, wenn sie später Kaiser werden oder wenn sich zufällig eine sie betreffende Inschrift erhalten hat. Dasz westlich

von jenem Kriegsschauplatz Bewegungen vorgefallen, gibt der Vf. S. 58 zu. Es hätte vielleicht noch erwähnt werden können, dasz von den beiden Legionen, welche M. Aur. stiftete, die Ital. III in Rätien stationiert wurde (Die 65. 24). — Im einzelnen habe ich noch zu bemerken, dasz S. 45 der Fluszübergang des Kaisers auf einer Schiffbrücke wol nur durch ein Versehen mit dem Kampfe auf der gefrorenen Donau in Verbindung gebracht wird, dasz das Fragment des Petrus Patricius nicht allein durch die Erwähnung des Vindex, in welchem Hr. v. W. natürlich auch einen andern als den besprochenen Präsecten des Prätorium sieht (S. 59), sondern auch durch die des Candidus, über welchen Or. 798 (mit Henzen III S. 78) zu vergleichen, in diese Zeit verwiesen wird. Ferner ist es mir nicht so ausgemacht (S. 53), dasz der auf altquadischem Gebiete gegründete Clientelstaat zu verstehen sei; ich glaube vielmehr, dasz dieser Staat schon in der Zeit zwischen der Abfassung der naturalis historia des Plinius (76 n. Chr.) und der Germania des Tacitus (98 n. Chr.) untergegangen war, vielleicht während des Marcomannenkrieges des Domitianus. - S. 53 erklärt sich Hr. v. W. mit Recht dafür, dasz v. M. Aur. 22 Taiphali für die Vulg. hi aliique zu lesen sei. Doch wundere ich mich, dasz er findet, dasz dann sämtliche Völker in annähernd richtiger geographischer Reihenfolge aufgeführt werden, und daraus schlieszt, dasz diese Nachricht vielleicht dem Dexippos entlehnt sei (S. 56), ja darauf wieder eine neue Mutmaszung (S. 61) baut. — Bei dem allem aber verdankt die Wissenschaft dem Vf. ein wichtiges Resultat, nemlich die Anschauung. dasz unter den Völkern, die als am Kriege teilnehmend genannt werden, nicht allein wirkliche Völker, sondern teilweise auch nur Gefolgheere oder Freicorps zu verstehen sind, und dieses Resultat wird, glaube ich, ein bleibender Gewinn sein. - Im Exc. a S. 78-87 wird mit schlagenden Granden dargelegt, wie wenig Glauben Ptolemaos verdiene, wenn er 68

Von hervorragender Bedeutung sind das 5e Kap. und die Beilage A. In dieser stellt der Vf. die sorgfältigste Untersuchung über die Identität der Geten und der Gothen an und kommt, indem er die Unhaltbarkeit der entgegenstehenden Ansicht darlegt, zu dem Ergebnis, dasz wir zu unterscheiden haben a) das alte Volk der Geten und Dacier, b) das von Tacitus Gothones genannte, noch um die Mitte des zweiten Jh. an der Ostsee sitzende, c) das grosze Volk welches seit Caracalla zu Anfang des dritten Jh. in der Geschichte austritt. Geten und Gothonen seien engverwandt gewesen, durch mehr als tausendjährige Trennung verschieden geworden und gegen Ende des zweiten Jh. zu nationaler Einheit zusammengeschmolzen, jedoch so dasz die Gothonen das active, die Geten nur das passive Element bildeten. Ref. ist durch das, was S. 121 ff. über die Verschiedenheit der Geten und der Germanen zusammengestellt wird, selbst zu der Ansicht gebracht worden, dasz nicht einmal eine Stammverwandtschaft zwischen beiden angenommen werden dürse, und glaubt, dasz Hr. v. W. nur von dem Wunsche, der gegnerischen Meinung Rechnung zu tragen, zu ienem Zugeständnis veranlaszt worden sei. - Mit der Wanderung der Gothen aber von den Gestaden der Ostsee bis zu denen des schwarzen

germanische Völker und in Groszgermanien nahe an 100 Städte vorführe.

Meeres wird die Völkerbewegung zur Zeit des marcomannischen Krieges in Verbindung gebracht; der Anlasz zur Wanderung sei aber nicht darin zu suchen, dasz die Slaven sie verdrängt hätten, auch nicht allein in Uebervölkerung, sondern hauptsächlich in dem den Germanen inwohnenden Geist.

Im 6n Kap. finden wir eine treffliche Charakteristik des Commodus (S. 164) und eine gewis zu beherzigende Bemerkung über sein von den Historikern so arg geschmähtes Friedenswerk (S. 163 Anm. 125). Auch freut es mich zu bemerken, dasz Hr. v. W. selbständig auf dieselbe Meinung über die Ermordungsgeschichte des Domitianus bei Xiphilinus gekommen ist, welche auch Imhof Domit. S. 121 dargelegt hat. Nur möchte ich nicht die Richtigkeit der Angabe des Dio 72, 8 über die Thaten des Albinus gegen die Barbaren jenseit Daciens aus dem Grunde bezweifeln, weil v. Alb. 6 nichts davon erwähnt wird. Die Stelle in jener vita ist sehr verworren; auch läszt sie aus, was hernach Kap. 13 erwähnt wird und hier schon seine Stelle hätte haben müssen. — Zu S. 167 bemerke ich, dasz Pertinax Tod auf den 28n März fällt (Dio 73, 10. v. Pert. 15).

Im 7n Kap. sind der Thronfolgestreit, Septimius Severus und Caracalla dargestellt; hierbei ist besonders Herodianos zu Grunde gelegt. Was den Latus betrifft, so meint Hr. v. W. S. 112, dasz nur von Herodianos erwähnt wird, dasz Severus ihn habe todten lassen. Auch Dio 75, 10 (vgl. Marius Maximus v. Sept. 15) sagt dieses, wenigstens von dem Vertheidiger von Nisibis. Ob dieser aber derselbe ist mit dem Feldherrn bei Lugudunum, müssen wir dahin gestellt sein lassen. 212 kommt noch ein Latus vor (Dio 77, 5. v. Car. 3) und ein Consul II im J. 215, im J. 203 ein Präsect Aegyptens desselben Namens. — Uebrigens glaube ich nicht, dasz durch das, was S. 172 Anm. 131 gesagt wird, Herodianos von der Anklage groszer Unklarheit befreit werden kann; v. Macr. 12 wird nicht gesagt, dasz Macrinus nach dem glücklichen Arabien vorgedrungen sei. sondern nur, dasz er mit den glücklichen Arabern gekämpft habe. -S. 176 begegnen wir einer merkwürdigen Folgerung. Nach Herodianos war Caracalla nach der Donau gegangen, nach Spartianus nach Gallien: folglich müsse er von der Donau nach Gallien gegangen sein. Spartianus aber sagt ausdrücklich, dasz er von Rom direct nach Gallien gereist sei; hier wird er krank, und die Alamanuen, denen er Unrecht gethau hat, schreiben ihren Zauberkünsten seine Krankheit zu, so dasz also seine Treulosigkeit gegen die Germanen vorher verübt ist. Sonst könnte man versucht sein anzunehmen, dasz er von Gallien direct nach der Donau gegangen sei. Dieser Annahme widersprecheu jedoch Münzen, nach denen er im J. 214 in Rom gewesen sein musz (und darf man den Angaben des Codex Iust. trauen, so war er 214 non. Febr. und V kal. Aug. in Rom: VII 16 und VIII 23). Auf jener Schluszfolgerung beruht nun die sonst überraschende Erklärung von Dio 77, 14, welche S. 177 gegeben wird (vgl. S. 212). — S. 181 wird auf einen Widerspruch zwischen Herodianos und Dio aufmerksam gemacht. Ich finde aber bei Herodianos nur, dasz Caracalla bis nach Thrakien gekommen ist.

Während Caracalla nach dem Orient hinübergieng, sagt die vita

Car. 10, hatte er die Gothen in einigen Scharmützeln besiegt. Ueber das wo? stellt Hr. v. W. S. 182 einige Möglichkeiten auf, ohne sich für eine zu entscheideh. Fast scheint es, als wenn durch dieses oder ein ähnliches Ereignis Dio 74, 14 zu der Klage darüber, dasz die Mauern von Byzantium fehlten, veranlaszt worden sei; die groszen Verheerungen hat er, der 229 zwischen 60 und 70 Jahre alt war, schwerlich erlebt. Des Caracalla Verfahren gegen die Parther schildert Hr. v. W. ganz und gar mach Herodianos, ohne die sehr abweichende Erzählung des Dio zu berücksichtigen.

Das 8e Kap. gibt uns eine interessante Darstellung des Zehntlandes und eine Uebersicht seiner Geschichte, legt (S. 197) dar, dasz offensiv gegen Rom gerichtete Volkskriege der Germanen vor dem marcomannischen Kriege überhaupt nicht stattgefunden haben; ein allmählich entstandener Offensivverein zahlreicher Gefolge zur Eroberung des Zehntlandes seien die Alamannen, die plötzlich um das J. 212 hervorfreten. Der Vf. billigt die Etymologie des Asinius Quadratus, welcher behauptet hat, sie seien zusammengelaufene und gemischte Menschen, und dieses bedeute der Name; er beweist dann, dasz der Sieg des Caracalla wenigstens die Vertreibung der Alamannen aus dem westlichen Zehntland zur Folge gehabt hat.

Hinsichtlich des 9n Kap. bemerken wir, dasz Hr. v. W. hier hauptsächlich dem Herodianos gefolgt ist und dasz er den Angaben dieses Schriftstellers auch über den persischen Krieg vor denen des Lampridius im allgemeinen, wiewol zögernd, den Vorzug gegeben hat, wogegen ich anführe, dasz die Römer durch jenen Krieg wenigstens nicht an Terrain verloren haben und die Zurückhaltung eines mit frischer Kraft sich erhebenden Feindes, zumal wenn es ein orientalischer ist, schon als bedeutender Erfolg zu betrachten ist.

Das 10e Kap. behandelt den germanischen Krieg unter Alexander Severus und Maximinus. Hier qualt sich der Vf. (S. 232) viel zu sehr mit dem bei Herodianos so beliebten und so oft gebrauchten Ausdruck intelyeto und teilt uns dann den ganzen Bericht dieses Geschichtschreibers über den Feldzug des Maximinus mit. So unbestimmt und so unklar ist aber Herodianos, dasz wir durch ihn eigentlich nicht erfahren, welcher Flusz es ist, über welchen Maximinus geht; aus der vita Max. 12 wissen wir, dasz es der Rhein ist. Da die Römer in Gegenden kommen, wo es für den Häuserbau an Steinen fehlt, so hatten sie danach wol die Ebene des nördlichen Deutschland erreicht — und darauf ziehen sie nach Pannonien! Hr. v. W. hebt diese Unklarheiten nicht hervor; doch ein Gefühl davon scheint ihn bewogen zu haben zwei Feldzüge anzunehmen; was sich auch durch v. Max. 13 bestätigt findet.

Zum 11n Kap. habe ich hinzuzufügen, dasz die Angabe des Herodianos, wonach Gordianus III ein Sohn der Tochter Gordianus I ist, bestätigt wird durch Or. 5529; dasz über Eunuchen in Rom Dio 75, 14 und Lampridius v. Alex. 23 u. 34 zu vergleichen sind; dasz wir die Gemahlin des Gordianus wol Sabinia und seinen Schwiegervater Timesitheos nennen müssen; dasz nach v. Gord. 33 wirklich unzählige Thiere in den Spielen

der Säcularfeier der römischen Schaulust geopfert worden sind. - Deu Hauptinhalt dieses Kap. aber bilden die Kämpse der Germanen und Römer von 238 bis 254. Hier musz ich mich gegen die Behauptung S. 240. dasz Dexippos mit der Einnahme von Istropolis durch die Karpen unstreitig sein Werk über den skythischen Krieg begonnen habe, erklä ren. Das Fragment 8 über die Heruler ist aus den Xoovina entnommen, von welchem Werke der bei Müller Fragm. hist. Gr. III S. 674 citierte Eusgrios sagt: w συναπείληπται περί ων Κάρποι . . Επραξαν, so dasz wir auch hierdurch auf die Xpoviza hingewiesen werden. Hieraus geht aber auch die Unzulässigkeit der Folgerung S. 245 hervor. -Die Inschrift v. Gord. 34 ist sehr merkwürdig; doch wird ihre Authenticität dadurch verringert, dasz sie zur Zeit des Capitolinus nicht mehr auf dem Monumente war, da Licinius sie vernichtet hatte. - Die Worte S. 245: 'dasz aber auch an der mittlern und niedern Donau Feinde im römischen Gebiete hausten, beweist Maximins Marsch nach Sirminm' usw. beruhen wol nur auf Herodianos 7, 2; nach diesem aber war es durchaus ein Angriffskrieg, welchen Maximinus beabsichtigte. Derselbe Herodianos läszt 7,8 den Maximinus sagen, dasz die Sarmaten ihn immer, wenn er sie angreisen wolle, um Frieden bitten.

Mit Recht sieht Hr. v. W. eine grosze Uebereinstimmung in den Darstellungen der Deciusschlacht bei Zosimos und Jornandes. Des letztern Bericht (Kap. 18) erhält noch eine merkwürdige Bestätigung durch Dexippos Fragm. 19. 16 und Aur. Victor Cass. 29. — Dasz Decius durch die Hinterlist des Gallus umgekommen sei, erzählt nur Zosimos (und der von ihm oder derselben Quelle abhängige Zonaras): denn in dem Bruti fraude bei Aur. Victor Caes. 29 ist doch wol nur eine Corruptel aus Abryti zu sehen. Auch widerspricht jener Angabe eigentlich Fragm. 16 des Dexippos. - Dasz Decius in einem Sumpse umgekommen, wird auch von Ammianus Marc. 31, 13 erzählt. - Einer andern Stelle aus demselben Buch des Ammianus (Kap. 6) wird mit Becht von Hrn. v. W. (S. 252) für die Schilderung der Lage der Dinge zur Zeit der Deciusschlacht nicht die Bedeutung beigelegt, die man sonst wol selbst einzeln stehenden Aussagen dieses Schriftstellers gewähren musz. Ein groszer Teil der Angaben der sehr inhaltreichen Stelle bezieht sich auf eine viel spätere Zeit, auf die letzte Zeit vor Claudius. Auch dürfen wir nicht vergessen, dasz Ammianus, wenn er auch der Geschichtschreiber der Regierung des Decius ist, doch für diese Zeit von anderen Gewährsmännern abhängig war, wie Hr.v.W. richtig bemerkt.

Die heiden letzten Kapitel dieses Bandes beschästigen sich mit der Regierung der Kaiser Valerianus und Gallienus. Zunächst gibt uns das 12e einen Ueberblick der römischen Geschichte dieser Zeit und dann eine Darstellung der germanischen Raubsahrten nach Kleinasien in den Jahren 256 bis 258, die Beilage B aber einen chronologischen Abrisz der Regierung beider Kaiser von 254 bis 261. Diese Partie ist mit die schwierigste, aber nach meinem Urteil die gelungenste des ganzen Werkes. Der Ueberblick zeichnet sich durch die edelste Sprache und anschauliche und klare Darstellung aus, die Beilage ist das Ergebnis der gründlichsten Untersuchung.

In dieser bemüht sich der Vf. besonders den Angaben des Zosimos ihre Zeit anzuweisen. woran Manso in seiner höchst verdienstlichen Abhandlung 'über die dreiszig Tyrannen' (Beilage IV zum Leben des Constanti nus) verzweifelt hatte (vgl. S. 458).

Für die Chronologie bildet den eigentlichen Anhaltspunkt die Couferenz, welche Valerianus in den Thermen zu Byzantium abgehalten hat. Sie fand statt, sagt die v. Aur. 13, als Memmius Fuscus Consul ordinarius war, wobei nur an Tuscus zu denken ist, welcher 258 mit Bassus Consul war (auch v. XXX tyr. 9 heiszt es Fusco et Basso consulibus). Zu dieser Conferenz sei nun, wie Hr. v. W. sehr scharfsinnig combiniert, Valerianus von Kappadokien aus abgereist, wohin er auf die Kunde von den durch die Gothen angerichteten Verwüstungen gezogen war. Für diese haben wir also wol den Winter (Zos. 1, 34) anzusetzen. Hier aber erhebt sich das Bedenken, dasz der sonst in der Chronologie so zuverlässige Trebellius Pollio (v. Gall. 4) die Verwüstung Bithyniens und die Zerstörung von Nicomedia ins J. 261 setzt. - Hr. v. W. S. 331 will deshalb bei ihm deleverant für deleverunt nehmen; man sieht aber nicht ein, weshalb Trebellius Pollio Ereignisse, die sich vier Jahre vorher zugetragen hatten, erst hier erzählen sollte. Ich glaube, dasz Bithynien mehrmals verwüstet worden ist. - Auf ähnliche Weise bringt der Vf. für das von Zosimos 1, 32 berichtete die Zeit dadurch heraus, dasz Valerianus den bei der Vertheidigung von Pitvus so bewährten Sunessianus zur Wiedererbauung Antiochias abberuft. Die Einnahme dieser Stadt aber durch die Perser fixiert er auf das Ende des J. 255. (S. 286 Anm. 205 läszt er nicht unerwähnt, dasz die beiden genausten Gewährsmänner dieses Ereignisses es erst nach der Gefangennehmung des Valerianus erzählen, wozu ich noch Amm. Marc. 23. 5 füge, der es in Gallienus Regierung setzt.)

Ueber den Regierungsantritt des Valerianus folgt Hr. v. W. der Meinung Eckhels, nach welcher er erst in das J. 254 fällt (das Argument, welches S. 281 zur weitern Begründung hinzugefügt wird, scheint mir nicht stichhaltig zu sein: denn die Eile, womit der schwache Gallus gegen Aemilianus auszog, wird wol dadurch schon motiviert werden konnen. dasz dieser ihm nicht Zeit liesz den Valerianus zu erwarten). Es würde hier zu weit sühren, meine Bedenken dagegen zu erörtern.

Zu S. 310 Anm. 221 habe ich zu bemerken, dasz nach v. Car. 1 Septimius Severus auf Bitten des Knaben Caracalla den Byzantinern ihre alten Rechte wiederhergestellt, dasz nach Zos. 2, 30 und dem Milesier Hesvehios (Müller Fragm. hist. Gr. IV S. 153) der Kaiser von seinem Zorn gegen die Stadt abgelassen und nach jenem Seulenhallen, nach diesem Thermen daselbst angelegt hat.

Von keiner besondern Wichtigkeit ist es, wenn es S. 322 heiszt, Venerianus sei in der Seeschlacht gefallen, während er nach Trebellius Pollio militari morbo periit; oder S. 327 Chrysopolis (das frühere Amphipolis)?, da doch gewis das Byzantium gegenüberliegende Chrysopolis gemeint und Amphipolis wol nie so genannt worden ist. Ferner kann ich nicht mit Hr. v. W. es für so unwahrscheinlich halten, dasz Thessalonike zweimal belagert worden sei: 254 u. 262; nach Zos. 1, 43 geschah es vielleicht später zum drittenmale. Auf welche Belagerung das Fragment des Eusebios bei Müller III S. 728 geht, läszt sich wol nicht bestimmen. — Dann möchte ich auf den höchst sonderbaren Bericht v. Gall. 13 nicht, wie der Vf. S. 358 u. 362 es thut, irgend einen Schlusz bauen.

Das 13e Kap. betrachtet 1) die neu auftauchenden Völker, und zwar a) die Franken, b) die Boranen und Urugunden, c) die Heruler, d) die Alanen nebst den Roxalanen: 2) das politisch militärische Nationalleben der Germanen um diese Zeit, und zwar a) mit Hervorhebung der Frage, wer eigentlich die den Raubkrieg damals führenden waren, und b) der charakteristischen Eigentümlichkeit der militärischen Operationen in diesen letzteren. Nach des Vf. Ansicht, um dies éine hervorzuheben, sind die Franken ursprünglich kein Volk und noch weniger ein Völkerbund gewesen, sondern nichts als Individuen, Freiwillige aus verschiedenen Völkern, die sich erklärten den Krieg gegen Rom als Gewerbe treiben zu wollen und lediglich deshalb einen gemeinsamen Namen sich beilegten oder empfiengen. Dabei aber schlossen sich die einzelnen Streiter einem Führer an. und die Führer ordneten sich dem Commandierenden eines gröszern Heerhausens unter; durch den ununterbrochenen Krieg und die Eroberung wurden dann aus Kriegsgenossen Völker. - In den Urugunden glaubt der Vf. die Burgunder, in den Boranen die Burer zu sehen. Ueber die Alanen wird die Vermutung aufgestellt, dasz von ihnen ein Teil bei der Wanderung der Germanen als Bruchteil der sich fortschiebenden Volksmassen unterwegs sitzen geblieben sein möge, die westlicher wohnenden aber seien den Gothen unterworfen worden; zwischen den Gothen und Alanen aber habe keine wesentliche Stammverschiedenheit stattgefunden. -Im zweiten Abschnitt kommt der Vf. zu dem Resultate, dasz die Raubfahrten der Gothen und der Franken nur durch Gesolgheere ausgeführt worden, dasz die Alamannen scheinbar schon ein Volk oder im Uebergang dazu begriffen und dasz nur bei den Marcomannen die Führung eines wirklichen Volkskrieges anzunehmen sei. - Schlieszlich erörtert Hr. v. W. noch die Frage, wodurch es denn erklärlich sei, dasz die Germanen solche Siege über die Römer davon tragen konnten. Zu den Momenten, die er anführt, möchte ich noch hinzufügen, dasz die Angrisse der Gothen gerade die verwundbarste Stelle des römischen Reiches trasen. So stark die Rhein-, die Donau- und die Euphratgrenze geschützt waren, so geringe Sorge hatten die Römer für die Pontusgegend und Kleinasien getragen. Hier lagen weder eine starke Flotte noch stets kampsbereite Legionen: denn die in Kappadokien stationierten wurden wenigstens seit der Erhebung der Perser und schon früher durch die Kriege im Orient völlig in Anspruch genommen. Selbst die untere Donau war wol nicht gehörig gedeckt. - Der Excurs c handelt über die Peutingersche Tafel und die zwischen Rhein und Donaumundung auf derselben verzeichneten Grenzvölker.

Aber wol ist es Zeit, von dem bei tieferem Eindringen uns immer lieber gewordenen Buche zu scheiden. Wir können es nur mit dem Wunsche, dasz es dem Vf. vergönnt sein möge das angefangene Werk zum Ziele zu führen.

Hamburg.

G. R. Sievers.

## Erste Abteilung: für classische Philologie, herausgegeben von Alfred Fleckeisen.

## (1.)

Iliadis carmina XVI. scholarum in usum restituta edidit Arminius Koechly Turicensis. Lipsiae in aedibus B. G. Teubneri. MDCCCLXI. XIII u. 375 S. 8.

(Schlusz von S. 1-30.)

Das zehnte Lied ist die \( \pi \rho \epsilon \beta \epsilon \), mit \( \theta \) 489 (nicht schon 485) beginnend, das elfte die 'Ayaµέµνονος ἀριστεία\*), worin auszer Agamemnon auch Diomedes und Odysseus kampfunfähig gemacht werden, also zum Teil mit Lachmanns zehntem Liede übereinstimmend. Uebereinstimmung beschräukt sich indes auf die Verwundung der drei Helden, das spätere stellt sich bei Köchly total anders als bei Lachmann. Was sie aus einander führt, sind die Verse 193 f. (208 f.) in A. Zeus verkundet Hektor, er wolle ihm nach Agamemnons Verwundung Kraft verleihen zu tödten, bis er zu den Schiffen komme und die Sonne untergehe: πτείνειν, είς ο κε νηας ευσσέλμους άφίκηται, δύη τ' ήέλιος και έπι κνέφας ίερον Ελθη. Das stimme nicht, meinte Lachmann, zu O 232: denn dort spreche Zeus als Rathschlusz aus, Hektor solle die Achäer bis zu den Schiffen und zum Hellespontos jagen, dann aber wolle er selbst einen Rath ersinnen, wie die Achäer sich erholen können: τόφρα γαρ οὖν οξ Εγειρε μένος μέγα, ὅφρ' αν Αχαιοί | φεύγοντες νῆάς τε καὶ Ελλήσποντον Ικωνται. | κείθεν δ' αὐτὸς έγω φράσομαι έργον τε έπος τε, | ώς κε και αύτις Αχαιοί αναπνεύσωσι πόνοιο - nemlich (so verstand Lachmann) an demselben Tage, noch ehe die Sonne gesunken. Diese Stelle glaubte aber Lachmann zu seinem zehnten Liede rechnen zu müssen, das in A bis 597 reicht, und tilgte den Widerspruch, indem er annahm dasz jene Verse in A aus P 454 f. eingeschoben seien. wo Zeus die trauernden Rosse des Achilleus damit tröstet, dasz er sagt, er

<sup>38)</sup> Was die Reihenfolge der Lieder betrifft, so möchte ich mir die Frage erlauben, ob hier nicht die umgekehrte Ordnung vorzuziehen wäre, da ja doch die Gesandtschaft an Achilleus erst nach der ersten Niederlage der Achäer denkbar ist.

wolle nur noch jetzt bis Sonnenuntergang den Troern Sieg verleihen.

Dagegen wendet K. ein, die Verse seien vielmehr dort in P nicht an ihrer Stelle, denn die Troer kamen ja von da gar nicht mehr bis an die Schiffe, sondern nur an den Graben, von wo sie Achilleus verscheuche, und die Sonne werde erst von Here zur Ruhe geschickt, nachdem die Troer schon in die Flucht geschlagen und die Leiche des Patroklos ihnen abgenommen sei (\$\mathcal{Z}\$ 239 ff.). Und darin hat er unzweifelhaft Recht. Es kommt aber für die Beurteilung hier noch auf andere Punkte an; wir müssen uns also erst den Verlauf des ganzen Liedes, wie es K. construiert, vergegenwärtigen.

1-12. 15-77. 84-485. H 220-224. A 486 στη δα παρέξ -500. 502 f. 521-539. 544-547. 558-595. Der Tag beginnt. Zeus schickt Eris ab πολέμοιο τέρας μετά χερσίν έχουσαν, sie stellt sich auf Odysseus Schiff in der Mitte des Lagers und flöszt den Griechen Mut ein. Rüstung des Agamemnon: ihm zu Ehren rasseln Athene und Here A 45. Am Graben besiehlt jeder seinem Wagenlenker zu halten: (47) ἡνιόχω μέν ξπειτα έφ επέτελλεν ξκαστος | εππους ευ κατά κόσμον έρυκέμεν αὖθ' ἐπὶ τάφρφ. Sie selbst schreiten gewappnet voran: αὐτοὶ δὲ πρυλέες σύν τεύχεσι θωρηχθέντες | βώοντ' ασβεστος δε βοή γένετ' ηροθι πρό. Am Graben (auf der andern Seite?) ordnen sie sich und eilen den εππηες (?) voran, die εππηες folgen ολίγου: (51) φθαν δλ μέγ' ίππηων επί τάφοω ποσμηθέντες, | ίππηες δ' όλίγον μετεπίαθον. Zeus läszt blutige Tropfen regnen. Auszug der Troer. Wie Schnitter mahen sie einander entgegen. Die Schlacht steht gleich, sie wüten wie die Wölfe (72). Eris freut sich, denn sie allein bekümmerte sich um die Schlacht, die andern Götter saszen in ihren Häusern auf dem Olympos. Gegen Mittag bekommen die Griechen die Oberhand, Agamemnon thut sich vor allen hervor und jagt die Troer immer todtend wie ein Waldbrand 150-162. Hektor aber entführte Zeus aus den Geschossen und dem Staube und dem Gemetzel und dem Blute und der Verwirrung, Agamemnon aber folgt unausgesetzt immer den Danaern besehlend. Die Troer sind jetzt μέσσον καπ πεδίον, kommen an Ilos Grabmal, am Feigenbaum (ἐρινεός) vorüber, und Agamemnon folgt laut rusend, die Hände mit Staub und Blut besleckt; am skäischen Thore aber und an der Buche (pnyos) angelangt kommen sie zum Stehen. Andere werden noch von Agamemnon κάμ μέσσον πεδίον gejagt wie Kühe von einem Löwen, Agamemnon verfolgt sie immer den letzten tödtend. Sie sind im Begriff in die Stadt gedrängt zu werden, da geht Zeus οὐρανόθεν zum Ida und schickt Iris an Hektor. So lange Agamemnon unter den Vorkämpfern ist, soll Hektor sich fern halten und das andere Volk kämpfen lassen; wenn aber jener verwundet auf den Wagen springt, dann will Zeus dem Hektor Krast geben zu tödten, bis er an die Schiffe kommt und die Sonne untergeht - 209. Nach dieser Botschast ordnet Hektor die Schlachtreihe von neuem, die Troer stehen wieder den Feinden. Obwol an der Hand verwundet fährt Agamemnon fort zu kämpfen, so lange das Blut flieszt. Dann zwingen ihn die Schmerzen zu den Schiffen zu fahren. Er ruft

den Achäern zu, sie sollen die Schlacht von den Schiffen abwehren, da Zeus ihm verweigere den ganzen Tag zu kämpsen. Nun beginnt Hektors Wirksamkeit. Triumphierend rust er aus, jetzt habe ihm Zeus groszen Ruhm gegeben, und er erschlägt viel Volks. Jetzt wären die Achäer in die Schiffe gefallen, hätte nicht Odysseus dem Diomedes zugerufen, er möchte doch mit ihm Widerstand leisten, denn es ware ein Schimpf, wenn Hektor die Schiffe nahme (315). Diomedes ist bereit, fürchtet aber nicht viel auszurichten, da Zeus jetzt den Sieg der Troer wolle. Sie hauen um sich wie zwei Eber unter Hunden, während die andern Achäer froh sind dem Hektor zu entkommen (327). Zens stellt die Schlacht wieder gleich 336. Da tödtet Diomedes den Agastrophos. Das sieht Hektor, ωρτο δ' ἐπ' αὐτο ύς, und die Troer folgen ihm. Von Diomedes am Helm getroffen weicht er betäubt zurück. Dann nimmt Diomedes die Wassen des Agastrophos, während dessen aber verwundet ihn Paris an der Ferse von llos Grabmal aus (372). So musz auch er zu den Schiffen fahren. Odysseus ist allein, die andern alle hat die Flucht ergriffen (402). Er tödtet fünf Feinde, darauf von Sokos in der Seite verwundet (wobei ihm Athene das Leben rettet) auch diesen -455. Da die Troer das Blut sehen, dringen sie auf ihn ein. Er weicht zurück und ruft dreimal um Hülfe. Menelaos hört ihn und kommt mit Aias zu seinem Schutze. Aias hält den Schild vor. Menelaos führt den verwundeten an seinen Wagen. Nun richtet Aias ein groszes Blutbad an, von welchem Hektor nichts weisz, weil er auf der entgegengesetzten Seite kämpft am Skamandros. wo die meisten fallen (500). Kebriones aber sieht das Getümmel um Aias und fordert Hektor auf dorthin zu fahren, denn da sei der Streit am heftigsten (502 f. 521-539). Als Hektor kommt, sendet Zeus dem Aias Flucht, die dieser zögernd ausführt, indem er alle abhält (569) zu den schuellen Schiffen zu gelangen (544-574). Eurypylos kommt ihm zu Hülfe, wird von Paris verwundet und ruft den andern zu, sie sollen Aias schützen. Sie kommen, und Aias steht nun, da er zu Freunden gelangt ist --- 595.

N 136—155. Die Troer dringen alle vor, Hektor zuerst wie ein losgerissenes Felsstück, bis es in die Ebene kommt. Er droht bis ans Meer zu den Schiffen und Zelten zu gelangen, aber die Griechen widerstehen ihm; den Seinen ruft er zu, die Feinde würden nicht lange Stand halten (denn Zeus selbst habe ihn erregt), wenn sie auch  $\pi \nu \varrho \gamma \eta$ - $\delta \dot{\rho} \nu$  sich zusammen schlössen.

O 615—622. Er wollte die Reihen durchbrechen, wo er das meiste Getümmel sah, konnte aber nicht, denn sie standen  $\pi \nu \rho \gamma \eta \delta \dot{\nu} \nu$  wie ein Fels am Strande.

O 335. Wiederum<sup>30</sup>) flöszte Zeus den Troern Mut ein: (75—77) er donnert laut vom Ida und wirst den Blitz unter die Achäer, dasz alle bleiche Furcht ergreist.

O 379 f. Da die Troer den Donner hören, dringen sie heftiger vor;

<sup>39)</sup> S. oben S. 27 Anm. 80. Hier passt ay d'avrig besser.

337 Hektor unter den ersten,

O 623-629 schlägt in den Haufen wie die Wellen in ein Schiff. Lücke.

 $\Theta$  345—349 (= O 367—369). Die Achäer halten sich bei den Schiffen, die Hände zu allen Göttern hebend. Hektor fährt hin und her, (342) immer den letzten tödtend. 485—488 Untergang der Sonne, unerwünscht den Troern, τρέλλιστος den Achäern — also ist dies die πόλος  $\mu$  άχη (zweiter Titel), wie jetzt das Buch  $\Theta$  benannt wird.

Ich will hier nicht auf die Zusammensetzung des letzten Teiles von N 136 an eingehen, es lassen sich keine positiven Beweise dafür geben. Aber das musz ich herausheben, dasz der Schlusz des Liedes mir mit Sicherheit gefunden scheint. Es ist erfüllt, was Zeus verheiszen hat, die Sonne geht unter, da Hektor bis zu den Schiffen vorgedrungen, und Lachmanns zehntes Lied, für das ich vor einigen Jahren selbst eine Lanze gebrochen (Philol. VIII 487), scheint mir, wie ich offen gestehe, jetzt unhaltbar. Bei 1 557 brach Lachmann ab, weil er hier einen Kampf zwischen Hektor und Aias für nötig hielt, und glaubte zu dem hier gerissenen Faden das andere Stück # 402 zu finden: Alavrog δὲ πρῶτος ακόντισε φαίδιμος Έκτωρ. Schon a. O. S. 486 f. habe ich darauf hingewiesen, dasz man jedenfalls nicht nötig hat vor 595 abzubrechen, wo die Flucht des Aias ein Ende hat, da er zu befreundeten gekommen. Damit fällt aber freilich auch die Forderung weg, Hektor müsse nun den Aias angreifen, denn er hat ja nun wieder das ganze Griechenheer vor sich. Wir erwarten nur noch, dasz er wirklich bis zu den Schiffen vordringe, und dann die Sonne untergehe. - Aber wie steht es mit dem gröszern ersten Teile des Liedes bis 1 595? Dieser, glaube ich, bildet nicht ein Ganzes, sondern besteht aus zwei nicht mehr vollständig erkennbaren Liedern, deren eines in der Ebene vor der Stadt, das andere in gröszerer Nähe der Schiffe spielt, wo im zwölsten Buch die Mauer gedacht wird, jenes die 'Ayautuvovog aquotela, dies die unterbrochene Schlacht (κόλος μάχη), und in Beziehung hierauf finde ich mich weder durch Hiecke 40) noch durch Düntzer 41) widerlegt, von denen iener in dem sichern Bewustsein des historischen Rechts unsere Kritik überhaupt verabscheut und ihr nur das unfreiwillige Verdienst einräumt, die Unsehlbarkeit der Tradition zu stabilieren, dieser durch sehr ausgedehnte Annahme von Interpolationen einen Rest von A zusammenzuhalten gedenkt. Diese von Düntzer statuierten Interpolationen will ich hier nicht weiter erörtern; in einigen Punkten stimme ich ihm bei, in andern nicht. Aber ich musz noch einmal versuchen meine eigne Ansicht vollständig darzulegen; dasz sie in Einzelheiten sowol auf Grund eigner fortgesetzter Erwägung wie durch dankenswerthe Belehrung von anderer Seite jetzt modificiert erscheint, glaube ich mir nicht zum Vorwurf machen zu müssen.

Agamemnon jagt die Troer vor sich her aler anontelvar (154), und

<sup>40) &#</sup>x27;über Lachmanns zehntes Lied der Ilias' (Greifswald 1859).
41) 'die Interpolationen im eilften Buche der Ilias' im 3n Supplementband dieser Jahrbücher (1860) S. 833—873.

thnlich heiszt es noch dreimal: 165. 168. 178. Schauplatz dieser Thaten ist die Mitte des Feldes (167. 172) in der Nähe des Ilos-Grabmals und des Feigenbaumes, d. h. also gar nicht weit von der Stadt, wie aus Z 433 ff. hervorgeht, einige Haufen werden sogar bis ans Thor und an die Buche zurückgedrängt (170. 181). Die Troer erlangen gar keinen Vorteil, Hektor stellt nur die Ordnung wieder her, und sie versuchen zu widerstehen. Agamemnon setzt seinen Siegeslauf fort 42) selbst nach seiner Verwundung; da er aber das Feld verlassen musz, rust er den Seinen zu, sie sollen nun die Schlacht von den Schiffen abwehren (277). Ich glaube, ein so plotzliches Umspringen aus der entschiedensten Offensive zur ängstlichen Defensive kann man weder natürlich finden noch einem Dichter überhaupt zutrauen. Was ist geschehen, um die Furcht für die Schisse zu rechtsertigen? Die Schlacht ist immer noch bei der Stadt; müssen die Troer nun gleich zu den Schiffen vordringen, weil Agamemnon nicht mehr kämpfen kann? Dasz Zeus ein solches Vordringen beabsichtige, weisz noch niemand auszer Hektor, Agamemnons Worte sind also sehr kleinmütig und unverständig; er müste statt dessen das Heer ermuntern, die errungenen Vorteile weiter zu verfolgen. Und mit welchen Riesenschritten geht es nun vorwärts! Die Achäer wären in die Schiffe gefallen, hätten sich nicht Odysseus und Diomedes zum Widerstande vereinigt; doch hat der letztere gar keine Hoffnung auf ein Gelingen, denn es sei deutlich dasz Zeus den Sieg der Troer wolle. V. 48 und 51 war der Graben erwähnt, den die Griechen beim Auszug überschritten; jetzt haben sie ihn übersprungen, denn er wird nicht genannt. Nachher sind wir wieder am Ilos-Grabmal, ohne dasz von einem Zurückdrängen der Troer etwas erzählt ist (371). 336 stand die Schlacht noch gleich, nach Diomedes Verwundung aber ist Odysseus ganz allein, alle andern sind gestohen (402); warum sie gestohen sind, ist schwer zu sagen, denn dazwischen fallt Hektors Betäubung, die doch kein Grund zum Fliehen für die Griechen sein kann (349 ff.). Aias, der zuletzt allein bleibt, fürchtet wieder für die Schiffe (557) und hält die Feinde von den Schiffen ab (569). Ich dächte, das wäre eine recht verworrene Erzählung.

Ferner wie wird Hektor wunderbarerweise von einem Ende des Schlachtfeldes zum andern gehetzt! Während Agamemnons Heldenthaten ist er durch Zeus vor den Geschossen geborgen (163). Da die Sache für die Troer am schlimmsten steht, erhält er die Botschaft von ihm und ordnet die Schlachtreihe 211 ff. Nach Agamemnons Entfernung betritt er den Schauplatz und thut solche Thaten, dasz Diomedes fürchtet, er möchte die Schiffe nehmen, und 326 f. sind die andern Achäer froh ihm zu entkommen. Er sieht Agastrophos durch Diomedes getödtet, word die andern Achäer froh ihm zu entkommen. Er sieht Agastrophos durch Diomedes getödtet, word die andern Achäer froh ihm zu entkommen. Er sieht Agastrophos durch Diomedes getödtet, word die andern Achäer froh ihm zu entkommen. Et sieht Agastrophos durch Diomedes getödtet, word die andern Achäer froh ihm zu entkommen. Et sieht Agastrophos durch Diomedes getödtet, word die andern Achäer froh ihm zu entkommen. Et sieht Agastrophos durch Diomedes getödtet, word die schlich er 360 is nach en siehe siehen die Schliebe absichtlich Hektors Ruhm, wenn überall griechisch gesinnt und verschiebe absichtlich Hektors Ruhm, wenn

<sup>42)</sup> Warum kommt nun erst die Aufforderung an die Musen, zu sagen, wer sich ihm von den Troern zuerst entgegen gestellt? 218 ff.

die Erzählung dadurch nicht so abgerissen, lückenhaft und widersprechend würde. Hektor hat sich zurückgezogen, und weiter hören wir nichts von ihm, bis er urplötzlich auf der entgegengesetzten Seite wieder auftaucht. Von Aias Thaten weisz er nichts, denn er kämpft auf der auszersten Linken der Schlachtreihe, am Skamandros, und hier fallen die meisten (497 ff.). Kebriones aber fordert den Bruder auf diese Stelle zu verlassen, weil, wie er sagt, sich um Aias die Wagen- und Fuszkämpfer am meisten drängen (528).

Auch kann ich nicht für unwichtig halten, was Lachmann über die Unvereinbarkeit von 75-77 mit 45 und 438 sagt. Eris freute sich, denn sie allein war bei den kämpfenden; alle andern kümmerten sich nicht um sie und saszen in ihren Häusern auf dem Olympos.' Will man auch Iris dem Zeus als Begleiterin lassen (183), obwol sie anderwärts herbeigeholt wird, wenn er ihrer bedarf, so kann es doch bei jener Unthätigkeit der Götter vorher nicht heiszen, Athene und Here hätten Agamemnon zu Ehren gerasselt, und es kann nachher Athene nicht die Lebensrettung des Odysseus bewirken.

Endlich aber wie sind die Verse 47 ff. zu verstehen? Die Achäer haben noch nicht das Lager verlassen, Agamemnon hat erst den Besehl zum Rüsten gegeben und selbst die Wassen angelegt. Da lesen wir auf einmal: 'jeder besahl seinem Wagenlenker, die Rosse wol geordnet hier am Graben zurückzuhalten; sie selbst aber schritten zu Fusz mit ihren Rüstungen vor und stieszen einen Schlachtruf aus. Sie ordneten sich am Graben und eilten den lππηες μέγα voran, die lππηες aber folgten ihnen ollyov.' Diese Worte enthalten vieles seltsame. avos V. 49 gibt keinen Sinn, da wir noch nicht wissen dasz das Lager verlassen ist. Die έππηες V. 51 sind nicht das was man sonst darunter versteht, d. h. Wagenkämpfer, sondern nur die freilich auch auf dem Wagen stehenden ήνίοχοι. Als Subject zu φθάν musz man wol αὐτοί annehmen, also diejenigen die den Wagenlenkern den bezeichneten Befehl gegeben haben: denn von Fuszkämpfern, die gar keinen Wagen hatten, ist nichts gesagt. Aber wie läszt sich das μέγα voran eilen mit dem ollyov hinterdrein gehen vereinigen? Zu diesem Behuf erklärt man das erstere temporal, doch sehe ich nicht recht ein, wie damit der Widerspruch aufgehoben sein soll. Er fällt nur dann fort, wenn mit ollyov gesagt ist, dasz die Wagen bis auf eine geringe Entfernung vom Graben folgten, so dasz sie in ziemlicher Nähe desselben still hielten. Die Helden überschreiten zu Fusz den Graben; ihre Wagen aber nehmen sie diesmal nicht mit in den Kampf, sie bleiben an der der Stadt zugekehrten Seite des Grabens stehen. Dazu stimmt, wenn der verwundete Odysseus durch Menelaos aus dem Schlachtgewühl an seinen Wagen geführt wird; aber gar nicht stimmt dazu, wenn es 150 beiszt: πεζοί μέν πεζούς ὅλεκον φεύγοντας ανάγκη, | ίππηες δ' ίππηας, und wenn Agamemnon und Diomedes in der Schlacht selbst auf ihren Wagen steigen: 273. 399 (vgl. 512. 517). 48)

<sup>43)</sup> Hiecke (8. 12), um das gleich hier vorweg zu nehmen, will mir die Identität des Verfassers in A eben daraus nachweisen, dass in dem

Dies waren meine Gründe und meine Bedenken. Sehen wir nun, was man für Einwände dagegen erhoben hat. Wenn zum Ueberreden vor allen Dingen die eigne seste Ueberzeugung gehört, so ist es wol nicht zu verwundern, dasz Hieckes Argumente bei mir wenig gefruchtet haben. Seine Polemik ist zum Teil so beschaffen, dasz er von vora herein mir die Berechtigung zu meinem Verfahren bestreitet und was ich sage als übertrieben und unbegründet darstellt, gleich darauf aber unumwunden zugibt, nur mit dem Bemerken, man darfe daraus nicht meine Folgerung ziehen. Auf zwei Dinge legte ich den Hauptaccent (das andere steht nur als Folge damit im Zusammenhang): erstens auf den Widerspruch, dasz nach 47 ff. die Wagen hinter der Schlacht zurückbleiben, im Verlauf der Erzählung aber dennoch Wagenkämpfer und Wagen auf dem Kampsplatz erwähnt werden, und zweitens auf das plotzliche Umspringen der Offensive in die Defensive. Was wird darauf geantwortet? Meine Erklärung des ollyon ustenladon sei gewaltsam, es könne ebenso gut den Sinn haben 'sie sollen ihren Helden (!), die sie ja, auch wenn diese erst weit voraus waren. leicht wieder einholen konnten, immer ein kleines Stück auf die Wahlstadt (sic) selbst hinterdrein (sic) fahren' (S. 12 f.). Dasz die Worte den etwas seltsam ausgedrückten Sinn nicht haben können, hat Düntzer (a. O. S. 837) schon bemerkt; in μετεκίαθον liegt etwas einmaliges und nichts dauerndes. Es ist aber ganz zwecklos, mit Hiecke darüber zu streiten, denn er begnügt sich nachher wieder damit, dasz er den Sinn für 'undeutlich' halt. Es könnte wer weisz was da stehen oder sehlen, Hiecke halt fest an der Tradition und laszt die Worte bedeuten, was sie wollen. Man musz es selbst lesen, um es zu glauben, was für einen Schlummer er seinem Dichter nachsehen will. Und wäre selbst der Ausdruck ollyon merenla don undeutlicher als er ist, wir müsten dennoch dem Dichter eine solche Undeutlichkeit, ja wir müsten ihm sogar eine vollständige Verschweigung des den Helden Nachfahrens (!) zu Gute halten.' Danu hat Homeros nicht blosz nicht planius ac melius Chrysippo et Crantore gesprochen, sondern er ist ein Sudler gewesen, der manchmal einen respectabeln Aufschwung genommen. — Zweitens die Furcht Agamemnons für die Schiffe ist durchaus gerechtsertigt in Erwägung der 'Uebermacht des Affectes',

sweiten der von mir angenommenen Teile das Wort  $l\pi\pi\eta i s_0$  in derselben Bedeutung von  $\eta\nu lozoι$  vorkomme. Er hat die von mir selbst angegebenen und von ihm citierten Stellen in diesem Augenblick nicht im geringsten erwogen, sonst würde er so nicht sprechen. Denn V. 273 und 399 ist von gar keinem  $l\pi\pi i s_0$ , sondern nur von einem  $\eta\nu lozos$  die Bede, und 528 von wirklichen  $l\pi\pi\eta i s_0$ : u i lozos i

eines 'freilich oft nicht genug beachteten Grundzuges der Homerischen Helden, einer Uebermacht 'die freilich uns nordischen Naturen oft etwas grell erscheint.' Ich möchte mich anschicken darauf etwas zu erwidern, sehe aber gleich darauf, dasz ich es nicht nötig habe, denn Hiecke nimmt die Behauptung selbst zurück: 'Und selbst wenn diese Schilderungen etwas übertrieben wären, woher wissen wir denn, dasz Homer sich von Uebertreibungen frei erhalten? Und allerdings etwas übertrieben ist es, vielleicht selbst für einen übertreibenden Dichter etwas übertrieben, wenn die Helden in solche Furcht gerathen trotz der Mauer, trotz einer Mauer wie sie zu Anfang von M geschildert ist.' - 'Für einen übertreibenden Dichter übertrieben' das ist doch gewis der Superlativ von übertrieben; mir steht Homeros zu hoch, als dasz ich es über die Lippen brächte ihn solcher Fehler zu beschuldigen. Bis jetzt, glaube ich, hat man immer die Einsachheit und Natürlichkeit als das hervorstechendste an der Homerischen Poesie gerühmt, und übertriebenes - ich will lieber sagen übernatürliches in derselben nur an den Göttern wahrgenommen, an den Menschen nur insofern das Heroen-Zeitalter das des Sängers an Krast überragte. Macht des Affects ist es, wenn Achilleus Thranen vergieszt über die Schmach die ihm Agamemnon angethan, oder Eumelos über sein Unglück im Wagenrenneh; was Hiecke darunter versteht, ist Hasenherzigkeit, die sich mit eben bewiesenem Heldenmut nicht gut verträgt. Ehe er mir also nicht die Furcht des Agamemnon ohne Uebertreibung als begründet nachweist, glaube ich ihm keine andere Antwort schuldig zu sein. \*)

Nun Düntzer. Hieckes Erklärung von ollyov uerenlatov hat er angefochten, kommt aber in der Sache auf dasselbe hinaus. Er übersetzt: 'die Wagenlenker hatten sie bald erreicht', freilich mit dem liebenswürdigen Eingeständnis, dasz ollyov die Bedeutung bald unmöglich haben könne. Dessenungeachtet hält er dies für die allein richtige Uebersetzung, und das ist einer seiner Gründe für die Verwerfung des ganzen Stücks 47-55, das ihm von einem Rhapsoden interpoliert scheint. Wenigstens bitte ich ihn seinem Rhapsoden auch noch den Fehler aufzumutzen, dasz er μετεκίαθον in der Bedeutung 'einholen' gebraucht hat, was wol an Unerhörtheit seines gleichen suchen dürste. Aber ich möchte behaupten (und das braucht selbst Hr. Düntzer nicht übel zu nehmen), dasz alle Rhapsoden, weil sie Griechen waren, besser Griechisch gekonnt und es 'genauer damit genommen' haben als einige unserer Philologen, und dasz sie kein Wort in einer andern Bedeutung gebraucht haben, als die es haben konnte. Ich habe nie gehört, dasz 'einholen' dasselbe sei wie 'hinter jemand gehen', und so wird es wol auch im Griechischen zweierlei sein, ebenso aber ein Rhapsode das adverbiale ollyov nur in dem Sinne von paulum angewandt haben. Von meiner Erklärung findet Düntzer, dasz sie gar nicht angeht, 'da des Grabens gedacht sein müste'. Des Grabens ist gedacht: V. 51 heiszt: φθαν δέ μέγ' ίππήων έπλ τάφρφ ποσμηθέντες, und wenn dann von den εππηες gesagt ist, dasz sie jenen ein wenig nachgiengen, so ist absolut nichts anderes denkbar,

<sup>\*) [</sup>Obiges war vor Hieckes Tode geschrieben.]

als dasz der Graben auch für sie den Ausgangspunkt ihrer Bewegung bildete, zumal ihnen vorher befohlen war am Graben zu halten. Düntzer meint eine sprachgemäsze und zugleich verständige Deutung der betreffenden Worte sei noch von niemandem gegeben und dürfte wol überhaupt nicht zu finden sein. Die seinige ist jedenfalls ganz unverständig, weil sie der Sprache zwei Ohrfeigen gibt, die meinige jedenfalls sprachgemäsz und darum vielleicht auch verständig. - In Betreff des zweiten Punktes verweist mich Düntzer für den raschen Umschwung der Dinge auf das Buch 6, wo gleichfalls 'die Sieger so bald die Besiegten werden'. wo 'jetzt die Achäer fast Ilios eingeschlossen, jetzt Hektor hofft die Schiffe zu verbrennen' (S. 847). Das hätte ich nicht erwartet, dasz ein so fleisziger Homeriker das Buch O als Autorität aufstellen würde, von dem doch selbst Friedländer zugibt, dasz die Hast, die in dem ersten Teile desselben zu Tage tritt, der epischen Ruhe widerstrebe, daher er die jetzige Gestalt desselben nicht für die ursprüngliche halt. Hermann, Lachmann und neuerdings Köchly stimmen alle darin überein, dasz 6 keinen Kanon der Homerischen Kunst abgeben könne. Weiter: 'dasz Agamemnon gleich das äuszerste fürchtete, da er Zeus sich ungewogen glauben musz, wäre durchaus seinem Charakter gemäsz; aber von dieser auszersten Furcht ist seine Aeuszerung noch weit entfernt, er will nur dringend die gemeinsame Sache den Führern ans Herz legen, woher er sich des starken Ausdrucks bedient.' Agamemnons Worte lauten: (276) ο φίλοι Αργείου ήγήτορες ήδε μέδουτες, | ύμε ῖς μέν νῦν νηυσίν άμύνετε ποντοπόροισιν | φύλοπιν άργαλέην, έπει ούκ έμε μητίετα Ζεύς | εΐασε Τρώεσσι πανημέριον πολεμίζειν. Jeder sieht auch ohne gesperrte Schrift, dasz zwischen upeig und euf ein Gegensatz beabsichtigt ist: 'ihr muszt nun an meine Stelle treten und das thun, was ich bisher gethan habe', d. h. die Schlacht von den Schiffen abhalten. Was sie zu thun haben, wird gar nicht besonders betont, sondern als bekannt vorausgesetzt und eben nur als notwendiges Prädicat zu une igneig ausgesprochen. Aus der Wortfügung also sieht man, dasz Agamemnon bisher nach seiner eignen Erinnerung die Schiffe vertheidigt, nicht den Troern in der Nähe der Stadt eine blutige Niederlage bereitet hat. Ist das nun blosz ein starker Ausdruck, der den Führern die gemeinsame Sache dringend ans Herz legen soll, so ist 2 mal 2 nicht mehr 4, oder wir haben es wieder mit einem Autor zu thun, der 'es nicht so genau nimmt', und Düntzer hätte die Stelle nur auch gleich zu den Interpolationen schlagen sollen.

Anderes was Hiecke und Düntzer gegen mich gesagt haben findet in dem bisher bemerkten seine Erledigung; was nicht dadurch erledigt wird, fällt jetzt zum Teil von selbst weg, da ich im einzelnen zu einer etwas veränderten Aussaung gekommen bin; zum Teil werde ich es noch besouders erwähnen. 44) — Ich wende mich jetzt zur genaueren Be-

<sup>.44)</sup> In éinem Punkte musz ich einen von Düntzer mir nachgewiesenen Fehler bekennen. Ich hatte gesagt (S. 484), bis 499 seien alle Kämpfe an derselben Stelle zu denken, wo Agamemnon Thaten verrichtet habe, nemlich in der Mitte des Schlachtfeldes. Das war ein

trachtung der beiden in A vereinigten Lieder. Vollständig heraus schälen lassen sie sich, wie schon bemerkt, nicht mehr, doch möchte V. 184 (nicht 218) der Grenzpunkt sein, wo Zeus sich auf den Ida niederläszt. Die ungeschickten Verse 47 ff. kann man ohne Lücke nicht entfernen. denn der Auszug der Griechen musz erzählt werden, ehe von den Troern die Rede sein kann, da vorher nur von Agamemnon selbst gesprochen ist. Aber ich glaube allerdings nicht, dasz wir hier das ursprüngliche haben, dasz vielmehr die Diaskeuasten aus irgend welchem Grunde viel gestrichen und die Verse 47 - 50 an die Stelle gesetzt haben. Sollten sie von dem Dichter herrühren, dem wir den prächtigen Anfang verdanken, so hätte dieser sein Werk durch einen häszlichen Fleck entstellt, was mir selbst jetzt nicht mehr glaublich ist. Die Verse, welche hier das gröste Bedenken erregen, sind berechtigt und geben ihren guten Sinn im zwölsten Buche, wo auf troischer Seite Pulydamas den Rath gibt, man möge nicht mit den Pferden über den Graben gehen, denn für den Fall der Flucht dürsten sie sehr unbequem werden: (76) εππους μέν θεράποντες έρυπόντων έπι τάφρω, | αὐτοί δὲ πρυλέες σύν τεύχεσι θωρηχθέντες | Επτορι πάντες επώμεθ' ἀολλέες danu wird erzählt: (84) ήνιόχω μέν επειτα έῷ ἐπέτελλεν ἔκαστος | ἴππους εὖ κατὰ κόσμον ἐρυκέμεν αὖθ' ἐπλ τάφρφ | οί δε διαστάντες, σφέας αὐτοὺς ἀρτύναντες, | πένταχα ποσμηθέντες αμ' ήγεμόνεσσιν έποντο. Wie schön hängt hier alles zusammen und wie schlecht dort in A! 6) Ich begreife nicht, was Köchly veranlaszt hat 84 f. in M zu verwerfen und A 47 f. für echte Poesie zu halten. 46)

Eine zweite Interpolation ist nach Lachmann 72—83, nach Bekker und Köchly, die hierin Aristarchos folgen, nur 78—83. Vielleicht kann man mit 73 abschlieszen: "Ερις δ' ἄρ' ἔχαιρε πολύστονος εἰσορόωσα. — Für eine absonderliche Schönheit gilt es bei manchen, dasz von Agamemnon viermal fast mit denselben Worten gesagt wird, er habe die Troer verfolgt:

153 ἀτὰς κρείων 'Αγαμέμνων αἰὲν ἀποκτείνων Επετ', 'Αργείοισι κελεύων.
165 'Ατρείδης δ' Επετο σφεδανὸν Δαναοῖσι κελεύων.
168 ὁ δὲ κεκληγώς Επετ' αἰεὶ
'Ατρείδης, λύθρφ δὲ παλάσσετο χεῖρας ἀάπτους.
177 ὡς τοὺς 'Ατρείδης Εφεπε κρείων 'Αγαμέμνων αἰὲν ἀποκτείνων τὸν ὀπίστατον, οἱ δὲ φέβοντο.

Dreimal, glaube ich, ware auch genug. Auszerdem ist die grosze Ausführlichkeit von 163 f. nicht gerade eine der schönsten Blüten Homerischer Kunst: "Εκτοφα δ' ἐκ βελέων ὕπαγε Ζεὺς ἔκ τε κονίης | ἔκ τ'

nngenauer Ausdruck. Unmöglich konnte ich darunter verstehen, die Achäer seien nicht surückgedrängt. Ich meinte damit nur, dass der Kampf in gerader Richtung sich den Schiffen genähert habe und dass deshalb Hektors plötzliches Erscheinen am äuszersten linken Ende durch nichts zu erklären sei. Auch hierüber bin ich jedoch nicht mehr ganz derselben Meinung, wie aus dem folgenden su ersehen ist. Ueber O 345 (Hiecke S. 13) s. oben S. 30 Anm. 36. 45) Vgl. auch Düntzer S. 836. 46) geoovte als Versanfang (50) stammt aus II 166.

arbooxrasing ἐκ θ' αἴματος ἔκ το κυδοιμοῦ. Koante Zeus vom Olympos aus Hektor schützen, warum geht er nachher auf den lda? Was hat diese Bemerkung aber überhaupt für einen Zweck? die pure Negation, Hektor habe sich am Kampfe nicht beteiligt; aber nicht von allem, was unterbleibt, braucht das besonders bemerkt zu werden. Die Worte sehen zumal in ihrer Breite so sehr absichtlich aus, dasz man auf die Vermutung kommt, sie stammen von einem Redactor, der uns eine zum folgenden nicht passende Wirksamkeit des Hektor hier unterschlagen hat. Also 163—165 können wir wol mit Vorteil daran geben. Bis 162 wird die Niederlage der Troer in zwei Absätzen allgemein geschildert (150—154. 155—162), nachher wiederum doppelt die Verfolgung der Haufen bis an die Stadt (166—171. 172 ff.). Und wenn dabei bemerkt wird, Hektor sei nicht mitgeflohen, weil ihn Zeus entführt habe, so klingt das sehr geheimnisvoll, wenn aber weiter nichts von Hektor folgt, auch von Seiten der Zweckmäszigkeit sehr zweifelhaft.

Mit 185, scheint mir, ändert sich die Scene, und die Botschaft gehört zu dem andern Liede. Die Αγαμέμνονος ἀριστεία enthielt vielleicht auch eine Reise auf den Ida, auch vielleicht eine Absendung der Iris oder des Apollon, aber mit einem andern Auftrage, auch vielleicht eine Verwundung des Agamemnon, wie ja auch Diomedes in seiner ἀριστεία eine solche erleidet, hielt aber doch entweder wie E den Sieg der Achäer fest oder liesz doch Hektor nicht schon bis zu den Schiffen kommen. Alles folgende aber spielt in der Nähe der Schiffe. Wenn es von Aias 496 heiszt: ὡς ἔφεπε κλονέων πεδίον τότε φαίδιμος Αΐας, so ist zu bedeuken dasz dieses Lied weder von einem Graben noch von einer Mauer etwas weisz τη, folglich alles πεδίον sein kann, was zwischen Stadt und Lager ist. Dagegen dasz Diomedes Verwundung 371 ſ. ἐπὶ τύμβφ Ἰλου Δαρδανίδαο vor sich geht, ist eine so handgreifliche Unbegreiflichkeit, dasz man sie nur den Diaskeuasten zurechnen kann, die um der scheinbaren localen Einheit willen (166) diese Ortsbestimmung hersetzten. 48)

Das Stück 497—520 nannte Lachmann einen Zusatz, der mit jedem Verse bedenklicher werde (auch von Hermann schon verworsen). Köchly beschränkt die Athetese auf 501 (Νέστορά τ' ἀμφὶ μέγαν καὶ ἀγακλυτον Ἰδομενῆα) und 503—520 (Verwundung des Machaon durch Paris am Skamandros, der eben noch ganz wo anders war). Hektor hat sich

<sup>47)</sup> Auch darüber setzt man sich hinweg, dasz alles für die Schiffe sittert, während nach dem bis 184 erzählten die Schlacht noch lange nieht bis an den (präsumierten) Graben oder gar bis an die Mauer vorgedrungen ist. Graben und Mauer werden bei der dringendsten Gefahr für die Schiffe als nicht vorhanden angesehen. Mir scheint damit bewiesen, dasz der Dichter von 184 an diese Befestigungen nicht kennt.

<sup>48)</sup> Düntzer S. 851 macht mir diese Athetese zum Vorwurf, weil ja offenbar V. 379 ἐκ λόχου ἀμπήδησε 'auf die Angabe des Standpunktes des Paris' sich surtick besiehe. Ich glaube vielmehr, dasz eben diese Worte für einen spätern Aufforderung zur genauern Bestimmung jenes λόχος hinter 370 gewesen sind. Denn es ist ja wol noch ein anderer λόχος ausser dem Grabmal des Ilos denkbar, s. B. ein vorgehaltener Schild.

also durch den Speerwurf des Diomedes von diesem Teil des Schlachtfeldes ganz vertreiben lassen, und aus der Betäubung erwacht sich lieber auf die äuszerste linke Seite begeben, statt am geeigneten Punkte den Kampf fortzusetzen. Zu dieser Wunderlichkeit kommt der unlösbare Widerspruch der beiden schlimmsten Kämpfe am Skamandros und um Aias. Einer von diesen musz weichen, und zwar der am Skamandros, weil er zu allem vorangegangenen in diametralem Gegensatz steht. 46) Der griechisch gesinnte Dichter wird sich doch wol da die Sache am gefährlichsten denken, wo Aias steht, der allein von allen bedeutenden Helden noch im Kampse ist, und wenn er auch allein ist; die Meinung des Kebriones musz uns durchaus als die Meinung des Dichters gelten. Freilich entgehen wir damit nicht der Frage, wie und wo man sich die ἐσχατιὴ πολέμοιο (524) zu denken hat, nachdem das ganze Heer der Achäer schon gestohen sein soll (402), ohne dasz von einer wenn auch nur teilweisen Umkehr desselben ein Wort gesagt ist. Doch wird man diese Freiheit dem Dichter wol nicht bestreiten dürfen, einen solchen Ausdruck zu gebrauchen (ἐπεὶ φόβος ἔλλαβε πάντας), wenn auch nicht im buchstäblichen Sinne ein Aufhören jedes Kampfes an jeder andern Stelle damit gemeint ist. Hektor musz sogar, während Diomedes Odvsseus Aias allein kämpfen, entfernt gedacht werden, und zwar thätig, sonst wäre nicht einzusehen, warum er diese nicht angreift. Diomedes und Odysseus hat er angreisen wollen und ist zurückgetrieben, aber warum erneuert er den Angriff nicht? seine Betäubung dauerte nur sehr kurze Zeit (359). Der Dichter hatte ihn wol ursprünglich gleich nach 327 sich von Diomedes und Odysseus abwenden und die Verfolgung der Flüchtigen sehr weit fortsetzen lassen, womit er dann 521 ff. noch beschäftigt wäre. Dann passt allerdings wieder gar nicht, dasz er den Fall des Agastrophos bemerkt (343), aber das ganze Stück 343-368 hat wol zuerst nicht hier gestanden und hinterläszt keine Lücke, wenn wir es übergehen. Worauf soll man αὐτούς beziehen V. 343? der Uebergang rührt von E 590 her. 60)

Noch eine Athetese bleibt übrig, nemlich 538—543<sup>51</sup>); doch musz ich auch hier meine Ansicht corrigieren. In mehreren Versen 531—537 wird beschrieben, mit welchem Ungestüm Hektor auf Kebriones Erinnerung von der ἐσχατιὴ πολέμοιο herbeieilt, um dem Wüten des Aias Einhalt zu thun. Lachmanns Forderung, dasz nun ein Kampf zwischen Hektor und Aias erfolgen müsse, bleibt so weit bestehen, dasz jetzt nicht gesagt werden kann, Hektor habe alle andern angegriffen, mit Aias aber nicht kämpfen wollen. So heiszt es aber 540: αὐτὰρ ὁ τῶν ἄλλων ἐπεπωλεῖτο στίχας ἀνδρῶν | ἔγχει τ' ἄορί τε μεγάλοισί τε χερμα-δίοισιν<sup>52</sup>), | Αἶαντος δ' ἀλέεινε μάχην Τελαμωνιάδαο | Ζεὺς γάρ οί νεμεσᾶθ', ὅτ' ἀμείνονι φωτί μάχοιτο. Der Kampf kann unterbleiben,

<sup>49) 497</sup> ff. οὐδέ πω Έντως | πεύθετ', ἐπεί όα μάχης ἐπ' ἀςιστεςὰ μάρνατο πάσης vgl. mit N 674 Έκτως δ' οὐκ ἐπέπυστο διίφιλος οὐδέ τι ∦δη, | ὅττι όα οί τηῶν ἐπ' ἀςιστεςὰ δηιόωντο | λαοὶ ὑπ' Ἰογείων.
50) Vgl. Düntzer S. 850. 51) S. Philol. a. O. S. 486. Düntzer S. 857. 52) Aus 264 f. wiederholt.

weil Aias ausweicht, der keinen Beistand in der Nähe hat, und das sagt V. 544: Ζεύς δὲ πατήρ Αΐανθ' ὑψίζυγος ἐν φόβον ώρσεν. Soll aber beides neben einander bestehen, so wird man unwillkürlich an Papageno und Monostatos erinnert, die jeder vor dem andern das Hasenpanier ergreifen. An eine Verdächtigung von 544 ff. wird niemand denken, da diese Verse den natürlichen Abschlusz der vorangehenden Kampfscene geben, vielmehr sind es 540-543, die das widersinnige enthalten. Auszerdem hatte ich auch 534-539 streichen zu müssen geglaubt, doch ist es genug mit 538 f. 'Duntzer hat sehr mit Recht gegen Hiecke aufs nachdrücklichste betont, dasz Aias absolut allein zu denken ist, dasz es also keine αλλων στίχες ανδρών gibt, die Hektor jetzt angreisen könnte; so kann er aber auch keine Verwirrung unter den Danaern anrichten: है है है πυδοιμόν | ήπε καπόν Δαναοίσι. Unverfänglich ist es dagegen, wenn 537 gesagt wird: o de leto duvat outlor, denn ein Gewühl war um Aias, nur nicht von Achäern. Ebenso wenig hat man Anstosz zu nehmen an der Bemerkung des Kebriones 528, dasz in der Nähe des Aias μάλιστα | ίππη ες πεζοί τε κακήν ξριδα προβαλόντες | άλλήλους όλέκουσι. Das ist ein allgemeiner Ausdruck zur Bezeichnung des Kampfgewühls, an den nicht der Maszstab der wirklichen Situation zu legen ist; das ist ein Widerspruch, den der Dichter mit vollem Bewustsein zulassen konnte, denn er bedingt kein Verlassen des dichterischen Planes. Kebriones braucht es auch wirklich gar nicht so genau zu wissen, dasz Aias allein ist; er bemerkt nur, dasz die Troer viel von ihm zu leiden haben, und kleidet seine Wahrnehmung in einen beinahe formelhaften Ausdruck, den ihm der Affect eingibt.

Also ich rechne zur 'Αγαμέμνονος ἀριστεία: 1—46 (Lücke) 51—73. 84—149. 153—162. 166—184; zu dem andern Liede: 185—342. 369 f. 373—496. 521—537. 544—547. Darauf entweder 548—557 oder 558—565, endlich 566—595. (Ueber eine andere Vermutung vgl. unten Anm. 71.)

Das zwölfte und das vierzehnte Lied stehen so weit in Beziehung auf einander, dasz der allgemeine Inhalt und das Resultat des erstern in dem letztern vorausgesetzt wird, aber nicht in der bestimmten Weise, in welcher jenes angelegt ist. 'Graben und Mauer' - so hebt das zwölfte (die τειχομαχία) an (M 3) — 'welche die Danaer gezogen hatten, sollten nicht mehr halten' (hier also die doppelte Befestigung). Der Kampf war um die Mauer entbrannt, die Argeier aber, von Zeus Geiszel bezwungen in das Schifflager eingeschlossen, Hektor fürchtend, der wie zuvor dem Sturme gleich kämpste. Hektor besiehlt den Graben zu überschreiten, aber seine Rosse stehen schnaubend am Rande und scheuen zurück. Da nimmt er Pulydamas Rath an, die Wagen zu verlassen; er springt hinab, und das ganze Heer folgt seinem Beispiele, um in fünf Haufen den Graben zu Fusz zu durchschreiten. Hektor und Pulydamas führen die meisten und besten, die am hestigsten die Mauer zu brechen und an den Schiffen zu kämpsen begehrten. Auch Kebriones war bei ihnen, einen geringern läszt Hektor am Wagen

zurück. Den zweiten Haufen führen Paris Alkathoos Agenor, den dritten Helenos und Deiphobos nebst Asios von Arisbe, den vierten Aeneias mit Antenors Söhnen Archelochos und Akamas, die Bundesgenossen Sarpedon Glaukos Asteropãos. Nur Asios schlug den Rath des Pulydamas in den Wind und gieng mit dem Wagen hinüber, auf der linken Seite der Schiffe, wo die Achäer mit Wagen und Rossen aus dem Felde zurückzukehren pflegten. Dort sah er das Thor nicht geschlossen, sondern die Manner hielten es offen, damit vielleicht noch einer der Ihrigen hinein schlüpfen könnte. 58) Innerhalb standen zwei Lapithensöhne, Polypötes und Leonteus, und erwarteten den Asios. 4) Diese riefen den Achäern Mut zu; als sie aber die Feinde herankommen sahen, stellten sie sich vor dem Thore auf. Während des Handgemenges warfen die auf den Türmen stehenden mit Steinen auf die Troer. Asjos verwunderte sich sehr und klagte Zeus des Wankelmuts an. Von seinen Leuten wurden viele getödtet. - Als Hektor sich anschickt durch den Graben zu gehen, fliegt links ein Adler her mit einer Schlange in den Klauen, die er aber wieder frei geben musz, weil sie ihn selbst in die Brust gebissen. Dem Unglückspropheten Pulydamas antwortet Hektor 243: είς ολωνός ἄριστος, άμύνεσθαι περί πάτρης. Nun wird mit lautem Schlachtruf der Graben durchschritten; Zeus erregt vom Ida her einen Wind, der den Staub den Schiffen zutreibt, er lähmt den Mut der Achäer, Hektor aber und den Troern gibt er Ruhm. Sie versuchen nun die Mauer zu brechen, aber noch weichen die Danaer nicht vom Platze und wersen von oben ihre Geschosse. Beide Aias ermuntern vor allen zum kräftigen Widerstande, und die Steine sliegen wie Schneegestöber. 55) Aber die Troer hätten Thor und Riegel nicht gebrochen, hätte nicht Zeus seinen Sohn Sarpedon erregt, der mit Glaukos auf den Turm des Menestheus losgieng und dadurch bewirkte, dasz Aias die Stelle, wo Hektor andrang, verliesz. Menestheus sieht sich nach Hülse um und erblickt beide Aias und den eben aus dem Zelte gekommenen Teukros in der Nähe, kann aber vor Lärm nicht rufen. Er schickt also den Herold Thootes an sie ab: entweder möchten die Aias kommen oder der Telamonier mit seinem Bruder. Oileus Sohn und Lykomedes bleiben hier zurück, der Telamonische Aias und Teukros, dem Pandion den Bogen trägt, leisten der Aufforderung Folge. Die Lykier wollen die Enalesie herabreiszen und ersteigen schon den Turm. Aias schmettert Sarpedons Gefährten Epikles mit einem gewaltigen Steinwurf herab, und Glaukos wird von Teukros am Arm verwundet, dasz auch er von der Maner sprin-

<sup>53)</sup> Sonst hat die Mauer auf der linken Seite kein Thor, sondern nur in der Mitte eins. 54) V. 137—140 geben ihm noch zu Begleitern Adamas Thoon Oenomaos. Die Verse wurden schon im Altertum angesweifelt, wie aus der Schutzrede des cod. V hervorgeht: ἐν δὲ τῷ προκειμένη τάξει (95) οὖκ ἀναγκαίον ἡν καὶ τούτους καταλέγειν κτί. Gleiche Anfänge οἱ δ' ἰθὺς— 137, οἱ δ' ἡ τοι— 141! 55) Hier hat Köchly eine sehr einleuchtende Vermutung. Er schreibt:

hat Köchly eine sehr einleuchtende Vermutung. Er schreibt:
288 αί μὲν ἄρ' ἐς Τρώας, αί δ' ἐκ Τρώων ἐς Άχαιοὺς
βαλλόντων τὸ δὲ τεῖχος ὅπερ πὰν δοῦπος ὁρώρει
339 βαλλομένων σαπέων το καὶ ἐπποπόμων τρυφαλειῶν — 341.

gen musz. Da tödtet mit dem Speere Sarpedon Thestors Sohn Alkmaon und reiszt die ganze Enaltig herab, dasz die Mauer oben entblöszt und für viele ein Weg gebahnt wird. Aber die Scharen der Achäer halten fest zusammen, und die Lykier können dennoch nicht über die Mauer vordringen, an der das Blut herabslieszt. 6) Die Schlacht steht gleich, bis Zeus dem Hektor höhern Ruhm verleiht. Er rust: (440) ögvvoð', somóδαμοι Τρώες, βήγνυσθε δε τείχος | Αργείων και νηυσίν ενίετε θεσπιbaic wip. Sie ersteigen die Brustwehren, und er wirst mit einem ungeheuren Steine das Thor ein, dasz das ganze Heer teils hier hineinströmt, teils über die Mauer steigt: (470) Δαναοί δε φόβηθεν | νηας ανα γλαφυράς, ομαδος δ' άλίαστος ἐτύχθη. 57)

414 μαλλον επέβρισαν βουληφόρον άμφι άνακτα.

432 άλλ' οὐδ' ώς έδύναντο φόβον ποιῆσαι Άχαιών — 435.

oder

431 έρράδατ' άμφοτέρωθεν άπό Τρώων και Άχαιών.

436 ως μεν των έπι Ισα μάχη τέτατο πτολεμός τε. Nicht unwahrscheinlich läszt K. hier den Vers 175 folgen: αλλοι δ' άμφ' ällyst μάχην έμάχοντο πύλησι, wie auf O 413 (gleichlautend mit M 436) folgt: άλλοι δ' άμφ' άλλησι μάχην έμάχοντο νέεσσιν. Dann nähme also wirklich der Verfasser dieses Liedes nicht blosz zwei, sondern mehr Thore an, und Zenodotos hatte eine richtigere Ansicht von der Sache 57) Auf diesen Schlusz lesen wir bei K. noch O 381 als Aristarchos. -389. 696-703, dann:

(Μ 3) Άργειοι καὶ Τοιοες ομιλαδόν. (Ο 405) αὐτὰρ Άχαιοὶ — 414. Danach würde am Ende der Teichomachie noch der Anfang der Schlacht bei den Schiffen erzählt. Aber weder ist mir einleuchtend, wie auf die allgemeine Beschreibung dieser Schlacht O 385 ff. (ἐπὶ πούμνησι μάχοντο) noch 696 folgen kann: αύτις δε δριμεία μάχη παρά νηυσίν έτυχθη, noch ganz besonders, wie die Rosse, mit denen die Troer 385 eindringen, mit dem Rath des Pulydamas sich vereinigen, dem ja nur Asios nicht gefolgt war. - Es musz wol noch eine andere (jüngere) Teichomachie gegeben haben. In dieser wird Apollon an der Spitze der Troer mit der Aegis einhergezogen sein und erst den Graben ausgefüllt, sodann die Mauer niedergeworfen haben, um Rosz und Mann den Weg zu bahnen. Da könnte denn der Zusammenhang dieser gewesen sein, wenn man die Voraussetzung machen darf, dasz nicht blosz dies und jenes in beiden Teichomachien vorkam, sondern auch der Διὸς ἀπάτη und der sweiten Teichomachie manches gemeinsam war:

Ο 360 (Κ. ΧΙΙΙ 836) τη δ' οδ γε προχέοντο φαλαγγηδόν, ποὸ δ' Απόλλων

αίγιδ' έχων έριτιμον · έρειπε δε τείχος 'Αχαιών

<sup>56)</sup> Nach 431 nimmt K. eine Lücke an, weil das folgende άλλ' οὐδ' τος ἐδύναντο φόβον ποιῆσαι Άχαιῶν mit dem vorhergehenden nicht zusammenhängt. 432-435 enthalten in einem andern Bilde dasselbe, was das Gleichnis 421-423 malt, und fassen den ganzen Inhalt von 415-431 kürzer zusammen. Ich möchte hier also eher eine Variante des Textes erkennen. 414 und 432, sowie anderseits 431 und 436 lassen sich gleich gut miteinander verbinden:

δεία μαΐ', ώς ότε τις πτλ. — 366 σύγχεας Αργείων, αὐτοίσι δὲ φύζαν ἐνῶρσας. 381 Τοῶες δ' ώς μέγα πῦμα θαλάσσης εὐρυπόροιο τηθε ταξο τοίχων καταβήσεται, όπποτ' έπείγη ε άνέμου ή γάο τε μάλιστά γε κύματ' υφέλλει.

Was wird nun von dem Inhalt dieses Liedes weiterhin anerkannt? Eine Schlacht bei den Schiffen, worauf es die Erwartung erregt, ist in  $N \not\equiv O$  doppelt enthalten, denn die Διὸς ἀπάτη ist zum Teil eine solche. Von dieser wird die eben betrachtete Teichomachie gar nicht vorausgesetzt, denn sie weisz nichts von einer Mauer vor dem Lager. (\*\*) Von den troischen Heerführern erscheinen  $\not\equiv$  425 Pulydamas Aeneias Agenor Sarpedon und Glaukos, den Teukros vorhin verwundet hat, später (O 339) auch der nicht erwähnte Polites. In den übrigen Teilen der genannten Bücher findet sich dagegen manches, was an unsere Teichomachie anknüpft. Die Troer haben die Mauer überschritten:

N 50 Τρώων, οι μέγα τείχος υπερκατέβησαν ομίλφ (vgl. 87).

737 Τοῶες δὲ μεγάθυμοι, ἐπεὶ πατὰ τεῖχος ἔβησαν.

Hektor hat das Thor und den groszen Riegel gebrochen:

124 ἔρρηξεν δὲ πύλας καὶ μακρὸν ὀῆῆα — und zwar in der Mitte, wo die Mauer am niedrigsten war, an den Schiffen des Aias und Protesilaos:

679 άλλ' έχεν ή τὰ πρῶτα πύλας καὶ τεῖχος ἐσᾶλτο 
ξηξάμενος Δαναῶν πυκινὰς στίχας ἀσκιστάων, 
ἔνθ' ἔσαν Αἴαντός τε νέες καὶ Πρωτεσιλάου 
Θῖν' ἐφ' ἀλὸς πολιῆς εἰρυμέναι αὐτὰρ ὕπερθεν 
τεῖχος ἐδἐδμητο χθαμαλώτατον κτλ.

Dasz dies die Mitte sei, sagt Idomeneus 312 ff. Die Mauer wird auch sonst anerkannt:

764 οί δ' εν τείχει έσαν βεβλημένοι οὐτάμενοί τε. Ξ 32 αὐτὰς τεῖχος ἐπὶ πρύμνησιν ἔδειμαν.

Der Wagen des Deiphobos steht hinter der Schlacht: N 536. Asios, der sich auf die linke Seite begeben hatte, steht auch hier links, wo er von ldomeneus getödtet wird: 384 ff. (vgl. 326). Sein Wagen ist dicht hinter ihm. Er führte mit Helenos und Deiphobos den dritten Hausen der Troer,

ώς οι μεν μεγάλη ίαχη κατά τείχος έβαινον, 385 εππους δ' είσελάσαντες κτλ. — 389.

Wo in unserer Ilias der Einsturz der Mauer erzählt wird, da gehört er eigentlich gar nicht hin. Apollon hat von Zeus keinen Auftrag dazu, nur zur Erweckung und Förderung des Hektor, bis die Achäer an die Schiffe gesichen sind: (O 231) σοι δ' αὐτῷ μεἰέτα, ἐκατηβολε, φαίδιμος Ἐκτως | τόφρα γὰς οὐν οἱ ἔγειοε μένος μέγα, ὅφο' ἀν ᾿Αχαιοὶ | φεὐνοντες νῆάς τε καὶ Ἑλλήσποντον ἔκωνται. Und aus demselben Grunde passt er auch nicht in Köchlys dreizehntes Lied, wo der Austrag vollends nur so lautet: (710) ἀλλὰ σύ γ' ἐν χείφεσσι λάβ' αἰγίδα δυσσανόεσσαν, | τὴν μάλ' ἐκισσείων φοβέειν ῆφωας ᾿Αχαιούς. Auszerdem ist bekannt, dasz dieser Mauersturz in Widerspruch mit M 17 fl. (H 461 fl.) steht. 58) Ε 15 ἐρέριπτο δὲ τεῖχος ᾿Αχαιῶν. 55 τεῖχος μὲν γὰς δη κατερήριπε können sich nicht aus M beziehen: denn hier wird die Mauer nicht niedergestürzt, sondern überstiegen, weil das Thor eingebrochen ist. Oder will man an die That des Sarpedon denken, so ist zu erwägen, dasz diese nur als Mittel zum Zweck erscheint, und eigentlich erst Hektor den Weg an die Schiffe öffnet. Ueberdies gehören weder diese Verse in die Διὸς ἀπάτη noch 32. 66. 463 (᾿Αρχέλοχος) 476 (᾿Ακάμας, vgl. M 100).

und hier will ihn Derphobos an Idomeneus rächen 402; auch Helenos kämpft links 476.

Alles dies kann uns aber nicht bestimmen hier einen wirklichen Zusammenhang mit M anzunehmen, denn es fehlt nicht an Widersprüchen die ihn ausheben. Die ganze Schlachtordnung erscheint wesentlich alteriert. Erstlich finden wir N 83 einige Kämpfer, die sich an die Schiffe zurückgezogen haben, um sich auszuruhen: τόφρα δε τους ὅπιθεν γαιήσχος ώρσεν Άχαιούς, | οδ παρά νηυσί δοήσιν ανέψυχον φίλον 1700. Diese waren schon hinter der Schlachtreihe, als die Mauer gesturmt wurde: (86) καί σφιν άχος κατά θυμον έγίγνετο δερκομένοισι Τρώας, τοι μέγα τείγος πτλ. Ferner haben wir in M gelesen, dasz der Telamonische Aias seine Stellung veränderte, um den Turm des Menestheus gegen Sarpedon zu vertheidigen. Er versprach zwar dem Sohne des Oileus baldige Rückkehr, doch wird nirgends gesagt, dasz er dies Versprechen erfüllt habe, es ist auch gar keine Zeit dazu. Im Anfang von N erscheinen dagegen wieder beide Aias zusammen, denn Poseidon redet sie beide an V. 46. Will man nun dem gegenüber sich darauf berufen, dasz nach ausdrücklicher Angabe (M 337) Menestheus, als er sich nach Hülfe umsah, Aias und Teukros έγγύθεν erblickt habe, und demgemäsz der Dichter des Telamoniers Rückkehr dahin, wo Hektor kämpste, als sich von selbst verstehend habe voraussetzen können, so ist einerseits zu bemerken, dasz jenes έγγύθεν sich nur auf die geringe Entfernung des Teukros von den Aias zu beziehen braucht: ές δ' ένόησ' Αΐαντε δύω πολέμου απορήτω | έσταστας Τευπρόν τε νέον πλισίηθεν ίσντα | έγγύθεν ατλ.; anderseits passt wiederum nicht, dasz Menestheus an derselben Stelle sich befindet, wo zuerst Hektor auf Teukros eine Lanze wirst und dann von Aias angegrissen wird: 182 f. 190. 195 (vgl. 685 ff.). Warum steht denn Menestheus nicht mehr Sarpedon gegenüber, und was ist überhaupt aus Sarpedon geworden, der in der Teichomachie eine so hervorragende Rolle spielte? - Dann ist gleichfalls ein unerklärlicher Punkt, wie und wo Asios mit seinen Begleitern durch die Mauer gekommen ist. Es wird nicht erzählt, dasz die Lapithen ihm gewichen oder dasz auf der linken Seite die Mauer irgendwo rasiert sei, oder dasz Asios das von Hektor gesprengte Thor benutzt habe. Da er aber an einer ganz andern Stelle der Mauer als Hektor den Angriss versucht hatte, so ist die Angabe, wie er hineingekommen, unerläszlich. — Auch Alkathoos Paris Agenor, die Führer des zweiten Hausens (M 93) stehen in N auf der linken Seite (428. 490. 598. 660), ja sogar die Bundesgenossen scheinen hier gedacht zu werden, denn der Paphlagonier Harpalion wird von Meriones auf dieser Seite getödtet (643 ff.), während in M nur Asios sich dorthin begab. Aeneias führt mit Archelochos und Akamas den vierten Haufen (M 99 f.). N 459 sucht ihn Deiphobos, der auf dem linken Flügel kämpft, und findet ihn in den letzten Reihen (natürlich doch ebenfalls des linken Flügels). Seine Gefährten aber stehen in der Mitte bei Hektor und Pulydamas 3 464. 476. Endlich ist auch die Vorstellung nicht festgehalten, dasz die Troer zu Fusz durch den Graben gegangen sind: denn von Teukros wird O 445 Pulydamas Wagenleuker getödtet ήνία χερσίν

ἔχων. Auch Agenor hat einen θεράπων bei sich (600); darunter aber kann in der Ilias, wenn von Kämpfen die Rede ist, nicht gut ein anderer verstanden werden als ein Wagenlenker. 50)

Köchlys vierzehntes Lied (ή ἐπί ναυσὶ μάχη) gestaltet sich nun auf folgende Weise. Den Anfang machen die Verse N 345-360. 'Zeus und Poseidon arbeiten sich entgegen: jener will den Sieg des Hektor, dieser verdenkt ihm das und hilft den Achäern heimlich in Menschengestalt, denn offen gegen Zeus zu kämpfen hält ihn die Ehrerbietung gegen den älteren Bruder ab.' Diese Verse passen in ihre jetzige Stelle nicht hinein: denn im Anfange von N ist die prachtvolle Meerfahrt Poseidons bereits ausführlich erzählt. 'Nach diesem herlichen Austretendes Gottes' sagt Lachmann 'kann nicht wol in demselben Liede die Anmerkung nachgetragen werden, Zeus habe den Troern Sieg gewährt, Poseidon aber die Argeier heimlich zum Kampf ermutigt ladon unstaναδύς πολιής άλός' — und verbindet mit unserer Stelle \( \mathbb{Z} \) 153 als Anfang seines dreizehnten Liedes. An sich ist gegen diese Möglichkeit nicht viel einzuwenden; doch hat dieses Lied, die Διος απάτη, durch K. schon einen bessern Ansang gefunden, es ist also sehr wahrscheinlich dasz die besprochenen Verse an der Spitze des Liedes von der Schlacht bei den Schiffen gestanden haben. Sehr gut schlieszt sich an eine solche Einleitung N 39. 'Das gauze Heer der Troer, der Flamme oder dem Sturme gleich, folgte unaufhaltsam dem Hektor, sie hofften die Schiffe zu nehmen und die besten zu tödten.' Poseidon tritt zu den Aias mit der Aufforderung Hektor zurückzutreiben. Da er wie ein Habicht von ihnen schwebt, so erkennt Oileus Sohn den Gott in ihm. Darauf wendet sich Poseidon zu den öniver sich ausruhenden, die dem Verderben nicht mehr zu entrinnen fürchten - 90. 60) Seine Rede 95-124, die in ihrer jetzigen Gestalt etwas lang und breit ist, hat K. sehr geschickt unter dieses und das dreizehnte Lied geteilt, und zwar gehören in das jetzt von uns betrachtete die Verse 95-98. 108-114. 120-124. - V. 107 und 108 passen nicht gut zu einander:

νῦν δὲ ἐκὰς πόλιος κοίλης ἐπὶ νηυσὶ μάχονται ήγεμόνος κακότητι μεθημοσύνησί τε λαῶν —

'jetzt kämpfen sie (die Troer) an den Schiffen durch die Untauglichkeit des Führers (nemlich unseres Führers) und die Lässigkeit der Truppen (nemlich der Griechen).' Was erst Sinn hinein bringt, musz ergänzt werden. Viel besser wird 98 mit 108 verbunden:

<sup>59)</sup> E 48 sind Φεράποντες die Waffengefährten: τον μεν ἄρ' Ἰδομενῆος ἐσύλενον Θεράποντες. Ebenso ist Lykophron ein Freund und Waffengefährte des Aias, nicht ein bloszer Knappe. 60) Unter diesen sind die ersten, wie 91 ff. gesagt wird, Teukros Leïtos Peneleos Thoas Deïpyros Meriones Antilochos. Lachmann verwarf hier V. 92 f., weil Thoas Deïpyros Meriones Antilochos nachher alle auf der linken Seite angenommen werden; aber zugleich musz auch 91 wegbleiben, denn um Teukros und Leïtos allein lohnte es nicht der Mühe, einzelne Namen zu nennen. Teukros ist nachher in der Nähe des Aias, und Hektor zielt auf ihn (170—183). Vgl. Philol. VIII 494 f.

νον δη είδεται ήμας ύπο Τρώεσσι δαμηναι ήγεμόνος κακότητι κτλ.

'Schämt euch, Argeier! wenn ihr jetzt nicht tapfer seid, dann werden wir unterliegen durch Schuld des Führers, aber auch der Truppen, die mit jenem hadernd nicht kämpfen wollen. Wenn auch Agamemnon wirklich schuld an dem Unglück ist, weil er Achilleus nicht geehrt hat, so dürfen wir doch nicht vom Kampse ablassen. 61) Es wird schlimmeres kommen, Hektor hat das Thor erbrochen. 125 - 135 'Um die Aias scharten sich nun die Reihen, dasz nicht Ares und Athene sie hätten tadeln können, und erwarteten die Troer.' 136-155 (das Anprallen des Hektor) wurden oben gegen Ende des elsten Liedes an A 595 geschlossen (V. 555). Hier kann etwas ähnliches gestanden haben. 156-168 'Deïphobos schritt stolz unter den Troern einher, den Schild vor sich haltend. Da warf Meriones eine Lanze nach ihm, zerbrach sie aber auf dem Schilde, so dasz er ins Zelt muste, sich eine neue zu holen.' Das, müssen wir gleich bemerken, ist ein Widerspruch gegen das nachfolgende. Wir befinden uns noch in der Mitte der Schlachtreihe in Hektors Nähe, und erst mit 208 wird die Scene verändert. Deiphobos aber erscheint unter den Kämpfern der linken Seite (402). Ich weisz daher nicht, warum K. hier von Lachmann abgewichen ist, der diesen Zusatz für eine Nachdichtung hielt aus 257: το νυ γαρ κατεάξαμεν, ο πρίν έγεσκον, | ασπίδα Δηιφόβοιο βαλών ὑπερηνορέοντος. Nun entspinnt sich die Schlacht um Hektor und Aias. Es fällt Amphimachos, Enkel des Poseidon, und der Gott geht wiederum an Zelten und Schiffen vorüber, die Danaer zum Kampf zu ermuntern. Da begegnet ihm Idomeneus, der eben einen verwundeten Gefährten zu den Aerzten gebracht, und mit diesem spricht er als Thoas. Idomeneus geht ins Zelt und legt die Rüstung an. Drauszen findet er Meriones, der sich eine Lanze holen will, und hat etwas unwahrscheinlicher Weise Zeit zu einem langen Gespräch mit ihm. Gleich

<sup>61)</sup> Beiläufig wo ist denn von diesem Unwillen des Heeres gegen — Agamemnon sonst eine Spur in der Ilias? 62) Hierher scheint ein Stück zu passen, das bei K. den Schlusz der Teichomachie bildet, aber nach meiner Meinung nicht mehr dazu gerechnet werden darf als die ihm vorangestellten Verse O 381—389. 696—703. Es heiszt O 405, machdem Patroklos erklärt hat nicht länger hei Eurypylos bleiben zu können:

<sup>405</sup> τον μεν ἄο' ὡς εἰπόντα πόδες φέρον αὐτὰρ Αχαιοὶ
Τρῶας ἐπερχομένους μένον ἔμπεδον, οὐδε δύναντο
παυροτέρους περ ἐόντας ἀπώσασθαι παρὰ νηῶν,
οὐδε ποτε Τρῶες Δαναῶν ἐδύναντο φάλαγγας
δηξάμενοι πλισίησι μιγήμεναι ήδε νέεσσιν.
410 ἀλλ' ὡς τε στάθμη δόρυ νήιον ἐξιθύνει

<sup>410</sup> dll' ώς το στάθμη δόρυ νήιον έξιθύνει τέπτονος έν παλάμησι δαήμονος, ος φά τε πάσης εὖ εἰδῆ σοφής ὑποθημοσύνησιν 'Αθήνης, ὡς μὲν τῶν ἐπὶ ἴσα μάηη τέπτο πτόλεμός το. ἄὶλοι δ' ἀμω' ἄἰλησι μάνην ἐμάνηντο νέσσεν —

ällot δ' άμφ' ällησι μάχην έμάχοντο νέεσσιν—
also die beginnende Schlacht bei den Schiffen. Freilich können diese
Verse nur als Variante für N 125—135 aufgefaszt werden. Der erste
lautet bei K. nach O 703 (XII 455): 'Αργείοι και Τρῶες ὁμιλαδόν (wie V. 2)' αὐτὰφ 'Αχαιοί κτλ.

Ares und Phobos gehen sie dann dem Feinde entgegen und zwar auf die linke Seite, weil, wie Idomeneus sagt, in der Mitte Hektor gegen-Ther die Aias und Teukros stehen - 329. 'Als sie Idomeneus wie eine Flamme heranstürmen sahen, drängte sich alles um ihn, und die Schlacht verwirrte sich, wie wenn der Wind den Staub durch einander jagt. Sie starrte von Lanzen, und der eherne Glanz blendete die Augen. Der müste ein starkes Herz haben, der sich des Anblicks gefreut hätte' - 314. Es fallen auf troischer Seite Othryoneus, Asios und sein Wagenlenker, und Alkathoos, auf griechischer Hypsenor, den Deiphobos statt des Idomeneus trifft. Um Alkathoos Leiche concentriert sich dann der Kampf, zu dem auch Aeneias durch Deiphobos herbeigeholt wird. Gegen ihn ruft Idomeneus seine Waffengefährten zusammen, Aeneias thut desgleichen. Detphobos musz sich von Polites zu seinem Wagen führen lassen, da ihn Meriones in die Seite gestochen, auch Helenos, von Menelaos in der Hand verwundet, durch Agenor verbunden werden. Von den andern Troern fallen Oenomaos durch Idomeneus, Harpalion durch Meriones; von den Griechen Askalaphos (Ares Sohn) durch Deiphobos, Aphareus durch Aeneias, Deïpyros durch Helenos, Euchenor durch Paris (361-672).

Die Erzählung kehrt wieder zu Hektor zurück. Er wuste davon nichts, dasz links die Troer so bedrängt waren, denn er stand noch, wo er das Thor eingebrochen hatte, vor den Schiffen des Aias und Protesilaos — 684. Die beiden Aias hielten zusammen wie zwei Stiere in demselben Joch, mit ihnen die Gefährten des Telamoniers, dahinter die lokrischen Bogenschützen (701—722). Die Troer wären von Schiffen und Zelten zurückgeschlagen worden, hätte sich nicht Hektor von Pulydamas rathen lassen. Hektor, sagt Pulydamas, sei ein unbesonnener Führer, die Troer ständen zum Teil unthätig fern, zum Teil kämpsten sie in der Minderzahl zerstreut an den Schiffen; nun solle er alle tapseren hierher rusen — 740. Hektor geht darauf ein und begibt sich 'dorthin', d. h. auf den linken Flügel, verspricht aber bald zurückzukehren 748—755.

An dieser Stelle, glaubt K., habe ursprünglich  $\Xi$  440 — 507 gestanden:

'Αργεῖοι δ' ὡς οὖν ἴἐον Έκτορα νόσφι κιόντα, μὰλλον ἐπὶ Τρώεσσι θόρον, μνήσαντο δὲ χάρμης. ἔνθα πολὺ πρώτιστος 'Οιλῆος ταχὺς Αἴας Σάτνιον οὕτασε δουρί κτλ.

Das Stück passt von 442 an nicht in seinen jetzigen Zusammenhang, weil

<sup>63)</sup> Es heiset 712: οὐδ' ἄρ' Ἐλιάδη μεγαλήτοςι Λοπςοὶ ἔποντο, denn sie hatten keine Rüstungen, nur Pfeil und Bogen; 721: οἱ δ' ὅπιθεν βάλλοντες ἐλάνθανον. Dem kann wol nicht gut vorausgehen (85: ἔνθα δὲ Βοιωτοὶ καὶ Ἰκίονες ἐλκεχίτωνες, | Λοπφοὶ καὶ Φὐτοι καὶ φαιδιμόεντες Ἐπειοὶ | σπονδῆ ἐπαΐσσοντα νεων ἔχον. Die Lokrer können nicht gut zuerst unter denen genannt werden, die ganz besonders den Hektor aufhielten (also doch in den vordersten Reihen!), ohne dass von den beiden Aias die Rede ist, gleich nachher aber auf die Aias der Hauptaceent gelegt und die Lokrer ins Hintertreffen verwiesen werden. Köchly hat also ganz Recht, wenn er 685—700 fortläszt.

eder Schwäne jagt, so drang er gegen die Schiffe vor on Zeus getrieben, der auch das Volk erregte? — 695. So bieten auch 696—703 gar keine Schwierigkeit. 'Von neuem entbrannte die bittere Schlacht bei den Schiffen, und man hätte glauben sollen, es wäre noch gar nicht gekämpst worden, so gewaltig schlugen sie auf einander, die Achäer in Verzweißung, denn sie glaubten nicht mehr zu entrinnen, die Troer in der Hoffnung die Schiffe in Brand zu stecken und die Feinde zu tödten.' 704—726 Hektor faszt das Schiff des Protesilaos, und es entsteht ein wildes Handgemenge. Hektor rust nach Feuer.

Wie ist es nun zu erklären, dasz in unserer Ilias schon lange vorher, V. 420, Feuer an die Schiffe gebracht wird und dasz schon 416

Hektor und Aias um éin Schiff streiten? Lesen wir von 415 an:

415 Έκτωρ δ' ἀντ' Αΐαντος ἐείσατο κυδαλίμοιο.
τω δὲ μιῆς περὶ νηὸς ἔχον κόνον, οὐδὲ δύναντο
οῦθ' ὁ τὸν ἐξελάσαι καὶ ἐνικρῆσαι κυρὶ νῆα,
οῦθ' ὁ τὸν ἄψ ὥσασθαι, ἐκεί ἡ ἐκέλασσέ γε δαίμων.
ἔνθ' υἶα Κλυτίοιο Καλήτορα φαίδιμος Αΐας

420 πῦρ ἐς νηα φέροντα κατὰ στηθος βάλε δουρί.
Um ein bestimmtes Schiff kann doch nicht eher gekämpft und Feuer doch nicht eher an die Schiffe gebracht werden, als die Achäer hinter die Schiffe gewichen sind. Sie werden derselben aber erst 653 ansichtig. Auch dasz Hektor gerade auf Aias seinen Angriff richtet, wird an der Stelle, wo es steht, wenigstens nicht erwartet, da vorher von Aias gar nicht gesprochen ist. Daher wurde in einem vorhin geretteten Stück 674 ff. erzählt, Aias habe vom Bord der Schiffe herab die Feinde abzuwehren gesucht. Mit éinem Worte, 415 hat ursprünglich nach 726 gestanden, und so finden wir es bei K.; man musz nur jetzt die Aenderung treffen, die er oben unnützerweise mit 704 vornahm, und es haben vielmehr 630 und 415 bei der Redaction die Anfänge getauscht.

726 ὧς ἔφαθ', οἱ δ' ἄφα μᾶλλον ἐπ' 'Λργεἰοῖσιν ὅφουσαν'
415 αὐτὰ ρ ὅ γ' ἀντ' Αἶαντος ἐεἰσατο πυδαλίμοιο.™)
τὰ δὲ μιῆς περὶ νηὸς ἔτον πόνον πτλ.

Kaletor, der den Feuerbrand an das Schiff trägt, wird von Aias niedergestreckt, von Hektor darauf Lykophron, ein Gastfreund und Gefährte des Aias. Von Aias aufgefordert kommt dann Teukros mit dem Bogen und erlegt Pulydamas Wagenlenker, dasz Pulydamas die Rosse dem

<sup>68)</sup> νεῶν πυανοπρωράων schreibt K. statt νεὸς πυανοπρώροιο, wo er diese Stelle hat (XIII 872). Vor 674 οὐδ' ἄρ' ἔτ' Λέαντι μεγαλήτορι ήνδανε θυμῷ länst er vorausgehen 592—595: Τρῶες δὲ λείουσιν ἐοιπότες ώμοφάγοισιν | νηνοίν ἐπεσσεύοντο, Διος δ' ἐτέλειον ἐφετμάς, | δ σφισιν αίὰν ἔγειρε μένος μέγα, θέλγε δὲ θυμὸν | 'Λργείων καὶ κῦδος ἀπαίνντο, τοὺς δ' ὁρόθυνεν. (347 raft Hektor: νηνοίν ἐπισσεύεσθαι!) Doch könnten diese vier Verse auch eine kürzere Recension für 688—695 gewesen sein. Dann schlösse der Bericht von Aias: 687 αἰεὶ δὲ εμιροδνὸν βοόων Δαναοῖσι κέλευεν. 69) Bei 704 und 716 scheint der gleiche Anfang Absicht zu sein:

Έκτως δε πούμνης νεός ήψατο ποντοπόςοιο. Έκτως δε πούμνηθεν έπει λάβεν, ούχι μεθίει.

No sert Tenkros auf Hektor; 459 not nev Enoude Research and Research and Research and Restance Am Rout. a Substar und Aias rusen beide den Ihrigen Mut zu Schluszverse von Hektors Rede 486-499 müswas controved Mektor will die Schiffe anzunden; wie kann er also no wirden jetzt mit den Schiffen Troja verlassen? nal Ας το κληφος απήρατος, εί κεν Αχαιοί | οίχωνται σύν νηυσί φίλην ωτορού γακαν, vgl. ο 532 αὐτῶν μέν γὰο πτήματ' ἀπήρατα πεῖτ'
... καμ Η 439 ἄγρει μάν, ὅτ' ἄν αὐτε παρηπομόωντες 'Αχαιοί | οἴ-אין אואל. Aias nimmt auch Bezug darauf, dasz das Anzünden der A mile beabsichtigt werde: 506 η ούκ οτρύνοντος απούετε λαον απαντα the Landon, og on vnag evinondal mevealvel; Nach Abzug von 498 f. besteht die Rede des Hektor sowol wie die des Aias aus zwölf Versen. Durch die Athetese wird der Widerspruch ebenso beseitigt wie durch die früher von mir Philol. VIII 490 vorgeschlagene Verbindung von 351 u. 500.) Emzelkämpfe; zuletzt fällt durch Menelaos Dolops (Enkel des Laomedon), zu dessen Rache Melanippos von Hektor aufgefordert wird - 559. Neuer Zuruf des Aias. Die Achäer umgeben das Schiff mit ehernem Zaun, Zeus aber erregt die Troer. Da sagt Menelaos zu Antilochos, er sei der jüngste und schnellste von allen, er möge versuchen, ob er nicht einen Feind erlege. Antilochos tödtet den Melanippos, flieht aber vor Hektor -591.70)

Aias von Geschossen bedrängt musz sich von den ἔκρια νηὸς ἐἰσης Θρῆνυν ἐφ' ἐπιαπόδην zurückziehen. Aber noch immer wehrt er die Feinde ab und erschlägt jeden der Feuer heranbringt. Den Achäern macht er noch einmal klar, dasz sie unrettbar verloren sind, wenn sie jetzt nicht kämpfen, und streckt selbst zwölf Feinde zu Boden 727—746.7)

<sup>70)</sup> Menelaos und Antilochos haben wir oben links gefunden (N 581. 418), jetzt sollen sie auf einmal hier in der Mitte stehen. Dieser Widerspruch kommt zusammen mit der übermässigen Breite in der Ersählung. Man erwartet wol schon nach dem ersten Zuruf des Aias 502—513 das Ende. Der sweite 561—564 ist = E 529—532, nur dasz dort 529 καὶ ἄλκιμον ἦτος ἔλεοθε, hier 561 καὶ αἰδῶ θέσθ' ἐνὶ θνρῷ wie 661 steht. Ich denke mir den ursprünglichen Zusammenhang so: Nach 513 folgte:

<sup>565</sup> ως έφαθ' · οι δὲ καὶ αὐτοὶ ἀλέξασθαι μενέαινον, 
ἐν θυμῷ δ' ἐβάλοντο ἔπος, φράξαντο δὲ νῆας 
ἔρκει χαλκείῳ · ἐπὶ δὲ Ζεὺς Τρῶας ἔγειρεν. 
596 Έκτορι γάρ οι θυμὸς ἐβούλετο πῦδος ὁρέξαι 
Πριαμίδη, ἵνα νηυσὶ κορωνίσι θεσπιδαὲς πῦρ

<sup>11</sup>οιαμίση, ένα νηνοί πορωνίοι θεσπιδαές πής 598 + 604 εμβάλοι απάματον, μάλα πες μεμαωτι παί αθτῷ: 605 μαίνετο δ' ως ὅτ' "Αςης πτί.

<sup>809</sup> σμερδαλέον προτάφοισι τινάσσετο μαρναμένοιο. 727 Αΐας δ' οὐκέτ' ἔμιμνε, βιάζετο γὰρ βελέεσσιν.\_

K. hält 596-604 gans für Interpolation im dreizehnten Liede (nach V. 852) und hat 605-609 ebendaselbst nach 695 (V. 875). 71) Wie O 727 lautet auch  $\Pi$  102. Es scheint mir unmöglich anzunehmen, der Dichter habe in demselben Liede ein noch weiteres Zurückweichen des Aias (denn ein solches musz doch vorausgesetzt werden) genau mit

Der Schlusz des Liedes ist II 112-123, denn in dieser Unentschiedenheit kann der Dichter nicht abgebrochen haben. Saget mir, Musen, wie zuerst Feuer auf das Schiff kam. '78) Hektor schlug dem Aias die Spitze seiner Stange ab. Da erkannte Aias, dasz alles vergeblich sei und dasz Zeus den Sieg der Troer wolle.

Und entwich den Geschossen; doch jene warfen des Feuers zehrende Glut auf das Schiff, und es hob sich die lodernde Flamme.

Zweierlei ist bei unserer Construction der Lieder von A-II unbenutzt geblieben, einmal die ersten 146 Verse von Z, und dann eine an verschiedenen Stellen zerstreute Vorbereitung auf das fünfzehnte Lied, die Πατρόπλεια. Beides hängt äuszerlich zusammen, läszt sich aber nicht zu einem Ganzen vereinigen und ist in seinen Teilen von sehr verschiedenem Werthe. Es bestätigt sich auch hier, dasz des gerade die schwächsten Stellen sind, die eigentlich den Plan der Ilias enthalten.

1 503-520. Auf der linken Seite der Schlacht, am Skamandros, wird Machaon von Paris verwundet, und dem schreibt der Autor das Weichen der Achäer an dieser Stelle zu. Nestor nimmt von Idomeneus aufgefordert den verwundeten auf seinen Wagen und fährt mit ihm zu

denselben Worten ausgedrückt wie das erste. Bei K. bildet II 102-111 den Schlusz der Διὸς ἀπάτη; ich glaube vielmehr, dasz diese Verse hinter Λ 574 gehören (XI 533). 544 heiszt es in Λ: Zeus sandte dem Aias Flucht, 566 unterbricht Aias den Rückzug, indem er sich zuweilen umwendet, und sein Schild wird von vielen Lanzen durchbohrt, dann aber musz er entschieden weichen. Eurypylos will ihn decken 576 βιαζόμενον βελέεσσιν. — Doch bleibt vielleicht noch eine andere Möglichkeit, dasz nemlich beide Abschnitte, die mit Alas & ovnér Emipre anfangen, eigentlich ein Ganzes bilden, und zwar wegen der Aehnlichkeit

νου Ο 608 f. und Π 104 f. in einer doppelten Recension, entweder:
Ο 605 μαίνετο δ' ὡς ὅτ΄ ἄρης ἐγχέσκαλος ἢ όλοὸν πῦς
οῦς εσι μαίνηται βαθέης ἐν τάρφεσιν ὅλης ΄
ἀφλοισμὸς δὲ περὶ στόμ΄ ἐγίγνετο, τὰ ὅτ΄ ὁσσε λαμπέσθην βλοσυρησιν ύπ' όφρύσιν, άμφι δε πήληξ Αμμετοσήν ριοσυμμένο να σφυσίε, αμφε σε πητημο σμες δαλέον πο οτάφοισι τινάσο ετο μας ναμένοιο. 727 Αΐας δ΄ ούνέτ ξυμινε, βιάζετο γας βελέεσσι Π 103 δάμνα μιν Ζηνός τε νόος καὶ Τοῶες άγανοὶ [τας φέα βάλλοντες:]

ό δ' άριστερόν ώμον έκαμνεν —

111 άμπνευσαι · πάντη δε κακόν κακο έστήρικτο.

Ο 723 άλλ' άνεχάζετο τυτθόν πτλ. oder:

O 605 f. 727.

Π 103 δάμνα μιν Ζηνός τε νόος και Τρώες άγανοι βάλλοντες · δεινήν δὲ περί προτάφοισι φαεινή πήληξ βαλλομένη καναχήν έχε, βάλλετο δ' αίελ -111. O 728 usw.

72) Hier musz man K. wol beistimmen, wenn er vyl melalvy für die alte Lesart hält statt vyvolv Azatov. Aber im vorigen ist es nicht nötig mit ihm zu ändern: Τρώας άμυνε νεός Ο 731 statt νεών, κοίλη έπι νη ι φέροιτο 743 statt κοίλης έπι νηυσί φέροιτο, προπάροιδε νεός statt νεών 746. Wenn éin Schiff brennt, so waren alle in Gefahr: das erklärt den Plural in allen drei Stellen.

den Schiffen. — Paris ist aber vor und nach dieser Scene gar nicht am Skamandros, sondern in der Mitte beschäftigt, wo er Diomedes (369) und Eurypylos (581) verwundet. Nestor und Idomeneus kommen in dem ganzen Buche A nur hier vor (in M gar nicht), ohne irgend etwas von Bedeutung zu thun, während alle andern Helden, die genannt werden, nach Lachmanns Bemerkung in diesem Liede auch sehr wichtig für den Gang der Ereignisse sind. Und dasz die Griechen dem Hektor zwar tapfer widerstehen, als aber Paris den Machaon trifft, sich sogleich zur Flucht entschlieszen, klingt nicht besonders glaublich. Es ist offenbar, dasz diese Verse später zugesetzt sind, um in Machaons Verwundung einen Ausgangspunkt für die nachfolgende Episode zu gewinnen.

△ 599—848. M 1 f. Achilleus sieht von einem Schiffe aus der wachsenden Not zu, die in ihm die Hoffnung weckt, die Achäer werden kommen und ihn kniefällig um Rückkehr in den Kampf bitten. Da erblickt er den Wagen des Nestor mit dem verwundeten, den er aber nicht erkennt. 78) Er ruft also Patroklos heran, dasz er sich erkundige, wen Nestor in sein Zelt gebracht habe. Nestor ist sehr verwundert, dasz Achilleus sich noch um das Schicksal des Heeres bekümmere, und teilt dem Gesandten mit, wie die Sachen stehen. Er selbst, sagt er, könne nichts mehr leisten, und knüpft daran eine lange Erzählung von seinen früheren Thaten. Patroklos erinnert er daran, wie Peleus es ihm zur Pflicht gemacht habe, Achilleus mit Rath zur Seite zu stehen; so möge er nun auf ihn einwirken, und wenn jener durchaus vom Kampfe fern bleiben wolle, ihn zu der Erlaubnis zu bewegen suchen, dasz er selbst an Achilleus Stelle mit dessen Wassenrüstung den Griechen zu Hülfe komme; vielleicht würden die Feinde ihn für Achilleus halten. - An Odysseus Schiffen begegnet dem zurückkehrenden Patroklos Eurypylos σκάζων έκ πολέμου. Von diesem wird er gebeten ihn an sein Schiff zu bringen, ihm den Pfeil aus der Wunde zu ziehen und Arztes Stelle an ihm zu vertreten; denn von den beiden Aerzten sei der eine selbst verwundet, der andere in der Schlacht. Und Patroklos erfüllt seinen Wunsch.

Woher weisz aber Eurypylos von Machaons Verwundung? Eurypylos stand in der Nähe des Aias, Machaon auf dem linken Flügel. Sie müssen sich wol unterwegs begegnet sein. Aber Machaon ist eher verwundet und hat zu Wagen die Schlacht verlassen, Eurypylos zu Fusz; also können sie sich nicht gut getroffen haben. Auch Nestor kann eigentlich gar nicht wissen, dasz Agamemnon Diomedes und Odysseus kampfunfähig geworden, denn seine Stellung war links am Skamandros (501). Trotzdem berichtet er es dem Patroklos. Das heiszt, diese ganze Erzählung ist entweder erst bei der Redaction der Ilias-Lieder mit mangelhafter Berücksichtigung der Situation aus vorhandenen Elementen zusammengestellt, oder sie war schon früher für sich gedichtet auf die allge-

<sup>73)</sup> Er weiss noch nicht dasz Odysseus verwundet ist. Hiernachmuss der Dichter sich Nestors Schiffe in Achilleus Nähe, die des Odysseus entfernt von ihm gedacht haben. Damit ist aber unvereinbar, wenn Patroklos auf dem Rückwege von Nestor zu Achilleus bei Odysseus vorbeikommt, S. darüber Philol. VIII 499.

meine Voraussetzung hin, dasz in einer vorangegangenen Schlacht die drei Helden (und auch Machaon und Eurypylos) verwundet waren, nicht aber im Anschlusz an unser achtes Buch der Ilias.

Z1-146 (vgl. darüber Philol. VIII 497 f.). Nestor hört den steigenden Lärm, läszt Machaon im Zelte und geht auf die Warte. Hier sieht er τους μέν όρινομένους, τους δε πλονέοντας οπισθεν. — Das steht im Widerspruch mit dem Schlusz von N, denn dort standen die Achaer, und Hektor konnte nicht vorwärts: (835) 'Apyeios d' έτέρωθεν έπίατον ουδέ λάθοντο | άλκης, άλλ' ξμενον Τρώων ἐπιόντας ἀρίστους. - Diomedes Odysseus und Agamemnon begegnen ihm παο νηών ανιόνvec, denn ihre Schiffe lagen ganz weit von der Schlacht dicht am Meere als die vordersten. Agamemnon fragt ihn, warum er die Schlacht verlassen habe. Darauf antwortet er nicht, es folgt eine Berathung, was nun zu thun sei. Nestor sagt V. 62: πόλεμον δ' οὐκ ἄμμε κελεύω | δύμεναι· ού γάρ πως βεβλημένον έστι μάζεσθαι — als oh auch er verwundet wäre. Diomedes Rath wird angenommen, sich zwar nicht in den Kampf zu mengen, aber doch nicht müszig zu bleiben, sondern die unthatigen zu ermuntern: (131) αλλους δ' ότρύνοντες ένήσομεν, οξ τό πάρος περ | θυμφ ήρα φέροντες άφεστασ' ούδε μάχονται. --Dasz es dergleichen gänzlich müszige gibt, erfahren wir hier zum ersten und letztenmal; man sieht nicht recht ein, warum Poseidon ihren Müsziggang duldet: vgl. N 738 οί μεν αφεστάσιν σύν τεύχεσιν, οί δε μάγονται. — Von 135—146 war oben schon die Rede.

Am merkwürdigsten ist, was hier über die Stellung der Schiffe gesagt wird (vgl. Lachmann S. 68. Friedländer S. 83). Vorhin kam Patroklos auf dem Rückwege von Nestor zu Achilleus an den Schiffen des Odysseus vorbei. Im Anfang von A wird angegeben, Aias und Achilleus hatten die beiden auszersten Enden des Bogens, in welchem die Schiffe aus Land gezogen waren, und Odysseus die Mitte eingenommen (hierher wird V. 807 der Versammlungsort mit den Altaren der Götter gesetzt). Soll man nun, um von Nestor zu Achilleus zu gelangen, an Odysseus vorbei kommen, so musz das Lager des Nestor sich auf dem Flügel des Aias befinden, und zwar ziemlich nahe am Meere: denn er und Machaon suchen Kühlung V. 622 στάντε ποτί πνοιήν παρά δεν' άλός. Das passt auch ganz gut zu unserer Stelle in Z, wo Nestor vor seinem Zelte die drei verwundeten trifft, deren Schiffe dem Strande am nächsten liegen sollen (30). Auch dasz in A Aias als mit Achilleus correspondierend bezeichnet wurde, ist vielleicht noch kein Widerspruch dagegen; aber Odysseus Schisse waren vorhin die mittelsten, jetzt liegen sie an dem éinen Ende. 74) Das letztere stimmt mit den Angaben in N. Nach Einbruch des Thores in der Mauer wird von Hektor νηυσίν ένι μέσσησι gekampst (312); das sind aber nicht die des Odysseus, denn dieser geht in

<sup>74)</sup> Ich war früher im Irtum, wenn ich \( \mathbb{H} \) 30 — 32 die Mitte des ganzen Schifflagers bezeichnet fand. Derjenige, von dem der Anfang dieses Buches herrührt, versteht unter \( \pi \rho \times \tau \tau \rho \times \tau \) (31. 75) nicht, wie sonst immer zu verstehen ist, die am ersten und daher am weitesten ins Land hineingezogenen, sondern die vom Meere aus vordersten.

Zam Meere spazieren, es sind vielmehr die des Aias und Protesilaos (N 681 vgl. O 705), des Aias, den wir uns nach dem angeführten Achilleus gegenüber auf dem andern Flügel denken — denn der lokrische wird doch wol in keiner von beiden Stellen gemeint sein. Wir haben also zwei so verschiedene Angaben, dasz mit keiner Kunst eine Einheit herzustellen ist.

O 390—404. Patroklos verweilt bei Eurypylos, so lange die Troer auszerhalb bleiben. Da er aber merkt dasz sie die Mauer stürmen, verläszt er ihn, um Achilleus wo möglich zum Kampf zu bewegen.

# Verzeichnis der von Köchly umgesetzten Stellen.

| E 719-752=               | =XIII 91 (nach @380)       | N 361-684=               | =XIV 278 (nach N 344)                  |
|--------------------------|----------------------------|--------------------------|----------------------------------------|
| H 220-224                | XI 472 (nach A 485)        | 701-755                  | 591                                    |
| O 1-27                   | XIII Anf.                  | 756—837                  | 705 (nach 🗷 507)                       |
| 41 77                    | 25                         | Z 147-441                | •                                      |
| 75— <i>7</i> 7           | XI 584 (nach @ 335)        | l .                      | XIII 231 (nach N 119)                  |
| 213-216                  | XIII 56 `                  | 440-507                  |                                        |
| 335                      | XI 583                     | 508-522                  | XIII 499 (nach <b>Z</b> 441)           |
| 337                      | 589                        | O 1-366                  | XIII 514 (nach 5 522)                  |
| 342                      | 602                        | 367-369                  | XI 597                                 |
| 348 f.                   | 600                        | 379 f.                   | 587 (nach \varTheta 77)                |
| 335-349                  | XIII 161 (nach @ 437)      | 381389                   | XII 438 (nach M 471)                   |
| <b>3</b> 50—380          | 60 (nach @ 216)            | 1                        | 455                                    |
| 397—437                  | 125 (nach E752)            |                          | XIV 827 (nach O 726)                   |
| 485-488                  | XI 603 (nach @ 342)        |                          | XIII 849 (nach O 658)                  |
| N 1— 38                  | XIII 176 (nach @ 349)      | 605-609                  | `````````````````````````````````````` |
| 39 90                    | XIV 14 (nach N 360)        | 1                        | XI 575 (nach N 155)                    |
| 91 94                    | XIII 213 (nach N 38)       | 623-629                  | 590 (nach @ 337)                       |
| 95— 98                   | XIV 66                     | 630-652                  | XIV 781 (nach N837)                    |
| 99—107                   |                            | <b>6</b> 5 <b>3</b> —658 | XIII 843 (nach O 366)                  |
| 108—114                  | XIV 70                     | 674—695                  | 853 (nach O 595)                       |
| 115—119                  | · ·                        | 696-703                  | XII 447 (nach O 389)                   |
|                          | XII 220<br>XIV 77          | 704—726                  | XIV 804 (nach O 652)                   |
| 120-135                  |                            | 727—746                  | 1001 (nach O591)                       |
| 136-155                  | XI 555 (nach \$\times 595) |                          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  |
| 156-344                  | XIV 90                     | Π 102—111                | XIII 890 (nach O 609)                  |
| <b>34</b> 5— <b>36</b> 0 | Anf.                       | 112—123                  | XIV 1021 (nach O746)                   |
| Danlin                   |                            | 187 - 1 J D (A.) 2       |                                        |

Berlin. Woldemar Ribbeck.

## R

# Zu Euripides rasendem Herakles.

1) In dem Chorgesange 875 — 921 sind die Metra nur zum Teil, nemlich in der zweiten Hälfte gefunden. Sie sind in Pflugks Ausgabe so geordnet:

στο. α΄ 887—889 λω στέγαι — θύοσφ αντ. α΄ 890—892 λω δόμοι — λοιβας στο. β΄ 893—895 φυγῆ — ἐπαυλεῖται

στρ. γ 896—898 κυναγετεί — βακχεύσει (wo τε vor τέκνων mit G. Hermann zu tilgen und am Ende desselben Verses mit

W. Dindorf οὖποτ' hinzuzufügen ist)

μεσ. 899-906 αἰαὶ κακῶν — ὧ παῖ Διός ἀντ.  $\gamma'$  907. 908 μελάθρω — πέμπεις στρ. δ΄ 909. 910 ὧ λευκὰ — βοάν ἀντ. δ΄ 911. 912 ἄλαστα — ἄξομαι ἀντ.  $\beta'$  914. 915 στενάζεθ — χεῖρες.

917 — 921 sind Dochmien ohne Antistrophe; blosz der Schlusz ist anstöszig: μέλαθρα κακὰ τάδε τλήμονάς | τε παίδων τύχας. Das letzte Glied ist ein Dochmius; τάδε τλήμονας gibt sich am natürlichsten gleichfalls als Dochmius; was soll dann aus μέλαθρα κακὰ werden? am erwünschtesten wäre wiederum ein Dochmius, der vielleicht so herzustellen ist: μέλαθρα κακὰ κακῶν· 'das unendliche Weh' ist um so mehr geboten, als die τύχαι der παίδες das Epitheton τλήμονες erhalten haben. Noch nicht geordnet sind die Verse 875—887: sie lauten:

875 οτοτοτοῖ, στέναξον ἀποπείρεται σὸν ἄνθος, πόλις, ὁ Διὸς ἔκγονος. μέλεος Ἑλλάς, ἃ τὸν εὐεργέταν ἀποβαλεῖς, ὀλεῖς μανιάσιν λύσσαις χορευθέντ' ἀναύλοις.

80 βέβακεν έν δίφροισιν ά πολύστονος, ᾶρμασι δ' ένδίδωσι κέντρον ώς έπὶ λώβα Νυκτὸς Γοργών έκατογκεφάλοις

Νυκτός Γοργών εκατογκεφαλοις ὄφεων λαχήμασι, Αύσσα μαρμαρωπός. ταχύ τον εύτυχη μετέβαλεν δαίμων, 885 ταχύ δε πρός πατρός τέκν' έκπνεύσεται.

lώ μοι μέλεος, là Ζεῦ, τὸ σὸν γένος ἄγονον αὐτίκα λυσσάδες ὡμοβρῶτες ἀποινόδικοι δίκαι κακοῖσιν ἐκπατάσσουσιν.

Mich dunkt, man kann mit Leichtigkeit die Metra so ordnen:

στρ. α΄ 875—879 δτοτοτοῖ — ἀναύλοις (Dochmien) μεσφόος 880—883 βέβακεν — μαρμαραπός (iambischer perkatalektischer Glycopeus, hyperkatalektischer Choriam-

Trimeter, hyperkatalektischer Glyconeus, hyperkatalektischer Choriambus, anapästischer Dimeter, katalektischer anapästischer Dimeter mit trochäischem Monometer).

άντ. α΄ 884-888 ταχύ - Εκπατάσσουσιν (Dochmien).

Ehe wir Strophe und Antistrophe Vers um Vers vergleichen, sind zwei Stellen kritisch zu berichtigen. In der Antistrophe lautet die Ueberlieferung am Schlusz: λύσσα δέ σ' ωμόβρωτος αποινόδικοι δίκαι καποίσιν έππετασουσιν oder έππατασσουσιν. Es ist schwer einzusehen, warum hier von anoivodinoi olnai geredet wird. In unscrer Tragodie wird vom Chor und überhaupt die Raserei des Helden nicht als Sühne einer Schuld aufgesaszt, sondern das Verhängnis und der Zorn der Hera gelten als ausreichende Ursachen des dem Herakles zugefügten Leides. Man könnte daher vermuten, ein Schreiber, dem ein persönliches unverdientes Unglück ein Anstosz war, habe jene Worte 'Strafe als Busze dem Recht' gebildet und in den Text gesetzt. Wirst man sie hinaus, so ware zu schreiben λύσσα τις ωμοβρώς | κακοίς έκπατάσσει, und so entsprächen die Verse denen der Strophe μανιάσιν λύσσαις | χορευθέντ' αναύλοις. τὶς vor οἰμοβρώς, wie auch sonst bei Adjectiven, würde bedeuten: eine allen menschlichen Sinn aus Herakles Gemüt austilgende Raserei, welche dieses Beiwort wol verdiene. Wem es glaublicher scheint, dasz anoivodinoi dinai unter unmetrischer Hülle eine echte Lesart berge, der kann mit Pflugk vermuten: ἀπόδικοι δίκαι, was der welcher αποινόδικοι δίκαι daraus machte, wenn er nicht willkürlich nach seiner Sittlichkeitsidee änderte, fälschlich so wird verstanden haben als hiesze es: δίκαι δίκην αποδιδούσαι. Aendert man dann noch mit Hermann λύσσα δέ σ' ώμόβρωτος in λυσσάδες ώμοβρωτες, so erhalt man zwei hyperkatalektische dochmische Verse: γένος ἄγονον αὐτίκα | λυσσάδες ωμοβρώτες | απόδικοι δίκαι | κακοίς έκπατάσσουσιν. Der Dochmius γένος άγονον αυτίπα hat mit seinen sieben Kürzen und der Länge an der drittletzten Stelle etwas auffallendes; ähnlich gebaute Dochmien sind mir nicht zur Hand, wiewol, da die Länge an der vierten Stelle häufig, ein so gebildeter Vers nicht durchaus unwahrscheinlich ist; zur Abhülfe könnte man non schreiben und avrina als Glossem ansehen. - Nun kommt es darauf an den so hergestellten Versen ihre antistrophischen Glieder zu geben; wir schlagen vor V. 878 u. 879 zu schreiben: άποβαλεῖς όλεῖς | μανιάσιν λύσσαισιν || μανιάσιν λύσσαις | χορευθέντ' αναύλοισιν oder V. 879 χορευθέντα δή χορευθέντ' αναύλοισιν. erstere Fassung, die nachdrücklicher das schreckliche hervorhebt, möchten wir vorziehen. Solche Wiederaufnahmen von mehr oder minder bedeutsamen Wörtern und Wörterverbindungen finden sich in den bewegten Rhythmen der tragischen Chöre in Menge. Aus Euripides merke ich an: V. 917 στενακτάν ἄταν ᾶταν. 1042 σίγα σίγα. Rhes. 535 ἀώς δη πέλας αφς. 902 f. ωμοι έγω σέθεν, ω φιλία φιλία πεφαλά, τέκνον, ώμοι. Iph. Taur. 869 ω μελέα δεινάς τόλμας. δείν' έτλαν δείν' έτλαν. Hek. 165 ff. ω κακ' ενεγκούσαι Τοωάδες, ω κακ' ενεγκούσαι πήματ', απωλέσατ' ωλέσατ'. Ηik. 281 ολετρον Ιήλεμον ολετρον Ιείσαν. Ηipp. 70 (. γαιρέ μοι, ο παλλίστα παλλίστα του κατ' "Ολυμπον. 535 αλλως άλλως. 587 δια πύλας ξμολεν ξμολε σοί βοα. 836 το κατά γας θέλω, το κατά γας πνέφας. 852 τάλας, ο τάλας. Herakl. 225 βλέψον πρός αὐτοὺς βλίψον. Alk. 400 ὑπάπουσον ἄπουσον, ω μᾶτερ. Andr. 785 ταύταν ήνεσα

ταύταν καί φέρομαι βιοτάν. 1031 θεοῦ θεοῦ νιν κέλευσμ' ἐπεστράφη. 1044 νόσον Ελλάς έτλα, νόσον. — Durch die angegebene Vervollständigung von V. 878 f. gewinnt die Empfindung hestiges Schmerzes, welche der Chor aussingen will, einen noch volleren, reicheren Ausdruck, sowie der angehängte Trochäus einen guten Uebergang bildet zu dem ruhigeren Rhythmus der Mesodos, welche die ernste Wirklichkeit, die Ursache der Empfindungen der Alten, kurz und knapp ausspricht; von da eilt der Dichter passend weiter zu neuen Wehklagen in den antistrophischen Dochmien. In den Strophen entsprechen sich somit: V. 875 und 884; 877 und 886; dann die beiden letzten; V. 876, dem 885 gleich ist, σὸν ἄνθος πόλις scheint nicht richtig auf eine kurze Silbe auszulauten. Nauck hat geschrieben σον ανθος πόλεος, was mir ein gezwungener Ausdruck zu sein scheint. Eine leichte Aenderung ist sov avooc πόλις Διὸς ὅδ' ἔκγονος · auch bei Soph. Oed. Kol. 1239 drückt sich der Chor, ohne Oedipus gerade anzureden, mit οδε aus, έν ο τλάμων οδ' und wie zai zovos. - Wenn wir Strophe und Antistrophe (denn die Mesodos wird ohne Wortveränderung blosz als solche angesetzt) in der Form, die wir ihnen am liebsten geben möchten, einauder gegenüberstellen, so ist es nach dem vorigen folgende:

στο. ότοτοτοῖ, στέναξον · ἀποπείρεται
σὸν ἄνθος, πόλις, Διὸς ὅδ' ἔκγονος.
μέλεος Ἑλλὰς, ἃ τὸν εὐεργέταν
ἀποβαλεῖς, ὀλεῖς μανιάσιν λύσσαισιν
μανιάσιν λύσσαις χορευθέντ' ἀναύλοισιν.
ἀντιστρ. ταχὰ τὸν εὐτυχῆ μετέβαλεν δαίμων·
ταχὰ δὲ πρὸς πατρὸς τέπν' ἐππνεύσεται.
ἰώ μοι μέλεος, ἰὼ Ζεῦ, τὸ σὸν
γένος ἄγονον αὐτίκα λυσσάδες ὡμοβρῶτες
ἀπόδικοι δίκαι κακοῖς ἐκκατάσσουσιν.

2) Das Chorlied 639—700 besteht meist aus Glyconeen; nur V. 678 u. 692 Ezi τοι γέρων ἀοιδός — πύπνος ῶς γέρων ἀοιδός enden in den Ausgaben als Anapāst mit hyperkatalektischer Dipodie. Ist es nicht wünschenswerth, dasz diese Unterbrechung des Rhythmenverlauß weggeschafft werde? Man erreicht dies, wenn man zusammenliest:

676 μη ζφην μετ' αμουσίας,
αεί δ' εν στεφάνοισιν εξην ' ξτι τοι γέρων αοιδὸς κελαδεῖ Μναμοσύναν'

und in der Antistrophe:

690 είλίσσουσαι παλλίχοφον·
παιᾶνας δ' ἐπὶ σοῖς μελάθροις πύπνος ὡς γέρων ἀοιδὸς πολιᾶν ἐπ γενύων.

Die drei ersten Verse sind Glyconeen, der vierte ein choriambischer Dimeter; die unnatürliche Zerteilung der Wörter ist nur für die Schrift, nicht in der Aussprache vorhanden. Die Abteilung, die man zur Vermeidung der zwei Choriamben inmitten der Glyconeen vornehmen könnte:

εἴ | ην ἔτι τοι γέφων ἀοιδὸς | κελαδεῖ Μναμοσύναν · und entsprechend : μελά | θροις κύπνος ως γέφων ἀοιδὸς | πολιᾶν ἐκ γενύων, wūrde sich als Clausula empfehlen, wenn eine derartige Clausula inmitten der in

Glyconeen fortlaufenden Strophe angebracht wäre.

In V. 688 ist wol weder ἀμφίπολοι mit Reiske und Hermann, noch ἀπέλαστον mit Bergk, noch ἀμφί πυρὰς mit Nauck zu emendieren, sondern ἀμφί πύλας entspricht den Worten ἐπὶ σοῖς μελάθροις: 'die Delierinnen singen und tanzen zu Ehren Apollons um dessen Thüren'; 'ich will dich mit Gesang verherlichen vor deinem Palaste.' ἀμφὶ πύλας ist soviel wie ἀμφὶ ναόν, das mit ἐλίσσειν Iph. Aul. 1480 vorkommt: ἐλίσσειν ἀμφὶ ναὸν ἀμφὶ βωμὸν τὰν ἄνασσαν "Αρτεμιν, θεὰν μάπαιραν. πύλαι steht als Teil für den ganzen οἶκος: so wird Tro. 1113 Athena χαλκόπυλος θεά genannt, während sie Hel. 228 χαλκίοικος heiszt. Die πύλαι werden genannt als der nach auszen hervortretende Teil des Hauses, von dem das μέλαθρον selber Med. 135 ἀμφίπυλον heiszt. ἀμφὶ πύλας ist = 'um und vor den Thūren', wie ἀμφὶ πύλης ἐὺ ποιητῆσι μάχοντο bei Homer.

Die Stelle 694—696 möchte ich so schreiben· τὸ γὰρ εὖ | τοῖσδ' ὅμνοισιν ὑπάρχει· | Διὸς ὁ παῖς τὰς εὐγενίας πτλ., so dasz mit Διὸς ὁ παῖς der Inhalt der Hymnen angegeben wird, welche der Chor dem Herakles darbringen will, und auf diesen Inhalt weist τοῖσδ' hin: Hymnen welche den folgenden Inhalt haben. Vgl. Hel. 1340 Ζεὺς . . ἐνέπει· βᾶτε, σεμναὶ Χάριτες. Εἰ. 1150 ff. ἰάχησε δὲ στέγα λάινοί τε θριγκοὶ

δόμων, τάδ' ενέποντες . ώ σχέτλια, τί με, γύναι, φονεύεις;

3) V. 821 ἀπότροπος γένοιό μοι τῶν πημάτων mochte in den Dochmius verwandelt: ἀπότροπος γενοῦ | μοι τῶν πημάτων der schreckhaften Aufregung des Chors angemessener klingen als in seiner iambischen Form.

4) V. 168 f. οὖκουν τραφέντων τῶνδε τιμωροὺς ἐμοὺς | χρήξω λιπέσθαι τῶν δεδραμένων δίκην kann ohne Elmsleys künstliche grammatische Erklärung bestehen, wenn wir nach λιπέσθαι ein Komma setzen und Δίκη verstehen als die persönlich gedachte Strafe, als Rachegöttin: 'lasse ich diese leben, so lasse ich die Strafe selber leben' ist der Gedanke; Δίκη ist die ὑστερόποινος Ἐρινύς, von der Sophokles El. 475 singt: εἶσιν ἁ πρόμαντις Δίκα, δίκαια φερομένα χεροῖν πράτη. Die

Alun welche der Chor andeutet ist Orestes.

5) V. 305 f. lauten nach der Ueberlieferung: ὡς τὰ ξένων πρόσωπα φεύγουσιν φίλοι | τη ήμαρ ήδὺ βλέμμ' ἔχειν φασιν μόνον: 'der Verbannte ist nirgends willkommen.' φίλοι hat jemand geschrieben, der φεύγουσιν für den Indicativ hielt; daher hat man die allzuleichte Aenderung von Elmsley, der φίλοι als Vocativ und Anrede an den Chor faszt, nicht gebilligt, sondern meist φίλοις geschrieben: 'verbannten Freunden ist der Gastfreund nicht hold.' Bedeutsamer wäre der Gedanke, wenn man φίλους schriebe: 'verbannt von den Seinen, den Angehörigen, der fern von ihnen irren musz', gesagt wie φεύγω πάτραν 1285. Der Satz enthält dann gleich den Grund, warum ein Verbannter nicht gern gesehen wird: er musz meiden was ihm lieb ist, so Freunde in der Heimat und

Verwandte; die ξένοι in der Fremde betrachten in diesem Falle die ξενία als gelöst, weil Wechselseitigkeit nicht mehr stattfinden kann.

6) V. 119 ff. sind überliefert: μη προκάμητε πόδα βαρύ τε κώλον. αστε πρός πετραίον λέπας ζυγηφόρον πάλον ανέντες, ώς βάρος φέρων τρογηλάτοιο πώλου. Der Sinn ist wahrscheinlich: machet euch nicht mude, indem ihr den Fusz und das von Alter schwerfällige Bein antreibt, wie wenn man ein Füllen, das einen Wagen zieht, einen steilen Berg hinauf hestig antreiben wollte - oder, denn auch das kann avévtes heiszen, indem ihr Bein und Fusz langsam schreiten lasset, wie man ein Füllen an einem Wagen bergan langsam schreiten läszt. avévtes ist gesetzt, weil sich das Part. dem προκάμητε assimiliert. Die Vergleichung ist ins kurze gezogen: ermüdet nicht, indem ihr nachlasset den Fusz, wie ein Pferd bergan - für: machet euch nicht müde, sondern lasset nach in eurem Schritt, wie man dasselbe erlaubt einem Pferd das eine Last zieht. Es gilt den sichern Sinn in sichere Worte zu bringen, da die überlieserte Lesart nicht bleiben kann. Nauck hat drucken lassen: ώστε πρός πετραΐον | λέπας ζυγοφόρος άρματος βάρος φέρων | τροημάτοιο πώλος er wirst also (ohne einleuchtenden Grund) nicht blosz das zweite πώλος, sondern auch die Worte ανέντες ώς aus. An Pflugks' Schreibung: ώστε πρός πετραΐον | λέπας πόνω δαμέντος ώς ζυγηφόρου | βάρος φέρειν τρογηλάτοιο πώλου sehe ich vor allem nicht ein, wie er sich die grammatische Verbindung der Wörter vorgestellt hat. Hermann hat die erste Hälste der fraglichen Verse sicher hergestellt: ထိဇား προς πετραίου | λέπας ζυγοφόρου πώλου έξανέντες, mit der leichten Aenderung έξανέντες die zweite Hälfte ώς βάρος φέρω τροχηλάτοιο πώλου empfiehlt sich weniger. 'Lasset nach eure Schritte, wie man bergan nachläszt ein das Joch tragendes Füllen, denn ich trage die Last eines wagenziehenden Füllen:' so wird Hermann seine Lesart verstanden haben, der schon das nicht günstig ist, dasz τροχήλατος activisch zu nehmen ist: 'einen Wagen ziehend', während es heiszt 'von Rädern getrieben, auf dem Wagen gesahren'. Und dann die ganze Redeweise 'ich trage (in meinem schwächlichen Greisenleibe) die Last eines wagenziehenden jungen Rosses' ist zu platt, zu frostig-geistreich, als dasz man sie dem Euripides zumuten dürste. - Indem ich mich mit der Stelle beschästigte, legte sich mir nahe, dasz das zweite molov aus Wiederholung des ersten mit Beibehaltung der Genetivendung des ursprünglichen Wortes entstanden sei. Verdrängung von Wörtern durch mechanische Wiederholung vorausgehender ist in Handschristen ein häusiger und begreislicher Fehler. So las man früher V. 548 πόσμος δὲ πέπλων τίς ὅδε νερτέροις πέπλων, bis man πρέπων für das zweite πέπλων setzte. Aehnlich hat die Hs. V. 845 ſ. τιμάς δ' έχω τάσδ' οὐκ άγασθηναι φίλοις | οὐδ' ἦδομαι φοιτῶσ' ἐπ' ἀνθρώπων φίλους, wo ich für φίλους nicht povous mit Dobree, nicht moleis mit Kirchhoff, sondern einsach δόμους lesen möchte, so dasz die Lyssa anspielt auf ihr nächstes Ge schäft, dasz sie nemlich gesandt sei ἐπὶ δόμους Ἡρακλέους V. 850. — Was bietet sich aber in obiger Stelle natürlicher dar für πώλου als das Wort δίφρου, das dem τροχηλάτοιο erst einen festen Halt gibt? Wenn

wir hiernächst noch ώς in δς verwandeln und φέρων unter Ergänzung von ἐστὶ stehen lassen, so erhalten wir, die Hermannsche Lesart des ersten und unsere vom zweiten Verse zusammengenommen, den in Sinn und Wortfassung runden Ausdruck:

μή προκάμητε πόδα βαρύ τε κώλου, ώστε πρός πετραΐου λέπας ζυγοφόρου πώλου έξανέντες, ὃς βάρος φέρων τροχηλάτοιο δίφρου.

Das Rosz zieht einen Wagen steil bergan; das soll man ihm nicht sauer machen. So ware alles leicht und gefügig erklärt. Hr. Geheimrath Bockh, mit dem ich Gelegenheit hatte über die Stelle zu reden, billigte die Auseinandersetzungen; im Verlauf des Gesprächs wurde es ihm indes wahrscheinlich, dasz vielleicht nicht δίφρου dagestanden habe, sondern ein Wort das besage, was auf dem Wagen gewesen sei, und so die Vorstellung eines recht schwer aufwärts zu bringenden Fuhrwerks hervorrufe. Ich schlug βώλου vor im Sinne von humus; die Aenderung wäre, Auszerlich betrachtet, die leichteste; die Vorstellung würde sein: es wird Erde aus dem platten Land auf einen mehr steinigen BergBoden hinaufgeschafft, um Anpflanzungen möglich oder gedeihlicher zu machen. So etwas mag in dem λεπτόγεων Attikas nichts seltenes gewesen sein; einem Pserde, das einen so beladenen Wagen zieht, werden die Tritte am schwersten und sauersten. Dasz nun fruchtbare Erde von einem Orte nach einem andern gebracht wurde, ist an sich wahrscheinlich und wird bestätigt zunächst durch zwei Inschristen, die Böckh die Güte hatte mir mitzuteilen. Es wird in denselben das Wegschaffen des Erdreichs aus bestimmten Localitäten verboten, somit als vielfacher Brauch vorausgesetzt: C. 1. G. 93 την δε γην την έκ της γεωρυχίας μη έξάγειν μηδεμιά હોતે' મું દેડ αυτό το χωρίου. Ebd. 103 την δε υλην και την γην μη έξέστω εξάγειν τους μισθωσαμένους μήτε έκ του Θησείου μήτε έκ τών αλλων τεμενών. Auszerdem hat Bockh mich veranlaszt in den Geoponika nach diesem Brauch und nach Spuren von ihm mich umzusehen. Nach diesen hat man hügeliges, dünnes, felsiges Erdreich zu Pflanzungen verwendet; es wird in den Vorschristen vielsach Rücksicht auf solchen Boden genommen: Il 6, 41 ev de rois apaiois nat nerecobesi rónois. καν όπωσουν εύρεθώσι πηγαί, ταις εύρεθείσαις άρχεισθαι. ΙΙΙ 1 wann ein ynlowog zul lentoyewg Boden zu pflügen sei. II 23 die lentoγειος wird περί την μετοπωρινήν ίσημερίαν gedüngt. Umpflanzungen aus der Ebene auf Höhen und umgekehrt werden angerathen V 2 διά τούτο γάρ καί τινες έκ των όρεινων φυτά είς τάς πεδεάδας μετακομί-Coust. nal tà en tou necleur els tà doesvá. Jaloesu yao tij autinaθεία την γην φάσκουσι. Vgl. noch Il 17. Der Weinstock ist geeignet für erhöhte Lage: V 2 καὶ ἡ ἐν τοῖς γηλόφοις δὲ τόποις ἀνηπλωμένη καί εν ταις ύπωρείαις άρμόζει ταις χαμαιζήλοις και χαμαιπετέσιν άμπέλοις. Vor allem gehört die έλαία einem mehr felsigen Boden zu: IX 3 sie verlangt τὰ τῆς γῆς σχήματα προσκλινή καὶ ὑψηλά, weil sie nicht blosz Hitze, sondern auch frische, kühle Lust braucht; αξ ἐν τοῖς πεδινοῖς έλαῖαι φοροῦσι παχύ τὸ έλαιον. dià τοῦτο γὰρ (der frischeren Lust

wegen) και τὰ προσκλινή και ἀπάντη σφόδρα πρὸς τὴν ἐλαῖαν ἐπιτήδεια είρηκαμεν. 4 ή δε λεπτόγειος επιτηδεία και μαρτυρεί ή 'Αττική. Wenn sonach Oelbäume und sogar die edleren in dunnem Erdreich auf abhängigem, mehr felsigem Boden häufig gepflanzt waren, so musz viel Erde auf die Höhen geschafft worden sein, wenn man an die Angahe II 9 denkt: δεί οὖν ἐπὶ τῶν σπορίμων ποδιαίφ ἀρκεῖσθαι βάθει (τὸν βῶλον), έπὶ δὲ τῶν αμπέλων τριῶν ποδῶν, ἐπὶ δὲ τῶν δένδρων τεσσαρων. Dazu verlangten die Oelbäume noch viel um den untern Stamm geschüttetes Erdreich: IX 10 δεί δε μετά ταύτα εύθέως ποιείσθαι της γης πεοίχωσιν, περιχωννύντας από ρίζων δηλονότι έως διπαλαιστιαίου ύψεος τα τε πύπλω της περιχώσεως φιαλούν πρός την των όμβρίων ύδατων ὑποδοχήν. Für die Psiege des λεπτόγειον ist II 23 vorgeschrieben ἀροῦν καὶ ἐπικοπρίζειν ταύτη γὰρ μάλιστα ἡ πολλὴ κόπρος συνεργεί. ΙΧ 9 ist insbesondere von der περιβολή της κόπρου und dem πλήθος derselben beim Oelbaum die Rede. - Vom Hinaufschaffen des Erdreichs auf die ορεινά wird bestimmt nirgends gehandelt, vorausgesetzt wird es in vielen Stellen; nur dasz nicht βώλος, sondern πόπρος als das hinaufzuschaffende genannt wird. Warum dem so ist, liegt auf der Hand; κόπρος ist der eigens zubereitete, präparierte Humus. Was bei der Anlage eines Gartens XII 5 ausdrücklich vorgeschrieben wird, die Erde einen Fusz tief wegzunehmen, eine περαμίς zu legen und über diese γην παθαράν μετά πόπρου ξηροτάτης zu breiten, dann zu psianzen: das mag sich bei Anlagen auf felsigen Höhen häufig wiederholt haben, und wie wollte man da natürlichen und künstlichen Humus zur Hand haben, wenn man ihn nicht auf Wagen hinaufschaffte? Dasz überhaupt Erde auf Felsen gebracht wurde, beweist dem noch zweiselnden Strabon VIII S. 375 Cas., wo von den Myrmidonen mit Rücksicht auf ihren Namen gesagt wird, ὅτι μυρμήκων τρόπου ορύττοντες την γην επιφέροιεν έπί τας πέτρας, ώστ' έγειν yewqyeiv. Derselbe bestätigt, dasz härterer Boden noch für Wein und Oelbaume geeignet war: IV S. 179 οί Μασσαλιώται χώραν έχουσιν έλαιόφυτον μέν καί κατάμπελον, σίτφ δε λυπροτέραν διά την τραγύ-Type. — Wenn ich nun selbst versuchen soll zwischen den zwei Vermutungen, auf welche die Euripideische Stelle geführt hat, eine Wahl zu treffen, welche die wahrscheinlichere sei, so haben zunächst beide manches für sich, jede in eigentamlicher Weise. diopou liegt nahe, weil die Wiederholung von πώλος es zu leicht verdrängen konnte; für βώλου ware πώλου eine fast noch leichter zu erklärende Verschreibung. Sachlich zeigt uns diopov ein Rosz mit einem Wagen, vielleicht einem Streitwagen, mühsam den Berg hinan steigend — ein Bild der Reise oder der Heimkehr eines Helden in seine Burg. Boolov erweckt die Vorstellung noch gröszerer Mühe: der Wagen ist schwer beladen; das Pferd macht wahrscheinlich den Weg nicht zum erstenmal an diesem Tage; das ist ein Bild mehr aus der attischen Landschaft. Doch möchte ich mich schlieszlich auf die Seite von δίφρου stellen, zu welchem τροχηλάνοιο von Rädern getrieben' schlagender passt als zu βώλου, für das man vielmehr ein wit αμαξα oder απήνη und dem Begriff 'fahren' gebildetes Beiwort erwartet. Berlin. . Julius Baumann.

Des Euripides rasender Herakles ist von H. Zirndorfer de chron. fabb. Eur. (Marburg 1839) S. 57 ff. in das Jahr 421 gesetzt. Die metrischen Grunde, die er dafür beibringt, sind nicht strict und überzeugend, wenigstens nicht für dieses Jahr. Wol aber hat er mit Recht bemerkt, dasz die Stelle zum Lobe der Bogenschützen (188-204), in welcher Amphitryon den stolzen Spott des thebäischen Tyrannen über die Wasse des Herakles nicht durch Anführung von Beispielen aus der heroischen Zeit, sondern durch eine Lohpreisung der Wasse als solcher zurückweist, sich auf eine bestimmte Begebenheit frisches Angedenkens beziehen müsse. Denn die Bogenschützen als solche konnten in Griechenland sowol wegen ihrer Verwendung als wegen ihres Standes keine geachtete Stellung einnehmen, wenn nicht eine glänzende Wassenthat für einige Zeit das allgemeine Urteil über ihren Werth umkehrte. Eine solche hat Zirndorser (ebenso wie Roscher Thukydides, Göttingen 1842, S. 542) in der Schlacht bei Delion 424 gesucht. Sie liegt aber vielmehr in dem Siege des Demosthenes auf Sphakteria vom Jahre 425 vor. Man lese nur die lebendige Schilderung dieses Kampfes bei Thukydides im vierten Buche und vergleiche sie mit den Versen des Euripides, so wird man kein Bedenken tragen die Zusammengehörigkeit beider Stellen anzuerkennen und den rasenden Herakles darnach einige Jahre früher als Zindorfer wollte, elwa 424 anzusetzen.

Rendsburg.

P. D. Ch. Hennings.

### 7.

# Zu Herodotos.

1 5 οὖτω μὲν Πέρσαι λέγουσι γενέσθαι, καὶ διὰ τὴν Ἰλίου ἄλωσιν εὐρίσκουσι σφίσι ἐοῦσαν τὴν ἀρχὴν τῆς ἔχθρης τῆς ἐς τοὺς Ἑλληνας περὶ δὰ τῆς Ἰοῦς οὐκ ὁμολογέουσι Πέρσησι οὖτω Φοίνικες. Das lästige οὖτω vor Φοίνικες ist als Dittographie zu streichen. Wie Herodotos zu schreiben pflegt, zeigen folgende Stellen: 1 171 οὖτω Κρῆτες λέγουσι γενέσθαι, οὐ μέντοι αὐτοὶ ὁμολογέουσι τούτοισι οἱ Κᾶρες. 1 23 τῷ δὴ λέγουσι Κορίνθιοι, ὁμολογέουσι δέ σφι Λέσβιοι κτλ.

III 22 πρὸς ταῦτα ὁ Λίθίοψ ἔφη οὐδὲν θωυμάζειν εἰ σιτεόμενοι κόπρον ἔτεα ὀλίγα ζώουσι· οὐδὲ γὰρ ἄν τοσαῦτα δύνασθαι ζώειν σφέας, εἰ μὴ τῷ πόματι ἀνέφερον, φράζων τοῖσι Ἰχθυοφάγοισι τὸν οἶνον. Verdorben ist ἀνέφερον, das Krüger vergeblich durch 'verbesserten' oder durch 'es einbrächten' und ein anderer Herausgeber durch 'sich erholten' erklärt. Es ist zu lesen ἀνέφυρον und τὴν κόπρον zu ergänzen. Der König der Aethiopen kostet den von Kambyses übersandten Wein, freut sich seines Feuers und fragt die Ueberbringer, was die Perser äszen und wie hoch sie ihr Alter brächten. Als sie ihm erzählen, dasz sie

Brod essen und höchstens achtzig Jahre alt werden, bedauert er sie, weil ihre Speise Koth sei, und meint dasz sie nicht einmal so lange leben würden, wenn sie ienen Koth nicht mit Wein vermengten. — Uehrigens scheint nicht blosz τοῖσι Ἰχθυοφάγοισι, wie Krüger will, sondern der ganze Satz φράζων τοῖσι Ἰγθυοφάγοισι τὸν οἶνον Glossem zu sein.

Berlin.

R. Hercher.

# Zur lateinischen Orthographie

An Herrn Professor Fleckeisen in Dresden.

Im Anschlusz an die Lecture Ihrer lehrreichen 'fünfzig Artikel', denen recht bald das vollständige 'Hülfsbüchlein für lateinische Rechtschreibung' folgen möge, erlaube ich mir Ihnen einige Notizen zu übersenden, für die ich bei Ihnen und bei denjenigen Lesern Ihrer Jahrbücher, die sich für lateinische Orthographie interessieren, um wolwollende Aufnahme bitte.

- 1) 'linter und lunter' S. 20: die mooreia für das Hervorziehen der zweiten Form gebühren F. Lindemann, nicht aber unserm gemeinschastlichen Freunde Bücheler: denn jener schrieb bereits in seinem Corpus gramm. Lat. I 179 (= Eutych. II 4) in einem Vergilischen Citat (ge. I 261 f.) also: durum procudit arator | vomeris obtunsi dentem, cavat arbore luntrem (cod. aduntem, corr. luntrem). Möglich dasz Vergilius selbst luntres schrieb.
- 2) 'raeda richtiger als reda; ganz schlecht ist die gewöhnliche Schreibung rheda' S. 26. Unter diesem Artikel verdient auszer den von Ihnen bereits angeführten Belegen jedenfalts Erwähnung folgende Stelle des loannes Lydos, weil sie einerseits noch Bestätigung für die diphthongische Schreibung bietet, anderseits lehrt, dasz und warum man wenigstens in der späten Zeit des Lydos (also im 6n Jh. nach Chr.) das Wort mit h schrieb. Es heiszt nemlich de mens. I 28 S. 12 B.: βήλωξ όξύς, δς και βεραιδαρικός (lies βεραιδάριος) έτι και νύν λέγεται · βεpaldoug de Iradoig elvai donei roug unotuyloug innoug (post innoug Hasius παρά τὸ βεραιδεύειν), ὅπερ ἐστὶ Ελκειν τὸ ὅχημα, ὅ θεν καὶ δασύνουσι γράφοντες τὸ βαίδας ὄνομα, ἐκ τοῦ βαδίως έπιροήματος παρηγμένον οί γαρ βεραίδους τους φαίδας έπτος λέγοντες σφόδρα πλανώνται. Die Herleitung des Wortes von dem Adverbium badlog, die übrigens selbst wieder eine Bestätigung für die diphthongische Schreibung enthält, wollen wir freilich dem etymologischen Gewissen des Byzantiners anheimgeben.
- 3) Wie jene Formen βέραιδος und βεραιδάριος, von denen die erstere bei demselben Lydos auch de mag. III 60 S. 254 B. sich findet, ebenso sprechen auch folgende Schreibungen mit ε (vgl. fünfzig Artikel S. 24) für eine lateinische Orthographie veraedus, veraedarius: βερέδω Lyd. de mag. Hl 7 S. 200 (in der Hs.), βερέδους Proko-

pios de bello Pers. Il 20 S. 241 D., βερεδαρίους ders. de bello Vand. I 16 S. 380, βερεδαρίων ders. de aedif. V 3 S. 314, βερεδεύει ΕΜ. 194, 17; bei Priscianus I S. 27 H. bieten die treffliche Pariser und die Halberstädtische Handschrift geradezu vergedus und vergedarius, 'ae utrubique in e corr.' Aus Grunden wage ich es indessen nicht die Zulässigkeit der Schreibungen veredus, veredarius zu leugnen.

4) Unter den handschriftlichen Zeugnissen für die Form Paeligni verdienen auch folgende Varianten aus den Handschristen des Ptolemäos Erwähnung: III 1 S. 175 W. Παλιγνών, Παλιγνών, Παιλιγνών, Σαλιγνών; S. 184 Παλιγνών, Παιλιγνών; S. 185 Παιλίγνους, Παλιγνούς, Παλίγνους; vgl. auch rhein. Mus. XII 291.

Wilhelm Schmitz. Düren.

## Zu Tacitus Ann. XI 23:

an parum quod Veneti et Insubres curiam inruperint, nisi coetus alienigenarum velut captivitas inferatur?

An Herra Julius Baumann in Berlin.

Ich hoffe dasz auszer mir auch andere Leser dieser Jahrbücher mit Dank aufnehmen werden, dasz Sie im vorigen Jahrgang S. 613 ff. nicht nur einen Schaden in den obigen Worten nachgewiesen, sondern auch gezeigt haben, dasz die bisher gemachten Heilversuche ihr Ziel versehlt, dasz also weder N. Heinsius mit seinem velut captae civitati, noch Urlichs mit velut captivis, noch Haase mit velut capta sit civitas die Wunde geheilt haben. Indem ich bis dahin gern mit Ihnen gehe, vermag ich Ihnen weiter nicht mehr zu folgen und kann nicht glauben, dasz mit der von Ihnen versuchten Aenderung captivitate der Sinn des Tacitus gewonnen sei. Denn so würden jene Worte nach lateinischem und Taciteischem Sprachgebrauch heiszen: 'wenn nicht ein Haufe von Ausländern wie in Folge einer Gefangenschaft in die Curie gebracht würde'. und die Gefangenen wären dann auch die Senatoren des Auslandes, nicht, wie der Zusammenhang fordert, die in Rom und Italien geborenen. Den von Ihnen mit Recht gewünschten Gedanken würde auch ein fünster Versuch, den jemand mit dem armen captivitas noch anstellen könnte, ausdrücken, ich meine velut captivitatem inferat; allein ich würde auch dieser Vermutung meinen Beifall versagen, weil zwar leicht gezeigt werden konnte, wie inferat in inferatur verschrieben, aber nicht wie captivitas aus captivitatem entstanden sei. Und damit komme ich auf einen Mangel, der allen diesen Versuchen in gleicher Weise anhaftet, dasz die Entstehung des angeblichen Verderbnisses aus demjenigen, was als das ursprüngliche behauptet wird, nicht nachgewiesen werden kann, wie Sie denn auch selbst keinen Versuch gemacht haben, uns dieses, was doch die Hauptsache ist, zu zeigen. Daher glaube ich, dasz Sie sowol als die von Ihnen bekämpsten Kritiker den Fehler an der unrechten Stelle gesucht haben. Dieser steckt nicht in captivitas, sondern in der Form coetus, welche ich in coetus verbessere. Dadurch erhalten wir den auch von Ihnen gesuchten Sinn: 'wenn nicht durch einen Hausen von Ausländern gleichsam ein Zustand von Gesangenschast in die römische Curie (d. h. gegen die bisherigen Senatoren) gebracht werde.' Die Verschreibung erfolgte, da ein alter Abschreiber in dem stark betonten coetu das Subject des Satzes zu finden meinte und dies als solches mit inferatur in eine solche Verbindung brachte.

Sie sehen, diese alten vornehmen römischen Herren eiferten in einer Weise gegen ausländische Senatoren, wie es wahrscheinlich die preuszischen Ultraconservativen nächstens thun werden, wenn im Herren- und im Abgeordnetenhause die Frage zur Sprache kommen sollte, ob Katholiken und Juden als Professoren an allen preuszischen Universitäten zugelassen werden sollen. Da Sie nun in der Residenz wohnen, so könnten Sie mit dem Tacitus in der Tasche jene Verhandlungen besuchen und die anziehende Erfahrung machen, wie es hier unter der Sonne nichts neues gibt.

Bonn im Januar.

Franz Ritter.

B.

— Auf diese viel besprochene Stelle nochmals zurückzukommen veranlaszt mich nicht sowol der Umstand, dasz ich bereits vor mehreren Jahren die auch von N. Heinsius aufgestellte Emendation velut captas civitati selbständig gefunden habe und dieselbe nach wie vor für richtig halte, als vielmehr die Ueberzeugung, dasz die überlieferten Worte moch an einer andern als an der bisher angefochtenen Stelle verderbt sind.

Was zunächst Baumanns Aenderung velut captivitate betrifft, so befriedigt dieselbe weder in sprachlicher noch in sachlicher Hinsicht. Der Ablativ captivitate soll nach B. entweder Abl. absolutus oder Abl. der Zeit und des Zustandes sein: beides, wie mir scheint, nur dann möglich, wenn captivitate begleitet ware von irgend einem prädicativen oder attributiven Zusatze. Einen Abl. absolutus, gebildet durch einen alle in stehenden Ablativ eines einzigen Substantivs, hat die lateinische Sprache nie gekannt; erst die Hinzusügung eines zweiten Ablativs zu demjenigen des Substantivs macht die Annahme eines Abl. abs. möglich; so Tac. hist. IV 35 cohortes velut multa pace ingredi accepit; vgl. auszerdem die von L. Grasberger de usu Pliniano (Würzburg 1860) S. 41 ff. zusammengestellten Beispiele. Diejenigen Stellen, welche obiger Regel zu widersprechen scheinen, lassen eine andere Aussassung des Ablativs za. So ist ann. I 49 non proelio'), non adversis e castris, sed isdem e cubilibus . . discedunt in partes, ingerunt tela der Abl. proelio, und Plin. nat. hist. VIII 46, 184 quaesituri luctu alium quem substituant der Abl. luctu als Abl. modalis zu erklären, welcher an den Sinn eines Adverbiums streist, nach Analogie der Wörter ordine, ratione, more,

<sup>1)</sup> Vgl. Sall. Ing. 54 statuit non procliis neque in acie, sed also more bellum gerundum.

silentio, clamore, dolo, vi (vgl. Madvig Spr. § 257 Anm. 2). Ein Abl. causalis hat dagegen statt ann. IV 48 ut clamore, telis suo quisque periculo intentus sonorem alterius proelii non acciperet, wie Plin. nat. hist. X 64, 186 proventus eorum siccitatibus (vgl. XV 3, 9. XXXI 3, 50), und in derselben Weise sind folgende mit dem Genetiv eines Substantivs verbundene Ablative zu erklären, welche C. L. Roth (Excurs XVII zu Tac. Agricola S. 185 ff.) ebenso wie proelio, clamore, telis an den eben betrachteten Stellen des Tacitus für Ablativi absoluti hält: ann. II 2 accendebat dedignantes . . raro venatu, segni equorum cura; quotiens per urbem incederet, lecticae gestamine fastuque erga patrias epulas. ann XIII 25 donec discordi populo et gravioris motus terrore non aliad remedium repertum est. ann. XVI 33 (auch von B. angeführt) aequitate deum erga bona malaque documenta. hist, 179 lapsantibus equis et cataphractarum pondere, hist. III 45 simul ipsorum Brigantum defectione. 2) An allen diesen Stellen bezeichnet der Ablativ einen begleitenden Nebenumstand, den wir im Deutschen durch 'bei' wiederzugeben pflegen; zugleich aber liegt in ihm der Begriff einer Ursache. Plin. nat. hist. II 97, 212 endlich (aestus maris accedere et reciprocare maxime mirum, pluribus quidem modis: verum causa in sole lunaque) halte ich causa für den Nominativ (sc. est), während Urlichs (Chrest. Plin. S. 34) dazu bemerkt: 'Ablativ ohne Particip, wie etwa sita, weniger gutes Latein, aber der gedrungenen Sprache des Plinius eigen.

Was ich für die Möglichkeit der Aussassung des Ablativs eines Substantivs als Abl. abs. als Bedingung angegeben habe, die Beifügung eines zweiten Ablativs, gilt für die Erklärung jenes Ablativs als Abl. temporis mit der Erweiterung, dasz jener zweite Ablativ häufig durch den Genetiv eines Substantivs vertreten wird, und mit der Einschränkung, dasz eine Beifügung überhaupt ganz fehlen darf bei den auf die Jahres- oder Tageszeit bezüglichen Wörtern, wie vere, autumno, die, vespere usw. Für das letztere vgl. man die von Holtze Syntaxis prisc. scriptt. Lat. I 102 ff. gesammelten Beispiele; dasz aber im übrigen auch die späteren Schriftsteller eine attributive Nebenbestimmung mit dem Abl. temporis verbunden haben, bezeugen auszer anderen Stellen die von Grasberger a. O. S. 48 ff. u. 57 dem Plinius entnommenen, von denen ich folgende hervorhebe: VII 13, 58 Neronis principis successione. VIII 7, 20 Pompei quoque altero consulatu, dedicatione templi Veneris. X 23, 63 olorum morte narratur flebilis cantus. XXXIV 6,27 Sullae introitu. X 55, 154 Iulia Augusta prima sua iuventa. XIX 2, 23 Apollinaribus ludis. XXXIV 3, 14 triumpho suo. 3) Ferner gehören hierher

<sup>2)</sup> Vgl. auszerdem hist. I 44 omnesque conquiri et interfici iussit, non honore Galbae, sed tradito principibus more. — Nicht hierher gehören dagegen die Worte des Plinius nat. hist. XXVIII 2, 23 sternutamentis (beim Niesen) salutamus, welche Grasberger a. O. S. 49 mit Unrecht als Beispiel einer 'maior audacia et novitas' anführt. Denn nicht sternutamentis, sondern sternuentis ist die Lesart der besten Hiss. 3) Urlichs bemerkt hierzu a. O. S. 302 (vgl. S. 153): 'Plinius gebraucht für Zeit-

Dieser Excurs erschien notwendig, um den von Baumann an obiger Stelle des Tacitus vorgeschlagenen und als Abl. absolutus oder als Abl. temporis erklärten Ablativ captivitate als unmöglich darzuthun. Allerdings könnte nach den zuletzt betrachteten Beispielen auch captivitate als Abl. causalis genommen werden, wenn nur nicht der in diese Conjectur gelegte Gedanke in keiner Weise befriedigte. B. umschreibt denselben, nachdem er nachgewiesen, dasz captivitas für sich allein bei Tacitus so viel bedeute wie captivitas urbis, in folgender Weise: 'die Senatoren stellen die Sache so vor, wie man sie sich zu Anfang des Bundesgenossenkrieges 100 Jahre vorher mochte gedacht haben: Rom, die Capitale, wird besetzt, die Curie umstellt, die Vornehmen der Feinde dringen ein und gebieten sie ohne weiteres zu Senatoren zu ernennen', fügt dann aber hinzu: 'solche Darstellung ist den damaligen Zeitverhältnissen wenig entsprechend', und diese bei Veränderung des 'wenig' in 'durchaus nicht' richtige Bemerkung hatte B. an der Aufstellung der fraglichen Conjectur verhindern sollen. velut captivitate inferatur in dem angegebenen Sinne dursten die Senatoren nur dann sagen, wenn die Art und Weise, wie die Gallier ihr Verlangen vorgebracht hatten, sie irgendwie hierzu berechtigte. Bis jetzt aber war nach der Darstellung des Tacitus dies keineswegs der Fall. Vielmehr haben die primores Galliae comatae (und um diese handelt es sich vorläufig allein) foedera et civitatem Romanam () (d. h. sine suffragio) pridem adsecuti; jetzt expetunt ius adipiscendorum in urbe honorum und drohen in keiner Weise, notigenfalls mit Wassengewalt ihrem Verlangen Geltung zu verschassen; noch hängt die Entscheidung völlig von den Römern allein ab. Einige Zeilen weiter wird allerdings 'die Einäscherung Roms durch gallische Scharen als Abschreckungsgespenst von ihnen noch heraufbeschworen', aber keineswegs aus dem Grunde, weil ein ähnliches Ereignis für die Gegenwart befürchtet würde, sondern, wie die vorausgehende Erwähnung des-feindseligen Verhaltens der Gallier in neuerer Zeit (recentia haec) zeigt, allein in der Erwartung, durch die Erinnerung (quid si memoria eorum oreretur, qui . . Capitolio . . ) an eben dieses Verhalten den Kaiser von der Verschleuderung der insignia patrum, der decora magistratwam zurückzuhalten.

Warum, fragen wir jetzt nach Zurückweisung dieser Conjectur,

angaben gern den Ablativ ohne Präposition auch von solchen Wörtern, die sich nicht zunächst auf die Zeit beziehen. 4) Sollte nicht ium hier ausgefallen sein?

warum verwirft B. die Aenderung velut captae civitati? Nach seiner Ansicht steht hier civitas wo wir urbs erwarten; denn civitas ist bei Tac., um juristisch zu reden, die universitas civium, häufig die eines bestimmten Ortes, dann die Gemeinde; ceine Gemeinde gesangen nehmen» für «eine Stadt einnehmen» ist bei Tac. unerhört, und es ist gewagt aus dem Sprachgebrauch eines Quintilian oder Seneca auf Tacitus zu schlieszen, zumal da unser Schriftsteller in ähnlichen Ausdrücken immer urbs gebraucht. Letzteres bestätigen allerdings die beigebrachten Beispiele ann. I 41. hist, II 89. IV 1. Folgt daraus aber die Notwendigkeit desselben Wortes für unsere Stelle? Läszt sich nicht vielmehr ein in der Situation enthaltener Grund nachweisen, weshalb Tac. gerade in dem vorliegenden Falle das sonst gebrauchliche Wort urbs mit civitas vertauscht hat? Die primores Galliae comatae baben bisher nur die civital sine suffragio gehabt; wird jetzt ihrem Verlangen nach dem ius adjpiscendorum in urbe honorum nachgegeben, so erhalten sie damit das volle Bürgerrecht, sie treten ein in die universitas civium, sind fortan Mitglieder der civitas. Doch nicht dies allein. Erhalten sie Zutritt, meinen die Gegner des in Frage stehenden Anliegens, so werden sie durch ihre Ueberzahl so sehr das Uebergewicht in der civitas erlangen, dasz diejenigen cives, welche sie jetzt aufnehmen, späterhin als ihre Untergebenen, ihre captivi erscheinen werden; daher sahren die redenden fort: oppleturos omnia divites illos, quorum avi usw. Das ist der Sinn von captae civitati, und schwerlich dürste irgend ein anderer der hier gemachten Verbesserungsvorschläge in gleicher Weise durch den Gedankenzusammenhang empfohlen werden.

Doch damit sind die überlieserten Worte noch nicht geheilt. Unerträglich ist in den beiden Sätzen an parum quod Veneti et Insubres curiam insuperint, nisi coetus glienigenarum velut captge civitati inferatur die Gegenüberstellung von Veneti et Insubres und coetus alienigenarum, da die ersteren ebenso wie die Gallier für die Römer alienigenae waren. Kein Zweisel daher, dasz die beiden ietzt zu einer Periode verbundenen Sätze zu trennen sind. Wie kann dies gescheheu? Nach meiner Ansicht ist die erste Silbe des Wortes misi entstanden durch Dittographie der beiden letzten Buchstaben des Wortes inruperint, und die gauze Stelle wird mit Veränderung der Interpunction ursprünglich so gelautet haben: an parum quod Veneti et Insubres curiam inruperint? si coetus alienigenarum velut captae civitati inferatur, quem ultra honorem residuis nobilium, aut si quis pauper e Latio senator, fore (so richtig Acidalius für foret)? Nun sind die Worte captae cipitati inferatur eine bedeutende Steigerung der vorausgehenden Worte curiam insuperint, und die Bezeichnung der Gallier als alienigenge deutet einen Grund der Verweigerung ihres Verlangens an.

Berlin.

Gustao Krüger.

## 10.

P. Cornelii Taciti Germania. ex Hauptii recensione recognovit et perpetua annotatione illustravit Fri dericus Kritzius, professor Erfurtensis. Berolini, sumptus fecit Ferd. Schneider. MDCCCLX. XII u. 119 S. gr. 8.

Der vornehmlich durch seine erfolgreichen Arbeiten über Sallustius. aber auch durch seine Förderung des Verständnisses anderer römischer Historiker bekannte und berühmte Prof. Kritz bietet uns hier als zweite Lieferung seiner Ausgaben und Erläuterungen der kleinen Schriften des Tacitus - als erste erschien Agricola im J. 1859 - eine sprachlich und sachlich erläuterte Germania. Der Hg. scheint es geradezu als Forderung aufzustellen, dasz die Germ. mit jedem deutschen Gymnasiasten gelesen werde, weil sie einmal die übrigen trefflichen Eigenschaften eines Taciteischen Werkes und überdies den Vorzug besitze, dasz sie die älteste einläszlichere Quelle der deutschen Geschichte sei. Den Grund oder mindestens einen Grund, warum diese Lecture auf deutschen Gymnasien eine seltene, wenigstens eine nicht regelmäszige sei, sieht Hr. K. in dem Mangel einer geeigneten Schulausgabe, welchem er mit der seinigen abzuhellen hofft. Er eifert namentlich gegen diejenigen, welche die Nachrichten des Tacitus durch eine Fülle von Analogien 'ex medii aevi scriptoribus' bestätigen und ergänzen wollten und oft gar noch 'quae apud Graecos, Persas, Indos, Aegyptios alios similia Germanicarum rerum reperiuntur' beibringen zu müssen glaubten. Tacitus müsse nur aus sich selbst erklärt werden. Wir geben zu dasz, wenn überhaupt Tacitus auf der Schule gelesen werden soll, dann auch dessen Germania unter der Leitung eines geschickten und nicht blosz im griechischen und römischen Altertum ordentlich bewanderten Lehrers auf dem Gymnasium gelesen werden könne; wir halten aber dafür, dasz Tacitus überhaupt und besonders die Erklärung der Germania passender auf die Universität beschränkt werde, weil so die Sicherheit, dasz die küstliche, aber in menchen Beziehungen dunkle Schrift fruchtbar erläutert und recht verstanden werde, um vieles gröszer ist. Wenn nemlich der Hg. meint, Tac. Germ. durse nur aus sich selbst erklärt und alle Analogien aus dem germanischen und überhaupt indogermanischen Altertum müssen durchaus fern gehalten werden, so bekennen wir offen das nicht zu begreisen; wir meinen sogar, es heisze echter Wissenschastlichkeit und einem tiefern Sinne für deutsches Wesen ins Gesicht schlagen, wenn die gelehrten und scharfsinnigen, die vom edelsten Patriotismus durchwärmten Forschungen eines Jacob Grimm, die trefflichen Arbeiten eines Wilhelm Grimm, Wackernagel, Zeuss, Müllenhoff, Waitz und maucher anderen ihr stralendes Licht nicht auch auf die Germania werfen, Tacitus Nachrichten unter die rechten Gesichtspunkte bringen, seine zuweilen denn doch auch irrigen Berichte oder Anschauungen beleuchten sollen. Kann man denn ein einzelnes gedrängtes Geschichtswerk rein aus sich selbst erklären? wird es nicht vielmehr immer um so klarer, je umfang-

reicher die geschichtliche Entsaltung des Volksgeistes, den jenes angeht, auch durch andere Ueberlieferung erkannt worden? Und reiht sich nicht bei der Erklärung jedes antiken Werkes, selbst jeder historischen Schrift, die speciell das griechische oder römische Altertum betrifft, in höheren Classen unwillkürlich und mit vollem Recht eine Vergleichung mit anderwärts gewonnenem geschichtlichem und antiquarischem Stoffe an? Und hat nicht Hr. K. selbst über Sprache und Sachen manches hinzugefügt, was offenbar nach seinen Ansichten über Interpretation wegbleiben muste? Wir fürchten fast dasz der Grund, warum Hr. K., den wir übrigens sehr hoch achten, seine Erläuterungen nicht in der von uns verlangten Ausdehnung gab, in seiner Unbekanntschaft mit dem, was die deutsche Altertumskunde heute erreicht hat, liegen möchte. Diese Unbekanntschaft dürsen wir zumal einem bejahrtern Philologen nicht füglich als Mangel anrechnen; aber einem heutigen Ausleger der Germania dürsen wir sie nicht nachsehen. Dasz trotz den eindringenden Forschungen der neuern Zeit noch manches in der Germania dunkel und künstigem Suchen übrig, vielleicht auch auf immer verschlossen bleibt, ist leider nur zu wahr; aber ist nicht dasselbe auch in Schriften der Fall, die das hellenische und römische Altertum angehen, und soll man um des Dunkeln willen auch das Licht unter den Scheffel stellen? Soll nicht dem Studierenden selbst zweiselhastes, sobald es sich auf gesundes historisches Forschen stützt und als zweifelhast bezeichnet wird, zu seiner Anregung mitgeteilt werden? Endlich ist gerade die Germania, recht erläutert, ein Buch welches dem Deutschen schlagend zeigt, wie vieles noch zur Erkenntnis der Neuzeit im Altertum zu suchen sei; warum soll der diesfällige Werth derselben nicht herausgestellt werden?

Nachdem Hr. K. über seine Interpretation und deren Masz geredet, geht er auf seine kritische Behandlung der Schrift ein, in welcher er wesentlich dem Verfahren folgt, welches Moriz Haupt in seiner trefflichen und saubern Textausgabe beobachtet hat. Die Abweichungen von Haupt sind S. XI aufgeführt. Die meisten scheinen uns nicht gerechtfertigt; aber die unglücklichste vielleicht ist die Aufnahme von Ertham statt Nerthum; sie ist ein schlimmes Zeichen dafür, wie manche classische Philologen die Kenntnis der deutschen Formenlehre perhorrescieren. Es gibt eben auch im Germanischen Feminina auf -u.

In den Prolegomenen handelt K. im ersten Kap. 'de fontibus unde Tacitus res narratas hauserit'; im 2n 'de Taciti in scribenda Germania consilio'. Die schriftlichen Quellen der Germ., welche Tac. benutzen konnte, sind nicht vollständig verzeichnet; und über die Art, wie Tac. einzelne Quellen benutzt hat, lieszen sich in R. Köpkes 'deutschen Forschungen' (Berlin 1859) gute Winke finden. Umfangreich und gelehrt hat K. den Beweis zu führen versucht, dasz Tac. selbst in Germanien sich aufgehalten und mit germanischer Sprache bekannt gewesen sei. Wir fürchten, dasz auch diese Auseinandersetzung die Sache noch nicht ins klare gebracht hat. Sicher aber darf man nicht in einem Aufenthalte des Tac. in Germanien den Grund suchen, aus welchem er die Germ. verfaszt habe. Die Germanen traten damals so sehr in den Vordergrund, dasz der Darsteller

gleichzeitiger Ereignisse gar wol auf den Gedanken kommen konnte, ja kommen muste, diese Nation in einer besondern Schrift zu zeichnen, ohne dasz irgend ein gelegentliches Motiv dazu den Anstosz zu geben brauchte.

Wollten wir nun das einzelne aufzählen, was uns in den Bemerkungen treffend oder verfehlt, oder gar das ergänzen, was uns mit Unrecht weggelassen scheint, so muste unsere Anzeige zu einem kleinen Buche anwachsen; es gilt hier sich mit Beispielen zu begnügen. In Kap. 1 dürfen die Worte nuper cognitis quibusdam nicht als Attribute, Qualitätsbestimmungen zu latos sinus und insularum immensa spatia gefaszt werden, sondern sie geben den Grund der vorausgehenden Worte an und werden sich im Deutschen durch ein 'was man daher weisz' vermitteln lassen. - molle iugum ist nicht der Gegensatz von saxosum, sondern bezeichnet überhaupt das Unbeschwerliche, welches dann sinnig mit clementer edito noch mehr hervorgehoben und bestimmt wird. Bei Abnoba wie bei Danuvius und Rhenus durste mit einem Wort auf deren keltischen Ursprung hingewiesen werden: dieser hat historisches Interesse. Zwischen den Namen Abnoba und Schwarzwald liegt der Name silva Marciana, der schon deutsch ist. — In Kap. 2 z. A. steckt ein bedeutender Irtum des Tacitus, der erklärt und berichtigt sein will. Sprache, Glaube, Sitte und selbst germanische Sage gebieten uns die Germanen aus Asien abzuleiten. Die Geschichte lehrt uns, dasz die altesten Wanderungen über Land giengen. immensus ultra Oceanus ist nicht der weithin unermessene Ocean, sondern der unermeszlich jenseits gehende oder der unermeszliche und jenseits, über die Grenzen gehende Ocean. cultu und aspectu sind wol, wie Doderlein gesehen, Supina, und cultu steht für incultu; dagegen hat K. ganz richtig die Worte nisi si patria sit nur auf das letzte bezogen, eine Erklärung die unseres Wissens von Wex ausgegangen und hinreichend begründet worden ist. - celebrant carminibus antiquis: es ware leicht möglich gewesen Charakter, Inhalt und Form der carmina antiqua näher zu bezeichnen und in Beispielen zu erläutern. Der Gang der germanischen Poesie in seiner Notwendigkeit läszt sich leicht verfolgen. - Vom Gotte Tuisto oder Tristo, wie nun J. Grimm wieder lesen will, wissen wir allerdings nichts bestimmtes als dasz er, mindestens unter diesem Namen, aus dem germanischen Heidentume verschwunden ist; Mannus aber ist, so sicher als etwas, kein anderer als der indische Manus, Manu, und auch die deutsche Form läszt sich mit den nun gewonnenen Mitteln der Sprachforschung haarscharf herausschälen und erklären. Wir haben volksmäszige Ueberlieferung, nicht die des Tacitus, wenn Frauenlob singt:

Mennor der érste war genant, dem divtische rede got tet bekant.

Wir lassen uns hier nicht genauer auf das Wesen des indischen Manushpité, des Vaters Manus ein; aber bis hieher, wie uns Wackernagel gewiesen, haben wir sicher Anthropogonie, und zwar nicht eine speciell germanische, sondern eine alte aus Asien mitgebrachte. Tacitus irrt
mit seiner origo gentis. Die Namen der Ingaevones, Herminones und
Islaerones weisen uns auf reiu germanische Gestalten oder die es wenig-

stens geworden sind. Die zwei ersten Stammväter lassen sich in der germanischen Mythologie klar nachweisen. Wir meinen allerdings, auch Ingus, Erman und Istus seien ursprünglich nicht nur Stammväter eines Volkes gewesen. Dasz an der Stelle der Istaevones später die Franken erscheinen, welche uns die von Tac. erwähnte Stammsage, ohne sie aus ihm geschöpst zu haben, wieder überliesern, ist von allen Forschern angenommen, während es schwerer hält die Stämme zu specialisieren. welche den Herminones und den Ingaevones entsprechen. So viel steht fest, diese echte uralte Stammsage, deren trilogische Form wir nicht übersehen dürfen, hat sich im germanischen Westen localisiert, und des Plinius Ueberlieferung ist mit Theorie versetzt. — deo ist längst nicht mehr auf Mannus bezogen, sondern seit Jahren als 'von einem Gotte' gefaszt worden; warum, das sagen uns die Worte ut in licentia vetustasis und der Umstand dasz mindestens die Marsi und Gambrivii unter den vorhergehenden Stämmen mit enthalten sind. Auf die einzelnen Namen, unter denen übrigens nach allen guten Zeugnissen Swebos statt Suevos stehen sollte, gehen wir nicht ein und wollen nur bemerken. dasz diejenigen der Marsen und Sueben noch nicht klar sind, da sie mehrfache Deutung zulassen. Besser hätte K. daran gethan auch Germani nicht zu deuten; denn seine 'Wehrmänner' sind nun einmal für den deutschen Grammatiker nicht zu ertragen. Weitaus die meisten und gerade die deutschesten Deutschen sind auch darüber einig, dasz der Name Germani überhaupt nicht deutsch sei. - nationis nomen, non gentis ist nicht anzusechten: 'so sei der Name eines Stammes, der ursprünglich nicht ein Volksname gewesen, in Aufnahme gekommen'; und invento nomine kann nach dem Zusammenhange nichts anderes als den 'erfundenen Namen' bezeichnen. - Den Hercules in Kap. 3. den die Germanen oder lieber ein Teil derselben als den ersten Helden besingen, erlauben wir uns denn doch für einen Gott zu halten, und zwar nach den bestimmtesten Analogien für den deutschen Donar, den nordischen Thorr. - relatus bezeichnet den 'Vortrag', was sich nicht von selbst verstand. Welches sind denn die 'aliae causae', warum bardites nicht an die keltischen Barden mahnen darf? Das wesentliche ist das. dasz die alten Germanen keinen besondern Sängerstand kennen. Sarditus scheint auch der Etymologie nach, wie Müllenhoff gezeigt, den 'Schildgesang' zu bezeichnen. Für nec tam voces illae hatten wir denn doch unbedingt vocis ille aufgenommen, weil nur so Sinn in die Stelle kommt. - Den Vlixes wissen auch wir nicht bestimmt auf deutsche Sage zu beziehen, wie manche gethau und es scharfsinnig begründet haben. Aber Asciburgium ist durch und durch deutsch und vielleicht mit 'Schiffsburg' zu übersetzen. Hr. K. hat nicht klar genug eingesehen, warum Haupt eine Lücke hinter nominatumque angenommen. Dies geschah natürlich darum, weil der Name Asciburgium nicht der von Ulixes gegebene sein kann. Eine 'iustissima caussa', warum denn doch Viixi gleich ab Vlixe gelten musz, ist die dasz mit diesem Altar die Anwesenheit des Ulixes selbst in Germanien bewiesen werden soll. Was nun die griechischen Inschriften betrifft, so waren das kaum wirklich griechische, konnen aber sehr leicht nordetruskische gewesen sein, eine Annahme die wir uns nicht ins Blaue hinaus gestatten.

Kap. 5 ist sehr wichtig für die Beurteilung des damaligen Culturzustandes der Germanen, und hier waren Analogien sehr am Platze. Auch die alte Sprache bezeugt uns die Wahrheit des Satzes eaeque solae et gratissimae opes sunt. Eine hübsche Zusammeustellung findet sich z. B. in Roschers Grundlagen der Nationalökonomie I S. 198. Er führt uns die Homerische Preisbestimmung nach Ochsen, die Bestimmung der Buszen des Drakon in Vieh, das Münzgepräge auf den ältesten griechischen und romischen Münzen, die Worte pecuniam probant veterem et diu notam usw. vor. Und nicht nur heiszt faihufriks im Gotischen 'habsüchtig', noch jetzt bedeutet se im Isländischen 'Vermögen'. Dasz übrigens in Germanien auch damals das Silber nicht ganz sehlte, sagt uns Tacitus anderswo selbst. Aber wie? sind denn nicht die Wörter für Gold und Silber echt deutsch? Die Germanen brachten dieselben aus ihrer Urheimat mit, mindestens aus einer Zeit in welcher sie noch mit den Slaven éin Ganzes bildeten. - Auffallend ist uns die Erläuterung, welche K. von den Worten possessione et usu haud perinde afficientur gibt. Gewis sahen viele der bisherigen Interpreten in haud perinde viel richtiger das absolut gebrauchte enicht eben'. - Die Worte non in alia vilitate andert der Hg. in non in alia utilitaté. Genau ware freilich in alio pretio, aber dieses pretium ist vile, und so verbindet Tac. die nahere Bestimmung mit dem zu bestimmenden in ein Wort. Diese esententia' ist nicht 'prorsus absurda', aber die von dem Hg. angenommene ist trivial. Was die serrati und bigati betrifft, so bemerkt Mommsen rom. Munzwesen S. 771: 'mit Recht bemerkt Tac., dasz die Deutschen den republicanischen Denar dem Neronischen vorzögen.' Merkwürdig ist dasz sich in späterer Zeit für Denar der Ausdruck saiga findet, was eben ursprünglich eine gezahnte Münze bedeuten konnte. saiga ist unser heutiges Sage; vgl. Wackernagels Worterbuch u. d. W. - affectatione für affectione dürste kaum richtig sein, da ja nur gesagt werden soll, dasz die Germanen nicht aus einem innern Grunde die Silberlinge vorziehen. - Kap. 6 ist rari gladiis nicht zu urgieren. Ueber die Form der framea unterrichtet uns Tac. recht genau; das Wort ist leider etymologisch nicht ganz klar, indem mehrere Etymologien möglich sind; die meiste Wahrscheinlichkeit hat noch immer die zuerst von Grimm aufgestellte von fram. Es hätte sich der Mühe gelohnt mit einem Worte auch des Deminutivums franca und der Franken zu gedenken und vielleicht selbst die francisca zu erwähnen, dann auch den Unterschied von framea und lancea anzugeben. - scuta lectissimis coloribus distinquant: distinguere kann hier zwiefach verstanden werden. Ueber die Art der Bemalung des Schildes gab spätere Ueberlieferung Aufschlusz, wobei nur die Zeiten scharf hätten unterschieden werden müssen. loricae - cassis: doch haben wir hier durchaus und sicher uralte germanische Namen: für lorica: brunjo, brunne, für cassis und galea: hilms, helm, während Panzer und Harnisch fremd sind. - Die Rosse sind nicht durch Schönheit, nicht durch Behendigkeit ausgezeichnet; warum nicht, das lehrte uns Wackernagel. — Mit der Stelle, welche die Aushebung der Mannschaft zum Kriege berichtet, ist der Hg. kaum im reinen. Die Acten darüber sind unseres Bedünkens noch nicht geschlossen. — Die pagi können mindestens hier nicht die 'Hundertschaft' bezeichnen; welchen Begriff sonst die meisten deutschen Rechtslehrer dem Taciteischen pagus zuschrieben. — Wir meinen denn doch nicht, dasz man in Fällen wie consilii quam formidinis esse geradezu potius ergänzen dürfe, da quam heiszt 'in welchem Grade, in dem Grade wie'. — Warum durften die Feigen nicht mehr sacris adesse, nicht mehr concilium inire? Weil die Schlacht in Begleitung der Gottheit vor sich geht und weil der Feige den Gemeindefrieden bricht. Vorspiel von Acht und Bann.

Des Tacitus Bericht über die Wahl des Königs Kap. 7 bestätigt dieses deutsche Wort, das den rex als Abkömmling eines kunni, Geschlechtes, bezeichnet; dux ist der deutsche herizoho, Herzog. Ueber das eigentliche Wesen des germanischen Königs, die dabei beobachtete Wahlart, über den Umfang seiner potestas u. dgl., über den Unterschied republicanischer und von Königen regierter Staaten der Germanen hätten sich scharfe Bestimmungen geben lassen; die staatlichen und rechtlichen Verhältnisse sind in unserer Ausgabe mager oder eigentlich gar nicht behandelt. Die Bemerkung zu admiratione praesunt ist nicht gelungen. admiratione ist nur Wiederausnahme von exemplo, so dasz darin das Subjective urgiert wird: 'wegen der Bewunderung'. Der Unterschied zwischen Cäsar und Tacitus in dem Berichte über die Kriegsstrasen ist gar nicht berührt, also auch keine Erklärung oder Vermittlung nötig geworden. Mit dieser wäre aber auch eine Function der Priester erläutert worden. - Die effigies sind erklärt, die signa 'Attribute' nicht. Müllenhoff in seinem Programm über die alteste Poesie der Germanen hätte Aufschlusz geben können. - familiae et propinquitates usw. ist eine wichtige Stelle, die mit anderen zusammen wol zu einer Besprechung, mindestens einer rechten Hinweisung auf die Bedeutung der germanischen Familie im Staate hätte veranlassen müssen. Ob nun das schwierige audiri, in welchem der Infinitiv mit flüssigerer Substantivbedeutung auftritt, einsach in auditur geändert werden durste?! exigere ist nach deutschem Geiste mehr als 'explorare curandi et obligandi causa'. Sie prüsen die Wunden nach dem Ortc.

Die innere Bedeutung der germanischen Frauen im stärksten Gegensatze gegen ihre niedrige rechtliche Stellung in Kap. 8 bedurfte doch eines Wortes der Aufklärung: das sind gar sehr wesentliche und charakteristische Anschauungen der Germanen. obiectu pectorum: die natürliche Erklärung ist die, dasz sich die Frauen ihren Männern zum Todesstosze darbieten, und nicht 'se ipsas periculis pugnae obiciendo'. — Unglücklich ist die Festhaltung von nobiles gegen Haupts nubiles. Von der nobilitas ist hier gar nicht die Rede; sehr natürlich ist es aber. warum die keuschen Germanen sich fürchteten dem Feinde erwachsen e Mädchen als Geiseln zu geben. Der Name der Veleda ist von Müllenhoff wol mit Recht als Beiname erklärt, und ebenso Albruna. Darum

passt die sonst gerechtfertigte Widerlegung der Lesart Alrauna, wie sie K. gibt, nicht: Albruna ist diejenige die Elbenkrast besitzt. -Kap. 9 muste darauf führen das Götterwesen der Germanen überhaupt mit einem Worte zu berühren, und auch hier muste mindestens das Verhåltnis des Tacitus zu Cäsar angegeben und erörtert werden. Dazu war aber Kenntnis der indogermanischen Religionsgeschichte und der Edda nötig. Warum nennt Tac. den germanischen Wodan lateinisch Mercurius? Wer ist der Mars? Kein anderer als Tiu, Ziu. Und der dritte, Hercules, wird nun auf eine unbegreifliche Art entfernt, wie auch Ritter gethan hatte. Aber die bekaunte Abrenuntiationsformel: ec forsacko thunger ende uuoden ende saxnote fordert, scheint uns, gebieterisch als dritten den Donar. Auch Isis scheint uns nicht ein deutscher oder an deutsches anklingender Name, wie einige sehr achthare Forscher meinten; sie mag, was K. annimmt, der Nerthus nahe kommen. Ihre liburna ist aber sicher ein signum einer ursprünglichen Luftfahrt. - lucos erhält eine längere Bemerkung, die leider sehr mislungen ist. Im Litauischen heiszt laukas 'Feld', im Vedischen löka 'freier Platz'; es entspricht dem ahd. lok. - Kap. 10 ist von Müllenhoff (zur Runenlehre) und Homeyer (über das germanische Losen) so schön erläutert, dasz wir es für gewagt ansehen dasselbe ohne Rücksicht auf so sachverständige Männer zu erklären. Es ist denn auch wirklich hier manches misrathen. So sind auch in den folgenden Kapiteln alle Forschungen neuerer Zeit ignoriert. Wir heben nur einzelnes misglückte heraus. ut turbae placuit (Kap. 11) wird in Schutz genommen gegen ut turba placuit. So unordentlich gieng es denn doch in der germanischen Volksversammlung nicht zu, dasz man am Ende nie zu einer Berathung gekommen wäre. Der Priester bestimmt den Anfang, wenn ihm die Masse grosz genug erscheint. Die Worte prout aetas cuique usw. werden so gedeutet, dasz nur die durch diese Eigenschaften hervorragenden principes gehört worden: eine Erklärung die jetzt durch die bedeutendsten Lehrer der deutschen Rechtsgeschichte und die Historiker überhaupt längst beseitigt ist. - Scharf und bestimmt läszt sich durch germanisches Recht und germanische Dichtung nachweisen, warum eine distinctio poenarum (Kap. 12) stattgefunden und was ihr Wesen sei. Besonders aber erhält die folgende Stelle ihr rechtes Licht erst durch die genauere Kenntnis des später noch geltenden Strafrechtes. Zu lange wurde es uns aufhalten, wollten wir die Erklärung von Kap. 12. 13. 14 auch nur etwas genauer durchnehmen. In Kap. 15 streicht K. in unerlaubter Weise non vor multum. Kann denn nicht in diesem einzigen Wörtchen eine Kritik des Cäsar enthalten sein? — Ueber die Ansiedelungsweise und Bauart werden die Erläuterungen in Kap. 16 kaum genug Aufschlusz zu geben scheinen. Hier hat Wackernagel dem Interpreten der Germania vieles und treffliches vorgearbeitet. Die Worte lineamenta colorum sind auch durch die von K. gegebene kunstliche Erklärung noch nicht gerettet, und jedenfalls Nipperdeys Conjectur locorum sehr ansprechend. Die unterirdischen Hölen, die uns Tac. beschreibt, können wir weit umher und durch eine lange Zeit hin verfolgen. Eine solche

Höle hiesz im Altdeutschen tunc, d. h. fimus, nur im Gegensatz zu Mist got. mainstus (von Wz. mih, ming-ere) mehr der dichte und trockene Dünger. — Das cetera intecti Kap. 17 ist jedenfalls cum grano salis zu nehmen: eine Bruch rechnete Tac. nicht zur Bedeckung. Die vestis — denn da hat Müllenhoff richtig gesehen — durch welche sich Begüterte auszeichnen, ist der eng anliegende Rock im Gegensatz gegen den Mantel. Zu eligunt feras usw. finden wir die trefflichsten Analogien in der mittelhochdeutschen Dichtung.

In Kap. 18 waren Misverständnisse des Tac. aufzudecken. Nach altgermanischem Rechte wird die Tochter nie frei. Sie steht regelmäszig in der munt (manus), dem Schutz ihres Vaters oder nach dessen Tode des Bruders (frater, skr. bhratar), des 'Trägers und Erhalters'. Verheiratet sich das Mädchen, so gelangt sie in die munt ihres Ehegatten. Diese Gewalt musz nun bei ihrer Verlobung erkauft, also mit einem Kauspreise bezahlt werden. Demnach erhält nicht eigentlich die Braut. sondern der muntwalt eine Gabe, und diese Gabe besteht natürlich bei einem Volke, das Tauschhandel treibt, nicht in geprägtem Gelde, sondern in Rindern, Rossen usw. Was der Mann hier wieder bekommt, mag ein Symbol seiner Gewalt sein. Dies alles läszt sich durch die uns erhaltenen ältesten Rechtsbestimmungen, durch einzelne Data der Geschichte und durch treffende Analogien anderer indogermanischer Stämme selbst in Einzelheiten klar machen. - Was die litterarum secreta Kap. 19 betrifft, so liesz sich allerdings einsach behaupten, die alten Germanen haben keine Schrift, d. h. keine Schreibrunen gekannt, während sie oft genug Runen zu Zauber und Weissagung benutzten: vgl. Liliencron und Müllenhoff 'zur deutschen Runenlehre'. - Wir bedauern dasz K. durch die Aufnahme von accisis crinibus vom Hauptschen Texte abscisis cr. abgewichen ist: denn einmal ist es an und für sich kaum nachweisbar, dasz accidere crines lateinisch sei, und in geschichtlichen und Rechtsüberlieserungen über diesen Punkt, welche sehr weit herabreichen, ist immer vom Abschneiden der Haare die Rede. Auch das nudatam verdeutlichen uns die eben genannten Quellen aufs beste. --Was Tac. weiter mit sichtbarem Wolgefallen von einmaliger Verheiratung sagt, ist wieder durch Analogien in den übrigen indogermanischen Stämmen zu erhärten, und in manchen Gegenden galt Witwenverehelichung bis in die letzten Jahrzehnte nicht für ehrenhaft. Phillips 'über den Ursprung der Katzenmusik' hat nachgewiesen, dasz diese hauptsächlich der sich neu verheiratenden Witwe gegolten. Auch das Recht hat solche Heirat erschwert. - Unrichtig ist es, wenn man dem Tac. glaubt oder ihn so auslegt, dasz Kinderaussetzung bei den Germanen nicht habe stattfinden können. Sie hat in der That so gut als Verkauf von Weib und Kind rechtlich stattfinden können und hat stattgefunden, wenn auch derartige Handlungen durch die sittliche und religiöse Anschauung in bestimmte Grenzen gebannt wurden. Gewis hätte der Hg. bei etwelcher Kenntnis der deutschen Altertumer bemerken müssen, dasz Tac. in diesen Kapiteln etwas idealisiert. Die Worte sororum filis Kap. 20 hat K. richtig gefaszt. Von Interesse sind hier die Namen avonculus und frater.

Denn letzterer, wie wir schon oben andeuteten, bezeichnet den Träger, d. h. den Schützer und Erhalter zunächst der Schwester. Das am meisten erläuternde musz freilich hier leider aus dem von manchen so übel angesehenen indischen Uraltertume beigebracht werden. Natürlich sind bei den Erbschaftsgraden nicht nur die jedesmaligen fratres usw. gemeint, sondern ihre jedesmalige Parentel mit darunter verstanden. Das hat schon im vorigen Jahrhundert Majer in seinem trefflichen Buche über die germanische Urversassung gelehrt. - Von den inimicitiae (faida) Kap. 21 liesz sich manches sagen, und einiges musz aus der Geschichte und aus den Rechtsquellen beigebracht werden, soll man dieses Institut oder diese Sitte im rechten Lichte sehen. Welchen Culturgrad, welchen Grad staatlicher Entwicklung verrath das? Wie steht es denn daneben mit dem altgermanischen Strafrechte? Auch das folgende kann noch manigfach bestätigt und bestimmt werden aus andern reichen Ueberlieferungen. - Dasz die Worte victus inter hospites comis corrupt sind ist uns ausgemacht. Tac. schlieszt die kleinen Abschnitte in der Germania mit Pointen, nicht mit so trivialen Sätzen. Fast lächerlich ist es in den Worten einen Gegensatz gegen das nächste Kapitel suchen zu wollen. --Ueber die Erläuterung von Kap. 22-27 wäre gar vieles zu sagen. Sie können unmöglich sachlich fruchtbar erläutert werden ohne Berücksichtigung von Grimms, Wackernagels, Weinholds Forschungen, ohne wol zu erwägen, was Sybel, Waitz, Roscher u. a. über altgermanischen Feldbau, Besitz oder Eigentum geschrieben haben. Wir wollen nicht auch den speciellen Teil der Germania in derselben Weise besprechen und hieraus nur éine Stelle herausheben. Sehr passend und jedenfalls die lebendige Anschauung fördernd wäre es gewesen, wenn Hr. K. zu Kap. 31 die wirklichen Beispiele solcher Sitte aus der germanischen Geschichte beigebracht hatte. Ein schönes bietet uns König Harald. Bis zur Schlacht im Hafursfjördr hatte Harald den Beinamen lufa, d. h. 'der Zottige' geführt; fortan aber hiesz er hinn harfagri d. h. 'der Schönharige': vgl. Maurers Beiträge zur Rechtsgeschichte des germanischen Nordens I S. 18.

Damit brechen wir ab. Wir wollen natürlich mit dieser Anzeige von Hrn. K.s Ausgabe der Germania nicht dessen übrige grosze Verdienste schmälern, wir wollen nicht Hrn. Kritz angreifen, sondern nur überhaupt zeigen, dasz es sehr bedenklich sei jetzt einen Commentar zur Germania zu geben, ohne dabei irgendwelche Rücksicht auf die neueren auszerordentlichen Bemühungen um Aufhellung des deutschen Altertums zu nehmen.

Zürich.

Heinrich Schweizer-Sidler.

## 11.

De ratione quae inter Iordanem et Cassiodorium intercedat commentatio. quam ad summos in philosophia honores obtinendos scriptam.. in universitate litterarum Dorpatensi publice defendet Carolus Schirren. Dorpati, formis Henrici Laakmanni. MDCCCLVIII. 95 S. gr. 8.

Die vorstehende Schrist ist bereits von viel competenteren Männern, als Schreiber dieser Zeilen ist, nach Verdienst anerkannt worden, so dasz ein Wort des Lobes von unserer Seite hinzuzufügen fast überflüssig scheinen möchte. Da indessen in rein philologischen Zeitschriften meines Wissens die Abhandlung noch nicht besprochen worden ist, so dürfte den Lesern der Jahrbücher eine Analyse derselben nicht unerwünscht sein. Wir werden diejenigen Punkte besonders hervorheben, in denen wir entweder zu den Ergebnissen des Vf. Bestätigungen beibringen oder sie erganzen und weiter führen zu können meinen, oder auch wo wir abweichender Ansicht sind. - Der Vf. will zweierlei nachweisen: 1) dasz Jordanis fast nur den Cassiodorius ausgeschrieben habe, 2) dasz dieser letztere für die gothische Geschichte vor Theoderich fast alle Angaben echt geschichtlicher Natur aus griechischen und römischen Quellen geschöpst habe. Der erste Punkt ist, so scheint uns, völlig erwiesen worden, der zweite wenigstens bis zu einem gewissen Grade, nach Abzug starker Uebertreibungen.

Von der Oekonomie des Buches des Jordanis ausgehend weist der Vf. drei Lücken in seiner Geschichtserzählung auf, eine Cap. 13, wo derselbe vom Kriege Domitians mit den Dakern plötzlich auf den Stammbaum der Amaler überspringt, eine andere Cap. 21-23 zwischen Galerius und Valens, eine dritte - 'weniger offenbare' - Cap. 48 zwischen Ermanarich und den späteren Amalern. Diese Lücken (von denen übrigens nur die erste wirklich evident ist) leitet der Vf. davon ab, dasz die classischen: Ouellen hier den Geschichtschreiber der Gothen im Stich gelassen haben. Die neuerlich beliebt gewordene Ansicht, dasz es Jordanis gewesen, der das meiste aus classischen Quellen geschöpfte hinzugethan habe, und dasz wir aus dem Werke Cassiodors nur wenige einen rein germanischen, sagenhasten Charakter tragende Nachrichten noch besäszen, erklärt er mit Recht für ganz grundlos. Er betont es gebührend, in wie lächerlicher Weise Jord. unter dieser Voraussetzung seiner Aufgabe, die ja dahin gieng, den Cass. zu excerpieren, nachgekommen sein müste, und legt das volle ihr zukommende Gewicht auf die eigne Aussage des Jord. in der Vorrede: ad quos et ex nonnullis historiis Graecis ac Latinis addidi convenientia, initium finemque et plura in medio mea dictione permiscens (denn so, nicht nonnulla ex und dictatione, ist nach Anleitung des mg. Paris. und anderer guter Hss. bei Closs zu schreiben): mit Hülfe des Ausdrucks permiscere wird sogar der Beweis angetreten, dasz auch im Anfang und am Ende ein Grundstock Cassio-

dorischer Nachrichten vorliegen müsse, den Jord. mit seinen Zuthaten versetzt habe, nicht aber eine reine Arbeit des Jord. Consequent ist dies allerdings; der Vf. beweist aber zu viel: denn das Ende, d. h. Cap. 59 f., die Geschichte der Zeiten, die später liegen als der Zeitpunkt wo Cassiodor schrieb, musz ja das ausschlieszliche Eigentum des Jordanis sein. Folglich wird man aus dem Ausdruck permiscens auch für den Anfang nichts folgern dürsen. Entweder drückt der unklare Autor sich unklar aus oder - und dies liegt ziemlich nahe - man hat nach finemque stärker zu interpungieren und et im Sinne von etiam nehmend zu übersetzen: 'dazu habe ich auch aus einigen griechischen und lateinischen Geschichtsbüchern passendes hinzugethan, nemlich den Anfang und das Ende, auch in der Mitte mehreres mit meinen Worten durchslechtend.2 Jene Zuthaten lassen sich nach des Vf. Urteil noch nachweisen: es sind Stücke von Cap. 5, die zweite Hälste von Cap. 50, sowie Cap. 51, und der Schlusz (Cap. 59 f.). Hierzu ist aber meiner Ansicht nach mindestens noch Cap. 1 zu zählen, dessen confuse, aus den allergewöhnlichsten Handbüchern, Orosius und Julius Honorius, geschöpfte Beschreibung des Oceans mit der in den solgenden Capiteln gegebenen, allem Anschein nach aus Cass. herübergenommenen Geographie der Nordländer in keinem notwendigen Zusammenhange steht.

Die im allgemeinen schon an sich wahrscheinlichen Voraussetzungen des Vf. werden nun im einzelnen durch genaue Vergleichung des Jord. mit dem was wir von Cass. wissen erhärtet, zunächst durch eine wahrhast musterhaste Untersuchung des Stils des Jord. Während es sich nemlich darthun läszt, dasz dieser, wo er auf eignen Füszen steht, im höchsten Grade unbehülflich schreibt, ist sein Büchlein gothischer Geschichte voll von Stellen, die alle Eigenheiten des prononcierten rhetorischen Stils des Cass. an sich tragen; dahin gehört der Gebrauch des Singularis der Völkernamen statt des Pluralis, die Vorliebe für ähnlich klingende, in einen Gegensatz zu einander gesetzte Worter (C. 39 primo etiam non dico vulnere, sed ipso pulvere; C. 50 plus copia quam inopia), die Menge abgeschmackter Etymologien, die Vergleichung der Umrisse von Ländern und Meeren mit Pflanzen oder auch mit Teilen des menschlichen Körpers, die mit verschiedenen Stellen der variae fast wörtlich übereinstimmende Beschreibung von Ravenna C. 29 u. a. Capitel für Capitel geht der Vf. den Jord. durch und weist nach, wo das Nachklingen von Cassiodorischem Stil, wo das Lallen des Epitomators überwiegt: eine treffliche Grundlage für alle künftigen historisch-kritischen Untersuchungen. Im allgemeinen kommt er zu dem Resultate, dasz die Reste des Cassiodorischen Stils sich in den späteren Partien des Buchs häufiger und sicherer nachweisen lassen als in den früheren, aus dem einfachen Grunde, weil hier der Stoff für rhetorische Ausschmückung, wie Cass. sie liebt, geeigneter, sein Stil daher auch ausgeprägter war. Bei dieser ganzen, sonst ebenso scharfsinnigen als soliden Untersuchung ist es übrigens hochlich zu bedauern, dasz der Vf. sich um die kritische Ueberlieferung des Jord. gar nicht bekümmert, sondern einfach an den Vulgattext gehalten hat; er hat es nicht einmal für der Mühe werth gehalten, die doch leicht zugängliche Ausgabe von Muratori zu Rathe zu ziehen, wo der Ambrosianus leidlich vollständig verglichen ist. Wer mit der Ueberlie ferung des Jord, vertraut ist und weisz, dasz die plumpe Dreistigkeit, mit der in den alten Ausgaben sein Text interpoliert worden ist, höchstens in der Textesversalschung der Scriptores historiae Augustae ein Seitenstück findet, wird mir zugeben, dasz dies keine ganz geringe Unter lassungssünde ist. Ein Zurückgehen auf die handschriftlichen Lesarten würde dem geübten Blicke des Vf. ohne Zweisel östers neue Analogien mit dem Stil des Cass. geboten, manche seiner Bedenken und Conjecturen erledigt haben. So heiszt, um nur einige der vom Vf. angezogenen Stellen zu berichtigen, Cass. Werk nicht de origine actuque Getarum, sondern de or, actibusque Getarum; in unum et hoc parvo libello coartem durste nicht S. 10 aus der Vorrede als Beweis für die grammatischen Schnitzer des Jord. angeführt werden, da in uno überliefert ist; der ebd. aus Cap. 30 angezogene Satz wird durch Zurückgeben auf die hsl. Lesart und Aenderung der Interpunction etwas weniger barbarisch: cum .. Vesegotharum applicuisset exercitus, ad Honorium . . legationem mittunt (so, nicht misisset, der Ambr.), quatenus si (wol bloszer Schreibsehler für sibi) permitteret, ut Gothi pacati in Italia residerent: sic eos cum Romanorum populo vivere, ut una gens utraque credi posset; die S.10 auf Cass. zurückgeführte Stelle aus Cap. 50 lautet nach den Hss. noch viel concinner: nam ibi admirandum reor fuisse spectaculum, ubi cernere erat contis (nicht cunctis) pugnantem Gothum, ense furentem Gepidam, in vulnere suo Rugum (nicht suorum cuncta) tela frangentem, Suevum pede, Hunnum sagitta praesumere, Alanum gravi, Herulum levi armatura aciem struere (nicht instruere); insulae, dessen Ausfall nach in modum Cap. 29 vom Vf. S. 11 vermutet wird. findet sich wirklich in den Pall. und im Ambr.; die S. 16 citierte Stelle aus dem 5n Cap. geht nach den Hss. nicht auf den Danuvius, sondern auf den Danaper, also ist die Parallelstelle der variae, wo von den Donausischen die Rede ist, nicht ganz so zutreffend, wie es scheinen könnte; die Worte aus Cap. 26, in denen S. 17 die Hand des Cass, vermutet wird, erhalten durch die Hss. gröszeres Ebenmasz: faciliusque (für satius) deliberant ingenuitatem perire quam vitam, dum misericordius (für misericorditer) alendus quis venditur, quam moriturus servatur; dasselbe ist der Fall Cap. 49 quis ergo hunc putet exitum, quem nullus aestimet vindicandum? — Worte die in dem Vulgattexte in q. e. huic dicat exitum, q. n. aestimat v. verschlechtert worden sind.

Der folgende Abschnitt handelt von den Gewährsmännern des Jordanis und sucht aus den variae, sowie aus dem Verzeichnis der Bücher, welche de inst. divin. litt. 25 den Mönchen zur Lectüre empfohlen werden, nachzuweisen, dasz bei weitem die meisten derselben dem Cass. bekannt gewesen sind. Dieser Nachweis ist im wesentlichen wolgelungen; wenn der Vf. aber alle bei Jord. vorkommenden Citate aus Cass. ableiten will, so vergiszt er ganz die eigne Versicherung des Jord. in der Vorrede, er habe aus griechischen und lateinischen Geschichtsbüchern passendes

hinzugefügt. Mustern wir die Liste der von Jord. citierten Autoren (bei Schirren S. 22) durch, so wissen wir von einem, von Orosius, aus Cap. 1 bestimmt, dasz er von Jord. zur Ergänzung seines Originals benutzt worden ist. Das C. 46 wörtlich abgeschriebene Stück aus Marcellinus Comes ist mit gröster Sicherheit als Zuthat des Jord. zu betrachten: denn seine Chronik schlieszt mit dem J. 534, kann also von Cass., der bei Lebzeiten des Athalarich (+ 534) schrieb, unmöglich benutzt worden sein. Unter den griechischen Autoritäten gehört in dieselbe Kategorie der Cap. 19 als Garant für die unter Gallus in Aegypten wütende Pest citierte Dionysius, mit dem der Vf. S. 24 pichts anzusangen gewust hat. Es ist der Bischof Dionysios von Alexandrien gemeint, von dem uns Eusebios in der Kirchengeschichte reiche Auszüge erhalten hat; die Stelle über die Pest findet sich VII 21. Da die Pest so wenig wie alles übrige in demselben Capitel erzählte auch nur in der geringsten Verbindung mit der Geschichte der Gothen steht, so wird man dieses Stück Kaisergeschichte samt den Citaten aus Dionysios (d. i. Eusebios) und Cyprianus getrost auf Jord. zurückführen dürfen. Endlich möchte ich ihm auch noch die Anführung des losephus zuerteilen, dem Cap. 4-ein Zeugnis über die Gothen in den Mund gelegt wird. Sch. vindiciert auch dieses dem Cass. und beschuldigt ihn deshalb geradezu der Schwindelei (S. 28). Ich denke, der eine ist hier so unschuldig wie der andere. Die Worte lauten: haec igitur pars Gotkorum . . ad extremam Scythiae partem, quae Pontico mari vicina est, properant... in quam sententiam et nonnulli consensere maiorum. Io sephus quoque, annalium relator verissimus, dum ubique veritatis conservat regulam et origines causarum a principio revolvit, haec vero quae diximus de gente Gothorum principia cur omiserit, ignoramus, sed tamen ab hoc loco eorum stirpem commemorans Scythas eos et natione et vocabulo asserit appellatos. Wer das versteht, den beneide ich um seinen Scharssinn. Gewis kann man dem Jord. eine tüchtige Portion Unbeholsenheit und Barbarismen zutrauen; aber in éinem Athemzuge ein quoque durch ein vero aufgehoben, dieses vero nicht weniger als zwei Zeilen nach Beginn des Satzes nachhinken zu sehen, ist doch mehr als man billigerweise ertragen kann. Das ist aber noch eine Kleinigkeit gegen den materiellen Widerspruch des Schriftstellers mit sich selbst: ab hoc loco kann, wenn es überhaupt einen Sinn hat, nur den haben 'aus Skythien', eorum sind die Gothen, also wurde mit ab hoc loco eorum stirpem commemorans gesagt. Iosephus kenne die Gothen in Skythien; nun aber sind haec quae diximus de gente Gothorum principia, über deren Nichterwähnung durch losephus sich der naive Jord. wundert, ja eben die alten Sitze der Gothen in Skythien: also ware unmittelbar vorher genau das Gegenteil gesagt! Zu dem allem kommt noch, dasz es mir wenigstens nichts weniger als unbedenklich scheint, den Jord. — und nun gar erst den Cass. - eine so plumpe Lüge auf Rechnung gerade eines so allbekannten und vielgelesenen Schriftstellers, wie Iosephus war, in Umlauf setzen zu lassen. Wenn je eine Stelle dringend zur Emendation auffordert, so ist es diese. Aus den Hss. wird freilich nichts notiert, was uns zu Hülfe

kame 1) - übrigens kein Beweis, dasz nicht in den Hss. wirklich etwas ganz anderes steht als in unseren Texten. Es liegt aber eine leichte Emendation nahe genug. Erstens ist nach maiorum statt des Punctum ein Komma, und umgekehrt nach revolvit statt des Komma ein Punctum zu setzen; damit ist wenigstens der grammatische Unsinn beseitigt. Die veritatis regula, die Iosephus überall bewahrt haben soll, ist sein Festhalten an der biblischen Ueberlieferung; mit den Worten dum origines causarum ('der Dinge', hier schon ganz wie das französische choses) a principio revolvit ist hier, wo es sich um Ethnographisches handelt, deutlich genug auf den Abschnitt seiner Archäologie<sup>2</sup>) hingewiesen, wo er die Ursprünge aller Völker an die Völkertasel der Genesis anknüpst. In diesem also soll nichts von den alten Sitzen der Gothen in Skythien stehen, aber doch (sed tamen soll sichtlich die vorausgehende Behauptung einschränken) irgend etwas was eine indirecte Bestätigung jener Thatsache abgibt. Schlagen wir nun antigg. I 6, 1 nach, so finden wir: Μαγώγης δε τους απ' αυτού Μαγώγας ονομασθέντας ώπισε, Σπύθας δε υπ αυτών προσαγορευομένους. Also ist zu schreiben: A a e c vero quae diximus de gente Gothorum principia cur omiserit, ignoramus: sed tamen Magog loco eorum stirpem commemorans Scuthas eos et natione et vocabulo asserit appellatos. Da Gog und Magog von Hieronymus an allgemein auf die Gothen bezogen wurden, so begreift man. wie Jord, den Stamm des Magog als Stellvertreter der Gothen betrachten und den Iosephus in diesem Sinne hat citieren können. Freilich beurkundet das Citat mehr den theologischen Eiser als das gelehrte Verständnis des Jordanis. Ich glaube aber überhaupt, dasz Jord. bei seinen Zusätzen wesentlich nur kirchliche Historiker zu Rathe gezogen hat (auch Marcellinus Comes gehört unter diese Gattung, insofern er den Hieronymus fortsetzt): er schrieb für einen Geistlichen und richtete bei der Bearbeitung eines zwar von einem Christen geschriebenen, sich aber wahrscheinlich im Stil der damaligen besseren historischen Schule (Prokopios, Agathias) gegen alles Christliche streng neutral verhaltenden Geschichtswerkes sein Augenmerk begreiflicherweise besonders auf die Befriedigung des geistlichen Hausbedarfs. Die Citate aus classischen Quellen rühren dagegen, höchstens eine oder die andere Anführung aus Vergilius abgerechnet, von Cass. her. Unter den von ihm benutzten Gewährsmännern ist dem Ammianus Marcellinus und dem Ablabius von Sch. eine ganz besonders eingehende Untersuchung gewidmet worden. In jenem sucht er mit Recht eine Hauptquelle des Cass. und weist dies durch eine Vergleichung des Jord. sowol mit den erhaltenen Büchern Ammians, wie mit den Spuren die uns von seinen in den früheren Büchern gegebenen Nachrichten teils bei ihm selbst, teils

<sup>1)</sup> Auszer etwa dasz, wie ich aus der Ausgabe des Jordanis von C. A. Closs (Stattgart 1861) ersehe, der Rand der Pariser Ausgabe die unzweiselhaft richtige Variante Ioseppus für Iosephus bietet.

2) Beiläufig bemerke ich, dasz die von Sch. S. 24 vorgeschlagene, palkographisch nicht sehr wahrscheinliche Aenderung antiquitatum für

annalium unnötig ist, da annalium relator genau wie das griechische 200νογράφος in dieser Zeit von jedem Historiker gebraucht wird.

in den Valesianischen Excerpten und sonst erhalten siud, umsichtig, wie immer, nach. Bisweilen konnte durch Zurückgehen auf die hsl. Lesart die Uebereinstimmung noch besser in das Licht gesetzt werden. So ist die S. 34 zu Ammians Beschreibung der Alanen (XXXI 2, 21 Hunnisque per omnia suppares, verum victu mitiores et cultu) aus Jord. C. 24 beigebrachte Parallelstelle nach Anleitung von Pall. und Ambr., welche humanitate victu haben, ohne Zweisel so herzustellen: Alanos quoque pugna sibi pares, sed humanitate victus formaque dissimiles; der C. 21 erwähnte Gothenkönig aus Constantins Zeit heiszt nach den besten Hss. wirklich Ariaricus, wie in den Exc. Vales. 31, nicht Araricus. Abgesehen von Specialitäten, die beiden gemeinsam sind, wie den Gründungsgeschichten von Marcianopolis und Nicopolis, findet der Vf. namentlich in dem Vorhandensein einer Lücke zwischen Maximianus und Ermanarich in der Geschichtserzählung des Jord. eine überraschende Beziehung auf Ammian, welcher XXXI 5, 17 nach einem kurzen Ueberblick der Raubzüge der Gothen unter Valerianus und Gallienus hinzufügt: Gothi per longa saecula siluerunt immobiles. Den Umstand dasz die Gründung der thrakischen Stadt Anchialos von Jord. Cap. 20 dem Sardanapal zugeschrieben wird, leitet er richtig aus einer Verwechselung mit Anchiale in Kilikien ab und erklärt dieselbe aus einer alten Durcheinandermengung der Unternehmungen der Gothen in Thrakien und in Kleinasien, von der sich Spuren schon bei Ammian vorfänden: derselbe möge auch hier dem Cass. vorgelegen haben. Was den zweiten jener beiden Historiker, den Ablabius, betrifft. so weist der Vf. siegreich nach, dasz kein Grund vorliegt ihm die Benutzung gothischer Heldenlieder zuzutrauen und alle eine solche Kenntnis verrathenden Stellen des Jord. auf ihn zurückzuführen, ferner dasz Ablabius kein deutscher Name, sondern von ἀβλαβής abzuleiten ist. Er zählt alle in der Zeit von Constantin bis Justinian vorkommenden Römer dieses Namens auf, glaubt aber keinen derselben mit dem Historiker identificieren zu können, neigt sich vielmehr zu der Vermutung hin. Ablabius moge nur ein anderer Name des Historikers Dexippus und dieser mit dem athenischen Staatsmanne P. Herennius Dexippus nicht identisch, sondern sein Sohn gewesen sein. Ich denke, die Sache läszt sich bestimmt gegen Sch. entscheiden. Sein Hauptargument ist, dasz alle Angaben des Ablabius sich auch bei Dexippus nachweisen lieszen: die Ableitung des Namens der Heruler von ihren Sitzen an den Sümpfen  $(\tilde{\epsilon}\lambda\eta)$  der Māotis bei Ablabius ap. Jord. c. 23 und Dexippus ap. Steph. s. v. "Elougot; die alten Sitze der Gothen in Skythien, bezeugt durch Ablabius ap. Jord. c. 4, von Dexippus

<sup>3)</sup> In dem S. 32 f. hieran geknüpften Excurs des Vf., welcher zu zeigen sucht, dasz schon zeitig eine Vermengung der geographischen Nomenclatur eingetreten sei und asiatische Localitäten nach Europa verlegt worden seien, ist wenigstens das Citat Steph. s. v. Αμανον ungehörig: dasz dort die Orestessage nach dem Tauros und Amanos verlegt wird, hat nicht in einer Verwechselung der Taurer mit den Bewohnern des Tauros seinen Grund, sondern darin dasz die Griechen in der in Kappadokien verehrten jungfräusichen Kriegsgöttin von Komana die Taurische Artemis wiedererkannten. Auch Komana und Tyana werden mit Orestes in Verbindung gebracht.

indirect dadurch, dasz er S. 11 Bonn, die Juthungen und Heruler Skythen nennt; das dritte Fragment des Ablabius ap. Jord. c. 14 sei sehr verderbt und scheine nur ein wiederholtes Zeugnis für die skythische Heimat der Gothen zu enthalten. Die Stelle lautet: Ablavius enim historicus refert, quia ibi super limbum Ponti, ubi eos diximus in Scythia commanere, pars corum, qui orientalem plagam tenebant - eisque pracerat Ostrogotha, incertum utrum ab ipsius nomine an a loco, id est orientali, dicti sunt Ostrogothae, residui vero Vesegothae in parte occidua (so habe ich nach Anleitung der codd. Palatini geschrieben: id est heiszt in der Sprache des Jord. enemlich'). Was hier verderbt sein soll, sehe ich nicht ein: das nachlässige eisque statt quibusque kann doch einen solchen Verdacht, wie ihn der Vf. ausgesprochen hat, nicht begründen. Auf das unzweideutigste sagt hier Ablabius aus, dasz die Gothen sich, als sie noch am schwarzen Meere saszen, in Ostrogothen und Vesegothen teilten, und gibt die Grunde dieser Benennungen an: also lauter Dinge die sich in den Resten des Dexippus nicht nachweisen lassen. Für das Cap. 4 gesagte ist der Umstand, dasz Dexippus germanische Völker skythische nennt, so gut wie gar keine Bestätigung: denn das thun die allermeisten griechischen Historiker dieser Zeit. Es bleibt also nur die Ableitung des Namens der Heruler beiden gemeinsam. Aber Jord. citiert Cap. 22 selbst den Dexippus unter diesem Namen: wie unwahrscheinlich, dasz ein und derselbe Schriftsteller seinen Gewährsmann dreimal Ablabius, éinmal Dexippus genannt haben sollte! Dazu kommt, was der Vf. nicht gehörig erwogen zu haben scheint, dasz die Inschrift, welche uns den P. Herennius Dexippus, des Ptolemäus Sohn, näher kennen lehrt, ihn ja gerade als Historiker bezeichnet (vgl. Müller Fragm. hist. Gr. III 667). Also ist eine Identität des Dezippus und Ablabius nicht gut möglich; allerdings aber mag der letztere das Geschichtswerk des erstern benutzt haben. Ueberblicken wir nun die Reihe der vom Vf. aufgezählten Ablabier, erwägen wir dasz der Name zuerst im 4n Jh. vorkommt, dasz unser Ablabius nach dem Inhalt der Fragmente, namentlich der Erwähnung der Ost- und Westgothen kaum viel früher als um 376 geschrieben haben kann, endlich dasz der unter Justinian 562 genannte Ablabius nicht wol von dem mindestens 30 Jahre früher schreibenden Cassiodor hat benutzt werden können, so wird man von selbst auf einen der unter Theodosius II lebenden Ablabier geführt: und da bietet sich uns am wahrscheinlichsten der dux Ablabius dar, welcher nach einer annehmbaren Vermutung des Vf. S. 41 identisch ist mit dem 'Aβλάβιος 'Ιλλούστριος'). von dem ein Epigramm bei Brunck Anal. II 451 steht.

Im 4n Abschnitt werden mehrere wichtige Themata als dem Jord. mit Cass. gemeinsam nachgewiesen. Zunächst die Angaben über den Umfang von Ermanarichs Reich, zu welchem erst eine Reihe schwer zu bestimmender Völkerschaften, dann die Veneder und Aesten gezählt werden; die letzteren schickten zwar an Theoderich eine Gesandtschaft, Cass. aber

<sup>4)</sup> Oder 'Αβλάβιος 'Ιλλουστρίου. Der vom Vf. herbeigezogene ο τοῦ 'Ιλλουστρίου im Etym, M. u. ἀτμίς ist übrigens kein anderer als Hesychios, der unter diesem Beinamen bekannt ist.

- meint der Vf. - habe über sie und ihre Sitze nicht mehr gewust als was er aus Tac. Germ. 45 gelernt hatte: jene übrigen Völker möchten wol nur Unterabteilungen éines Volkes gewesen sein. Möglich ist dies freilich; im ganzen ist aber zu dem uns hier zuerst entgegentretenden Bestreben des Vf., den Werth von Cass. Nachrichten nach Möglichkeit herabzudrücken, kein stichhaltiger Grund da, und dasz ihm gerade hier eine echt gothische Urkunde vorgelegen hat, daran lassen die zahlreichen gothischen Pluralformen, welche in dem Völkerverzeichnis erscheinen. nicht den geringsten Zweisel. b) - Dafür dasz auch die Herleitung der Gothen aus Scandza Cassiodorischen Ursprungs ist, wird ein feiner und scharfsinniger Inductionsbeweis geführt: die Beschreibung Skandinaviens verrathe Vertrautheit mit Vergilius Georgica; die Vergleichung der Pferde der Sveans mit den Pferden gerade der Thüringer, wo andere Vergleiche viel näher gelegen hätten, sei just bei Cass. erklärlich, da der Thüringerkönig dem Theoderich Pferde zum Geschenk gemacht habe; Cap. 17 werde eine Einzelheit über den Auszug der Gothen als schon erwähnt bezeichnet, die sich doch bei Jord. Cap. 4 nicht findet, also nur in der Darstellung des Cass. vorgekommen sein könne; endlich sei auch die Erwähnung des nordischen Königs Rodulf, der zu Theoderich gekommen sei, ein dem Buche des Jord. mit den libri variarum gemeinsames Thema, indem dieser Rodulf ohne Zweifel mit dem var. IV 2 erwähnten Herulerkönig identisch sei, den Theoderich wehrhaft machte: dasz der König der Heruler zu Theoderichs Zeit jenen Namen führte, ist anderweitig bekannt. Hinsichtlich dieses letzten Punktes bin ich jedoch abweichender Ansicht. Die Stelle des Jord. C. 3 lautet nach den besten der von Closs gegebenen Varianten wie folgt: sunt et . . Suetidi, cogniti in hac gente reliquis corpore eminentiores, quamvis et Dani, ex ipsorum stirpe progressi, Herulos propriis sedibus expulerunt, qui inter omnes Scandiae nationes nomen sibi ob nimiam proceritatem affectant praecipuum. quamquam et illorum positura Aigrandi, [Augandsi,] Eunizi, Ethelrugi, Ariochi, Rannii, quibus non ante multos annos Rodoulf rex fuit, qui contempto proprio regno ad Theoderici Gothorum regis gremium convolavit et, ut desiderabat, invenit: hae itaque gentes, Germanis et corpore et animo grandiores, pugnabant beluina saevitia. Aus dem Ambr. wird, was Closs zu bemerken unterlassen hat, ausdrücklich notiert, dasz er sunt vor quamquam nicht anerkennt: ich halte es in der That für eine blosze Interpolation. Nachdem die Suetidi als durch ihre Körpergrösze vor der übrigen Bevölkerung Scandzas hervorragend genannt worden sind, wird, um zu erhärten, wie viel das sagen wolle, hinzugefügt und doch sind da die Dänen, die Ueberwinder der Heruler, die sich auf ihre Körperlänge besonders viel einbilden . . und doch sind da die Aigrandi usw., die selbst wieder gröszer und mutiger als die eigentlichen Germanen') sind'; quamvis — quamquam entspricht sich, ein sunt vor quam-

<sup>5)</sup> In den Pall. und im Ambr. lautet die Stelle: Golthes, Cythathiudos, Inaunxis, [Vasina, Bovoncas,] Merens, Morylens. Imnis[cans], Rogas, Tailzans, Athual, Narego, Bubegenas, Coldas. 6) Romani würde, selbst wenn es besser bezeugt wäre, nicht passen.

quam würde die Anaphora nur stören. Jord. wollte eigentlich fortfahren quamquam et Aigrandi . . Germanis grandiores, pugnabant usw., schob aber die lange Parenthese von Rodvulf ein und nahm dann den Faden mit einem hae itaque gentes wieder auf. Ist meine Erklärung die richtige, so wird es unmöglich die Worte quibus Rodoulf rex fuit auf die Heruler zu beziehen, wie der Vf. will, was schon an sich im höchsten Grade gezwungen ist und was wenigstens kein Leser je hätte errathen können. Durch Wiederherstellung des überlieferten pugnabant, wofür man allerdings puquant oder quondam puquaverunt erwarten würde, tritt der Schirrenschen Erklärung ein zweites Hindernis entgegen: es wird erst erklärlich, wenn man pugnabant beluina saevitia in enge Verbindung zu dem Berichte über Rodvulf setzt: nemlich 'sie kampsten so in der Zeit, aus welcher wir über sie Nachrichten haben, zur Zeit als Rodvulf ihr König war.' Zu diesen grammatischen Bedenken kommen nun noch nicht minder schwer wiegende historische. Der ungenannte König der Heruler, dessen Identität mit dem Herulerkönig Rodulf selbst wieder erst eine angesichts der Passivität, mit welcher der mächtige Theoderich dem Untergange dieses Rodulf durch die Langobarden zusah, nicht ganz unbedenkliche Vermutung ist, wendete sich an Theoderich, um von ihm wehrhaft gemacht zu werden, und erhielt auch, so scheint es, von ihm Unterstützung gegen seine Feinde. Wie kann man dies contempto proprio regno nennen? In diesen Worten des Jord. kann, wenn man sie unhefangen betrachtet, nur das liegen, dasz sein Rodvulf aus freien Stücken sein Königreich verliesz und in die Dienste Theoderichs trat, also dasselbe that, was im Mittelalter Harald Haardraade und mancher andere skandinavische Königssohn, die es nicht unter ihrer Würde hielten, in der Warägergarde in Constantinopel Dienste zu thun. Ferner: der von Paulus Diaconus und Prokopios erwähnte Rodulf war König der in Pannonien sitzenden Heruler: diese standen nun allerdings in Verkehr mit ihren Vettern in Skandinavien oder an der Ostsee, wie daraus hervorgeht, dasz sie in einer etwas spätern Zeit sich einen König Namens Τοδά-TIOS von ihnen holen: wie ist es aber denkbar, dasz beide Zweige unter einem Könige gestanden haben sollten? Um die Identität der beiden Rodulf aufrecht zu erhalten, ware also die weitere Hypothese zu Hülfe zu nehmen, dasz Rodulf derjenige gewesen, der die Heruler aus Skandinavien nach Pannonien sührte, und diese Consequenz ist auch von Aschbach (Geschichte der Heruler und Gepiden S. 35) gezogen worden. Allen diesen Schwierigkeiten entgeht man, wenn man die Worte des Jord. so auffaszt, wie sie grammatisch allein aufgefaszt werden können, d. h. wenn man quibus Rodoulf rex fuit auf die fünf anderen kleinen skandinavischen Stämme bezieht, die unmittelbar vorher aufgezählt worden sind; sie werden unter einem Könige gestanden haben, wie kurz vorher Rugier, Heruler, Skiren und Turcilinger unter dem einen Odoaker. - Der dritte Punkt betrifft die Bereicherung der gothischen Geschichte durch die der Geten und Skythen. Nicht durch eine Kette indirecter Schlüsse, sondern

<sup>7)</sup> Augandzi halte ich für blosze Dittographie von Aigrandi.

in der allerdirectesten Weise wird nachgewiesen, dasz die Bezeichnung der Gothen als Geten in emphatischer Rede zu Cassiodors Zeit allgemein war und von ihm selbst in den variae gebraucht worden ist; also fällt jeder Grund weg, die Einmischung der Geten auf Rechnung des Jord. zu setzen, wie dies von J. Grimm u. a. geschehen ist. Der kurze Abschnitt hierüber S. 54 ff. ist einer der wichtigsten der ganzen Schrist. -- Endlich wird auch der Stammbaum der Amaler sowol als die Reihenfolge der Gothenkönige als Cassiodorisch dargethan; dies ist allerdings noch von niemand bezweifelt worden, doch ist es gut dasz einige Lücken der bisherigen Beweisführung hier ergänzt und das Resultat nach allen Seiten hin sichergestellt wird. Durch Verbesserung der Vulgata aus Ekkehardus Uraugiensis hat der Vf. gezeigt, dasz bei Jord. Athalarich der 17e im Stammbaum der Amaler ist, genau wie Cass. var. IX 25 angibt; beiläufig bemerkt, hätte der Vf. dasselbe aus dem Ambr. und aus den von Gruter verglichenen Palatini nachweisen können, in denen Wandalarius nicht ausgelassen ist. Die von dem Stammbaum zu unterscheidende Reihe der ostgothischen Könige ist bei Jord. diese: Winithar, Hunimund, Thorismund, Walamir, Theodemir, also, worauf der Vf. das gehörige Gewicht legt, genau dieselbe wie bei Cass. var. XI 1. Auch in den Charakteristiken dieser Herscher weist Sch. Spuren von Uebereinstimmung zwischen beiden Schriftstellern nach; er sucht dieselbe auch in der Stelle über Winithar Cap. 48 und vermutet, dasz dort Ermanarici eine Interpolation sei, da ja von diesem nach Jord. eignem Bericht alles cher als felicitas zu melden gewesen. Die Stelle lautet in den Ausgaben: qui avi Ataulfi virtulem imitatus, quamvis Ermanarici felicitate inferior, tamen . . paululum se subtrahebat ab illis (den Hunnen). Der Ambr. läszt avi vor Ataulfi aus; wir hätten dann eine chronologische Vergeszlichkeit des Jord. vor uns, die daraus zu erklären wäre, dasz die Thaten des Ataulf bereits früher erzählt worden waren. Es unterliegt aber keinem Zweisel, dasz dies lediglich eine planmäszige Aenderung ist, gemacht, um den Widerspruch mit der Genealogie Ataulfs zu heben, und dasz wir die echte Lesart in dem avi Vitvulft der Pall. vor uns haben. In der That erscheint Cap. 14 als Winithars Groszvater ein Vultvulf, der hiernach in Witoulf zu verbessern sein wird. Da dieser ein Bruder Ermanarichs war. so ist des letztern Erwähnung ganz angemessen: seine felicitas, an die Winithar nicht hinaureichte, kann nur sein allerdings unerhörtes Glück im Unterjochen der skythischen Völkerschaften sein, ist also, da Winithar gegen eins der Völker zog, die dem Ermanarich gehorcht hatten, ein ganz passendes Tertium comparationis; von dem traurigen Ende Ermanarichs konnte hier ganz abgesehen werden. Die bei weitem meisten Königsnamen schöpfte Cass. nach des VI. Urteil aus römischen Quellen. In wie weit dies zugegeben werden kanu, soll gleich erörtert werden; hier bemerke ich nur, dasz wenigstens der Stammbaum des Giberich Cap. 22, wie mir scheint, davon ausgenommen werden musz. Dasz ein römischer Historiker, wenn er auch noch so ins Detail eingieng, von einem Gothenkönig, der noch dazu in gar keiner directen Beziehung zu den Romern stand, obscure Vorsahren bis ins vierte Glied angegeben haben sollte, ist nicht glaublich; dasz, wie der

Vf. vermutet, im Originalwerke Cassiodors von diesen Königen viel erzählt worden sei, was Jord. weggelassen habe, ist wenigstens nicht zu erweisen. Freilich hat der Vulgattext aus dem Urgroszvater Nidada einen Cnivida gemacht, offenbar um eine Identificierung mit Cniva, dem Zeitgenossen des Decius, anzubahnen; allein darauf durfte der Vf. (S. 63) nichts geben: will man den Cniva in einem der Ahnen Giberichs wiederfinden, so liegt es näher den Ovida in Cniha zu verwandeln. Erwägen wir die rein deutschen, nicht einmal in den Endungen romanisierten Formen Nidada - Ovida - Helderich - Giberich, so führt uns dies sichtlich auf eine gothische Quelle. Ich erkenne also hier, was weiter unten eingehender begründet werden soll, ein Bruchstück des Stammbaums der Balthen, und finde in diesem Umstand einen neuen Beweis für die vom Vf. mit Hülfe namentlich von Cass. var. XII 20 gegen Sybel siegreich versochtene Behauptung, dasz Cass. auch die Geschichte der Westgothen in seinem Werke aussührlich behandelt hatte. Jord. auch darin von seiner Quelle abhängig ist.

Der zweite Teil der Schirrenschen Schrist beschästigt sich mit Anlage, Tendenz, Quellen und Glaubwürdigkeit von Cassiodors gothischer Geschichte. Um sich einen festen Boden zu bereiten, geht der Vf. von den variae aus und weist durch eine ebenso gründliche als geistvolle Nebenuntersuchung für diese zweierlei nach, erstens die wesentlich panegyrische Tendenz: der Ruhm seiner Freunde, zum Teil auch sein eigener. sollte durch jene Urkundensammlung vor der Vergessenheit bewahrt werden - zweitens das Ueberwiegen des rhetorischen Schmuckes, hinter welchem die Thatsachen vollständig zurücktreten: der Vf. nimmt mit vieler Wahrscheinlichkeit an, dasz die Documente nicht in der Form, wie sie in den variae stehen, wirklich erlassen, sondern teils mit Zugrundelegung der Originale stilistisch überarbeitet, teils aus dem Gedächtnis sehr frei wiederhergestellt sind. Eine ähnliche panegyrische Tendenz hat nun nach des Vf. Dafürhalten auch Cassiodors gothische Geschichte gehabt: es sollte eine Verherlichung der gothischen Könige sein, gewis nicht am wenigsten auch des Theoderich, wiewol Jord. dessen Geschichte so gut wie ganz unterdrückt hat. Mit Recht vermutet aber der Vf., dasz ein so namhafter Staatsmann wie Cassiodorius sich in seinem Geschichtswerke gewis auch mit von politischen Tendenzen habe leiten lassen und dasz er schwerlich ermangelt habe Rücksicht auf die Verhältnisse zu nehmen, unter denen er schrieb. Nun verfaszte er aber sein Geschichtswerk unter Athalarich, dessen Erbrecht, wie S. 72 ff. gezeigt worden ist, vielfach angefochten ward und dessen Thron überhaupt der Besestigung dringend bedurfte. Für Cassiodor, den Minister Athalarichs, war es also vom grösten Interesse nachzuweisen, dasz Athalarich ein echter Amaler und dasz die Gothen ein ruhmvolles, an Alter und Thatenglanz mit den Römern wetteiferndes Volk seien, denen zu gehorchen für die letzteren keine Schande sei. Diesen zweiten Punkt hat v. Wietersheim (Geschichte der Völkerwanderung II 146), der Schirrens Ergebnisse billigt, mit gutem Grunde noch stärker als dieser betont. Der Nachweis, wie geslissentlich die Ahnen Eutharichs, des Vaters des Athalarich, bei Cass. in den Vorder-

grund gedrängt werden, so wenig auch im Grunde von ihnen zu berichten war, ist unserem Vf. vortrefflich gelungen. Es ist nach seinen Untersuchangen wol so gut wie gewis, dasz Eutharich gar kein Amaler war und dasz sein Groszvater Beremud, ein obscurer Westgothe, erst durch schmeichelude Hofgenealogen den Amelung Thorismund zum Vater erhalten hat. Ich kann hierfür zweierlei Bestätigungen anführen. Erstens den Namen Beremud, der speciell westgothisch ist, wie das häufige Vorkommen des daraus entstandenen Bermudo bei Königen und Privatleuten in Spanien bis in die neuere Zeit zur Genüge lehrt. Zweitens die Zeitrechnung: Beremud soll nach dem Tode seines Vaters Thorismund ausgewandert sein, um nicht das hunnische Joch tragen zu müssen, und sich zu Wallia begeben haben, der bald darauf starb; nun regierte dieser aber von 415 - 419, dagegen starb Thorismund spätestens 410, wahrscheinlich schon um 404, wie sich daraus ergibt, dasz Walamir unter Attila (also nach 435) König der Ostgothen wurde, und zwar wenigstens einige Zeit vor 451 (Jord. 38. 48), zwischen seinem Antritt und dem Tode Thorismunds aber eine Zeit von 40 Jahren lag, während welcher die Ostgothen ohne König waren (Jord. 48 nach dem Ambr.). Hätte sich nun der Vf. darauf beschränkt zu sagen, dasz Cass. aus politischen Zwecken sich nicht nur dazu verstanden habe, jenen Stammbaum des Eutharich, dessen apokrypher Charakter ihm doch nicht unbekannt sein kounte, in seine Geschichte aufzunehmen, sondern sogar geslissentlich den Glauben an dieses unechte Machwerk habe verbreiten helfen, so würde ihm wol jedermann gern beistimmen: er geht aber so weit zu behaupten, dasz Cass. selbst erst den Stammbaum Eutharichs geschmiedet habe, mutet uns also zu zu glauben, dasz Eutharich auch nach der Vermählung mit der ostgothischen Königstochter sein Leben lang noch als homo novus umhergelaufen und erst lange nach seinem Tode, als sein Sohn Athalarich bereits eine Weile König war, die Welt durch Cassiodors Werk mit der Entdeckung überrascht worden sein sollte, dasz der selige ein Amaler gewesen. So vergiszt der Vf. über das Streben, den Werth von Cass. gothischer Geschichte auf das Niveau etwa von Rüxners Turnierbuch herabzudrücken, alle Methode und läszt alle Wahrscheinlichkeit auszer Acht. Aber nicht genug, dem Vf. gilt es auch als ausgemacht, dasz der ganze Stammbaum der Amaler eine Erdichtung des Cass. ist! Er geht davon aus, dasz Theoderichs Herkunst durchaus nicht sicher sei, indem einige Quellen ihn zum Sohne des Walamir statt des Theodemir machten; allerdings verdiene diese letztere Angabe den Vorzug, da aber Cass. weder habe leugnen können, dasz sein Vater Theodemir gewesen, noch auch dasz nicht dieser, sondern Walamir König gewesen, so habe er das Verhaltnis beider zu einander und zu Widemir absichtlich versalscht, um dem Theodemir wenigstens einen Anteil an der Herschaft zu vindicieren: nur darum bitte Walamir den Theodemir mit Thranen im Auge, seinen Sohn als Geisel herzugeben, während doch offenbar dessen Auslieferung von ihm als Familienhaupt ohne weiteres besohlen worden sei - nur um für Theodemir Platz zu erhalten, habe Widemir nach Westen abziehen müssen, u. a. Da Walamir nun auch Name eines Hunneukönigs sei

und Priscus ihn einen Skythen nenne, der Dichter Sidonius aber seinem Volke hunnische Sitten beilege, so wird die Vermutung gewagt, Walamir möge wol gar kein Bruder des Theodemir, sondern ein Hunnenfürst gewesen sein. Von allen diesen Punkten kann dem Vf. kein einziger zugegeben werden. Balamber (so nennt der Ambr. und C. 48 auch ein Pal. den Hunnenkönig des J. 376) und Walamir sind ganz gewis verschiedene Namen: wären sie aber auch identisch, so bewiese dies nicht das mindeste, da auch andere hunnische Namen, z. B. Attila, von den Gothen entlehnt sind; der ungenaue Ausdruck des Priscus und die unkritischen Uebertreibungen eines Dichters können selbstverständlich noch weniger beweisen. Aus dem Umstande, dasz einige ausländische Zeugen den Walamir zum Vater des Theoderich machen, zu folgern, dasz dessen Herkunft dunkel gewesen, ist ganz unstatthast: der Irtum ist daraus entstanden, dasz Walamir es war, der den Knahen Theoderich nach Constantinopel als Geisel stellte; beiläufig liefert hier die deutsche Heldensage, die Dietrichs Vater stets Dietmar nennt, ein entscheidendes Argument für die Richtigkeit von Cassiodors Angabe. Die Schicksale nicht blosz des Widemir, sondern auch seines gleichnamigen Sohnes nach ihrer Auswanderung werden von Jord. 56 nach Zeit und Umständen so genau detailliert, dasz der Annahme einer Fälschung aller und jeder Vorwand sehlt; eine solche wäre auch, gesetzt selbst Cass. hätte gegen die Geschichte den Theodemir zum Oberkönig machen wollen, gauz zwecklos gewesen, da Widemir als der jüngste Bruder hierbei ja gar nicht im Wege stand. Nun bitte ich einmal jeden, der ohne vorgefaszte Meinung Jord. 48. 52-56 durchliest und erfährt, wie die drei Bruder Walamir, Theodemir und Widemir einträchtig neben einander wohnen, jeder zwar in seinem eignen Gebiete (die Grenzen werden genau angegeben), aber doch so dasz die beiden jüngeren Brüder sich dem Walamir als Familienhaupt unterordnen, wie nach Walamirs Tode Theodemir an seine Stelle tritt, wie dieser nun eine Weile mit Widemir fortregiert, bis Mangel an Nahrung und Kleidung sie zu dem Entschlusse treibt, auf Eroberung neuer Sitze auszuziehen und sich in der Weise zu teilen, dasz Theodemir sich gegen die Balkanhalbinsel, Widemir aber gegen Italien wendet — ich bitte jeden, der die ausführliche und in sich zusammenhängende Erzählung dieser Vorgänge bei Jord. liest, mir zu sagen, we hier irgend etwas zu finden sein soll, was auch nur im entferntesten zur Annahme einer so grandiosen Geschichtsfälschung berechtigte, wie der Vf. sie dem Cass. zur Last legen möchte. Gerade der Umstand, dasz Theoderich ausdrücklich Sohn der Concubine Erelieva genannt wird (Jord. 52), beweist für jeden unbefangenen die Wahrheitsliebe des Geschichtschreibers; hätte er zur Verherlichung Theoderichs Lügen in Umlauf setzen wollen, so ware die Verwandlung der Erelieva in eine rechtmäszige Gemahlin ungleich leichter ins Werk zu setzen gewesen als die Fälschungen die unser Vf. ihm zutraut. Dieser scheint ganz vergessen zu haben, dasz ja jeder Gothe, der älter als 65 Jahre war, und deren gab es doch gewis nicht wenige, über Theodemir die Wahrheit wissen muste und den groszen Staatsmann in der empfindlichsten Weise hätte Lügen strasen können. Weiter soll nun wieder die Liste der Amaler zwischen

Ermanarich und Walamir eine 'schlaue' Fälschung des Cass. sein, der die Zahl der wirklich historischen Könige (Ermanarich, Hunimund, Thorismund, Walamir) unter die beiden augeblichen Linien der Amaler gleich verteilt und den Winithar und Wandalar hinzugedichtet habe. Vergeblich sieht man sich nach einem Grunde für diese Beschuldigung um. Nach Ermanarichs Tode, berichtet Jord., wurden die Ostgothen den Hunnen unterworfen, doch so dasz den Amalern in der Person des Winithar, eines Grosznessen des Ermanarich, die Herschaft blieb (C. 48 Winithario tamen Amalo principatus sui insignia retinente); dies so zu verstehen, dasz hiernach Winithar schon bei Lebzeiten Ermanarichs König gewesen sein sollte, und so einen Widerspruch Cassiodors mit sich selbst herauszuklügeln scheint mir gesucht, und was sollte sonst für ein Grund vorliegen, die Authenticität der Angabe des Cass. anzusechten? Winithars selbständiges Vorgehen gegen die Anten, heiszt es weiter, erweckt bei seinem hunnischen Oberherrn Verdacht, dieser zieht gegen ihn und er schlägt ihn, seine Nichte Vallamarica wandert in den Harem des Siegers; der eigne Vetter Gesismund kämpste auf Seiten der Hunnen. Nun geben die Hunnen einer andern, ihnen mehr ergebenen Linie der Amaler die Herschaft, von der Hunimund und Thorismund herschen. Darauf sind die Ostgothen 40 Jahre lang ohne König, was teils mit der Trauer um Thorismund, teils damit motiviert wird, dasz Walamir, der nächste Erbe, noch Kind war. Wir haben hier sichtlich eine Erfindung des Nationalstolzes vor uns; das wahre wird gewesen sein, dasz die Hunnen nach Thorismunds Tode die Zügel ihrer Herschaft noch straffer anzogen und den Ostgothen nicht erlaubten einen eignen König zu haben. Es ist wol nicht zu bezweiseln, dasz die Gepiden, welche den Thorismund stürzten, im Austrag der Hunnen handelten, deren Politik es gewesen zu sein scheint, die schwächeren Gepiden gegen die mächtigeren und darum gefährlicheren Ostgothen zu unterstützen; man sieht dies namentlich an der Bevorzugung, deren sich der Gepidenkönig Ardarich seltens des Attila zu erfreuen hatte, eine Bevorzugung die sich freilich an den Hunnen selbst bitter rächte. Auch später, wo wir die Ostgothen wieder unter eignen Herschern, die aus der ältern Linie der Amaler stammten, Attila Heerfolge leisten sehen, stehen sie nicht unter einem, sondern unter drei Herschern, was gewis mit der Eifersucht der Hunnen zusammenhängt. Das einzige, was man hier dem Cass. vorwerfen kann, ist, dasz er die ostgothische Auffassung des Interregnums wiedergegeben und zur Anknüpfung der Amalischen Herkunft des Eutharich verwerthet hat; im übrigen wird in dieser einfachen und, auch was die Verwandtschaftsverhältnisse betrifft, sachgemäszen und wahrscheinlichen Erzählung nur der anstösziges finden, der eigens darauf ausgeht. Was nun den ältern Teil des Stammbaums der Amaler betrifft, so ist dieser nach Schirrens Annahme von Cass. aus Namen, die römischen Geschichtsquellen entlehnt wurden, und mythischen Namen, die er in deutschen Heldenliedern fand, willkürlich zusammengebettelt worden; so stellt sich ihm als Endergebnis heraus, dasz es nie eine Gens der Amaler gegeben habe, so wenig wie eine der Balthen, sondern dasz sie erst dem Theoderich zu Ehren,

der den Namen Amalus führte (ähnlich wie Baltha nur ein Beiname des Alarich gewesen), erdichtet worden sei: überhaupt sei der Begriff gens etwas speciell römisches, was Cass. willkürlich auf die Gothen übertragen habe. Man traut seinen Augen kaum: so ist aber buchstäblich S. 82 zu lesen: 'gentis profecto indoles ac nomen unis Romanis propria hinc ad barbaros propagata sunt, atque ita Amalos, quos celeberrimae cuique Romanorum genti aequaret, condidit Cassiodorius.' Hat der Vf. wirklich nie etwas von germanischem Adel, nie von Geschlechtern gehört, aus denen die Könige ausschlieszlich genommen wurden, nie von Ynglingen, Skioldungen, Merwingen, Asdingen, und, was die Hauptsache ist, nie von Amelungen? so nennt bekanntlich die deutsche Heldensage das ostgothische Königsgeschlecht und beschränkt diesen Namen mit nichten auf Dietrich - oder soll diese etwa dem Cass. nachgebetet haben? Ferner: sollte der Vf. das Buch des Nennius vielleicht nicht in Händen gehabt haben, so doch gewis J. Grimms deutsche Mythologie: erinnert er sich nicht der stattlichen Stammbäume der angelsächsischen Königsgeschlechter im Anhang zur ersten Ausgabe, die sämtlich mit Woden anheben und jedes Geschlecht durch sagenhafte Stammväter in die historische Zeit hineinführen? Zwei darunter gehen uns hier ganz besonders an, der der Könige von Wessex bei Asser und der der Könige von Kent bei Nennius, welche beide einen Geata (Geta) an die Spitze stellen, welchen W. Grimm (deutsche Heldensage S. 22) ohne Zweisel richtig mit dem Geat, den ein angelsächsisches Lied mit Dietrich in Verbindung bringt, und mit dem Ahnherrn der Amaler Gapt zusammenstellt. Auch der zweite Amaler Humal (so mg. Paris, nach Closs) scheint mir mit dem Humblus identisch, der bei Saxo Grammaticus Vater des Angul und Ahnherr der dänischen Könige ist. Ostrogotha und Hunvil (wol fälschlich aspiriert für Unvil, wie Hamal für Amal) sind als Eástgota und Unvên ebenfalls in dem Verhältnis von Vater und Sohn aus Vidsides lied nachgewiesen worden von J. Grimm Gesch. der deutschen Spr. I 445. Schon dies spricht zur Genüge für die Authenticität des Geschlechtsregisters der Amaler. Zu wähnen, dasz die Amelungen nicht, wie jedes andere germanische Königsgeschlecht, ihren auf die Asen zurückgehenden Stammbaum gehabt haben sollten ), ist eben so unmöglich, wie dasz dieser dem Cass. unbekannt geblieben sein könnte: somit spricht schon von vorn herein alles für den echt gothischen Ursprung jener Urkunde. Diese Voraussetzung wird nun durch innere aus den Namen selbst hergenommene Gründe vollkommen bestätigt: die Namen tragen ohue Ausnahme so rein gothisches Gepräge (sogar Witvulf, Valaravans und ähnliches), dasz sie unmöglich auch nur teilweise durch römische Hände gegangen sein können; das Hauptgewicht lege ich aber darauf, dasz Namen hier in streng deutscher Form erscheinen, die später in der Geschichtserzählung eine audere, etwas romanisierte Form tragen, nemlich Hermeneric, Cap. 23 ff. aber Ermanaricus, Thiudemer, Cap. 52 ff. aber Theodemir. Cass. hat also gewis diesen Stammbaum aus

<sup>8)</sup> Dies ist mit dürren Worten gesagt von Jord. 13 f. tum Gothi...
iam proceres suos... non puros homines, sed semideos, id est Ansis, vocavere.
... horum ergo heroum, ut ipsi in suis fabulis referunt, primus fuit Gapt.

gothischer Quelle treu wiedergegeben. Für die gegentellige Behauptung. dasz in demselben eine Erdichtung Cassiodors vorliege, bringt der Vf. im Grunde genommen gar keinen Beweis bei. Er stützt sich hauptsächlich auf den Brief des Königs Athalarich an den Senat der Stadt Rom (var. IX 25) und treibt mit einer Stelle desselben, wo vom Geschichtswerke Cassiodors die Rede ist, meines Erachtens starken Misbrauch. Die Worte lauten in der Ausgabe des Petrus Brosseus (Aureliae Allobrogum 1609. 8), in der auch die Varianten des Fornerius abgedruckt sind, folgendermaszen: quid praeconiales viri creditis, his (mg. iis) tantum fuisse contentum, ut dominos niteretur laudare superstites, a quibus dum vicissitudo praemiorum forsitan quaeritur, laboris taedia non vitantur: tetendit se etiam in antiquam prosapiem nostram, lectione discens (mg. dicens), quod vix maiorum (mg. malorum) notitia cana retinebat, iste reges Gothorum longa oblivione celatos latibulo ve tustatis eduxit. iste Amalos (mg. Samalos) cum generis sui claritate restituit, evidenter ostendens, in decimam septimam progeniem stirpem nos habere regalem. originem Gothicam historiam fecit esse Romanam, colligens quasi in unam coronam germen floridum, quod per librorum campos passim fuerat ante dispersum. perpendite quantum vos in nostra laude dilexerit, qui vestri principis nationem docuit ab antiquitate mirabilem: ut, sicut fuistis a majoribus vestris semper nobiles aestimati, ita vobis rerum antiqua progenies imperaret. Die ersten Worte sind Unsinn, doch weisz ich keine sichere Verbesserung: vielleicht ist wiederherzustellen: quid? praeconsisne praeconem talis viri (nemlich des vorher erwähnten bonus princeps) creditis iis tantum fuisse contentum usw. Uebrigens ist dieser Satz für das Verständnis des Ganzen gleichgültig. Weiter ist lectione discens Interpolation eines Schreibers, der nicht wuste dasz lectio nicht blosz das Lesen, sondern auch das was gelesen wird bedeuten kann: was Cass. gelernt hatte, ist hier ganz gleichgültig, es kommt darauf an, was er gelehrt hatte; also ist die Lesart lectione dicens aufzunehmen, eine gezierte Wendung, um auszudrücken, er habe die gleich zu erwähnende Kenntnis in einem Werke zugänglich gemacht, das jedermann lesen könne. Endlich ist am Schlusz rerum selbstverständlich in regum zu verbessern. In dieser Stelle soll nun nach des Vf. Ansicht folgendes liegen: 1) dasz den Gothen selbst ihre antiqua prosapies bis auf Cass. so gut wie unbekannt war (S. 58); 2) dasz Cass. die Entdeckung der gothischen Urgeschichte und des Adels der Amaler in römischen Quellen machte, überhaupt aus solchen vornehmlich schöpste (S. 83); 3) dasz er in seinem Werke hauptsächlich die alte Verbindung der Gothen mit den Römern nachzuweisen bemüht war, nur dies könnten die Worte originem Gothicam historiam fecit esse Romanam bedeuten (S. 71). Groszes Gewicht legt Sch. auch darauf, dasz Athalarich sich hier für die Verschaffung von 16 Ahnen bei Cass. bedankt. Ich sollte gerade meinen, dasz, wenn der Hergang wirklich so war, wie der Vf. will, Athalarich alle Ursache gehabt hätte dieses Verdienst des Cass. nicht an die grosze Glocke zu schlagen, und Cass. alle Ursache diesen seine Treue als Historiker aufs ärgste compromittierenden

Brief nicht zu veröffentlichen. Was die ersten beiden Punkte betrifft, so liesze sich, selbst wenn man diese Complimente auf die Goldwage legen wollte, aus den Worten lectione dicens, quod vix maiorum notitia cana retinebat und reges Gothorum longa oblivione celatos latibulo vetustatis eduxit höchstens folgern, dasz der römisch erzogene Athalarich von der alten Geschichte seines Volks nicht viel wuste. Die 'Aelteren' aber, deren 'ergraute Kenntnis kaum noch die Kunde von den alten Gothenkönigen bewahrte', sind doch, wie jeder sieht, nicht alte römische Schriftsteller, sondern alte Leute, natürlich Gothen, aus deren Munde Cass, die gothischen Stammsagen und insbesondere das Geschlechtsregister der Amaler schöpfte und durch Wiedergabe in seinem Geschichtswerke vor der Vergessenheit schützte. Also beweist die Stelle gerade das Gegenteil von dem was Sch. in sie hineinlegt. Das zweite Verdienst des Cass., die sleiszige Zusammenstellung der Nachrichten über die Gothen aus römischen Quellen, wird dann noch besonders erwähnt. Der dritte Punkt hat zwar seine vollkommene Richtigkeit, folgt auch indirect aus den Schluszworten; allein die Worte originem Gothicam historiam fecit esse Romanam haben nichts damit zu schaffen. Um diese richtig zu verstehen, darf nicht übersehen werden, dasz der Satz welchen sie einleiten eine offenbare Nachahmung von Justinus Vorrede ist: horum igitur XLIV voluminum . . cognitione quaeque dignissima excerpsi et . . breve veluti florum corpusculum feci lauten dessen Worte (praef. § 5), mit welchen man die Ausdrücke des Cass. vergleiche: colligens quasi in unam coronam germen floridum, quod per librorum campos passim fuerat ante dispersum. Erwägt man nun, dasz die Vorrede des Justinus das Verdienst des Trogus Pompeius darein setzt, dasz, während sonst Römer in griechischer Sprache römische Geschichte geschrieben hätten. er in lateinischer Sprache griechische Geschichte erzähle - erwägt man dies und faszt, was doch am nächsten liegt, colligens . . dispersum als nähere Bestimmung und Erläuterung des Hauptsatzes, so unterliegt es wol keinem Zweisel mehr, dasz die Worte originem . . Romanam den Sinn haben: 'er hat gemacht, dasz origo Gothica (der abgekürzte Titel des Cassiodorischen Werkes de origine actibusque Getarum oder wol Gothorum<sup>9</sup>)) ein römisches, d. h. von einem Römer für Römer geschriebenes Geschichtswerk ist.'

Aus dem bisher erörterten geht soviel mit Sicherheit hervor, dasz Cassiodorius sowol römische als deutsche Quellen benutzt hat, und zwar die letzteren in umfassenderer Weise als Sch. zugeben will. Der Natur der Sache nach können die letzteren nur dreifacher Art gewesen sein: Heldenlieder, Geschlechtsregister der herschenden Familien, mündliche Mitteilungen alter Leute über den Freiheitskampf des Ardarich gegen die Hunnen, über Walamirs und seiner Brüder Kämpfe in Pannonien, über Theoderichs Jugend; hierzu kamen vielleicht noch geographische Mitteilungen von Augenzeugen. Es entsteht nun die Frage: läszt sich noch

<sup>9)</sup> Bestätigt wird dies durch die Worte, mit denen Jord. 60 schlieszt: hucusque haec Getarum origo ac Amalorum nobilitas et virorum fortium facta.

über die Art und Weise, wie Cass. beide Quellen mit einander verknüpste, aus Jord. etwas sicheres entnehmen? Im solgenden gedenke ich zur Beantwortung derselben einen Beitrag zu geben, der zugleich einen neuen Beweis für die wolbegründete Behauptung des Vs. liesern soll, dasz Jord. sowol dem materiellen Gehalte wie der Disposition nach sich treu an Cass. gehalten hat.

Jord. bezeichnet im Prolog sein Original folgendermaszen: XII senatoris volumina de origine actibusque Getarum, ab olim adusque nunc per generationes et reges descendentia. So liest der Ambr. Ist, was mir in der That sehr einleuchtet, mit Closs aus der Lesart der besten Quelle (mg. Paris.) descendendum ein descendendo herzustellen, so fällt allerdings die directe Beziehung des Zusatzes auf Cass. weg, indem dann descendendo mit in uno et hoc parvo libello coartem zu verbinden ist; immerhin aber wird man, wenn Jord. es als seine Aufgabe bezeichnet, beim Excerpieren seiner Quelle 'an der Hand der Generationen und Könige' von der ältesten bis auf die neueste Zeit herabzusteigen, folgern müssen, dasz die 'Generationen und Könige', deren Einslusz auf die Oekonomie des Ganzen bei Jord. wenigstens nicht an die Oberstäche tritt, kein von Jord. hinzugethanes, sondern ein schon vorgefundenes und beim Excerpieren beachtetes Moment der Einteilung gewesen sind. Wie ist nun die gerade bei einem aus so disparaten Quellen geschöpften, von Lücken in der Zeitfolge nicht freien Werke wie das Cassiodorische doppelt auffallende Berücksichtigung der Generationen der Könige (generationes et reges ist gewis als Ev dià duoiv zu fassen) zu verstehen? Um hierüber Aufschlusz zu erhalten, gehen wir von der bisher nicht genügend erklärten Zeitangabe des Jord. 60 aus, wo es bei Gelegenheit der Gefangennahme des Witigis im J. 540 heiszt: et sic famosum regnum fortissimamque gentem diuque regnantem tandem paene duo millesimo et tricesimo anno victor gentium diversarum Iustinianus imperator per fidelissimum consulem vicit Belisarium. So lauten die Worte im Vat. und Ambr., zwei guten Hss. der dritten Classe, und die auseinandergehenden Lesarten der beiden ersten Handschriftenclassen, paene milesimo et tricesimo anno mg. Par. und paene duo millensimo et trecentesimo anno Pal., lassen sich ebenfalls mit Leichtigkeit zu einem paene II millensimo et tricensimo anno vereinigen; die Vulg. deinde millesimo et trecentesimo anno hat lediglich den Werth einer schlechten Conjectur: der Interpolator wollte die ihm unverständliche Zahl durch das ungefähre Datum nach Jahren der Stadt ersetzen, und Closs hat dies Verfahren gebilligt, ohne zu bedenken, dasz die Abrundung dieses Datums im Munde des nur elf Jahre später schreibenden Jordanis võllig sinnlos gewesen wäre. In diesem Zusammenhange kann 'das ungefähr (paene ist bei Jord. immer «ungefähr») 2030e Jahr' nur das sovielte des Bestehens des Gothenreichs bedeuten. Das würde demnach für dessen Anfang auf das Jahr 1490 v. Chr. führen. Eine derartige Zeithestimmung kann selbstverständlich dem Cass. nicht überliefert, sondern nur durch Rechnung von ihm ermittelt worden sein. Aus einer Angabe allgemeinerer Bedeutung, etwa über die Völkerteilung, ist sie nicht

abstrahiert; sie musz sich wirklich auf den Anfangspunkt der gothischen Geschichte beziehen: als solchen aber betrachtet Cass. die Auswanderung der Gothen aus Scandza. Nun finden sich für den ältesten Teil der gothisch-skythischen Geschichte bei Jord. folgende Zeitbestimmungen. Der Krieg des Cyrus mit der Tomyris wird gesetzt 'ungefähr 630 Jahre' nach dem Tod des Eurypylus im trojanischen Kriege; Endpunkt dieser Rechnung ist nicht der Tod, sondern der Regierungsantritt des Cyrus, den Eusebios 1457 Abr. = 559 v. Chr. ansetzt, Ausgangspunkt der Beginn des trojanischen Kriegs, den derselbe Eusebios sowol im armenischen wie in einer der beiden besten Hss. des lateinischen Textes (Fux.) unter dem J. 826 Abr. == 1190 v. Chr. anmerkt: also ist 'ungefähr 630 Jahre' Abrundung für 631. An ein Festhalten an den von Eusebios gegebenen Daten ist aber bei Cass. ganz besonders zu denken, der in seinem Chronicon für die ganze vorrömische Periode lediglich den Eusebios, und zwar in der Bearbeitung des Hieronymus, abgeschrieben hat; auch beweist die irtumliche Vergleichung der Feier des 1000n Jahrs der Stadt mit dem 2u Regierungsjahre des Philippus (Jord. 16) seine Abhängigkeit von den Ansätzen des Eusebios. Zeitgenossin des trojanischen Kriegs ist aber auch die Amazonenkönigin Penthesilea (Cap. 8), bis zu deren Tode offenbar die 'ungefähr 100 Jahre' der amazonischen Herschaft über Kleinasien gerechnet sind. Wie kam Cass. zu dieser Zeitbestimmung? Möglich allerdings, dasz er sie bei Trogus Pompejus vorfand; doch ist es auffällig, dasz unsere sämtlichen übrigen Quellen darüber schweigen, die mythische Chronographie sogar indirect auf eine viel kürzere Dauer führt: denn der Zug der Amazonen gegen Athen, der nach Trogus (Just. II 4, 17-30) eine Generation nach der Unterwerfung Asiens erfolgte, wird von der Parischen Chronik (ep. 21) 38, von Thrasyllos (Fr. 3) 25, von Eusebios nach der armenischen Uebersetzung (Nr. 807) 19, nach der lateinischen (Nr. 810 nach cod. Fux.) 16 Jahre vor den Anfang des trojanischen Kriegs gesetzt. Nun sind aber sowol bei Jord. als bei Justinus, also gewis genau nach Trogus, drei Generationen amazonischer Königinnen: 1e Gen. Marpesia und Lampeto, 2e Gen. Orithya und Antiope, bei Jord. vertreten durch ihre Schwestern Menalippe und Hippolyte, 3e Gen. Penthesilea. Die Annahme liegt also sehr nahe, dasz Cass. die 100 Jahre der Amazonenherschaft durch Berechnung der Generation nach dem gewöhnlichsten Ansatze zu 1/3 Jahrhundert gefunden hat. Nun erfolgte nach Jord., dessen Gewährsmann durch Zusammenziehung zweier verschiedener, durch einen langen Zwischenraum getrennter Erzählungen bei Trogus (nemlich Just. II 3, 16 uxorum flagitatione revocantur, per legatos denuntiantibus, ni redeant, subolem se ex finitimis quaesituras, und II 4, 9 ne genus interiret, concubitus finitimorum ineunt) gegen 2400 Jahre aus der Zeitrechnung seiner Quelle ausstrich, die Gründung des Amazonenstaats bald nach dem Tode des Skythenkönigs Tanausis, als dessen Nachfolger mit dem Heere noch auf einem Eroberungszuge abwesend war (Cap. 7). Die vorhergehende Generation bildet also Tanausis, der nach Jord. über die Gothen nach ihrer Einwanderung in Skythien geherscht haben soll. Zunächst vor ihm wird uns Filimer, Gandarichs Solin,

genannt, der König der die Gothen von ihren Sitzen an der Ostsee nach Skythien führt (C. 4). Dieser heiszt ebd. 'ungefähr der 5e König nach Berig', der sie aus Scaudza an die Ostsee geführt hatte; aus der Parallelstelle C. 24 (post egressum Scandzae insulae iam quinto loco tenens principatum Getarum) sieht man, dasz Berig in der Zahl dieser 5 Könige mit inbegriffen ist. Wir erhalten hiernach von der Gründung des Amazonenstaats aufwärts bis zum Auszuge der Gothen aus Scandza 6 Generationen. Bestimmen wir nun diese nach dem oben vermuteten Ansatze zu 200 Jahren, so erhalten wir, von 1190, dem Endjahre der Penthesilea, 100 + 200 Jahre zurückrechnend, für den Auszug aus Scandza das Jahr 1490 v. Chr., also gerade das von Jord, für den Beginn der gothischen Geschichte angegebene Datum. Beiläufig bemerkt, verfuhr Cass. mit vielem Geschick und lieferte, wenn man von der unkritischen Verquickung skythischer und gothischer Sagen absieht, mit seiner Berechnung eine wirkliche Berichtigung der Angaben des Trogus, der den Ursprung der Skythen viel zu hoch hinaufgerückt hat. Indem er nemlich den Anfang der gothischen Geschichte annäherungsweise in das J. 1490 v. Chr. setzte, stützte er sich ohne Zweifel auf das Zeugnis des Herodotos (IV 7), von dem Ursprung der Skythen seien nach deren eigner Angabe 1000 Jahre bis auf den Uebergang des Dareios nach Europa. Nach seiner Rechnung kam ferner Tanausis (Tavovoic) in die Jahre 1323-1290, somit auch der von ihm überwundene ägyptische König Vesosis (Σέσωσις), welcher kein anderer ist als der bekannte Sesostris (Manethos Sethos), in die Zeit in die er wirklich gehört: nach Euschios regierte derselbe von 1374 - 1319. Hiermit ist entschieden, dasz die zu Grunde gelegte Geschlechterberechnung von Cass. herrührt und nicht etwa von Jord.: denn dasz jene ebenso elegante als gelehrte Combination nimmermehr in dem Hirn dieses alanischen Wirrkopss hat entspringen können, wird mir wol jeder zugeben. Man wird annehmen dürfen, dasz Cass. das Schema seiner Geschlechterrechnung auch für die spätere Zeit überall beibehalten haben wird, wo ihm genauere Bestimmungen über die Regierungsdauer der Könige fehlten. Die skythischen Namen Tomyris, Ianthyrus, die getischen Gothilas, Sitalcus sind zu unzusammenhängend, um daran die Probe machen zu können. Die Reihe der späteren getischen Könige beginnt mit Burvista; zu diesem, heiszt es C. 11, kam Diceneus, als Sulla sich in Rom der Herschaft bemächtigte: er regierte also schon vor 82 v. Chr. Dies stimmt nun wenig zu unsern sonstigen Nachrichten, die uns den Burvista vielmehr als Zeitgenossen des Julius Cäsar kennen lehren: die älteste Erwähnung des groszen von ihm gegründeten Getenreichs ist aus der Zeit um 55 v. Chr. (Dio Chrysost. or. 36. Il 75 Reiske), ja es liegen sogar, was ich hier nicht näher begründen kann, aus den Jahren 75 und 62 negative Zeugnisse vor, welche beweisen, dasz es damals noch nicht existiert hat oder wenigstens erst im Entstehen gewesen ist. Es scheint also dasz Cass. den Burvista zu hoch hinaufgerückt hat: er wird ihm in Ermangelung einer genauern Zeitbestimmung der Methode gemäsz, wie er sonst die Jahrhunderte unter die Generationen verteilt, die Periode 90-57 v. Chr. zugewiesen haben. Dann kommt Comosicus, sein Nachfolger, in die Jahre

57-23 v. Chr. Von dessen Nachfolger Coryllus (so die codd. Palatini) wird zum erstenmal C. 12 die genaue Regierungsdauer, 40 Jahre, angegeben. Er hatte also von 23 v. Chr. — 18 n. Chr. regiert. Nun heiszt es vorher C. 11. selbst Casar, der sich zuerst in Rom zum Monarchen aufwarf und die entferntesten Völker unterjochte, habe die Unterwerfung der Gothen (d. i. Geten) vergeblich versucht: Caesar Tiberius iam tertius regnat Romanis: Gothi tamen suo regno incolumi perseverant. 10) Da Jord. weiter unten selbst erzählt, dasz das Getenreich noch unter Domitian unversehrt bestanden habe, so ware diese Notiz sinnlos, wenn nicht in Cass. Quelle mit der Regierungszeit des Tiberius ein Abschnitt in der Geschichte der Geten gemacht gewesen wäre. Da nun seine Nachrichten wirklich mit Coryllus für eine Zeit lang versiegen, so leidet es wol keinen Zweisel, dasz derselbe nach Cass. ein Zeitgenosse des Tiberius war. Dies wird auch anderweitig bestätigt: Frontinus I 10, 4 nennt uns nemlich einen dakischen Fürsten Scorylo, welcher, während die Römer in einen innern Krieg verwickelt waren, sein Volk durch ein Gleichnis von einem Angriff auf sie zurückhielt, damit jene nicht durch einen äuszern Feind zur Eintracht genötigt werden möchten. Es leuchtet ein, dasz derselbe Herscher gemeint und bei Jord. 12 aus humanis Coryllus ein humanis Scoryllus herzustellen ist; der innere Krieg ist der Militäraufstand in Pannonien unmittelbar nach der Thronbesteigung des Tiberius, der allerdings den Dakern eine passende Gelegenheit dünken mochte, die in den Jahren 6 und 10 n. Chr. unternommenen Einfälle in das römische Gebiet mit besserem Erfolge zu wiederholen. Nach einer Lücke erwähnt nun Cass. Dorpaneus, den Zeitgenossen Domitians, und dann gleich die Amaler. Der König aus diesem Geschlechte, von welchem an durch fortlaufende Angaben römischer Zeitgenossen die Zeitrechnung sicher steht, ist Ermanarich; für die früheren Amaler haben wir alle Ursache anzunehmen, dasz Cass. auch ihre Zeit nach dem Ansatz der Generation zu 331/2 Jahren berechnet haben wird. Ermanarich starb 376, sein Regierungsanfang läszt sich nur ungefähr bestimmen. Nach C. 22 erfolgte die Ueberwindung der Vandalen durch den Gothenkönig Giberich und ihre Ansiedlung in Pannonien unter Constantin, und sie blieben daselbst per sexaginta annos plus minus his auf ihren Auszug nach Gallien im J. 406. Da wir wissen, dasz Constantin in den letzten Jahren seiner Regierung in der That mit germanischen Völkern in Pannonien zu thun hatte, also Constantino nicht in Constantio verwandelt werden darf, so folgt, dasz 60 Jahre ein Versehen oder Schreibsehler für 70 Jahre sind. 'Genau 70 Jahre' bringen den Sieg des Giberich in das J. 336; nach dessen Tode verlief 'einige Zeit', bis Ermanarich König wurde (C. 23), und als dieser seine groszen Eroberungen vollendet hatte, 'nach einem nicht langen

<sup>10)</sup> Das unsinnige Gaius Tiberius unserer Texte, was auch den neuesten Hg. Closs nicht gestört hat, ist auf ein misverstandenes C. Tiberius zurückzuführen; diese unelegante Wortstellung ist durch C. 15 gesichert, wo die Spuren des Ambr. Caesare mortuo Alexandro ergeben. Vorher ist nach Anleitung des mg. Paris., welcher et nec nomine Romano audito qui noverant bietet, zu emendieren et nec nomine Romanos audito qui noverant, cos Romanis tributarios faceret.

Zwischenraum' der Einbruch der Hunnen im J. 376 (C. 24). Anderseits kann Ermanarich nicht kurz regiert haben, da die Gründung seines groszen Gothenreichs längere Zeit erforderte und er ein ungewöhnlich hohes Alter erreichte. Wir werden also nicht fehlgehen, wenn wir von dem 40jährigen Zeitraum von 336-376 die kleinere Hälfte, etwa 15 Jahre, auf den Rest von Giberichs Regierung und das Zwischenreich, die gröszere, etwa 25 Jahre, auf Ermanarichs Regierung rechnen. Er trat also etwa 351 n. Chr. seine Regierung an. Wir erhalten demnach für die früheren Amaler folgende Ansätze im Sinne des Cass.: Gapt 51 n. Chr., Humal 84, Augis 118, Amal 151, Isarna 184, Ostrogotha 218, Unvil 251, Athal 284, Achiulf 318, Hermeneric 351. Auf diese Art wäre der erste dieses Stammes zu Ansang der Regierung Domitians gestorben. Nur unter der Annahme, dasz Cass. wirklich so rechnete, erhält die Angabe des Jord. 13 ihre rechte Bedeutung, dasz die Gothen nach ihrem groszen unter Domitian erfochtenen Siege über Fuscus 'nunmehr ihre Häuptlinge, unter deren Auspicien sie siegten, nicht für gewöhnliche Menschen, sondern für Halbgötter, nemlich Ansis, erklärt hätten', und dasz 'der erste dieser Heroen, wie sie selbst in ihren Sagen melden, Gapt gewesen sei.' Cass. wuste es also durch seine Generationenrechnung so einzurichten, dasz der Ahnherr der Amaler in dieselbe Generation mit Dorpaneus zu stehen kam, mit welchem seine getischen Nachrichten aufhörten 11), und so die Lücke zwischen dem Ende der getischen und dem Anfang der gothischen Geschichte verdeckt wurde. Von dem Ende des Scoryllus 18 n. Chr. ist genau eine Generation bis auf den Anfang des Dorpaneus und Gapt 51 n. Chr.; also war die Generationenrechnung wirklich von Cassiodorius gleichmäszig durch die ganze Vorgeschichte der Gothen bis auf Ermanarich durchgeführt, und nun verstehen wir erst, was es heiszt, wenn Jord. es als seine Aufgabe bezeichnet, beim Ausziehen seines Originals sich an den Faden der Generationen und Könige zu halten.

König Ostrogotha stirbt nach dem Cassiodorischen Zeitschema im

<sup>11)</sup> Die kleine Differenz, dasz Gapt bis 84 lebt, die Siege über Oppius Sabinus und Fuscus aber in den Jahren 86 und 88 erfochten wurden, kommt nicht in Betracht, da Cass. seine Zeitbestimmungen, wie das wiederholte paene lehrt, nur als ungefähre gibt. Uebrigens wird dieser Dorpaneus (bei Orosius Diurpaneus) ohne Grund für identisch mit Decebalus gehalten; es ist vielmehr gewis derselbe wie Δούρας, der von Dio LXVII 6 erwähnte dakische König, welcher die Herschaft freiwillig seinem Feldherrn Decebalus abtrat. Dasz Cassiodors Nachrichten mit ihm schlieszen und die Kriege des Decebalus mit Trajan nicht erwähnen, hat wol nicht in seinem Bestreben die Unfälle der Gothen zu vertuschen, sondern darin seinen Grund, dasz seine Quelle, des Dion Chrysostomos getische Geschichte, nicht weiter reichte. Aus Philostratos v. soph. I 7, 2 wissen wir, dasz dieser unter Domitian in freiwilliger Verbannung bei den Geten lebte: in dieser Zeit also hat er das Material zu seiner Geschichte gesammelt; wahrscheinlich gieng er bald nach seiner Rück-kehr nach Rom im J. 96 an die Ausarbeitung derselben und überreichte sie seinem Gönner Trajan unter den Vorbereitungen zum dakischen Kriege, um diesen zu orientieren. Dasz Dions Γετικά die Thaten des Trajan mit enthalten hätten, läszt sich nicht erweisen.

J. 251, also ganz in Uebereinstimmung mit seiner Geschichtserzählung, welche im J. 249 den Ostrogotha (C. 16), im J. 251 aber seinen Nachfolger Cniva regieren läszt. Gerade diese haarscharfe Uebereinstimmung erweckt aber einen Zweisel, ob der Synchronismus dem Cass. wirklich überliesert und nicht etwa erst durch Rechnung von ihm gefolgert worden ist. Dasz der Name ihm aus gothischer Quelle zukam, lehrt sein Vorkommen im Stammbaum der Amaler. Diese gothische Quelle kann aber unmöglich seinen Krieg mit den Römern unter Kaiser Philippus erzählt haben. Fand also Cass., was Sch. S. 62 in Folge seiner eigentümlichen Ansicht über den Ursprung des Stammbaums der Amaler für ausgemacht erklärt, den Namen Ostrogotha auch in römischen Quellen vor? Wer in Ostrogotha den mythischen Stammvater der Ostgothen sieht, wird dies ohne weiteres verneinen. Ich glaube das nun zwar nicht, Ostrogotha mag immerhin ein historischer König gewesen sein, der seinen Namen von dem Volke erhalten hat, wie Ostrogotha, die von Jord. 58 erwähnte Tochter Theoderichs des Groszen, also umgekehrt für das frühe Vorkommen der Ostgothen als eines gesonderten Volkes Zeugnis ablegt. Trotzdem kann auch ich für Sch.s Annahme keinen zwingenden Grund sehen. Ueberblickt man nemlich das was Jord. von Ostrogotha berichtet, so erkennt man sofort, dasz das, was ihm eigentlich zukommt, der C. 17 beschriebene Krieg mit den Gepiden und dasz dieser aus gothischen Liedern geschöpft ist. Die Mitwirkung an dem Kriege mit den Römern vindicierte ihm Cass. nur darum, weil er aus seinen gothischen Quellen herausrechnete, dasz er um die Zeit desselben König der Gothen gewesen sein müste. Dies bestätigt sich durch den Umstand, dasz Cass. den Argaitus und Gunthericus von Ostrogotha zu Feldherren ernannt werden läszt: man wird nicht irren. wenn man annimmt, dasz diese in der römischen Quelle allein genannt waren, und zwar als selbständig agierend, von Cass. aber degradiert wurden, um Platz für Ostrogotha zu erhalten. Argaitus wird in der Form Argunt und mit dem Titel eines rex Scytharum schon unter dem J. 244 von Capitolinus (Gord, III 31) erwähnt. Ganz ähnlich verhält es sich mit der Erwähnung des Giberich (C. 22), den wir schon oben einer gothischen Quelle zugewiesen haben: an seinen Namen knüpst sich die Ueberwindung der Vandalen, die gewis aus einheimischer Ueberlieferung geschöpst ist; aus römischer ist die Einräumung von Sitzen in Pannonien an die Vaudalen durch Constantin darangefügt worden, durch eine hier unzweiselhaft richtige Combination. Ob der Tod des Decius dem Cniva durch bestimmtes Zeugnis oder erst durch Combination zugeschrieben worden ist, hängt ganz und gar davon ab, ob meine Vermutung, dasz Ovida, Giberichs Groszvater, nur ein verschriebener Cniba sein könnte, richtig ist oder nicht. Man wird mir einwenden, zu einem Verdacht gegen die Authenticität von Chivas Nennung liege kein Grund vor, da er in der Liste der Amaler gar nicht vorkommt. Unvil, der sich als sein Zeitgenosse ergeben würde, wird von Cass. selbst zwar als Amaler, aber nicht als Gothenkönig aufgeführt; ich stimme nemlich ganz der Ausführung Sch.s (S. 61) bei, der mit Hülfe von var. XI 1 nachgewiesen hat, dasz Cass. selbst nicht alle Amaler, sondern nur die dort aufgeführten als Gothenkönige ausgegeben hat.

Hierbei findet aber eine bedenkliche Symmetrie statt: Amal König -Isarna nicht — Ostrogotha König — Unvil nicht — Athal König — Achiulf nicht - Hermeneric König. Und nun tritt gerade in der Generation des Achiulf, der Privatmann ist, aus einer zweiten gothischen Quelle Giberich als König ein, und wenn sein Groszvater wirklich Cniba war, so haben wir in diesem Fragment eines Geschlechtsregisters dieselbe Symmetrie, ein genaues Eingreifen in die Fugen der Amalerliste:



K. Hermeneric

Lag dem Cass. wirklich eine Tradition von zwei alternierenden gothischen Königsgeschlechtern vor? Das zweite kann gar kein anderes sein als das der Balthen, deren Geschlechtsregister Cass. bei den engen Beziehungen Theoderichs zum westgothischen Königshause kennen muste. während er die Genealogien anderer längst untergegangener oder völlig losgelöster Zweige des gothischen Volks (z. B. der Taifalen, der Gepiden) nicht kennen konnte. Nun macht aber die hierin constante Tradition, und Cass. anderwärts selbst (Jord. 5), die Amaler zu Königen der Ostgothen, die Balthen zu Königen der Westgothen. Sollte nicht jenes Abwechseln der beiden Häuser in der Regierung lediglich ein Versuch des Cass. sein, die gothischen Quellen, welche von Alters her ostgothische und westgothische Könige neben einander aufführten, mit der bei römischen Schriftstellern vorgefundenen Angabe auszugleichen, dasz das gothische Volk erst durch den Einbruch der Hunnen in Ostgothen und Westgothen zersprengt worden sei? Dasz Cass. sich über den Zeitpunkt dieser Teilung nicht gleich bleibt und offenbar verschiedene Berichte vor sich hatte, hat Sch. aus den widersprechenden Angaben des Jord. überzeugend nachgewiesen (S. 61 f.). Ist also Ovida wirklich nur ein verschriebener Cniba, so ist dieser von Cass. nur darum zum Besieger des Decius gemacht worden, weil er ihm nach seinem Zeitschema für die Zeit von 251-284 als Vertreter der gothischen Macht galt; so wurde zugleich der Ruhm der in den Jahren 249. 251 mit Rom glorreich bestandenen Kämpse gleichmāszig unter beide Zweige des Gothenvolks verteilt. Ist Ovida von Cniva verschieden, so hat er letztern allerdings in römischen Quellen als Gegner des Decius vorgefunden und zwischen Ostrogotha und dem von Jord. nicht noch besonders aufgeführten Ovida interpoliert, wie er zwischen Athal und Giberich die nachweislich aus römischen Quellen genommenen Könige Ariaricus und Atricus eingeschoben hat. Ich neige mich zu der erstern Annahme. Der Name Cniva sieht nemlich nicht romanisiert aus, und wirklich kommt er, wie ich glaube, in romischen Quellen in anderer Gestalt vor. Denn es scheint mir keinem Zweisel zu unterliegen, dasz der Gotthorum dux ('annaba sive Cannabaudes, den

Aurelianus im J. 272 mit 5000 seiner Unterthanen jenseit der Donau aufrieb, kein anderer ist als Cniva (Vopiscus Aurel. 22). Diese Erwähnung ist 21 Jahre später als die bei Jord., und es ist auffällig, dasz es nicht hervorgehoben worden sein sollte, wenn Aurelian in der Person des Cannaba wirklich den Mörder des Decius bestrafte und so eine alte Scharte Roms auswetzte. Ich glaube also in der That, dasz in Cass. römischen Quellen bei Gelegenheit des Kampfes der Gothen mit Decius kein Königsname genannt war und dasz er in Folge seines Zeitschemas den im Geschlechtsregister der Balthen aufgeführten Cniva zu hoch hinaufgerückt hat. Immerhin würde aber die Nennung dieses Namens beweisen, was schon aus den gothischen Nachrichten über Giberich und Ermanarich hervorgeht, dasz die gothischen Lieder, welche Cass. benutzte, mehr historischen Gehalt hatten, als man ihnen insgemein zuzugestehen geneigt ist.

Von diesem Excurse kehren wir zu Schirrens Schrift zurück, deren Schluszabschnitt von der Person des Jordanis und von der Veranlassung seiner Arbeit handelt. Der Vf. macht es in hohem Grade wahrscheinlich, dasz Jord. nicht, wie Selig Cassel vermutete, Bischof von Croton, sondern éine Person mit dem in einem Briefe des Papstes Pelagius aus dem J. 556 als defensor ecclesiae Romanae erwähnten Jordanis gewesen ist, und erhebt es zu völliger Gewisheit, dasz Jord. sein Buch im J. 551 in Constantinopel verfaszt hat, indem er nachweist, dasz unter der Pest, von der sich Jord. 19 des Ausdrucks bedient ut nos ante hos novem annos experti sumus, nur die 542 in Constantinopel und im ganzen Orient wütende gemeint sein kann. Der Vf. weist ferner nach, dasz Jord. zu dem Papste Vigilius in nahen Beziehungen stand, der, weil er sich in Sachen der Kirche dem Kaiser Justinian nicht fügen wollte, von 547-554 in Constantinopel in einer Art freier Hast gehalten wurde; Jord. werde in seiner Begleitung nach Constantinopel gekommen sein. Endlich lenkt er die Aufmerksamkeit auf den bisher unbeachtet gebliebenen Umstand, dasz Jord, immer und immer wieder darauf zurückkommt, dasz Mathasventha, des Witigis Witwe, den Germanus, Justinians Nessen, geheiratet habe und dasz ihr nach des Vaters Tode geborener Sohn Germanus das Blut der Amaler und der Anicier in sich vereinige. Er weist nach, dasz der Senat von Rom, Papst und Klerus einerseits den Gothen entschieden feindlich waren, anderseits aber auch wegen der gewaltthätigen Einmischung Justinians in die kirchlichen Angelegenheiten von diesem nichts wissen wollten; diese speciell italianische Partei war es. die sich von Justinian den ältern Germanus zum Führer des Kriegs gegen die Gothen erbat und erhielt. Der Vf. macht es nun wahrscheinlich, dasz der Plan bestanden habe, diesem Germanus das weströmische Reich zuzuwenden und so die Ansprüche der Gothen und der Römer mit einander zu versöhnen; er meint, Papst Vigilius habe in Constantinopel nicht blosz die kirchlichen Interessen vertreten, sondern wesentlich mit für diesen Plan gewirkt, und die Hervorhebung des Germanus in dem Buche seines Anhängers Jordanis erkläre sich aus diesem Plane. Bis hierher wird man den ebenso gelehrten als geistvollen Ausführungen des Vf. nur beistimmen

können; nun führt ihn aber sein Scharfsinn auf Abwege, wo er mit der geschichtlichen Wahrscheinlichkeit ebenso sehr wie mit den Gesetzen der Grammatik in Conflict geräth. Er erkennt nemlich in dem Auszuge des Jord. eine im Parteiinteresse versaszte Tendenzschrist, die ihm bei Lebzeiten des Germanus aufgetragen, durch dessen Tod aber im Grunde erledigt worden sei; nun sei nur noch der neugeborene Sohn des Germanus als letzte Hoffnung der Partei geblieben, daher die besondere Betonung seines Adels. Die Worte der Vorrede dispensatoris eius beneficio seien nicht zu übersetzen 'durch die Gefälligkeit seines (nemlich des Cassiodorius) Dispensators', sondern 'jenes Dispensators', und 'jener Dispensator' sei kein anderer als Castalius, dem das Buch gewidmet ist und der später in der zweiten Person angeredet wird. Dieser sei ebenfalls mit in Constantinopel gewesen, und wenn er ebd. vicinus genti genannt werde, so bedeute das nicht, dasz er von Herkunft ein Gothe. sondern dasz er 'Gothis in Italia constitutis eadem patria atque eiusdem rei publicae periculis coniunctus' gewesen sei (S. 93). Dasz Castalius dem Jord. das Werk Cassiodors nur auf drei Tage geliehen, habe darin seinen Grund, dasz die Partei den Auszug in allerkürzester Zeit nötig gehabt habe. Diese Vermutungen erweisen sich bei näherem Zusehen als völlig nichtig. Wenn ein Staatsmann wie Cassiodorius ein Geschichtswerk schreibt, so hat man alles Recht Seitenblicke auf die Gegenwart und eine politische Tendenz zu vermuten; hat man aber dasselbe Recht, wenn ein untergeordnetes Subject einen Auszug aus einem derartigen Werke zusammensudelt? Eine andere Beziehung auf die Zeitverhältnisse als die Hervorhebung des Germanus kommt bei Jord. nicht vor. und an allen drei Stellen, wo er erwähnt wird, wird auch die erst nach seinem Tode erfolgte Geburt seines Sohnes erwähnt. Dadurch wird die vermutete politische Tendenz völlig aufgehoben; denn ein neugeborenes Kind einem Manne wie Totila gegenüber als König aufzustellen, daran konnten doch selbst Fanatiker der Legitimität nicht im Ernste denken. Deshalb musz Sch. zu der künstlichen Vermutung seine Zuslucht nehmen, die Arbeit sei dem Jord. bei Lehzeiten des Germanus aufgetragen, aber von ihm erst, als dessen Tod die Plane des Vigilius und seiner Partei vereitelt hatte, vollendet worden. Wenn ein Abrisz der gothischen Geschichte mit Rücksichtnahme auf die Tagespolitik im Interesse der Partei lag, so würde sie sich an jemand gewandt haben, der vielleicht ungelehrt war, aber Geschick und im Ausdruck Gewandtheit besasz: nun, es möchte schwer gehalten haben jemand aufzutreiben, der diesen beiden notwendigen Anforderungen an jede Tendenzschrist weuiger genügte als gerade Jordanis! Gesetzt aber, die Partei hatte wirklich aus Mangel an litterarischen Capacitäten sich dieses Armutszeugnis ausgestellt, so würde sie ihrem Publicisten die Benutzung des zu excerpierenden Werkes doch gewis so lange gestattet haben, dasz er sein Original gehörig verstehen lernen und dem Auftrag genügend nachkommen konnte, mochte der Auszug Eile haben oder nicht. Nun beklagt sich aber Jord. ausdrücklich in der Vorrede, dasz man ihm die Benutzung des Werkes viel zu kurze Zeit verstattet habe. Niemand wird den vorwurfsvollen Ton verkennen,

der in seinen Worten liegt: super enim omne est 12), quod nec facultas eorundem librorum nobis datur, quatenus eius sensui inserviamus; sed ut non mentior, ad triduanam lectionem dispensatoris eius henescio libros ipsos antehac 18) relegi. Und dieser Vorwurf soll dem gemacht sein, an den die Vorrede gerichtet ist? Dies zu glauben ist selbst bei dem Bildungsgrad eines Jordanis eine starke Zumutung. Diese Kette unwahrscheinlicher Annahmen wird aber nur dadurch ermöglicht. dasz der Vf. in der Vorrede des Jord. dem Sinne seiner Worte zweimal schreiende Gewalt anthut. Nach Erwähnung des Werkes des senator kommt dreimal eius vor; die beiden ersten Male bezieht es sich auf Cassiodorius, und nun auf einmal soll dispensatoris eius beneficio nicht heiszen 'durch seines (Cassiodors) Dispensators Güte', sondern 'durch jenes Dispensators Gute', was soviel sei wie 'durch deine Gute, o Dispensator<sup>3</sup>! Das ist nicht blosz im höchsten Grade gezwungen, sondern eine logische und syntaktische Unmöglichkeit. Man kann aus den Worten nur folgern, dasz der ungenannte, von Castalius verschiedene Disa pensator Cassiodors, der das Werk seines Herrn besasz und es dem Jord. lich, sich ebenfalls in Constantinopel aufhielt. Von Castalius oder, wie der Name nach dem Ambr. geschrieben werden musz, Castulus geht aber aus derselben Vorrede ebenso bestimmt hervor, dasz er nicht in Constantinopel lebte. Die Schluszworte sind so wiederherzustellen: et si quid parum dictum est, id tu ut vicinus genti conmemoratis adde, or ans pro me, karissime frater. dominus tecum. id für et ist eine richtige Emendation Lindenbrogs, orans habe ich aus mg. Paris. aufgenommen und conmemoratus des Ambr. (nach dem Facsimile) oder commemorans des einen Palatinus bei Gruter in conmemoratis verbessert. Hier bedeutet ut vicinus genti freilich nicht gothische Herkunft des Castulus, wol aber ganz buchstäblich 'als Nachbar der Gothen': der Umstand wird als Motiv angeführt, warum Castulus besonders in der Lage sei, die Arbeit des Jord. durch Zusätze zu verbessern. In einer in Constantinopel verfaszten Vorrede kann dies nur den éinen Sinn haben, dasz Castulus in Italien, wahrscheinlich in Rom, lebte. Hiermit stürzen sämtliche Hypothesen des Vf. über den Haufen. War also der Auszug des Jord. wirklich zur Orientierung bei bevorstehenden Verhandlungen bestimmt, so können das nur in Italien zu führende Verhandlungen gewesen sein, also eher mit den Gothen als mit dem Kaiser. Ich finde aber jenes häufige Zurückkommen auf die Schicksale des Germanus und seines Hauses durch den vom Vf. gelieferten Nachweis, dasz dessen Person für den Papst Vigilius und seinen Anhang von ganz besonderem Interesse war, hinlänglich motiviert, und sehe keinen Grund, darin weiter gehende politische Nebenabsichten zu vermuten. Immerhin mag Jord. in jenen Stellen über Germanus und überhaupt in seiner ganzen engherzigen Betrachtungsweise der gothischen Geschichte die politische Auffassung und die Sympathien der römischen Kreise wiedergeben, unter deren Einflusz

<sup>12)</sup> So emendiere ich nach Anleitung der Lesart des mg. Paris. super enim omnes est.

13) So hat das von Muratori gegebene Facsimile des Ambrosianus.

er stand: es ist aber weder erweislich noch wahrscheinlich, dasz man zum Medium irgend welcher politischen Einwirkung sich der kläglichen Compilation bedient haben sollte, welche jetzt die Vorhalle germanischer Historik verunziert.

Soviel über den Inhalt der Schirrenschen Schrift, welche die Untersuchung der Quellen und der Glaubwürdigkeit des Jordanis ungemein gefördert und nicht wenige wesentliche Punkte, die bisher streitig waren, erledigt hat, und die auch da, wo ihr Vf. sich durch seinen Scharfsinn zu Uebertreibungen verleiten läszt, durch Auffindung neuer Gesichtspunkte und Erschlieszung neuer Wege anregend wirkt: eine Eigenschaft von der Ref. selbst durch die Ausdehnung seiner Besprechung unwillkürlich Zeugnis abgelegt hat.

Leipzig.

Alfred von Gutschmid.

# 12.

Emendationes Sophocleae duae et Schilleriana una. Von dem Gymnasialdirector Dr. K. W. Müller. (Programm des Gymn. in Rudolstadt zum 21 December 1861.) Rudolstadt, Hofbuchdruckerei. 7 S. 4.

Es wird in Sophokles Elektra V. 686 f. gelesen: δρόμου δ' ίσωσας τῆ φύσει τὰ τέρματα νίκης έχων έξηλθε, πάντιμον γέρας.

Wegen der Schwierigkeit der Erklärung dieser Verse sind verschiedene Verbesserungsversuche gemacht worden, wie von Musgrave, welcher statt τῆ φύσει schreiben wollte τῆ ἀφέσει, d. i. τῆ ἀφέσει, worüber bei Hermann das nähere nachzusehen ist, welcher eine Erklärung dieser von ihm aufgenommenen Conjectur gibt, die nicht viel besser ist als die von Musgrave selbst versuchte. Bergk hat daher mit Beibehaltung von τη φύσει vermutet δρόμον, wie dem Vf. obiges Programms nur aus der neuen von O. Jahn besorgten Ausgabe der Elektra bekannt ist. Allein wenn man diese durch die alte Glosse: ήγουν δομμών οφμοδίως τἢ φύσει gestützte Emendation aufnimmt und τέρματα mit νέκης verbindend es wie das Homerische τέλος mit dem Genetiv von der vollständig vollführten Sache, die im Genetiv beigefügt ist, versteht, wovon Beispiele bei den Tragikern vorkommen (τέρμα σωτηρίας Soph. Oed. Kol. 721. Eur. Or. 1328; vgl. Archestratos bei Athen. VII 302 \* τέφματα vinns); so gewinnt man doch immer erst den Begriff eines vollständigen Sieges, welchen Orestes davon trug, während in dem folgenden von einem Ehrengeschenke oder einer Gabe (πάντιμον γέρας) die Rede ist, mit welchem Namen man doch einen durch eigne Kraft erworbenen Sieg nicht belegen kann. Da nun nach der Emendation von Bergk auch der Bekränzung gar nicht gedacht wird, während dieser doch Erwähnung geschehen sollte, so schreibt der Vf .:

ορόμον δ' ίσωσας τη φύσει τὰ στέμματα νίκης έχων έξηλθε, πάντιμον γέρας, so dasz nun πάντιμον γέρας Apposition zu τὰ στέμματα νίκης ist. Es scheint dasz die Veränderung von δρόμον in δρόμου einen fernern Fehler, die Verschlechterung von στέμματα in τέρματα nach sich zog. Nach diesen leichten Verbesserungen geben die Verse einen guten Sinn.

Die zweite Emendation bezieht sich auf V. 737: όξυν δι ώτων κέλαδον ένσείσας θοαίς πώλοις διώπει.

Den ungewöhnlichen Ausdruck eroeier zelador zur bezieht man mit K. O. Müller auf die an den Geisseln befestigten Klappern und Klingeln. Da jedoch bei Homer, den Sophokles so oft nachahmt, die Pferde von den Wagenlenkern nicht selten angerufen werden (επποισι» έκεκλετο, ομόκλησαν επποισιν), um sie zum schnellen Laufen zu bewegen, so glaubt der Vf., dasz auch hier ein darauf sich beziehendes Zeitwort gestanden habe, und dasz ἐνσείσας aus V. 712 statt eines weniger bekannten Wortes jener Bedeutung in den Text gekommen sei, nemlich statt ἐνσίξας (von σίττειν). Sophokles selbst hatte in seinem Athamas das Wort έπισίγματα als den eigentümlichen Ausdruck für das Anhetsen der Hunde gebraucht (Hesych. u. d. W.), und es kann wol auch auf die Pferde übergetragen werden. Es ware also der Vers zu schreiben:

όξυν δι' ώτων κέλαδον ένσίξας Φοαίς

πώλοις διώχει.

Zuletzt wird noch eine Verbesserung einer Stelle in Schillers Jung-frau von Orleans mitgeteilt. In dem Monolog der Johanna nemlich (IV 1) scheinen vier Verse von der ersten Ausgabe des Stückes (Berlin 1802) an bis auf die letzte falsch interpungiert zu werden. Die Verse werden jetzt so interpungiert:

Dasz der Sturm der Schlacht mich faszte. Speere sausend mich umtönten In des heiszen Streites Wuth!

Wieder fänd' ich meinen Muth!

Der Vf. berichtet, dass früher auf dem Weimarischen Theater der 3e und 4e Vers mit einander verbunden worden seien, und dasz, wie ihm der Schauspieler Oels mitgeteilt, Goethe selbst die Stelle nach dieser Interpunction habe vortragen lassen. Die Verse wären deinnach so zu interpungieren:

Dasz der Sturm der Schlacht mich faszte, Speere sausend mich umtönten! In des heiszen Streites Wuth Wieder fänd' ich meinen Muth.

Die Nachricht verdient die Aufmerksamkeit des kritischen Bearbeiters der neuen Ausgabe von Schillers Werken.

# 18.

# Philologische Gelegenheitsschriften.

Saarbrücken (Gymn.). F. Peter: commentatio de Ciceronis nat.

deor. I 19, 49. Druck von A. Hofer. 1861, 8 S. gr. 4. Trier (Gymn.). J. Koenighoff: criticon et exegeticon pars tertia. Druck von F. Lintz. 1861. 32 S. gr. 4. [Pars I und II sind 1850 und 1854 erschienen; vgl. Jahrb. 1855 S. 55 ff.]

Ulm (Gymn.). Kern: einige Bemerkungen über die Freier in der Odyssee. Wagnersche Buchdruckerei. 1861. 18 S. gr. 4.

Wertheim (Lyceum). F. K. Hertlein: Conjecturen zu griechischen Prosaikern [Platon, Xenophon, Julianos, Dion Chrysostomos, Lukianos, Themistics], nebst einem Anhang, Handschriftliches enthaltend [zu Arrianos Anabasis]. Druck von E. Bechstein. 1861. 29 S. gr. 8.

Wetzlar (Gymn.). O. Jäger: Bemerkungen zur Geschichte Alexanders des Groszen. Druck von Rathgeber u. Cobet. 1861. 12 S. gr. 4.

Zürich (Univ., Lectionskatalog S. 1861). H. Köchly: emendationum in Euripidis Iphigeniam Tauricam pars III. Druck von Zürcher u. Furrer. 24 S. gr. 4. [S. Jahrb. 1861 S. 584.]

# Erste Abteilung: für classische Philologie, herausgegeben von Alfred Fleckeisen.

### 14.

Sophoclis tragoediae superstites et perditarum fragmenta ex recensione et cum commentariis G. Dindorfii. editio tertia.

Oxonii, e typographeo academico. M.DCCC.LX. Acht Bände. S. (vol. I: Oedipus Rex. XXI u. 130 S., vol. II: Oedipus Coloneus. 143 S., vol. III: Antigona. XXIII u. 142 S., vol. IV: Aiax. 137 S., vol. V: Electra. 140 S., vol. VI: Trachiniae. 136 S., vol. VII: Philoctetes. 138 S., vol. VIII: commentatio de vita Sophoclis. perditarum fabularum fragmenta. \*XVI, LXX u. 224 S.)

Die vorliegende Ausgabe bietet in gedrängter Kürze den gesamten litterarischen Nachlasz des Sophokles, ausgestattet mit den für die Kritik wie für die Erklärung notwendigsten und wesentlichsten Hülfsmitteln und begleitet von einer ausführlichen, quellenmäszigen Erörterung, in welcher über das Leben des Dichters und verwandte Fragen gehaudelt wird. Die aus anderweitigen Leistungen hinreichend bekannten Eigenschasten des IIg., ein hervorragendes kritisches Talent, die umfassendste Gelehrsamkeit und eine klare, geschmackvolle Form, zeigen sich auch hier in glanzendem Lichte. Einen ganz besondern Werth aber bekommt die in jeder Hinsicht volle Auerkennung verdienende Ausgabe dadurch, dasz sie die Lesarten der besten Sophokles-Handschrift, des sogenannten codex Laurentianus A, über den wir bisher nicht ausreichend unterrichtet waren, für alle sieben Stücke des Dichters mit derjenigen peinlichen Genauigkeit verzeichnet, die bei einer Urkunde von so hervorragender Wichtigkeit durchaus wünschenswerth oder vielmehr unerläszlich notwendig ist. Hiernach glaube ich die zu besprechende Ausgabe allen welche sich für die griechischen Tragiker interessieren auf das angelegentlichste empfehlen zu müssen; vorzugsweise aber möchte ich die Aufmerksamkeit jungerer Philologen auf ein Werk richten, das einerseits als ein Muster für gereiste und besonnene Handhabung der Kritik bezeichnet zu werden verdient, anderseits dem befähigten eine Reihe von Räthseln vorlegt, an deren Lösung er sich mit Erfolg versuchen kann. Denn trotz

der Arbeit mehrerer Jahrhunderte ist es noch keineswegs gelungen den Sophokleischen Text, den man insgemein als leidlich correct zu betrachten pflegt, von zahllosen offenen oder verdeckten Schäden zu befreien, die derselbe teils durch die Willkur oder Nachlässigkeit der Abschreiber, teils durch den Unverstand und die Unfähigkeit zum Teil sehr alter Verbesserer davon getragen hat, und wie viel immer von Jahr zu Jahr durch unnütze oder verkehrte Conjecturen gesündigt werden mag, noch ist es nicht unmöglich im Sophokles unzweifelhaft richtige Emendationen zu machen.

Obwol W. Dindorf sich nicht darüber ausspricht, welchen Leserkreis er bei dieser Ausgabe vor Augen gehabt habe, so glauben wir doch nicht zu irren, wenn wir meinen dasz seine Arbeit vorzugsweise für Fachgelehrte bestimmt sei, ohne jedoch den praktischen Zweck des Schulbedarfs geradezu auszuschlieszen. Manche der erklärenden Anmerkungen wie der zur Erläuterung beigebrachten Parallelstellen konnten vielleicht in einer für Männer vom Fach bestimmten Ausgabe fortbleiben, wogegen es für wissenschaftliche Zwecke nicht unerwünscht gewesen wäre von den Citaten oder Benutzungen Sophokleischer Stellen bei späteren Autoren eine möglichst vollständige und erschöpfende Uebersicht zu bekommen. die für mancherlei kritische oder litterarhistorische Fragen interessant und belehrend sein würde. Die sprachlichen und sachlichen Bemerkungen des Hg. zeichnen sich durch Sparsamkeit, Präcision und Klarheit auf das vorteilhafteste aus. Wie Erklärung und Kritik überall im engsten, unzertrennlichen Zusammenhange stehen, so kann es nicht befreinden, wenn zuweilen überlieferte Textesfehler zu unhaltbaren Interpretationen führen. Dahin gehört Ant. 536, wo auf Kreons Frage: τοῦδε τοῦ τάφου φήσεις μετασχείν η έξομει το μη ειδέναι; Ismene erwidern soll: δέδρακα τουργον, είπερ ηδ' ὁμορφοθεί. D. meint: 'praevidet (Ismena) Antigonam refutaturam esse quae dixerit, in quo maior vis est quam si ipsa negasset quae Creon ex ea quaesiverat.' Aber es ware widersinnig, wenn die Beistimmung der Antigone darüber entscheiden sollte, ob Ismene bei der Bestattung des Polyneikes sich beteiligt habe oder nicht; überhaupt kann sich Ismene nicht auf die Beistimmung der Antigone berufen, da sie nicht weisz, ob Ant. etwas über ihre, der Ismene, Beteiligung ausgesagt hat. Das richtige habe ich in der vierten Auslage der Schneidewinschen Bearbeitung hergestellt: δέδρακα τουργον, είπερ ήδ' · όμορροθώ | καὶ ξυμμετίσχω και φέρω τῆς αίτίας. — Trach. 94 liest man: ον αίολα νύξ έναριζομένα τίκτει κατευνάζει τε, φλογιζόμενον "Αλιον "Αλιον αίτω. Hier wird εναριζομένα mit Ersurdt erklärt durch τοξευομένη 'diei spiculis, ήλίου τόξοις, percussa et confecta. Von einem Erschieszen der Nacht kann jedoch nicht wol geredet werden; ich habe schon früher εναριζομένα als unrichtig bezeichnet; erträglicher wäre αφανιζομένα, doch scheint auch damit die ursprüngliche Lesart noch nicht gefunden zu sein. - Weit auffallender ist es, wenn die sinnlos entstellten Worte τίς πλάγχθη πολύμοχθος έξω OK. 1231 in folgender Weise gerechtfertigt werden sollen: 'debebat dicere τίς πλάγχθη έξω (sc. μόχθων). pro eo adiectivum posuit cum τίς coniungendum τίς πολύμοχθος πλάγχθη

Εω (sc. μόγθων), quae singularis quidem est orationis conformatio. notata etiam ab scholiasta, sed quam sententiae perspicuitas facile excuset.' Heiszt es nicht dem Sophokles eine absolute Unfähigkeit im Ausdruck zutrauen, wenn durch die 'perspicuitas sententiae' das unmögliche möglich gemacht werden soll? - Von grammatischen Bemerkungen hebe ich einiges hervor, was mir unrichtig oder bedenklich zu sein scheint. Ueber den Imperativ ξη Ant. 1169 wird bemerkt: 'sic Attici saepe pro ¿no. ex Euripide et Sophocle annotavit Antiatt. in Bekk. Anecd. p. 97, 29. Die Attiker sagten, so viel wir wissen, niemals End. sondern immer ξη, und mit vollem Rechte; denn ζηθι und ζηναι sind grobe Sprachfehler, veranlaszt durch die ebenfalls ungrammatische Form έζην, die man nach falscher Analogie zu έζης und έζη als erste Person fingierte. Die Inschrift im C. I. G. 569 Bd. I S. 493 kann für die attische Zeit nichts beweisen, und vermutlich beruht auch da die Form Endi oder vielmehr ZHOOI nur auf einem Versehen des Steinmetzen; das Metrum fordert, wie schon Meineke in der Z. f. d. AW. 1844 S. 1036 erinnert hat, ξη τον επίλοιπον εν βίω χρόνον καλώς. Eben so wenig möchte ich einem Autor wie Arsenios S. 437, 20 (Leutsch) glauben, dasz Zenon dieser Form sich bedient habe. — Ueber das Verbum ogyalvw bemerkt D. zu Trach. 552: 'notandum opyalvesv significatione intransitiva dictum pro οργίζεσθαι, ut apud Eur. Alc. 1106 σου γε μη μέλλοντος οργαίνειν έμοί. transitivum est in OT. 335. Obgleich die doppelte Bedeutung von ooyalvo durch die Analogie von δειμαίνω und andere Verba auf -αίνω sich schützen läszt (vgl. Lobeck zu Ai. S. 383), so halte ich es doch für ungleich wahrscheinlicher dasz OT. 335 fehlerhaft ist; Blaydes, dessen sehr verdienstliche Ausgabe 1) D. erst am Schlusse seiner Arbeit einsehen konnte, hat wol mit Recht ὀργίσειας geschrieben. — Die zu Ai. 191 angenommene Elision von μοι ist in der Tragodie durchaus unstatthast; ebensowenig kann das lota des Dativs elidiert werden (zu OK. 1435). Was in Bezug auf öði zu El. 709 über Elmsley gesagt wird, ist ungenau; die Verbesserung iva war aufzunehmen, weil öde sicherlich in der Tragödie keine Elision zuläszt. Trach. 216 wird bemerkt: «αείοομ'] notanda elisio diphthongi. » Aber diese Elision ist für die Tragodie nicht zu erweisen. obgleich sie in den Vermutungen neuerer Kritiker sehr häufig, zuweilen auch in den Sophokleischen Hss. (vgl. OK. 844. Ai. 197. El. 818. Phil. 385. 1071) sich findet. Unerwiesen ist auch die zu OT. 618 vorausgesetzte Krasis des Pron. μοι mit der Prap. ὑπό. Dasz Soph. οὐ μη παρήσω statt ου μη παρώ gesagt habe, mochte ich aus Ant. 1042 f. nicht schlieszen; OK. 177 hat Elmsley das in mehr als éiner Hinsicht unpassende ages mit vollem Recht in app geandert. — Ungegründet scheint mir der Zweifel über Trach. 1238 άνηρ οδ' ώς ξοικεν ου νεμείν έμοι | φθίνοντι μοΐραν, wo die Construction abhängig ist von dem parenthetischen ώς EOLNEY. 'quae ratio' sagt D. 'exemplis quibusdam defenditur partim corruptis, partim huic non satis similibus. quamobrem vereor ne scriptura

<sup>1)</sup> Sophocles with English notes. Vol. I (enthaltend Oed. T. Oed. Kol. Ant.). London 1859. LVI u. 634 S. gr. 8.

interpolata sit. Pagegen vgl. Matthiā Gramm. § 539 Anm. 2. Meineke zu Theokr. 12, 14 u. a. — Was zu Ai. 1188 über Eur. Herakl. 774 gesagt wird, findet durch Kirchhoffs Ausgabe seine Erledigung, und damit verliert die barbarische Form δορυσσοήτων jede Stütze; statt δορυσσοήτων musz man erwarten δορυσσοῦν. Somit wird zu lesen sein in der Strophe: τὰν ἀπαύσταν αἰὲν ἐμοὶ δορυσσῶν | μόχθων ἄταν ἐπάγων, in der Antistrophe: κεῖνος ἀνήρ, ος στυγερῶν ἔδειξεν | ὅπλων Ἑλλασιν ἄρη.

Doch genug von derartigen Einzelheiten. Es kann die Aufgabe unseres Referates nicht sein jedes Pünktchen anzumerken was etwa zu Zweiseln auffordern könnte; vielmehr werden wir vorzugsweise über den wesentlichsten Ertrag der neuen Ausgabe berichten, um dadurch andere

zum emsigen Studium derselben zu veranlassen.

Vor allen Dingen kommt in Betracht die neue, von F. Dübner mit ausnehmender Genauigkeit angefertigte Collation des Laurentianus A nebst den Erörterungen über das Verhältnis dieser und der übrigen Hss. des Soph. Ob aus dem Laur. A alle übrigen bis jetzt bekannten Sophokleshss. stammen oder nicht, darüber sind die Stimmen vor der Hand noch geteilt, und vermutlich wird auch in Zukunft diese Frage verschieden beantwortet werden; ausgemacht ist dagegen die Thatsache, dasz der Laur. A. wie ich an einem andern Orte gesagt habe, für die Feststellung des Sophokleischen Textes unsere Richtschnur sein musz. Consequenter Weise werden wir jede abweichende Lesart einer andern Hs. ungefähr mit demselben Mistrauen zu betrachten haben wie die Conjectur eines Gelehrten der Gegenwart. Elmsley war, als er den Laur. verglich, an Zeit zu beschränkt, um sich und andern genügen zu können, und leider wurde die von ihm gemachte Collation zum grösten Teil erst aus seinem Nachlasse durch Gaisford publiciert. Später hat Cobet die Hs. von neuem angesehen; allein dieser ist hier wie bei andern Autoren desultorisch versahren; es würde höchst voreilig sein, wenn man aus seinem Schweigen den Schlusz ziehen wollte, dasz der Laur, mit der von ihm zu Grunde gelegten Ausgabe übereinstimme. Hauptsächlich aber litten die Elmsleysche wie die Cobetsche Collation an dem Mangel, dasz sie zu wenig beachteten was im Laur. von erster, was von zweiter, dritter oder vierter Hand herrührte. Darum war es höchst dankenswerth, dasz Dübner den Laur. A zum Gegenstand eines eindringlicheren Studiums machte; seiner Sachkenntnis und Sorgfalt verdanken wir eine Collation, die kaum etwas zu wünschen übrig läszt. Sehr zweckmäszig gibt D. die Abweichungen seines Textes vom Laur. unmittelbar unter dem Texte in einer besondern Rubrik, wodurch die Uebersicht auszerordentlich erleichtert wird. Wenn die Mehrzahl der hier zuerst publicierten Lesarten gleichgültig und werthlos zu sein scheint, so liegt dies in der Natur der Sache; um so augemessener dürfte es sein an einigen Beispielen den Nachweis zu führen. dasz in der That für die Herstellung der Dichterworte sich manches aus der neuen Collation ergibt.

OT. 264 f. liest man: ἀνθ' ὧν ἐγὼ τάδ', ὡσπερεὶ τοὺμοῦ πατρός, |

OT. 264 f. liest man: ἀνθ' ὧν ἐγὼ τάδ', ὡσπερεὶ τοῦμοῦ πατρός, ἱ ὑπερμαχοῦμαι κὰπὶ πάντ' ἀφίξομαι. In der 4n Auflage S. 158 habe ich bemerkt: 'nach dem sonstigen Sprachgebrauch musz es wol heiszen κἀπὶ

πῶν ἀφίξομαι.' So nemlich findet sich αρ' οὐκ αν ἐπὶ πῶν ἔλθοι Xen. Anab. 3, 1, 18. είς παν ἀφίγμαι Eur. Hipp. 284. είς παν αφίκετο βασιλεύς Xen. Hell. 6, 1, 12. είς πᾶν έλθων διὰ τὴν ὕβριν Demosth. 54, 13 S. 1261. Jetzt erfahren wir, wovon die früheren Collationen schweigen, dasz im Laur. κάπλ παντ' ἀφίξομαι steht. Der falsche Circumslex enthalt eine unverkennbare Spur des von mir geforderten Singularis nav. Merkwürdiger Weise findet sich auch bei Euripides a. O. die Variante εἰς πάντ' ἀφίγμαι, in den Hss. zweiter Classe, und auch sonst läszt sich wahrnehmen, dasz die Abschreiber östers vor Vocalen παν in παντ' geändert haben. 2) - OK. 460 hatte ich in der 3n Auslage ediert: τηθε μάν τῆ γῆ μέγαν | σωτῆρ' ἀρεῖσθε, τοῖς δὲ γῆς ἐχθροῖς πόνους, gestützt auf Elmsleys Angabe dasz im Laur. τοῖς δ' ἐμῆς ἐχθροῖς sich finde, woraus man τοῖς ở ἐμοῖς ἐχθροῖς gemacht hat. Da indes, wie wir durch D. hỗren, das oĩ in τοῖσ ursprünglich vielmehr η war, so müssen wir τῆς δὲ γῆς verbessern. — Ueher OK. 1230 ὡς εὐτ' ἄν τὸ νέον παρῆ πούφας αφροσύνας φέρον (Laur. φέρων) äuszerte ich in der 3n Auflage die Vermutung dasz zu lesen sei κοῦφος ἀφροσύνας γέμων, womit das Metrum des strophischen Verses genau übereinstimmen würde, αμέραι κατέθεντο δή. Für meine Vermutung κοῦφος spricht die sehlerhaste Accentuation im Laur. ποῦφασ, von der wir erst jetzt Kenntnis bekommen. - OK. 1348 las man vor meiner Bearbeitung der Schneidewinschen Ausgabe (1857): άλλ' εί μέν, ἄνδρες, τῆσδε δημοῦχος χθονὸς | μὴ ἐτύγγαν' αυτον δεύρο προσπέμψας έμοι | Θησεύς πτέ., wie nach mir im J. 1858 Bergk ediert hat. Man bezog also δημούγος auf den Theseus. Ich vermutete δημούχοι nach V. 1087, und fand hinterher dasz schon Reisig auf denselben Gedanken gekommen war, aber kein Gehör gefunden hatte. Dasz Reisig vollkommen Recht hatte, wird jetzt wol nicht weiter bezweiselt werden: δημούγοι bietet der Laur., wo δημούγος erst von zweiter Hand sich findet. — Dasz OK. 1462 ίδε μάλα μέγας έρείπεται πτύπος άφατος όδε διόβολος das Wörtchen μάλα auszerst prosaisch sei, sah zuerst, wenn ich nicht irre. Hartung, der hier wie öfters nicht gebührend beachtet wurde. Jetzt bemerkt D.: «μάλα μέγασ ab S (d. h. von zweiter Hand) in litura quinque literarum. videtur igitur μέγασ scriptum fuisse, omisso μάλα.» — Ant. 664 las man: η τουπιτάσσειν τοις πρατούσιν έννοεί. Nach Elmsley hat der Laur. τοίς κρατ....οῦσιν νοεί, nach D. das früher durch Conjectur von ihm gefundene τοῖς κρατύνουσιν νοεῖ. Diese Beispiele können zugleich als sprechendes Zeugnis dafür dienen. dasz die Conjecturalkritik in vielen Fällen wol im Stande ist die Hand des Dichters wiederherzustellen, und dasz. es verkehrt ist um des höheren Alters willen die Lesarten irgend welcher Hs. den Conjecturen irgend eines neueren Kritikers vorzuziehen.

<sup>2)</sup> Vgl. Soph. OT. 598 und namentlich Soph. (Fr. 616 N.) bei Stoh. Flor. 105, 39 τὸ δ' εὐτυχοῦν πάντ' ἀριθμήσας βροτῶν. Derselbe Fall scheint bei Aristoph. Wolken 348 vorzuliegen, γίγνονται πάνθ' ὅ τι βούλονται, wo ich der Lesart πᾶν ὅ τι βούλονται unbedingt den Vorzug gebe, trotzdem dasz für πάνθ' ὅ τι manches entsprechende beigebracht worden ist.

Nicht minder wichtig sind Notizen wie folgende. Elmslev behauptete, der Vers Ant. 483 fehle im Laur.; vielmehr stehen Ant. 482 und 483 in umgekehrter Folge, jedoch 'adscriptis literis  $\beta$  et  $\alpha$ .' Durch Elmsleys Angabe verleitet schrieben Schneidewin und ich Ai. 998 ws Θεών τινος: jetzt lehrt D. dasz die Vulg. ώς θεοῦ τινος auch den Laur. für sich hat, wo von erster Hand nicht deov, sondern du (d. i. deov) sich findet. OT. 107 las man bisher: τους αυτοέντας χειρί τιμωρείν τινάς. Aber im Laur. ist von erster Hand über dem σ in τινάσ ein Punctum gesetzt, womit das sicherlich angemessenere τενά bezeichnet wird. OT. 935 wird künstig nicht προς τίνος δ' αφιγμένος, sondern παρά τίνος δ' ἀφιγμένος zu schreiben sein, wie der Laur. von erster Hand hat; Phil. 548 nicht & Illov, sondern an' Illov. Ant. 1336 all' ών έρω μέν, ταῦτα συγκατηυξάμην ist das unpassende μέν mit Recht von mehreren Kritikern beanstandet worden; man hat ἐρῶμαι oder ἐρῶμεν geschrieben, beides ohne Wahrscheinlichkeit, da μέν im Laur. ganz fehlt, wonach D.s Verbesserung αλλ' ων έρω, τοιαύτα συγκατηυξάμην das richtige tressen dürste. Eine besondere Beachtung verdienen für die Kritik die Schreibungen der ersten Hand im Laur., die durch spätere Correcturen leider oft bis zu völliger Unleserlichkeit verwischt sind. Oft freilich sind die scripturae pr. m. nichts als augenblickliche Uebereilungen, die der Schreiber sofort selbst erkannt hat. Wie wenn OK. 967 έπεί καθ' αυτόν γ' ουκ αν έξευροις έμοι | άμαρτίας ονειδος οὐδέν vor dem Worte αμαρτίασ die Buchstaben ο σ' ursprünglich standen: ein handgreiflicher Fehler, veranlaszt durch V. 971 f. mög av diπαίως τοῦτ' ὀνειδίζοις έμοι, | ος οὕτε βλάστας πτέ., indem das Auge des schreibenden durch die gleichen Ausgänge in V. 966 und 971 geteuscht wurde. An anderen Stellen dürfte dagegen die fehlerhafte Schreibung von erster Hand anders zu emendieren sein als dies von byzantinischen Kritikern geschehen ist. El. 443 liest man: σπέψαι γαρ εί σοι προσφιλώς αυτή δοκεί | γέρα τάδ' ούν τάφοισι δέξασθαι νέκυς. Dazu bemerkt D.: « νέχυσ in litura pro αυτωσ vel αυτασ. » Ohne entscheiden zu wollen, was in diesem autwo oder autas enthalten sei, glaube ich wenigstens dies behaupten zu dürsen, dasz vénug einen geringen Grad von Wahrscheinlichkeit besitzt. Vielleicht ist δέξασθαι αυτωσ aus δέξασθαι πόσις entstanden; wenn der Diphthong in δέξασθαι zweimal geschrieben war 3), so konnte ΔΕΞΑCΘΑΙ ΠΟΕ .. leicht in ΔΕΞΑCΘΑΙ AYTΩC übergehen. Weniger schwierig scheint es an einer andern Stelle desselben Stückes der erst jetzt bekannt gewordenen Lesart des Laur. zu ihrem Rechte zu verhelfen: El. 769 τί δ' ωδ' αθυμεῖς, ω γύναι, τω νῦν λόγω; Statt νῦν bietet der Laur. ναῦ. Diesem τῶι ναῦ λόγωι dürste kaum etwas anderes zu Grunde liegen als τῷδ' αν λόγφ.

Vorstehende Proben werden zur Genüge zeigen, dasz die neue Collation nicht ohne Ergebnisse für den Text des Soph. geblieben ist. Die zunächst nun sich aufdrängende Frage, ob Dübners Collation insoweit

<sup>3)</sup> Ein sehr häufig vorkommender Fehler: vgl. Mélanges Gréco-Romains II S. 219.

erschöpfend sei, dasz man sich bei ihr beruhigen könne, läszt sich natürlich nur vermutungsweise beantworten; aber einem jeden der Dindorfs Mitteilungen über die Lesarten des Laur. mit Aufmerksamkeit betrachtet wird sich, denke ich, die Ueberzeugung aufdrängen, dasz der Hg. ein Recht hatte zu sagen (Bd. I S. IV): 'post Duebnerum si qui eundem laborem suscipient, etsi de literis paene evanidis fortasse passim alia quam Duebnerus conicere vel leves nonnullos librarii errores iis quos Duebnerus annotavit addere poterunt, tamen vix quidquam prolaturos esse confido ex quo aliqua ad verba poetae emendanda utilitas redundare possit.' Selbst orthographische Minutien werden von Anfang bis zu Ende mit peinlicher Genauigkeit verzeichnet, und wenn in Zukunst noch neues aus dem Laur, genommen werden kann, so wird sich dies im wesentlichen wol beschränken auf die an manchen Stellen streitige Lesart der ersten Hand. Um ausradierte und halb verblichene Buchstaben wiederzuerkennen. ist es oft notwendig im voraus zu ahnen was etwa an der zu entziffernden Stelle ursprünglich gestanden haben möge. Zu Ant. 1021 ovd' őqvis εὐσήμους ἀπορφοιβόει βοάς bemerkt D.: «εὐσήμους] post εὐ duae literae erasae. » Welche Buchstaben waren dies? Mir scheint ευσήμους unmöglich, da es nicht den hier erforderlichen Sinn gibt, dasz das Geschrei der Vögel unheilverkündend gewesen sei. Die richtige Lesart ist, wie ich glaube, aloious, und so ware es wol der Mühe werth zuzusehen, ob nicht Spuren von al noch zu erkennen sind. Ai. 1196 Ellagiv noivor agn sind nach Ellagiv vier Buchstaben ausradiert, vermutlich agnv, wie ich oben S. 156 und schon vor dem Erscheinen der Dindorfschen Ausgabe vorgeschlagen habe: κεῖνος ἀνήρ, ος στυγερῶν ἔδειξεν ὅπλων Ἑλλασιν apn. In einigen wenigen Fällen ist es dem Hg. begegnet eine Conjectur in den Text zu setzen, ohne dieselbe in der für die Angabe der Abweichungen vom Laur, bestimmten Rubrik als solche zu bezeichnen: wie OT. 852 σόν γε statt des hsl. τόν γε (von D. selbst nachträglich Bd. VIII S. \*XIII angemerkt), OK. 17 Eláac statt Elalac, OK. 196 lãoc statt láou, und wol auch OK. 607 ylyveras statt ylveras. Vermutlich gehören eben dahin OT. 613. 1061. OK. 1005. Ant. 772. Tr. 470, wo der Laur. wahrscheinlich doch γνώσηι, κήδηι, έκλανθάνηι, βουλεύηι, μέμψηι (nicht γνώσει, κήδει usw.) bietet; sollte an diesen Stellen die Endung ει sich finden, so wäre eine ausdrückliche Hervorhebung nicht überslüssig gewesen. Ant. 113 bietet der Laur. doch wol yav, nicht ynv. Zu Phil. 106 wird over aus dem Laur. angemerkt, vermutlich in Folge eines Druckfehlers, statt ovre. Sicherlich beruht auf einem Druckfehler das ex molas πάτρωας (statt ἐκ ποίας πάτρας) in der Anmerkung zu Phil. 220. Wenn zu Ant. 151 gesagt wird, das zweite ε in θέσθε sei aus ω gemacht, so dürste dies ebenfalls nur ein Versehen sein; die ursprüngliche Schreibung war, denke ich, θέσθαι, nicht θέσθω. Ant. 1108 ist in der zweiten Rubrik tr' tr'] tr' nachzutragen. Unrichtig ist die Angabe über Ai. 926: «αρ' addidit Erfurdtius»; es muste vielmehr heiszen: « ώδ' addidit Erfurdtius. » Zu El. 1380 wird bemerkt: «προ. πίτνω pr., in προπίτνω mutatum ab eadem manu. » Ohne Zweifel sollte es heiszen: « noonirvo pr. » Befremdlich ist es, wenn zu OT. 591 el d'auros norov, mollà nav anov

έδοων in der zweiten Rubrik «πολλά] πολλά» bemerkt wird; dasz πολλά im Laur. einen Acutus statt des Gravis habe, ist weder glaublich noch der Erwähnung werth. In ähnlicher Weise findet sich zu Ai. 303 die Notiz «συντιθείς] sic, non συντιθείσ», was wol «non ξυντιθείσ» heiszen sollte.

Was das Verhältnis des Laur. und der übrigen Sophokleischen Hss. anlangt, so wurde schon oben gesagt, dasz die Frage ob wir im Laur. die Quelle aller bis jetzt bekannten Codices des Dichters zu suchen haben noch nicht entschieden ist; wir glauben hinzufügen zu dürsen, dasz die vorhandenen Materialien zu ihrer endgültigen Entscheidung schwerlich ausreichen, sind jedoch überzeugt dasz unter allen Umständen dem Laur. ein noch durchgreifenderer Einflusz auf die Gestaltung des Textes eingeräumt werden musz als es selbst D. gethan hat, der nach dem Vorgange von Cobet alle übrigen Hss. für Copien des Laur. ansieht. Der jedenfalls sehr dankenswerthe Beitrag des Hg. zur Entscheidung der schwebenden Streitfrage findet sich in den Vorreden zum ersten, dritten und achten Bande. I S. IV ff. wird zunächst über den Zustand des Laur, und die in demselben wahrnehmbaren verschiedenen Hände einiges mitgeteilt. Nachdem der Schreiber des Laur, den vollständigen Text copiert hatte, verglich er denselben mit dem ihm vorliegenden Originale, um mehrere ausgelassene Verse nachzutragen und eine erhebliche Zahl von Fehlern durch Ausradieren der frühern Schrift oder durch Beifügen der richtigen Lesart zu verbessern; eigener Vermutungen hat er sich fast ganz enthalten. 4) Es ergibt sich hieraus, dasz die Correcturen von erster Hand in der Regel besser verbürgt sind als das ursprünglich geschriebene. In demselben (elften) Jahrhundert, wo der Laur. geschrieben wurde, hat eine zweite Hand einerseits die Scholien hinzugefügt, anderseits den Text des Dichters verbessert, teils durch nochmalige Vergleichung des codex archetypus (d. h. der Quelle des Laur.), teils und zwar überwiegend durch eigene oder fremde Conjecturen. Endlich sind in den folgenden Jahrhunderten noch verschiedene Hände thätig gewesen und haben ihre Verbesserungsvorschläge in den Text eingetragen, Conjecturen die zum Teil

<sup>4)</sup> Einige Belege für Varianten die von erster Hand übergeschrieben sind gibt D. Bd. I S. V Anm. c; nicht erwähnt sind dabei zwei Stellen an denen offenbar falsche Conjecturen vorliegen und die gerade darum geignet sind zur Vorsicht in der Benutzung der von erster Hand übergeschriebenen Lesarten zu mahnen, Ant. 1037 und Phil. 1266. An der ersten Stelle ist überliefert: κερδαίνει έμπολαιε τα προσάρδεων ήλεκτρον, und über dem α des Artikels steht ον von erster Hand, wonach man τον πρός Σάρδεων corrigiert und von Angabe zu Angabe fortgepflanzt hat. Es muste vielmehr heiszen τάπο Σάρδεων ήλεκτρον, wie Blaydes und ich unabhängig von einander gefunden haben. Die andere Stelle lautet gewöhnlich und auch bei D. so: ωμοι· κακόν το χρήμα. μῶν τί μοι μέγα | πάρεστε πρός κακοίσι πέμποντες κακόν; Dasz hier μέγα unpassend ist fühlte Schneidewin, welcher in der 3n Auflage dafür νέον vorschlug. Aber im Laur. steht πέμποντεσ κακά, und über der Endung des letzten Wortes findet sich ον von erster Hand. Folglich muste es heiszen: μῶν τί μοι νέα | πάρεστε πρός κακοίσι πέμποντες κακά; wie Bergk richtig erkannt hat.

richtig, zum Teil falsch sind, und die hinabreichen bis zum 16n Jh., wo man sogar Abschristen des Laur. benutzt zu haben scheint, um ihre Lesarten im Original anzumerken. Für die Kritik wird vorzugsweise die prima manus in Betracht kommen, demnächst der Schreiber der Scholien, der von D. διορθωτής genannt, in den Anmerkungen aber mit dem Buchstaben S bezeichnet wird. Die von erster Hand nachträglich hinzugefügten Versc sind folgende: OT. 62, 141, 641, OK. 69, 90, 899, 1105, 1375. Ant. 68 (mit Ausnahme des ersten Wortes). 69. 780. El. 15. 275. 586. Tr. 177. Phil. 807. 1263. Zwei derselben (Tr. 177. Phil. 1263) schlieszen die Seite, woraus sich der Irtum des Schreibers leicht erklärt; noch begreiflicher erscheint der Ausfall Aut. 68. 69, der durch die Wiederkehr der Form πράσσειν (68 und 70) veranlaszt wurde. Ueber OT. 579 läszt es D. zweiselhaft, ob der Vers von erster Hand oder von S nachgetragen sei; OK. 1256 wird als 'serius in margine additus' bezeichnet; ebenso steht OT. 800 'in margine a manu recentiore.' El. 1485 und 1486 werden einer 'alia manus paullo recentior', El. 1498 und 1499 einer 'alia manus antiqua' beigelegt. Vom sogenannten διοφθωτής (S) rühren dagegen her felgende Nachträge: ἀνάσσων εξθ' ὁ βακχεῖοσ θεὸσ ΟΤ. 1104, ἐτύγχαν' σύτη μη κακών έσώζετ' αν ΕΙ. 993, ού γαρ θανείν έγθιστον άλλ' όταν θανείν El. 1007 (auch El. 1006 schlosz mit θανείν, daher der Ausfall), ώστ' εί τι τώμφ τανδρί τῆδε τῆ νόσφ Tr. 445, endlich πόρην γαρ οίμαι δ' οὐκέτ' ἀλλ' έζευγμένην Tr. 536: also mindestens fünf Verse die durch den Zusammenhang mit Notwendigkeit gefordert und sicherlich nicht für eine Ersindung des διορθωτής zu halten sind. Wenn D. von diesem sagt (S. V): 'tragoedias cum archetypo rursus contulit, de quo omnem dubitationem eximunt versus plures et Sophoclis et Aeschyli a primo librario omissi, sed ab διορθωτη in margine adiecti, so kann dies wol nur so gemeint sein, als habe dem ersten Schreiber des Laur. und dem dioperτής éine und dieselbe Hs. vorgelegen, der διορθωτής somit nur Verse nachgetragen, die der Schreiber aus Flüchtigkeit in Folge eines zweimaligen Uebersehens (zuerst beim Abschreiben und dann beim Collationieren) fortgelassen hatte. So viel ich sehe, steht jedoch nichts der Annahme entgegen, dasz S seine Nachträge aus einer andern Hs. zog als die dem Schreiber des Laur. vorliegende war: dann erklärt es sich noch einfacher, wie es zugeht dasz im Laur. mindestens fünf Verse stehen, die nicht von erster Hand, sondern von S herrühren. — Ueber die von S eingetragenen Lesarten oder Varianten gibt D. S. V f. folgende Bemerkungen. Διοφθωτής 'cum multo quam prior librarius oculatior et peritior esset, plurima scribendi vitia correxit, inter quas correctiones etsi fortasse plures sunt quas archetypo accuratius quam a primo librario factum erat inspecto debeat, longe maior tamen earum numerus est quas ex coniectura factas esse certissimis constet indiciis. . . plane eiusdem generis sunt correctiones quas διορθωτής codicis Laurentiani fecit, modo litura facta textui illatas, modo inter versus vel in margine scriptas, modo cum usitata grammaticis sigla yo. vel ad textum vel inter scholia annotatas, qua non γραπτέον, sed γράφεται significari addita interdum καὶ particula ostendit, velut Oed. R. 1322. Ant. 699: ex quo quis fortasse colligat

omnes huiusmodi scripturas non ab diopdorn excogitatas, sed ex apographis esse annotatas. inter quas, ut inter ceteras διορθωτού correctiones, etsi plures reperiuntur leviorum vitiorum codicis Laurentiani emendationes certissimae, non minor tamen earum numerus est quae inutilibus ac saepe inconsideratis debeantur recentium grammaticorum coniecturis, raris in Oedipo Rege, frequentioribus in sex fabulis ceteris, de quo lectores facile ipsi iudicare poterunt, si scripturas in varietate lectionis sigla vo. notatas perlustrare volent.' Ich musz gestehen, dasz mich eine sorgfältige Vergleichung der von S angemerkten Lesarten zu einer durchaus verschiedenen Ansicht geführt hat; es scheint mir mit vollkommener Evidenz bewiesen werden zu können dasz S kein Diorthot war, sondern ein vollkommen mechanischer, ganz unzurechnungsfähiger Vergleicher einer vom Laur. mehrfach abweichenden, an Werth diesem im allgemeinen nachstehenden Handschrift. Dies geht einfach aus der Combination zweier Thatsachen hervor: zum groszen Teil sind die Notate von S so abgeschmackt und verkehrt, dasz sie weit eher einem gedankenlosen Abschreiber als einem stümperhaften Verbesserer zugetraut werden können; anderseits enthalten sie Berichtigungen von fehlerhaften Schreibungen und namentlich von Auslassungen im Laur., wie sie ohne anderweitige handschristliche Hülfsmittel kaum einem Bentley oder Porson, sicherlich nimmermehr einem byzantinischen Kritiker gelingen konnten. Als Probe des von S angemerkten Unsinus wird folgendes genügen. I. OT. 134 ἐπαξίως γαρ Φοϊβος, αξίως δε σύ | πρό τοῦ θανόντος τήνδ' Εθεσθ' επιστροφήν. Zu den letzten Worten bemerkt S: γρ. τήνδε θεσπίζει γραφήν, offenbar das Supplement eines Abschreibers, der ein unvollständiges Original vor sich hatte, wo nur τήνδε θεσ..πι..ρ.φήν zu lesen war. 5) Il. OK. 1220 ο δ' επίκουρος Ισοτέλεστος. Statt επίκουρος hat die zweite Hand επι πούροσ corrigiert, und am Rande liest man von S: οίμαι πόροσ. Ein Grammatiker der dies schrieb konnte sicherlich keine irgendwie nennenswerthe Emendation machen. III. OK. 1658 où yáo τις αὐτὸν οὕτε πυρφόρος θεοῦ | περαυνός έξέπραξεν. Statt θεοῦ las S θεόσ, doch gewis nicht nach eigner Ersindung, sondern in Folge des gedankenlosen Irtums eines Abschreibers, der die Endung des vorhergehenden Wortes unwillkūrlich wiederholte. IV. Ant. 316 ουκ οίσθα και νῦν ώς ἀνιαρῶς λέyeis; Statt oloθα hat S die Variante eloθα angemerkt mit der Erklärung: απιθι. καὶ νῦν γὰρ λέγων ἀνιαρόσ μοι εί. Ein charakteristisches Specimen byzantinischer Weisheit. V. Ant. 646 όστις δ' άνωφέλητα φιτύει τέχνα, | τί τόνδ' αν είποις άλλο πλην αύτῷ πόνους | φῦσαι, πολύν δὲ τοισιν έχθροισιν γέλων; Ζυ πόνους bemerkt S: γρ. πέδας. Augenscheinlich rührt dies von einem Abschreiber her, der den undeutlich gewordenen Versausgang auf seine Art ergänzte. VI. Ant. 970 ήδ' ὁ Θρηκῶν Σαλμυδησός, εν' αγχίπολις "Αρης δισσοισι Φινείδαις είδεν αρατον Ελκος.

<sup>5)</sup> Anders urteilt hierüber D. zu Ant. 797, der die Lesart τήνδε δεσπίζει γραφήν zu den müszigen Einfällen rechnet, 'commenta ab otiosis hominibus excogitata, etiam de locis in quibus nihil aut corrupti aut obscuri erat.' Aber auf einen so vollkommenen Unsinn konnte doch nur dann einer verfallen, wenn irgend etwas ihm dunkel war.

Statt Tv' fand S ov vor, was völlig sinnlos ist und auf einen unwillkürlichen Schreibsehler zurückweist; das Anmerken einer derartigen Lesart verrāth iedenfalls einen völligen Mangel an Urteil. VII. Ai. 60 ωτρυνον είσεβαλλον είς έρχη κακά. Statt dessen bietet S είσ ερινύν κακήν. Unmöglich konnte dies einem byzantinischen Verbesserer in den Sinn kommen, zumal da die byzantinischen Kritiker sich bemühen überall zwölfsilbige Trimeter mit accentuierter Pänultima herzustellen. Vielleicht ist έρινῦν verderbt aus ξριν: auch in diesem Falle liegt es näher einen Lesefehler (Fonv statt Foun) als eine Conjectur vorauszusetzen. VIII. Ai. 455 κείνοι δ' έπεγγελώσιν έκπεφευγότες, | έμου μέν ουχ έκόντος. S sah sich gemüszigt den sehr nahe liegenden, aber ganz sinnlosen Schreibfehler ούκ ξχοντοσ als Variante zu registrieren. IX. Ai. 501 καί τις πικρον πρόσφθεγμα δεσποτών έρει | λόγοις ιάπτων. Zu ιάπτων bemerkt S: γρ. ατίζων. Dies beruht nicht auf einer willkürlichen Aenderung, wie byzantinische Diorthoten sie machen, sondern auf einem Lesesehler: in lantov war der erste Buchstab verwischt, und so las man ATIIΩN statt AΠTΩN. Χ. Αι. 1056 όστις στρατώ ξύμπαντι βουλεύσας φόνον | νύκτωρ επεστράτευσεν, ως έλοι δορί. So die Ueberlieferung mit der in unseren Hss. herschenden Dativform dool statt des Sophokleischen doos. S notiert die Variante ώσ έλοιδόρει, was selbst dem mittelmäszigsten Verbesserer nicht plausibel erscheinen konnte, während es eine deutliche Spur der ursprünglichen Lesart ws Elos doges enthält, die von einem gedankenlosen Schreiber in ως έλοιδόρει verändert wurde. XI. Ai. 1194 ουδ' έσθ' όπου σοὶ τόνδε ποσμήσαι πλέον | άρχης έκειτο θεσμός η καὶ τῷδε σέ. Das völlig sinnlose εί καὶ τοῦδέ σοι, was S anführt, ist wiederum nichts als die unbeabsichtigte Entstellung der Dichterworte durch einen Schreiber. XII. XIII. Ai. 1309 τοῦτον εί βαλεῖτέ που, | βαλεῖτε χήμᾶς τρεῖς ὁμοῦ συγκειμένους. Die Variante συνεμπόρουσ bei S rührt nicht von einem Emendator her, soudern von dem Abirren eines Schreibers zum Ausgange des folgenden Verses, wo S das ganz ungereimte und nur durch ein mechanisches Abschreiben zu erklärende ὑπερπονουμένους statt ὑπερπονουμένω anmerkt. Nicht minder verkehrt ist XIV. νηπίωι (statt nnlws) El. 1438, worauf gewis kein Corrector gekommen wäre. XV. Tr. 602 τόνδε γ' εὐυφη πέπλον. Ueher εὐ ist α von S übergeschrieben; in diesem unverständlichen a wird niemand eine Vermutung schen können; dasz es diplomatisch überliefert war, werden diejenigen einräumen müssen, welche Wunders Verbesserung τόνδε ταναϋφη πέπλον billigen. XVI. Tr. 1035 άγος, ώ μ' έγόλωσεν σὰ μάτηρ άθεος. Schwerlich ist ἐχόλωσεν richtig; A. Spengel hat dafür höchst ansprechend ἐδόλωσεν vermutet; sicherlich aber ist das von S angemerkte ἐχόλησεν keine Conjectur, sondern ein Schreibsehler. XVII. Tr. 1183 ou daggov oldeig μηδ' απιστήσεις έμοί; Das προστήσηιο έμοί von S ist wiederum so unverständlich, dasz man es nur für einen Abschreiberirtum halten kann. XVIII. Phil. 423 ούτος γάρ τά γε κείνων κάκ' εξήρυκε, βουλεύων σοφά. Zu κάκ' εξήρυκε bringt S die Variante κάξεκήρυξε, worin niemand einen Emendationsversuch, jeder das gedankenlose Abschreiberhandwerk erkennen wird. — Diese Proben werden, wenn auch über einzelne der

angeführten Stellen gestritten werden kann, doch so viel darthun, dasz S ohne Nachdenken und eignes Urteil verfuhr, als Abschreiber und nicht als Kritiker auch in dem laxesten Sinne des Wortes; nicht minder kann der Umstand dasz er seinem yo. östers ein zal beifügt (auszer OT. 1322 und Ant. 699 vgl. El. 379) zur Genüge lehren was es mit den vermeintlichen Diorthosen auf sich habe. Auf der andern Seite sind uns durch S Berichtigungen einer sehlerhasten Schreibung der pr. m. im Laur. erhalten, die über die Fähigkeiten eines Byzantiners weit hinausgehen. So z. B. Ant. 264 ήμεν δ' ετοιμοι και μύδρους έγειν (αίρειν S, wie Kyrillos c. lul. X S. 360°) χεροίν. Ant. 387 τί δ' ἔστι; ποία ξύμμετρος εξέβην (προύβην S) τύχη; Ant. 429 και χερσίν εύθυς διψάν έκφέρει (διψίαν φέρει S) κόνιν. Ant. 523 οὐτουυνέχειν (οὕτοι συνέχθειν S), άλλα συμφιλείν έφυν. Εl. 261 ή πρώτα (μεν τα add. S) μητρός, η μ' έγείνατο, έχθιστα συμβέβηκεν. Εl. 1490 ως έμοι τόδ' αν κακών μόνον (γένοιτο add. S) των πάλαι λυτήριον. El. 1505 χρην δ εὐθὺς εἶναι (τήν δε add. S) τοῖς πᾶσιν δίκην, wo τήνδε durch die Citate bei Thomas Mag. S. 394, 14 und Nikephoros Basil. in Walz Rhet. I S. 461 verbürgt ist. Phil. 954 αλλ' αὐ θανοῦμαι (αὐανοῦμαι S) τῷδ' ἐν αυλίω μόνος. Phil. 1401 άλις γάρ μοι τεθρήνηται λόγοις (γόοις S). An diesen neun Stellen ist D. dem sogenannten διοφθωτής gefolgt ), gewis

<sup>6)</sup> Eben so, vielleicht mit Unrecht, Ant. 519 ομως ο γ' Λιδης τους νόμους το ύτους (ἴσους S) ποθεί. Dagegen dürften einige bisher fast allgemein verschmähte Lesarten von 8 aufzunehmen sein. I. OT. 957 αὐτός μοι στ σημάνας γενού. So bietet, wie es scheint, der Laur. von erster Hand; su Gunsten der Grammatik hat man hinterher daraus onμήνας gemacht. S notiert die Variante σημάντως, die durchaus nicht das Gepräge eines Autoschediasma an der Stirn trägt. Für σημήνας beruft man sich auf Stellen wie Ai. 588 μὴ προδούς ἡμας γένη. Phil. 773 μη πτείνας γένη. Vgl. Phryn. Trag. Fr. 19 8. 561 μη μ' άτιμάσας γένη. Plat. Soph. 217° μη τοίνον άπαρνηθείς γένη. Aber F. Bellermann weist mit feinem Takte darauf hin dasz dies nicht Befehle, sondern Verbote sind. Soll σημήνας γενού als gerechtfertigt erscheinen, so müssen aus einem mustergültigen Schriftsteller Redeweisen beigebracht werden wie die des Aristeides Bd. I S. 87 ώσπες τὰ πρώτα ήπουσας, ούτω και τὰ δεύτερα είσακούσας γενού. So lange dies nicht geschehen ist, möchte ich σημάντως für wahrscheinlicher halten. II. Ai. 564 τηλωπός οίχνει. Statt τηλωπός wird in S die Variante τηλουργόσ angemerkt, ein offenbarer, dem Mechanismus des Copierenden zur Last fallender Fehler statt der alten Variante tylovoos. Ganz besonders aber gehört hierher III. Ai. 582 ου πρός Ιατρού σοφού θρηνείν έπφδάς πρὸς τομώντι πήματι. Vielmehr τοαύματι mit S. Da man die τραύματα, nicht aber die πήματα schneidet, so kann nur die Wunde, niemals aber ein Unglück vopav. Vgl. Ov. met. 1, 190 cuncta prius tentata, sed immedicabile vulnus | ense recidendum est, ne pars sincera trahatur. Uebrigens findet sich τραύματι in geringeren Hss. wie bei Moschopulos περί σχεδών S. 25 und in den Anecd. Paris. Cram. IV S. 404, 29. In den Scholien zur angef. St. heiszt es: οὐκ ἔστιν ἰατροῦ σοφοῦ ἐπωδαίς χοήσθαι του τραύματος ήδη τομής δεομένου. Vielleicht bietet auch Kallimachos Epigr. 46, 9 eine Bestätigung der richtigen Lesart: ουδ΄ οσον άττάραγόν τυ δεδοίπαμες· είσ' έπαοιδαί | οίποι τω χαίεπω τραύματος άμφότεραι.

in der Ueberzeugung dasz dieser nicht bloszen Conjecturen folgte, wie ja auch bei zweien derselben (Ant. 264 und El. 1505) seine Lesarten durch anderweitige Zeugnisse gestützt wurden. Gesetzt aber, an den übrigen sieben Stellen hätten wir Conjecturen von S vor uns, so würde ein Kritiker, der solche Verbesserungen macht, unsere vollste Bewunderung verdienen und in ganz anderem Lichte erscheinen als wir nach den früher aufgeführten Belegen völliger Unzurechnungsfähigkeit ihn uns denken müssen. Eine solche Proteusnatur ist schlechterdings undenkbar, und wir müssen somit behaupten dasz S kein Diorthot war. Es ergibt sich dies wol auch schon aus der Ungleichmäszigkeit, mit welcher S im Berichtigen der Fehler der prima manus verfahren ist; ganz dieselben Fehler werden bald gehoben bald geduldet; zu ganz unanstöszigen Lesarten werden Varianten angemerkt, und zahlreiche Versehen deren Berichtigung auf flacher Hand lag und die daher in den geringeren Hss. die gebührende Verbesserung gefunden haben, werden von S geschont. Für die hiernach nicht weiter zu leugnende Thatsache, dasz S eine andere Quelle als das Original des Laur. benutzte, spricht auch der Umstand dasz die Scholien von S geschrieben sind. D. selbst sagt Bd. I S. XIV, es sei der 'codex Sophoclis Aeschylique Laurentianus ab librario sine scholiis scriptus, praeeunte, ut conicere licet, archetypo, quod ipsum quoque scholiis caruisse probabile est, quae postmodum diogramis ex alio exemplari.. sua manu adiecit.' Dasz das Exemplar aus welchem S die Scholien entlehnte auch den Text des Dichters enthielt, läszt sich nach unsern bisherigen Erörterungen nicht in Zweisel ziehen; man müste denn annehmen wollen. S habe zwei vom Original des Laur. verschiedene Hss. benutzt, die eine für den Text, die andere für die Scholien - eine Voraussetzung für welche meines Erachtens nicht der leiseste Grund geltend gemacht werden kann. Ueber die im Laur, vorliegende Scholiensammlung müssen wir D.s Worte (Bd. I S. XIV f.) vollständig anführen: 'quae scholiorum collectio cum nullo alio in libro praeter Laurentianum integra exstet, sed excerpta tantum, modo copiosiora, qualia sunt Demetrii Triclinii, modo rariora in paucorum quorundam apographorum, velut Parisini 2712, de quo dixi in praesatione scholiorum vol. II p. VI, marginibus reperiantur, incertum manet quid ex codice Laurentiano derivatum, quid ex simili aliquo scholiorum exemplari excerptum sit, quali Ioannem Tzetzam usum esse colligi potest ex codice Florentino Abbatiae 2725, supra memorato, in quo brevia scholiorum veterum excerpta cum Tzetzae annotationibus permixta leguntur, verbis scholiastarum plerumque quidem compendifactis, sed interdum, praesertim in initio Aiacis, paullo integrioribus quam in libro Laurentiano et partim cum Suida, qui magnam scholiorum veterum partem in Lexicon suum transtulit, consentientibus, ut Suidam codice esse usum appareat qui similis fuerit ei ex quo libri Florentini 2725 excerpta, fortasse ab Tzetza ipso, composita sunt.' Ware es richtig dasz nur der Laur. A die 'integra scholiorum collectio' enthält, alle übrigen Hss. dagegen blosze Excerpte, so würde nichts uns hindern die Scholien des Laur, als die Quelle aller übrigen uns erhaltenen Scholien anzusehen. Da jedoch erweislich im Flor. 2725 mehrere alte Scholien

sich finden die im Laur. fehlen (vgl. Schol. OT. 750 S. 42. Schol. Ai. 581 S. 90 Ddf.), so ist es klar dasz mindestens die Scholien der erwähnten Hs. nicht aus dem Laur. stammen, wie D. selbst in der Vorrede zu den Scholien S. V sagt: 'qui codex (nemlich Flor. 2725 oder G) memorabilis est propterea, quod non ex Laurentiano transcriptus, sed ex alio libro derivatus est qui similis quidem illi, sed tamen diversus ab eo fuit: de quo nullus est dubitationi locus, cum G scholia nonnulla vetera, quibus L caret, servaverit, alia integriora quam L exhibeat.' Um so bedenklicher ist die Behauptung, dasz sämtliche uns erhaltene Sophokleshss, direct oder indirect aus dem Laur. A gestossen seien: was in Bezug auf die Scholien entschieden in Abrede zu stellen ist, in Bezug auf den Text mindestens zweifelhaft erscheint.

Ueber die geringeren Hss., die sogenannten Apographa, fällt D. Bd. I S. VI f. das summarische Urteil dasz sie sämtlich den Text des Laur. bald mehr bald weniger genau wiederholen. Ihre Zahl ist besonders grosz für die drei von den Byzantinern gelesenen Stücke Ai. El. OT., die von Interpolatoren, unter denen Demetrios Triklinios der verwegenste war, am meisten entstellt worden sind. Einer speciellen Erwähnung werden drei Abschriften gewürdigt, Paris. 2712 (gewöhnlich Paris. A genannt, enth. alle Tragodien), Flor. 2725 (I nach D.s Bezeichnung, enth. Ai. El. Phil. OT.), endlich Flor. XXXI 10 (oder Lb, enth. alle Tragodien), von denen die zuletzt genannte Hs., wie es scheint, direct aus dem Laur. A abgeschrieben ist, und zwar 'ea aetate qua multae libri vetusti literae facilius et certius quam hodie legi poterant.' Darauf folgt S. VII-XII eine Uebersicht der in den Apographa emendierten Stellen, oder genauer ein Verzeichnis derjenigen Stellen wo der Hg. sich an die geringeren Hss. angeschlossen hat, trotzdem dasz er selbst öfters die befolgten Lesarten als unsichere Conjecturen bezeichnet (OT. 1031. OK. 1531). Die Zahl der hier verzeichneten Verbesserungen beträgt mehr als vierhundert und funfzig; einige der Stellen sind allerdings zu tilgen, wo D. die ehemals gebilligte Lesart einer geringern Hs. hinterher wieder aufgegeben hat (z. B. OK. 1605. Ant. 467. 1336. El. 689. 1384. Phil. 220. 984. 1354) oder wo er den geringeren Hss. etwas beilegte was auf Rechnung eines neueren Kritikers zu setzen war (wie Ai. 1008. Phil. 286); dafür aber bekommt das Verzeichnis einen nicht unbeträchtlichen Zuwachs, wenn man den D.schen Text mit den von ihm angeführten Lesarten des Laur. vergleicht. Es würden, um von manchen geringfügigeren Fehlern des Laur. zu schweigen und dasjenige zu übergehen was der Hg. selbst Bd. VIII S. \*XV und S. 209 angemerkt hat, noch folgende Stellen nachzutragen sein:

OT. 332 έγω ουτ' apogr.] έγω τ' codex Laurentianus 918 ές] ευ

1108 έλικωνίδων] έλικωνιάδων<sup>7</sup>) 1379 ίρὰ] ίερὰ ΟΚ. 189 εὐσεβίας] εὐσεβείασ 226 πόρσω] πρόσω 608 θεοίσι] 715 ταῖσδε πτίσας] ταῖσ δ' ἔπτισασ 732 οὐχ ώς] ώσ οὐχ ώσ 785 οίκίσης] οίκήσηισ 928 ξένον] ξείνον 930 χρόνος] χρολόσ

<sup>7)</sup> Elixovidov findet sich nemlich im Paris. 2712, wo hinterher ein Alpha eingeschaltet ist. Vgl. Dindorf Bd. VIII S. \*XIV.

τόδ ] τόγ ' 1360 κλαυτὰ] κλαυστὰ 1703 τῷδε] τάδε 1778 θρῆνον] θρήνων

Απι. 108 οξυτέρω] οξυτόρωι 113 ἀετὸς ἐς] αἰετὸσ εἰσ 122 πλησθηναί τε] πλησθηναί 128 ἐσιδων] εἰσιδων 211 κρέον] κρέων 242 σημανῶν] σημαίνων 382 βασιλείοισιν] βασιλείοισ 527 δάκρν εἰβομένη] δάκρυα λειβόμενα 638 μεῖζον] μείζων 640 ὅπισθεν] ὅπιθεν 643 ἀνταμύνωνται ] ἀνταμύνονται 656 πάσης] πάσασ 676 πειθαργία] πιθαρχία 697 ἀμηστῶν] ὼμιστῶν 856 ἐπτίνεις] ἐπτείνεισ 894 περσέφασσ ] φερσέφασσ 950 χρυσορύτους] χρυσορρύτουσ 967 ἰδ'] ηδ' 1056 αἰσχροκερδίαν] αἰσχροκέρδειαν 1119 ἰταλίαν] ἰτάλειαν 1228 οἶον] ποῖον

Ai. 202 έρεχθειδών] έρεχθειδάν 245 πάρα] πράτα 516 τε] τε με 604 εὐνώμα] εὐνόμαι 618 χεροῖν μεγίστας] χεροῖν μέγιστ' 620 παρ ἀφίλοις] παρὰ φίλοισ 685 εἴσω] ἔσω 696 χιονοπτύπου] χιονοτύπτου

1049 αναλωσας] ανήλωσασ 1227 ανοιμωπτί] ανοιμωπτεί

Ε1. 182 ἀγαμεμνονίδας] ἀγαμεμνίδασ 238 ἔβλαστ'] ἔβλαστεν 359 οὖν οὖκ] οὖκ 427 μ' ἐκείνη] με κείνη 483 ἀμναστεῖ] ἀμνηστεῖ 590 βλαστόντας] βλαστῶντασ 706 αἰνιὰν] αἰνειᾶν 724 αἰνιᾶνος] αἰνειᾶνοσ 856 τί φής] τί φήισ αὐδᾶισ δὲ ποῖον 956 κατοκνήσεις] κατοκνήσηισ 1052 οὖ σοὶ οὖ σοὶ 1081 ἂν] ἂν οὖν 1347 ξυνίης] ξυνίεισ 1410 ὧ τέκνον τέκνον] ὧ τέκνον ὧ τέκνον 1414 καθαμερία] καθημερία 1419 τελοῦσ'] τελοῦσιν

Τrach. 122 ἐπιμεμφομένα σ'] ἐπιμεμφομένασ 135 βέβακε] βέβηκε 237 εὐβοιἰς] εὐβοίδ 312 πλεῖστον] πλείστων 608 φανερὸν ἐμφανὴς] φανερὸσ (φανερῶσ pr. m.) ἐμφανῶσ 637 πὰρ λίμναν] παραλίμναν 698 κατέψηκται] κατέψικται 757 ἵκετ'] ἤκετ' 778 πλευμόνων 831 φονία] φοινίαι 855 ἐπέμολε] ἀπέμολε 902 ἀντώρη ἀντοίη 956 ζηνὸς] διὸσ 963 ἀηδών] ἀηδών ξένοι 1012 ἐνπόντω] ἐνιπόντωι 1059 θήρειος βία] θήριοσ βίαι 1193 ἔξάραντά σε] ἐξαιρέντά σε

Phil. 82 δ'] δ' 116 θηρατέ οὖν] θηρατέα 135 με δέσποτ'] δέσποτα μ' 150 ἄναξ ϊάναξ τὸ σὸν 402 λαρτίου] λαερτίου 493 παλαιὸν] παλαιὰν 701 ἄλλοτ'] ἄλλου τ' 884 σου] σοι 1146 πταναί] πτηναὶ 1148 οὐρεσιβώτας] οὐρεσιβώτασ 1193 νεμεσητὸν] νεμεσσητὸν 1240 ἀκήκοας] ἀκηκοῶσ 1312 ζώντων θ'] ζώντων 1314 ἀμὸν] ἐμὸν 1416 κατερητύσων] κατηρετύσων 1427 νοσφιεῖς] νο-

σφίσεισ.

Hiernach ergibt sich eine Summe von mehr als fünfhundert und funfzig Verbesserungen des Sophokleischen Textes, welche D. aus den geringeren Hss. aufgenommen hat, eine in der That sehr hohe Zahl, die nicht eben geeignet sein dürfte die Ansicht des Hg. über den Laur. zu empfehlen. Allerdings ist einzuräumen dasz die bei weitem überwiegende Mehrzahl dieser Verbesserungen sich auf geringfügige Kleinigkeiten beschränkt und dasz auch der ungeschickteste Abschreiber im Stande war viele Fehler des Laur. richtig zu emendieren; ferner wird D. selbst nicht in Abrede stellen dasz er öfters den einmal eingebürgerten Emendationsversuchen der geringeren Hss. in Ermangelung eines bessern den Platz

im Texte gelassen hat, auf den sie von Rechts wegen keinen Anspruch machen dürfen; immer aber bleibt die Zahl der wirklichen und nicht ganz alltäglichen Emendationen grosz genug, um den Zweifel ob wir im Laur. den Stammvater aller übrigen Codices besitzen zu rechtsertigen. Auch bei Aeschylos haben die Abschreiber manches richtig emendiert; aber wie winzig erscheint da der Gesamtertrag den die Abschristen des Mediceus uns liefern! Und bei dem sogenannten Arkadios gibt beinahe jede Abweichung des codex Havniensis von den beiden Pariser Hss., welche der Barkerschen Ausgabe zu Grunde liegen, eine wirkliche Verbesserung oder den sichern Weg um zum richtigen zu gelangen.

Werfen wir noch einen Blick auf die erheblicheren Verschiedenheiten des Laur. und der übrigen Hss., ein Punkt welchen D. auf Anlasz der fleiszigen Abhaudlung von H. J. Lipsius de Sophoclis emendandi praesidiis (Leipzig 1860) in der Vorrede zum achten Bande S. \*VI--\*XV näher erörtert hat, so gibt es nicht wenige Stellen, wo die Abweichungen der geringeren Hss. vollkommen unbrauchbare Erfindungen byzantinischer Kritiker zum besten geben, Erfindungen die zum Teil aus den neueren Texten verbannt sind, zum Teil ein gleiches Los noch zu gewärtigen haben. Dahin gehören namentlich folgende Stellen. I. OT. 943 f.: IOK. πῶς εἶπας; ἢ τέθνημε Πόλυβος; ΑΓΓ. εί δὲ μὴ | λέγω γ' ἐγὼ τάληθές, αξιώ θανείν. So der Laur., augenscheinlich in Folge einer Interpolation: denn die Gesetze der Stichomythie fordern mit Notwendigkeit dasz die Frage wie die Antwort hier nicht mehr und nicht weniger als éinen Trimeter ausmacht. Diesem Gesetze fügt sich die auf schlechte Hss. gegründete Vulgate: ΙΟΚ. πῶς εἶπας; ἢ τέθνηκε Πόλυβος, ὧ γέρον; | ΑΓΓ. εί μη λέγω τάληθές, άξιω θανείν. Aber hierbei vermiszt man etwas wesentliches; der Bote musz seine frühere Aussage nochmals wiederholen, bevor er sie bekräftigt. Die Antwort des Boten ist in der Lesart des Laur. vollständig erhalten und nur durch einen ungeschickten Zusatz erweitert; sie lautete: τέθνηκε Πόλυβος· εί δὲ μή, άξιο θανείν. Was lokaste fragte, läszt sich mit ziemlicher Sicherheit errathen; sie will wissen, ob der Vater ihres Gemahles todt sei, und wird somit am passendsten die Frage stellen: πῶς εἶπας; ἡ τέθνηκεν Oldlnov πατήρ; Diesen von mir bereits in der 3n Auslage des OT. gemachten Vorschlag billigt M. Schmidt Philol. XVII S. 421, während D. ihn mit Stillschweigen übergeht, ohne jedoch die Vulg. für sicher zu erachten. Wenn ich ehemals annahm, die Corruptel des Laur. verdanke ihren Ursprung einer durch die Wiederkehr von τέθνηκεν hervorgerufenen Lücke, so halte ich es jetzt für wahrscheinlicher dasz eine zu el δὲ μή beigeschriebene Erklärung den Fälscher irre leitete; ich denke. man las ehemals:

πῶς εἶπας; ἡ τέθνηκεν Οἰδίπου πατής; λέγω τὸ ἀληθὲς τέθνηκε Πόλυβος· εἰ δὲ μὴ ἀξιῶ θανεῖν.

Daraus erklärt sich die Interpolation des Laur. vielleicht noch einfacher. Dasz lokaste und der Bote, ohne es zu ahnen, von verschiedenen Personen reden, ist der innersten Eigentümlichkeit der Sophokleischen Poesie

ganz entsprechend. — II. OT. 1031 tl d' alyog logort' en nanois us λαμβάνεις; Der Zusammenhang in dem diese Worte vorkommen ergibt sich aus dem Scholion: αναπυνθάνεται ὁ Oldlπους ὅτι ἐν ποίφ ἄρα κακώ όντα κατά την έκθεσιν, ενα έκεινος είπη το περί των ποδών, wie aus der von dem Boten gegebenen Antwort: ποδών αν αρθρα μαρτυρήσειεν τὰ σά. Nach D.s Ansicht ist die gangbare Lesart έν κακοῖς με statt έν παιροίσ (so Laur.) mit Hülfe des angeführten Scholion gemacht. Er selbst bezeichnet sie als 'coniectura incerta', ich musz sie geradezu falsch nennen, da έν κακοῖς unpassend ist. Als unnötig und durch den Laur. auf keine Weise indiciert erscheint auch das Pron. ue. das von einem Verbesserer eingefügt wurde, welcher übersah dasz die Endung -oio auch -oioi bedeuten kann. Vielleicht ist zu verbessern: zl δ' άλγος Ισγοντ' έν σκάφαισι λαμβάνεις; Die Worte έν σκάφαισι geben für das in den Scholien stehende κατά την έκθεσιν den angemessenen Ausdruck: in σκάφαι nemlich pflegte man die Kinder auszusetzen, wie dies namentlich aus der Sophokleischen Tyro hervorgeht (Trag. Graec. fragm. S. 217), we die von Aristophanes Lys. 138 f. verspottete σκάφη als Erkennungszeichen diente für die von der Heldin des Stückes ausgesetzten Zwillingsbrüder; in gleicher Weise werden Romulus und Remus nach Plut. Rom. 3 in einer σκάση ihrem Schicksal überlassen. — III. OK. 1640:

> όπως δὲ ταῦτ' ἔδορασεν, εὐθὺς Οἰδίπους ψαύσας ἀμαυραῖς χερσὶν ὧν παίδων λέγει· ὧ παίδε, τλάσας χρὴ τὸ γενναῖον φέρειν χωρεῖν τόπων ἐκ τὧνδε, μηδ' ἃ μὴ θέμις λεύσσειν δικαιοῦν μηδὲ φωνούντων κλύειν. ἀλλ' ἔρπεθ' ὡς τάχιστα κτέ.

1640

Statt φέρειν hat man nach geringeren Hss. φρενί gesetzt, als ob damit der Stelle gedient und das räthselhaste yevvasov erklärt wäre. Vermut lich ist, wie ich in der 4n Auslage der Schneidewinschen Bearbeitung gesagt habe, V. 1640 zu tilgen: dann würde ein Uebergang von der oratio obliqua zur oratio recta stattfinden, wie er in Poesie und Prosa sehr haufig ist. Man vermiszte zu χωρείν ein regierendes Verbum (γρή), und darum drängte man dem Dichter diesen Vers auf. D.s Vermutung Thavre dürste hiernach nicht minder unnötig sein als die Aenderung des allerdings absurden φέρειν. Ueber φρενί bemerkt er selbst Bd. VIII S. \*IX: verbi φέρειν non tam apta emendatio est φρενί ut extra dubitationem posita haberi possit.'— IV. Ai. 636 ος έπ πατρώας ήπων γενεάς άριστος πολυπόνων Αγαιών. Die Aufnahme des im Laur. sehlenden αριστος ist um so gewagter, da in den Scholien delnes to aquotog angemerkt wird; die Angabe des Triklinios: ήπων γενεάς ἄριστος γράφε, ΐνα ή ὅμοιον τῶ τῆς στροφῆς κώλφ. οὖτω γὰρ εὑρέθη καὶ ἔν τινι τῶν παλαιῶν πανυ, dürste nach sonstigen Analogien schwerlich Glauben verdienen. Einen Versuch der Emendation habe ich in der 4n Auslage gemacht. Die von D. angeführte Stelle Phil. 130 (oder vielmehr 180 f.) gehört nicht hierher, da nxov dort nur eine falsche Lesart ist statt des allein verburgten und vom Hg. selbst gebilligten olnwr. - V. Ant. 386 od' en doμων ἄψορος εἰς μέσον περᾳ. Mit den meisten geringeren Hss. schreibt man εἰς δέον. Sinngemāszer und palāographisch wahrscheinlicher ist meine Aenderung εἰς καιρὸν περᾳ. Dasz εἰς μέσον ſchlerhaſt ist, ergibt sich aus der nachſolgenden Frage Kreons ποἰα ξύμμετρος προύβην τύχη; Die Aenderung εἰς δέον stützt man mit OT. 1416, einer Stelle die selbst im hōchsten Grade bedenklich ist; über εἰς καιρόν vgl. Ai. 1168. Eur. Hipp. 899. Hek. 666. Or. 384. Phōn. 106. ras. Her. 701. Rhes. 52 u. a.— VI. Trach. 810 θέμις δ', ἐπεί μοι τὴν θέμιν σὰ προύλαβες. Statt des unverständlichen προύλαβες hat man nach geringeren Hss. das nicht minder unverständliche προύβαλες gesetzt, was bedeuten soll προτέρα τὴν θέμιν ἀπέρριψας καὶ παρείδες. Wie diese Bedeutung mit dem sonstigen Gebrauche von προβάλλειν sich verträgt, kann ich nicht ausfindig machen. In meiner Bearbeitung des Stückes habe ich προυσελεῖς vorgeschlagen. — VII. Phil. 220:

τίνες ποτ' ές γῆν τήνδε κὰκ ποίας πάτρας κατέσχετ' οὕτ' εὕορμον οὕτ' οἰκουμένην; ποίας πάτρας ἂν ὑμᾶς ἢ γένους ποτὲ τύχοιμ' ἂν εἰπών; σχῆμα μὲν γὰρ Ἑλλάδος κτέ.

Statt ποίας πάτρας αν ύμας hat D. wol richtig ποίας αν ύμας πατρίδος geschrieben; dagegen durste V. 220 nicht die Interpolation τίνες ποτ' ές γην τήνδε ναυτίλω πλάτη im Texte geduldet werden. Das im Laur. und einigen anderen Hss. stehende κάκ ποίας πάτρας habe ich in κάκ ποίας τύχης geandert, womit D. selbst sich einverstanden erklart Bd. VIII S. \* X und S. 209. — Als mindestens sehr zweiselhast erscheinen einige andere von den meisten Kritikern gebilligte Lesarten geringerer Hss., wie OT. 896 τί δεί με χορεύειν πονείν η τοίσ θεοίσ die Tilgung der vier letzten Worte, die man als ein aus n noveiv vois deois corrumpiertes Glossem betrachtet, ohne nachzuweisen dasz der Ausdruck movely tolk veolg im Gebrauch gewesen sei und als Erklärung zu ropeveur passe; ferner OK. 444 ηλώμην έγώ statt ηλώμην αεί, wo αεί allerdings unzulässig, aber έγω mindestens entbehrlich zu sein scheint; oder Ant. 575 "Αιδης ὁ παύσων τούσδε τους γάμους έφυ, wo in dem sehlerhasten έμα des Laur. etwas anderes liegen dürste als das jetzt gangbare fou, nemlich - wie Meineke erkannt hat, dessen Ausgabe der Antigone mir so eben zu Gesicht kommt — \*voei.

Der Gewinn an erheblicheren Emeudationen die sich aus den sog. Apographa ergeben dürste dagegen etwa aus folgenden Proben sich entnehmen lassen:

ΟΤ. 17 οὐδέπω μακράν πτέσθαι σθένοντες (στένοντεσ Laur.).

1355 τοσόνδ' ἄχος (ἄχθοσ Laur.).

1487 νοούμενος τὰ πιπρὰ τοῦ λοιποῦ βίου (τὰ λοιπὰ τοῦ πιπροῦ βίου Laur., wo D. die Lesart der geringeren Hss. mit Stillschweigen übergeht).

OK. 351 δεύτερ' (δεῦρ' Laur.) ήγεῖται.

421 αλλ' οι θεοί σφι μήτε την πεπρωμένην (τῶν πεπραγμένων Laur. mit η über den Endungen) ξοιν κατασβέσειαν.

426 οῦτ' αν ούξεληλυθώς (οῦτ' ἐξεληλυθώσ Laur.) πάλιν.

OK. 432 το δώρον είκότως κατήνεσεν (κατηίνυσεν Laur.). 737 ἀστῶν (ἀνδρῶν Laur., was D. beibehalten hat) ὑπὸ πάνton nelevodels.

945 πατροκτόνον κάναγνον (κάνανδρον Laur.).

1110 οὐδ' ἔτ' αν (οὐδ' ὅταν Laur.) πανάθλιος θανών αν εἴην.

1529 στέργων όμως (στέργω νόμωι Laur.).

29 ακλαυτον αταφον (αταφον ακλαυτον Laur.).

413 έγερτὶ κινῶν (κεῖνον Laur.) ἄνδρ' ἀνήρ.

757 βούλει λέγειν τι καὶ λέγων μηδέν κλύειν (μηδέν λέγειν Laur.).

831 τέγγει (τάπει Laur.) & ὑπ' ὀφρύσι.

920 ζῶσ' εἰς θανόντων (θανάτων Laur.) ἔρχομαι κατασκαφάς (πατασφαγάσ Laur.).

998 τέχνης σημεία της έμης (τησ έμησ σημεία Laur.) κλύων.

Ai. 28 αίτίαν νέμει (τρέπει Laur.) 1101 ήγαγ' (ἡγεῖτ' Laur.) οἴκοθεν. 1230 ὑψήλ' ἐκόμπεις (ἐφρόνεισ Laur. pr. m., ἐφώνεισ m. rec., wo ἐχόμπεις durch das Citat in den Scholien zu Aristoph. Ach. 638 bestätigt wird).

Trach. 592 ως ουδ' εί δοκεῖς (ώσ ουδοκεῖσ Laur.).

932 ίδων δ' ὁ παῖς ῷμωξεν (ὁ παῖς fehlt im Laur.; dasz die Ergänzung nicht auf bloszer Vermutung beruht, ergibt sich aus Chörob. in Theod. p. 909, 5 oder Anecd. Oxon. IV S. 413).

Phil. 285 ὁ μὲν χρόνος δὴ (χρόνοσ οὖν Laur.) διὰ χρόνου πρού-

βαινέ μοι.

anschlieszen dürfen.

288 τόξον τόδ' έξεύρισμε (τόδ' ευρισκε Laur.).

414 πως είπας; αλλ' η (η ohne αλλ' Laur.) χούτος οίχεται θανών;

772 πείνοις μεθείναι ταῦτα (πείνοισ μεθείνε ohne ταῦτα Laur.). Mögen unter diesen Stellen auch einige sein wo man Bedenken tragen kann den geringeren Hss. zu folgen, immer wird die vorstehende Uebersicht zu schwer wiegen als dasz man sich entschlieszen dürfte mit Sicherheit zu behaupten dasz aus dem einzigen Laur. A alle übrigen Hss. abstammen. D. scheint selbst die Bedenken welche seiner Ansicht entgegenstehen gefühlt zu haben, wenn er Bd. VIII S. \*XV meint, die ganze Frage über das Verhältnis des Laur. zu den übrigen Hss. sei für Sophokles von viel geringerer Wichtigkeit als für Aeschylos; was doch wol nur bedeuten kann, die Frage lasse sich für Sophokles bis jetzt wenigstens noch nicht mit völliger Sicherheit entscheiden. In der That können wir uns einstweilen dabei beruhigen dasz wir im Laur. A die bei weitem zuverlässigste aller Sophokleischen Hss. besitzen und hiernach bei erheblicheren Discrepanzen nur mit äuszerster Vorsicht den geringeren Hss. uns

Ein nicht zu verschmähendes Hülfsmittel für die Kritik bieten die Scholien zu Sophokles, über deren Ertrag bekanntlich G. Wolff in einer ausführlichen Schrift gehandelt hat. D. führt Bd. I S. XV nur 33 Stellen auf, wo wir den Scholien die richtige Lesart verdanken; dazu

wird noch eine Stelle (Tr. 816) nachträglich Bd. VIII S. 209 angemerkt. Nach seinem eignen Texte konnte D. noch folgendes hinzusügen: OK. 99 ύμεν (statt ύμων) correctum ex scholiasta. OK. 336 δεινά τάν πείνοις τὰ νῦν. So die Scholien statt δεινά δ' ἐπείνοισ, wie aus der Erklärung hervorgeht, νῦν δὲ τὰ ἐν ἐκείνοις δεινά ἐστιν. ΟΚ. 879 νεμῶ (statt νέμω) correctum ex scholiasta, qui νομιώ interpretatur. Ant. 18 ηδη καλώς statt ηιδειν καλώσ die Scholien, welche bemerken αντί του ήδεα. Ant. 212 σημανών ex scholiasta pro σημαίνων. Ant. 320 άλημα die Scholien statt des übrigens wol vorzuziehenden λάλημα. 8) Ant. 557 μέν σοί scholiasta] μέν γου Laur., in μέντοι mutatum a m. pr. Ant. 600 ο ex schol. additum. Ai. 122 ξμπας ex schol. pro ξμπησ. Ai. 672 αλανής ex scholiasta pro alavno, wo übrigens alavno die richtige Lesart ist, wie auch El. 506 αlανής beizubehalten war. Tr. 53 τόσον ex schol. pro τὸ σόν, wo ich τὸ σόν entschieden für richtig halte, τόσον dagegen als schlechterdings unzulässig bezeichnen musz. Tr. 1021 ὀδυνᾶν ex scholiastae annotatione pro ὀδύναν. Tr. 1275 ἐπ' ex scholiasta pro ἀπ'. Phil. 515 μετατιθέμενος ex schol. pro μέγα τιθέμενος. Phil. 582 διαβάλης ex scholiasta pro διαβάλληιο. Dazu kommen noch einige andere Stellen, wo gewisse von D. nicht vorgenommene Verbesserungen aus den Scholien zu gewinnen waren. I. OT. 795 καγώ ἐπακούσας ταῦτα τὴν Κορινθίαν | ἄστροις τὸ λοιπὸν ἐκμετρούμενος χθόνα | ἔφευγον. Seinen Weg nach den Sternen richten wird, wie ich in der 4n Aust. des OT. S. 160 gezeigt habe, durch αστροις σημαίνεσθαι, σημειούσθαι, τεκμαίρεσθαι ausgedrückt; ἐκμετρεῖσθαι wird in diesem Sinne nirgends weiter gefunden und musz um so bedenklicher erscheinen, da die Bedeutung des Wortes gegen eine derartige Anwendung spricht: denn es handelt sich bei dem Wandern nach den Sternen nicht um ein Ausmessen, sondern lediglich um ein Schlieszen und Mutmaszen. Die jüngeren Scholien (S. 166, 12 Ddf.) folgen augenscheinlich der verderbt überlieferten Lesart, indem sie erklären: δι' ἄστρων μετρούμενος. Dagegen bieten die älteren Scholien: ώς αν δι' ἄστρων τεκμαιρομένων τὸν πλοῦν, wonach ich statt ἐκμετρούμενος das ursprüngliche τεκμαρούμενος hergestellt habe. 9) II. Ant. 344 πουφονόων τε φύλον δρνίθων αμφιβαλών

<sup>8)</sup> Im Laur, steht von erster Hand ἀλάλημα, d. h. λάλημα. Vgl. Hesychios II S. 1460 ὑπερχαταβαπτύουσαν ἀντὶ τοῦ ὑπερηφάνους λόγους ποιουμένην. Man hat mit Recht ὑπερχαταπτύουσαν vorgeschlagen; τα die jetzige Corruptel beruht auf der Schreibung ὑπερχαβαπτύουσαν. Athen. 1X S. 401 ὁ συὸς δὲ ἀγρίου ἐπεισενεχθέντος, ος κατ' ούδὲν ἐλάτταν γαλου τοῦ καλοῦ γραφομένου Καλυδωνίου. Vermutlich τοῦ γραφομένου Καλυδωνίου. Phot. Lex. S.

<sup>050, 9</sup> Ψυψαρα (statt Ψύρα, d. h. ψαρα) τον Διόνυσον άγοντες. 9) Ganz entsprechend ist, wie mir scheint, die Corruptel Ai. 5 καὶ νῦν ἐπὶ σκηναίς σε ναυτικαίς όρῶ | Λίαντος, ἔνθα τάξιν ἔσχάτην ἔχει, | πάλαι κυνηγετούντα, τε κμαρ ο ὑμε νο ν | εἰτ' ἔνδον εἰτ' οὐκ ἔνδον. Nach dem hier τεκμαρούμενον in καὶ μετρούμενον übergegangen war, sah man sich gemüszigt den gestörten Zusammenhang durch Einschaltung

äyes. Schon früher (Jahrb. f. Philol. LXV [1852] S. 243) habe ich nachzuweisen gesucht dasz apei in appei geandert werden musz. Der richtigen Lesart folgen die Scholien: περιβαλών τοις δικτύοις αγρεύει. Wenigstens kann ich nicht glauben dasz es jemand in den Sinn gekommen ware αγειν durch αγρεύειν zu erklären. III. Ai. 131 ως ήμερα κλίνει τε κανάγει πάλιν | απαντα τανθρώπεια. Die Scholien bieten ήμέρα μία, wonach ein englischer Gelehrter richtig ήμας εν verbessert hat. IV. Trach. 614 και τῶνδ' ἀποίσεις σῆμ', ο κεῖνος εὐμαθές | σφραγίδος Ερπει τῷδ' ἔπ' ὄμμα θήσεται. Die Conjecturen mit denen man diesen Worten aufzuhelfen sich bemüht hat der Reihe nach zu verzeichnen wäre eben so weitläufig als unfruchtbar. Ein angemessener Sinn läszt sich nur gewinnen, wenn man mit Burges schreibt: xal zovo' anoloses σημ', ο κείνος, όμμα θείς | σφραγίδος ξρκει τῷδ' ἔπ', εὖ μαθήσεται. Von paläographischer Seite ist es sicherlich nicht allzu verwegen ευμαθές . . ὅμμα θήσεται in ὅμμα θείς . . εὖ μαθήσεται zu ändern, und in den Scholien ist die ursprüngliche Lesart vollkommen deutlich erhalten: onμείον πομίσεις, όπερ έπείνος έπιγνώσεται (vielmehr εὐ γνώσεται), έπιθείς το όμμα τη σφραγίδι. Um so seltsamer dasz D. sich zu der mir wenigstens räthselhasten Schreibung verirren konnte: xal τῶνδ' ἀποίσεις σημ', ο κείνος εύθέως | σφραγίδος Ερκει τῷδ' ἐπὸν μαθήσεται. Μαπ würde meinen dasz er die Erklärung der Scholien völlig unbeachtet gelassen habe, wenn er nicht selbst sie anführte. V. Trach. 708 πόθεν γάρ αν ποτ' άντι τοῦ θνήσκων ὁ θηρ | έμοι παρέση εὖνοιαν, ης ξθνηση υπες; Dasz Deianeira schuld war an dem Tode des Kentauren, ist durch ne une in sehr undeutlicher Weise bezeichnet; statt pro qua forderte der Sinn vielmehr per quam, also ng Edung, uno. Und so lasen die Scholien; denn ihre Erklärung vo ng, oi nu, für rein willkürlich zu halten fehlt jeder Grund, zumal da sich nachweisen läszt dasz gerade die Trachinierinnen mehr als jedes andere Stück den alten Grammatikern in einem Texte vorlagen, der vor dem erhaltenen den Vorzug verdient. VI. Phil. 1032 f. πῶς θεοῖς ευξεσθ' ἐμοῦ | πλεύσαντος αίθειν ξερά; Statt εύξεσθ' έμου hat Pierson έξεστ' έμου vermutet. Zur Bestätigung dient die Erklärung der Scholien: προφασισαμένου Όδυσσέως οτι δύσαι ουκ έστι τούτου έπιστενάζοντος. Zugleich dürsen wir hieraus folgern dasz ehemals nicht πλεύσαντος gelesen wurde, sondern etwa στένοντος (wie Hartung schreibt) oder φεύζοντος.

Aus Citaten bei verschiedenen Autoren hat D., wie er Bd. I S. XV f. angibt, 24 Stellen verbessert; eine Stelle wird dazu noch VIII S. 209 hinzugefügt. Zu tilgen sind in dieser Uebersicht Ai. 1230 und Tr. 788, wo

eines Verses herzustellen. Man schrieb, was unsere Hss. bieton, πάλαι πυνηγετούντα και μετρούμενον | ζηνη τα κείνου νεοχάραχο, οπως ίδης | elt' Evdov elt' our Evdov. Dies haben sich die Hgg. gefallen lassen, ohne zu bedenken dasz μετρούμενον έχνη in die Situation nicht passt. Denn um zu bestimmen ob Aias im Zelte oder drauszen ist, hat Odysseus die Richtung der Fuszspuren zu verfolgen, während durch das Ausmessen der Spuren nur die Grösze des Fuszes und der Schritte des Ains ermittelt werden kann, worauf es hier ganz und gar nicht ankommt.

die Lesarten ἐχόμπεις und Λοκρῶν τ' im Texte kelne Aufnahme gefunden haben. Dagegen vermissen wir folgendes: Ant. 223 τάχους σπουδής Aristoteles. Ant. 1166 ανδρός ανδρες Athenaeus. Ant. 1167 versum in codd. omissum ex Athenaeo addidit Turnebus. Ai. 896 οἶχωκ ] ωχωκ' Herodianus MS. περὶ μεγάλου δήματος, oder vielmehr Chöroboscus in Theod. p. 554, 10. El. 354 επαρκούντως απαρκούντως Thomas Mag. Dahin gehört vielleicht auch Trach. 1136, wo Heaths Verbesserung ucμένη statt μνωμένη durch Helladios bei Photios Bibl. S. 531 4 bestätigt zu werden scheint: καὶ μώμεναι ἡ μετοχή παρά Σοφοκλεί. Denn statt μώμεναι ist wol mit Meineke Anal. Alex. S. 134 μωμένη zu verbessern. El. 236 durfte κακότατος mit Flor. Γ zu schreiben sein nach Hesychios: παπότατος · πακότητος. El. 305 ist ohne Zweisel τας ούσας τέ μοι (statt μου) aus Thomas Mag. S. 88, 11 aufzunehmen. El. 1018 wird die von D. mit Recht gebilligte Bruncksche Verbesserung ήδη statt ήδειν durch Thomas Mag. S. 143, 6 bestätigt. Für die Lesart δώμα πάπτου Ai. 579 berust sich der Hg. auf Eust. p. 742, 43. 1532, 59. 1937, 62: besser wäre es gewesen die Quelle des Eustathios anzuführen, nemlich Schol. Il. I 100 bei Cramer Anecd. Paris. III S. 235. Zu den aus Citaten zu berichtigenden Stellen durste auch gehören Ant. 203 τοῦτον πόλει τηδ' ἐκκεκηρύχθαι τάφω | μήτε πτερίζειν μήτε πωκύσαί τινα, wo man seit Musgrave έπκεκήουκται τάφω schreibt. Da jedoch das Wort τάφω vollkommen überflüssig und obenein unpassend gestellt ist, so halte ich es für wahrscheinlicher dasz wir den Infinitiv ἐκπεκηρῦχθαι beibehalten und von einem in τάφω zu suchenden Verbum abhängig machen müssen, d. h. dasz zu lesen ist: τοῦτον πόλει τῆδ' ἐκκεκηρῦχθαι λέγω | μήτε κτερίζειν μήτε πωπυσαί τινα. Dafür spricht die Parodie des Karneades bei Diogenes La. 4, 64 τούτον σχολής τήσδ' έππεπηρύχθαι λέγω.

Anhangsweise erwähnt D. Bd. I S. XVI f. noch einige aus verschiedenen Schriftstellern gezogene Varianten, die nicht auf Handschriften sondern auf Gedächtnissehlern zu beruhen scheinen. Eine Vollständigkeit der Aufzählung war hier weder beabsichtigt noch durch irgend welche Rücksicht geboten. Indes dürste es nicht unzweckmäszig sein auf einige Varianten hinzuweisen, die wenigstens in den Anmerkungen, wo nicht alle, doch zum gröszern Teil hätten angeführt werden sollen. OT. 62-64 τὸ μέν γὰρ ὑμῶν ἄλγος εἰς εν' ἔρχεται | μόνον παθ' αὐτὸν ποὐδέν' αλλον, ή δ' εμή | ψυχή πόλιν τε καμε και σ' όμου στένει. Statt dieser drei Verse hat Teles bei Stob. Flor. 95, 21 nur zwei: τὸ μὲν γὰρ ὑμῶν αλγος είς εν Ερχεται, | έγω δ' έμαυτον και πόλιν και σε στένω. - ΟΤ. 263 eig exelvou (statt eig vo neivou) Chörob. in Theod. p. 367, 22. — ΟΚ. 395 γέροντα δ' ὀρθοῦν φαῦλον (statt φλαῦρον) Gregorius Cypr. Mosq. 2, 51. — Ant. 182 nal µelfor' el rig (statt borig) Stobaeus Flor. 45, 15. — Ant. 707 όστις γαρ αυτών ευ φρονείν (statt αυτός η φρονείν) μόνος δοκεί Priscianus inst. gramm. XVII 157 (II S. 185, 2 Hertz), wonach vielleicht όστις γαρ αστών εύ φρονείν zu schreiben ist. — Ai. 301 κατά σκιᾶς (statt σκιᾶ τινι) λόγους άνέσπα Theodorus Metoch. p. 275. — Ai. 306 Εμφρων μόλις δε (statt μόλις πως) Theodorus Hyrtac. in Boisson. Anecd. II S. 434. — Ai. 580 κάρτα τοι φίλοικτον ή γυνή (statt

φιλοίπτιστον γυνή) Schol. Od. δ 184, wo das richtige sein dürste φιλοίπτιομον γυνή. — Ai. 722 σπυδάζεται (statt πυδάζεται) Schol. Il. & 592. - Ai. 964 ἀγαθον ἐν χεροῖν (statt τάγαθον χεροῖν oder nach geringeren Hss. ταγάθ' ἐν χεροίν) Libanius Epist. 1504 p. 684. — Ai. 1352 τον έσθλον ανόρα χρη κλύειν (statt κλύειν τον έσθλον ανόρα χρη) των έν réles Schol. II. K 224 bei Cramer Anecd. Paris. III S. 87, 5. Eust. II. p. 686, 18. 800, 9. — El. 13 καί σ' ἐθρεψάμην (statt κάξεθρεψάμην) Schol. Il. I 485. — El. 1481 ως (statt καί) μάντις Tzetzes Epist. S. 19 Pressel. — El. 1506 f. όστις πέρα τι των νόμων πράσσειν θέλει (statt όστις πέρα πράσσειν γε των νόμων θέλει), κτείνειν· τὸ γάρ κακουργον (statt πανουργον) ούκ αν ην πολύ Nikephoros Basil. bei Walz Rhet. I p. 461, wo sicherlich re passender ist als ye. - Trach. 1067 ws ἔδω σάφα las statt ὡς είδω σάφα ohne Zweifel Cicero Tusc. 2, 9, 20 iam cernam mene an illam potiorem putes. 10) Dies tow gewinnt an Wahrscheinlichkeit dadurch dasz im Laur. von erster Hand előw steht. Bemerkenswerth ist auch dasz Cicero im folgenden übersetzt: gentes nostras flebunt miserias, wonach es scheint dasz er Trach. 1071 AAOI-CIN οἰπτρόν statt ποΛΛΟΙCIN οἰπτρόν vorgesunden habe. — Aus einer offenbaren Vermischung zweier Stellen beruht es, wenn Thomas Mag. S. 193, 4 aus Soph. Ai. 844 anführt: πεντείτε (statt γεύεσθε), μη φείδεσθε πανδήμου στρατού, wo ihm κεντείτε, μη φείζεσθ' έγω έτεκον Πάριν Eur. Hek. 387 vorschwebte.

Ueber die Beschaffenheit des nach der Ueberlieferung des Altertums sich ergebenden Textes der Sophokleischen Tragödien äuszert sich der Hg. dahin, dasz wie bei Aeschylos und Euripides, so auch bei Sophokles die Conjecturalkritik viel zu thun sinde (\*dissicilior laboris pars criticorum ingeniis et doctrinae est relicta?). Mit dem Fortschreiten der Einsicht in die Gesetze der attischen und tragischen Redeweise habe man erkannt dasz vieles was ehemals ohne irgend welchen Anstosz hingenommen oder mit gesuchten und willkürlichen Erklärungen nach Möglichkeit verdeckt und bemäntelt wurde, verderbt sei; die Verwegenheit alter Interpolatoren habe nicht nur einzelne Worte plump entstellt, sondern auch vielfach unechte, Verse dem Aeschylos und Sophokles, und in noch gröszerer Anzahl dem Euripides angedichtet. So ketzerisch auch derartige Ansichten in den Augen vieler erscheinen mögen: wer hinreichend mit den griechischen Tragikern vertraut ist und frei von Superstition zu urteilen vermag, wird nicht umhin können sie im Princip als vollkommen richtig zu bezeichnen. Im einzelnen wird natürlich wie über Lesarten und Erklärungen, so auch über die Echtheit oder Unechtheit eines Verses vielfach das Urteil geteilt sein; allmählich jedoch gelangt das bessere zur Herschaft, und niemand braucht sich darüber zu grämen, dasz auch nachdem das richtige gefunden ist, viele noch dem alten mumpsimus treu

<sup>10)</sup> So übersetzt Cicero die griechischen Worte ως ίδω σάφα εί τουμον άλγεῖς μᾶλλον ἢ κείνης ὁςων. Von dem nachfolgenden Verse λωβητὸν είδος ἐν δίκη κακούμενον, den ich schon früher als wahrscheinlich interpoliert bezeichnet habe, findet sich in Ciceros Uebersetzung keine Spur.

. bleiben. Wenn im J. 1856 Herr Bonifacius Łazarewicz in einer Berliner Doctordissertation 'de versibus spuriis apud Sophoclem' zu dem Resultat gelangte: emihi certe versus paucissimi, de quibus certius quoddam iudicium proferri possit, damnandi videntur: Ai. 555. 1416. Trach. 84. Phil. 1365—1367 (ex parte), et ne eos quidem tam certo, ut dubitatio omnis tollatur, abiciendos esse censuerim', so erweckt schon die Fassung dieses Satzes kein günstiges Vorurteil für die Logik des Verfassers. Und wie wurde dieses tröstliche Resultat gewonnen? Gröstenteils durch ein Zusammenstoppeln von Autoritäten, die sich für den oder jenen angefochtenen Vers austreiben lieszen. Dabei besasz der Verfasser nicht einmal die notdürftigste Kenntnis von der diplomatischen Ueberlieferung des Sophokleischen Textes, wie er z. B. keine Ahnung davon hatte dasz unsere Hss. den Vers παμάνθανον τον θυμον έποραμόντα μοι im OK. an zwei Stellen bieten. Doch genug von diesem unreifen Machwerk. Dindorf hat eine erhebliche Anzahl von Versen (über dreiszig) aus seinem Texte verbannt, andere als wahrscheinlich untergeschoben mit Klammern versehen, noch andere endlich in den Anmerkungen als verdächtig bezeichnet. 11) Auf die einzelnen Stellen näher einzugehen ist an diesem Orte nicht möglich; nur dies eine mag hier bemerkt sein, dasz ich es nicht billigen kann, wenn die Verse Ant. 1080-1083 von D. aus dem Texte entfernt sind:

> έχθραι δε πάσαι συνταράσσονται πόλεις δόων σπαράγματ' ἢ κύνες καθήγισαν ἢ θῆρες ἦ τις πτηνὸς οἰωνὸς φέρων ἀνόσιον ὀσμὴν έστιοῦχον ἐς πόλον.

So nemlich dürsten diese Verse zu schreiben sein: \*\*xadnyigav ist Burtons auf die Scholien und Hesychios gegründete Verbesserung statt παθήγνισαν, am Schlusse habe ich πόλον statt πόλιν hergestellt. Möglich dasz οσων σπαράγματα noch fehlerhaft ist; einem Interpolator aber die vier Verse beizulegen scheint mir sehr gewagt. Ohne Frage muste dagegen OT. 800 καί σοι, γύναι, τάληθές έξερῶ· τριπλης ausgeschieden werden; D. selbst zweiselt an der Authentie dieser im Laur. von ganz junger Hand beigeschriebenen Worte (vgl. besonders Bd. VIII S. \* XII); er räumt ein dasz rounlig entbehrlich sei, er wird sich nicht verhelen köunen dasz die Worte καί σοι, γύναι, τάληθες έξερῶ verkehrt sind, weil Oedipus in seinen früheren Aussagen eben so wahr gewesen ist wie in den nun folgenden. Somit ist der Vers durchaus zwecklos und überflüssig, in hohem Grade störend und nicht einmal hinreichend bezeugt. Selbst ohne die Autorität irgend einer Handschrift müste er getilgt werden. Ein zu zeλεύθου τῆσδε beigeschriebenes τριπλῆς war der einzige Anlasz der diesen Vers hervorrief, und man sieht nur was die Gewohnheit vermag. wenn jemand sich für verpflichtet hält zwischen V. 799 und 801 irgend

<sup>11)</sup> Ein Zweifel waltet ob in Betreff der bekannten umfangreicheren Interpolation in der Antigone. Auf Seite 95 werden V. 900 — 928 als 'spurii' betrachtet, wogegen S. 99 gesagt wird, die Rede der Antigone schliesze mit V. 903.

etwas zu vermissen. Nicht minder verdächtig ist OK. 1256 versus serius in margine additus'. Die Stelle lautet:

> οἴμοι, τί δράσω; πότερα τάμαυτοῦ κακὰ πρόσθεν δακρύσω, παίδες, η τὰ τοῦδ' ὁρῶν [πατρός γέροντος; ον ξένης έπι χθονός] σὺν σφῶν ἐφεύρηκ' ἐνθάδ' ἐκβεβλημένον

1255

έσθητι σύν τοιάδε;

Es dürste zu schreiben sein: ຖື τὰ τοῦδ' ὁρῶν; | σύν σφῷν ὃν εῦρηκ' ενθάδ' εκβεβλημένον κτέ.

Beigeschriebene Erklärungen und leichte Entstellungen der Dichterworte waren überhaupt höchst ergiebige Quellen der Interpolation. Zu der ersten Gattung gehören Stellen wie OK. 28 f.:

01Δ. ναί, τέχνον, είπες έστί γ' έξοικήσιμος. ΑΝΤ. αλλ' έστι μήν [οίκητός: οἴομαι δὲ δεῖν ουδέν] · πέλας γαρ ανδρα [τόνδε] νων δρω,

wo ein zu ἔστι μήν beigeschriebenes ολητός die nicht glückliche Erwei-

terung veranlaszte. Aehnlich Ai. 289-291:

Αΐας, τί τήνδ' ἄκλητος οῦθ' ὑπ' ἀγγέλων κληθελς άφορμας πείραν ουτε του κλύων · σάλπιγγος; άλλα νῦν γε πᾶς εῦδει στρατός,

wo die ursprüngliche Lesart:

Αΐας, τί τήνδε πείραν οῦθ' ὑπ' ἀγγέλων κληθείς ἀφορμάς ούτε σάλπιγγος κλύων;

lediglich in Folge der Interpretation andntos so frei umgestaltet und in Verwirrung gebracht wurde. Endlich Tr. 680 ἐγοὶ γὰρ ὧν ὁ θήρ με [Κένταυρος πονών πλευράν πικρά γλώχινι] προυδιδάξατο, παρήκα θεσμών οὐδέν, wo zu ὁ θήρ das erklärende Κένταυρος beigeschrieben war. Eine leichte Corruptel gab den Anlasz zur Interpolation OT. 1447:

τῆς μὲν κατ' οἴκους αὐτὸς ὂν θέλεις τάφον θοῦ καὶ γὰρ ὀρθῶς τῶν γε σῶν τελεῖς ὕπερ. έμου δε μήποτ' άξιωθήτω τόδε πατρώον άστυ ζώντος οίκητου τυγείν,

was von Haus aus, wie ich glaube, vielmehr so lautete:

τῆς μὲν κατ' οἶκους αὐτὸς ὀγκώσεις τάφον. έμοῦ δὲ μηκέτ' ἀξιωθήτω τόδε πατρώον άστυ ζώντος οίκητου τυχείν.

Ferner OK. 75 οίσθ', ω ξέν', ως νῦν μὴ σφαλῆς; ἐπείπερ εί γενναίος ώς ιδόντι πλην του δαίμονος], αυτού μέν' ούπερ καφάνης, wo ich vermute: ἐπεὶ πάρει, αὐτοῦ μέν' οὖπερ κάφάνης, mit Tilgung der eingeklammerten Worte. OK. 1010:

άνθ' ών έγω νῦν τάσδε τὰς θεὰς έμοὶ καλών Ικνούμαι και κατασκήπτω λιταίς έλθεῖν ἀρωγούς ξυμμάχους, ῖν' ἐκμάθης οίων ύπ' άνδρων ήδε φρουρείται πόλις,

wo D. mit der Einschaltung eines τε nach συμμάχους zu helfen gesucht hat; vielmehr werden wir schreiben müssen: ἀνθ' ὧν έγω νῦν τάσδε τάς θεάς έμοι | έλθεῖν ά ρ ω μ α ι ξυμμάτους, ῖν ἐκμάθης κτέ. mit Ausscheidung von V. 1011, wo κατασκήπτω in einem Sinne erscheint, der mit der Bedeutung des Wortes sich auf keine Weise verträgt. Tr. 320 εἶπ', ὧ τάλαιν', ἀλλ' ἡμιν ἐπ σαυτῆς· ἐπεὶ | καὶ ξυμφορά τοι μὴ εἰδἰεναι σέ γ' ῆτις εἰ, wo ἐπεὶ aus τίς εἰ entstanden und in Folge dessen der nachfolgende Vers eingelegt zu sein scheint. Anderwärts hat man vermeintliche Lücken ausgefüllt, weil man die Construction nicht verstand oder von gewissen sprachlichen Eigentümlichkeiten keine Kenntnis besasz. So namentlich OK. 639, wo mit dem Laur. εἶτ' ἐμοῦ στείχειν μέτα geschrieben werden musz, die beiden folgenden Trimeter dagegen, die durch Inhalt und Form ihren spätern Ursprung verrathen, zu beseitigen sind. Verschiedene Beispiele, wo man zu einem Participium mit Unrecht das Verbum finitum vermiszte und in Folge dessen falsche Supplemente einschwärzte, habe ich schon früher nachgewiesen (vgl. meine Bemerkungen zu El. 538. Tr. 745. Phil. 460); eben dahin gehört, wie mir scheint, Ant. 282 ff.:

λέγεις γὰρ οὖκ ἀνεκτὰ δαίμονας λέγων πρόνοιαν ἴσχειν τοῦδε τοῦ νεκροῦ πέρι. πότερον ὑπερτιμῶντες ὡς εὐεργέτην ἔκρυπτον αὐτόν, ὅστις ἀμφικίονας ναοὺς πυρώσων ἡλθε κάναθήματα καὶ γῆν ἐκείνων καὶ νόμους διασκεδῶν;

Hier dursten die Worte έκρυπτον αὐτόν und καὶ νόμους διασκεδῶν eine spätere Zuthat sein; weder ist νόμους διασκεδαννύναι so viel als λύειν νόμους, noch kann κρύπτειν ohne eine nähere Bestimmung im Sinne von θάπτειν stehen. Eine Spur der ursprünglichen Lesart hat der Laur. bewahrt in der Schreibung ὑπερτιμῶντας statt ὑπερτιμῶντες. Man sollte etwa erwarten:

λέγεις γὰρ οὖκ ἀνεκτὰ δαίμονας λέγων πρόνοιαν ἴσχειν τοῦδε τοῦ νεκροῦ πέρι. πότερον ὑπερτιμῶντας ὡς εὐεργέτην, ναοὺς ἐκείνων ὄστις ἀμφικίονας καὶ γῆν πυρώσων ἦλθε κάναθήματα;

Uebrigens dürste auch der unmittelbar sich anschlieszende Vers η τους κακούς τιμώντας είσορᾶς θεούς; eher einem Fälscher als dem Dichter gehören; abgesehen von der anstöszigen Amphibolie ist in diesen Worten nichts gesagt was nicht in den srüheren πότερον ὑπερτιμῶντας ὡς εὐεργέτην enthalten wäre. Dasz dem πότερον zwar gewöhnlich, aber durchaus nicht immer ein nachsolgendes η entspricht, ist hinreichend bekannt.

Schon oben wurde gelegentlich erinnert dasz D. dem Laur. einen noch entschiedeneren Einflusz auf die Feststellung des Textes hätte einräumen sollen: dem Laur., d. h. der ersten Hand desselben: denn was dem Laur. von dritter oder vierter Hand aufgedrängt ist, hat nicht mehr diplomatische Gewähr als die Autoschediasmen irgend welcher byzantinischen Interpolatoren. So heiszt es nicht dem Laur. folgen, wenn OT. 532 ediert wird: οὖτος σύ, πῶς δεῦς ἡ ἤιθες; ἡ τοσόνδ ἔχεις | τόλμης πρόσωπον πτέ. Denn ἡ oder vielmehr ἡ ist hier von ganz später Hand ein-

geschaltet, um einen metrischen Fehler zu beseitigen, der durch das Verdrängen der poetischen Form navoes entstanden war. Der Aorist nludov ist bekanntlich von den Abschreibern überaus häufig verwischt worden, wie z. B. bei Eur. Tro. 976 hloov in "Tonv. So die besseren Hss., woraus in den schlechteren hoor neos Tone gemacht ist, während es vielmehr, wie Kirchhoff gesehen hat, ηλυθον ἐπ' Ἰδην heiszen musz. Eben so wenig ist es zu billigen, wenn D. El. 433 die Vulg. duldet: ουδ' όσιον έγθρας από γυναικός Ιστάναι | πτερίσματ' ουδέ λουτρά προσφέρειν πατρί, während das unstatthaste από im Laur. a manu recenti additum est. Auch D.s Vorschlag έχθρας προς γυναικός Ιστάναι ist zu verwersen; es kann eben nur der Genetiv έχθρας γυναικός hier stehen; jede hinzutretende Praposition ist vom Uebel, d. h. wir müssen ohne Frage schreiben: οὐδ' ὅσιον ἐγθρᾶς Ιστάναι πτερίσματα | γυναικός ουδε λουτρά προσφέρειν πατρί. Wie daraus die Corruptel des Laur. entstand, ist leicht zu begreifen: ein Abschreiber der nach dem Metrum nicht fragte nahm γυναικός herauf zu έχθοᾶς. 12) In gleicher Weise könnte ich noch eine erhebliche Anzahl von Stellen hervorheben, wo ich vom D.schen Texte abweichen zu müssen glaube; allein einerseits kann ich auf meine Bearbeitung der Schneidewinschen Ausgabe des Sophokles verweisen, wo in dem den einzelnen Dramen beigefügten Anhange die wichtigeren Punkte, in denen ich von der handschriftlichen Ueberlieferung mich entfernt habe oder entfernen möchte, mit möglichster Kürze angedeutet sind; anderseits hoffe ich kunftig in den Denkschriften der hiesigen kais. Akademie der Wissenschaften weitere Erörterungen über die Rückstände der Sophokleischen Kritik geben zu können. Für jetzt glaube ich der Aufgabe dieses Referates am besten zu entsprechen, wenn ich die wesentlichsten Verbesserungsvorschläge des Hg. verzeichne, durch welche die neue Ausgabe sich von der zweiten Oxforder Bearbeitung (aus dem J. 1849) unterscheidet.

` ΟΤ. 640 δράσαι δικαιοῖ, θάτερον δυοῖν κακοῖν (statt δυοῖν ἀποκρίνας κακοῖν).

ΟΚ. 71 ως πρὸς τί, λέξων 13) ἢ καταρτύσων, παρῷ (statt μόλοι);
321 μόνης τόδ' ἔστ' ἀδελφὸν (mit Blaydes statt ἐστὶ δῆλον)
Ἰσμήνης κάρα.

330 ω δύ' αθλίω τροφά (statt ω δυσάθλιαι τροφαί).

371 κάξ άλιτρίας (statt κάξ άλιτηρού) φρενός.

<sup>12)</sup> Aehnlich z. B. Ant. 998 γνώσει τέχνης τῆς ἐμῆς σημεῖα (statt σημεῖα τῆς ἐμῆς) κλύων, und OT. 976 καὶ πῶς τὸ μητοὸς λέχος οὐκ ἀνεῖν με δεῖ; So die Ueberlieferung, deren Fehler man durch die Aenderung λέκτοον statt λέχος zu corrigieren suchte, während vielmehr die Wortstellung geändert werden muste. Schneidewin vermutete λέχος τὸ μητοὸς, Dindorf schreibt τὸ μητοὸς οὐκ ὁκνεῖν λέχος με δεῖ. Angemessener ist τὸ μητοὸς οὐκ ὁκνεῖν με δεῖ λέχος, wie Blaydes vorgeschlagen hat. Verunglückt scheint mir die neuerdings (Philol. XVII S. 409) aufgestellte Vermutung τὸ μητοὸς αἴσχος. Nicht vor der Schande der Mutter hat Oedipus sich zu fürchten, sondern vor der ihm geweissagten Ehe mit seiner Mutter.

13) Natürlicher wäre: ὅκως τὶ λέξων καταστύσων παοξή;

OK. 496 τω μήτε σωκείν (statt μὴ δύνασθαι) μήθ' όραν.
664 θαρσείν μὲν οὐν ἔγωγε καν ἐμῆς ἄνευ (statt κάνευ τῆς ἐμῆς) γνώμης ἐπαινῶ.

1057 πανταρπεί (statt αὐτάρκει) τάχ' έμμίζειν βοά.

Ant. 2 f. ἄρ' οἴσθ' ὅ τι Ζεὺς τῶν ἀπ' Οἰδίπου κακῶν ἐλλεῖπον (statt ὁποῖον) οὐχὶ νῷν ἔτι ζώσαιν τελεῖ;

4 ουτ' αλγεινον ουτ' ατήσιμον (statt ατης ατηφ).

45 f. τὸν γοῦν ἀδελφὸν οὐ προδοῦσ ἀλώσομαι (statt τὸν γοῦν ἔμὸν και τὸν σόν, ἢν σὰ μὴ θέλης, | ἀδελφόν οὐ γὰρ δὴ προδοῦσ ἀλώσομαι. (14)

429 διψάδ' εμφέρει (statt διψαν εκφέρει) κόνιν.

797 των μεγάλων έκτὸς όμιλων (statt πάρεδρος εν άρχαις)

θεσμών.

929 Ετι τῶν αὐτῶν ἀνέμων διπαὶ (statt ἀνέμων αὐταὶ ψυχῆς διπαὶ) τήνδ' (oder τῆδ') ἐπέχουσιν (statt τήνδε γ' ἔχουσιν).

931 τοιγάρτοι καί (statt τοιγάρτοι τούτων) τοίσιν άγουσιν

πλαύμαθ' ὑπάρξει.

1034 πουδέ μαντική (statt μαντικής) απρακτος ύμιν, των δε συγγενών ῦπο (statt ύμιν είμι, των δ' ύπαι γένους) έξημπολημαι.

1336 άλλ' ών έρω, τοι αυτα (statt ταυτα) συγκατηυξάμην.

Ai. 1409 παῖ, σὺ δὲ πατρὸς φιλότητι θιγών, ὅσον ἰσχύεις (statt πατρός γ', ὅσον ἰσχύεις, φιλότητι θιγών).

El. 11 πατρός έκ φονών (statt φόνων) έγώ ποτε.

21 ώς ένταῦθ' ἔβης (statt ἐμέν), | ῖν οὐκέτ' ὀκνεῖν καιρός.

Tr. 564 ήνία ή (statt ήν) μέσω πόρω.

662 επί προφάνσει (statt προφάσει) θηρός.

809 εί θέμις, κατεύχομαι (statt εί θέμις δ', έπεύχομαι).

840 θηρός ολόεντα κέντο' ἐπιζέσαντα (statt Νέσου θ' ϋπο φοίνια δολόμυθα κέντο' ἐπιζέσαντα).

Phil. 222 ποίας αν ύμας πατοίδος (statt ποίας πάτρας αν ύμας).

823 ίδο φ φέον τε (statt ίδοως γέτοι νιν) παν παταστάζει δέμας.

1010 ος οὐδὲν η̈́ δειν (statt η̈́δει) πλην τὸ προσταχθὲν ποιεῖν.

Einige schon früher von dem Hg. vorgenommene Textesänderungen wären besser wieder aufgegeben worden; so namentlich Ant. 569 und Phil. 699. An der ersten Stelle ist überliefert: ἀρώσιμοι γὰρ χἀτέρων είσιν γύαι. In den Oxforder Anmerkungen vom J. 1836 lesen wir die Bemerkung: 'parum probabile est non sensisse Sophoclem aptiorem verborum collocationem esse ἀρώσιμοι γάρ είσι χἀτέρων γύαι.' Bereits in der zweiten Oxforder Ausgabe steht die Vermutung im Texte, und jetzt bekommen wir einen bestimmter formulierten Grund: 'vitiosum qui in

<sup>14)</sup> Dindorfs Vorschlag geniigt allerdings den Gesetzen der Stichomythie wie dem Sinne, entbehrt jedoch aller Wahrscheinlichkeit. Nach dem Zeugnis der Scholien darf es als eine unzweifelhafte Thatsache betrachtet werden dasz V. 46 unecht ist. Dasz mit der Tilgung desselben nicht alle Schwierigkeiten gehoben sind, hat D. richtig gesehen. Vermutlich ist zu schreiben: ἔγωγε τὸν ἔμον, τὸν σὸν ἢν σὸ μἢ Θέλης.

codice et apographis est ordinem verborum αρώσιμοι γαρ χατέρων είσιν rvas sequentur grammatici recentes in app. ad Greg. Cor. p. 677, in Bachmanni Anecd. II p. 366, 5 et Moschopulus in libro neol oredor s. v. άροω. non tam hebetis in arte metrica iudicii fuit Sophocles ut verba sic collocaret, versu in tres partes aequales diviso, sono etiam ingrato, αρώσιμοι | γαρ χατέρων | είσιν γύαι, cum numeris optimis posset, αρώσιμοι γάρ είσι γάτέρων γύαι. hoc igitur restitui.' Mir scheint diese Aenderung durchaus willkürlich. Allerdings werden Trimeter wie diese: σὲ τὸν βόλοις | νιφοκτύποις | δυσχείμερον, oder μή μοι θίγης | τῶν ἡνιῶν | ἀπειρος ἄν, oder ὅταν τάδ ἡ, | τότ οἰσομεν | σὲ δὲ κτενῶ, oder ἀλλ ὡς λέβης | τοῦ μείζονος | δεῖται πυρός, in der Tragodie durchaus gemieden: vgl. meine Observ. crit. de trag. Graec. fragm. S. 15 f. Daraus ergibt sich dasz weder Aeschylos geschrieben haben kann was Schömann im Philol. XVII S. 228 ihm beilegt: Πελασγία δ' ένέξεται | θηλυπτόνω, noch Sophokles El. 282 was D. nach dem Laur. ediert hat: έγω δ' όρωσ' | ή δύσμορος | κατά στέγας. Allein der Vers αρώσιμοι γαρ χατέρων είσιν γύαι ist in rhythmischer Hinsicht ganz untadelhast, weil yao sich an das vorhergehende Wort auf das engste anschlieszt. Eben so unverfänglich ist, um nur weniges anzuführen, Ant. 91 οὐχοῦν, ὅταν δὴ | μὴ σθένω, | πεπαύσομαι, und OT. 571 ποῖον τόδ'; | εί γαρ οἶδά γ', | οὐκ ἀρνήσομαι, wo es unrichtig sein würde zu lesen: ουχούν, όταν | δή μή σθένω, | πεπαύσομαι oder ποίον τόδ'; εί | γάρ olda γ', ουπ | αρνήσομαι. Auch Phil. 222 wurde man nicht, wie D. meinte, abzuteilen haben: ποίας πάτρας | αν η γένους | ύμας ποτε, sondern vielmehr ποίας πάτρας αν | η γένους | ύμας ποτε. Dagegen möchte ich allerdings Bedenken tragen dem Sophokles Ai. 406 den Trimeter auszuburden: όμου πέλει, μώραις δ' άγραις προσκείμεθα. Inwiefern die Worte αρώσιμοι γαρ χατέρων είσιν γύαι auch 'sono ingrato' sich als unrichtig darstellen, ist mir unverständlich. - Phil. 699 hat D. die überlieserte Lesart εί τις έμπέσοι geändert in εί τι έμπέσοι, und damit dem Dichter einen Hiatus zugemutet, den ich in der Tragodie für entschieden unzulässig halte. Schon Porson urteilte zu Eur. Phön. 892: 'hiatum tragici non admittunt post vi, nam pauca quae adversantur exempla mendosa sunt.' Bei Euripides findet sich nicht ein einziges sicher stehendes Beispiel dieses Hiatus, obwol Kirchhoff ihn an zwei Stellen zugelassen hat (Hek. 803 und Hipp. 593). Aus Aeschylos lassen sich vier (Sieben 190. 685. Pers. 788. Eum. 889), aus Sophokles folgende sechs Belege auführen: τί οὖν δή; Ai. 873. οἴμοι, πάτερ, τί εἴπας; οἶά μ' εἴργασαι Tr. 1203. τί οὖν μ' ἄνωγας Phil. 100. τί ἔστιν; οὐδὲν δεινόν Phil. 733. οίσθ', ω τέπνον. τί ξστιν; Phil. 753. οίμοι, τί είπας; Phil. 917. Sicher scheint mir dies, dasz wir Phil. 100 (wie Aesch. Eum. 889) zl µ' οὖν ἄνωγας verbessern müssen, wie bereits Porson und Erfurdt vorgeschlagen haben. Tr. 1203 durste mos elmas die einsachste Aenderung sein; bekanntlich werden zl und noc östers verwechselt. An den übrigen Stellen läszt sich der Hiatus mit leichten, aber freilich mehr oder weniger unsicheren Mitteln beseitigen.

Wer irgend mit diplomatischer Texteskritik sich beschäftigt hat,

weisz aus eigner Erfahrung dasz es nichts leichtes ist hinsichtlich gewisser orthographischer und grammatischer Streitfragen sich und die Leser zusrieden zu stellen. Bei den beständigen Schwankungen der Hss. und der Verschiedenheit der Ansichten unter den alten Grammatikern liegt die Gefahr der Willkür wie der Inconsequenz auszerordentlich nahe, und zumal wenn nachweisbar mehrere Formen gleichzeitig neben einander bestanden haben, kann man nur zu leicht dazu kommen nach falschen Gesetzen sich für die eine oder die andere Form zu entscheiden. Der herschende Gebrauch und die Mode erweist sich auch hier als tyrannisch; um des Friedens willen oder in Folge langiähriger Gewohnheit duldet man wol selbst gegen die bessere Ueberzeugung diese oder jene unrichtige Schreibweise, entweder weil die Sache zu geringfügig erscheint oder weil man zu einer Neuerung sich nicht entschlieszen mag. Da indes der philologischen Kritik nichts zu klein sein darf und da auch die ältesten traditionellen Fehler einmal jung waren, so können wir nur wünschen dasz das als wahr erkannte überall unbedenklich zur Geltung gebracht, das erweislich falsche ohne Rücksicht verworfen werde. Hiermit wird es hinreichend entschuldigt sein, wenn ich einige sehr minutiöse Fragen orthographischer und grammatischer Art noch kurz berühre.

Mit Recht schreibt D. El. 45: δ γὰς | μέγιστος αὐτῶν τυγχάνει δορυξένων, wie er sagt, 'ut δ pro οὐτος demonstrativo dictum distinguatur ab ὁ solam articuli significationem habente'. Consequenter Weise
wird auch zu schreiben sein ὅ μὲν (nicht ὁ μὲν) γὰς αὐτὸν ἐννέπει, ὅ
δ' εἶπεν, οἴ δ' εἰσὶ ποῦ γῆς und so in āhnlichen Fāllen, wie man seit
Reiz de accentus inclin. S. 5 f. dies mehr und mehr zu thun begonnen
hat. 'b) An Spuren der richtigen Schreibung fehlt es im Laur. keineswegs,
vgl. Ai. 961. El. 275. Tr. 329. 1082. Phil. 371. — Bekanntlich gebraucht
Sophokles neben ἡμῖν und ὑμῖν auch die Formen ἡμῖν und ὑμῖν oder,
wie D. schreibt, ἡμῖν und ὑμῖν. Im Laur. findet sich die Accentuation
ἡμῖν und ὑμῖν nicht selten; die oxytonierten Formen ἡμῖν und ὑμῖν
scheinen dagegen nirgends in demselben vorzukommen; wenigstens führt
D. kein directes Zeugnis daſur an, und überhaupt ist die Schreibung ἡμῖν
und ὑμῖν nicht hinlänglich verbūrgt. 'b) Wie man jedoch auch darüber

<sup>15)</sup> Mehrenteils ist die verschiedene Schreibung allerdings irrelevant für das Verständnis; wie es jedoch in der angeführten Stelle der Elektra nicht gleichgültig ist ob δ γάρ oder ὁ γάρ μέγιστος gesetst wird, so macht es einen wesentlichen Unterschied, ob man bei Kratinos Com. II S. 48 liest ὁ δ ὅνος ὕεται, der Esel aber wird beregnet, oder ὁ δ ὅνος ὕεται, er aber macht sich daraus so viel als ein Esel aus dem Regen. Die letztere Auffassung ist allein zulässig, wie sich aus Kephisodoros Com. II S. 883 ergibt: σκώπτεις μ' έγὰ δὲ τοῦς λόγοις ὅνος ΰομαι.

Die letztere Auffassung ist allein zulässig, wie sich aus Kephisodoros Com. II S. 883 ergibt: σκώπτεις μ'· έγὼ δὲ τοῖς λόγοις ὄνος νομαι.
16) Vgl. Ellendt Lex. Soph. I S. 479. Bei Babrios steht ἡμῖν zu Ende des Verses Fab. 90, 4. 98, 7. 113, 4; eben so ἡμᾶς 26, 11. 27, 7. 33, 11. 58, 9. 119, 8. ὑμᾶς 9, 9. 47, 11. Folglich sind diese Formen mindestens an den genannten Stellen zu barytonieren. Unrichtig dürfte sein Fab. 25, 10 ὁρᾶ γὰρ ἄλλους ἀσθενεστέρους ἡμᾶν (vielleicht ἡμᾶν ἀσθενεστέρους ἄλλους) und 117, 10 εἰτ' οὐπ ἀνέξη, φησί, τους δεούς ἡμᾶν | εἶναι (εἶναι | ὑμᾶν?) διααστὰς οἶος εἶ σῦ μυρμήκων; [Diese beiden Emendationen stehen in Bergks Babrios (Anth. lyrica, Leipzig

urteilen möge, sicherlich hat D. ήμῖν und ὑμῖν mit Unrecht beibehalten in Versausgängen wie ບໍ່ມຸເັນ ຜູ້ວ່າ ວົດຂຶ້ນ OT. 1482. ຖິ່ມເັນ ຊໍ້ມຸກວົດໝາ OK. 25. ήμεν αΐσιος ΟΚ. 34. ήμεν ο ξένος ΟΚ. 81. ήμεν Ολδίπους ΟΚ. 1038. υμίν έγγενής OK. 1167. El. 1328. υμίν ές δόμους OK. 1408. υμίν έν δόμοις El. 1332. ὑμῖν ἐμφανής Phil. 531. An allen diesen Stellen waren nach einem bekannten metrischen Gesetze die kürzeren Formen herzustellen. — Was die Doppelformen zeivog und exeivog betrifft, so meinte Ellendt Lex. Soph. I S. 944 'non deligi xeivoc nisi propter versus necessitatem vel elegantiam', wonach sich das Gesetz ergeben würde, in allen zweiselhasten Fällen excivog vorzuziehen. Dieses Princip scheint D. besolgt zu haben, wenn er OT. 1528 οντ' ἐπείνην statt ὅντα πείνην, Ai. 1303 δώοημ' έπείνω st. δώρημα πείνω, El. 427 μ' έπείνη st. με πείνη, Tr. 1091 ύμεις έχεινοι st. ύμεις δε κείνοι gegen den Laur. ediert, während er allerdings anderwarts, wie Phil. 360. 376. 415, ohne metrischen Zwang die zweisilbige Form geduldet hat. Es läszt sich indes leicht nachweisen dasz die Abschreiber gestissentlich darauf ausgegangen sind die ihnen bekanntere dreisilbige Form möglichst oft anzubringen (vgl. Ai. 783. Phil. 193. 385 und besonders die von D. im Leipziger Sophokles vom J. 1825 mitgeteilten Lesarten des Flor. 2725). Hiernach dürste es nicht allzu verwegen sein, überall wo das Metrum es gestattet, auch ohne die Autoritat des Laur. die Form xsivog zu setzen, also zu schreiben: outs xsivov OT. 720. η γε κείνου OT. 1440. οδε κείνος OK. 138. δε κείνον Ant. 1039. πάρεστι πείνος Ai. 798. πείνός τε πείνα Ai. 1039. φορούντα πείνω El. 269. Ευθα πείνου El. 270. ευρούσα πείνην El. 278. Εσωσα πείνου El. 321. απεστι πείνος El. 519. αλλά πείνου El. 882. τοῦτο πείν' El. 1115. ἔστι πεῖνο El. 1178. ἔστι πείνου El. 1218. δὲ πεῖνον Tr. 287. τάλλα neivos Tr. 488. δώρημα nelvo Tr. 603. δè nelvois Tr. 1272. άρα nelνω Phil. 106. ούτε πείνα Phil. 115. με πείνοι Phil. 268. γε πείνου Phil. 413. Εστι κείνφ Phil. 633. μόλωσι κείνοι Phil. 770. ὑπὸ κείνφ Phil. 1200, vielleicht auch nal nelvor OK. 606. nal nelvog El. 703, nal nelvoisi Phil. 642. Ueberhaupt ist es für die Kritik von gröster Wichtigkeit die Irrgänge und bösen Neigungen der Abschreiber sorgfältig zu beobachten. Wie wir z. B. sehen dasz Ai. 778 die ursprüngliche Lesart zyo' έν ημέρα hinterher in τηδε θ' ημέρα corrigiert worden ist, so läszt sich nicht bezweiseln dasz die hochst befremdliche Krasis τηδε θημέρα überhaupt erst von den Abschreibern herrührt und überall auf znd' ev ήμέρα zurückweist, vgl. meine Bemerkung im Anhang zu Ai. 756 S. 184 der 4n Aufl. - Ueber & und & hat sich D. ein eigentümliches Gesetz gebildet: vor Consonanten setzt er nemlich immer ¿c, vor Vocalen dagegen — falls eine Länge zulässig ist — die Form elc. 17) Auf welcher Autorität dies Gesetz beruht ist mir unbekannt; an Stellen wie OK. 567 έξοιδ' άνης ων χωτι της ές αύριον, oder Ant. 1194 τί γάρ σε μαλθάσσοιμ' αν ών ές υστερον, mit D. είς αυριον und είς υστερον zu schreiben scheint mir jedoch durchaus nicht rathsam. Für unberechtigt musz ich

<sup>1854)</sup> schon im Texte. A. F.] 17) Nur in Folge eines Versehens hat D. essidor statt elseidor Trach. 755 geduldet, wie umgekehrt Fr. 657 ele zò mãe stehen geblieben ist.

es auch halten, wenn έσω Ant. 491. Ai. 296. 685 in είσω geändert wird, wogegen ἔσωθεν Tr. 601 verschont geblieben ist. - Statt ποιείν bietet der Laur. da wo die Wurzelsilbe kurz ist sehr häufig die Schreibung ποείν, die nur selten ohne metrischen Zwang sich findet, wie OK. 1517. Diese Schreibung ist teils durch Zeugnisse der Handschriften und Grammatiker, teils durch die viel gewichtigere Autorität von Inschriften aus der besten Zeit so sicher beglaubigt, dasz auch nicht der leiseste Grund vorliegt sie aus unseren Texten zu verbannen. Umgekehrt dürste αἰεί selbst im Trimeter zulässig sein, wo ja auch die Form alév unangesochten sich behauptet. Da D. κλάω statt κλαίω, έλάα statt έλαία, ἀετός statt aletos schreibt, so befremdet es élalas Fr. 464, 4 und élalov Trach. 1197 geduldet zu sehen. Mit ähnlicher Inconsequenz wird OT. 361 γνωτόν nach Elmsley statt γνωστόν gesetzt, dagegen Fr. 212 γνωστός und Fr. 323 συγγνωστόν geduldet. Trach. 910 lesen wir bei D. αὐτή τον αυτής δαίμον' άγκαλουμένη, nach einer Vermutung von G. Hermann statt ανακαλουμένη. Zu El. 693 ωλβίζετ' 'Αργείος μέν ανακαλούμενος finden wir bemerkt 'scribendum αγκαλούμενος', zu El. 715 όμοῦ δὲ πάντες αναμεμιγμένοι 'probabilius αμμεμιγμένοι'. Dagegen steht im Text ohne eine entsprechende Bemerkung: νῦν τ' ἀνακαλοῦμαι ξυμμάτους ελθείν έμοι ΟΚ. 1376. τω Δημνίω τωδ' άνακαλουμένω πυρί Phil. 800. ανακλάομαι παρούσι τοῖς είωθόσιν Phil. 939. dlg ταὐτὰ βούλει nal τοις αναπολείν μ' έπη; Phil. 1238. — Nicht zu rechtfertigen ist die überlieserte Accentuation προβάτε OK. 841. 842, eben so wenig das vom Hg. gesetzte γηράναι OK. 870 statt des allein zulässigen γηράναι, vgl. meine Bemerkung in den Mélanges Gréco-Romains II S. 361. - Statt ηρμένοι El. 54 war vielmehr ηρμένοι zu schreiben, da dem Persectum der Stamm AP, nicht AIP oder AEIP zu Grunde liegt. Auch das von D. überall geduldete φής statt φής scheint mir unberechtigt. — Die Schreibung χρη σται OK. 504 und Fr. 537 widerstrebt aller Analogie; wie χρη ον in χρεών, χρή ήν in χρην, χρή εξη in χρείη, χρη εξναι in χρηναι übergeht, so ist zon koras zu zonotas geworden; vgl. meine Observ. crit. de trag. Gr. fragm. S. 23. Eurip. Studien I S. 7. — Da wir προέβην und προεννέπω schreiben, so werden wir auch προύβην und προυννέπω schreiben müssen, nicht προύβην und προύννέπω, so wenig als Δάρτιος. - Höchst befremdlich ist bei D. die durchgängige Trennung & ze statt Ecte (vgl. Ant. 415. Ai. 1031. 1183. El. 105. 753), während es doch einleuchtend ist dasz z. B. ές τ' έγω μολών und έστ' έγω μολών sich wesentlich unterscheiden. — Statt lego's hat der Hg. fast überall wo das Metrum es vertrug loos gesetzt 18), eine Form welche in der Tragodie auszerordentlich selten überliefert ist, bei Sophokles eigentlich nur éinmal, OK. 16. Dasz im iambischen Trimeter die zweisilbige Form statt der dreisilbigen fast immer zulässig ist, liegt in der Natur der Sache; daraus ergibt sich aber keineswegs die Berechtigung diese Form den Dichtern aufzudrängen. Um diese Berechtigung darzuthun, musz gezeigt

<sup>18)</sup> Beibehalten ist legós wol nur OK. 1763. Ai. 1221. Phil. 706. 943. 1215. Trach. 995. Fr. 480, 2.

werden dasz loóg an einigen Stellen durch das Metrum gefordert, an den übrigen wenigstens möglich sei. Für Sophokles und überhaupt für die Tragödie läszt sich weder das eine noch das andere erweisen. Wie Phil. 943 leρὰ λαβὰν τοῦ Ζηνὸς Ἡρακλέους ἔχει und an anderen Stellen die dreisilbige Form durch das Metrum geschützt ist, so halte ich es für unzweifelhast dasz Soph. immer leρός, niemals έρός gebraucht hat. Dafür sprechen auch die von D. geduldeten Formen leρεύς und leρέα. Dasz die Abschreiber insolge ihrer Vorliebe für zwölssilbige Trimeter östers lρός einschmuggelten, ergibt sich aus OT. 1379 (wo cod. Paris. 2712 lρὰ bietet), El. 281 u. a. St. Vollkommen richtig urteilt über diese Frage schon Fix zu Eur. Ion 1317 S. LVII.

Bevor ich den Bericht über die siehen ersten Bändchen schliesze oder vielmehr abbreche, musz ich noch bemerken dasz der Druck nicht so correct ist wie man es bei den in typographischer Hinsicht muster hasten englischen Ausgaben gewohnt ist. Im Texte des Dichters habeich solgende Drucksehler angemerkt: διαπτά statt διδαπτά ΟΤ. 300. δαπρυφούντοιν statt δαπρυφοούντοιν ΟΤ. 1473. εῦνους statt εῦνους ΟΚ. 499. οἰδα statt οἶδα ΟΚ. 797. δόσμος statt δύσμος ΟΚ. 804. ξείθοισε statt ξείθροισε Ant. 712. Ερχεται τινί statt Ερχεταί τινι Ai. 1138. γόνων statt γόων Εl. 81. αν statt ων Εl. 671. αντώ statt αντώ Εl. 966. μάπαιπα statt μάπαιρα Phil. 400.

Der achte Band enthält auszer den Fragmenten eine überaus umsichtige und erschöpfende Darstellung des Lebens des Sophokles S. I—LXX, wo namentlich hervorgehoben zu werden verdient was der Hg. über die Worte des Suidas u. Σοφοκλής bemerkt: και αὐτὸς ἡρξε τοῦ δρᾶμα πρὸς δρᾶμα ἀγωνίζεσθαι, ἀλλὰ μὴ τετραλογίαν, und πρὸς Θέσπιν και Χοιρίλον ἀγωνιζόμενος. D. macht es höchst wahrscheinlich dasz μὴ hier umzustellen ist, und dasz was Suidas von Sophokles erzählt sich vielmehr auf den Tragiker Phrynichos bezieht, vgl. S. XXXV u. LX. So dürste ein Problem befriedigend gelöst sein, um dessen Ergründung sich bisher viele mit dem unglücklichsten Erfolge bemüht haben. In den Worten des βίος Σοφοκλέους, die S. V u. XXIII citiert werden, ist ἄγαν ἀποτείναντα τὴν φωνήν eine Unmöglichkeit; es musz heiszen ἐπιτείναντα. Auf einem Schreibsehler beruht es wenn S. LXIV die Worte πειθώ τις ἐπεκάθιζεν ἐπὶ τοῖς χείλεσιν dem Euripides beigelegt werden; statt 'Euripidis' sollte es heiszen 'Eupolidis'.

Für die neue Bearbeitung der Sophokleischen Bruchstücke hat der Hg. meine Sammlung der tragischen Fragmente wie verschiedene spätere Beiträge im ganzen sorgfältig benutzt. Zu Fr. 52 ist Photius Amphiloch. 81 p. 148 nachzutragen: Σοφοκλῆς δὲ.. στεφνόμαντιν μετανόμασεν. Fr. 108 S. 19 durste im ersten Verse die Lesart ὁ δὴ νόθος τοῖς γνησίοις ἔσον σθένει nicht beibehalten werden; statt τοῖς bieten die Hss. A und B bei Stobaeus τις τοῖς, wonach νόθος τις γνησίοις zu schreibeu war; vgl. oben S. 181. Die Notiz 'sunt autem hi versus inter duas personas distribuendi, ut monuit Cobetus Nov. Lect. p. 394' ist zu berichtigen, da ich längst vor Cobet dasselbe bemerkt hatte (Observ. crit. de trag. Gr. fragm. S. 58 oder Trag. Graec. fragm. S. 117 f.). Fr. 81, 2 S. 21 sind

durch ein Versehen die Worte zl γάρ; am Schlusse des Verses ausgelassen. Statt des sinnlosen γαστρός καλείσθαι παίδα Fr. 148, 3 war μητρος παλεισθαι παιδα herzustellen, wie ich Philol. XII S. 282 bemerkt habe und wie Meineke hiernach in seinem Athenaeus ediert hat. Fr. 149 ist statt φορείτε, μασσέτω τις zu verbessern φυράτε, μασσέτω τις mit Bergk und Meineke. Fr. 224 ist nach Fr. 695 zu tilgen. Fr. 234 ist die Angabe über das Florilegium Leid. 99 im Philol. VI S. 587 ungenau. Fr. 239, 8 durste Valckenaers unrichtige Vermutung παλώς ὀπώρα keine Aufnahme finden, vgl. Meineke im Philol. XVII S. 558. Fr. 256 ist für die Scholien zu Apollonios von Rhodos die Ausgabe von H. Keil nicht benutzt worden. Statt πιστοί με πωχεύουσιν Fr. 303 muste D. nach seiner Bemerkung über El. 732 vielmehr πιστοί μ' οπωγεύουσιν verbessern. Fr. 319 ist die höchst ansprechende Vermutung von M. Schmidt πέμφιξ ήλίου statt πέμφιξιν ου nicht beachtet, wenigstens nicht erwähnt worden. Fr. 337, 2 wird 'Apyelov als eine Conjectur von Ellendt bezeichnet, vermutlich in Folge eines Irtums. Fr. 370 war nicht Bergk zu nennen, sondern Hemsterhuis, vgl. Thes. Gr. L. u. auptov I 2 S. 245 A. Fr. 379, 7 hat σύλαξι πιστά vor mir bereits Wagner vorgeschlagen, V. 8 und 9 ist die Umtauschung der Versanfänge nicht H. Keils, sondern meine Vermutung. Die Citation des Eust. p. 812, 15 in Fr. 381 beruht auf einem Irtum. Die Vermutung auss in Fr. 463 hat vor mir O. Schneider aufgestellt, dagegen habe ich ουτοι τεθίξει vermutet. Die Accentuation λίπος Fr. 464, 4 ist unrichtig. Fr. 499, 6 hat Meineke in Stob. Flor. Bd. IV S. LXXI richtig verbessert: η ἔσωσαν ἀπέρδαναν η διώλεσαν. Fr. 519 andert Lehrs popul. Aufs. S. 227 höchst ansprechend πημάτων πάσαις μεταλλάσσουσι μορφαίς. Fr. 521 musz es wol heiszen: άλλ' όμως γρεών τά θνητά (statt τὰ θεῖα) θνητούς οντας ευπετώς φέρειν. Auf Fr. 513 scheint sich Priscianus inst. gramm. XVIII 202 (II S. 305, 16 Hertz) zu beziehen: illi είς ὀρθὸν φρονοῦ et είς ταύτην πρόθεσιν. Zu Fr. 649 wird gesagt: 'versus 2-4 omisso poetae fabulaeque nomine affert schol. Homeri Il. B 833.' An der bezeichneten Stelle findet sich nur der vierte Vers. In diesem ist ληίζεται fehlerhaft: D. selbst citiert in der Anmerkung zu Phil. 436 die Stelle nach der richtigen Lesart loriferat, welche K. Keil und Conington hergestellt haben. Zu Fr. 693 muste die Herchersche Ausgabe von Porphyrius de antro nympharum zu Rathe gezogen werden. Unter Fr. 694 war aus meiner Fragmentsammlung hinzuzusügen Macarius 6, 43 und Men. monost. 25. Auszerdem Catullus 70, 3 mulier cupido quod dicit amanti, in vento et rapida scribere oportet aqua. Excerpta Vindob. in Stob. Flor. ed. Meinek. vol. IV p. 291, 9: ἀνδοῶν δ' άπίστων δοκον είς ύδως γράφε. Iulianus p. 286°: έγω δὲ τοὺς μὲν δοχους αύτου τὸ τῆς παροιμίας οἶμαι δεῖν εἰς τέφραν γράφειν. Zu Fr. 711 kommt noch Macarius 6, 50. Zonaras Ann. 10, 10. Statt anolderas war Fr. 780 einfach őllutas herzustellen und die bezügliche Anmerkung zu tilgen. Auf S. 176 ist ein Fragment mit zwei Zahlen bezeichnet; auf S. 200 führen umgekehrt zwei Fragmente dieselbe Nummer. In der als Quelle von Fr. 880 citierten Stelle der Bekkerschen Anekdota scheint znφούντας aus πηφούς όντας entstanden zu sein. Fr. 904 heiszt es: 'ubi

(Etym. M.) λευγαλέφ scriptum, quod ex Photio correxi.' D. übersah dasz ich Trag. Gr. fragm. S. 230 μύφφ λευγαλέα hergestellt habe. Die Worte des Pollux in Fr. 919 sind nicht völlig genau citiert. Ueber φά Fr. 932 war auch Eust. II. p. 295, 5 anzuführen; übrigens dürste die richtige Form vielmehr φά sein, contrahiert aus dem Homerischen φέα. Fr. 976 ist als identisch mit Fr. 958 zu streichen.

Unter die Fragmenta fab. inc. dürsten aufzunehmen sein die Worte ξακτηρίοις κέντροισιν aus Hesychios (bei Dindorf Fr. 631). Ferner die Notiz des Pollux 2, 154 ἀχείρωτον δὲ Σοφοκλῆς εξηπε τὸ ἀχειρούργητον, die man sicherlich mit Unrecht auf die Worte φύτευμ' ἀχήρητον oder vielmehr (denn so musz es heiszen) φίτυμ' ἀγήρατον ΟΚ. 698 bezieht. Höchst zweiselhast ist es ob die Glosse des Hesychios βυθίζων πουτίζων ἐν βυθῷ σκῦθαι als Bereicherung der Sophokleischen Fragmente in Anspruch genommen werden dars. Schow und M. Schmidt meinen, Σκύθαι bezeichne das Sophokleische Stück, während ich geneigter bin βυθῷ sür die Emendation des sehlerhasten σκῦθαι zu halten.

Der Index scriptorum zu den Bruchstücken Bd. VIII S. 211—224 ist reichhaltiger als in der zweiten Oxforder Ausgabe, jedoch keineswegs vollständig; einige Zahlenversehen der früheren Arbeit sind nicht berich-

tigt worden.

Ueber die spärlichen Reste der Elegien des Dichters handelt D. Bd. VIII S. 203. Den Pentameter 'Αρχέλεως' ήν γαρ σύμμετρον ώδε λέγειν scheint Eust. Il. p. 264, 21 im Sinne gehabt zu haben, wenn er irtumlich sagt: τοιούτον δε και το 'Αρχέλεως εν Τραχινίαις. Vgl. Gaisford zu Hephästion S. 8 d. 2n Ausgabe. Ein neues Bruchstück der Elegien glaubte M. Schmidt Philol. XVIII S. 361 in den Pindarischen Scholien S. 9 Mommsen gefunden zu haben, wo es heiszt: διὸ καὶ σοφός τις Ελεγε. ψυχής γαο αγαλλομένης θάλλει πρόσωπον. Der Herausgeber hielt die Worte für lyrisch, M. Schmidt macht dagegen den Vorschlag Zowoxlie (êv) rais élevelais, und meint man musse eine Umstellung vornehmen: πρόσωπον | - - - ψυτής θάλλει αγαλλομένης. Dasz σοφός und Σοcoxlns mitunter vertauscht werden ist natürlich; hier aber haben wir nicht den σοφός Σοφοκίης vor uns, sondern den weisen Salomon. Die vermeintliche Dichterstelle ist nemlich nichts weiter als ein ungenaues Citat aus den Proverbia Salomonis 15, 13: παρδίας εὐφραινομένης πρόσωπον θάλλει, εν δε λύπαις ούσης σκυθρωπάζει. Statt καρδίας εὐφραινομένης hat der Scholiast ψυχής αγαλλομένης geselzt; das γάρ und die Wortstellung θάλλει πρόσωπον wird bestätigt durch Meletios in Cramers Anecd. Oxon. III S. 77, 30 παρδίας γάρ, φησίν, ευφραινομένης θάλλει πρόσωπον, έν δε λύπαις ούσης σκυθρωπάζει.

Gewis werden viele mit mir den Wunsch teilen dasz W. Dindorf seine überaus fruchtbare und ersprieszliche philologische Thätigkeit auch fernerhin den griechischen Tragikern zuwenden möge: er ist dazu vor

allen besähigt und gerüstet.

St. Petersburg.

August Nauck.

#### 15.

Bemerkungen zur Rechtschreibung und Grammatik der Homerischen Gedichte.

# 1. őg rig und örig.

ότις, nach Bekker (Monatsberichte der Berliuer Akad. d. Wiss. 1859 S. 391) 'aus oc, wosur ja auch o gesagt wird, und rec zusammengewachsen, zeigt seinen ursprung in der bedeutung, die gewöhnlich nicht auf einen bestimten einzelnen geht, sondern nah anstreift an el reg, und seine selbständigkeit und einheit zeigt es theils in der declination, welche die erste sylbe unberührt läszt, theils in der verdoppelung des consonanten.' Dieser Ansicht ist fast in allen Punkten zu widersprochen. Was zunächst die Entstehung von öreg betrifft, so ist eben der Mangel einer Declination des ersten Bestandteils im Genetiv, Dativ und Accusativ: oreo ότευ ότου ότεφ ότφ ότινα ότεων ότέοισιν ein Beweis, dasz wir diesen nicht mit dem declinierten Relativ o und og identificieren dürsen, vielmehr darin den reinen Stamm des Relativs anerkennen müssen, wie er ja auch in der Bildung der Pronomina und Adverbia ὁποῖος ὁπόσος οπου όπως u. dgl. vorliegt, Formen die eben so aus dem relativen Stamm und dem directen Fragewort zusammengesetzt sind, wie deren Bedeutung eine Verbindung von Frage und Relation zeigt. Im Vergleich mit einer solchen organischen Bildung kann die Vermutung, die Bekker a. O. Anm. auszert: 'die verdoppelung hat ότι gemein mit ὁποίος und οπόσος, formen die vielleicht aus ος ποιός und ος ποσός entstanden sind und ähnliche adverbien gebildet haben, öxog statt og xog und öxov statt ού που' nicht in Betracht kommen.

Ebensowenig ist der für die Bedeutung angenommene Unterschied zwischen og rig und orig haltbar. Nur flüchtig will ich es berühren, dasz ja auch og rig nicht auf einen bestimmten einzelnen sich bezieht, dasz es eine Gattung andeutet, und wo es von einem einzelnen gebraucht wird, diesen doch nur nach seinen, einer ganzen Gattung angehörigen Eigenschaften auffaszt; aber daran musz man erinnern, wie nahe die Relativsätze an die Bedingungssätze grenzen und umgekehrt, wie ein ög τις mit Indicativ, ein ος πε (ος αν) mit Conjunctiv ganz natürlich auch eine Bedingung involvieren können, wie el tig si quis, el ti si quid im Sinne von 'wer etwa, was etwa' gebraucht wird. So bringt es denn die Natur der Sache mit sich, dasz örig = el rig zu stehen scheint. Dasz aber darin nicht ein ihm ausschlieszlich oder vorzugsweise zukommender Charakter liegt, davon mögen die folgenden Stellen überzeugen, in welchen ός τις ganz ähnlich gebraucht wird. So lesen wir μ 39 f. Σειρηνας μέν πρώτον αφίξεαι, αι βά τε πάντας άνθρώπους θέλγουσιν, ότις σφέας είσαφίκηται, wofür ohne merkliche Acuderung des Sinnes stehen könnte: εἴ τις εἰσαφίκηται. Aber ganz das gleiche gilt von dem unmittelbar folgenden ός τις αιδρείη πελάση και φθόγγον ακούση, τω δ' οὖ τι γυνη και νήπια τέκνα οἴκαδε νοστήσαντι παρίσταται. Auch hier schlieszt der Relativsatz eine Bedingung ein. Ebenso ist v 214 z/vv-

ται ος τις άμάρτη in dem Sinne von εί τις άμάρτη zu nehmen. Ferner Κ 305 - 308 δώσω γαρ δίφρον τε δύω τ' έριαύχενας εππους .. ος τίς τε (πε) τλαίη . . νηῶν ώκυπόρων σχεδὸν έλθέμεν. Oder T 362 f. οὐδέ τιν' οδω Τρώων χαιρήσειν, ός τις σχεδον έγχεος έλθη. ι 94 f. των δ' ός τις λωτοίο φάγοι μελιηδέα παρπόν, ουκέτ' απαγγείλαι πάλιν ηθελεν οὐδε νέεσθαι. ω 286 ή γαρ θέμις, ός τις ὑπάρξη = εἴ κέ τις. Und so wird man noch an manchen andern Stellen anerkennen müssen, dasz dem Relativsatz ein Bedingungssatz inhäriert. Hinwiederum sehlt es nicht an Stellen, in welchen örig nicht gut im Sinne von el rig genommen werden kann; sondern entweder einen beschreibenden Nebensatz einführt. oder im Sinne von quicumque zu nehmen ist, oder in einer indirecten Frage steht. Das erste ist z. B. der Fall β 349 f. μαΐ', αγε δή μοι οἶνον έν αμφιφορεύσιν αφυσσον, ήδύν, ότις μετά τὸν λαρώτατος, ὃν σὺ φυλάσσεις, oder φ 52 f. αὐτὰρ ἐγῶν ἀγορὴν ἐσελεύσομαι, ὄφρα καλέσσω ξεῖνον, ὅτις μοι κεῖθεν ἄμ' ἔσπετο δεῦρο κιόντι. Beidemal steht ὅτις (mit Ind.) deutlich in einem beschreibenden, zur nähern Bestimmung dienenden Nebensatz. In anderen Stellen steht ötig im Sinne von 'wer immer' oder bezeichnet eine Gattung: O 662 ff. ἐπὶ δὲ μνήσασθε ἔκαστος παίδων ήδ' αλόχων και κτήσιος ήδε τοκήων, ήμεν ότεω ζώουσι παὶ ο πατατεθνήπασιν — sowol derjenige welchem sie noch am Leben, als derjenige welchem sie gestorben sind. β 113 f. ανωχθι δέ μιν γαμέεσθαι τῷ ὅτεῷ τε πατὴρ κέλεται καὶ ἀνδάνει αὐτῆ. χ 377 ὄφρ' αν ένω κατά δώμα πονήσομαι, ὅττεό με χρή. Noch deutlicher zeigen diese Bedeutung quicumque: 8 445 xludi, avat, orig tool = wer du auch sein magst. 447 f. αίδοῖος μέν τ' ἐστὶ καὶ άθανάτοισι θεοίσιν ανδρῶν ος τις ΐκηται άλώμενος, wer immer umherirrend sich an sie wendet. ο 420 (τ 76) f. και πολλάκι δόσκον αλήτη, τοίφ οποίος ξοι και ότευ πεγρημένος έλθοι, was immer bedürfend. In indirecter Frage endlich haben wir όττεο, όττευ α 121 μυθήσεαι όττεό σε χρή. ο 120 f. είρετο δ' αὐτίκ' ἔπειτα βοὴν ἀγαθὸς Μενέλαος, ὅττευ χρηίζων ἰκόμην Λακεδαίμονα δίαν.

Die Schreibung mit doppeltem v war nur dann möglich, wenn man ött ötte usw. als ein Wort betrachtete. Denn zu Anfang der Wörter ward die Verdoppelung des Consonanten in der Schrift nicht bezeichnet. Es ist darum nur zu billigen, dasz Bekker in seiner neuern Ausgabe die völlig irrationale Schreibung ő tt. aufgegeben hat. Wie ungern er es that, zeigt die Bemerkung a. O. S. 392, dasz die Unterscheidung zwischen dem Pronomen o, tre oder otte und der Conjunction ote Auge und Verstand erfreue; worin er wenig Beistimmung erhalten dürfte.

# 2. Digamma.

Bekker hat in Betreff des Digamma Monatsber. 1857 S. 178 eine Wahrheit ausgesprochen, von der es nur zu wünschen war dasz sie in seiner neuen Ausgabe Homers als Norm gedient hätte: 'der passive aorist erscheint auch zweisylbig, Γάγη und Γάγεν; der active, gewöhnlich ΕΓαξα, an zwei stellen ohne alles digamma, ηξα; was wohl stimmt zu λευκώλενος "Ηρη neben πότνια Γήρη und zu all den übrigen ungleichheiten und unverträglichkeiten, ja widersprüchen, die seit jahrtausenden laut, und noch immer nicht laut genug, zeugen für die ursprüngliche verschiedenheit der lieder, welche Pisistratus und seine freunde in die zwei groszen gedichte zusammengelegt, non bene iunctarum discordia semina rerum.' In der That muste man sich wundern, wie von dem Standpunkt aus, der eine Verschiedenheit von Liedern und Liederdichtern annahm, der Versuch gemacht wurde, in allen Gesängen der Ilias und der Odyssee gleichmäszig und mit (wenn auch glimpflichen) Aenderungen des überlieferten Textes das Digamma einzuführen. Wir wollen nicht wiederholen, was H. Rumpf mit gründlicher Gelehrsamkeit und Umsicht (Jahrb. 1860 S. 668 ff.) gegen diese Seite der neuen Bekkerschen Ausgabe geltend gemacht hat; wir vermögen uns auch nicht auf den Standpunkt zu stellen, der die éine (mehr oder minder interpolierte) llias und Odyssee in eine Menge kürzerer Lieder zerlegt und statt der genialen Schöpfung eines dichterischen Geistes uns eine Reihe von Schichten und Umbildungen zeigt. die wunderbarer Weise allmählich zu dem Ganzen zusammenschossen und sich verkitteten, das nicht blosz wir verblendeten trotz Wolf und Lachmann, sondern auch die geistreichsten, feinfühlendsten, einsichtsvollsten Griechen einst als Ganzes betrachtet haben. Aber das glauben wir geltend machen zu dürfen, dasz, wenn unzweiselhast das Digamma der ältesten griechischen Sprache angehörte, aber in späteren Zeiten sich verloren hatte, wenn es unbestritten ist dasz an vielen Stellen der Homerischen Gedichte der Hiatus und die Verlängerung sonstiger Kürzen vor Wörtern, die in verwandten Sprachen mit der labialen Spirante anlauteten. Zeugnis gibt für das Vorhandensein des Digamma bei Entstehung der Gedichte, nichts uns zu der Voraussetzung berechtigt, als sei zur Zeit der Homerischen Gedichte das Digamma gleichmäszig sestgehalten worden. Die Möglichkeit, dasz in jener Zeit das Digamma im Verschwinden war, wie denn auch Bekker im Inlaut ein Verschwinden des Digamma annimmt, dasz es etwa in den einen Wortstämmen sich hielt, in anderen nicht, ja dasz derselbe Stamm die Freiheit bot es beizubehalten oder aufzugeben, die Möglichkeit einer Ungleichmäszigkeit und Unsicherheit wird bei Berücksichtigung der Ueberlieferung zur Wahrscheinlichkeit und Gewisheit. Wir freuen uns, dasz auch Bekker im Widerspruch mit der Tendenz seiner Ausgabe die Thatsache der Ungleichmäszigkeit des Homerischen Textes anerkannt hat, müssen uns aber mit Rücksicht auf den Charakter der Sprache und des Sängers gegen die Consequenzen verwahren, die derselbe daraus für die Lachmannsche Theorie ableitet.

Das inconstante im Gebrauch des Digamma bei Homer ist längst anerkannt. Heyne hatte dies in seiner Ausgabe Bd. VII Exc. III zu Buch XIX S. 728 f. angedeutet. F. Thiersch hat es § (152) 158 der 3n Aufl. seiner Grammatik gründlich nachgewiesen und ausdrücklich (12) gesagt: 'dasz aber dasselbe Wort zu gleicher Zeit mit Digamma und ohne dasselbe, also feinov und einov, fégyov und fgyov nach Bedarf des Verses sein konnte, lehrt die Analogie anderer Wörter, in denen der Consonant des Anfangs auf gleiche Weise wegfällt.' Aehulich 4e Aufl. § 102, 6. Buttmann sagt ausf. Spr. § 6 Anm. 6 S. 28: 'war das Digamma einst so fest in der

Sprache, wie das v in der lateinischen, und verlor es sich nachher so ganzlich, wie wir sehen, so musz auch eine Zeit des Uebergangs oder des allmählichen Verschwindens gewesen sein; und diese kann sehr füglich schon zu Homers Zeiten begonnen haben, so dasz manches Wort nach Bedürfnis des Metri bald mit bald ohne dasselbe kann gesprochen worden sein; so gut als Homer bald yaïa bald ala, bald leißero bald elßero usw. sagt.' Auch die ausführliche Darlegung in W. Christs griech. Lautlehre S. 198 - 216 führt auf das gleiche Resultat, und Christ erklärt S. 215, nachdem er auf ήδεα neben ηείδη, auf ήλων neben εάλων, auf είπον u. a. hingewiesen hat, ausdrücklich: 'es musz bei solchen Wörtern, von denen sich keine zwingende und nur sehr wenig wahrscheinliche Anzeichen eines Digamma nachweisen lassen, hingegen sich sehr viele Stellen finden, die der Geltung desselben geradezu widersprechen, eine maszhaltende Kritik den Gebrauch des Digamma bei Homer und Hesiod in Abrede stellen, wenn auch ein solches durch die Sprachvergleichung und die Angaben der alten Grammatiker erwiesen ist.' Wenn dann Christ bei den Wörtern, bei deuen widerstrebende und begünstigende Fälle sich so ziemlich die Wagschale halten, wie bei είδον είδομαι οίδα είργω εκηλος έκας έκατερος έκαστος έρύω ες zwar eine Wandelbarkeit des Digamma annimmt, diese aber nicht in dem Sinne auffaszt, dasz das Digamma in dem einen Fall vorträte, in dem andern abfiele, sondern dasz 'dessen Laut sich meistenteils so abgeschwächt hatte, dasz er in der Mitte stand zwischen einem vollen Consonanten und einem bloszen Hauch', so ist doch letzteres eben die Hauptsache: denn dasz, wo der Laut verschwand, auch das Zeichen für denselben verschwinden muste, ist bei der griechischen Sprache an und für sich klar.

Von der Meinung, durch Herstellung des Digamma den ursprünglichen Text der Homerischen Gedichte herstellen zu können, sollte schon die Ueberzeugung abhalten, dasz das Digamma nicht der einzige Laut war, welcher, während er der ursprünglichen griechischen Sprache angehörte, im Verlauf der Zeit verloren gieng. Schon von K. J. A. Hoffmann in den gründlichen und eingehenden Untersuchungen seiner 'quaestiones Homericae' ist \$ 83 und \$ 90 dargethan worden, dasz der kurze Vocal, mit welchem ein Wort schlosz, vor gewissen Wörtern verlängert erscheint, welche in der ältesten Zeit nachweisbar oder wahrscheinlich im Anlaut zwei Consonanten hatten.

Es ist aus der Vergleichung verwandter Sprachen unter sich und aus der Vergleichung der verschiedenen Entwicklungsstusen und Formen einer und derselben Sprache ersichtlich, dasz namentlich die Spiranten ebensowol zur Entwicklung von Stämmen und Formen leicht hinzutreten, als auch wieder sich abschwächen und verschwinden konnten. Die Vergleichung des Griechischen mit dem Lateinischen zeigt, dasz das H seine Geltung als Consonant im Griechischen allmählich verlor. Indem die Homerischen Gesänge αποαιρεῖσθαι A 230. 275 darbieten neben αφαιρείσθαι A 161. 182. Ψ 544. μ 64, oder πότνια "Ηρη (zur Annahme eines Digamma im Anlaut dieses Wortes ist kein Grund vorhanden) A 551. 568. Δ 50 u. a. neben λευκώλενος Hon A 55. 195. 208. 295 u. a., zeigen sie den Spiritus asper teils mit der Wirkung eines Cousonanten, teils ohne dieselbe.

Besonders ist es von  $\sigma$  klar, dasz es in manchen Stämmen ohne alle Nachwirkung verloren gieng, während in einzelnen Fällen aus dem Hiatus sich ergibt, dasz bei Entstehung der Gedichte seine consonantische Geltung noch in Kraft war. In  $\sigma \tilde{\nu}_{S}$  hat sich für Homer noch die ursprüngliche Form erhalten, aber neben  $\sigma \tilde{\nu}_{S}$  kommt vor  $\tilde{\nu}_{S}$  und  $\dot{\nu} \varphi o \varrho \beta \acute{o}_{S}$ . Deutliche Spuren eines ursprünglichen  $\sigma$  zeigt  $\dot{\epsilon} \varkappa \nu \varrho \acute{o}_{S}$ :  $\Gamma$  172  $\varphi \acute{\iota} \lambda \varepsilon$   $\dot{\epsilon} \varkappa \nu \varrho \acute{e}_{S}$ , wenn man auch  $\Omega$  770  $\ddot{\eta}$   $\dot{\epsilon} \varkappa \nu \varrho \acute{\eta}$ ,  $\dot{\epsilon} \varkappa \nu \varrho \acute{o}_{S}$   $\dot{\sigma} \acute{e}$  die unveränderliche Länge des  $\ddot{\eta}$  (Hoffmann quaest. Hom. § 52) und die Cäsur als Entschuldigung für den Hiatus betrachten will. Andere Beispiele, wo Stämme, welche ursprünglich  $\sigma$  im Anlaut hatten, den Hiatus, und zwar ohne dasz eine Cäsur ihn entschuldigte, zeigen, sind folgende:  $\Phi$  125  $\sigma \acute{e} \iota \iota \iota \iota \iota \iota$   $\dot{\iota} \iota \iota$   $\dot{\iota} \iota$ 

Sollte darum der Text der Homerischen Gedichte möglichst in seiner ursprünglichen Form hergestellt werden, so dürfte man sich nicht auf Restituierung des einzigen labialen Spiranten beschränken; man müste unter Vergleichung der verwandten Sprachen überall, wo ein Mangel des Metrums die Veränderung des Ursprünglichen wahrscheinlich erscheinen läszt, die ursprüngliche Form der Wörter festzustellen suchen. Indessen so schätzbar solche Forschungen an sich sein mögen, so kann sich doch kaum jemand verhelen, dasz uns bei weitem nicht die nötigen historischen Data zu Gebote stehen, um mit Sicherheit die Gestalt der epischen Sprache zur Zeit der Entstehung der Homerischen Gedichte bestimmen zu können.

Bei den groszen Verdiensten, die sich Bekker um die Kritik Homers erworben hat, und bei der groszen Autorität, die ihm darum willig eingeräumt wird, ist gegenüber dem in seiner zweiten Ausgabe befolgten Princip die offene Anerkennung der Ungleichmäszigkeit in dem Gebrauch und Nichtgebrauch des Digamma bei Homer von um so gröszerem Werth.

# 3. ποῖον ἔειπες ist Frage.

Noch in einem andern Punkte war mir eine Aeuderung des in den Homerausgaben von Bekker gewählten Standpunktes erfreulich. Ich hatte in meiner eignen Ausgabe die mit ποῖον eingeleiteten Sātze nicht als Ausrufungen, sondern als Fragen behandelt. Dagegen bemerkte Friedländer in seiner Rec. jener Ausgabe (Jahrb. 1859 S. 803): 'nach Sätzen die mit ποῖος anfangen stets das Fragezeichen zu setzen (abgesehen davon dasz dies in dem Homerischen Text eben so entbehrlich ist wie das Ausrufungszeichen) ist häufig geradezu ein Verstosz gegen den Sinn, wie z. B. gleich A 552. Wer hier in den Worten der Here αἰνότατε Κρονίδη, ποῖον τὸν μῦθον ἔειπες eine wirkliche Frage findet, der musz sie für taub halten, wie schon Wolf bemerkte (Vorr. zur II. S. LXXXIII).' Bekker äuszert sich (Monatsber. 1860 S. 458) über eine solche Behauptung folgendermaszen: 'Wolf hat gesagt, Hera müsse taub sein, wenn sie ihren gemahl frage ποῖον τὸν μῦθον ἔειπες, das hat er gesagt seiner interpunction zu liebe und halb im scherz. . . dem scharfsinnigen mann

konte weder hierin die petitio principii entgehn, noch dasz ποίου του μύθον ξειπες etwas anderes ist als τί λέγεις oder τί φής, und dasz sogar, wer vi one sagt, nicht taub zu sein braucht sondern nur zerstreut oder undeutlich angesprochen, wer dagegen nach der ποιότης des gesagten fragt, es dem wortlaute nach vollständig vernommen hat, aber wissen will ob es wahr sei oder falsch, bedingt oder allgemein gültig, ernst oder scherz. demnach darf das fragezeichen nach Eeuweg nicht unverständig scheinen.' Wir meinen vielmehr, wenn man überhaupt in griechischen Texten, namentlich dem Homerischen, Fragezeichen anwendet, so ist solches auch in Sätzen wie ποιον τον μύθον ξειπες, oder ποιόν σε έπος φύγεν έρκος οδόντων, oder ποίον έειπες das einzig verständige und mögliche. Indessen müssen wir ganz dem beistimmen, was Bekker weiter äuszert: 'es ist langweilig, was so offen da liegt, breit zu erörtern, läszt sich aber doch nicht umgehn, wo die unsitte einreiszt witzworte, die schon den augenblick dem sie entsprüht sind mehr geblendet als erhellt haben, noch nach funfzig jahren als ewige lampe der wissenschaft aufzustellen.3

Die Gesetze der Sprache, deren Kenntnis für jeden Philologen auf jeder Stufe unerläszlich ist, lassen sich mit einer flüchtigen Bemerkung, wie sie Friedländer hingeworfen hat, oder mit Wolfs Erklärung 'surdam facimus Iunonem, si A 552 et alibi signum interrogandi subscribimus verbis' usw. nicht kurzweg beseitigen. Dasz von Homer an bis in die Perioden des Verfalls der griechischen Sprache hinab molog seiner Form nach nur in einer Frage stehen kann, dasz schon Homer für die eigentliche Ausrufung das Relativ kennt, welches für die Ausrufung herschend wird (nur später, im N. T., findet sich die Frage hiefür verwendet), ist eine so triviale Wahrheit, dasz es allerdings langweilig ist dies noch sagen zu müssen, und zwar zu einer Zeit, da man der Kritik, dem Versbau, den Formeln Homers so eingehende Studien zuwendet.

Es kann nicht befremden, wenn die Verwunderung über vernommene Worte in der Frage: 'was hast du da gesagt? was sagst du?' ihren Ausdruck sucht. Fragen doch die Griechen unzählige Male (was Bekker übersehen zu haben scheint): τί φής; πῶς φής; τί εἶπας; πῶς εἶπας; τί Méters; wo sie die Worte wol gehört und verstanden haben, aber so zu sagen ihrem Ohr nicht trauen, sofern das gehörte gar zu widersprechend oder unerwartet ist. So fragt Aesch. Ag. 268 der Chor: πῶς φής; πέφευγε τούπος έξ ἀπιστίας. Choeph. 778 ist τί φής; ebenfalls Frage der Verwunderung. Soph. Ant. 248 fragt Kreon: rt ons; obwol die Meldung des Wächters deutlich genug ist. Ebenso Phil. 246 u. 414 πως είπας; 917 τι είπας; 1237 τι φής, 'Αχιλλέως παϊ; τιν' είρηκας λόγον; 1242 τι φής; 1288 πως είπας; Bei Euripides haben wir τί φής z. B. Hek. 1122. Agamemnon hat die Worte Polymestors genügend verstanden; er wartet auch keine Antwort ab auf sem τί φής; sondern äuszert nur, als ob er nicht sicher gehört hätte, seine Verwunderung. Or. 156. Phon. 915 vl φής; τίν' είπας τόνδε μῦθον, ώ γέρον; fragt Kreon, obwol er das Orakel des Teiresias nicht misverstanden haben kann. In gleichem Sinne lesen wir τί λέξεις; Hek. 511. 712. 1124; ferner πῶς εἶπας; Or. 243. Die von

Elektra gegebene Nachricht ist deutlich genug; aber Orestes, verwundert und zweifelnd, ob er recht gehört habe, will scheinbar die Bestätigung vernehmen. Phön. 1273 πῶς εἶπας; 1332 πῶς φής; Es werden diese Belege genügen, um die Meinung, als könnte ποἶον τὸν μῦθον ἔειπες; u. dgl. nicht Frage sein, auch durch Berücksichtigung ähnlicher Redeweisen im Attischen zu widerlegen.

Wenn nun aber Friedländer das Fragezeichen jedenfalls entbehrlich nennt und Bekker S. 459 äuszert: 'wozu auch ein fragezeichen bei eigens ausgeprägten fragewörtern?' so ist zu erwidern dasz, wenn man überhaupt in den Ausgaben griechischer Texte jenes Zeichen anwendet, wie ja von Bekker und denen, die sich am engsten an ihn anschlossen, Fäsi und Ameis, geschehen ist, nicht der mindeste Grund vorliegt, warum nicht auch den Fragen ποῖον ἔειπες; u. dgl. das Zeichen der Frage beigegeben werden sollte. Es konnte z. B. auch nach τίς und πῶς Λ 8. 123. 150 oder α 62. 170. 172 das Fragezeichen eben so überslüssig erscheinen, und doch haben es Bekker, Fäsi, Ameis.

# ἐπειή oder ἐπεὶ ή?

'mit andern worten: wie ist das alterthümliche EPEEMAAA oder EPEETOAY umzusetzen in die übliche schrift?' so fragt Bekker (Monatsher. 1860 S. 457) und erklärt sich, wie nach seinen Ausgaben zu erwarten war, für ênel  $\eta$ . Als Grund fügt er bei, dasz  $\dot{\eta}$   $\mu\dot{\alpha}\lambda\alpha$  und  $\dot{\eta}$   $\pi o\lambda\dot{v}$  gewöhnliche verbindungen sind, die durch eine davor tretende conjunction nicht zerrissen werden können, da eine solche ja lediglich ihren satz mit der übrigen periode verknüpft, ohne irgend ein einzelnes wort des satzes zu afficiren.' Da ich die Schreibung ênei $\dot{\eta}$  S. XL meiner Ausgabe nur kurz mit den Worten motiviert habe: 'cum ênel particulae  $\dot{\delta}\dot{\eta}$ ,  $\dot{\eta}$  imminuta vi coaluerunt', so wird es erlaubt sein jene Schreibung hier etwas ausführlicher zu rechtfertigen.

Jedenfalls spricht der von Bekker geltend gemachte Grund nicht gegen êmein. Das versichernde n gehört nemlich nie zu dem einzelnen Worte (also nicht zu μάλα oder zu πολύ) vor dem es steht, sondern immer zur ganzen Aussage. Dasz in einer Betheurung und Versicherung leicht auch die einzelnen folgenden Begriffe (durch μάλα, πολύ) gesteigert werden, ist natürlich, ohne dasz hieraus eine wesentliche Zusammengehörigkeit beider Elemente erwiesen wäre. n als zur ganzen Aussage gehörend steht naturgemäsz am Anfang des Satzes, und dieser Charakter wird nicht dadurch aufgehoben, dasz ihm Causalpartikeln, die den Satz als Grund mit dem vorhergehenden in Verbindung bringen, voranstehen. Auch dann kann es nur dienen, die Aussage zu versichern und zu bekräftigen. Wenn nun aber die Causalpartikel eine entschiedene, als Grund dienende Wahrheit einführt, so ist eben damit die nähere Bezichung und Zusammengehörigkeit der Causalpartikel mit den Partikeln der Gewisheit,  $\dot{\eta}$  und  $\delta \dot{\eta}$ , gegeben. Aus den von Lehrs quaest. ep. S. 62 -65 zusammengestellten Ansichten von Herodian, Apollonjos Dyskolos, Apollonios dem Sophisten und Tryphon geht hervor, dasz sie n als zu inel gehörig betrachteten. Ueber die Accentulerung waren sie nicht ganz

gleicher Ansicht. Während Herodian und der Sophist Apollonios exel n schreiben, erklärt Apollonios Dyskolos (Bekk. Anecd. Il 523): η ἐν ἀρτῆ τιθέμενος περισπάται, έν δε υποτάξει εγκλίνεται, und obwol er für letzteres nur τιή als Beispiel anführt, so spricht er sich doch allgemein aus, und der beigefügte Grund: εν ίσω γάρ έστι τῷ τί δή kann namentlich auch auf enein seine Anwendung finden. Es kann sich also nicht mehr darum handeln, ob n zu enel gehöre oder nicht, sondern ob es als selbständiges Wort zu behandeln und dann  $\eta$  zu schreiben sei, oder ob es sich mit enel zu einem Worte verbinde. Die Entscheidung dieser Frage kann um so weniger von der Ansicht der griechischen Grammatiker abhängig gemacht werden, als sie nicht eine sichere Ueberlieferung, sondern verschiedene eigne Ansichten vertreten. Es ist mithin unsere Entscheidung nur durch die Frage bedingt, ob  $\dot{\eta}$  nach *èvel* die volle, selbständige Krast bewahrt, die es in unabhängigen Behauptungen an der Spitze des Satzes hat, und diese Frage werden wir verneinen müssen. Enel n wäre ein nachdrückliches 'da fürwahr, da wahrhaftig', und dieses war auch die ursprüngliche Bedeutung der zusammengestellten Partikeln, wie enel  $\delta \hat{\eta}$  ursprünglich die Bedeutung hatte 'da offenbar'. Aber man prüfe unbefangen den Eindruck, den die verbundenen Partikeln gegenüber dem betheuernden  $\dot{\eta}$  zu Anfang eines Satzes machen, und man wird zugeben dasz in ἐπειή das mit dem selbständigen ή verbundene Pathos gewöhnlich unangemessen wäre. Wozu z. B. nach einem mit verhältnismäsziger Ruhe ausgesprochenen Erwähnung A 155 οὐδέ ποτ' ἐν Φθίη .. καρπὸν έδηλήσαντ' mit gehobenem Pathos die Betheurung έπει ή μάλα πολλά μεταξύ οὖφεα == denn fürwahr viele Berge liegen dazwischen? Ebensowenig ist eine pathetische Versicherung angemessen A 169 vvv d' slui Φθίηνδ', έπειη πολύ φέρτερον έστιν οίκαδ' ίμεν, oder Δ 56 ούκ ανύω φθονέουσ', έπειη πολύ φέρτερός έσσι, oder Δ 306 f. in der Disposition des Kamples: ος δέ κ' ανήρ από ων όχέων ετερ' αρμαθ' εκηται, έγχει ορεξάσθω, έπειη πολύ φέρτερον ούτως, oder Θ 144. 211. Κ 557. Υ 135. 368. 435 Π. άλλ' ήτοι μεν ταυτα θεων εν γούνασι πειται, αι πέ σε χειρότερος περ έων από θυμον ελωμαι δουρί βαλών, έπειη και έμον βέλος οξύ πάροιθεν. In allen diesen Stellen wird man bei Erwägung des Zusammenhangs ein gehobenes Pathos, eine besondere Betheurung als unangemessen bezeichnen müssen. Man vergleiche noch X 40. 276. x 465. μ 109. π 89. 442. φ 196. τ 556. φ 154. χ 31. 289. — Gegen Bekker sei bemerkt, dasz, wo nach ἐπειή entweder μάλα oder πολύ folgt, letztere Wörter (nicht mit n zusammengehören, sondern) Steigerungen eines folgenden Wortes sind: μάλα πολλά, oder πολύ φέρτερον (φέρτερος, φέρτεροι). — Aus diesen Gründen dürste es gerathen sein, dieses an Enel sich anschlieszende n nicht als ein Wort von selbständiger Bedeutung zu betrachten, vielmehr anzuerkennen dasz nach enel seine Bedeutung sich abgeschwächt hat, dasz es zur Verstärkung des ènel dient, und dasz darum ἐπειή zu schreiben ist.

5. Ueber die Schreibung  $\eta$ ... $\dot{\eta}$  in der disjunctiven Frage. Ich reihe an das vorhergehende eine andere das  $\dot{\eta}$  betreffende Erörterung der alten Grammatiker, an welche Sengebusch in seinem Send-

schreiben an Rost S. 14 von neuem erinnert hat. Es ist die Lehre Herodians und der andern Grammatiker, dasz bei der disjunctiven Frage das erste Glied mit  $\tilde{\eta}$ , das zweite mit  $\tilde{\eta}$  zu bezeichnen sei.

Ohne dem Streben, das eingehendere Studium Homers an die Lehren Aristarchs und die Tradition der alten Grammatiker anzuknüpfen, irgend die verdiente Anerkennung versagen zu wollen, glaube ich doch, dasz man in manchen Punkten mit zu groszer Scrupulosität an ihrer Doctrin festhält. Auch hier hat der Glaube seine Grenzen, und es scheint nicht unangemessen auf das unstatthafte mancher ihrer Satzungen hinzuweisen. Ich will hier nicht wiederholen, was ich Z. f. d. AW. 1857 S. 46 ff. gegen die sogenannte Enklisis  $\tilde{\eta}\mu\nu\nu$ ,  $\tilde{\eta}\mu\nu\nu$ , sowie gegen die Inconsequenz Neuerer, mit den Alten zwar den Dativ aber nicht den Genetiv ( $\tilde{\eta}\mu\omega\nu$ ) zu inclinieren, ferner gegen die Enklitika  $\alpha\tilde{\nu}\tau\sigma\nu$  in der einzigen Stelle M 204 (Bekker hat die Enklisis nun aufgegeben) vorgebracht habe; aber wenn man einmal nicht in allen und jeden Punkten den Alten folgen will und kann, so gilt es wol überall zu erwägen, ob sie mit guten Gründen etwas festgestellt haben oder nicht.

Nach ihrer Ueberlieferung und an und für sich steht fest, dasz n mit dem gedehnten Ton (wie der versichernden Behauptung, σύνδεσμος βεβαιωτικός, so) der Frage zukommt (σ. διαπορητικός oder έρωτηματι- $\pi \delta g$ ), dagegen  $\ddot{\eta}$  mit dem scharfen, abschlieszenden Ton der Entgegensetzung (σ. διαζευκτικός). Wo nun zugleich Frage und Entgegensetzung stattfindet, in der disjunctiven Frage, haben die Alten im ersten Gliede # vorgeschrieben, im zweiten  $\eta$ . Warum sie dies thaten, können wir kaum vermuten. Indessen kann die Vermutung, die Lehrs quaest. ep. S. 52 aufgestellt hat, nicht genügen (vgl. meine Untersuchungen über griech. Partikeln S. 130 f.). Eben so wenig genügt, was Sengebusch zur Erklärung vorbringt. 'Was das  $\eta$  des zweiten Gliedes der Doppelfrage betrifft, so war in der That das ganze Altertum der Ansicht Herodians, es sei dieses zweite n der έρωτηματικός und müsse deshalb den Circumslex erhalten. Die Vergleichung des Lat. bestätigt diese Ansicht. Denn man fragt ja lateinisch nicht utrum . . aut, sondern utrum . . an.' Dem steht entgegen, dasz die Alten den fragenden Charakter der ganzen Periode (Herodian nach Schol. A 190 τον μέν πρότερον σύνδεσμον βαρυτονητέον, τον δε δεύτερον περισπαστέον διαπορητική γάρ έστιν ή σύνταξις) anerkannten, namentlich (Arkadios S. 185) es aussprachen, dasz in beiden Gliedern διαπόρησις μετα διαζεύξεως sei, wie denn auch an nicht einfach die Frage, sondern die entgegengesetzte Frage bezeichnet. Sengebusch meint nun ähnlich wie Lehrs, der Grund, warum das erste Glied statt des Circumflex den Acut erhielt, liege darin 'dasz der Acut ein schwächerer Accent ist als der Circumflex' und dasz 'die Doppelfrage als solche erst durch das zweite Glied hingestellt wird, dies also das Hauptglied ist'. Indessen Acut und Circumflex unterscheiden sich (vgl. Arkadios S. 187) mehr durch die Art als durch die Stärke des Tons, und wenn ein Accent der stärkere genannt werden soll, so ist es der Acut, da die Interjection w sicherlich einen stärkern Ton hat als das w vor dem Vocativ.

Wir können die Homerische Doppelfrage nicht anders beurteilen als die attische πότερα (πότερον)..., η, und müssen, wie in diesem, so in jenem Falle die Bezeichnung der Disjunction, der Entgegensetzung in dem zweiten Gliede als das wichtigere erkennen. Wenn also keine Möglichkeit ist, zugleich den doppelten Charakter der Frage und der Disjunction in beiden Gliedern auszudrücken, und die Alten an der Spitze der Periode die Bezeichnung der Disjunction, in dem zweiten Gliede die Bezeichnung der Frage für nötig erachteten, so werden wir vielmehr im Einklang mit der bei den Griechen herschenden Auffassung jedenfalls das zweite Glied als das entgegengesetzte mit η bezeichnen müssen. Das erste Glied wird, sobald die Disjunction schon hier vorschwebt, mit η zu bezeichnen sein, da diese Charakterisierung für das Verständnis am nötigsten zu sein pflegt; ist aber bei der ersten Frage ein Gegensatz noch nicht ins Auge gefaszt, so haben wir einfach den σύνδεσμος διαπορητικός und schreiben demgemäsz η.

Maulbronn.

W. Bäumlein.

#### 16.

#### Coniecturae Thucydidiae.

Editori annalium philologicorum S. P. D.

Gulielmus Linwood M. A. aedis Christi apud Oxonienses olim alumnus.

Misi tibi, vir clarissime, coniecturas quasdam in Thucydidem mihi inter legendum subnatas, quarum ope locos non nullos, ut opinor, corruptos restitui posse spero. harum coniecturarum praecipuas libello quodam paucis abhinc mensibus edito\*) publici iuris feci, ubi etiam alios locos haud paucos explicare et interpretari conatus sum. iste autem libellus quoniam vix fieri potest ut apud exteros innotuerit, ex ipsis coniecturis quae alicuius momenti esse viderentur excerpere et ad te mittere visum est, ut eruditi vestri si quid ego ad Thucydidem emendandum contulerim cognoscere possint: quibus si labor meus non prorsus displicuerit, maximam me inde voluptatem percepturum esse scias. vale.

1 17 οΙ γὰς ἐν Σικελία ἐπὶ πλειστον ἐχώρησαν δυνάμεως. haec verha suspicor in sequens caput transferenda esse ibique legendum: οἱ πλειστοι καὶ τελευταῖοι πλὴν τῶν ἐν Σικελία (οἱ γὰς ἐν Σικελία ἐπὶ πλειστον ἐχώρησαν δυνάμεως) ὑπὸ Λακεδαιμονίων κατελύθησαν. — Ι 22 οἶς τε αὐτὸς παρῆν καὶ παρὰ τῶν ἄλλων ὅσον δυνατὸν ἀκριβεία περὶ ἐκάστου ἐπεξελθών. ἐπεξελθεῖν non est sciscitari sed enarrare. legendum puto καὶ περὶ τῶν ἄλλων. de περὶ et παρά confusis v. Elmsleius ad Med.

<sup>\*)</sup> Remarks and Emendations on some passages in Thucydides. By the Rev. W. Linwood M. A. late Student of Christ Church. London, Walton & Maberly. 1860.

277. 862. - Ι 25 καλ χρημάτων δυνάμει οντες κατ' έκεινον τον χρόνον όμοῖα τοῖς Ελλήνων πλουσιωτάτρις. vix satis similia mihi videntur quae ad constructionem όμοῖα ὄντες firmandam conferri solent. lego ὁμοῖοι, os et α confusis: v. Porsonus ad Med. 44, Elmsleius ibid. et ad Heracl. 164, Schaeferi melet. crit. p. 66. — Ι 33 μηδέ δυοίν φθάσαι άμάρτωσιν η κακώσαι ήμας η σφας αυτούς βεβαιώσασθαι. constructio, quomodocumque vertas, impedita est. nam sive interpretere μηδέ δυοίν [sc. θατέρου ] άμάρτωσιν, [ώστε] φθάσαι η κακώσαι η κτλ., sic tamen φθάσαι ante αμάρτωσιν incommodum sane locum habet: sive φθάσαι cum άμάρτωσι iungas, id tamen contra grammaticam peccat, cum ita τοῦ φθάσαι dicendum fuerit. nimis fortasse audax foret coniectura φθάσαι ex θατέρου (propter confusionem quandam inter φ et Θ) ortum fuisse. ellipsis certe pronominis, quae tamen e Soph. El. 1328 firmari potest, nescio an non alibi apud Thucydidem legatur. plena locutio est IV 28 loγιζομένοις δυοίν άγαθοίν τοῦ ετέρου τεύξεσθαι, η Κλέωνος απαλλαγήσεσθαι κτλ. - Ι 50 ναυμαχία γαρ αυτη Ελλησι προς Ελληνας νεών πλήθει μεγίστη δη των προ αυτής γεγένηται. legendum videtur έγεγένητο vel γεγένητο. — I 54 και επειδή ήλθον οι Αθηναίοι, ουπ αντέπλεον έκ τῶν Συβότων, διὰ ταῦτα τροπαῖον ἔστησαν. legendum fortasse και έπειτα (i. e. έπειδή ἐπέπλευσαν οι Αθηναίοι και οι Κερκυραΐοι) οὐκ ἀντέπλεον. quid istud ήλθον sibi velit, non intellego: vix enim i. q. ἐπέπλευσαν valet. delenda videntur verba ήλθον οί Άθηναῖοι tamquam ex praecedentibus male repetita. — Ι 102 τῆς δὲ πολιοφαίας μαπράς παθεστηπυίας τούτου ἐνδεά ἐφαίνετο βία γάρ ἂν είλον τὸ χωρίον. fortasse legendum βία γαρ αν έλεῖν, coll. V 7 μηχανάς ὅτι οὐ κατηλθεν έχων, άμαρτειν έδόκει· έλειν γαρ αν την πόλιν δια το έρημον. — Ι 120 ενθυμείται γάρ ούδεις όμοια τη πίστει και έργω επεξέρχεται. haec ita dicta non nihil incommoditatis habent. expectaveris ένθυμείται τε, ut nexus sententiae constet, sicut in cap. 140 είδως τους άνθρώπους οὐ τῇ αὐτῇ ὀργῇ ἀναπειθομένους τε πολεμεῖν καὶ ἐν τῷ Εργφ πράσσοντας. — l 133 κάκείνου αὐτὰ ταῦτα ξυνομολογοῦντος κτλ. legendum fortasse κάκείνου αὐ ταῦτα ξυνομολογοῦντος. — I 137 ἀνίστησί τε αυτον μετά του έαυτου υίέος (ώσπες και έχων αυτον έκαθέζετο) και κτλ. legendum fortasse ώσπερ και έχων αυτοῦ έκαθέζετο, ώσπερ έχων dictum sicut in I 134. II 4. III 30. VI 57. VIII 41. 42. — I 144 ούτε γαρ έπεινο πωλύει έν ταις σπονδαις ούτε τόδε. legendum suspicor πωλύεται ταις σπονδαις pro πωλύει έν ταις σπονδαις, quod explicari nequit. excidit terminatio passiva ante syllabam ταίς.

II 40 καὶ αὐτοὶ ἤτοι κρίνομέν γε ἢ ἐνθυμούμεθα ὀρθῶς τὰ πράγματα. vel legendum οἱ αὐτοὶ cum quibusdam libris scriptis, collatis verbis ἔνι τε τοῖς αὐτοῖς οἰκείων ᾶμα καὶ πολιτικῶν ἐπιμέλεια, et ῶστε τολμᾶν τε οἱ αὐτοὶ μάλιστα καὶ περὶ ὧν ἐπιχειρήσομεν ἐκλογίζεσθαι, vel delendum αὐτοὶ tamquam ex ἤτοι sequente natum. — II 42 οὐκ ᾶν πολλοῖς τῶν Ἑλλήνων ἰσόρροπος, ῶσπερ τῶνδε, ὁ λόγος τῶν ἔργων φανείη. legendum fortasse ἐν πολλοῖς. cf. c. 43 ἐν οἶς μάλιστα μεγάλα τὰ διαφέροντα, ἤν τι πταίσωσιν. — II 49 τὰ δὲ ἐντὸς οὕτως ἐκάετο, ῶστε μήτε . . μήτ' ἄλλο τι ἢ γυμνοὶ ἀνέχεσθαι. alii γυμνὸν. et γυμνὸν et

γυμνοί contra leges grammaticas peccat. legendum videtur γυμνον ὅν, participium enim ad constructionem necessarium est: τὰ δὲ ἐντὸς [τὸ σῶμα] οὕτως ἐκάετο (nisi forte τὸ δὲ ἐντὸς malis) ὥστε μήτε . . μήτ

άλλο τι η γυμνον ον ανέχεσθαι.

ΙΙΙ 12 εί γαρ δυνατοί ήμεν έκ του ίσου και αντεπιβουλεύσαι και αντιμελλήσαι, τί έδει ήμας έκ του όμοίου έπ' έκείνοις είναι; έπ' έκείνοις δὲ ὅντος ἀεὶ τοῦ ἐπιχειρεῖν, καὶ ἐφ' ἡμῖν είναι δεῖ τὸ προαμύνασθαι. legendum fortasse τί έδει ήμας έπ τοῦ όμοιου ὑπ' ἐπείνοις είναι; quod ex scholiastae explicatione τί ἔδει ήμας ὑπ' ἐκείνοις ταγθηναι η ύπακούειν αυτοίς; erui posse videtur. hoc sententiae vulgata convenientius est. ἐκ τοῦ ὁμοίου sc. ὄντας. de ὑπό et ἐπί confusis v. Schaeferi mel. crit. p. 25. 104. — III 45 αδοκήτως γαρ έστιν ότε παρισταμένη καὶ έπ των υποδεεστέρων πινδυνεύειν τινά προάγει, και ούχ ήσσον τὰς πόλεις, οσφ περί των μεγίστων, έλευθερίας ή αλλων άρχης, και μετά πάντων εκαστος αλογίστως επί πλέον τι αὐτῶν ἐδόξασεν. vix fieri potest ut έπλ πλέον τι αὐτῶν ἐδόξασεν significet 'nimiam de iis opinionem habet. nam δοξάζειν τινός pro δοξάζειν περί τινος nemo, opinor, dixerit. legendum puto έπλ πλέον περλ αυτών, ut τι ortum sit ex π, compendio scripturae pro περί usitato. — III 56 παίτοι γρη ταύτά περί των αὐτων όμοίως φαίνεσθαι γιγνώσκοντας, καὶ τὸ ξυμφέρον μή άλλο τι νομίσαι ή των ξυμμάχων τοῖς άγαθοῖς ὅταν ἀεὶ βέβαιον τὴν γάριν τῆς ἀρετῆς ἔχωσι, καὶ τὸ παραυτίκα που ὑμῖν ὡφέλιμον καθιστήται. dicendum erat, si sententiam spectes, οταν αεί βέβαιον την γάριν της άρετης έγητε. sententia restituetur, si η transposito legemus των ξυμμάχων τοις άγαθοις η όταν πτλ., ita ut prima pars sententiae generalis sit, quae deinde ad Lacedaemonios transferatur sc. καὶ τὸ παραυτίχα που ύμιν κτλ. των ξυμμάχων τοις άγαθοις 'sociorum bonorum (quales sc. vos estis) iudicio'. in posterioribus vis negativa ad sententiam necessaria est, collatis εί γαρ τῷ αὐτίκα ὑμῶν χρησίμφ τὸ δίκαιον λήψεσθε, et καίτοι εί νῦν ύμιν ωφέλιμοι δοκοῦσιν είναι κτλ. hoc alii καν μή .. καθιστήται, alil καν .. ανθιστήται legendo supplere conati sunt.

IV 18 τόν τε πόλεμον νομίσωσι μὴ καθ' ὅσον ἄν τις αὐτοῦ μέρος βούληται μεταχειρίζειν, τούτφ ξυνεῖναι. τούτφ obscurum est utrum ad τις an ad μέρος referendum sit. legendum fortasse οὕτω τφ ξυνεῖναι.

— IV 19 ἀλλ' ἤν, παρὸν τὸ αὐτὸ (ν. ad VI 13) δρᾶσαι, πρὸς τὸ ἐπιεικές καὶ ἀρετῆ αὐτὸ νικήσας, παρὰ ἃ προσεδέχετο, μετρίως ξυναλλαγῆ. quid haec sibi velint nescio. conicio πρὸς τὸ ἐπιεικές καὶ ἀρετῆ, αὐτὸς νικήσας παρὰ ἃ προσεδέχετο, μετρίως ξυναλλαγῆ, i. e. ut qui conscius sibi sit fieri potuisse, ut ipse non victor, sed victus esset: modestiam igitur sibi erga victos esse exercendam. — IV 31 μέρος δέ τι οὐ πολὺ αὐτοῦ τὸ ἔσχατον ἐφύλασσε τῆς νήσου κτλ. legendum puto μέρος τι οὐ πολὺ αὐτῶν. αὐτῷ liber quidam scriptus. praecesserat οἱ πλεῖστοι αὐτῶν: pronomine ut saepe intra pauca verba repetito. — IV 73 τοῖς δὲ ξυμπάσης τῆς δυνάμεως καὶ τῶν παρόντων μέρος ἔκαστον κινδυνεύειν εἰκότως ἐθέλειν τολμᾶν. haec intellegi nequeunt. sententia haec videtur

esse: 'si totus exercitus salvus sit, partes illius singulas libentius ad pericula se offerre.' excidit fortasse vocabulum aliquod post δυνάμεως, velut ακεραίου sc. οὖσης. — IV 92 παράδειγμα δὲ ἔχομεν τούς τε αντιπέρας Ευβοέας και της άλλης Ελλάδος το πολύ ώς αυτοίς διάπειται. quaeritur quid sit ώς αὐτοῖς διάπειται. interpretari solent quasi scriptum sit ώς τὸ πολύ τῆς Έλλάδος αὐτοῖς (i. e. τοῖς 'Αθηναίοις) διάπειται, quasi significetur 'affectus quo Graeci plerique erga Athenienses affecti sunt'. verum si comparemus exempla ubi διακείσθαι apud Thucydidem cum dativo iungitur, ista interpretatio vereor ut stare possit. cf. I 75 αρ' άξιοί έσμεν . . ἀρχῆς γε ης έχομεν τοῖς Έλλησι μη οῦτως ἄγαν ἐπιφθόνως διακείσθαι; VIII 68 ὑπόπτως τῷ πλήθει διὰ δόξαν δεινότητος διαπείμενος. ex his apparet διακείσθαί τινι non 'affectum quo quis erga alterum affectus est', sed 'affectum quem quis erga se ipsum in aliis excitavit' significare. hoc si verum est, legendum fortasse ως αυτοῖς διάπεινται et interpretandum ώς of 'Αθηναΐοι αὐτοῖς (i. e. τοῖς Εὐβοεῦσι και τῆς ἄλλης Ἑλλάδος τῷ πολλῷ) διάκεινται. — ΙΥ 98 κατὰ τὰ πάτρια τους νεπρούς σπένδουσιν αναιρείσθαι. forma activa σπένδουσι pro σπενδομένοις inusitata est. delendum fortasse σπένδουσι tamquam glossema ad κατά τὰ πάτρια ascriptum. — IV 108 ώς αὐτῷ ἐπὶ Νίσαιαν τῆ ξαυτοῦ μόνη στρατιά οὐκ ήθέλησαν οί Αθηναΐοι ξυμβαλείν. βοηθήσαντι, quod Poppo ex cap. 85 intellegi putat, non minus ad constructionem quam ad sententiam necessarium videtur. num forte excidit Bonθήσαντι propter litterarum similitudinem in ηθέλησαν? ΒοΗΘΗΣΑΝτι ογκ ΗΘΕΛΗΣΑΝ.

V 5 τούτοις ουν ὁ Φαίαξ εντυχών τοῖς κομιζομένοις πτλ. articulus commode abesset. legendum forsitan ἐπ' οίκου κομιζομένοις. — V 6 καὶ ἐς τὴν Θράκην ἄλλους παρὰ Πολλῆν τὸν Ὀδομάντων βασιλέα, άξοντα μισθού Θράκας ώς πλείστους. άξοντα ad Pollen nequaquam referri potest. legendum άξοντας sc. πρέσβεις. — V 8 η άνευ προόψεως τε αὐτῶν καὶ μὴ ἀπὸ τοῦ ὄντος καταφρονήσεως. legendum καταφρονησάντων. - V 13 και οὐκ ἀξιόχρεων αὐτῶν ὅντων δρᾶν τι ὧν κάκεῖνος ἐπενόει. corrigendum fortasse ἐκεῖνος pro κάκεῖνος. idem faciendum in Xen. Anab. II 6, 8 καὶ ἀρχικὸς δ' έλέγετο είναι ώς δυνατὸν έκ τοῦ τοιούτου τρόπου οίον κάκεῖνος είχεν. - V 15 ήσαν γάρ οί Σπαρτιάται αὐτῶν πρῶτοί τε καὶ ὁμοίως σφίσι ξυγγενείς. legendum fortasse ὁμοῖοι και σφίσι ξυγγενείς, ut terminatio in δμοίως ex compendio particulae καί post όμοιοι scriptae nata sit. — V 21 έπειδή εύρε κατειλημμένας. κατειλημμένας si genuinum est, ad σπονδάς referendum erit: quae tamen vox remotior est quam ut commode cum κατειλημμένας coniungatur. legendum fortasse κατειλημμένα. neutrum ita usurpatur II 10 έτοιμα γίγνοιτο, Ι 8 πλωιμώτερα έγένετο, ΙΥ 20 έτι δ' οντων ακρίτων. cf. etiam VIII 63 τα έν τῷ στρατεύματι βεβαιότερον κατέλαβον. — V 66 τῆ δ' ύστεραία οι τε Αργείοι και οι ξύμμαχοι ξυνετάξαντο, ώς ξμελλον μαχείσθαι, ην περιτύχωσιν. ήνπερ τύχωσιν codex unus, quod verum puto, collato simili verbi τυγχάνειν usu IV 26. I 42. V 56. III 43. VIII 48. 95. — V 69 καθ' έκαστους τε και μετά τῶν πολεμικῶν νόμων ἐν σωίσιν αὐτοῖς ὧν ἡπίσταντο τὴν παρακέλευσιν τῆς μνήμης ἀγαθοῖς οὐσιν

έποιούντο. quid sit καθ' έκάστους τε καλ μετά των πολεμικών νόμων nescio. sollemnis erat formula καθ' έκάστους τε καί ξύμπαντες, pro qua interdum καθ' έκάστους καί μετὰ πάντων videntur dixisse, ut IV 39 ουτε γαρ Δακεδαιμόνιοι καθ' έκάστους, μετα πάντων δ' ές την γην ημών στρατεύουσι. cf. III 45. opinor igitur Thucydidem scripsisse καθ' έπάστους τε καί μετά πάντων μετά των πολεμικών νόμων, et deinde μετά πάντων propter similitudinem sequentis μετά τῶν excidisse. — V 83 κατέκλησαν δε του αυτού χειμώνος και Μακεδονίας 'Αθηναίοι Περδίκκαν, έπικαλούντες κτλ. legendum puto απέκλησαν, et deinde Μακεδονίαν et Περδίκκα cum Poppone et Göllero corrigendum. cf. Cassius Dio XLVII 30 απέκλεισέν οί και την θαλατταν. - V 97 δικαιώματι γαρ ουδετέρους έλλείπειν ήγουνται. δικαιώματα codex unus. legendum fortasse δικαιώματα γάρ ουδετέροις. - V 103 αμα τε γιγνώσκεται σφαλέντων και εν ότω έτι φυλάξεται τις αυτήν γνωρισθείσαν ουκ έλ-Aslass. vertunt 'quamdiu quis cavere possit, tamdiu non deficit'. verum έν ὅτφ non est quamdiu sed quo. legendum fortasse οὐκ ἄλλο λείπει. cf. Herod. V 87 αλλφ μεν δή ουκ έγειν ὅτεφ ζημιώσωσι τὰς γυναίκας. - V 111 ην μιας πέρι και ές μίαν βουλην τυχούσαν τε και μη κατορ-Descarar Erras. L'ore pro Erras libri quidam scripti et sic Valla in interpretatione, quod verum puto. pro ην μιᾶς πέρι, quod nec explicatum est nec, ut opinor, explicari potest, conicio ήν, μίαν πάρα καὶ ές μίαν βουλήν πτλ. i. e. 'quae (sc. patria) scitis in uno hoc consilio verti felixne an infelix sit futura'. παρά dicitur sicut IV 106 την δε 'Ηιόνα παρά νύπτα έγένετο λαβείν. VII 71 ἀεὶ γὰρ παρ' ὀλίγον ἢ διέφευγον η απώλλυντο. aoristi τυχούσαν τε καὶ μη κατορθώσασαν sunt pro futuris, constructione satis nota. nisi quis legere malit κατορθώσουσαν, ut τυχούσαν ad βουλήν referatur, sc. ήν, μίαν παρά καὶ ές μίαν βουλήν τυχοῦσάν τε καὶ μή, κατορθώσουσαν ίστε.

VI 13 ους έγω όρων νυν ένθάδε τω αυτώ ανδρί παρακελευστούς καθημένους φοβούμαι. τῷ αὐτῷ ἀνδρί si ad Alcibiadem refertur, qui verbis τους τοιούτους indicatur, sententia oritur perabsurda. corrupta autem haec esse vel ipsa locutio ro auro andol ostendit: quod saltem τούτω τω ανδρί esse debebat. legendum fortasse ους έγω όρων ένθαδε έν τῷ αὐτῷ, οἱ ἄνδρες, παρακελευστούς καθημένους. ἐν τῷ αὐτῷ dicitur sicut IV 35. V 7. VII 87. VIII 78. similiter IV 19 αλλ' ην, παρον το αυτο δράσαι κτλ. τὸ αὐτὸ corruptum est et legendum fortasse αὐτό, sicut V 103 είδότες καὶ ύμᾶς αν καὶ τοὺς ἄλλους, εν τῆ αὐτῆ δυνάμει γενομένους, δρώντας αν αυτό. - VI 18 έπει εί γε ήσυχάζοιεν πάντες ή φυλοπρινοΐεν οίς χρεών βοηθείν, βραχύ αν τι προσκτώμενοι αὐτή περί αυτής αν ταύτης μαλλον κινδυνεύοιμεν, haec non cohaerent. κινδυνεύοιεν coniecit Wexius, sed commodius erit opinor si ήσυχάζοιμεν et φυλοπρινοίμεν legamus. praeterea pro πάντες, quod vix intellegi potest, legendum conicio πάντως, i. e. si vel nullorum prorsus causa nos a quiete nostra moveri pateremur, vel saltem discrimine habito seligeremus, quibus potissimum suppetias ire oporteat'. — VI 74 anelvores és Náξον καί θράκας. quid sit καί θράκας nescire se fatentur interpretes. num sieri potest ut pro καί Θράκας scriptum suerit κατά τάχος? -

VI 89 ἐπεὶ δημοπρατίαν γε παὶ ἐγιγνώσχομεν οἱ φρονοῦντές τι, παὶ αὐτὸς οὐδενὸς ἂν χεῖρον, ὅσφ καὶ λοιδορήσαιμι. conieceram μᾶλλον post λοιδορήσαιμι excidisse: verum cum facile sit οὐδενὸς χεῖρον e praecedentibus supplere, id vix necessarium erit. maioris momenti est quod ἄν cum λοιδορήσαιμι desideratur: quamvis enim interdum particula ista e priore sententiae parte repetatur, locorum tamen istorum, ubi id factum esse apparet, alia videtur esse ratio. nec locus sanatur si legas κᾶν pro καὶ, nam vis comparationis requirit ut καί non cum ᾶν sed cum ipso λοιδορήσαιμι coniungatur. legendum igitur fortasse ὅσφ καὶ ᾶν

λοιδορήσαιμι.

VII 13 ἐπειδή παρά γνώμην ναυτικόν τε δή και τάλλα ἀπό τῶν πολεμίων ανθεστώτα δρώσιν. legendum fortasse ήδη pro δή. — VII 21 🕉 γάρ έκεινοι τους πέλας, ου δυνάμει έστιν ότε προύχοντες, το δε θράσει έπιγειρούντες καταφοβούσι, καὶ σφάς αν τὸ αὐτὸ όμοίως τοῖς έναντίοις ύποσγείν. quo modo τὸ αὐτὸ τοῖς ἐναντίοις ὑποσγείν dictum sit nescio. ύπαρχειν unus codex e correctione, quod verum puto, et legendum και σφίσιν ών τὸ αὐτὸ όμοίως τοῖς έναντίοις ὑπάρχειν. — VII 36 στερίφοις και παγέσι πρός κοίλα και ασθενή παρέχοντες τοίς εμβόlois. παρέγοντες quid sit dubium est. num forte προέγοντες τοίς έμβόλοις i. e. τὰ ἔμβολα προέχοντα ἔχοντες? cf. Η 76 τὸ προέχον τῆς έμβολής. - VII 49 και ότι ην αυτόθι που το βουλόμενον τοῖς Αθηναίοις γίγνεσθαι τὰ πράγματα. quaeritur quid sit που. legendum fortasse πολύ τὸ βουλόμενον, i. e. πολλοί οί βουλόμενοι. sic Cassius Dio XLV 8 πλεϊστον γάρ έστι το βουλόμενον πάντας τους δυναμένους άλλήλοις διαφέρεσθαι. - Ibd. καὶ αμα ταῖς γοῦν ναυσίν ἢ πρότερον θαρσήσει πρατηθείς. locutionem qualis est ναυσί θαρσήσει πρατηθείς a Thucydide profectam esse nullo modo mihi persuadere possum. quoniam µãlλον interdum a librariis omissum videmus, velut in huius libri cap. 8 δια φυλακής μαλλον ήδη έχων η δι' έκουσίων κινδύνων έπεμελείτο. VIII 5 τούς τε ούν φόρους μαλλον ενόμιζε πομιείσθαι παπώσας τους Αθηvalous, ubi μαλλον omittunt codices multi, conjeceram και αμα ταϊς γούν ναυσί μαλλον η πρότερον θαρσήσας πρατήσειν. verum magis nunc inclino ut totam clausulam serioris aevi interpolatori deberi existimem. — VII 50 καὶ ὁ Νικίας (ἡν γάρ τι καὶ ἄγαν θειασμφ τε καὶ τῷ τοιούτω προσκείμενος) ουδ' αν διαβουλεύσασθαι έτι έφη, πρίν, ώς οί μάντεις έξηγούντο, τρίς έννέα ήμέρας μείναι, όπως αν πρότερον πιυηθείη. absurdum est si Nicias dicit 'se antequam viginti septem dies elapsi essent, non deliberasse utrum ante hoc tempus proficisceretur'. legendum fortasse σύχ ὅπως αν πρότερον κινηθῆναι, i. e. 'se nisi post elapsos viginti septem dies de proficiscendo ne deliberaturum quidem, nedum ante hoc tempus profecturum'.

VIII 56 ώστε τῶν ᾿Αθηναίων, καίπες ἐπὶ πολὺ ὅ τι αἰτοίη ξυγχωρούντων ὅμως αἴτιον γενέσθαι. τὸ τῶν ᾿Αθηναίων codex unus: unde legendum fortasse ὑπὸ vel πρὸς τῶν ᾿Αθηναίων, praepositione in τὸ a librariis mutata. — VIII 83 ξυνηνέχθη γὰς . . πολλῷ ἐς τὴν μισθοδοσίαν τὸν
Τισσαφέρνην ἀρρωστότερον γενόμενον καὶ ἐς τὸ μισεῖσθαι ὑπ᾽ αὐτῶν
πρότερον ἔτι τούτων διὰ τὸν ᾿Αλκιβιάδην ἐπιδεδωπέναι. sententia videtur

beec esse: ές τὸ μῖσος, ο έμισεῖτο ὑπ' αὐτῶν πρότερον ἔτι τούτων, emidedonévas, sed vix sieri potest ut verba sicut in textu leguntur hoc significent. excidit fortasse μισούντων post ετι τούτων, quod ex scholiastae interpretatione conicere possis: τοῖς Πελοποννησίοις καὶ πρότερου μισούσιν αύτον ώς φθείροντα τὰ πράγματα συνέβη τότε διά το μή προθύμας μισθοδοτείν έπιτείναι το είς αυτον μίσος.

### 17.

## Zur neuern Litteratur des Cäsar.

1) Die Kämpfe bei Dyrrhachium und Pharsalus im Jahre 48 v. Chr. Eine kriegswissenschaftliche und philologische Forschung nach Casars drittem Buche des Bürgerkriegs. Von Freiherrn August von Göler. Mit einer Karte und vier Planen. Karlsruhe, Verlag der Chr. Fr. Müllerschen Hofbuchhandlung. 1854. VIII u. 162 S. Lex. 8.

2) Heermesen und Kriegführung C. Julius Casars. Von W. Rüstow. Mit

dem Portret Casars und drei lithogr. Tafein. Gotha, Verlag von Hugo

Scheube. 1855. XV u. 184 S. gr. 8.

3) Das Treffen bei Ruspina nebst Beleuchtung einiger andern Stellen in Rüstows Heerwesen und Kriegführung Casars. Ein Nachtrag zu [Nr. 1] von Freiherrn August von Göler. Mit einer Tafel. Karlsruhe, Chr. Fr. Müllersche Hofbuchhandlung. 1855. 26 S. Lex. 8.

4) Casars gallischer Krieg in den Jahren 58-53 v. Chr. Eine kriegswissenschaftliche und philologische Forschung von Freiherrn August von Göler. Mit zehn Tafeln. Verlag von K. Aue in Stuttgart, 1858.

VI u. 211 S. Lex. 8.

5) Casars gallischer Krieg im Jahre 52 v. Chr. Avaricum Gergovia Alesia. Von Freiherrn August von Göler. Mit drei Tafeln. Karlsruhe, G. Braunsche Hofbuchhandlung. 1859. VII u. 92 S. Lex. 8.

6) Casars gallischer Krieg im Jahre 51 v. Chr. Nebst Erläuterungen über das romische Kriegswesen zu Cäsars Zeit. Von Freiherrn August von Göler. Mit einer Karte und einem Plane. Heidelberg, akadem. Verlagsbuchhandlung von J. C. B. Mohr. 1860. VII u. 79 S. Lex. S.

7) Der Bürgerkrieg zwischen Casar und Pompejus im Jahre 50/49 v. Chr. Nebst einem Anhang über römische Daten. Von Freiherrn August von Göler. Mit zwei Tafeln. Heidelberg, akad. Verlagsbuchhandlung von J. C. B. Mohr. 1861. VII u. 94 S. Lex. 8.

Es ist erfreulich wahrzunehmen, dasz in der nemlighen Zeit wo die von K. E. Ch. Schneider und besonders von Nipperdev in methodischer Weise wieder aufgenommene Texteskritik der Commentarien Cäsars von andern weiter geführt wird, so von Kraner, Em. Hoffmann, teilweise von A. Frigeli in Upsala (von der Menge einzelner Beiträge in dieser Beziehung ganz zu schweigen: vgl. darüber Kraner in der Vorrede zu seiner Textausgabe bei B. Tauchnitz), in der nemlichen Zeit wo auch die grammatische Seite eingehender behandelt wird, wie von F. H. Th. Fischer in Halle in zwei später zu besprechenden Programmen, von Em. Hoffmann in seinem Aufsatz über die Construction der lat. Zeitpartikeln, teilweise auch vom Ref. in dieser Zeitschrift - dasz in dieser nemlichen Zeit besonders zwei in militärischen Dingen so kundige Männer der Sacherklärung ihr scharfes Auge zugewandt haben. 1) Denn in Werken die von Kriegen handeln und die überdies von einem der grösten Feldherrn selbst geschrieben sind, ist der Krieg der Hauptgegenstand, auf den sich die Sacherklärung richten musz. Es weisz daher gewis die gesamte Philologie den beiden Militärs v. Göler und Rüstow für ihre Bemühungen um Casar einstimmigen Dank, und zwar in doppelter Beziehung: einerseits für die Wissenschaft, indem durch sie manche neue Resultate zu Tage gefördert, andere befestigt, andere bisher als ausgemacht geltende wankend gemacht worden sind, so dasz sie Anregungen zu erneuerter Untersuchung gegeben haben; anderseits aber auch für die Schule, indem nunmehr Cäsar den Schülern vielsach näher gelegt und durch anschauliche Darlegung des Sachverhaltes interessanter gemacht werden kann: denn nicht am wenigsten dem Umstande, dasz der rein philologische Schulmann ohne Hülfe von Sachkennern sich selbst nicht zurecht finden konnte, ist die Thatsache zuzuschreiben, dasz den Knaben die Lectüre Casars an so vielen Gymnasien zur Plage geworden ist.

Rustow gibt uns in seiner Schrift (Nr. 2) eine systematische Darstellung des Heerwesens und der Kriegführung Casars, man könnte fast sagen einen Katechismus derselben, in folgender lichtvoller Weise gruppiert: 1) die Organisation des Heeres; 2) die Taktik der einzelnen Waffen, insbesondere der Legionsinfanterie; 3) die Taktik der verbundenen Waffen (Lager und Feldbefestigungen, Märsche, Schlacht); 4) der Angriff sester Platze; 5) die Operationen. Ueber die dabei besolgte Methode spricht er sich Vorr. S. VII folgendermaszen aus: 'Alle Thätigkeiten der Kriegführung, alle Einrichtungen der Heere, welche heute bestehen, müssen, wie grosz immer die Veränderungen in den Formen seien, zu jeder andern Zeit im wesentlichen auch bestanden haben. Hieraus folgt dasz man. um irgend eine Periode des Kriegswesens der Alten vollständig und mit Berücksichtigung aller Umstände abzuhandeln, zweckmäszigerweise von dem System der Kriegswissenschaft auf ihrem heutigen Standpunkt ausgeht und nach der Schablone arheitet, welche es bietet.' Dadurch rücke man überhaupt die Gegenstände den Anschauungen der Gegenwart näher und gebe ihnen ein wirklich verständliches Leben. Durch diese Methode gewinnt man ferner noch den Vorteil einer gröszern Vollständigkeit: denn man wird auf diese Weise darauf geführt Fragen zu lösen. auf die man durch den Text allein kaum gekommen wäre; man wird zu Combinationen auseinanderliegender Stellen und überhaupt zu vielseitigerer Betrachtung der Sache veranlaszt. Freilich gelingt es nicht immer diese mehr indirect zu lösenden Fragen zu vollständiger Evidenz zu bringen; östers musz man zu Hypothesen seine Zuslucht nehmen, die sich so lange halten, als sie in sich wahrscheinlich erscheinen und als ihnen nicht andere Daten aus demselben oder anderen etwa gleichzeitigen glaubwürdigen Schriftstellern widersprechen. Dahin rechnen wir beispiels-

<sup>1)</sup> Daran reihen sich die durch Louis Napoleon veranlaszten Studien französischer Gelehrter, insbesondere der Kartencommission.

weise die Frage über die Gesechtsstellung der Cohorte S. 35-41, die denn auch von Göler sehr verschieden beantwortet wird Nr. 1 S. 102 und Nr. 6 S. 17 S 11 (wobei er aber von Liv. XXX 33 einen ganz falschen Gebrauch macht); ferner über die Marschordnung, Rüstow S. 60. Ueber andere Punkte, wie z. B. über die Gestaltung des Lagers, müssen, da die Angaben Casars hierüber sehr dürstig sind, Polybios und vorzüglich Hyginus zu Hülfe genommen werden. Ebenso über die Form der Gräben und Wälle.

Es wird niemand bestreiten, dasz R. die oben bezeichnete Methode mit der ihm eignen Sicherheit und Klarheit durchgeführt hat. Im allgemeinen wird man die Stellen aus Casar richtig verwendet finden, wenn man auch bei der einen oder andern die Ansicht haben mag, dasz mit derselben zu viel bewiesen werden solle. Einige der citierten Stellen berühren den in Rede stehenden Gegenstand nur im allgemeinen, ohne die speciellen Behauptungen des Vf. über denselben zu unterstützen, z. B. S. 25 Anm. 92 zu dem Satze: 'ebenso war es in dem Feldzuge gegen Pompejus in Eplrus, wo Casar gleichfalls nur über eine schwache Reiterei gebot' beweisen die angeführten Stellen BC. III 8. 14. 93 nur dasz auch Reiterei übergesetzt wurde, nicht aber, in welcher Stärke oder in welchem Verhältnis zu den ührigen Truppen. Citate wie S. 17 Anm. 58; BG. III 21 (für III 29?) werden wol auf Druckfehlern beruhen.

Ganz anders ist das Verfahren Gölers. Vom einzelnen ausgehend gibt G. eine Umschreibung, beziehungsweise freie Uebersetzung des Textes, an welche er in Einleitungen, Anmerkungen, tellweise auch angehängten Excursen seine exegetischen, namentlich militärischen und geographischen Bemerkungen und Untersuchungen anreiht. In dieser Weise hat er bis zu dem Augenblick, wo wir schreiben, alle Bücher Casars mit Ausnahme von BC. II behandelt (auch BG. VIII, welches bekanntlich nicht von Cäsar herrührt), und er wird hoffentlich auch noch dieses fehlende Buch Cäsars sowie die übrigen Supplementschriften, BAlex. usw. in gleicher Weise erklären. Denn allerdings bieten diese ausführlichen Commentare dem Philologen eine äuszerst willkommene Ergänzung zu der Rüstowschen gedrängten und systematischen Zusammenstellung, ganz abgesehen davon dasz G. sich auf Untersuchungen, besonders über das Terrain der Feldzüge und Schlachten eingelassen hat, die Rüstows Werke fern liegen. Wir Philologen lieben es nicht blosz, dasz vom einzelnen aus analytisch zu Werke gegangen werde, sondern wir sehen auch gern die Resultate vor uns werden, und zwar natürlich da um so mehr, wo wir uus von vorn herein nicht als Sachverständige betrachten können.

Durch dieses Ausgehen vom einzelnen und Eingehen auf das einzelne muste aber G. mehr als Rüstow manche philologische Anwandlung erfahren und sich an vielen Stellen zu andern Erklärungen, als die gewöhnlichen waren, auch zu ziemlich vielen Conjecturen veranlaszt finden. Dasz er hierin öfter fehl gegriffen und gegen philologische Methode verstoszen hat, wird von vorn herein bei einem Nichtphilologen begreiflich und zu entschuldigen sein; wir anerkennen das vollkommen, wie wir auch den Unmut des Vf. (in der Vorrede zu Nr. 7) über Dinters allzu

206

minutiöses Aufzählen solcher Versehen und oft wirkliches Suchen nach solchen begreifen. Wichtig sind solche Versehen nur dann, wenn eine gewisse Kette von Schlüssen sich an dieselben anknüpft. In solchen Fällen ist aber eine Aufdeckung derselben für den Kritiker unerläszlich.

Es ist z. B. im höchsten Grade verwirrend, wenn Göler Nr. 1 S. 84 über die Zahl der Cohorten, die Cäsar in der Schlacht bei Pharsalus ins Feld führte, bemerkt: 'verschiedene Ausgaben führen anstatt achtzig nur fünfundsiebzig Cohorten, und zwar nur in einer Stärke von 22000 Mann auf; aber gewis mit Unrecht.' Es ist zwischen diesen beiden Angaben sehr zu unterscheiden: die 75 Cohorten beruhen blosz auf Conjectur Nipperdeys BC. III 89, 2, die allerdings von seinen Nachfolgern meistens angenommen wurde, während 80 in den Hss. steht; umgekehrt ist die Zahl 22000 hsl. Lesart, und wer 30000 annahm, entnahm diese Zahl nicht aus Casar, sondern aus Orosius VI 15. 2) G. hat sich mehrmals durch Verwechslung von bloszen Conjecturen mit handschriftlicher Lesart zu Trugschlüssen verleiten lassen. Wir teilen zwar seine Ansicht, dasz wenigstens keine Notwendigkeit vorliege (mit Nipperdey) die Zahl 80 in 75 zu verwandeln, und verweisen hiefur statt mehrerem auf die Ausführung von Heinrich Schneider (Inauguraldiss.: loci Caesaris de bello civili commentariorum nonnulli explicati et emendati, Breslau 1858, S. 69 ff.); aber bei seiner eignen Zählung hat sich G. unbedingt teuschen lassen. Denn 1) beruht die Zahl von sechs Legionen, die Casar von Brundisium hinübergesetzt haben soll (BC. III 6, 2) auf bloszer Conjectur Nipperdevs, die mit der von G. bekämpsten Aenderung desselben Kritikers der Zahl 80 in die Zahl 75 in Cap. 89, 2 zusammenhängt; und doch benutzt sie G. gerade zur Vertheidigung der Zahl 80. 2) ist nicht abzusehen, warum G. in der Zahl der von Antonius übergesetzten Legionen (Cap. 29) nur die drei Veteranenlegionen rechnet (vgl. auch Göler S. 146), dagegen die vierte, die Recrutenlegion ganz bei Seite setzt. Da er eben durchaus herausbringen will, dasz Casar zur Zeit der Schlacht bei Pharsalus gerade die 10 Legionen 'zur Verfügung' hatte, so ist er nun genötigt, die unter Cassius Longinus (Cap. 34) nach Thessalien gesandte Legion als eine 'in dortiger Gegend frisch errichtete' zu bezeichnen, was nicht notwendig anzunehmen ist, wenn sie auch eine Recruteulegion war. Nach unserer einfach dem Texte entnommenen Rechnung hätten wir: 1) 7 Legionen die von Cäsar nach Griechenland hinübergeführt wurden (BC. III 6, 2), 2) 4 Legionen die Antonius hinüberbrachte (29, 2), also im ganzen 11 Legionen. Ob gerade die 3 Veteranenlegionen unter diesen 4 zu den ursprünglich nach Brundisium gezogenen 12 Legionen gehörten, und also

<sup>2)</sup> Und nicht einmal dieser enthält diese Angabe: denn statt der gewöhnlichen Lesart der Ausgaben non minus XXX milia haben die bessern Hss., z. B. der Parisinus (nach einer mir gütigst mitgeteilten Collation meines verehrten Collegen Dr. E. Wölfflin) bloss minus XXX milia. Die Richtigkeit dieser Lesart wird sur Evidens erhoben durch die Worte der unmittelbaren Quelle des Orosius, welche für den Bürgerkrieg nicht Cäsar selbst, sondern Eutropius hildet (vgl. Mörner de vita Orosii S. 162). Dieser sagt nemlich VI 20 a. E.: Caesar in acie sua habuit peditum non integra XXX milia, was dem minus XXX milia entspricht.

die noch übrigbleibenden 2 zu andern Zwecken verwendet wurden, oder ob dieselben zur Zeit, da Cäsar übersetzte, anderswo gewesen waren, mag füglich dahin gestellt bleiben. In der Zwischenzeit konnten verschiedene Bewegungen mit den Legionen stattgefunden haben. Von diesen genannten 11 Legionen comparieren nun zur Zeit der Schlacht bei Pharsalus:

- 3 Cohorten in Oricum
- 1 Cohorte in Lissus
- 4 Cohorten in Apollonia
- 2 Cohorten im Lager bei Pharsalus
- 80 Cohorten in der Schlacht
- 15 Cohorten in Achaja (Cap. 34. 55. 106)

zusammen 104/2 Legionen.

Die fehlenden 5 Cohorten mag Cäsar zu beliebigen geringeren Zwecken, die er nicht der Mühe werth fand zu erwähnen, verwendet haben. Nach H. Schneiders Vermutung S. 67 müsten wir noch zur Zeit der Schlacht bei Pharsalus eine Legion in Epirus voraussetzen, von der Cap. 16 allerdings erzählt wird, dasz Cäsar sie ad rem frumentariam expediendam bei Buthrotum zurückgelassen habe. Doch kann sie ebenso gut sich nachher mit Casar wieder vereinigt haben, was nur ein Beweis ware, dasz Casar uns gewis nicht alles und jedes Detail über diese Dinge mitteilt. Jedenfalls aber kämen wir nach den handschriftlichen Angaben auf mehr als die runde Summe von 10 Legionen, dle G. annimmt. 'Zur Verfügung' aber hatte Casar auszerdem noch andere, wie die 2 von Cornificius (BAlex. 42) nach Illyricum gebrachten, von den 2 Recrutenlegionen, die Gabinius eben dahin bringen soll, ganz zu schweigen. Wir hätten somit schon mehr als die 12, die nach Brundisium gebracht worden waren (III 2), von denen aber - und dies war auch Nipperdeys falsche Voraussetzung - nirgends erwähnt ist, dasz sie die ganze Zahl der damals Casar zugehörigen Legionen ausgemacht hätten.

Dagegen möchte Nipperdey BC. I 6, 2, wo er statt des hsl. legiones habere sese paratas X liest IX. Recht behalten. Jedenfalls ist die Art. mit welcher G. (Nr. 7 S. 2 Anm. 3) die handschriftliche Lesart vertheidigt, eine willkürliche. Es handelt sich um die Zahl der Legionen, welche dem Pompejus beim Ausbruch des Krieges mit Cäsar zu Gebote standen. Auszer den 7 Legionen in Hispanien und den 2 von Casar ihm abgetretenen (nemlich I und XV nach BG. VIII 54; bei Pompejus heiszeu sie 1 und III nach BC. III 88) nimmt G. noch eine Legion unter Domitius an, die sich wie die zwei letztern schon in Italien befunden habe, als Pompejus diese Rede hielt. 'Domitius hatte zu Corfinium damals 12, wenn auch nicht alte, doch bereits ausgehobene und aufgestellte Cohorten, und diese konnte Pompejus als seine 10e Legion rechnen.' Die Zahl 12 wird angegeben von Cic. ad Att. VIII 12 A. Es existiert aber darüber auch nicht die leiseste Andeutung, dasz diese Truppen schon damals, als die Verhandlung im Senat ersolgte, vorhanden gewesen seien. Dieselben gehörten so gut zu dem in jenem Augenblick (BC. 16, 3) beschlossenen und (6, 8) rasch ausgeführten dilectus (vgl. 9, 4. 11, 1), wie die Cohorten des Attius Varus (12, 3), des Lentulus Spinther (15, 3), des Lucilius Hirrus (15, 5). Dasz zu den neu ausgehobenen Truppen viele evocati verwendet wurden (85, 9) entscheidet nichts, und wird auch nirgends von den Truppen des Domitius allein erwähnt. Vielmehr wurden schon vor dieser Verhandlung von Pompejus solche Veteranen einzeln einberufen (3, 3 completur urbs et ius [ich lese ipsum] comitium tribunis, centurionibus, evocatis, und vorher § 2 multi undique ex veteribus Pompei exercitibus spe praemiorum atque ordinum evocantur), um in die neu zu bildenden Legionen ihre Erfahrung mitzubringen.

Bei dieser Gelegenheit schlägt Göler BC. I 15,7 folgende Aeuderung vor: in dem Salze cum his (XIII cohortibus) ad Domitium Ahenobarbum Corfinium magnis itineribus pervenit (Vibullius) Caesaremque adesse cum legionibus duabus nuntial. Domitius per se circiter XX cohortes Alba, ex Marsis et Paelignis, finitimis ab regionibus coëgerat schreibt er: circiter XX cohortes Albam (ex?) Marsis et Paelignis . . coëgerat. Diese Aenderung ist ganz unstatthast; in jenem Augenblick, wo Vibullius mit seinen 13 Cohorten nach Corfinium gelangt. will der Schriftsteller naturlich berichten, was für eine Truppenmasse in Corfinium bereits versammelt war, nemlich circa 20 Cohorten, die nun allerdings mit den 13 des Vibullius eine Gesamtmacht von 'mehr als 30 Cohorten' (17, 2) ausmachen. Was hingegen in Alba früher gesammelt worden sei, geht uns einerseits hier gar nichts an; anderseits aber müste dann von einem teilweisen Zurückziehen dieser Cohorten aus Alba und einer Verlegung derselben nach Corfinium, welche G. in der That annehmen musz, irgend welche Erwähnung geschehen. Der Text bei Cäsar ist also in sich vollkommen klar und übereinstimmend, während durch G.s Conjectur der Zusammenhang ganz verworren würde.

Aber auch die Differenz zwischen den Angaben Casars und denjenigen des Pompejus in den Briefen an Atticus VIII 11 u. 12 ist nicht bedeutend, und wird auch durch G.s Conjectur nicht aufgehoben. In VIII 12 A erwähnt Pompejus zweimal '12 Cohorten des Domitius', daneben XIX quae ex Piceno ad me iter habebant, von welchen letzteren wenigstens er absolut verlangt, dasz sie Domitius zu ihm nach Apulien ziehen lasse. Das ergibt also die Gesamtzahl von 31 Cohorten, die factisch unter Domitius standen. Damit stimmt die Angabe Casars, es seien mehr als 30 gewesen. Die Hauptdisserenz besteht nur darin, dasz Cäsar die Cohorten des Hirrus, die zu Vibullius stieszen, unter die 13 des Vibullius einrechnet, während nach der Angabe des Pompejus Vibullius mit den Cohorten des Hirrus dem Domitius 19 Cohorten zuführte. Da Pompejus seine Berichte jedensalls von Vibullius selbst erhielt, so wird seine Angabe hierüber als die richtigere zu betrachten sein und in der That Vibullius 19 Cohorten dem Domitius nach Corfinium gebracht haben. War einmal dieser Irtum in Betreff der Cohorten des Hirrus begangen, so ergab sich für Casar die weitere Zahl der Cohorten, die Domitius vorher schon in Corfinium hatte, einfach durch Subtraction der '13' des Vibullius von der bekannten Gesamtsumme 'mehr als 30'. Dasz er hierüber nicht ganz sicher war, hat er selbst gewissenhaft durch die Angabe circiter XX cohortes bezeichnet. - Wir haben die Untersuchung über diese einzelnen Punkte nur mehr beispielsweise herausgegriffen, um zu zeigen dasz Göker zuweilen unvorsichtig verfährt. Das gilt namentlich auch von seinen Emendationen, obgleich ihm das Verdienst nicht abgesprochen werden kann, dasz er auf manche Stellen und in ihnen liegende Schwierigkeiten zum erstenmal aufmerksam gemacht hat. Dieses Verdienst wird dadurch nicht aufgehoben, dasz allerdings manche Erklärungs- und Verbesserungsversuche das Gepräge augenblicklicher Einfälle an sich tragen.

Von allgemeinen militärischen Einrichtungen heben wir hier zwei beraus, über welche Göler eine eigentümliche Ansicht aufstellt und mit groszer Vorliebe vertheidigt. Zunächst meinen wir den Beförderungsmodus der Centurionen. Bekanntlich nimmt man denselben gewöhnlich so an (auch Rüstow S. 8 stimmt der gewöhnlichen Annahme bei), dasz der unterste 60e Centurio vom hastatus posterior in der 10n Cohorte aufsteigen musz zum pilus prior derselben Cohorte und so fort von Cohorte zu Cohorte, so dasz in der ersten Cohorte die 6 besten Centurionen der Legion bei einander sind, die eben deswegen primorum ordinum heiszen. Göler dagegen behauptet, dasz jeder Centurio zuerst je die untersten Centurionenstellen in allen Cohorten nach einander durchmachen muste, hierauf von der ersten Cohorte wieder zur 10n zurückkehrte, um in gleicher Weise als zweitunterster Centurio alle Cohorten zu durchlaufen. Auf diese Weise muste ein Centurio sechsmal oder vielmehr nach G.s neuerer Annahme von 120 Centurionen in éiner Legion zwölfmal den Kreislauf durch alle Cohorten machen, sofern er nicht durch eine besondere Heldenthat den Anspruch auf auszergewöhnliche Beförderung sich erwarb.3) Auf diese seine Ansicht scheint G. sehr viel Gewicht zu legen, da er in allen fünf ersten Schriften darüber redet: Nr. 1 S. 116 ff., Nr. 3 S. 21, Nr. 4 S. 42 Anm. 2, Nr. 5 S. 50 Anm. 3, Nr. 6 S. 50 S 21 ff.

Zunächst führt G. sachliche Gründe an. Es könne den praktischen Römern unmöglich zugetraut werden, dasz sie alle die erfahrensten und beziehungsweise ältesten Centurionen in éine Cohorte gesteckt hätten und umgekehrt in die 10e alle diejenigen, die am wenigsten Erfahrung hatten. Dem gegenüber verweisen wir auf die Widerlegung Rüstows S. 10, der namentlich auch hervorhebt dasz 'in der Zeit der Manipularstellung das Princip der Beförderung ganz genau und hier unbestritten dasselbe' gewesen sei. Dieser Bemerkung erlauben wir uns von unserm bescheidenen Laienstandpunkte aus noch hinzuzufügen, dasz nicht blosz die Officiere der ersten Cohorte die tüchtigsten waren, sondern dasz dieselbe in der Regel auch die tüchtigsten und geübtesten Soldaten enthielt, aus denen gewöhnlich die Centurionen scheinen genommen worden zu sein (vgl. Rüstow S. 21). Später erhielt bekanntlich die erste Cohorte doppelte Stärke, oder vielmehr geradezu 1000 Mann. Dasz diese Verstärkung schon zu Cäsars Zeiten stattgefunden hat, wenn auch noch nicht in die-

<sup>3)</sup> Göler hat, ohne es zu wissen, auch L. Lange hist. mut. rei militaris Rom. (Göttingen 1846) S. 22 zum Bundesgenossen, wenigstens was die Cohorten 10-2 betrifft; für die erste Cohorte nimmt auch Lange das gewöhnliche Avancement an.

sem Masze, beweist BC. III 91, wo dem Evocaten Crastinus 120 Mann eiusdem centuriae folgen, eine Zahl die bei keinen andern Centurien als denen der ersten Cohorte gedenkbar wäre. 4) Jedenfalls bildete die erste Cohorte zugleich auch die Schule für künstige Centurionen, so dasz auch die jungsten und untersten Centurionen durchaus nicht ohne Erfahrung waren, wenn sie auch den ältesten und ersten hierin nachstanden. Endlich läszt sich wol noch fragen, ob bei dem Gölerschen 6- oder 12maligen Kreislauf durch die Legion, bei dieser beständigen Hetzjagd durch die Cohorten eine rechte persönliche Bekanntschast mit den Soldaten, ein wirkliches Hineinleben in die Cohorte, die wichtigste militärische Einheit damaliger Zeit, möglich gewesen wäre. Mindestens dürfte ein solches beständiges Versetztwerden in eine andere Cohorte nicht geringe Inconvenienzen ergeben haben.

Einen sprachlichen Einwand erhebt Göler Nr. 3 S. 25: centuriones primorum ordinum beisze: 'die Centurionen der ersten Classen', nicht: 'die Centurionen der ersten Classe.' G.s Erklärung ist aber gänzlich falsch, die gewöhnliche dem Sinne nach richtig, wenn auch nicht ganz wörtlich. ordo heiszt nicht Rangclasse, sondern Manipel oder Centurie. Die ersten Centurien sind aber die der ersten Cohorte. bilden factisch die Centurionen der ersten Cohorte, weil sie die ersten Centurien anführen, eine erste Rangclasse, werden aber nie primi ordinis, sondern immer nur primorum ordinum, oder nach bekannter Abkürzung selbst primi ordines genannt. G. erwähnt zwei Stellen des Vegetius, die über diesen Gegenstand handeln: zuerst II 8 vetus consuetudo tenuit, ut ex primo principe legionis promoveretur centurio primi pili. Da diese Angabe offenbar gegen G.s Annahme spricht, so soll sie auf die ganz frühe vormarianische Zeit der Manipularstellung sich beziehen. Nach Langes gründlicher Untersuchung (a. O. S. 85) geht jene Schilderung der 'alten Einrichtung' auf die Zeiten Hadrians. Jedensalls, wenn auch die Sitte von früher her datiert werden sollte, heiszt consuetudo tenuit 'die Gewohnheit erhielt sich', und ist nicht gleichbedeutend mit fuit; vgl. Quintil. II 1, 1 tenuit consuetudo, quae cotidie magis invalescit, ut praeceptoribus eloquentiae discipuli serius quam ratio postulat traderentur. VIII 5, 2. Bei der Unsicherheit in den Augaben des Vegetius wollen wir jedoch kein groszes Gewicht auf dieses Zeugnis für die Zeit Cäsars selbst legen. Umgekehrt ist aber auch nicht abzusehen, warum die zweite von G. angeführte Stelle II 21 für die Zeit Cäsars eher etwas beweisen soll als jene erstere. Doch läszt auch II 21 eine andere Auslegung zu, als Lange und Göler annehmen; ja diese

<sup>4)</sup> Die Stelle lautet: erat Crastinus evocatus in exercitu Caesaris, qui superiore anno apud eum primum pilum in legione X duxerat, vir singulari virtute. hic signo dato 'sequimini me' inquit, 'manipulares mei qui fuistis..' haec cum dixisset, primus ex dextro cornu procucurrit, atque eum electi milites circiter CXX voluntarii eiusdem centuriue sunt prosecuti. Vgl. Kraner su d. St., der mit Recht die Rüstowsche Erklärung, dass die 120 eine besondere Evocatentruppe gebildet, wegen der vorhergehenden Anrede manipulares mei qui fuistis zurückweist.

Worte sprechen sogar eh er zu Gunsten der gewöhnlichen Annahme, wie schon O. Schneider de cens. hast. S. 45 bemerkt hat. Die Worte lauten: nam quasi in orbem quendam per diversas cohortes et diversas scholas milites promoventur, ita ut ex prima cohorte ad gradum quempiam promotus vadal ad decimam cohortem, et rursus ab ea, crescentibus stipendiis, cum maiore gradu per alias recurrat ad primam. Wir übersetzen sie so: 'denn gewissermaszen zu einer Kreisbewegung werden die Soldaten (nemlich als gemeine Soldaten) durch verschiedene Cohorten und verschiedene Schulen befördert (bis zur ersten Cohorte, wo immer die tüchtigsten Soldaten [nicht blosz Officiere] sind). so dasz dann einer, der aus der ersten Cohorte zu irgend einem Grad (also hier Centurionat; vorher hatte er noch keinen Grad) befördert wird. zur zehnten Cohorte (als Centurio) sich begibt und wiederum von ihr mit wachsendem Solde, mit höherem Grade durch die andern (Cohorten) zur ersten zurückkehrt.' Man musz hier insbesondere die wichtige Stellung der ersten Cohorte ins Auge fassen, als Schule für den Centurionat, wie wir sie schon oben entwickelten. Wenigsteus ist hier nur ein einmaliger, nicht ein sechs - oder zwölfmaliger orbis erwähnt. Auch das crescentibus stipendiis und cum maiore gradu entspricht der Aussaung G.s nicht, der Nr. 6 S. 54 sagt: 'jedoch in seiner Rangclasse verbleibend.'

Die Frage selbst kann jedoch nur durch Zeugnisse aus der in Rede stehenden Zeit endgültig entschieden werden. Es ist eine teilweise von G. selbst anerkannte Thatsache, dasz in den verschiedenen Bezeichnungen der Centurionen die Nummern stets auf die Zahl der Cohorten gehen: der decimus hastatus posterior sowol als der decimus pilus prior gehören der zehnten Cohorte an. Man erklärt demnach BC. III 53, 5 quem (Scaevam) Caesar . . ab octavis ordinibus ad primipilum se traducere pronuntiavit allgemein so, dasz Scäva von der 8n Cohorte (d. h. eigentlich von den achten Centurien) zur ersten, und zwar zu den pilani befördert worden sei. So früher auch Göler Nr. 1 S. 118: 'der Centurio Scava ware daher zur Zeit der Blokade bei Dyrrhachium Commandant der ersten Centurie der achten Cohorte, nemlich octavus pilus prior gewesen und. als er zum primipilus avancierte, sieben Centurlonen seiner Legion vorgezogen worden.' Dies letztere natürlich nach G.s Ansicht über das Avancement, während er nach der gewöhnlichen Ansicht 42-48 Centurionen vorgezogen wurde. Gegen G. hat daher Heller im Philol. XIII S. 581 mit Recht eingewendet: 'so tritt die Sonderbarkeit des Sprachgebrauchs ein, dasz Scava, ehe er ab octavis ordinibus avancierte. schon zu den centuriones primorum ordinum gehört hätte.' Auszerdem ist die Erklärung, dasz er gerade octavus pilus prior gewesen sei, reiu willkürlich. Diese Bedenken scheint G. selbst gefühlt zu haben, daher er in den späteren Schriften, zuerst Nr. 4 S. 42 Anm. 1 und Nr. 6 S. 50 ff. statt der früher angenommenen 60 Rangclassen nunmehr durch Hinzuziehung der subcenturiones 120 Centurionen für die Legion mit 12 Rangclassen (ordines!) annimmt. So wird nun plötzlich unser Scäva (Nr. 6 S. 52) vor seinem Avancement zu einem 'subcenturio eines pili posterioris. In der wievlelten Cohorte er stand, können wir nicht angeben, weil Cäsar dies nicht näher bezeichnet. In dem Ausdruck octavi ordines soll nun plötzlich die Zahl 8 eine bestimmte Rangclasse bezeichnen (wobei der Plural ganz unerklärlich), und zwar speciell die 8e Gölersche, die man aber ohne seine Tabellen schwerlich herausfinden könnte. Und doch läszt G. in derselben Schrift S. 53 die Worte des Livius XLII 34 mihi P. Quinctius Flamininus decimum ordinem hastatum adsignavit selbst die Cohortenzahl bezeichnen! Der Verweisung unsers Scäva unter die subcenturiones widersprechen auch specielle historische Zeugnisse. Nach Val. Max. III 2, 23 und Lucanus VI 145 war Scäva nemlich schon im britannischen Kriege mit der vitis, dem Centurionate ausgezeichnet worden, konnte also vor Dyrrhachium nicht mehr subcenturio sein: ibi sanguine multo promotus Latiam longo gerit ordine vitem.

Ebenso wenig spricht für Göler BC. I 46, 4 in his Q. Fulginius ex primo hastato legionis XIIII, qui propter eximiam virtutem ex inferioribus ordinibus in eum locum pervenerat, mit welchen Worten doch gewis eine hervorragende Rangstufe bezeichnet werden soll. Nach der gewöhnlichen Ansicht gehört er unter die centuriones primorum ordinum, nach G.s Tabelle aber ist der primus hastatus entweder der 41e oder der 51e Centurio und gehört in die letzte oder vorletzte Rangclasse der eigentlichen Centurionen.

Noch ein kurzes Wort über die Centurionenzahl 120, die G. jetzt annimmt, indem er 60 Subcenturionen dazu rechnet. Die Existenz dieser Subcenturionen, die G. übrigens noch Nr. 4 S. 42 mit den centuriones posteriores identisch setzt, nachher aber von ihnen unterscheidet, sind wir nicht gemeint zu bestreiten. Dasz aber die Subcenturionen auch kurzweg Centurionen genannt worden seien, 'wie man heutzutage die Unterlieutenants mit Lieutenants hezeichnet, ist durch keine Stelle zu beweisen. Einzig bei Livius VIII 8, 4 musz unter den duo centuriones auch der subcenturio begriffen sein, sofern man ordo = centuria nimmt. Köchly und Rüstow griech. Kriegsschriftsteller II 1 S. 46 fassen das Wort ordo im Sinne von Manipel; Weissenborn hålt das Ganze für ein Glossem; Madvig Emend. Liv. S. 160 sieht in den Worten eine der häufigen Verwechslungen des Livius. Polybios VI 24 (vgl. Marquardt rom. Alt. III 2 S. 279 Anm. 1532) sagt deutlich genug, dasz die triarii, principes und hastati je 20 und nicht je 40 Centurionen hatten: διείλον τας ήλιπίας, έπαστην είς δέχα μέρη καὶ προσένειμαν έκάστω μέρει των έκλεχθέντων ανδρών δύο ήγεμόνας και δύο ουραγούς (subcenturiones); und nachher: καὶ τὸ μὲν μέρος ἔκαστον ἐκάλεσαν καὶ τάγμα καὶ σπείραν καὶ σημαίαν (Manipel), τοὺς δὲ ἡγεμόνας κεντυρίωνας καὶ ταξιάρχους. Man sieht also dasz die οὐραγοί durchaus von dieser Benennung ausgeschlossen waren. In Tac. ann. I 32 prostratos (centuriones) verberibus mulcant sexageni singulos, ut numerum centurionum adaequarent hat der Versasser nach G. nur die Obercenturionen im Auge. Einverstanden! Die andere Stelle aber aus Tacitus: Aist. III 22 occisi sex primorum ordinum centuriones entscheidet allerdings nicht sicher gegen G., aber ebenso wenig für ihn, da die Worte an sich ebenso

gut übersetzt werden können 'seehs Centurionen der ersten Centurien' als 'die sechs Centurionen'. Dasz die letztere Uebersetzung die richtige sei, glauben wir durch die Widerlegung der Gölerschen Ansicht hinlänglich dargethan zu haben. Gegen dieselbe sei zum Schlusz nur noch bemerkt, dasz die Subcenturionen, die gewöhnlich optiones genannt werden, unmöglich in jenes regelmäszige Avancement der Centurionen gehören konnten, da sie von den Centurionen selbst gewählt wurden.

Eine andere Lieblingsansicht Gölers, von ihm mit derselben Lebhaftigkeit vertheidigt, betrifft die Bedeutung der Ausdrücke acies triples, simplex, duplex. Sie steht auf ebenso schwachen Füszen wie die erstere in Betreff der Centurionen; die Wichtigkeit der Sache aber entschuldigt hier noch mehr wie dort eine eingehende Untersuchung. Wir stellen in folgendem alle einschlägigen Stellen aus Cäsar zusammen und prusen sie. 1) BG. III 24, 1 prima luce productis omnibus copiis duplici acie instituta, auxiliis in mediam aciem coniectis, quid hostes consilii caperent, expectabat (Crassus). Dazu Göler Nr. 4 S. 100: stellte seine Legionartruppen in zwei Heeresabteilungen, einem rechten und linken Flügel auf, schob zwischen dieselben seine Hülfstruppen gleich sam als Centrum ein.' Hier ist das 'gleichsam' völlig erschlichen; und man sieht in der That nicht ein, warum Casar, wenn uach dieser Auffassung mit duplici acie blosz die Flügel bezeichnet werden sollen, die doch ein Centrum zwischen sich hatten, sich nicht des Ausdrucks triplex acies bedient haben sollte. G. hat in dem richtigen Gefühl, dasz seine 'Einteilung in Divisionen mit besonderen Commandanten' nur bei sehr groszen Truppenmassen einen Sinn haben könnte, bemerkt (Nr. 6 S. 44): es ist höchst ausfallend, dasz auch nicht eine Stelle wird angeführt werden können, wo der Ausdruck acies duplex oder triplex sich auf ein Corps von zwei Legionen bezieht. . . Zwei bis drei Legionen waren nicht zahlreich genug, um in mehrere Divisionen eingeteilt werden zu müssen.' Dabei hat er aber unsere Stelle ganz übersehen, denn Crassus hatte noch weniger, nemlich blosz zwölf Cohorten. Diese Stelle spricht also nach G.s eignem Satze gegen seine Ansicht. — 2) BG. IV 14, 1 acie triplici instituta et celeriter octo milium itinere confecto. Einen Beleg für seine Meinung findet G. darin, dasz Casar diese acies triplex am Schlusz von Cap. 13 agmen, d. h. Colonne genannt habe. Vielmehr wird dieses agmen erst nachher in eine acies triplex geordnet. Im übrigen ist hier von der acies triplex im Marsche die Rede, bei welcher allerdings gewissermaszen von 3 Heeresabteilungen gesprochen werden kann, die so eingerichtet waren, dasz sie, wenn man in die Nähe des Feindes kam, sogleich die 3 Treffen formieren konnten. — 3) Ebenso wenig wie die vorige Stelle entscheidet BC. I 64, 7 traducto incolumi exercitu copias instruit triplicemque aciem ducere incipit. Aber in übergroszem Eiser für seine Hypothese begeht G. das Versehen, dasz er die folgenden Worte 65, 1 constitit aciemque instruit, welche nach ihm erst die immer übliche Formierung in 3 Treffen bedeuten, auf Casar bezieht, während sie offenbar auf Afranius gehen. - 4) BC. III 67, 3 cohortes numero XXXIII ad legionem Pompei castraque minora b) duplici acie eduxit. Ueber die militärischen Verhältnisse verweise ich auf Rüstows Auseinandersetzung dieses 'Handstreiches' S. 119. Dasz nachher von einem sinistrum cornu die Rede ist, weist allerdings auf die Existenz eines deztrum cornu; aber eine solche sich eigentlich immer von selbst ergebende Einteilung braucht wahrlich nicht besonders erwähnt zu werden. Auch diese Stelle entscheidet nichts. — 5) Anlangend das Treffen bei Ruspina BAfr. 13. über welches bekanntlich Göler in Nr. 3 sich speciell gegen Rüstows Auseinandersetzung S. 133 verbreitet, ist zu bemerken, dasz gerade der acies mirabili longitudine des Feindes gegenüber eine acies simplex als acies quam longissima besonders passend ist. Vgl. Liv. V 38 instruunt aciem diductam in cornua, ne circumveniri multitudine possent, nec tamen aequari frontes poterant, cum extenuando infirmam et vix cohaerentem mediam aciem haberent. So liegt unzweiselhast in dem Cap. 17 gegebenen Besehle Caesar iubet aciem in longitudinem quam maximam porrigi eine Wiederherstellung der durch den Verlauf des Kampfes und den dadurch notwendig gemachten orbis (Cap. 15) gestörten acies simplex. (Cap. 15) Umgekehrt würde die Bildung eines

<sup>5)</sup> Ich schlage dafür priora vor; wenigstens ist minora unpassend, vgl. Philol. XI S. 664. 6) Im übrigen sind andere Einzelheiten dieses Kampfes unabhängig von dieser Frage, und Göler behält unsweifelhaft in verschiedenen Punkten gegenüber Rüstows Erklärung Recht. So wendet er mit Recht ein, dasz Rüstow den orbis in Cap. 15 und ebenso die Frontverlängerung in Cap. 17 ganz auszer Acht gelassen habe. Ferner scheint uns Rüstows Darstellung von dem Verlaufe des Treffens nach dem Manöver unrichtig. Denn es sind weder drei 'Richtungen', noch drei Teile der Feinde, noch drei Teile der Cäsarianer zu unterscheiden, sondern überall nur zwei. Aus dem durch die Not gebotenen orbis (in orbem compulsis; vgl. auch Heller a. O. S. 579, mit welchem wir im wesentlichen übereinstimmen; doch braucht das Commando deswegen nicht gefehlt zu haben) läszt Cäsar (Cap. 17) die acies simplese wiederherstellen und die so wieder verlängerte acies alternis conversis cohortibus in zwei Teile teilen, von denen der eine nach vorn, der andere nach hinten die Feinde verfolgte. Wie das im einzelnen ausgeführt wurde, darüber hat der Schriftsteller zu wenig Andeutungen gegeben, aber der Gang im allgemeinen ist ziemlich klar. Die Gölersche Auffassung der Worte alternis conversis cohortibus, ut una post, altera ante signa tenderet bei dem nach ihm jetzt noch bestehenden orbis ist rein unmöglich. Zwar sind die alternae cohortes (Nr. 3 S. 20: 'und swar so, dass er die Cohorten je mit Ueberspringung einer derselben rechtsum und resp. linksum machen liesz') bei Göler wie bei den andern Erklärern richtig als nebeneinanderstehende gefaszt; aber die una und altera in den Worten ut una post, altera ante usw., die grammatisch nichts anderes sein können als die Epexegese der alternae, sind bei ihm ganz andere, nemlich zwei je einander gegenüberstehende Cohorten in der Tête und in der Queue des nach ihm jetzt noch bestehenden Carrés. Dasz ferner mit den Worten et alternis conversis cohortibus unmöglich die Verlängerung der Schlachtlinie selbst bezeichnet sein könne, hat schon Heller bemerkt. Es kommt dazu, dasz dieses post und ante signa ten-

Corps, ohne Abgabe des Commandos, für den Anfang eine so selbstverständliche Sache sein, dasz man in der That die Notwendigkeit der Erwähnung einer solchen Gölerschen acies simplex nicht begreift. In Cap. 17, 2 aber: idem altera pars equitum peditumque Caesaris facit muste doch jemand anders als Casar diese altera pars commandieren; von der Bildung einer acies duplew jedoch wird mit keinem Wort Erwähnung gethan. - Entscheidend aber und die Unmöglichkeit der Gölerschen Erklärung beweisend sind die noch übrigen Stellen: 6) BC. I 83, 1 f. acies erat Afraniana duplex legionum quinque, tertium in subsidiis locum alariae cohortes obtinebant; Caesaris triplex, sed primam aciem quaternae cohortes ex quinque legionibus tenebant, has subsidiariae ternae et rursus aliae totidem suae cuiusque legionis subsequebantur, sagittarii funditoresque media continebantur acie, equitatus latera cinqebat. a) Aufstellung des Afranius. Darüber Göler früher (Nr. 1 S. 126): 'Afranius hatte sein Heer von fünf Legionen in zwei Corps oder Divisionen, mit der nötigen Intervalle, neben einander aufgestellt (duplici acie), und seine Hülfstruppen standen als Reserve (in subsidiis) an einer dritten Stelle (tertium locum obtinebant)' (man weisz nicht ob rechts oder links oder hinten). Es scheint G. selbst das Vage dieses Ausdrucks gefühlt zu haben; denn in seiner neusten Schrift Nr. 7 gibt er S. 63 eine total andere Erklärung: 'Des Afranius Schlachtordnung bestand aus zwei Heeresabteilungen, einer von zwei und einer von drei, zusammen von fünf Legionen. Die eine besehligte Afranius, die andere Petrejus. In der Aufstellung der Hintertreffen (in subsidiis), welche gewöhnlich aus zwei Linien bestand, bildeten die Hülfscohorten eine dritte Linie, folglich gewissermaszen ein viertes Treffen.' Ob bei dem engen Zwischenraum der zwei Lager (82, 4) eine Aufstellung in vier Treffen wahrscheinlich sei, wollen wir dahingestellt sein lassen. Jedenfalls aber muste der Gölersche Sinn 'die dritte Stelle unter den Subsidien' anders ausgedrückt sein, etwa durch tertium locum subsidiorum. Die Worte tertium in subsidiis locum alariae cohortes obtinebant konnen nur heiszen: 'die dritte Stelle, nemlich als Reserve, nahmen die alariae cohortes ein.' Sie bildeten also der Sache nach die tertia acies, und das Ganze war eine acies triplea, wurde aber nicht gleich im Anfang so bezeichnet, weil sie nicht ganz aus Legionartruppen bestand. Bei Sall. Cat. 59,5 post eas ceterum exercitum in subsidiis locat heiszt in subsidiis auch nicht 'unter anderen Hintertreffen' oder 'unter der Zahl der Hintertreffen', sondern 'als Hintertreffen'. 7) Die Zahl drei in tertium locum steht aber

dere sich nach G.s Erklärung auf einen gans unwesentlichen Marschmoment in der Frontverlängerung besieht, während am Ende der Bewegung, also in der Zeit wo die Cohorten an das Ziel gelangt sind, sie zu den signa gans die gleiche Stellung einnehmen wie vorher. Beiläufig gesagt, beruht G.s Conjectur cum extensis turmis in Cap. 14 für condensis turmis auf einem Irtum; denn nur die Flügelreiterei e hatte deployiert, nicht aber die Reiterei d (vgl. Gölers Zeichnung).

7) Vgl. die Redensarten BG, VI 33, 4 ei legioni quae in praesidio

in offenbarer Beziehung zu der Zahl zwei in duplex; ist aber mit tertiene locum in subsidiis nur der Sinn einer Außtellung im Rücken zu verbinden. so kann auch der Ausdruck duplex unmöglich auf eine Einteilung in der Front gehen, musz also nach der gewöhnlichen Ansicht gefaszt werden als Schlachtordnung in zwei hintereinanderstehenden Treffen. — b) Aufstellung Cäsars: 'Cäsars Schlachtordnung bestand aus drei Heeresabteilungen, wahrscheinlich die eine von ihm selbst, die andere von Fabius, die dritte von Plancus befehligt. Aber je vier Cohorten von jeder seiner fünf Legionen bildeten das erste Treffen, hinter ihnen standen von jeder Legion drei Cohorten im zweiten und wieder ebenso viel im dritten Treffen. Die Schleuderer und Bogenschützen waren der mittlern — aus nur éiner Legion bestehenden - Heeresabteilung zugeteilt, und die Reiterei schlosz die Flanken der Schlachtordnung.' So weit Göler Nr. 7 a. O. War in der That diese Einteilung der fünf Legionen in drei Heeresabteilungen unter selbständigem Commando von irgend welcher Bedeutung, so musten doch selbstverständlich diese einzelnen Corps ihre selbständige Bewegung haben. Dann aber wäre jedes dieser drei Hauptcorps für sich in drei Treffen geteilt worden, und es könnte nicht von einer gemeinsamen acies prima, secunda, tertia die Rede sein. Und doch ist diese letztere deutlich bezeichnet mit den Worten sed primam aciem quaternae cohortes ex quinque legionibus tenebant. Sprachlich ist es hier wie bei den Worten, welche die Aufstellung des Afranius betressen, unabweisbar, dasz zu den Worten Caesaris triplex die unmittelbar folgenden 1) sed primam aciem, 2) has subsidiariae ternae, 3) et rursus aliae totidem die nähere Erklärung geben. Nach G. aber sollen diese Worte auf etwas ganz anderes sich beziehen, trotzdem dasz sogar bei triplex das Subst. acies weggelassen ist, dessen deutliche Wiederausnahme das primam aciem bildet. Das sed macht keine Instanz; es ist, wie Kraner ganz richtig erklärt, auf die Verschiedenheit von der Afranianischen acies triplex zu beziehen, von der sich die Cäsarianische nur dadurch unterscheidet, dasz bei ihr auch die tertia acies aus Legionssoldaten besteht. Wie sonderbar wäre es ferner dasz, indem der Schriststeller in éinem Satze zweimal auf eine ganz andere Einteilung übergeben würde, die Zahlen dieser nach G. ganz verschiedenen Einteilungen so merkwürdig auf einander passen, dasz man sie eben von vorn herein als eine und dieselbe ansehen musz: das erstemal das drei in tertium locum auf das duplex, das zweitemal die Dreiteilung der Treffen auf die Zahl triplex.

Eine ganz gleiche erklärende Beziehung auf die vorher genannte triplex acies hat die Erwähnung der prima, secunda, tertia acies noch an folgenden Stellen: 7) BG. I 49, 1 f. acieque triplici instructa ad eum locum venit. primam et secundam aciem in armis esse, tertiam castra munire iussit. 8) BG. I 24, 2 triplicem aciem instruxit legionum quattuor veteranarum; darauf bezieht sich 24, 5 und 25, 7. 9) Noch deutlicher als in der vorhin erwähnten Stelle ist auf BC. I 41, 2

relinquebatur und BC. I 15, 5 cum sex cohortibus quas ibi in praesidio habuerat.

triplici instructa acie ad Ilerdam proficiscitur et sub castris Afranii constitit offenbar Bezug genommen in § 4 desselben Cap.: prima et secunda acies in armis, ut ab initio constituta eral, permanebat; post hos opus in occulto a tertia acie fiebat. Würde aber, wie G. meint, die Formierung in drei Tressen unter allen Umständen sich von selbst verstehen, so wäre hinwiederum ein solcher Zusatz ut ab initio constituta erat unbegreiflich. 10) BAfr. 41, 2 wird von Scipio gesagt: quadruplici acie instructa ex instituto suo, prima equestri turmatim directa. Wären das nun vier Divisionen nach Frontabteilung, so könnte nicht unmittelbar nachher (§ 3) von blosz dreien die Rede sein, emer media acies, einem dextrum und sinistrum cornu. 11) Ganz schlagend ist in Beziehung auf den Ausdruck acies simplex folgende Stelle: BAfr. 59, 2 Scipio koc modo aciem direxit. collocabat in fronte suas et lubae legiones, post eas autem Numidas in subsidiaria acie ita extenuatos et in longitudinem directos, ut procul simplex esse acies media ab legionariis militibus videretur. Die acies secunda war so dunn und in die Länge gestreckt, dasz sie von weitem éine Linie mit der acies prima zu bilden schien, also das Ganze sich als acies simplex, d. h. als ein Treffen darstellte. 12) Dasselbe beweist auch BAfr. 60, 3 uti sinistrum suum cornu triplex esset. Vgl. die lichtvolle Erörterung Nipperdeys S. 217 f. Will aber Göler nicht an dieses 'ganz verdorbene Capitel' erinnert sein, so ist die vorhin erwähnte Stelle BAfr. 59, 2 klar genug und ebenso die folgende: 13) BAlex. 37, 4 in fronte enim simplici directa acie cornua trinis Armabantur subsidiis.

Durch dieses Eingehen auf die einzelnen Stellen bei Cäsar und sei nen Fortsetzern glauben wir den philologischen Beweis erschöpfend gegeben zu haben, dasz die Gölersche Auffassung dieser Ausdrücke unmöglich ist. Von allgemeinen Gegengründen sachlicher Art heben wir nur noch die Bedeutungslosigkeit dieser Einteilung in zwei oder drei Corps' in vielen Fällen hervor. In Wirklichkeit nimmt auch G. allenthalben, wo von einer acies triplex die Rede ist, eine Aufstellung in drei Treffen als stillschweigend selbstverständlich an. Erst da wo die Ausdrücke acies simplex, duplex oder quadruplex vorkommen, erhält die Streitfrage eine gewisse Bedeutung, indem G. auch da eine acies triplex voraussetzt. Auf den Widerspruch, in welchen er in Bezug auf BG. III 24 mit seiner eignen Behauptung geräth, haben wir schon hingewiesen. G. sagt ferner Nr. 3 S. 7: das Zusammensassen zweier Legionen zu einer taktischen Einheit war den Römern schon in früher Zeit (vgl. Liv. XXII 27) eigentümlich.' Die Stelle lautet: ita optimuit ut legiones, sicut consulibus mos esset, inter se dividerent. prima et quarta Minucio, secunda et tertia Fabio evenerunt. Als ob nicht die Zahl zwei hier rein zufällig wäre: die Consuln pflegten ehen einfach die ausgehobenen Legionen unter sich in gleichen Hälften zu teilen. Nach dieser Auffassung musten also die ganz getrennten Heere des Minucius und Fabius, die bekanntlich sogar verschiedene Lager bezogen, eine duplex acies heiszen. Dasz an dere Schriftsteller die acies triplex ebenfalls von hintereinanderstehenden

Treffen verstanden, beweist Frontinus, der die Aufstellung des Scipio Liv. XXX 32, 11 instruit deinde primos hastatos, post eos principes, triariis postremam aciem clausit klar und deutlich II 3, 16 robur legionis triplici acie ordinatum per hastatos et principes et triarios ueunt; vgl. auch denselben II 3, 17.

Rüstow behauptet S. 15 gegen Lange, dem auch Göler Nr. 6 S. 61 folgt, dasz nur die Cohorten, nicht aber die Manipel Feldzeichen gehabt hatten. Rüstow hat in der That besonders durch die Stelle BG. II 25 die Existenz besonderer Cohortenzeichen bewiesen; dasselbe beweist auch Tacitus hist. I 44 u. 41. Umgekehrt scheint aber auch die von Lange nachgewiesene häufige Verbindung der Ausdrücke signa und manipuli nicht auf Zufall zu beruhen: vgl. BG. VI 34, 6. 40, 1. Ferner ist in einigen Angaben von schwereren Niederlagen die Zahl der verlorenen Fahnen so grosz, dasz man, auch wenn mit Rüstow die Zahl der Reiterfähnlein dazu gerechnet wird, kaum auskommt, wenn man nicht den kleineren Abteilungen der Cohorten ebenfalls eigne signa zuschreibt: vgl. BC. III 71, 2 und bes. III 99, 4. Von der Niederlage zweier Legionen im mutinensischen Kriege sagt Cic. ad fam. X 30: aquilae duae, signa sexaginta sunt relata. Das wären gerade die signa der Fusztruppen, wenn man an die Manipel denkt. In der That sagt auch Cicero: copias eius omnes delevit fugavitque, während gerade die Reiter allein scheinen übrig geblieben zu sein: Antonius cum equitibus hora noctis quarta se in castra sua ad Mutinam recepit. Endlich spricht auch Vegetius II 13 von einzelnen Zeichen der Centurien; woraus jedenfalls auch für die Zeit Cäsars geschlossen werden kann, dasz auszer den Cohortenzeichen noch andere für kleinere Unterabteilungen bestanden, wahrscheinlich also damals für die Manipel, was besondere Cohortenzeichen durchaus nicht ausschlieszt, welche zugleich als signa des ersten Manipels gelten mochten.

Die signa führen uns auf die antesignani. Nachdem Göler früher in Uebereinstimmung mit Rüstow, Lange u. a. die antesignani bei Casar als ein besonderes kleineres Corps angesehen hatte, das zu speciellen Zwecken, besonders zur Unterstützung der Reiterei, verwendet wurde, erklärt er sich neuerdings Nr. 7 S. 32 Anm. durch Zander (Andeutungen zur Gesch. des röm. Kriegswesens, Ratzeburg 1859) dahin belehrt, dasz unter diesem Ausdrucke nichts mehr und nichts weniger zu verstehen sei als die vier ersten Cohorten jeder Legion, welche die prima acies bildeten. In Betreff der frühern Zeiten ist das allerdings unbestritten und sowol von Lange als Marquardt und Kraner ausdrücklich anerkannt; vgl. bes. Marquardt S. 265 ff. Auch in Beziehung auf Casar hat schon früher Ludwig Müller de re militari Rom. (Kiel 1844) dasselbe behauptet. Für BC. I 43 f. kann man die Möglichkeit einer solchen Auffassung zugeben. Dagegen führen Stellen wie BC. I 57, 1 electos ex omnibus legionibus fortissimos viros, antesignanos, centuriones unabweisbar auf eine Elitentruppe, die doch unmöglich regelmäszig fast die Hälste einer Legion gebildet haben kann. Aehnlich BC.

III 75, 5. 84, 3. Auffallend ist ferner im höchsten Grade, dasz Casar so oft die prima acies erwähnt, ohne sie irgendwo mit dem Ausdruck antesignani zu bezeichnen. Es bleibt daher immer noch die Annahme Langes S. 20 sehr wahrscheinlich, dasz jene expediti CCC jeder Legion BAfr. 75 u. 78 nichts anderes seien als jene antesignani im BC., da sie in ganz gleicher Weise, namentlich zur Unterstützung der Reiterei, verwendet werden wie jene. Ob sie dann bei llerda 300 oder noch etwas mehr ausmachten, mag füglich dahin gestellt bleiben. Dort verlor die Legion nicht blosz deswegen die Haltung, weil 300 der Ihrigen geschlagen wurden, sondern wegen der besondern Kampfesweise der Feinde, die nach Zurückwerfung der antesignani bereits sie selbst umzingelte. Diese Bemerkung richten wir speciell gegen Zanders Einwendung.

Ueber die Grabenbreite bemerkt Rüstow S. 84: man finde bei Casar fast durchweg solche die durch 3 teilbar seien, nemlich von 12, von 15 und von 18 Fusz und nur éinmal eine von 20 Fusz, ein Masz welches um seines Alleinstehens willen notwendig zweiselhast erscheinen masse. Es ist dies die Stelle BG. VII 72, 1. Doch sind auch die Masze 12 Fusz und 18 Fusz ebenso 'alleinstehend': denn 12 Fusz werden nur BG. VII 36, 7 und zwar bei einer fossa duplea erwähnt, und 18 Fusz kommen nur BG. II 5, 6 vor. Dagegen sind Gräben von 15 Fusz fünfmal erwähnt: BC. I 41, 4 (vgl. I 42, 1). III 63, 1. BG. V 42, 1. VII 72, 3 und VIII 9, 3. In der Regel scheint also die Grabenbreite 15 Fusz betragen zu haben. Sehr ungenau ist die Angabe Gölers in Nr. 6 S. 68: 'der Graben erhielt eine Breite von 15 bis 22 Fusz'; vielmehr müssen wir bei Casar einen Ansatz von 12-20 Fusz annehmen, wobei die Zahl 15 vorgeherscht zu haben scheint.

Ueber die Tiefe der Gräben findet sich, wenn wir recht gesehen haben, nur éine Angabe bei Casar BG. VII 72, 3: bei Graben von 15 Fusz Breite wird bemerkt, dasz die Tiefe gleich viel betragen habe. Es ist dies offenbar eine Ausnahme; sonst wäre hier ebenso wenig wie anderwärts etwas darüber angegeben. Bei diesen dürftigen Angaben bleibt also immerhin ein Spielraum für Hypothesen, wie die Rüstowsche, dasz

 $t = \frac{2b}{3} + 1$  (t = Tiefe, b = Breite) gewesen sei, womit aber einerseits jene oben angeführte Angabe eines Grabens von 20 Fusz Breite, anderseits die anderwarts bei Vegetius vorkommenden Breiten von 5, 11, 13, 17, 19 Fusz nicht recht stimmen wollen, da alle diese Zahlen nicht durch 3 teilbar sind. Dagegen ist Gölers Hypothese die dasz, da Vegetius I 24 von einer legitima fossa duodecim pedes lata et alta novem spricht, auch bei Casar die Tiefe von 9 Fusz bei ganz verschiedener Breite die Regel gewesen sei. Der Ausdruck legitima bezieht sich aber offenbar nicht auf die Tiefe allein, sondern auf das Vorkommen beider Masze zugleich. Diese Annahme hat also wenig Wahrscheinlichkeit.

Rüstow sagt S. 87: 'die gewöhnliche Wallhöhe betrug wahrscheinlich % der obern Grabenbreite. So erwähnt Cäsar zu einem Graben von 15 Fusz Breite eines Walles von 10 Fusz Höhe, für einen Graben von 18 Fusz Breite eines Walles von 12 Fusz Höhe (BC. III 63, 1. BG. II 5, 6). Die Wallhöhe wird angegeben: an einer Stelle auf 9 Fusz: BG. V 42, 1; an einer Stelle auf 10 Fusz: BC. III 63, 1; an 5 Stellen auf 12 Fusz: BG. II 5, 6. VIII 9, 3. VII 72, 4. BC. II 61, 4 und BG. II 30, 2, wo indes Frigell mit Wahrscheinlichkeit blosz liest: vallo passuum in circuitu quindecim milium. Am häu figsten kommt also die Zahl 12 vor. Nur an 3 Stellen ist zugleich die Wallhöhe mit der Grabenbreite angegeben, nemlich an den beiden von Rüstow angeführten, und BG. V 42, 1, wo der Wall auf 9, der Graben auf 15 Fusz angegeben wird. Hier dürfte aber leicht mit Orosius X statt IX zu lesen sein, was mit der Rüstowschen Annahme stimmen würde. Derselben würden zwei andere Stellen BG. VIII 9, 3 und VII 72, 4 nicht widersprechen, weil sie von Doppelgräben reden, von denen jeder 15 Fusz Breite hatte und bei denen der Wall 12 Fusz hoch war. Bei Doppelgräben muste aber natürlich das Verhältnis ein anderes sein als bei einfachen Gräben.

Ein Hauptverdienst der Gölerschen Werke besteht darin, dasz der Vf. auf Grundlage teils der besten topographischen Karten teils auch der eignen Anschauung die Situationspläne der Schlachten und Märsche des römischen Imperators genauer, als es bisher geschehen war, erforscht und teilweise festgestellt hat. Ref. betrachtet es nicht als seine Aufgabe, die Hauptresultate dieser Untersuchungen dem Leser vorzulegen, da sie zum groszen Teil einem weitern Publicum bereits bekannt sind; wir verweisen namentlich auf den Jahresbericht von Heller im Philol. XIII S. 572 ff. Auf eine genauere Controle der Einzelheiten muste aber Ref. aus dem Grunde verzichten, weil ihm die nötigen Hülfsmittel, Generalstabskarten usw. fehlen. Zum Ersatz dafür wandte er sich an Hrn. Professor Köchly in Zürich, von dem er wuste dasz er sich gerade in der letzten Zeit mit diesen Untersuchungen speciell beschäftigte. Wir zweifeln nicht daran, dasz die Leser dieser Zeitschrift Hrn. Prof. Köchly mit uns für die Liberalität danken werden, mit welcher er seine Bemerkungen, beziehungsweise seine abweicheuden Ansichten hierüber dem Ref. zur Verfügung stellte.

(Fortsetzung folgt.)

Winterthur.

Arnold Hug.

### 18.

# Zu Cäsar B. G. Il 15 ff.

Ob Cäsar nach der Unterwerfung der Ambianer (II 15) im Süden oder im Norden der Sambre in das Land der Nervier gezogen ist, möchte sich mit völliger Bestimmtheit nicht entscheiden lassen, da in den betreffenden Capiteln nichts vorkommt, was die eine oder die andere Ansicht unmöglich machte. Je nachdem man sich aber entscheidet, musz man auch das römische Lager entweder auf dem südlichen, rechten, oder auf dem nördlichen, linken Ufer der Sambre annehmen. Cäsar selbst hat es hier wie öfter unterlassen genauere Angaben zu machen,

da es ihm weniger darauf ankam, seine Zeitgenossen und Leser mit seinen Marschrouten in einem denselben doch so zu sagen gänzlich unbekannten Lande ins Detail bekannt zu machen, als ihnen eine genaue Schilderung seiner Thaten und Erfolge zu geben. Nach der gewöhnlichen Ansicht hatte Casar sein Lager auf dem südlichen, rechten Ufer aufgeschlagen. Napoleon aber in seinem 'précis des guerres de César' ist der entgegengesetzten Ansicht: 'ils (les peuples du Hainaut) étaient campés sur la rive droite du Sambre.' Diese Ansicht teilt A. von Göler: Casars gall. Krieg von 58-53 S. 66 ff. und sucht sie ausführlich zu begrunden. Mich hat seine Darstellung und Entwicklung nicht überzeugt. und ich kann nur zugeben dasz Gölers Ansicht möglich, nicht aber dasz sie die notwendig richtige sei. Ich neige mich vielmehr zu der gewöhnlichen Ansicht, und zwar aus folgenden Gründen. Anerkanntermaszen lag der gröszere Teil des nervischen Landes auf dem linken Sambre-User; hier lag auch ihre Hauptstadt Bagacum. Wenn nun Casar wirklich nördlich der Sambre vordrang, was konnte die kriegslustigen Nervier bestimmen, ihre Stadt und den gröszern Teil ihres Landes den Römern ohne Schwertstreich preiszugeben und Fliehenden ähnlich sich auf das rechte Ufer zurückzuziehen? Ist es nicht wahrscheinlich, dasz sie ihre und ihrer Bundesgenossen Truppen auf dem linken Ufer concentrierten, um hier den vordringenden Feind zu erwarten? Hatten sie doch auf dem linken User einen strategisch äuszerst günstigen Punkt, nemlich jenen Hügel auf dem nach Napoleon und Göler Cäsars Lager gewesen sein soll. Brach dagegen Cäsar vom Süden in das nervische Land ein, so ist es nur natürlich, wenn ihn die Nervier auf dem linken User erwarteten, um ihm das Vordringen in den Hauptteil ihres Gebietes zu wehren, möglicherweise um ihn ganz aus ihrem Lande hinauszuschlagen. Sei dem nun aber wie ihm wolle, so bleibt mir in der sonst so klaren und anschaulichen Schilderung des Kampfes eine Stelle gänzlich unverständlich, welche, so viel ich sehe, bis jetzt keinem der Erklärer älterer und neuerer Zeit aufgefallen ist. Es sind das die einfachen und an sich sehr klaren Worte Cap. 22 saepibusque densissimis, ut ante demonstravimus, interiectis prospectus impediretur. Um mein Bedenken zu begründen musz ich etwas weiter ausholen. In Cap. 17 sagt Casar, dasz die nur durch ihr Fuszvolk starken Nervier, quo facilius finitimorum equitatum, si praedandi causa ad eos venissent, impedirent, Verhaue angelegt hatten, ut instar muri hae saepes munimenta praeberent. Wo haben wir uns diese saepes zu denken? Von den mir bekannten Erklärern spricht sich keiner darüber aus, sie scheinen also - und mit Recht - die Sache für zu einsach und selbstverständlich genommen zu haben. Auch die Handbücher der alten Geographie gehen darüber hinweg. So sagt z. B. Ukert Geogr. der Gr. u. R. II 2 S. 375 'um die Reiterei der Nachbarn aufzuhalten, hatten sie junge Baume umgehauen Soll heiszen: 'hatten sie jungen Bäumen die Kronen ausgeschnitten', denn dies ist offenbar, wie schon Görlitz erklärt, das lat. incidere], die Zweige unter einander und mit Dornen durchflochten und so sich einen dichten schützenden Zaun gemacht.' Das 'einen Zaun' scheint darauf hinzudeuten, dasz Ukert an ein

die Grenzen umgebendes Gehege denkt. Ist dies die Meinung Ukerts. so gebe ich ihm vollkommen Recht und habe mir die Sache nie anders gedacht. Es ist dies auch wol die Ansicht der darüber schweigenden Erklärer. Das pluralische saepes drückt nur das Fortlaufende des Verhaues aus, ahnlich wie z. B. ripae bei Casar öfter nur von einem Ufer in seiner fortlaufenden Ausdehnung gebraucht wird. Dasz Cäsar nicht bestimmt angibt, dasz die Verhaue an den Grenzen sich befanden, wird sich leicht dadurch erklären, dasz man kaum etwas anderes annehmen kann, wenn er sagt, die sacpes seien angelegt gewesen ut finitimorum equitatum impedirent. Auch wäre es in der That mehr als merkwürdig, es ware monstros, wenn die Nervier ihr Land mit solchen Verhauen nicht um zogen, sondern durch zogen hätten. Sie hätten sich dadurch weniger Schutz gegen äuszere Feinde als vielmehr Hindernisse und Unbequemlichkeiten des Verkehrs im Innern ihres Landes geschaffen. Auch wurde sich ein Analogon zu einer solchen Einrichtung wol nirgends finden lassen; und wollte man z. B. an die Umfriedigungen der groszen westphälischen Bauerngüter denken, so möchten doch auch diese mit solchen Verhauen quo non modo intrari sed ne perspici quidem posset nicht im entferntesten zu vergleichen sein. Für eine Sicherung der Grenzen sprechen dagegen viele Analoga. So waren z. B. in alterer Zeit die Landwehren deutscher Städte häufig mit Verhauen aus Buchen umgeben, die der Beschreibung Casars bis ins einzelnste ähnlich ebenfalls den Zweck hatten, der feindlichen Reiterei Hindernisse in den Weg zu legen. Um nur wenige Beispiele anzusühren: die Franksurter Landwehr war mit solchen Verhauen umgeben, sie hieszen 'das Gebück', und noch jetzt, nachdem dieselben längst verschwunden sind, heiszt ein Teil der Gemarkung auf der linken Mainseite nach dem Walde hin im Munde des Volks 'das Gebück'. So konnte man noch vor wenigen Jahren vielleicht ist es jetzt noch der Fall - um die Landwehr von Aachen solche Verhaue aus sehr knorrigen und dicken Buchen sehen. Als solche Grenzwehren nimmt auch A. von Cohausen in seinem höchst interessanten Aufsatze: 'Ringwälle und ähnliche Anlagen im Taunus und anderwarts' (Braunschweig 1861) S. 11 diese nervischen Verhaue und erinnert dabei an das rheingauer 'Gebück' und an ähnliche Heckenbesestigungen in Hessen und Ostpreuszen. Sprechen sonach alle ähnlichen Vorkommnisse für eine Grenzbefestigung in dem Nervierlande, so ist auch in der ganzen Schilderung Casars nur die eine oben angeführte Stelle Cap. 22 saepibus . . impediretur, welche sich mit einer bloszen Grenzbefestigung nicht verträgt. Cäsar befand sich schon im Innern des nervischen Landes, er stand an der Sambre, und selbst hier sollen ihn diese saepes, welche durch das zugefügte ut ante demonstravimus doch offenbar als die in Cap. 17 beschriebenen bezeichnet werden sollen, an dem freien Ueberblick gehindert haben! In der That wenig glaublich. De Crissé\*) in seinen 'commentaires de César' (1787) S. 97 macht sichs

<sup>\*)</sup> Crissés Urteil über Cäsars Fehler in der Nervierschlacht stimmt vollkommen mit Köchly und Rüstow Einleitung zu Cäsars Commentarien über den gallischen Krieg 8. 58 f. überein.

leicht und bequem, wenn er u. a. sagt: 's'il se fût donné te temps de retrancher son camp, de saire dégager le terrain des broussailles (welches Wort sehr ungenau die saepes densissimae Casars wiedergibt) qui l'embarassaient et qui empêchaient les troupes de se porter mutuellement les secours nécessaires, il aurait été en état de soutenir l'attaque vive de l'ennemi'... Wir hoffen aus Casar selbst den Beweis zu liefern. dasz der freie Blick auf dem Schlachtfelde nicht saepibus densissimis gehindert war. In der Beschreibung des Terrains, welches von den Romern zum Lagerplatz gewählt war, wird Cap. 18 nichts von diesen saepes gesagt. Die römischen Reiter, Schleuderer und Pfeilschützen gehen Cap. 19 den Hügel hinab und über den Flusz. Von Hindernissen, die sie dabei zu überwinden gehabt hätten, finden wir auch nicht die leiseste Andeutung. Die Feinde eilen mit derselben unglaublichen Schnelligkeit, mit welcher sie von ihrem Lagerhügel herabgestürmt sind, den gegenüberliegenden Hügel hinauf gegen das römische Lager und die mit Befestigungsarbeiten beschäftigten Römer (Cap. 19). Auch hier keine Spur von Hemmnissen und Schwierigkeiten. Ebenso begibt sich Cäsar Cap. 20 zu der zehnten Legion auf dem linken Flügel und von da in alteram partem ohne Angabe von zu überwindenden Hindernissen. Erst Cap. 22 werden die saepes densissimae erwähnt; allein gleich Cap. 23 treiben die Soldaten der 9n und 10n Legion die Atrebaten celeriter ex loco superiore in flumen, und die 11e und 8e, welche das Mitteltressen in der zerrissenen Schlachtlinie bildeten, drängen die Veromanduer bis an das Fluszuser hinab. Auch hier sind Hindernisse nicht erwähnt. Ebenso wenig Cap. 23, 4 wo die Nervier confertissimo agmine . . ad eum locum contenderunt, quorum pars aperto latere legiones circumvenire, pars summum castrorum locum petere coepit. Aus allen diesen angeführten Stellen geht, für mich wenigstens, aufs klarste hervor dasz Verhaue das Schlachtseld weder von oben nach unten, noch auch von rechts nach links in die Quere durchzogen. Ich behaupte also: sie waren gar nicht vorhanden. Wie kamen sie aber in Cap. 22? Durch einen Abschreiber, der die Fehler, welche Casar als Oberfeldherr bei dieser Gelegenheit gemacht hat, sich nicht erklären konnte und sich daher nach Hindernissen umsah, welche den freien Ueberblick über das Schlachtfeld unmöglich machten. Diese glaubte er dann in den von Cäsar selbst Cap. 17 erwähnten saepes zu finden. Ich bin daher der Ansicht, dasz die Worte Cap. 22 saepibusque . . impediretur als ein Glossem aus dem Texte zu entsernen, wenigstens in [ ] zu setzen seien. Wer sich gegen ein solches Glossem sträubt, müste annehmen, Casar selbst habe, um bei seinen mit dem Terrain unbekannten Lesern eine gröszere Teuschung zu bewirken, diese saepes gegen alle Wahrheit in Cap. 22 eingeschmuggelt. Zur Unterstützung dieser Meinung konnte man anführen, dasz dann Casar ebenfalls absichtlich in Cap. 17 nicht mit bestimmten Worten hinzugefügt habe, dasz sich die saepes an den Grenzen befanden. Ich möchte eine solche Ansicht nicht zu der meinigen machen; denn, um mich der Worte Köchlys und Rüstows zu bedienen, 'es zeigt die rein subjective und als solche höchst anschauliche Schilderung der Schlacht, wie wenig Casar darauf ausgieng,

wo es nicht seine Tendenz verlangte, die Wahrheit zu verhüllen oder seine Person über Gebühr herauszustreichen.' Uebrigens hat Cäsar auch in der Schilderung der Schlacht mit der Wahrheit es nicht allzu genau genommen: denn wenn er, um den durch seine eigne und die Tapferkeit seiner Soldaten wie die Umsicht seiner Unterfeldherrn in verzweiselter Lage errungenen glücklichen Erfolg desto mehr hervorzuheben, Cap. 27 sagt: ausos esse transire latissimum flumen, ascendere altissimas ripas, subire iniquissimum locum: so sieht man auf den ersten Blick. wie stark hier die Farben aufgetragen sind. Die Feinde haben nichts anderes, gröszeres gethan als die Legionssoldaten und Bundesgenossen auch. Das flumen war nicht latissimum: denn die Sambre ist an der von Göler mit Wahrscheinlichkeit bestimmten Stelle der Schlacht 50-60 Fusz breit: die User waren nicht altissimae, sonst wären diese selben User die römischen Reiter nicht hinabgekommen; der locus selbst aber war nicht iniquissimus, sondern höchstens iniquus, qui ab summo a equaliter declivis ad flumen Sabim vergebat (Cap. 18). Mögen andere sehen und prüfen, ob meine hier ausgesprochenen Bedenken begründet sind; seit Jahren hege ich sie, scheute mich aber immer sie in weiteren Kreisen mitzuteilen, da ich mir in mehr militärischen Dingen nicht ausreichendes Urteil zutraute.

Frankfurt am Main.

Anton Ebers.

### 19.

# Zur Kritik von Cäsars Büchern de bello civili.

Die nachfolgenden Bemerkungen sind zunächst hervorgerusen durch die jüngst bei B. Tauchnitz erschienene neue Ausgabe des Cäsar von F. Kraner, welcher in der schön geschriebenen Vorrede nicht verhelt, dasz ihm in den so heillos verderbten Büchern vom Bürgerkrieg an manchen Stellen das richtige zu finden noch nicht geglückt sei. Mögen diese Versuche, wenn sie auch nicht das rechte tresten sollten, wenigstens zur sichern Heilung der behandelten Schäden den Weg bahnen.

1) II 4, 4 communi enim fit vitio naturae, ut invisis [latitantibus] atque incognitis rebus magis confidamus vehementiusque exterreamur: ut tum accidit. Die Einwohner von Massilia hatten in dem Bürgerkriege zwischen Casar und Pompejus Partei für den letztern genommen und wurden, nachdem sie gegen D. Brutus eine unglückliche Seeschlacht geliefert, von Trebonius und D. Brutus zu Wasser und zu Lande belagert. Das Erscheinen des Pompejaners L. Nasidius mit 16 Schiffen erfüllte sie mit neuem Mute, und vertrauensvoll rüsten sie sich zu einem neuen Kampfe, welcher das Schicksal ihrer Vaterstadt entscheiden sollte. Dies der Inhalt des 3n und 4n Cap. bis § 3, worauf in den oben angeführten Worten eine psychologische Bemerkung folgt, welche auch nach Entfernung des von Nipperdey und Kraner als sprachlich unstatthaft erkannten latitantibus (oder latitatis) noch Anstosz erregt. Denn abge-

sehen davon dasz invisus — non visus bei Casar ungebräuchlich ist und überhaupt nur in Verbindung mit inauditus (vgl. Cic. de har. resp. 27, 57) vorkommen möchte, so scheint mir das Wort hier, wo es sich nicht auf etwas ungesehenes, fremdartiges, sondern nur auf die unvermutete Ankunst des Nasidius beziehen kann, durchaus unpassend. Der Sinn der eingewehten Sentenz kann nur sein, dasz das unvorhergesehene, unerwartete und das unbekannte (incognita), dessen Folgen in ihrer Tragweite verborgen sind (daher die Glosse latitantibus) den Menschen einerseits allzugroszes Vertrauen, anderseits auch wieder zu grosze Furcht einstöszt. Ich lese daher statt invisis mit Zusetzung eines Buchstaben (p): inprovisis. Dasz inprovisus sonst bei Casar gewöhnlich nur in der Formel de inproviso (vgl. ll 6, 3) oder mit Auslassung von de vorkommt, ist wol nur zufällig.

- 2) III 38, 4 nostri cognitis insidiis, ne frustra reliquos exspectarent, duas nacti turmas exceperunt (in his fuit M. Opimius, praefectus equitum), reliquos omnes earum turmarum aut interfecerunt aut captos ad Domitium deduxerunt. Dasz diese Stelle, worin die verunglückte Expedition Scipios gegen das Heer des Casarianers Domitius, welches sich in einen Hinterhalt gelegt hatte, erzählt wird, in allen Hss. verderbt sei, hat man in neuester Zeit wol erkannt, ohne jedoch den Sitz der Verderbnis zu entdecken. Kraner glaubte in seiner ersten Ausgabe von 1856 durch Auswerfen von earum turmarum dem Texte aufzuhelsen; in der neuesten setzt er auch das Wort reliquos in Klammern. Allein hierdurch erscheint der letzte Satz zu abgerissen und verliert die notwendige Beziehung auf den vorher genannten Opimius, wozu die Worte reliquos omnes offenbar einen Gegensatz bilden. Einen richtigeren Weg der Heilung hat Ad. Koch eingeschlagen, welcher annimmt dasz nach Opimius die Worte qui fuga salutem sibi repperit oder etwas ahnliches ausgefallen sei, und alles übrige für echt hält. Aber auch dieser Vorschlag genügt nicht. Die Worte in his fuit M. Opimius können nicht auf duas hostium turmas bezogen werden, sondern setzen notwendig die Erwähnung von solchen, welche sich durch die Flucht gerettet haben, voraus. Demnach nehme ich au, dasz hinter exceperunt etwa die Worte quorum perpauci fuga se ad suos receperunt oder fuga salutem sibi reppererunt ausgefallen sind. So erklärt sich auch aufs natürlichste die Auslassung durch den gleichen Ausgang der beiden Sätze exceperunt und receperunt, zumal wenn man hinzunimmt dasz die ausgefallenen Worte eine Zeile gebildet haben können. Zur weitern Begründung meines Vorschlags möge eine der unsrigen in der Darstellung und Construction ganz entsprechende Stelle Casars BG. I 53, 2 angeführt werden: ibi perpauci . . lintribus inventis sibi salutem reppererunt: in his fuit Ariovistus, qui naviculam. nactus ea profugit; reliquos omnes equitatu consecuti nostri interfecerunt. Noch erübrigt zu bemerken, dasz das in den IIss. zwischen cognitis und insidiis stehende hostium. worin schon Oudendorp ein Glossem vermutete, von Nipperdey und Kraner mit Recht ausgeworfen worden ist.
  - 3) III 49, 4 ut erant loca montuosa et ad specus angustiae vallium,

has sublicis in terram demissis praesaepserat terramque adjecerat, ut aquam contineret. Man erklärt die aussallenden Worte ad specus angustiae vallium gewöhnlich ad specuum similitudinem angustae valles, und auch Kraner in der Weidmannschen Ausgabe schlieszt sich dieser Auffassung der Stelle an. Mir scheint der Ausdruck, welchen J. Apitz durch Berufung auf BC. III 101, 2 quae sunt ad incendia, und durch Vergleichung des griechischen els bei Theokr. 5, 98, Nipperdey durch das in Satzen wie Liv. XXII 22 homini non ad cotera Punica ingenia callido in der Bedeutung von 'im Verhältnis zu' oder 'in Vergleichung mit' gebrauchte ad zu rechtfertigen sucht, so hart und fremdartig, dasz ich mit Held an der Verdorbenheit der Stelle nicht zweifie. Gestützt auf den von Kraner adoptierten Ausspruch Haupts im Philologus I S. 586, dasz man in diesen auf alle Weise verderbten Büchern ohne herzhafte Verbesserungen nicht auskomme, wage ich den Besserungsvorschlag et instar specuum angustiae vallium und nehme specuum in der Bedeutung von Canalen (vgl. BAlex. 56). In gleicher Weise kommt instar bei Casar noch an zwei Stellen vor: BG. II 17 instar muri und BC. III 66 cohortes quasdam, quod instar legionis videretur, esse post silvam. Sobald das Wort in ad verdunkelt war, muste sich der Genetiv specuum der Prap. accommodieren. - Was die von Apitz angezogene Stelle III 101, 2 onerarias naves taeda et pice et stupa reliquisque rebus, quae sunt ad incendia, in Pomponianam classem immisit betrifft, so scheint auch hier der Text durch Auslassung alteriert zu sein; jedoch halte ich nicht apta, welches in einigen geringeren Hss. hinter sunt sich eingeschaltet findet, für das richtige, sondern erganze: quae usus sunt ad incendia, da usui wegen der Aehnlichkeit des solgenden Wortes leichter ausfallen konnte. So sagt Casar BC. II 15, 3 operi quaecumque sunt usui. Il 7, 1 naves nullo usui fuerunt und BG. V 1, 4 ea quae sunt usui ad armandas naves.

4) III 54, 2 obstructis omnibus castrorum portis et ad impediendum obiectis . . exercitum eduxit. Diese offenbar verdorbene Stelle sucht Nipperdey und nach ihm Kraner in der Weidmannschen Ausgabe durch Einschiebung von rebus hinter omnibus herzustellen, so dasz der Sinn wäre: 'nachdem alles mögliche den Lagerthoren vorgebaut worden war'; aber diese Bedeutung von obstruere widerspricht dem Gebrauche Cisars, welcher nur die Structur obstruere aliquid aliqua re kennt. Deshalb hat Kraner jetzt seine frühere Meinung zurückgenommen und schiebt hinter et nach dem Vorgang von Ciacconius fossis ein, wodurch wenigstens die Construction hergestellt wird. Wenn ich nicht sehr irre, so ergibt sich die richtige Ergänzung durch Vergleichung von III 67, 4 erat objectus portis ericius; ich vermute daher et ad impediendum obiectis ericiis. Auch hier hat die Aehnlichkeit der voranstehenden beiden Silben Veranlassung zum Ausfalle des seltenen Wortes gegeben, welches eigentlich 'Igel' heiszt und in der Kriegskunst eine unserm 'spanischen Reiter' entsprechende Maschine bedeutet. Uebrigens hat schon Markland die Conjectur ericiis (statt obstructis) omnibus castrorum portis ad impediendum obiectis gemacht, die jedoch einesteils zu gewaltsam und andernteils nicht geeignet ist, die Quelle der Verderbeis erkennen zu lassen.

- 5) III 67, 1 eo signo legionis illato speculatores Caesari renuntiarunt. Ich leugne nicht die Richtigkeit der Construction, wonach aus dem vorhergehenden Abl. abs. zu renuntiarunt als Object signum illatum esse herauszunehmen ist, wol aber die Zulässigkeit von signo illato statt des Pluralis signa illata. So weit ich Cäsars Sprachgebrauch kenne, gebraucht er signum meist mit dare nur von dem Zeichen zum Angriff, wogegen er zur Bezeichnung der verschiedenen Bewegungen des Heeres sich immer des Plurals bedient; also signa inferre, signa transferre, conferre, efferre, convertere, tollere usw.; vgl. Kraner Uebersicht des Kriegswesens bei Cäsar S. 46. (Bei Livius II 49, 3 kommt auch das blosze ferre mit signa vor = außbrechen: acceptus in medium signa ferri iubet.) Demnach erscheint die Aenderung eo signa legionis illata um so eher geboten, als das Wort signa sich leicht dem misverstandenen eo accommodieren konnte. So fällt denn auch die Veranlassung weg mit Nipperdey renuntiarunt in rem nuntiarunt zu verwandeln.
- 6) III 75, 3 neque vero Pompeius . . moram ullam ad insequendum intulit, sed eadem spectans, si itinere impeditos perterritos deprehendere posset, exercitum e castris eduxit. Mit Recht haben Nipperdey und Kraner (in der Weidmannschen Ausgabe) die künstliche Erklärung der Worte eadem spectans von Held u. a.: 'das nemliche, worauf er immer zu lauern pflegte, im Auge haltend' verworfen; aber Nipperdeys Conjectur sed id spectans verursacht eine neue Bedenklichkeit, da eine solche Construction ohne Beispiel ist. Deshalb ist Kraner jetzt davon abgegangen und hält die Worte eadem spectans für interpoliert, da sie unbeschadet des Sinnes wegbleiben könnten. Geben wir auch dieses zu, so vermiszt man den Nachweis über die Entstehung der fraglichen Worte, welche in ihrer jetzigen Gestalt kaum einem klügelnden Abschreiber ihre Entstehung verdanken müchten. Meiner Meinung nach sind beide Wörter verdorben und etwa also herzustellen; sed con andum putans, si. . posset. Ueber die Construction vgl. BG. 18 conali, si perrumpere possent.
- 7) Hieran reihen wir schlieszlich eine Stelle aus Cäsars bellum Gallicum, die auch nachdem Nipperdey das von allen Hgg. ausgelassene circumspicerent wieder hergestellt, und trefflich erklärt hat, noch einer kleinen Nachhülfe bedarf. VI 43, 4 heiszt es bei der Erzählung der Verfolgung des Eburonenfürsten Ambiorix: ac saepe in eum locum ventum est tanto in omnes partes diviso equitatu, ut modo visum ab se Ambiorigem in fuga circumspicerent captivi nec plane etiam abisse ex conspectu contenderent, ut spe consequendi illata atque infinito labore suscepto, qui se summam ab Caesare gratiam inituros putarent, paens naturam studio vincerent usw. Ueber das doppelte ut in diesem Satze macht Hand Lehrb. des lat. Stils 2e Aust. S. 305 die Bemerkung: 'hier kann kaum gerechtfertigt werden, dasz das erste ut auf tanto diviso exercitu, das zweite auf in eum locum bentum est bezogen werden musz, wie auch im solgenden die reine Cäsarische Klarheit vermiazt

wird.' Wird auch dieses Bedenken dadurch, dasz man mit Held den ersten Satz mit in eum locum ventum est verbindet, teilweise beseitigt, so bleibt doch die Structur immerhin in hohem Grade hart, um so mehr, als meiner Meinung nach in eum locum auf einen bestimmt gedachten Ort, und nicht, wie Held erklärt, auf den Punkt bis zu welchem man es in der Verfolgung des Ambiorix gebracht hat, zu beziehen ist. Es scheint mir daher nicht zweiselhaft, dasz statt ut . . circumspicerent vielmehr wbi zu setzen sei, da auf locus im eigentlichen Sinne stets ubi folgt, während es in der Bedeutung 'Stellung, Lage, Punkt' regelmäszig ut nach sich hat, ohne jedoch die Construction mit ubi ganz auszuschlieszen. Man vergleiche hierüber besonders Benecke und Halm zu Cic. pro Lig. 9. 28 qui in eum locum veneras, ubi tihi esset pereundum, wo Benecke mit einer Kölner Hs. uti vorschlägt; Liv. XLII 1 locum publice pararet, ubi deverteretur. Verg. Aen. I 365 devenere locos ubi -. Die Verwechselung des ubi mit ut konnte an unserer Stelle um so eher stattfinden, als man es mit tanto in omnes partes diviso equitatu in unmittelbare Verbindung brachte. Nach dieser Aenderung schlieszen sich nun die Worte ut spe consequendi illata . . vincerent passend an den ganzen vorhergehenden Satz ac saepe in eum locum ventum est, ubi . . contenderent an, um die Wirkung der nunmehr gewonnenen Gewisheit, sich in der Nähe des verfolgten zu befinden, auszudrücken, wodurch die Verfolger zu fast übermenschlichen Anstrengungen getrieben wurden. Uebrigens können wir Hands Vorwurf, in dem folgenden vermisse man die reine Cäsarische Klarheit, nicht begründet finden. Wenn auch Cäsar bei der Erzählung von Thatsachen und in der Beschreibung von Zuständen sich in der Regel der grösten Einfachheit und Deutlichkeit besleiszigt, so finden wir anderseits stellenweise eine gewisse Umständlichkeit, und namentlich pflegt er bei Angabe des Ausgangs eines complicierten Ereignisses die dabei wirkenden Ursachen und Motive in einem gedrängten Ueberblick zusammenzufassen. Ein interessantes Beispiel der Art bietet BC. II 10, ein Capitel welches aus einem einzigen, übrigens einfach gebauten und deshalb noch immer übersichtlichen Satze besteht.

Bonn.

J. Freudenberg.

# . 20.

# Zu Ciceros erstem Buch de oratore.

1, 1 schrieb ehemals Orelli: si infinitus forensium rerum labor et ambitionis occupatio decursu honorum et i am aetatis flexu constitisset; aber schon in den Addenda der ersten Ausgabe (Cic. opp. II 1 S. 586) kehrte er zur alten Lesart etiam zurück. Mir scheint et iam das allein richtige; nur musz man es gehörig auffassen. honorum decursu bezeichnet einen Zeitpunkt, quo ambitionis occupatio constiterit; auf eben denselben Zeitpunkt weist nun iam hin, und et iam sagt, dasz eben dann noch ein zweites eintreten werde. Also: 'am Ziele

der Ehrenlaufbahn und dem eben dann (zugleich) eintretenden Wendepunkte des Lebens'. Dasz dieses zweite Attribut jenes Zeitpunktes durch ein zur Zeitpartikel hinzutretendes Verbalsubstantiv ausgedrückt werden kann, beweist discessu tum meo in der R. in Pisonem 9, 21, (Wollte man et iam erklären: 'und wenn die Lebensjahre sich schon neigten', so würde dem nicht blosz die Wortstellung, sondern auch der Sprachgebrauch Ciceros entgegenstehen.) Da iam hier in die Zukunst gerückt ist, denn constitisset vertritt die Stelle des Futurum exactum, darum hat die Stelle viel Aehnlichkeit mit Tac. ann. XIII 19 destinavisse eam Ruhellium Plautum . . ad res novas extollere, coniugioque eius es iam imperio rem publicam rursus invadere: 'wenn er ihr Gatte und demnächst (eben dann) Kaiser würde'. Es enthalten also diese Worte eine boshaste Hindeutung auf einen combinierten Plan der Agrippina, die den Rubellius zu gleicher Zeit zu ihrem Gatten und zum Kaiser machen wolle. An obiger Stelle würde etiam nur dann am Orte sein, wenn der Sinn ware: 'wenn der mit dem Ablauf der Ehrenlausbahn eintretende Stillstand des Ehrgeizes zugleich auch in den Wendepunkt des Lebens fiele.' Aber solche Bedingung stellt Cic. nicht: er sagt nur, dasz jene beiden Momente in einen Zeitpunkt zusammenfallen. Nichts beweist also für das etiam Cic. Brut. 89, 304 erat Hortensius in bello, Sulpicius aberat, etiam M. Antonius. Denn hier haben wir zwei Subjecte, so dasz wir noch ein zweites abest hinzuzudenken haben. Uebrigens glaube ich dasz Cic. an dieser Stelle Sulpicius aberat, aberat etiam M. Antonius wirklich geschrieben hat. Orelli beruft sich noch auf pro Cluentio 31, 84 tene hoc, Atti, dicere, tali prudentia, etiam usu atque exercitatione praeditum? Selbst wenn diese Stelle unverdorben sein sollte (Lambin schrieb tali etiam usu: man könnte auch vermuten, dasz von praeditus nur prudentia abhange und das übrige zu sassen sei: 'auch in Folge von Erfahrung und Uebung'), würde dies doch in jedem Fall eine Steigerung enthalten: non modo prudentia sed etiam usu praeditum. Eine solche Steigerung aber ist unserer Stelle fremd. Es gehört nicht hierher Stellen aufzuführen, wo etiam von einzelnen Herausgebern in et iam umgeändert ist, wie Brut. 25, 96 et .. et . et iam artifex stilus. Liv. XXV 38 et iam non suae fortunae consilium. Auch Cic. Tusc. V 3, 7 scheint mir diese Verbesserung durchaus notwendig: itaque et illos septem . . et multis ante saeculis Lycurgum . . et iam heroicis aetatibus Vlixem et Nestorem accepimus et fuisse et habitos esse sapientes (vgl. Brut. 10, 40 neque enim i am Troicis temporibus tantum laudis in dicendo Vlixi tribuisset Homerus et Nestori). Tac. hist. I 26 adeoque parata apud malos seditio, etiam apud integros dissimulatio fuit müchte ich vorschlagen: ea i am apud integros dissimulatio fuit.

3, 9 qui non una aliqua in re separatim elaborarint, sed omnia quaecumque possent vel scientiae pervestigatione vel disserendi ratione comprehenderint. Ich kann den Erklärern nicht beistimmen, wenn sie scientiae pervestigatio durch 'wissenschaftliche Forschung' erklären zu dürfen glauben, trotzdem dasz auch Nägelsbach lat. Stil. § 73 es so

aussazt. Denn Forschung ist Sache der ars, nicht der scientia. Ich halte für durchaus richtig die Emendation von Schütz scientia et pervestigatione. Wiederholt scheidet in diesen Büchern Cic. die scientia von der pervestigatio: vgl. III 33, 135 denique nihil in hac civitate temporibus illis sciri discive potuit, quod ille non cum investigarit et scierit, tum etiam conscripserit, wo das cum mit seinen zwei Teilen und dem solgenden tum genau dem vel. vel oben entspricht. I 10, 42 nihil te de bonis rebus. didicisse, nihil omnino quaesisse, nihil scire convincerent. Die vermeinte Symmetrie, die man in jenen Worten sucht, ist eine blosz scheinbare: denn disserendi ratio ist nur ein Begriff, aber scientiae pervestigatio würde zwei Begriffe enthalten.

- 4, 13 ac ne illud quidem vere dici potest, aut plures ceteris inservire aut maiore delectatione aut spe uberiore aut praemiis ad perdiscendum amplioribus commoveri. Für aut praemiis ist offenbar zu lesen ac praemiis. Denn die spes und die praemia sind ein und dasselbe. Nachher (§ 15. 16), wo der Gedanke recapituliert wird, werden nur die praemia erwähnt und durch Aussichten auf eine einfluszreiche Stellung erklärt. Ja man könnte vermuten, ein ehemals zur Verbesserung beigeschriebenes atque sei in die folgende Zeile gerathen, wo man statt atque ut omittam ein einfaches ut omittam erwarten sollte, da das folgende kein fortschreitendes Räsonnement, sondern nur eine einfache Begründung enthält.
- 6. 20 etenim ex rerum cognitione efflorescat et redundet oportet oratio, quae, nisi subest res ab oratore percepta et cognita, inanem quandam habet elocutionem et paene puerilem. So las man sonst die Stelle und nahm um so weniger daran Anstosz, weil 12, 50 dieselbe Redeweise wiederkehrt: haec oratio, si res non subest ab oratore percepta et cognita, aut nulla sit necesse est aut omnium irrisione budatur. Ellendt bemerkt, in seinen Handschristen finde sich kein res subest, und schreibt quae nisi sint ab oratore percepta et cognita. Eine entsetzliche Verballhornung! quae soll sich auf res beziehen, aber so dasz dafür das Neutrum plurale substituiert sei, wie bei Cic. epist. XVI 4, 2 sumptui ne parcas ulla in re, quod ad valetudinem opus sit. Sall. Iug. 41 abundantia earum rerum, quae prima mortales putant. Aber sind denn solche Stellen, wo aliqua res mit aliquid, multae res mit multa gleichgestellt wird, mit der unsrigen zu vergleichen, wo die res, die Sachen, einen Gegensatz bilden von Worten? Es müste also wenigstens heiszen quae nisi sint ab oratore percept ae et cognit ae. Ferner behauptet Ellendt, das Subject zu elocutionem habet puerilem musse orator sein, denn 'ineptum est dicere: die Rede hat einen inhaltleeren Ausdruck'. Mit solchen Machtsprüchen ist Ellendt schnell bei der Hand. Fragen wir lieber was hier elocutio sei. Zum Reden gehört zweierlei: 1) Gedanken, 2) die Darstellung der Gedanken durch die Sprache. Das erstere nennt Cic. die inventio, das zweite die elocutio. Cic. de inv. 17 elocutio est idonea verborum ad inventionem accommodatio. Rhet. ad Her. IV 12 elocutio tres in se debet habere, elegantism,

compositionem, dignitatem. Quintil. VIII procem. 6 orationem porro omnem constare rebus et verbis: in rebus intuendam inventionem, in verbis elocutionem. Il 15, 13 inventio sine elocutions non est orațio. Wenn nun das zweite Stück, was zum Reden gehört, die elocutio orationis, puerilis ist, soll man da nicht für elocutio orationis puerilis quaedam est sagen können oratio habet puerilem quandam elocutionem? Der Belege bedarf es nicht, doch vgl. Brut. 7, 27 ante Periclem et Thucydidem littera nulla est, quae quidem ornatum aliquem habeat. 17,66 Catonis origines quem florem aut quod lumen eloquentiae non habent? Nichts also steht der natürlichen Auffassung entgegen, dasz man in den Worten efflorescat et redundet oportet oratio, quae, nisi usw. das Relativum quae auf das zunächst vorausgehende oratio beziehe. Aus den Abweichungen der Hss. ist nur das éine zu entnehmen, dasz die Stelle in dem ältesten Codex unleserlich oder lückenhast war. Das nisi subest res mag Conjectur sein, aber es war eine glückliche, und diejenigen Hss. welche sibi statt sint haben scheinen auch dafür zu sprechen. Unter diesen Umständen nun ist noch für weitere Vermutungen Raum. Da zu dem subest res hinzuzudenken ist ei, so wird Cic. wahrscheinlich nicht geschrieben haben quae, nisi subest res ab oratore percepta, sondern cui nisi subest res usw. Und so finde ich die Stelle citiert bei einem spätern Schriftsteller Claudianus Mamertus, der in seiner Schrift de statu animae II 7 aus Cicero de oratore ansührt: etenim ex rerum condicione efflorescat et redundet oportet oratio, cui nisi subest res ab oratore percepta et cognita, inanem quandam habet locutionem et paene puerilem. Ich weisz nicht, ob schon ein anderer auf dieses Citat aufmerksam gemacht hat. Wenn Orelli, der in der zweiten Ausgabe meistens Ellendt beitritt, dessen Lesart so interpungiert: quae, nisi sint, so ist dies Komma wol nur ein Druckfehler, denn dann haben die Worte nisi sint usw. gar kein Subject und keinen Sinn.

- 9, 35 sed illa duo, Crasse, vereor ut tibi possim concedere: unum, quod ab oratoribus civitates et ab initio constitutas et saepe conservatas esse dixisti. Da conservare civitatem hier heiszt 'das Bestehen der Staaten durch Gesetzgebung sichern' (§ 33. 36), so befremdet das saepe, da Crassus vorher nicht von einzelnen Zeiten und Fällen gesprochen hat. Ich vermute: et semper conservatas esse, was dem et ab initio constitutas gegenüber steht. semper und saepe werden oft verwechselt.
- 12, 53 quae, nisi qui naturas hominum vimque omnem humanitatis causasque eas, quibus mentes aut incitantur aut reflectuntur, penitus perspexerit, dicendo quod volet perficere non poterit. Passerat hat für quae längst quare vorgeschlagen; aber obwol man fortwährend über die Verdorbenheit der Handschriften in diesen Büchern klagt, sucht man doch das quae durch Annahme eines Anakoluths zu vertheidigen. Aber was soll in einem so kurzen und einfachen Satze ein Anakoluth? Doch, wird man sagen, ein ähnliches Anakoluth findet sich 17, 75 quae cum ego praetor Rhodum venissem et cum illo summo doctore

istius disciplinae Apollonio ea quae a Panaetio acceperam contulissem, irrisit ille quidem ut solebat, philosophiam atque contempsit. Hier, meint man, substituiert Cic. philosophiam, weil das eigentliche Object zu irrisit, nemlich quae, von seinem Verbum durch mehrere Worte getreunt ist. Wenn diese Erklärung richtig sein sollte, so müste doch vor allem jenes quae sich auf die Philosophie beziehen. Aber in dem vorhergehenden Satze ist gar nicht von Philosophie die Rede, sondern mit den Worten ut . . traderes wird blosz die Disputationsweise des Crassus charakterisiert. Scävola sagt: du wendest seltsame Kunstgriffe an, indem du das was du eben eingeräumt hast wieder umdrehst. Da lobe ich mir, fährt er fort, den Apollonius, der als ein entschie den er Gegner der Philosophie auftrat. Das quae ist also zu streichen. Schon das Schwanken der Hss., die für quae zum Teil haec bieten, zeigt, dasz es den Abschreibern nur um eine Verbindung der Sätze zu thun war. Aber die fehlende Conjunctio ist auf andere Weise zu erklären. Cic. sagt: anders verfuhr Apollonius. Bei welcher Gelegenheit er nun dieses Verfahren bemerkt habe, das schickt er voraus durch den Satz cum ego praetor Rhodum venissem usw.

13, 56 scheint mir Müllers Conjectur at enim statt etenim notwendig, und § 58 scheint es mir rathsamer, statt die Lesart aller Hss. nostros decemviros in nostri decemviros zu ändern, lieber vorher Graecos statt Graeci zu lesen. Letzteres konnte gar zu leicht den Abschreibern in die Feder kommen. Dann wird mit si volunt die Wahl zwischen griechischen oder römischen Beispielen freigestellt.

13, 59 sed oratorem plenum atque perfectum esse eum dicam, qui de omnibus rebus possit copiose varieque dicere. Ellendt läszt mit seinen Handschristen dicam weg, weil dies, wie häusig, aus dem vorausgegangenen negabo entnommen werden könne. Aber er übersah, dasz nicht negabo, sondern nec enim negabo vorausgeht, was so viel ist als concedam. Wir haben also kein negatives Verbum, aus welchem ein dicam entnommen werden könnte.

18, 82 namque egomet, qui sero ac leviter Graecas litteras attigissem, tamen cum pro consule in Ciliciam proficiscens venissem Athenas, complures tum ibi dies sum propter navigandi difficultatem commoratus. sed usw. 'We gen ungunstiges Wetters blieb ich mehrere Tage in Athen, obgleich ich wenig Griechisch verstand.' So sollte man einen M. Antonius nicht reden lassen. Die Stelle ist vielmehr so zu interpungieren: tamen, cum pro consule in Ciliciam proficiscens venissem Athenas (complures tum ibi dies sum propter navigandi difficultatem commoratus), sed cum cotidie mecum haberem homines doctissimos usw. Der durch die Parenthese abgebrochene Faden der Erzählung wird mit sed wieder ausgenommen; nur werden, wie häusig in diesem Falle, nicht dieselben Worte wiederholt, sondern das wesentlichere wird substituiert.

Schwerin.

Carl Wex.

# Erste Abteilung: für classische Philologie, herausgegeben von Alfred Fleckeisen.

### 21.

Die neueren litterarischen erscheinungen auf dem gebiete der vergleichenden sprachforschung.

(Fortsetzung von jahrgang 1859 s. 505-530 u. 1861 s. 1-19 u. 81-88.)

Diesmal haben wir vor allem über den schlusz des hauptwerkes zu berichten:

1) Vergleichende Grammatik des Sanskrit, Send, Armenischen, Griechischen, Lateinischen, Litauischen, Altslavischen, Gothischen und Deutschen von Franz Bopp. Zweite gänzlich umgearbeitete Ausgabe. Dritter Band. Berlin, F. Dümmlers Verlagsbuchhandlung. 1861. 534 S. gr. 8,

umfassend bildung der modi, abgeleitete verba und wortbildung. Unter den modi behandelt der vf. zunächst potentialis, optativ, conjunctiv. Der skr. pot., in der form dem griech. opt. entsprechend (in der bedeutung dem conj. und opt. neben besonderen anwendungen), setzt in der 2n hauptconjugation die silbe ya vor die (stumpfen) personalendungen mit beibehaltung der classeneigenheiten, = griech. in, dessen s aber mit dem (ursprünglich oder durch consonantenausfall) auslautenden wurzelvocal einen diphthong bildet, so didolnv = dadyam, sinv = syam (statt \*dadayam; \*asyam); vor den gewichtvolleren medialendungen geben skr., zend und griech. das & auf, διδοίμεθα = dadimahi, mit merkwürdiger übereinstimmung, die der vf. jedoch nicht aus der zeit der spracheinheit herleitet (wegen des accents in didoito und des activen διδοίμεν neben διδοίημεν, wogegen ausschlieszlich dadyáma). Dem entsprechen lat. conj. wie sim edim velim duim, besonders genau das alte siem siés siet sient [wegen des é statt à vgl. jahrg. 1859 s. 508], dagegen immer simus sitis ewegen der gröszeren silbenzahl'; germ. conj., im prät. der starken verba genau so wie in der 2n hptcj. im skr. (goth. 1. sg. -jau, sonst -ei-, zufällig übereinstimmend mit dem i des skr. med.); altslav. imperative der 2n hptcj., da alle slavischen imp.

optativform haben 1), daher jasa? mit den notwendigen euphonischen veränderungen (sd aus dj., abfall des auslautenden s) = skr. adya's, lat. edis. Den lit. imp., der ebenfalls optativform hat, nur durch vorgeschobenes k entstellt (dûki oder dûk gib, dûkite gebet), führt der vf. in den meisten fällen ebenso wie den schluszteil des lit. opt. (coni.) einer zusammensetzung des entsprechenden modus der wz. bu = skr. bhû mit dem supinum: 2. sg. dûtumbei, 1. pl. dûtumbine, 2. dûtumbite, in 1. sg. zu duczaw zusammengezogen, in 3. ohne hülfsverbum dutu mit absall des m - auf den skr. precativ zurück, eine potentialform ohne classenunterschiede, also opt. aor. II, der aber im skr. auszer 2. 3. sg. (déyás, déyát, zend. dáyáo, dáyád = dolng, doln) ein s (das verb. subst.) angehängt hat, also 1. sg. deya'sam wie griech. 3. pl. δοίησαν, offenbar erst nach mehrfachen sprachtrennungen, da auch zend. dayama nicht zum skr. déyásma, sondern zum griech. δοίημεν (und älteren δοῖεν) stimmt, selbst ein vedisches bhūyāma (wir mögen sein) erscheint; um so weniger kann daher ref. der schon von Schleicher angefochtenen annahme des vf. beitreten, dasz das rätselhaste k im lit. imp. ein vertreter dieses skr. s sei (wie slav. ch, iran. griech. h = skr. s), wenn gleich das skr. med. den moduscharakter hinter dem verb. subst. anfügt: dåsiyå (δοίμην). — In der 1n hptcj. erscheint der pot. auch im activ ohne a. daher skr.  $\ell$  (= a + i) = griech. o., z. b. bhárés bhárét =  $\varphi \ell \varphi n c$ φέροι. Im griech ist τύπτοιμι offenbar unorganisch für τύπτοιν; ob -olnv usw. organisch oder, wie der vf. anzunehmen geneigt ist, der conjugation auf -us nachgebildet sei, bleibt zweiselhaft. Das skr. setzt in beiden hptcj. vor vocalen ein euphonisches y ein, daher 1. sg. med. dadiyá, bháréya, act. bháréyam (vgl. jahrg. 1861 s. 14. 16). Im lat. entspricht das é von amés (in amem amet nach lat. auslautgesetz gekürzt) dem skr.  $\dot{e} = a + i$ , wobei nach B. das vorhergehende a (statt ay cl. 10) ausgefallen ist wie ε im griech. φιλοίμεν; in den alten formen verberit. temperint wäre dann auch das zweite a ausgestoszen, während in duim das i gesetzmäszig nach der 2n hptcj., nur a zu u geschwächt ist. Möglich indessen dasz in verberit und ähnlichen formen wie carint aus cj. 2 analoga des skr. precativs, bei dem die classenunterschiede wegfallen, also lat. conj. aor. vorliegen.] In anderer weise ist nach B. (gegen Pott und Curtius) -aim in cj. 2. 3. 4 zu -am (-am) geworden, wie in einigen griech. opt. v aus vi, z. b. δαίνντο; vollständiger erhalten in dem (aus dem conj. hervorgegangenen) fut. -és, -et (alt auch -ém). Im goth. ist ai auszer 1. sg. (bairau: bairais = feram: ferês) einfach beibehalten; altpreusz. imp. zeigen as neben es und s, altslav. s in 2. 3. sg. (1. sg. fehlt), aber è im du. und pl.; das zend schwankt zwischen ai (aé) und ôi, worüber ausführlicher gehandelt wird. — Tempora werden im skr. und zend. pot. nicht unterschieden, doch hat B. schon oben den prec. mit recht dem opt. aor. II verglichen und weist aus den veden auch spuren anderer formationen nach, der 6n bildung in vidéyam (sciam)

<sup>1)</sup> Man vergleiche übrigens den lat. imp. noli, der mit einziger ausnahme der 3. pl. nolunto durchweg aus dem conj. abgeleitet ist.

[vgl. loonu], auch eines aor. I in tarushéma (transgrediamur) mit bindevocal w (wie im vedischen fut. tarushyáti); in analogie damit stehen altpreusz. formen auf -sai, -si und der lat. conj. impf. auf -rem (sem), obwol eine neubildung mit der wz. es, deren s sich aber nur in essem und faxem (formell impf.) erhalten, in vellem, ferrem assimiliert, sonst zwischen den vocalen in r verwandelt hat. essem ist dem vf. der durch verdoppelung<sup>2</sup>) entstellte conj. von eram (= \*esam), umgekehrt wie ahd. was, conj. wari; doch gesteht er die möglichkeit zu, dasz bei ge schwundenem sprachbewustsein es ebenfalls mit -sem componiert wäre. oder der einflusz von possem, essem, vellem, ferrem die verdoppelung hervorgerusen hatte. - Reduplicierte pot. im vedadialekt, früher von intensivformen abgeleitet, werden jetzt wol richtiger als pot. perf. gefaszt, da formen wie jagamyam (ich gienge) und altpers. cakhriya (faceret) genau zu germ. conj. prāt. wie goth. haihaitjau stimmen; das griech. τετύφοι weicht durch seinen bindevocal ab, und der lat. conj. pf. amaverim ist eine neubildung durch composition mit sim. - Dem griech. coni. ist ein nur im vedadialekt in überresten erhaltener modus. let genannt, schon von Lassen verglichen, gebildet durch verlängerung des classenvocals, pátáti (cadat) von pátati (cadit) wie ninty von nintel, wozu im med. und pass. noch verstärkung des enddiphthongs kommen kann: grhyantai (capiantur) von grhyante (capiuntur). Da die 1n personen des imperativs im skr. demselben bildungsprincip folgen, z. b. bibhárámahái (φερώμεθα) von bibhrmáhé (φερόμεθα), so zieht der vf. auch goth. imperative wie visam (seien wir) hierher = skr. vásama (wir sollen wohnen) mit verkurztem a. Auch aus dem impf. entspringt ein lêt, im zend sogar vorherschend: ved. bharat (ferat), zend. carad (eat), in abweichung vom griech., und das bildungsprincip desselben findet B. auch im ya des pot. und prec. gegenüber dem ya des fut. Wo dem ind. ein a fehlt, wird der let durch a gebildet, bhuvat (er sei) vom aor. ábhút, karat auch mit präsensendung karati (er mache) von ákar: dasz Ahrens ähnliches im Homerischen dialekt (στήομεν, βείομεν, ζομεν) nachgewiesen hat, scheint dem vf. entgangen zu sein. Die ähnlichkeit der lat. conj. auf -am mit dem lêt halt B. (gegen Pott und Curtius) für trügerisch und zufällig, weil die lat. 1. sg. auszer sum und inquam nur in secundarformen auf m auslautet, das impf. des lêt aber specifisch skr. zendisch scheint. — Der imperativ, im classischen skr. nur aus dem präsens gebildet, unterscheidet sich auszer den 1n personen nur durch die endungen: im dual und plural auszer 3. pl. secundär, daher griech. -vov gegen -vnv unorganisch; 2. sg. der in hptcj. ohne endung, auch im griech. lat. germ., also eine uralte entstellung; 3. sg. (lat. 2. 3.) -to, -ro = ved. -tat (2.3.), dem das osk. -tud am treusten entspricht, mit doppeltem personalausdruck wie im lat. -tôte; 3. pl. lat. -nto, griech. -vrwv unorganisch für dorisches -vrw, wofür ein skr. \*-ntat vermutet

<sup>2)</sup> Die berufung auf ἐτέλεσσα können wir aber nicht gelten lassen, da das erste σ hier sicherlich dem wortstamme des denominativen τελέ(σ) $\omega$  oder τελέ(σ) $\omega$  angebört.

wird; im skr. -tu, -ntu (im zend gelegentlich verlängert -tu) erscheint der pronominalstamm to mit geringerer schwächung als im ind. -ti, -nti. Die medialendung in 2. sg. -sva (mit vorhergehendem a im zend fast durchweg -anuha statt anhoa) findet sich im griech. -oo (-o) statt -o.Fo wieder. Die 1e person zeigt letbildung: sg. -ani (mit n statt m), med. -âi (wie ind. -ê, im zend noch -ânê, seltener -âi), du. pl. -âva, -âma, med. - avahai, - amahai; in beiden hptcj. gleichlautend, was wir jedoch nicht mit dem vf. einer entlehnung der 2n aus der 1n hptcj. wie im (gewöhnlichen) griech. conj. der verba auf -uz zuschreiben mögen, sondern demselben princip, nach dem im skr. auch der ind. sein a vor dem m, v der in personen verlängert; wir halten also die übereinstimmung zwischen dvéshání von dvish (hassen) cl. 2 und tvéshání von tvisk (glanzen) cl. 1 für ebenso zufällig, wie der vf. selbst die zwischen bharama (oéρωμεν) und bháramas (φέρομεν). Aus dem lêtcharakter der form erklärt sich auch die syntaktische eigenheit, dasz im zend -ani nicht nur als fut. gebraucht, sondern auch von yatha (ut) regiert wird. Im vedadialekt und im zend finden sich auch aoristformen des imp., ohne immer den entsprechenden ind. zur seite zu haben, und zwar aor. I nur in den veden: bhûsha (sei, werde) formell = pvoor [der deutung des -σον aus \*-σαι, für \*-σαθι wie δός für δόθι, woran die des medialen -σαι aus \*-σασθι (wie -σάτω: -σάσθω) geknüpst wird, vermag res. aber nicht beizustimmen], néshatu (er soll führen) wie zvwarw, upa-bhūshatam wie τύψατον, crôshantu (sie sollen hören) wie τυψάντων, aor. Il auch im zend: dáidi, dáta, dáonha = δόθι, δότε, δόσο, sehr zahlreich im vedadialekt: crudhi = xlvdi, bhūtu (er sei), mumuqdhi (lose) wie πέπραχθι; spuren des aux. fut. sogar im classischen skr., aber nur in 2. pl. med., z. b. bhavishyádhvam (seid). — Der allen europäischen sprachen fremde, selbst im zend nicht belegte condicionalis des skr., der sich zum aux. fut. verhält wie impf. zum präs. (dasyami ich werde geben, ádásyam ich würde geben), also wol nach B.s jetziger ansicht daraus abzuleiten ist, übrigens auch im skr. selten, gewöhnlich durch den pot. ersetzt [wie im deutschen gabe statt wurde geben], scheint ein späteres erzeugnis.

Abgeleitete verba wären zwar, wie der vf. bemerkt, streng genommen im skr. nur die denominativa, doch werden auch passiv, causale, desiderativum und intensivum hier behandelt, weil begrifflich jünger als die primitiva. Das passiv fügt im skr. in den specialtempora (präsens nebst seinen modi und imperfect) die betonte silbe -yá (armenisch -i), worin B. eine schwächung des hülfsverbums yá (gehen) cl. 2 erkennt — wie sthå in tishthati (stat) nach cl. 1 umschlägt — unter berufung auf bengal. körå yái (ich gehe in machung, d. h. ich werde gemacht), lat. veneo und amatum iri, an die wurzel mit medialendungen (mitunter auch activendungen), also bis auf den accent wie das med. der 4n classe, bisweilen mit schwächung der wurzel: ucyáté (dicitur), prchyáté (interrogatur), diyáté (datur) von vac, prach, dá, so im zend a statt à: nidhayéinté (deponuntur) von dhá. Als passiva faszt B. auch mit unregelmäsziger betonung jáyé (nascor), nach den indischen grammatikern cl. 4

med. (statt janyé wie γέγαμεν), mit regelmäsziger dhriyé (vigeo, eigentlich 'ich werde erhalten, getragen'), mrivé' (morior) von dhar, mar. zu cl. 6 gerechnet, die ar (r) in ri verwandelt wie das passiv; überreste des passivs erkennt er in lat. morior, goth. us-kijanata (a. sg. n. enatum) von wz. kin (präs. keina) = skr. jan mit demselben abfall des n (auch in lat. fio aus \*fuio, worin ref. kein passiv erkennen kann). In den allgemeinen tempora erscheint der sonst geschwundene passivcharakter nach der jetzigen ansicht des vf. noch bei den wurzeln auf å und dem deponens des intensivs als y (früher als euphonisch betrachtet) in aor., beiden fut., prec. und cond., z. b. áddyiski (ich wurde gegeben), acecigiski (ich sammelte) von de und dem intens. von ci, aber nie in der nebst 3. sg. aor. (ádáyi ohne endung) häufigsten form, dem red. prat., welches wie im griech immer dem med und pass gemeinsam ist. - Das causale, im skr. und zend identisch mit cl. 10, -ay oder -aya, nach B. von i (gehen) oder i (wünschen, verlangen), findet sich mehrsach in goth. verbis auf -ja (le schwache conjugation), wie im skr. mit stärkster gestalt des wurzelvocals (a erhalten, guna ai, au, z. b. satja = skr. sadayami, urraisja (engl. to raise), lausja neben sita (wz. sat = skr. sad), urreisa (to rise), fra-liusa, nhd. meist nur durch den wurzelvocal unterschieden: setze, sitze), im altslavischen ebenso: morja (tödte) = skr. máráyámi neben mra (sterbe), sehr selten in lit. verbis entsprechender form wie zindau (sauge) von zindu (sauge), wofür gewöhnlich -inu steht, aber mit gleicher vocalsteigerung. Die versuchte vermittlung von -inu mit skr. -auami scheint uns nur so möglich, dasz dem i = skr. ay(a) ein n angehängt wäre. Lat. unkenntlich gewordene caus. sind dem vf. moneo = skr. manayami (mache denken), terreo (\*terseo) = trasáyami (mache zittern), sôpio = svapáyami, něco und gemildert noceo = nácáyámi (perire facio), ploro (?) und lavo == plaváyámi (mache flieszen, bespüle) und clámo = cráváyámi (mache hören, spreche), kaum sêdo neben sido und sedeo. Da die wurzeln auf & ihr caus. im skr. mit p bilden, wie sthapayami von stha, versucht derselbe auch einige lat. verba mit c wie jacio, disco, doceo durch annahme eines übergangs von p in c als caus. zu erklären, um so gewagter, als jenes p selbst dem zend fremd scheint, wo astaya (bringe) dem skr. á-sthápaya (wz. sthá mit á) gegenűbersteht; ebenso wenig kaun sich ref. davon überzeugen, dasz nach analogie des einzelnen skr. påláyami von på (erhalten, herschen) auch griech. βάλλω, στέλλω, lάλλω von βα, στα, skr. ya usw. abzuleiten seien. - Die desiderativa, womit B. auch griech. formen wie βιβρώσκω vermitteln will durch annahme eines rein euphonischen z hinter dem σ (?), hängen im skr. ein s (vom vf. wie im fut. und aor. auf wz. as zurückgeführt) mit oder ohne bindevocal i an die wurzel mit reduplication, bei consonantischem anlaut mit i für a (mimnasami, jijnasami wie μιμνήσκω, γιγνώσκω, lat. ohne red. reminiscor, (g)nosco) und kürzung der längen, bei vocalischem ganz wie in der 7n aoristbildung (ásishish (sitzen wollen) von ás wie griech. ovlνημι von ονα-); der charakter s bleibt in den allg. temp. (nur ohne das a cl. 1 der specialtemp.): jijńasiskyami, im gegensatz zum griech. yvoσομαι und lat. (q)novi. Einige zweifelhaste zendsormen lassen sich vielleicht als desid. deuten, sicherer das lat. viso, am wahrscheinlichsten nach B. für \*viviso wie vidi für \*vividi. - Die intensiva im skr. ebenfalls mit reduplication, aber in stärkster form (mit guna, selbst vor längen, und å statt a) werden nach cl. 3 flectiert: çáçakmi, dédipmi oder -imi von çak (können), dip (glänzen); im griech. entsprechen roθάζω, παιπάλλω, ποιπνύω u. ä., nur mit wechsel der conjugationsclasse. Wurzeln mit vocalischem anlaut werden ganz wiederholt, aber mit verstärkung der zweiten silbe: atat von at (gehen) wie griech. aywy, doch nur in nominalformen, während ονίνημι, οπιπτεύω, ατιτάλλω dem princip der skr. desiderativa in der red. folgen; ähnlich solche mit nasalem auslaut hinter a: dandram, jangam von dram (lausen), gam (gehen), worauf B. goth. gagga (lit. żengiù, ich schreite) mit verlust des auslautenden m bezieht, griech. παμφαίνω. Nasale statt anderer liquidae setzen z. b. cańcal, cańcur, pamphul von cal (sich bewegen), car (gehen), phal (bersten), wie griech. πίμποημι, πίμπλημι, γιγγοαίνω, γαγγαλίζω u. a.; unveränderte liquida wie in μαρμαίρω, μορμύρω, μερμηolζω behalten skr. wurzeln auf ar (r) mit einfachem anlaut: dárdharms von dhar (halten, tragen), aber sa'smarmi von smar (sich erinnern). Auf die eigentümliche form dandah von dah (brennen) führt der vf. das goth. tandja (zunde) zuruck (?) und erkennt mit Pott im lat. gingrio ein intensivum von skr. gar (deglutio). Die passive form des skr. intensivs hat meist active bedeutung, wird daher von B. als deponens bezeichnet, z. b. cańcuryante (sie fahren). — Denominativa werden im skr. durch -aya (cl. 10) oder -ya, -sya, -asya (das verb. subst. mit -ya) gebildet. Auf cl. 10 bezieht der vf. lat. verba der In, 2n, 4n cj. und griech. auf  $-\alpha\omega$ ,  $-\delta\omega$ ,  $-\delta\omega$ , auch  $-\alpha\zeta\omega$  und  $-\zeta\omega$  (wogegen sich ref. schon früher ausgesprochen und eine andere erklärung z. f. vgl. spr. IV 334 ff. versucht hat) und nimmt in regn-are, αγορ-άζω nach analogie des skr. unterdrückung des stammvocals an mit ausnahme des u (fluctuo, aestuo), welches auch im skr. in ableitungen bleibt, sogar mit guna; beispiele eines beibehaltenen ι, v im griech. sind δηριάομαι, ληθυάω. Auch im germ. (meist -ja, doch auch  $-\delta$  und -ai), slav. und lit. fallen die endvocale der stämme ab, z. b. goth. audagja (ich preise selig) von audaga (nom. audags), fiskôs (piscaris) von fiska (nom. fisks), armais (miserèris) von arma (nom. arms), selbst u in manoja (ich bereite) von manou-s, isoliert steht ufarskadvja (überschatte) von skadu-s. Einige a-stämme im skr. nehmen p an, vor dem a verlängert wird, so satyapayami von satyá (wahrheit), wie im causale; der vf. findet dieses p im w des lit. -auju. aor. -awau und altslav. -uja, aor. -ovachu wieder, was uns viel weniger wahrscheinlich dünkt als die von Curtius nach Schleicher gegebene erklärung (z. f. vgl. spr. 1176). — Auf skr. -ya beruhen griech. ποικίλλω, μαλάσσω, τεκμαίρομαι, μελαίνω, ονομαίνω (skr. -man für griech. -ματ); -αίνω hat mit der zeit weiter um sich gegrissen, z. b. ἐριδαίνω, verbalia wie δραίνω von δράω finden aber analogien in vedaformen wie caranyami (ich gehe) vom nomen actionis carana-m (das gehen), ahnlich wie goth. -na vom part. auf -na ausgeht, aflifna (ich

bleibe übrig), dann auch auf adj. übertragen wird, daher fullna (impleor) neben fullja (impleo) von fulls (stamm fulla). Der causalform der skr. denom. auf -ya, die zum teil einen wunsch ausdrücken, wie patiyami (ich wünsche zum gatten), gleichen θανατιάω u. ä.; lat. -igdre möchten wir nicht von ago und der analogie von -ficare trennen. Da n im skr. vor -ya abfallt, leitet der vf. auch die desiderativa auf -σείω vom part. fut. ab (?), wie die lat. auf -turio trotz der kurze von -turus. - Desiderativa werden im skr. auch mit -sya und -asya gebildet; B. bezieht darauf lat. -sso statt -sjo: patrisso mit erweiterung nach cj. 1 (einfach capesso verbaldesiderativ), erkenut dagegen im -asco, -esco der inchoativa nur eine äuszerliche ähnlichkeit; diese sind ihm auf römischem boden gewachsen, mit dem verb. subst. zusammengesetzt (ama-sco, aber puerasco) wie griech. παλέε-σχον, έλάσα-σχε, εύρίσχω (mit schwächung des n zu i). — Im skr. erscheint auch bloszes -a (cl. 1 oder 6), so lat. metwo, griech. μητίομαι, δακρύω und die oben erwähnten goth. auf -na (aber im prat. fullnoda anders conjugiert). Griech. -εύω deutet der vf. aus bhávámi, nicht eben wahrscheinlich; wir treten der oben berührten ansicht von Curtius bei, wonach -εύω dem lit. -auju, altsl. -uja an die seite zu stellen ist. Ein blick auf das armenische schlieszt diesen abschnitt.

Den grösten teil dieses bandes nimmt die wortbildung der subst. und adj. ein, zunächst participia und infinitive. Part. präs. act. endet auf -nt, im skr., das überall a einschiebt wie in der secundärendung der 1n sg. (andere sprachen nur wo ein bindevocal notwendig ist, wie lit. ésas = griech. εων), -ant nur in den starken casus (-at in den schwachen und hinter der reduplication in cl. 3), im griech. lat. germ. lit. slav. überall (nom. sg. altslav. -y, aber -e hinter j, wie im acc. pl. m. der a-stamme), im lit. slav. mit zusatz eines -ja in den casus wie im slav. comparativ (altpreusz. blosz mit -i wie im lat. ferentia, ferentium); das fem. auf -i im skr. mit oder ohne n (meist -nti in 1r, -ti in 2r hptci.), welches wieder im goth. und lit. überall erhalten ist, auch im slav. und griech., hier durchweg (im lit. nur in den cas.) mit -jd statt -i (ονοα = \*οντία). Dasselbe suffix im aux. fut. zeigen skr. zend griech. lit, und die altsl. überreste beim verb. subst. Aoristparticipia sehlen dem skr. - Part, perf. act. hat im skr. die immer betonten formen: -vans in den starken casus (nom. -ván (zend. vid-váo == εἰδώς) == lit. -es, voc. -van), nach B. (gegen Kuhns auch von uns geteilte ansicht, wonach -cant die ursprünglichste form wäre) die grundform, woraus er auch lat. -ôso (auf abgeleitete worter übertragen: lapidôsus) mit erweiterung wie -tûro von skr. tar ableitet; -vat in den mittleren, dem das griech. -ότ mit verlust des subrigens in έστεως, μεμαώτα, πεχαρηότι noch ziemlich erkennbaren] digamma, aber bewahrung des accents entspricht; -ush in den schwächsten casus nebst dem fem. -ushi == lit. -usi (in den cas. -usia wie im m. == griech. -via), woraus der vf. treffend den goth. pl. bêrusjôs (die eltern) von baira, prat. bar, pl. bêrum, ganz wie die lit. cas. gebildet, als einzelnes beispiel wie lat. securis als vermutlichen überrest des sem. deutet. Das altsl. hat wie die lett. sprachen das tempus

verloren, aber das part. erhalten: stamm -väs, hinter cons. -äs (nom. -va), in den cas. durch -ja erweitert -usza, sem. -uszi. - Die part. med. und pass. enden im skr. auf -mana (ci. 1 und fut.) oder -ana (cj. 2 und perf.), letzteres nach B. eine verstümmelung des erstern, ebenso lit. -ma == altslav. -mu (blosz passivisch, slav. nur im pras.); die betonung gleicht wie im activ dem entsprechenden tempus des ind., für tutupâná-s wird ein alteres tutupmâna-s = τετυμμένος vermutet; ein goth. überrest scheint lauhmôni f. 'blitz' (skr. rôcamana 'leuchtend' mit verlust des a); dem zend. -muna oder -mna, meist mit e vorher (neben -ana) entspricht griech. -uevo, lat. -mino und -mno (terminus, alumnus). - Ausführlich bespricht hier der vf. das nahverwandte skr. -man (starke, nach B. ursprüngliche form -man) mit activer und passiver bedeutung, welches auch einige subst. abstracta bildet (verglichen mit griech. f. -μονή), selten masc. (siman grenze), einige mit bindevocal i (oxytona auszer jániman geburt, máriman tod), viel häufiger neutra (vártman weg), einige auch im zend, selten adj. (çárman glücklich); griech. -μόν in adj. und masc., in einigen -μέν (ἀὐτμέν mit τ wie im skr. vor -van, -vara, -ya), auch -uov wie lat. -mon (têmo, pulmo, sermo, termo) ), woraus weiter -mônia, -mônio abgeleitet ist (querimonia, alimônium, auch von subst. und adj. matrimônium, acrimônia), daneben griech. -μιν (wozu skr. krinimás cl. 9 verglichen wird) und -μίνος, -μίνη (κάμινος von καίω mit kürzung (?), ύσμίνη von skr. yudh kämpfen), goth. -man m. (ahma geist) = ahd. -mon (samo same, auch von adj. rôtamo rothe wie skr. prathimán (breite) von prthá), lit. -men, nom. -mu (pëmen = ποιμέν) = altsl. men, nom. -my, erweitert -ment (kamy = lit. akmu', skr. acma stein); in neutris lat. -men, -min, griech. -ματ statt -μαν (in ableitungen -μων oder -μος, interessant νώνυμνος, πρήδεμνον, so auch βέλεμνον, μέδιμνος, μέριμνα), goth. -man (nur namô und vielleicht das nur im dat. aldômin belegte aldôman alter), altsl. -men, nom. -me; in lat. -mentum nimmt der vf. rein phonetischen zusatz an (?) wie in den vereinzelten ahd. hliumund(a) 'leumund' (goth. hliuma(n) ohr) und griech. ελμινθ. — Das vollere -mana zerlegt derselbe in die beiden demonstrativstämme ma und na. Das einfache -ma bildet im skr. subst. und adj. (auch abstracta), meist oxytona wie griech. - μός, doch einige auch im skr. auf der wurzelsilbe betont (wie oluoc); im lit. zahlreiche abstracta mit bindevocal -i-mas, auch von adj. -u-mas; im lat. wenige meist verdunkelte wörter: animus = ἄνεμος (wz. an athmen, wehen), fumus = skr. dhûmás formell = Đữuốc, lit. dûmai pl. rauch, dūmà f. gedanke, altsl. dymä rauch, ahd. daum doum dampf. vielleicht pômum (wz. på erhalten), adj. formus (ferveo?), firmus (fero?), almus; auch goth. meist dunkle -ma und -mi. Das sem. -ma findet sich nicht im skr., aber im griech. γνώμη, στιγμή, lat. fama, flamma statt \*flagma, lit. -mà und -me (d. i. -mia). Lit. und slav. abstracta auf

<sup>3)</sup> Daez lat. homo als aus fu entsprungen hierher gehöre, wird unwahrscheinlich durch goth. guma, dessen identität B. wol mit unrecht bezweifelt, ahd. gomo (nhd. bräuti-gam), lit. żmônės pl. (homines).

-ba, -bē und goth. -ubni, -ufni gehören wol so wenig hierher als lat. -mulo (famulus, stimulus, tumulus, cumulus, tremulus nach B. statt tresmulus), das eher dem skr. -mara (neben -vara) entspricht. - Das lat. part. fut. pass. leitet der vf. vom part. präs. act. mit erweichung der tennis ab, mit berufung auf den activen sinn des gerundium, der composita mit -bundus (wz. fu) und secundus, den gerundiven gebrauch, auch lat. -tûra (natura) neben -tor, -tûrus, und geht dann zu den participien ohne formelle bezeichnung der zeit- oder gattungsverhältnisse über: -tar; -ta und -na; -ya, -tavya und -aniya. - Part. fut. bildet -tár (zugleich nomina agentis) = lat. -tôr und -túrð (im vedadialekt auch als part. pras. gebraucht mit zurückgezogenem accent) = - τήρ, mit accentverschiebung -vop, nach B. auch -vnc (-va) zum teil mit erhaltenem accent, was nicht ohne bedeuken ist (vgl. z. f. vgl. spr. IV 155), sowie die herleitung des e in yeverns aus dem bindevocal i in skr. janitar, lat. genitor [doch wol beide aus a entstanden]; die schwache form -tr erscheint auch im fem. -tri, wozu lat. -trix, griech. -toia, -toic stimmen; - τειρα dagegen lehnt sich an eine mittlere form -tar, die in den hier ausführlicher besprochenen verwandtschaftswörtern als durchgehende, also uralte kürzung erscheint. Die ableitung des suffixes aus wz. tar (tr) in der bedeutung 'erfüllen' dünkt uns sehr zweiselhaft. -Abgeleitet sind -tra n., -tra f. mit guna, meist barytoniert wie griech. -τρο, -θρο, -τρα, -θρα, selten -trá (noch seltener -τρό: λουτρόν), auch mit bindevocal i, im griech mit ε (φέρετρον), dem skr. a in pátatram (flügel) entspricht; lat. aratrum, verêtrum, aber auch mulctrum, monstrum, lustrum; zend.-thra (-tra hinter zischlauten); einige germanische formen wie goth. maurthr (mord), auch nêthla (nadel) wie griech. -τλο, -θλο, -τλη, -θλη mit beliebtem lautwechsel. - Part. perf. pass. bilden die beiden demonstrativstämme: 1) -ta, -ta gewöhnlich im skr. und zend, worin die passive bedeutung nicht durch den laut gegeben ist. vielleicht nach B. durch die betonung: tyaktás (relictus): tyájan (relinquens) = cucyáté (purificatur): cúcyaté (purificat) oder notos (getrunken): πότος (das trinken); bei neutris mit activer bedeutung: patitá (qui cecidit), auch präsentisch: tvaritá (eilend), wozu der vf. lat. -idus zieht mit erweichung der tenuis wie in quadraginta, secundus [doch ohne ersichtlichen grund wie dort]; entweder unmittelbar angesügt (jnatas = yνωτός = (g)nόtus, auch mit wurzelschwächungen játás = (τηλύ)yeros, hatas = (οδυνή)φατος, hitas = θετός von jan, han, dha) oder mit bindevocal i (prathitás (extensus) wie lat. domitus, molitus), wofür griech.  $\varepsilon$  steht ( $\mu \varepsilon \nu \varepsilon \tau \acute{o}\varsigma$ ) = a, welches noch in subst. wie pacatás (feuer), maratás (tod) erscheint (πάματος, θάνατος), in cl. 10 und den causalien immer mit i, wahrscheinlich hier schwächung aus au (aui), worin manitás mit monitus zusallig zusammentrisst, gegen amatus, auditus, oiλητός, τιμητός, χειρωτός; im lit. -ta unverändert bei allen verbis; altsl. -12 selten: ot-eta (ademptus); im goth. nur bei der schwachen conjugation, mit med. (-ida, -oda, -aida), nur im nom. mit asp. (tamiths == domitus, skr. damitás), ohne bindevocal nur bei gewissen unregelmäszigen verbis wie bauhts (gekaust) = engl. bought, munds (geglaubt). Das

slav. -lu (part. perf. act.) zieht der vf. wol mit unrecht hierher. Im skr. wird -ta auch mit bindevocal i an subst. gefügt: phalitás (fruchtbegabt), so lat. barbatus, justus, honestus, griech. ομφαλωτός, mit neigung zur vocallange (nasūtus, maritus), wodurch B.s annahme bestätigt wird, dasz dies part, vorauszusetzender denominativa sind, dagegen seine deutung von άμαξιτός (mit frachtwagen begabt) höchst unwahrscheinlich wird ); auch arboretum usw.; so auch lit. (meist mit vorhergehendem o) und slav. (lit. raqutas = russ. rogatyj gehörnt), zum teil mit eingeschobenem s (wie in ακεστός). Das fem. -ta bildet abstracta aus adj. und subst. (paroxytona: samátá (gleichheit) von samá) wie lat. senecta, juventa, vindicta, goth. junda (= juventa), diupitha mit i statt a wie lat. altitudo), ahd. hreinida, engl. depth, length, nhd. nur noch in volksmundarten: längde, auch von schwachen verbis goth. svegnitha (frohlocken), ahd. honida (hohn), namentlich aber slav. dobrota (güte) u. ä.; offenbar hängt damit zusammen das ebenso gebrauchte und accentuierte vedische -táti f., seltener -tát wie im zend (ved. sarvátáti-s allheit, ganzheit=zend. haurvatat) = griech. - + 177, lat. -tat, -tat, auch goth. -duthi (nom. -duths) f. (in ajukduths ewigkeit, managduths menge, mikilduth (acc.) grösze) und vielleicht mit erweiterung und erweichung lat. -tûdin. - Der vs. bespricht hier sogleich das suffix -tvá (vielleicht erweiterung des infinitivsuff. -tu), das abstracte neutra aus adj. und subst. bildet = slav. (s)too (mit Y vorher), goth. nur in thivadva (nom. acc. thivadv) 'knechtschaft'; in den veden auch primär: kártva (faciendus), kártvam (werk), wie goth. vaurstv n., fiathva f., vahtvô f. (stamm -tvôn) und einige slav. fem. (zetva ernte, von zina ich mähe ab). - 2) -ná im skr. verhaltnismäszig selten (nie mit bindevocal) wie griech. -vóg (mit accentverschiebung τέκνον), lat. plénus, egénus, regnum und verdunkelte wie magnus (gewachsen), dignus (gezeigt), germanisch über alle starken verba verbreitet, aber mit bindevocal a, noch mehr im slavischen, wogegen lit. -na nur adjectiva bildet (wie pilnas voll); auch von subst. mit i im skr. (phalinás fruchtbegabt), so griech. πεδινός, σποτεινός aus σποτεσινός [wenn nicht aus σποτεσνός, worauf aol. -εννος deutet?], doch auch Moivoc u. a. wie skr. cringing (gehörnt), goth. silubreins (silbern) mit ei statt i, ahd. -in, nhd. -(e)n, altsl. divink (wunderbar), lit. sidahrinas (silbern), auch -inia (nom. -inis), lat. -nus (mit verlängertem i: salinus, regina, doctrina; eburnus, vielleicht salignus; auch mit à: montanus, urbanus); auch skr. -ina nach B. nichts als verlängerung des bindevocals: samina-s jährlich, von sama' jahr). Hierher zieht der vf. auch die fem. auf -ani (da a-stämme im fem. -a oder -i nehmen) wie skr. indrani' (Indras gemahlin), matulani' (frau des mutterbruders) mit verlängerung des schlusz-a; griech. θέαινα, λύκαινα [zweiselhast sind uns die deutungen von δέσποινα aus \*δέσπος statt δεσπότης, von patronymicis wie 'Απρισμώνη und von lat. matrôna,

<sup>4)</sup> Den bei einem compositum, was αμαξιτός nach unserer auffassung ist, allerdings auffallenden accent verdankt es wol teils dem umstande dàsz es fem. ist (vgl. ὁδός), teils seiner bedeutung, nicht 'von wagen befahren', sondern 'befahrbar' (vgl. διάβατος und διαβατός)

Pomôna mit bindevocal o]; lit. -énē (brôténē brudersfrau), altsl. -ynja, nom. -yni (rabyni magd); ahd. -inna aus -inja (qutinna, auch nom. acc. quein, nhd. göttin), altn. apynja (affin), vargynja (wolfin). Auf -má, -má gehen auch einige abstracta aus (mit abweichendem accent soápna-s = lit. sápnas, υπνος, somnus, so τέχνη), lat. ruina, rapina mit classenvocal, and. lougna f. luge, lougin m. negatio. - An die part. schlieszen sich weibliche abstracta auf -ti und -ni mit accent auf der wurzelsilbe, ebenfalls seltner -ni (lit. barnis zank, altsl. dan't abgabe, brant krieg, goth. anabusns, taikns, siuns, sonst von schwachen verben, griech. etwa σπάνις), häufiger -ti: zend. karstis pflügen, goth. -ti, -thi, -di (nlid. noch brunst, zunft, macht, schrift usw.), lit. pjútis mahen, altsl. su-mriff tod, griech. auszer aumorig, paris, untis (= skr. máti-s von wz. man, slav. pa-mett gedächtnis), zitig nur hinter dem zischlaut wie πίστις, sonst -σις; erweitert -σία (selten an einsilbigen: Ovola, dagegen δοχιμασία usw.) = lit. -tia, nom. tē (pjútē neben pjūtis), auch in nominalabstr. auf -stē (jaunystē jugend) = lat. -tia (amicitia), auch n. servitium, in verbalabstr. noch mehr erweitert in -tión (einzeln initium, exitium); merkwürdige überreste des einfachen -ti erkennt B. in lat. adv. (acc.) wie cursim, tractim, selbständig nur messis, tussis (nominal sementis), aber auch mens, mors mit verkürztem nom. Auch männliche subst. (nom. ag.) bildet -ti: skr. pátis (herr, gatte, eigentlich: ernährer) = lit. patis, pats, goth. -faths, griech. πόσις, lat. potis [vielmehr pos (compos, impos), s. z. f. vgl. spr. IV 316]; so vectis, μάντις, wohin der vf. auch agrestis mit euphonischem s (wie lit. -astis neben skr. -ati m. f.) rechnet; auch -ni m. in agnis (feuer) == lat. ignis, lit. ugnis f., altsl. ogn? m. und andern (lat. fûnis, pânis, crinis u. a.). — Die mittlere schwächung des ta, na findet B. in -tu, -nu. Ersteres bildet im skr. infinitiv und gerundium. Der infinitiv, dem eine sehr ausführliche besprechung mit mancherlei excursen gewidmet ist, endet gewöhnlich im skr. auf -tum (acc., was die indischen grammatiker ganz übersehen haben) mit betonter wurzelsilbe; vedisch auch dat. -tave, -tavei, seltner abl. (hinter prapositionen und ganz wie ein subst.) und gen. (bei içoara 'herr, machtig') -tôs; daneben wird der dat. abstracter subst. auf -a, noch häufiger der loc. der abstracta auf -ana n. gebraucht; in den veden finden sich auch inf. auf -dhyai (dat. von -dhi oder -dhi f.) mit a oder aya (cl. 1, 6 oder 10) vorher, inf. perf. etwa vávrdhádhvái (wachsen zu machen), aor. vielleicht rohishydi (wachsen), namentlich aber auf -sé: jishé' (zu siegen), vakshé' (zu fahren) im einklang mit einfachen dat. wie dręe (um zu sehen) und formell == griech. -σαι, lat. -se. -re (esse, velle, ferre, dare, stare, ire, vivere = ved. jivásé) statt -sé (wie bene, male), worin der vf. das verb. subst. erkennt. Das lat. pass. -i ist offenbar verstümmelt, aber wol nicht aus -ier, wie B. will, sondern aus alterem -ies; für dicier, dici wird ein actives \*dice vermutet (?). Der lat. in f. per f. ist eine neubildung; scripse u. ä. nach B. aus der urperiode überliefert, gleich griech, aor. -σαι, wogegen doch schon das fehlen eines \*faxe usw. spricht; fut. ex. faxo und conj. axim, faxem sind anderes ursprungs, vom vf. am liebsten aus einem unterge-

gangenen geschlecht wirklicher perf. (\*fefaca) erklärt, mit verlust der reduplication, entweder schon im ind. perf. oder erst in der zusammensetzung mit dem verb. subst., oder faxo der form nach und ursprünglich ein fut. I wie ἄξω, in levasso die verdoppelung unorganisch (dazu impetrassere usw.); das umbr. und osk. fut., das der vf. heranzieht, gibt wenig aufklärung. Die veden setzen auch acc. abstracter wurzelwörter als inf., doch nur von çak (können) regiert und nicht sehr häufig, weshalb der vf. osk. umbr. inf. auf -um nicht mit Aufrecht-Kirchhoff hierher, sondern zu a-stämmen zieht, ohne doch das beständige u (nicht ú, o) im oskischen zu erklären. Das gerundium auf tod', mit schwächung der wurzel (uktvá' neben váktum) 'wegen des häufigen gebrauchs' (?) oder auch 'wegen des gewichts von toa', ist ein instr. des stammes -tu, der im skr. durch die formen -två und -tavåi weiblich erscheint; ebenso griech. - róg f. und zend. - tu (nicht infinitive, sondern gewöhnliche subst. wie peretu 'brücke' [lat. portus m.] ursprünglich wol 'durchgang, übergang'). Die lat. supina sind desselben ursprungs, obwol die lat. subst. auf -tus masc. sind; ein acc. wie lat. -tum ist auch das altsl. 'supinum' auf -tw, später durch -ti verdrängt, wie das lit. sup. auf -tu (mit geschwundenem nasal, der nur im opt. erhalten ist) nach verbis der bewegung; häufiger auch hier der gewöhnliche inf. auf -ti oder -t; im altpreusz. finden sich zwei formen: -tun oder -ton (acc.) und -twei (dat., 'wovon in keiner andern europäischen schwestersprache eine spur geblieben ist'); häufiger noch -t (stat, dat) was zum lit. -ti, -t, altsl. -ti (mit bewahrtem i) stimmt, nach B. vermutlich dat. des skr. suffixes -ti, wovon auch im zend der dat. -teé (mit -ca: -tayaica) als inf. gebraucht wird [vgl. indessen auch Schleicher in beitr. z. vgl. spr. I 27 ff.]. Das lat. sup. auf -tu (abl., also zum ved. -tôs stimmend) erklärt der vf. als abl. der näheren bestimmung ('in ansehung'), versetzt aber die syntaktische ausbildung der sup. auf römischen boden (wie in der ältern sprache auch -tio mit dem acc. construiert wird), anders im lat. und slav., denen das entsprechende subst. fehlt. - Eine passivform des inf. fehlt dem skr. [wie dem keltischen], der zusammenhang ergibt den sinn; wo hülfsverba stehen, werden diese ins passiv gesetzt wie im goth. mahts ist (wird gekonnt), skulds ist (wird gesollt) [auch im keltischen], im lat. doppelt: comprimi nequitur (vgl. amatum iri, factum itur); sonst ist das passiv oft am zugesetzten instr. im skr., dat. im goth. zu erkennen; im deutschen (schon ahd.) wird der inf. oft durch zu passivisch. — Der goth. inf. -an stammt vom skr. -ana n., also = -anam (auch hindostanisch -na, a ist aber classenvocal wie ja, o, die verdoppelung des nim ahd. mhd. alts. ags. dat. wol blosz euphonisch (wie ahd. channi == goth. kuni geschlecht). Der griech. inf. hat nach dem vf. überall cchte dativendung: -σαι == ved. -sé, -ειν aus -εμεναι (-εμεν, -εεν), -ναι aus -μεναι (conj. auf -μι, pf. und aor. pass.), das er nicht von -μενο ableitet, weil diese inf. nur activisch sind, sondern von -man, welches sich auch in kelt. inf. wiedersindet; da -αι sonst nirgend absallt, läszt er auch die möglichkeit zu, dasz - µεν und - µεναι verschiedene casus (acc. und dat.) seien. Das medialpassive -σθαι erklärt er nicht mit Lassen = ved.

dhyai, sondern von wz. dha (subst. dhi im vedischen) mit vorgeschobenem reflexiven s. — Das skr. gerundium auf -ya (instr. statt -ya) paroxytoniert, fast nur in compositis gebraucht, mit zusatz eines -t hinter kurzen endvocalen, steht als solches isoliert, das suffix -ya ist aber haufig und bildet neutr. subst., lat. odium, sonst meist comp. wie coniugium, griech, selten (άμάρτιον, άμπλαπιον, έρείπιον), im skr. auch von nominalstämmen (mit wriddhi und ton zu anfang) = goth. -ja (nom. -i), lat. -ium, griech. seltner -ιον (diubi diebstahl, mendacium, θεοπρόπιου, τροφείου von τροφεύς), altsl. -ije statt -ie (von part. -nije, -tije wie ahd. fem. -ni, -ti), auch collectiva (wie skr. kaiçyam 'haare' von kėça), lit. masc. nom. -is (statt -ias). Das fem. -ya' bildet primare abstracta = goth. -ja (nom. -ja oder -i nach B.), auch mit unorganischem n (nom. -jô), zahlreiche slav. nom. -ja, lit. gewöhnlich -é, seltener -ia, lat. meist comp. inedia, diluviés, selten einfache: pluvia, scabiés, auch -iô mit unorg. n: contagió, griech. -la nicht häufig: μανία, άμαρτία, αριστε(f)ία, haufiger denominative: σοφία wie lat. inopia, ferocia, auch mit n: unio, talio, ahd. -i statt -ja in allen casus: chalti, nhd. kalte (auch von part. erweliti, farlazani), goth. -ei mit n (nom. hauhei, managei); im skr. auch collectiva, wofür ahd. neutra mit qa-(cum): qafildi gefilde, gabeini gebein. Endlich bildet -ya, f. -ya im skr. part. fut. pass. meist wurzelbetont (das suffix nur mit dem schwächern svarita): guhyas (celandus), pâcyàs (coquendus), bhârya f. (gattin); goth. einige adj. wie unnutja, das subst. n. basi, ahd. beri beere = skr. bhákshyam (speise), auch lit, aber nur substantivisch gebrauchte; lat. eximius, qenius, ingenium, griech. ayıog = skr. yajyas (venerandus), auch mit o = skr. t: ἀμφάδιος, στάδιος, viel häufiger denominative (auch skr. dieya-s himmlisch): αλιος, αγώνιος, aus decl. 1 meist mit beibehaltenem α gegen die sonstige regel δίκαιος, αμαξαίος, auch namen von völkern, personen, tempeln, festen, ländern, weniger zahlreich im lat., doch egregius, patrius, Marius, Gallia; so goth. alevja (olivifer), auch mit n: fiskjan fischer, primär afetjan esser, wie skr. súrya m. (sonne), kanya madchen = zend. kainė, lit. m. -ys oder -is, sem. -ē (wie saulė sonne), einige altslav. auf -Y (stamm -jo). - Part. fut. pass. werden im skr. noch auf -távya oder -tavyà (aus tu + ya) und -aniya (ana + ina = ya) mit guna gebildet: ersterem entspricht lat. -tivo (meist activ, doch auch captious), griech. - réo; überreste des letztern erkennt der vf. im goth. airknis heilig = arcaniya (venerandus) und lit. -inys.

Unter den übrigen ableitungen gehen die nackten wurzelwörter voran: 1) abstracte fem., im skr. und zend bisweilen mit verlängertem a wie vac (rede), griech. auch concreta wie őξ, φλόξ, abstract στύξ, ἄξ, lat. lûx (= skr. ruc glanz, zend. rauć licht), nox, prex (= zend. fraç frage), vôx (= skr. zend. vac), pax; 2) appellativa (nom. ag.) am ende von compositis, seltner einfach (skr. dvish m. feind, drç f. auge), passivisch -yuj (verbunden, hariyūj mit pferden bespannt), auch hier bisweilen a verlängert, kurze endvocale mit t: viçvajit (alles besiegend); griech. χέρυβ u. ä., passivisch -ρωγ und -ζυγ (= yuj, lat. conjug), einfach τρωγ, lat. duc m. f., rêg m. (skr. rāj nur in comp.); lat. artific,

aucup, praesul, passivisch incud; mit -t: com-it, equ-it u. dgl. m., super-stit, anti-stit, indi-get (von -gen), griech. auch nach langen vocalen: ἀγνώτ, ἀνδροβρώτ, blosz passivisch -βλητ u. a. (gröstenteils mit metathesis und verlängerung:  $\beta \lambda \eta$  von  $\beta \alpha \lambda$ , wie skr. mna von man); also dürsen nach B. auch die abstracta mit verbalcharakter yélor, épor (von γελάω, έράω) und lat. quiét mit formen wie skr. anu-jná (befehl) verglichen werden; verbalcharakter erkennt der vf. jedoch auch in loyoθήρας, όπλο-μάχης (παιδοτρίβης setze ein τριβέω voraus) und den masc. auf -laς (aus wz. -ya (gehen), also λαμπαδίας 'mit fackel gehend' wie ved. dévayás 'zu den göttern gehend'). - Daran schlieszen sich die ableitungen mit suffixen nach einigen vorbemerkungen (vor secundären suffixen (taddhita), die mit vocalen oder y anfangen, fallen die endvocale auszer u in allen sprachen ab; vor gewissen taddhita tritt im skr. und zend wriddhisteigerung ein, ebenso goth. fidurdôgs viertagig von dags tag, lit. plotis breite von platus breit, lat. ôvum von avis, griech. ωον (mit suff. -ya), ωα schafpelz von öfe schaf; dagegen ist verlängerung in comp. wie griech. ανώνυμος dem skr. fremd) in folgender ordnung: -a (demonstrativstamm) als primares (krt) suffix mit guna, dem auch griech. o neben ε (λόγος von λέγω), seltner lat. (togæ von tego) entspricht: abstracta masc., meist paroxytona, im goth. meist neutra (im nom. mit dem endcons. schlieszend), im skr. nur bhayam furcht (oxyt. wie jayas sieg); sodann adj. und appellativa (nom. ag.), meist oxytona (wie griech. τροχός läufer, aber τρόχος lauf), wozu der vf. auch griech. sem. auf -άδ rechnet, einige passivisch (substantivisch λoπός, ὁδός, dagegen olnoς = skr. véças, lat. vícus, ahd. wih, nhd. weich-bild), die adj. im skr. und griech. meist in comp., oft nur so (arin-damás feindbändigend, lππό-δαμος), im lat. nur scius, vagus, fidus, parcus einfach und subst. coquus (= pacás kochend), sonus (= svanás), mergus, procus, juyum, vadum, vielleicht torus statt \*storus, fem. mola, toga (das a von caelicola faszt B. jetzt als weibliche form in umgekehrter übertragung wie griech. πολύπομος sem., einzeln steht scriba, während nauta = vaving auf skr. -tar bezogen wird), auch goth., lit. (weniger zahlreich), altsl.; mit su = sv und  $dus = \delta vs$ - vorherschend (im skr. vielleicht ausschlieszlich) passivisch: sukáras (leicht zu machen). Secundar (meist betont und mit wriddhi): 1) masc. mit fem. auf i skr. dauhitrás (tochtersohn), dazu griech. fem. Tavzalig mit &; 2) patronymische neutra: acvatthám (frucht des baumes acvattha), dazu lat. ôvum, pômum, griech. μηλον, κάριον von μηλίς, καρία u. a. (wenn nicht umgekehrt); 3) abstracta neutra: yauvanam jugend; 4) collectiva: kāpôthám taubenschwarm von kapôtha m.; 5) adj. und appellativa manigfacher beziehung: áyasá, f. áyasi (eisern) von áyas (= lat. aes, goth. ais), dahin lat. adj. wie decôrus. - Die weibliche form & bildet abstracta oxytona: bhida (spaltung), griech. τομή, φορά, lat. fuga, goth. bida (bitte), auch mit angehängtem n: reiro (zittern), lit. malda (bitte), altsl. slava (ruhm). - - i (demonstrativstamm oder lieber schwächung aus a): 1) fem. abstracta, namentlich im vedadialekt, wurzelbetont wie lipi-s (schrift), griech. μηνις, δηρις, αγυρις, mit δ: έλπίς, ὅπις, mit τ:

rápic, lat. vielleicht caedi, labi, ambagi, wenn nicht der nom. -és auf skr. -as (as) führe (nubės, sedės neben skr. nabhas, sadas, auch immunis, opifex von munus, opus), ein paar goth. und altsl.; 2) nom. ag. und appellativa, meist masc., auch einige adj. z. b. jagmi schnell (von gam mit reduplication), so griech. Exis, lat. anguis = skr. ahis, zend. asis, lit. angis f. (natter), lat. ensis = skr. asis (von as werfen), adj. τρόφις (griech. - ιδ zweideutig, weil sein ι oft aus i gekurzt ist), goth. m. und f., lit. sämtlich fem. wie akis (auge) = skr. ákshi n. zend. aski. Secundāres -i ist den europäischen sprachen fremd. -- -u (nach B. demonstrativstamm; vielleicht mit -va identisch): 1) adj. von desiderativen im skr., mit betonung der ersten silbe; 2) adj. meist oxytona wie griech. -v, lit. -v, im lat. mit zusatz eines -i: tanú dunn = ravv-, lat. tenui; svadú süsz (schmackhast) = ήδύ lat. suavi (\*suadui), lit. saldù (statt \*sladu); laghu leicht = έλαχύ, lat. levi (\*legvi); mrdu sanft, zart (fein, zerrieben) = βραδύ (?), lat. molli (\*moloi); άçú schnell (vgl. áçva plerd), zend. âçu = ωπύ; purú, zend. pôŭru (statt \*paru) = πολύ, goth. filu; prthú breit = πλατύ, lit. platù; guru (\*garu) schwer == βαρύ, lat. gravi (\*garvi); urú (\*varu) grosz = εὐρύ; rjú gerade = zeud. ĕrezu; vasú gut = zend. vanhu; bahú viel (wz. banh wachsen) nach B. statt \*badhu = βαθύ, richtiger wol = παχύ (mit häusigem lautwechsel wie in  $b\hat{a}h\hat{u} = \pi\tilde{\eta}\chi v$ ; 3) appellativa:  $d\hat{a}ru$  n. holz =  $\delta\hat{o}\rho v$ (goth. triu, stamm triva), janu n. = yovv (goth. kniu, stamm kniva), γῆρυ f., νέκυ = zend. naçu (leiche), πῆχυ = skr. bâhú (arm) zend. bâzu [altnord. bogr, and. buoc]; lat. curru, acu (wz. ac durchdringen); goth. und lit. einige wortstämme. — -an (starke und nach B. ursprüngliche form -an, die er aus -ana ableitet), appellativa (nom. ag.) mit betonung der wurzelsilbe; rájan könig, táxan zimmermann = τέκτον, úkshan stier = goth. auhsan, vrshan (beiname Indras, auch stier, als besamender) = ἄρσεν, passivisch τέρεν und πέπον, mit α noch τάλαν; der starken form entspricht -ην, -ων, lat. -ôn (edôn, combibôn, geschwächt in pectin, homin); im goth. sind noch starke und schwache casus durch a (ahd. o, u) und i geschieden, mhd. nhd. überall -en, was im hollandischen zur pluralbezeichnung wie hochd. -er geworden ist (wie engl. brethren, chicken, children neben organischem oxen). Regelmäszige neutra auf -an fehlen dem skr., doch bilden einige i-stämme die schwächsten casus aus -an, wie akshan neben akshi (auge), wozu goth. augan (nom. augó) stimmt, so goth. vató wasser = skr. udán (defectiv). -Schwächung aus -an (wie lat. pectin, goth. stauin) scheint -in, betont und mit guna, in nom. ag. am ende von comp., einfach kamin (liebhaber); -an und -in wechseln in skr. manthan, mathin (rührstab), panthán, pathín (weg), während die schwächsten casus von math, path ohne suffix ausgehen. Der vf. vergleicht deshalb mit dem secundären -in ('begabt mit etwas', z. b. dhanin 'reich' von dhaná) griech. γνάθων, lat. ndsón usw. (sem. δύγχαινα aus -αν, wie bei -ον), zieht aber mit unrecht auch -ών von raumen (εππών, ολνών und ολνεών) hierher, da -zwv auf digamma deutet. - - ana, f. -and und -ani (auszer den oben erwähnten neutralen abstractis und inf.) appellativa n. oder m. baryton:

vádanam (mund) wie δρέπανον, ὄργανον, dáhanas (feuer) wie στέφαvoc; ahd. wagan m. = skr. váhanam n., vielleicht lit. tekúnas (läuser) u. a., goth. thiudans (könig). Adj. -and wie σκεπανός, luavos. - -as, dessen dat. im vedischen inf. erschien, bildet: 1) abstracta neutra (wurzel betont, meist mit guna) wie griech. Edog = skr. sádas (versammlung', vedisch noch 'sitz'), ein fem. aloog, im griech. auch secundar von adj. γλεύκος, μήκος, πλάτος (vielleicht auch im zend: frathas breite = πλάτος, bansas lange, mazas grosze = ved. máhas glanz, berezas hohe); lat. (vier gestalten: -us -eris, -us -oris, -ur -oris, -ur -uris) nur wenige: robur, foedus, scelus, meist masc. -or (aus -os), auch aus adj. amaror; goth. mit angesetztem -a: sigis sieg, hatis hasz, agis furcht, rimis ruhe, riquis finsternis; vielleicht auch mit andern suff. verbunden in goth. -istr, -ist, -assus, and. -usta, -usti, lit. -asti (qywastis m. leben, rimastis m. ruhe) und -esia (edesis speise, degesis august); [auch das pluralbildende ahd. -ir, nhd. -er gehört wol zu dieser classe. 2) appellative neutra (ebenfalls mit guna und wurzelbetont), zum teil passivisch, und einige vedische masc. wie vákshas (ochs), ein einzelnes fem. ushás = zend. ushas (ἡώς, āol. ανως aus ανσως), acc. ushásam, dessen à zu lat. aurôra stimmt; so griech. Elog = skr. sáras (teich, wasser), μένος = mánas, φλέγος = ved. hhárgas (glanz), ἔπος = σάcas, τέχος, γένος, ογος, lat. holus, genus, corpus, pecus (skr. paçú-s m.), fulgur, vellus, opus (= ápas); auch mit zwischengeschobenen cons. skr. srô-t-as strom, ap-n-as handlung, griech. oxv-t-oc, oxp-t-oc,  $\kappa \tau \tilde{\eta} - \nu - o_S$ ,  $\delta \alpha - \nu - o_S$ , lat. pig - n - us, faci-n - us. Auch skr. -us erscheint in appellativen: cáxus (auge) = ved. cáxas, jánus (geburt), ebenso -is meist oxyton, aber auch jyótis (glanz, stern); 3) adj., einfach (oxytona) nur in den veden (apás handelnd, tarás schnell, tarás stark, mahás grosz, ayás schnell (gehend, eilend), passivisch yaçás berühmt — gegen ápas werk, táras schnelligkeit, távas stärke, máhas, yáças ruhm), die composita (paroxytona) im vedadialekt noch adjectivisch, später appellativa; so griech. ψευδής gegen ψεῦδος und zahlreiche comp. (εὐαγής, οξυδερκής, auch passivisch πολυβαφής), wovon aber possessive comp. wie sumánas, εὐμενής (vom subst. mánas, μένος) zu unterscheiden sind. -- -ra und -la (ursprünglich eins) mit verschiedenen classen - oder bindevocalen (-ala, -ila, -ula, -ira, -ura): skr. diprá (leuchtend), bhádra (glücklich), zend. cara (stark), viel zahlreicher im griech.: λαμπρός, νεκρός, lat. gnárus, plérus, púrus, cárus (? nach B. von skr. ham (lieben), zweiselhast durch keltische formen wie altir. carimm 'ich liebe'), piger, integer, goth. m. ligra (lager), adj. baitra (bitter), fagra (passend, gut); griech. δειλός, lat. sella, goth. sitla m. (ahd. a eingeschoben, oft nachher u, i, e); lit. -ala, griech. -αλο, -αρο, -ελο, -υρο, -vlo, lat. -ulo unter dem einflusz des l, -ili vielleicht == skr. -ila(?). Secundar in oxytonierten adj., wenig im skr.: açmará steinig (von áçman), viel zahlreicher wieder im griech.: φθονερός (ε statt o), αίματηρός mit verlängerung, womit der vf. jetzt lat. carnális vergleicht. — Selten -ri, primăr: griech. logi, lat. acri, putri, mit bindevocal celeri. - Sehr selten -ru: skr. άςru == griech. δάπου (goth. tagra m. == skr. άςra n.);

adi. bhirú (furchtsam), einige lit. wie budrès (wachsam), auch skr. bhilú wie goth. aglus (beschwerlich). - Skr. -va (pronominalstamm), f. -va, in appellativen (nom. ag.) und einigen adj. (meist barytona): áçva-s (vgl. ácú), zend. acpa = equus, Υππος, lit. ászoa (stute), alts. ehu-scalc; • pakoá (reif); goth. vielleicht lasios (schwach); lat. mit u und v: torous, vacuus (mit i: vacious), passivisch perspicuus; griech. -ev, das aus -va verkürzt sein könnte mit bindevocal, zieht der vf. lieber zu skr. -yu, ebenfalls oxytoniert, selten (dasyus zerstörer, räuber) = lit. -ius. --Skr. -van (stark -van) adj. in comp., n. ag. und appellativa. Mit zend. sarvan = skr. hariman (zeit) vergleicht der vs. zpovog (-ov = -van mit erweiterung durch -o), hat aber ὀπάων, Μαγάων (formell = skr. maghavan) übersehen, in denen das suff. -van viel deutlicher erscheint. - nú, oxytonierte adj. und subst.: skr. trasnús (zitternd, fürchtend), súmús m. (sohn), dhênús f. (milchkuh); zend. tafnus (brennend); lit. macnàs (machtig), sunùs (sohn); griech. λιγνύς f. (nach B. von dah wie lat. lignum); lat. manus von må (messen)? - Identisch -snu, nur mit erweiterung der wurzel: skr. ji-sh-nús (siegend), lit. du-s-nús (gebend). - mi schwächung von -ma in einigen oxyt. appellativen: bhamis f. (erde), goth. haims f. (dorf), pl. aber haimos. — -ka (interrogativstamm), selten unmittelbar wie çushká (trocken) statt \*sushka, daher zend. hushka, lat. siccus (lit. sausas = sl. suche), meist mit bindevocal (a, a, i, u), adj. und n. ag. oder app. barytoniert, -ûka adj. aus reduplicierten wurzeln; so lat. cadúcus, mandúcus, fidúc-ia; amicus, pudicus nach B. verlangert aus -ika (medicus), mit verlorenem endvocal pôdic, vertic, so -ác (edác, mendác) und -ôc (velôc, ferôc); griech. φύλακος, φύλαξ, φέναξ, κήρυξ. Zu fem. wie skr. nartaki' (tanzerin) stimmt γυναικ statt yuvanı (= \*janaki 'gebärende' von janaka-s 'vater'), zu khanika-s (graber) am treusten lit. nom. ag., auch germ. -ing, -ung (dem goth. fremd) wahrscheinlich mit eingeschobenem nasal = skr. -aka, so kuning (ursprünglich nur 'mann' wie engl. queen 'frau') = skr. janaka; -unga (heilunga) sem. des adj. zum abstractum erhoben wie lat. -tūra. Secundar ka, -ika, -uka manigfaltig: lat. civi-cus, belli-cus (a zu i geschwächt), urbi-cus (mit bindevocal), dagegen griech. πολεμ-ι-κός wie skr. háimant-i-kás winterlich; goth. -ha, -ga: stainahs, audags, handuas (grédags, oulthags mit a statt u), i zu ei verlängert: ansteigs, nhd. überall -ig (mutiq = goth. modags, wie machtig = goth. mahzeigs), goth. -iska, nhd. -isch mit euphonischem s wie lit. lett. altpreusz. und slav., auch griech. dem. -loxo (?). - -tu (oben besprochen) bildet goth. abstracta masc. (wie lat.) mit 1, th, d: vahstus wuchs, auhiôdus larm, dauthus tod; auch secundar. Skr. -athu wie in vamathu-s (vomitus) aus -tu verschoben (?); -tu auch in skr. nom. ag. und appellativen: yatús (wanderer), tántus (draht); goth. hliftus (dieb), skildus, griech. μάρτυς (wz. smar, sich erinnern); lat. -atu in senatus nachahmung von verbalen (wie senator, griech. innorns, wohin der vf. auch die patronymica auf -ong zieht, statt -rng wie timidus (?), da auch die auf -lov ursprünglich nom. ag. wären). - Blosz secundäre suffixe sind: -éya (erweiterung von -ya), griech. -2105, -205, lat. -eus; vollständiger -ējus in plebējus und eigennamen wie Pompējus. — va(n)t, ma(n)t possessive adj. aus subst., vielleicht blosz phonetische erweiterungen der primaren van, man, dagegen die gleichbedeutenden vin, min daraus geschwächt, [uns scheint vant, mant die grundform,] und ursprünglich eins, da v und m leicht wechseln; nach dem vf. entspricht lat. -lent, -lento, sicher griech. - evt (aus fevt, daher mit bindevocal mugoevt, selbst δαχουόεντ), fem. -εσσα = skr. -vati; skr. áçvavant (roszreich), griech. paroxytona, weil der accent nicht weiter zurückgehen kann. tana (ta + na) == lat. 17no, adj. aus zeitadverbien: skr. çvástanas oder coastánas = lat. crastinus, hyastanas, wofür lat. hesternus (mit einschub eines r?) steht, divâtanas (tăglich) = diutinus. — -tya (pronominalstamm aus ta + ya), paroxytonierte adj. aus indeclinabilien: ihátyas (der hiesige) von ihá, tatrátuas (der dortige) von tátra, amátuas (rath) von amá (mit), ápatyam (abkömmling) von ápa; griech. ἐνθάσιος, lat. propitius (?), goth. framatheis (fremd) von der prap. fram, nithiis (vetter) von skr. ns. — -sya (dem. sa + ya) sehr selten: manushyàs (mensch), dhênushyû (angebundene kuh); vielleicht entspricht lat. -rius (mit vorhergehendem å (actuarius) wie in senatus). Nicht verwandt goth.-arja. primar (n. ag.) und secundar: laisareis lehrer, bôkareis schriftgelehrter, ahd. scriberi (scriba), garteri (hortulanus), nhd. -er sehr zahlreich, worin der vf. erweiterung mit verstümmelung aus skr. -tar vermutet.

Es folgen die composita. Verba sind in allen indoeuropäischen sprachen fast nur mit prapositionen zusammengesetzt, die zum teil gar nicht isoliert vorkommen, im skr. betont, im vedadialekt und zend noch getrennt werden wie im altesten griechisch (auch nhd. wieder, doch nicht be-, ge- usw.); andere verbindungen sind im skr. sehr selten (meist nur im ger. -ya und part. -ta), im griech. bekanntlich fast nur derivata von compositis (eigen δακουτέων, νουνετόντως), ebenso goth. und ahd., im lat. etwa animadverto, benedico, maledico, scalefacio, veneo, venumdo]; die andern angeblichen comp., die der vf. aufzählt, significo, aedifico, magnifico, nuncupo, occupo, talipedo, aequiparo sind doch [wie remigo] auch nur derivata von comp. Auch im ersten gliede von δεισιδαίμων u. a. nimmt B. mit Pott (gegen Buttmann) nicht verba, sondern abstracta auf -o. an, mitunter mit verlust des . (possessive comp. mit versetzung der bestandteile), unbeirrt durch στησίχορος neben στάσις; in φυγόμαχος adj. wie am ende (ved. tarád-dvēshas 'feinde besiegend'); in αρχέπολις, δακέθυμος (vorn φερε-, hinten -φορο) und αρχι- schwāchung des o (wie lat. caeli-cola). - Im skr. erscheint fast überall das wahre thema in comp. (mit abfall eines -n), im griech. und slav. oft -oaus -ā (η) geschwächt wie skr. a aus à [die verlängerung in γεωγράφος hat euphonischen grund: εω statt ηο wie in ξωρταζου, ξώλπειν], mitunter auch \( \alpha \), \( \eta \) erhalten wie skr. \( \alpha \), in veryevns \( \eta \) statt o (wie in \( \lambda \alpha \)παδηφόρος der bindevocal); im ahd. wird goth. a meist zu o, e geschwächt, auch i zu e. Bindevocale sind dem skr. und goth. fremd, im griech, meist o, sogar hinter vocalen bisweilen: oudsoloyog, seltner ., mit ausfall des σ: ὀρειβάτης, lat. immer i, nur σ tritt im griech. häufig frei auf: σακέσπαλος, ν bisweilen: μελάγχολος, παμμήτις, ο nur in

πυρβόλος neben πυροβόλος; lat. opifex, horrificus werden aus op(er)ifez usw. erklärt, naturlicher früher aus opsis)fex. - Statt des stammes werden bisweilen casus gesetzt [gewis aber nicht der nom., den der vf. in zendformen annimmt (s. beitr. z. vgl. spr. II 24. III 41), demgemäsz auch in θεόσδοτος, θέσφατος, ναυσιβάτης, gen. im goth. baurgsvaddjus (stadtmauer), griech. νεώσοιποι, acc. im skr. arindamás (feindbandigend). - Nach den indischen grammatikern werden nun sechs classen von comp. unterschieden: 1) copulative (doandoa genannt, d. h. paar), im skr. und zend zwei arten: das schluszglied im du. oder pl., oder mit neutralendung im sg.; zur zweiten art griech. νυγθήμερον, sonst nur in zusammensetzung βατραγομυο-μαγία und ableitung lat. suovetaur-ilia. - 2) possessive (bahworihi d. h. 'viel reis habend', ein beispiel), den besitzer dessen bezeichnend, was die teile sagen; schluszglied subst. oder substantivisch gebrauchtes adj., zu anfang jeder redeteil auszer verbum, conjunction oder interjection; im skr. nur mit den notwendigen veränderungen, so πολύσκιος, multicomus, lat. bisweilen -is (multiformis), goth., lat., griech. gelegentlich mit consonantenabsall ομώνυμος, exsanguis, multigenus (regelrecht bicorpor), mit angefügtem suffix anvocs, lit. meist substantivisch -is (d. h. -ias). Den accent bewahrt das skr. auf dem ersten gliede, das griech. kommt dem möglichst nahe. In der ersten stelle sind adj. am häufigsten, von adv. am häufigsten an- (a priv.), auch prapositionen, su- und dus-. - 3) determinative (harmadharaya), subst. oder adj. durch das erste glied bestimmt, am häufigsten subst. mit adj. μεγαλέμπορος, meridies, tibicen, ανήμερος; im deutschen noch sehr häufig. - 4) abhängigkeitscomp. (tatpurusha), das erste glied vom zweiten regiert: skr. loka-palás (welthüter); so στρατόπεδου, aurifodina, goth. veinagards weingarten mit genetivverhältnis, carnivorus, Emnóδαμος skr. arindamás, zend. drujem-vanô accusativisch, instr. θεόδοτος, goth. handwaurhts, γειροποίητος, dat. Θεοείπελος, goth. gastigods, abl. skr. nabhaçcyutás (vom himmel gefallen), loc. nausthás (im schiffe stehend); deutsch: schreiblehrer, singvogel, ziehbrunnen, deren erster teil nicht allein vorkommt. - 5) collectiva (dviqu), mit vorstehendem zahlwort, das subst. entweder neutr. (meist a) oder fem. auf i, oxytoniert: trigunám (die 3 eigenschaften), zend. byűrő (biennium); lat. neutra: trivium, biduum (binoctium, biennium mit anfügung eines suffix), griech. meist fem. τριημερία, doch auch n. τρινύκτιον mit suffix, einfach τέθριππον, τριώβολον; auch im skr. bisweilen derivata auf -yat tráigunyam, tráilókyam = trilóki (die 3 welten). - 6) adverbiale (avyayibhava), subst. als neutrum abhängig von prapositionen, an oder yáthá (wie), meist oxytona: atimátrám (über die maszen), pratyahám (taglich). Aehnlichkeit haben lat. admodum, adfatim, griech. ἀντιβίην, ὑπέρμορον, and. azjungist (tandem), nhd. zuerst, auch σήμερον, τήμερον.

Den beschlusz bilden in declinabilia. Adverbia sind teils durch besondere suffixe gebildet, teils casusformen, namentlich acc. neutr. der adj., skr. αçώ schnell, lat. commodum, potissimum, facile, goth. filu, griech. sg. und pl. μέγα, μεγάλα, instr. pl. skr. uccáis (hoch, laut), auch lit., ahd. lussikém (paulatim), auch instr. sg. dáxména (südlich),

lat. continuo, abl. paccat (nachher), griech. -wc, goth. hoathro? thathrô (unde? inde), sinteinô (immer), gen. skr. cirásya (endlich), griech. ομού, που, άλλου, goth. allis (ganzlich), gistradagis, loc. prahnė (am vormittag); dahin rechnet der vf. auch die lat. adv. auf -é trotz facilumed und osk. amprufid, vielleicht auch lit. geray (gut) u. a. Ohne bestimmtes princip: a, na (negativ), sana' (immer), adya (heute), cvas (morgen), hyas (gestern), parút (voriges jahr) == néquos, sadyús (sogleich), su, dus. Conjunctionen, überall aus pronominalstämmen gebildet, zeigen im einzelnen doch grosze verschiedenheiten: meist erscheinen gewisse casus wie acc. neutr. skr. yat, lat. quod, ozi, ahd. das (nach B. artikel, nach Graff relativ wie goth. thatei), pl. alla, abl. ved. vát und tát == griech. ws und zws. Endlich werden die praposition en nach den pronominalstämmen, von denen sie der vf. ableitet, durchgenommen; wir mussen uns aber hier die besprechung des einzelnen versagen und haben nur noch unsern dank für die reiche belehrung auszusprechen, die wir auch in diesem werke des berühmten vf. gefunden haben.

Inzwischen ist auch die fortsetzung des zweiten hauptwerks erschienen:

2) Etymologische Forschungen auf dem Gebiete der indogermanischen Sprachen, unter Berücksichtigung ihrer Hauptformen, Sanskrit; Zend-Persisch; Griechisch-Lateinisch; Littauisch-Slawisch; Germanisch und Keltisch, von August Friedrich Pott. Zweite Auflage in völlig neuer Umarbeitung. Zweiten Theiles erste Abtheilung: Wurzeln; Einleitung. Lemgo und Detmold, im Verlage der Meyerschen Hofbuchhandlung. 1861. XVII, VII u. 1023 S. gr. 8,

worin der folgende band (laut der vorrede eine art gesamtwurzelwörterbuch für die indogermanischen sprachen) durch untersuchungen über die wurzeln eingeleitet wird; voran geht aber statistisches über das material, das der sprache zu gebote steht. Der gedankengang des vf. ist, so weit wir denselben in der kürze darzulegen vermögen (was allerdings teils durch den gewaltigen umfang dieses bandes teils durch die vielen digressionen erschwert wird, die dem vf. nun einmal eigen sind), etwa folgender. Die bildungsmittel der sprache sind: 1) ihr grundkapital an lauten und wurzeln; 2) ihr schalten damit zur erzeugung des wortschatzes. Der abstracten möglichkeit lautlicher combinationen mit wiederholungen und versetzungen zählt, nach der formel n¹ + n²...

 $+ n^n = \frac{n(n^n - 1)}{n - 1}$  vollkommen richtiger] berechnung eine 34ziffrige

zahl: 1391 mit 30 ziffern dahinter, wobei allerdings auf die unmöglichkeit gewisser lautverbindungen keine rücksicht genommen ist) steht im besondern, wie an beispielen aus den lautgesetzen verschiedener sprachen gezeigt wird, eine vielfach beschränkte wirklich keit gegenüber; sehr glücklich ist daher Förstemanns gedanke, die numerischen lautverhältnisse in den einzelnen sprachen statistisch zu ermitteln (z. b. vocale

und consonanten griech. 46: 54, lat. 44: 56, goth. 41: 59); nur darf man nicht vergessen, dasz die schrist nur eine unvollkommene copie des gesprochenen wortes ist (erst die dritte copie des urbildes, da das wort nicht den gegenstand, sondern unsere vorstellung von demselben darstellt; daher decken übersetzungen so wenig als synonyme, und lautund sinnesverschiedenheit und -gleichheit halten nicht immer gleichen schritt), dasz laut und schrift in ungleichem verhältnis stehen, gleiche laute durch verschiedene buchstaben und umgekehrt bezeichnet werden (sowie anderseits die sprache mit der entfernung vom ursprunge unkenntlicher wird, homonyme [fr. en = lat. in und inde] und dittologien [frèle und fragile = fragilis] erzeugt). Eine menge unbenutztes kapital bleibt liegen: nicht alle lautcombinationen sind zu wurzeln benutzt, nicht alle wurzeln gehen (wie i gehen, stha stehen, as sein) durch alle sprachen eines stammes, manche erscheinen nur in einer oder wenigen sprachen (was entweder immense verluste voraussetzt oder neue wurzelschöpfung nach der ersten periode oder entlehnung aus andern sprachstämmen; drei nach dem vf. gleich unwahrscheinliche möglichkeiten); ebensowenig ist in ableitung und zusammensetzung alles erschöpft. Ein vollständiges inventar aller buchstaben in den sprachen ist uns weder historisch möglich, da wir noch nicht alle sprachen kennen, noch selbst physiologisch wegen der vielen nüancen (Brücke zählt 57 einfache consonanten); betrachtung verschiedener sprachen führt darauf, dasz im ganzen die zahl 50 nicht leicht überschritten wird (im sanskrit 48 buchstaben: 14 voc., 34 cons.), wobei sich indessen laut und buchstab nicht immer decken; manche lautverbindungen sind absolut, andere relativ unverträglich (in gewissen sprachen oder auch nur in gewissen stellungen; als urgesetz des indogermanismus gilt z. b. dem vf., dasz nicht aspiraten vorn und hinten zugleich stehen dürsen), ja in derselben sprache können andere lautgewöhnungen eintreten (lautverschiebung im deutschen); zu beachten sind z. b. wechsel von d und l, d und r, ferner der mangel gewisser laute, noch öster lautgruppen, völlig oder in gewissen stellungen (oft untrügliches kriterium der echtheit), dagegen wieder eigentümliche laute (schnalzlaute der Hottentotten, indische cerebrale) und spielarten von lauten (poln. l und f). Der bestand an wurzeln (ein begriff der eigentlich erst durch die bekanntschaft mit dem skr. gewonnen ist) wird sich in einer sprache etwa auf 1000 in mittlerer zahl belaufen; einsilbige wurzeln, die man als regel annimmt, sind in folgenden hauptformen möglich: 1) V, CV, CCV, VC, VCC; 2) CVC, die häufigste form im indogermanischen; 3) CCVC, CVCC, CCVCC; im skr. darf man kaum 2000 wurzeln annehmen; eine ursprache ist höchst unwahrscheinlich, wäre sie aber auch gewesen, so wäre ihr bestand au wurzeln nicht aufzufinden. selbst für einen sprachstamm ist noch sehr schwer das urkapital herauszufinden. Noch schwerer ist der wortreichtum einer sprache zu bestimmen, der übrigens gar nicht allein ihren reichtum bedingt; es ist zu unterscheiden zwischen dem reichtum an wörtern zur bezeichnung sinnlicher gegenstände und dem an geistigen anschauungen; der ideenkreis ist vorzüglich verschieden, im eignen ideenkreise überall reichtum, aber

auch die armut im geistigen gebiete meist nicht so schlimm als man denkt, z. b. in den negersprachen. Jetzt erst kommen wir zum be griff der sprachwurzel.

Die wurzel, um die sich in einem wissenschaftlich geordneten lexikon alles gruppieren musz (alphabetische ordnung immer eine misordnung), bei den Indern dhatu m. 'setzendes' von wz. dha (also verwandt mit θέμα grundform), etwa grundbestandteil (wie auch die elemente der welt heiszen), von Curtius ungenügend definiert, ist der intellectuelle ausgangspunkt der wörter, wie buchstab (akshara unzerstörbar, d. h. unteilbar, atom, element, γράμματα, littera von lino?) und laut ihr physischer, körperlicher anfang: entschieden bedeutsam, aber ohne formale bestimmtheit, zeichen der grammatisch noch unbegrenzten ideen, dadurch eben vom worte geschieden (selbst wenn dessen grundform mit der wurzel gleich lautet, wie duc führer), als solche unmittelbar in den sprachen nicht vorhanden, sondern ideale abstraction des grammatikers. Ob diese oder jene verbalform, ob nomen oder verbum eher, ist daher eine müszige frage; wichtiger eine zweite, um die sich indische grammatiker heftig gestritten, ob alle nomina von verbalwurzeln stammen (vom pronomen als formalen redeteil schlechthin zu verneinen. von vater- und mutternamen z. b. fraglich). In der stufenleiter buchstab, silbe, wort, satz findet die wurzel ihren platz zwischen silbe und wort, denn sie musz sprechbar, kürperlicherseits also syllabar sein, einen vocal (wenn auch im semitischen in der schwebe gelassen) besitzen, unterscheidet sich aber von der silbe durch ihren geistigen inhalt wie vom worte durch den mangel der form, der grammatischen beziehung, wenn gleich wir (ungenau) den infinitiv (wegen seiner unbestimmteren natur) zur erklärung wählen (die Inder ein nomen actionis im loc.. z. b. i: galau 'im gehen'); einsilbig ist die wurzel, wenn nicht in allen sprachen (ursprünglich vielleicht auch im semitischen), iedenfalls in der regel, braucht aber nicht vocalisch zu schlieszen (wie Lepsius behanptet). Die schwierigkeit des wurzelausziehens wird dadurch erhöht, dasz zwischen wort und absoluter urwurzel nicht nur das thema (die grundform ohne alle flexivische zusätze, in der die indischen grammatiker das nomen aufführen), sondern oft auch noch secundarwurzein liegen, wie skr. yuj (jungo) neben yu; schwache verba (auch scheinbar starke wie statuo von status) in der gestalt vor ihrer abwandlung wird man richtiger verbalstämme nennen. Die echte wurzel ist nicht weiter teilbar (höchstens lautlich); wurzeln sind nach der ersten schöpferischen periode, in der hauptsächlich die phantasie thätig war, nicht mehr neu geschaffen, nur umgebildet (oder entlehnt). Die wurzeln sind auszuziehen, nicht willkürlich zu erfinden (Owen), auch ihnen kein zu allgemeiner sinn unterzulegen, kein logischer schematismus in der anordnung aufzuzwängen (Becker). Zunächst ist von primitiven verben alles accessorische abzuziehen, dabei aber zu unterscheiden: 1) die absolute urform (oder doch dieser zunächst stehende form) einer wurzel, wie sie sich aus vergleichung einer ganzen sprachsippe ergibt; 2) die relative form, wie sie für jede einzelne sprache oder mundart aufzustellen ist. Die meisten indogermanischen wurzeln bietet noch das skr. in absoluter form, z. b. bhar (relativ etwa lat. griech. fer φερ, goth. bar, ahd. par), σε (lat. griech. es ἐσ, deutsch is); wo uns diese fehlt, sind wir übel dran, z. b. beim fut. οἴσω (wz. οἰ, οἰσ, οἰδ, οἰθ oder οἰτ?). Vor allem ist ein inventar von wurzeln in wissenschaftlicher anordnung nötig, das wo nicht die wahrheit selbst, wenigstens die vernünftigen möglichkeiten enthält. — Die gemeinschaft zwischen laut und begriff ist noch durchaus unerklärt, da selbst anscheinend onomatopoëtische gebilde einander keinesweges decken, obwol die lautsymbolik (analog der farbensymbolik) oft nicht zu verkennen ist.

Der gröste teil dieses bandes behandelt die abanderung der wurzel zu secundärwurzeln: wurzeln oder formen mit kleinen. nicht mundartlichen, sondern dynamischen, bedeutsamen verschiedenheiten, wie wandern und wandeln, γράφω γλάφω γλύφω; seitenverwandtschaften, von der geraden verwandtschaft und rein lautlichen umwandlungen zu scheiden, bei denen die frage nach dem früher oder später oft nicht zu beantworten ist; wurzelvariation, von Becker gefunden, aber noch oft mit dem rein mechanischen mundartlichen lautwechsel vermengt. Secundarwurzeln entstehen nun: 1) durch bedeutsame lautdisserenzierung im innern, eigentliche wurzelvariation; 2) durch äuszern zuwachs, wurzelerweiterung (wozu auch reduplication und sonstige doppelung gerechnet werden mag); beides auch verbunden, z. b. in ylvo und sculp. A. Wurzelvariation erkeunt der vf. z. b. in γλάφω γλύφω scalpo sculpo (seitenverwandt, aber je zwei gleichberechtigte glieder eines paares), woran sich γράφω scribo γρομφάς scrofa scrobs u. a. schlieszen. Logisch verschiedene, lautlich gleiche wurzeln sind in éiner sprachfamilie so wenig anzunehmen, als mehrere verschiedene für eine vorstellung: trotzdem ist nicht alles dem buchstaben nach übereinkommende auch wurzelhast verwandt, woran teils entlehnung, teils lautvermischung von ursprünglich geschiedenem schuld ist; vorzüglich hat man daher den buchstaben und die gesetze seiner wandlung zu beachten, um die wurzeln und ihre varianten aus einander zu halten. Ein anderes beispiel skr. ruh, orh, vah oder bah, drh, rdh, édh, vrdh (wachsen). B. Wurzelerweiterung, z. b. skr. násá, lat. násus und náres, 'möglich' von wz. sná (ablui), woneben snu (fluere, stillare), ags. sneosan, ahd. niusan, altn. aniosa (sternutare), mit labial schnieben, schnauben, mit dental schnause, engl. snot (rotz), endlich mit guttural lit. snukkis (schnauze, rūssel) usw. -- also die verschiedenartigsten zusätze am ende, aber auch zu anfang mit und ohne s und mit h. Unterschieden werden nun: I. mehrung im anlaut (mit ausschlusz der reduplication, weil der vf. eine besondere schrift über doppelung erscheinen läszt), da dem indogermanischen ableitende oder abbeugende zusätze vorn fremd sind, nur auf drei arten zu erklären, falls nicht die kürzere form verderbt ist: 1) rein euphonisch (wie franz. esprit), unmöglich bei consonantischem vorschlag; 2) bedeutsam, symbolisch, ohne dasz der vorschlag als selbständiges wort existierte; 3) durch präfixe, die manigfach verstümmelt und verdunkelt (goth. frat fretun trotz fraitith), sogar geschwunden

sein können (engl. spite aus franz. dépit = despectus). Namentlich bei doppelformen mit und ohne s wie ahd. smelzan, ags. miltan neigt der vf. mit Grimm zu der letzten annahme: s etwa = skr. sam, sa (mit), unter berufung auf slav. s aus să (= skr. sa), wie er denn bei seiner verteidigung gegen den in der allgemeinheit, in der er gehalten, etwas ungerechten angriss von Curtius die meisten seiner srüheren deutungen durch zusammensetzung festhält, ohne dasz wir ihm überall beistimmen könnten.5) a) Zuwachs durch prapositionen in verdunkelter gestalt weist der vf. durch formen wie skr. vi- (aus dvi-, auch im lat. vidua und germ. slav. kelt., entsprechend viginti, vitricus u. a.), taskara (dieh. aus atas-kara fortschaffer), -pi- (statt api in vielen comp.) einerseits, compsi sumpsi dempsi, nenadina peperiperog, geblieben gebeichtet gefressen (von unzweifelhaften comp.) anderseits als möglich nach, zeigt schlieszlich, wie unsicher es noch mit der von Curtius herangezogenen chronologie der sprachtrennung steht, und geht darauf im einzelnen  $\alpha$ ) consonanten,  $\beta$ ) vocale als reste von präfixen durch. b) Zusammensetzung vorn mit fragepronomen, im skr. sehr verbreitet, besonders als ausdruck der verachtung (z. b. ku-rûpa misgestaltet), gesteht er selbst auszerhalb Indieus in zu schwachen spuren zu finden, um auf rechten glauben anspruch machen zu können. - II. Mehrung in der mitte (abgesehen von der nicht zur wurzelvariation gehörigen verstärkung der specialtempora durch vocalsteigerung und nasal. die sich bisweilen (lat. junxi) weiter erstreckt), namentlich durch r und 1: σχήπτω σκηρίπτω, sorbeo (δοφέω) schlürfen; im skr. freilich r auch östers prakritartig geschwunden. - III. Zusätze am ende (nicht immer der wurzelvariation, oft auch denominativen verbis angehörig), namentlich: p in skr. causativen (von Bensey mit noise verglichen), wozu z. b. λάπτω, δρέπω (von δέρω) gezogen werden, und in secundärformen ohne das -ay der cl. 10; — & in griech. formen wie auwadov, φαέθων, worin P. wol unzweiselhast richtig (ob aber auch in βαθμός, δυθμός mit recht?) die wz. dha erkennt wie in lit. causativen mit d (pudyti von púti faulen), goth impf. auf -da (und iddja, ich gieng), slav. bada (ero), ida (eo), jada (ascendo), lit. impf. auf -davau und part. auf -damas: ebendahin zieht er das -9n des aor. und fut. pass., nicht ohne bedenken wegen der bedeutung, die lat. adj. auf -do (horridus wie horrificus) und (in einem besondern S, worin unter vielem andern das lat. supinum und seine verwandten, sowie die adj. auf -bundus, -cundus, -ilis, -bilis, -tilis eingehende besprechung finden) das lat. gerundium und gerundivum, aus skr. -ana + dha, also ferendus statt \*ferenidus, während ihm das part. präs. aus -an(a) + t(a), letzteres auch in den nom. ag. auf -t anzunehmen, entstanden ist; - s in skr. desiderativen (scheinbar übereinstimmend mit dem fut., dessen wahrer charakter jedoch nicht im s, sondern im y (wurzel i) liegt, daher die formelle, begrifflich

<sup>5)</sup> So können wir z. b. die zerlegung von svad aus su + ad (obwol an und für sich denkbar) wegen des widerspruchs, in den dadurch  $\tilde{\eta}\delta o_{-\mu\alpha\iota}$  (übrigens nicht medium, sondern passiv) zu  $\epsilon \tilde{v}={}^{*}asu$  (skr. su) geriete, nicht gutheiszen.

begründete verwandtschaft mit dem pot. im lat. fut. ohne b, dessen 1. sg. aus urbanităt später immer durch den conj. (lêt) ersetzt wurde; auf sigmatisches fut. im lat. deuten impetrassere, facesso; -turio kann aus -tu + sio = skr. -sy in denominative desiderative entstanden sein. -oslo ist noch ganz unklar) meist mit, aber auch ohne reduplication: so ahd. hlosen, lit. klausyti (von skr. cru, zlv), skr. vaksh (wachsen), danach auch in andern verbis wie toaksh und taksh (vgl. τεύχω τυγγάνω τέχνη τίπτω τόξον τέπτων, lat. tignum); - ch in den specialtempora mehrerer skr. verba, z. b. gacchámi (= βάσκω) aus wz. gá (βαίνω) gam, selten darüber hinaus wie pf. papraccha (= poposci) von prach (fragen), lautlich und jedenfalls auch begrifflich identisch mit dem (falschlich von Curtius aus sy, von Bopp durch euphonisches k gedeuteten) sc. σx (σχ in πάσχω von παθ, ohne σ in ξρχομαι = skr. rechámi, σχ in μίσγω statt μίγσκω) lateinischer und griechischer inchoativa, ebenfalls der regel nuch nur in den präsenszeiten (die inchoativbedeutung schon im griech, oft nicht mehr zu erkennen, romanisch ganz geschwunden), aber auch der iterativa (trotz Buttmann), womit wahrscheinlich auch das deminutive -1020 nahe verwandt ist. - Nasale, selten wurzelhast wie in gam neben qu, dram (ἔδραμον) neben drū (ἔδραν), vielfach nur in offenbaren denominativen, auszerdem in cl. 8 auszer dem anders zu erklärenden karômi (facio) wahrscheinlich überall zur zusatzsilbe (cl. 5 -nu) zu rechnen, woran sich verniutlich auch angebliche wurzeln auf -nv schlieszen, sind in den specialtempora dreier classen 7. 5 (8) 9 im sanskrit zu symbolischer hervorhebung der dauernden handlung verwandt, in (auch anderweitig constatierter) analogie mit den vocalverstärkungen, die P. gegen Bopp (wie uns dünkt, mit vollem recht) als dynamisch, nicht mechanisch faszt; nach mehrfachen digressionen stellt der vf. zum schlusz die lat. und griech, verba zusammen, die den drei classen im skr. entsprechen: cl. 9 sterno (mit aufgabe der länge), δάπνω, βαίνω, Ιπνέομαι, πιτνάω, πίτνημι, woran er die denominativa auf -ύνω, -αίνω und die auf -άνω schlieszt: βλαστάνω und (analog der 7n cl.) λαμβάνω; cl. 7 jungo, nur im lat.; cl. 5 μίγνυμι, lat. nur (anders gewendet) sternuo. — Auf -t, das sich im skr. nur wenigen wurzeln beigefügt findet wie dyut jut jut von die dyu (splendere), meist wol aus ableitungen (-t, -ta, -ti) hervorgegangen, führt der vf. im widerspruch mit der herschenden ansicht die ungemein häufigen verstärkungen der specialtempora im griech. zurück, nicht blosz mt, sondern auch tt, welches er (unter berufung auf τέτταρες, αττα, 'Αττική) in allen diesen formen für älter hält als σσ, so dasz sowol πτ (πέπτω πέττω πέσσω) als at sich ganz wie in romanischen formen (it. atto aus actus und aptus) assimiliert hätten, trennt sie also völlig von der analogie der fem. auf -ıa und der comparative, in denen er oo für alter erklart als v; dagegen läszt er für  $\lambda\lambda$ ,  $\iota\nu$ ,  $\xi$  die deutung aus  $\lambda j$ ,  $\nu j$ ,  $\gamma j$  oder  $\delta j$  gelten, wobei der entstehung des & (aus einer consonantenverbindung, höchstens im anlaut auch für einfaches j) auch in fremdwörtern eine ausführliche besprechung zuteil wird. Ein hinblick auf die assibilierung (Schleichers zetacismus) überhaupt, namentlich griech. o statt vor 1, führt zu den

fem. auf -σσα, worunter die ins spätlateinische und romanische übertragene endung -ισσα aus ιδ + ια gedeutet wird, 'was aber nicht ζ, sondern durch assimilation zu dem härtern oo wurde' [uns völlig unverständlich, da wir nicht begreifen, wie zwei weiche laute d und j durch assimilation einen harten geben können; wir vermuten vielmehr entstehung aus in-ia = skr. -\*iki, wofür -ika steht, in analogie mit lat. -ic, z. b. genetrix, sodann zu den comparativen, wobei einige ungerechtsertigte annahmen von Corssen zurückgewiesen werden, so die deutung des quotiens als comparativ, worin P. gewis mit mehr recht ein neutr. nach lat. weise zum skr. -iyant erblickt. Das -άζω, -ίζω in griech. denominativen (namentlich imitativen) leitet der vf. in verbindung mit den deminutiven auf -lc, -ίδιον, -ύδριον, von thieren auf -ιδεύς und  $-l\delta\eta\varsigma$ ,  $-\iota\delta\circ\tilde{\iota}\varsigma$  und patronymicis f.  $-l\varsigma$ ,  $-\alpha\varsigma$  (auch sonst haufig), masc. -ίδης, -άδης mit zurückweisung anderer deutungsversuche, da auch goth. lauhatjan (aστράπτειν), and. worfasan (jactare) unsichere analogie nur für - u o, nicht für - u bieten, wie früher vermutungsweise aus der wz. Fιδ, deren digamma ausgefallen, deren ι dem α zunächst untergeschrieben, dann verschwunden wäre; wo nicht, so ständen -18 usw. im griechischen ganz isoliert da. - Zum schlusz werden die schwachformigen verba betrachtet. Aufstellung von wurzeln aus nominalformen ist zwar mitunter möglich; aber die schwierigkeiten mehren sich hier nach laut und begriff unendlich, und zuletzt hat man, wenn sich in keiner verwandten sprache ein primitives verbum findet, doch nur eine hypothese. Man musz also wo möglich zu starken verbis zu gelangen suchen, da hindurchgang durch ein nomen den begriff viel mehr verändert. Im skr. enthält die 10e classe schwache verba, wie schon das beständige ay (in allen temp.) zeigt, im wesentlichen denominativa, also keine wurzeln; daher finden sich auch ableitungsbuchstaben (wie im lat. mentior, sentio, métior analog dem vestio, sitio) in den angeblichen wurzeln wie canto (cantoa n. oder gerund. cantoa von wz. cam), mantr (mantra von man), garo (gurva von guru), womit auch pûy (etwa pt cl. 4) sich vergleicht. Aber auch starke slexion findet sich bei secundārwurzeln wie lup aus lu; irrig ist Grimms ansicht, dasz das deutsche keine vocalisch auslautende wurzeln besitze, wiewol allerdings hisweilen vocale erst durch metathesis ans ende getreten sind (skr. mnd. damá aus man, dham). Ob in echten wurzeln nur reine, kurze vocale vorkommen, wie zu vermuten (dhav etwa willkürlich angesetzt neben dhu, dhu), ist noch zweiselhast, ebenso ob a im auslaut mit recht sehlt (tanômi?); andere varianten sind a, ai, dra und dru, in a neben diphthougen vermutet der vf. verstummeltes wriddhi, ebenso in på (trinken) neben pi; o ist nur in jyo (vovere) echt (guna von u), sonst willkurlicher ansatz der grammatiker. Ein langer excurs ist den formen da usw. im skr. und griech. gewidmet. In späterer sprache zeigt sich ein drang von starken zu schwachen formen, zum teil schon im sanskrit, teils um neubildungen zu gewinnen, teils aus bloszer bequemlichkeit (streben nach einförmigkeit, zusammenstosz der charakterbuchstaben mit suffixen); der übergang ist allmählich; schwanken zeigt sich z. b. in lat.

juvare neben juvi, video neben vidi, im griech. (wo es wollaut und deutlichkeit zugleich gilt) namentlich bei ling., liq. oder consonantengruppen meist mit ε, z. b. παιήσω und παίξομαι, οίήσομαι und οίσω, bald vom präsensthema: βαλλήσω, bald vom aor. II: μαθήσομας. Auffallend ist bei ein- und mehrsilbigen stämmen kurze oder schwanken des endvocals gegen den sonstigen brauch; bei einsilbigen (durch skr. a nicht zu erklären) ist e bisweilen aus et verstümmelt (véopas nach P. aus skr. ni (ducere) wie franz. se promener), häufiger aus ev (dém fém zém πνέω πλέω νέω, vgl. κάω κλάω), oft sind cons. unterdrückt (τρέω skr. tres. so such vielleicht in dem noch nicht klaren Enus), o im passiv ist wol kein zusall (τ & δ σ); bei mehrsilbigen bezieht der vs. ασ aus άξω, auch wo kein derartiges präs. vorkommt (πρεμάννυμι), εσ erklärt sich in relém aus rélog, die alte form -elm deutet auf -asyami (doch ist mlelo nur plavami). - Endlich zeigt der vf. in einer eingehenden untersuchung, wie mislich es ist, die verschiedenen classen schwachformiger verba im griech. lat. germ. lit. slav. unter einauder zu parallelisieren (abgesehen davon dasz gar nicht alle abgeleiteten verba schwach flectieren, so dasz es z. b. zweifelhast bleibt, ob βασιλεύω mit [wosur die erhaltung des v spricht oder ohne j abgeleitet sei), wie dabei sowol unterschied der bedeutung als ausgang des stammnomens zu berücksichtigen ist, wobei auch auf participia ideeller denominativa (hastatus, nupyeros, auritus, cornútus; justus, honestus) hingewiesen wird, und schlieszt aus den disserenzen in form und bedeutung (namentlich auffallend, dasz lat. -ère, ahd. -èn, slav. -èti meist immediativa oder intransitiva bildet, was auch uns längst gegen die Boppsche theorie mistranisch gemacht hat), dasz die schwachformigen verba der indogermanischen sprachen zwar nach dem muster der skr. cl. 10 gebildet, keineswegs aber alle aus ihr hervorgegangen seien. 'Wir stehen hier noch an der schwelle einer aufgabe, deren lösung.. erst noch dem sorgsamen fleisze der zukunst vorbehalten bleibt.'

Einem längst gefühlten bedürfnisse abzuhelfen übernimmt das

3) Compendium der vergleichenden grammatik der indogermanischen sprachen von August Schleicher. I. Auch unter dem titel: Kurzer abrisz einer lautlere der indogermanischen ursprache, des altindischen (sanskrit), alteranischen (alfbaktrischen), altgriechischen, altitalischen (lateinischen, umbrischen, oskischen), altkeltischen (altirischen), altslawischen (altbulgarischen), litauischen und altdeutschen (gotischen). Weimar, H. Böhlau. 1861. IV u. 283 S. gr. 8,

nemlich die 'nach unserem dafürhalten sicheren ergebnisse der sprachforschung auf indogermanischem gebiete in sachgemäszer übersichtlichkeit kurz und doch in allgemein verständlicher weise zusammen zu stellen', eine aufgabe die hinsichtlich der lautlebre so vollkommen erreicht ist, wie es die bekannte anschaulichkeit und lebendigkeit der Schleicherschen darstellungsweise erwarten liesz. Die einleitung bespricht in gedrängter

kürze (was in dem buche 'die deutsche sprache' ausführlicher behandelt ist): I. die sprachwissenschaft oder glottik: 1) grammatik (phonologie, morphologie, functionslehre und syntax, die beiden letzten bleiben noch bei seite), 2) descriptive glottik oder sprachbeschreibung, wobei die sprachen morphologisch in isolierende, zusammenfügende und flectierende eingeteilt werden; II. das leben der sprache: 1) entwicklung der sprache, vorhistorische periode, 2) verfall der sprache in laut und form (mit bedeutenden veränderungen in function und satzbau verbunden), historische periode, spaltung in mehrere sprachen, dialekte, mundarten; III. die indogermanische sprachsippe, die der vf. in drei gruppen teilt: 1) die asiatische oder arische abteilung: indische sprachfamilie (deren grundsprache das altindische der ältesten vedateile, später sanskrit) und eranische (deren älteste sprachen (grundsprache fehlt) altbaktrisch oder zend (osteranisch) und altpersisch (westeranisch) sind, früh abgezweigt das armenische); 2) die südwestliche europäische: griechisch (dem das albanesische nahe verwandt scheint), italisch (lateinisch, umbrisch, oskisch die ältesten bekannten sprachen) und keltisch (am besten erhalten das altirische); 3) die nördliche europäische: slawische familie (alteste sprachform altbulgarisch, altkirchenslawisch) und litauische (namentlich hochlitauisch), beide zunächst verwandt, dann die deutsche (gotisch, neben dem jedoch auch althochdeutsch und altnordisch zu rate zu ziehen sind). Zuerst trennte sich nach S. die dritte abteilung ab, von ihr wieder das deutsche zuerst, sodann die zweite, aus der das griechische ausschied; später teilten sich slawolitauisch, italokeltisch und arisch nochmals.

Der vorliegende erste teil der grammatik (phonologie) behandelt nun die auf dem titel genaunten sprachen (das keltische hier zum ersten mal) in der weise, dasz jedesmal die erschlossenen laute der indogermanischen ursprache (ebenfalls hier zum ersten mal mit bestimmtheit und durchgängig) vorangestellt und die der einzelnen sprachen in der angegebenen folge angeschlossen werden. Wir erblicken in dieser ausdrücklichen hervorhebung des ur-indogermanischen einen wesentlichen fortschritt, weil man nur so der gefahr, indisches für indogermanisch zu halten, in praxi entgeht; ohne hypothesen geht es dabei natürlich nicht überall ab, indessen ist der vf. gegen die zulassung veränderter formen vielleicht eher zu vorsichtig, wenn er z. h. weder \*patar noch \*dusmanás trotz der übereinstimmung der sprachen vor die sprachtrennung versetzt, sondern nur \*patars, \*dusmanass als nom. sg. gelten läszt (für \*akmans und gegen \*akman spricht allerdings auch \*xxic); übrigens wird hypothetisches fast durchweg ausdrücklich als solches bezeichnet und in den meisten fällen auf die abhandlungen hingewiesen, welche die begründung enthalten. Die lautlehre zerfällt in zwei abschnitte: A. vocale, wobei für jede sprache eine physiologisch geordnete übersicht sämtlicher laute vorangeht, nebst einigen bemerkungen über aussprache u. dgl.; die vocale selbst sind dann nach ihrer steigerung (und schwächung), worein der vf. das wesen der slexion setzt, in drei reihen zusammengestellt (wie in der slav. und lit. grammatik), und zuletzt folgen die vocalischen lautgesetze: beim zusammentressen von vocalen, veränderungen durch benachbarte consonanten, etwanige aus - und anlautsgesetze; B. consonanten, die nach einigen allgemeinen bemerkungen über den lautbestand jeder sprache in ihrer correspondenz mit den lauten der ursprache dargestellt sind; darauf folgen die lautgesetze im in- und auslaut, mit ausschlusz dessen was nur in die specialgrammatik einer jeden sprache gehört. — Wir müssen es uns leider versagen, dem ganzen gange des tresslichen buches, das sich auch zum selbstunterrichte vorzüglich eignet, bis ins einzelne zu solgen, und beschränken uns hier darauf, einige hauptpunkte aus den ergebnissen einer sorgsaltigen vergleichung hervorzuheben und einige bemerkungen daran zu knüpfen, die uns ausgestoszen sind.

Die consonanten teilt der vf. in momentane und dauerlaute, beide wieder in stumme und tonende (mit den ausdrücken der indischen grammatik), auszerdem die momentanen in nicht aspirierte und aspirierte, die dauerlaute in spiranten, nasale und r-laute; nur momentane cons. und spir. können stumm oder tönend sein, nasale und r- und l-laute sind immer tonend. Wir konnen uns aber damit nicht einverstanden erklären. wenn j und v ohne unterschied als tonende spiranten bezeichnet werden. was unser deutsches j und w im anlaut sicherlich sind, während schon in verbindungen wie schwein, qual eine echte semivocalis auftritt, gewis auch inlautend im skr., wenn vom präsensstamme bodha der potentialis bodheyam (d. i. bodhaijam, nicht bodhayam) - vgl. franz. ayes statt aies - oder vom nominalstamme dhána das adjectiv dhánua wie dhanin (mit ausfall des a wie vor vocalen) gebildet wird; über die bestimmte scheidung der spir. und semivoc. im althaktrischen j, y und v. e, die der vf. für blosz graphisch verschieden hält, haben wir unsere ansicht beitr. III 44 ff. begründet. Auch sehen wir / nicht als lingualen. sondern als dentalen laut an, altirisches ch, th, ph nicht als stumme aspiraten, sondern wenigstens ch und th (h gesprochen) entschieden als spiranten; endlich scheint uns skr. e nicht, wie der vf. nach Kuhns vorgang annimmt, wie unser palatales ch (in sichel), sondern wie poln. ś (das diesem ch sehr nahe steht) gesprochen zu sein. Die skr. palatalen k', g' (sonst gewöhnlich c, j bezeichnet) sind gewis ursprünglich so, wie der vf. angibt, gesprochen, doch musz die spätere aussprache wie poln. cz, dż (oder vielleicht ć, dż) schon früh eingetreten sein, da sich gyut, qut aus dyut nur so erklärt. - Für die indogermanische ursprache werden 9 vocale angesetzt, nemlich a, i, w mit doppelter steigerung:  $aa = \hat{a}$ ,  $\hat{a}a = \hat{a}$ ; ai,  $\hat{a}i$ ; au, au, von denen  $\hat{a} = *aa$  und  $\hat{a} = *aa$ zwar früh zusammengefallen, auch im skr. vielfach vermischt, aber noch im goth.  $\ell$  (= aa) und  $\delta$  (= aa) und griech.  $\bar{\alpha}$ ,  $\eta$  (= aa) und  $\omega$  (= da) geschieden sind; dehnungen dagegen werden für die ursprache ganz geleugnet, weshalb hier auch nicht blosz i und &, sondern auch & in wurzeln mit den kürzen vertauscht sind. Im altindischen ist schon assimilation der beiden elemente in den diphthongen der ersten stei-

gerung eingetreten, also è und ô für ai und au (die sich jedoch noch in den auflösungen aj, av verraten), auszerdem 'meist unter dem einflusse des accents' schwächungen des a zu w (namentlich vor r teils assimilation: kuru (fac) statt \*karu, teils hinter labialen: puri statt \*pari == molic, aber auch 'vor n, m, das nachher fortsiel':  $ubh\hat{a}' = \ddot{a}\mu \phi \omega$ , bharejus statt \*bharaiant = φέροιεν) und i (vor r: giráti statt \*garáti (vgl. vorat) und sonst: sthitá-s = oraróg, hitás, ved. dhitás = Θετός, bibhármi (fero), tíshihámi=Γστημι), sogar völliger schwund vor und hinter r, das sich vor cons. vocalisiert (bhrtá-s statt \*bhartá-s (getragen), prthú-s statt \*prathú-s = πλατύς, kakré' (feci) statt \*kakaré), auch vor andern cons. (gaghnus (interfecerunt) statt \*gaghanus, santi (sunt) statt \*asanti), hinter v (ukta-s, uvaka, ukis, avokam statt \*vaktá-s, \*vaváka, \*vavakús, \*ávavakám von vak' (loqui) == fen) und j (isthá-s, ijága, igus statt jashtá-s, jajága, jajagus von jag (sacrificare, colere) =  $\alpha \gamma$ ; dazu kommen dehnungen des (ursprünglichen und aus a geschwächten) i und u, deren gesetze nicht überall ermittelt sind (ersatzdehnung in pátin statt \*pátims (dominos), páktis statt \*páktims (coctiones); vor r in nom. gir, loc. pl. girsti, instr. pl. girbhis von gir (sermo), so auch púrná-s (plenus), stirná-s (stratus) statt \*parnás, \*starnás; i und û werden übrigens wie i und u gesteigert und aufgelöst), selbst des r (in mairs (matres) von matar). So erscheinen in der areihe: schwund, i, u, i, û als schwächungen, a als (häufigster) grundvocal, & als erste und zweite steigerung, die aber nicht mehr von einander, kaum von der debnung zu scheiden sind. Ob aber die indischen grammatiker, die a auch als erste (a nur als zweite) steigerung fassen, so ganz unrecht haben? ob nicht wenigstens teilweise schon im skr. wie fast in allen europäischen sprachen a auch als steigerung fungiert?] Einen sehr ursprünglichen vocalismus zeigt das gotische, das zwar a teilweise (neben den schwächungen u, i) als erste steigerung behandelt. aber überall erste und zweite steigerung streng scheidet: a, a é, ó; i, ei, ai; u, iu, au, dem überdies die dehnungen fremd sind, bis auf ansänge der w-dehnung (laka statt \*liuka), die Grimm leugnet; die regelmäszigkeit wird nur im auslaute durch kürzung der längen und schwinden der kürzen (auszer s) getrübt; spurweise zeigt sich ein übertritt der a- in die i-reihe, der sich im lit. und slav. weiter ausgebreitet hat (las lisa lésum, laisjan leisanon leisa). Das althaktrische zeigt schon farbung des grundvocals a in e, o meist nach bestimmten lautgesetzen, auszerdem as und ao (seltener ói und èu) statt ai und au. Im litauisch en ist e der gewöhnliche vertreter des a, a teils grundvocal, teils erste steigerung, o (immer lang) = ursprünglichem 4, ai und au sind doppelt vertreten durch e und ei, u und au, zweite steigerung ai und du. Sehr bunt erscheinen der griechische und italische vocalismus, die auszer den schwächungen des a (schwund, i, w oder v) den grundvocal in  $\varepsilon$  o  $\alpha$ , die erste steigerung in o  $\bar{\alpha}$   $\eta$  gespalten, nur als zweite of festgehalten haben, in der i-reihe zu als erste (au nur erstarrt). ot als zweite steigerung anwenden, in der u-reihe aber beide steigerungen vermengen: griech. meist ευ auch statt ου (πέφευγα statt \*πέφουγα),

œv (1) und œv (2) mehr starr, im italischen ou auch statt eu (douco statt \*deuco), woneben au (auch 6) erstarrt ist; ganz abgeschen davon dasz die altlateinischen diphthonge später schwinden, es zu i und é, as zu ae, oi zu oe und & [vielleicht durch ui zu vermitteln?], ou zu & wird, nur au erhalten bleibt. Für das altbulgarische, wo die a-reihe schwächung &, grundvocal e, o, selten a, erste steigerung o, zweite a zeigt, nimmt der vf. in abweichung von allen andern sprachen auch in den i- und w-reihen schwächungen zu Y und W an, grundvocal i und w: ref. musz jedoch bekennen, dasz ihm die richtigkeit dieser auffassung für das älteste slavisch etwas zweiselhast erscheint, und er eher geneigt ist, Y und # als grundvocale, i und y als dehnungen, zum teil (wie im classischen latein) an stelle der ersten steigerung e, w (vor vocalen oj, ov) zu betrachten; die zweite steigerung erscheint nur aufgelöst (in aj, av). - Dem consonantismus der indogermanischen ursprache - 9 momentane laute (k, t, p, q, d, b) (dies jedoch in keinem sichern beispiele) und die 3 aspiraten, nach der gewöhnlichen annahme tonend: gh, dh, bh) und 6 dauerlaute (s, j, v, n, m, r) — steht im allgemeinen der griechische am nächsten, in welchem die aspiraten (als stumme) bewahrt, j früh, v später geschwunden, h (statt s), nasales y und (wie in allen sprachen auszer dem altbaktrischen) & hinzugekommen sind; dagegen haben die lautgesetze (besonders das schwinden des j) hier sehr grosze zerstörungen angerichtet. Im lateinischen sind namentlich die aspiraten teils durch die mediae, teils durch die unursprünglichen spiranten & und f ersetzt, dagegen die spiranten erhalten, auszerdem wirken zahlreiche lautgesetze. Im altirischen sind die aspiraten und grostenteils auch die spiranten (j ganz, v im inlaute, s meist im inlaute) verschwunden, auszerdem anlautendes p (durch ph, f, h allmählich) abgefallen; die momentanen cons. sind durch lautgesetze (aspiration und erweichung) sehr verändert, so dasz die lauttabelle mit ihrer äuszerlichen annäherung an die der ursprache ein trügerisches bild gibt. Litauisch und slavisch haben auszer der vertretung der asp. durch med. namentlich die gutturalen zum teil in spiranten verwandelt: slav. s und s == lit. 33 und  $\dot{z}$  = urspr. k und q, qk; nur slavisch und durch lautgesetze bedingt ist der wandel von s in ch (wie griech. h und altbaktr. h, qh) und die assibilation der gutturale. Die deutsche grundsprache hat die sämtlichen laute der ursprache erhalten, dazu I, aber die momentanen verschoben; im gotischen sind dann die neuen asp. kh (aus k) und ph (aus p) in spiranten h und f übergegangen, nur th (aus t) geblieben. Das altbaktrische hat die alten aspiraten ebenfalls durch mediae ersetzt, daneben aber neue asp. kh, th, gh, dh und spiranten f, w erzeugt, auszerdem die spiranten h, qh (für s und so), ç (für k und s), ś (für s), s und s' (für gh), und wie das altindische die palatalen, aber noch kein l. Im altindischen endlich sind die alten aspiraten als tonende bewahrt. aber stumme asp. hinzugekommen, auszerdem der spirant h, die palatalen k', g', kh, gh (und c), die ganz speciell indischen ling ualen t, d, th, dh (und s) und nach bestimmten lautgesetzen die spir. h und die nasale  $\dot{n}$ ,  $\ddot{n}$ ,  $\dot{n}$ , so dasz zu den sämtlich erhaltenen 15 cons. der ursprache 19 neue hinzugetreten sind. — Lautgesetze, die nachher in allen sprachen zahlreiche veränderungen bewirkt haben, spricht der vf. der ursprache noch ab, auszer etwa dem sich von selbst einstellenden halbvocal in den verbindungen ia und ua; dafür, dasz auch die cons. noch ohne assimilation geblieben sind (also \*vākbhis für skr. vāgbhis, lat. vôcibus), spricht auch die häufige anwendung eines hülfsvocals in den einzelnen sprachen.

Eine würdige ausstattung empfiehlt das werk, das eine zierde der neueren wissenschaft bildet, auch äuszerlich; druckfehler sind uns wenige begegnet und fast nur solche die sich auf den ersten blick zu erkennen geben.

Mit recht ist in neuester zeit die frage nach der zeitfolge der sprachtrennungen in den vordergrund getreten, und je schwieriger ihre beantwortung im einzelnen ist, desto dankbarer müssen wir einen jeden beitrag dazu entgegennehmen. So hat sich denn die

4) Vergleichende Grammatik der griechischen und lateinischen Sprache von Leo Meyer. Erster Band. Berlin, Weidmannsche Buchhandlung. 1861. 449 S. 8.

eine aufgabe gestellt, auf die Curtius vor jahren hingewiesen hat: 'den sprachzustand zu ermitteln und vornehmlich die sprachformen zu bestimmen, woraus sowol das lateinische als das griechische sich entwickelte als aus einer gemeinsamen grundform, die selbst dem zustande der ältesten ursprache möglicherweise schon sehr fern liegen kann. Im ganzen und groszen ist gewis der eingeschlagene weg der richtige, um zu einem klaren bilde des 'gemeinsamen griechisch-italischen sprachzustandes' zu gelangen; wir wollen daher auch nicht um einzelheiten mit dem vs. rechten, z. b. dasz er (auch in der einleitung, die in etwas knapper kürze die hauptleistungen auf dem felde der sprachvergleichung und die verschiedenen äste des indogermanischen oder, wie ihn M. nach Ewalds vorschlag lieber nennt, mittelländischen sprachstammes berührt) der unleugbaren beziehungen zwischen italischen und keltischen sprachen mit keinem worte gedenkt; eine warnung für die leser, die nicht allgemeinere sprachkenntnisse mitbringen, können wir jedoch hier so wenig unterdrücken als früher bei dem werke von Christ. Der vf. zeigt sich nemlich in der einleitung überaus zurückhaltend, indem er nicht blosz von gleichlautenden griech. und lat. formen wie levo = lego bemerkt, dasz sie nicht mit voller bestimmtheit als griech. - lat. betrachtet werden können, da sie sich ja aus der griech. - lat. form zufällig gleich entwickelt haben könnten, sondern auch von solchen, die man ohne bedenken bei der erklärung sämtlicher indogerm, formen zu grunde legen kann (wie \*agram, aus dem sich sowol griech.-lat. agrom (αγρόν, agrum) als skr. ájram erklärt), dasz sie nicht ohne weiteres als formen der 'mittelländischen' ursprache anzusehen sind; man würde aber sehr irren, wenn man darauf hin alle vergleichungen, die das buch bietet, für gleich gesichert halten wollte; im einzelnen findet sich vielmehr gar manches gewagte, anderwärts fehlt freilich nur die rechte begründung.

die hei der kurzen aufführung der beispiele nicht gegeben werden konnte. Doch betrifft das meist nur einzelne vergleichungen, selten ganze lauterscheinungen, wie z. b. den problematischen wechsel von n und r in suffixen ( $\tilde{v}\delta\omega\varrho$  neben skr.  $ud\acute{an}$ , goth. vatan). Noch bemerken wir, dasz der vf. in sanskritwörtern für die gewöhnliche schreibart  $\ell$  und  $\delta$  das ursprüngliche ai und au setzt, also nicht zu verwechseln mit  $\acute{a}i$  und  $\acute{a}u$ .

Der vorliegende teil beginnt mit den lauten, zunächst den consonanten, die mit zahlreichen beispielen ihres austretens im an-, inund auslaut, einzeln und in verbindungen, belegt sind. Für die griechischlateinische zeit stellt sich ein bestand von 16 cons. heraus: 1) 9 mutae. unter denen als sestester bestandteil die tenues erscheinen: k, z noch vielsach übereinstimmend, jedoch namentlich in der nur im lat. qu erhaltenen verbindung ko. die dem vf. fast ohne ausnahme für älter gilt als danebenstehendes einfaches k (auch im skr.), griech, meist durch  $\pi$ , seltner durch v ersetzt [lat. p für k in lupus, saepes, discipulus und griech. πέπαμαι statt πέπτημαι mindestens zweiselhast], im lat. bisweilen abgefallen; p, π meist übereinstimmend; auch t, τ noch zahlreich, obwol im griech, sehr beeinträchtigt durch σ (selten anlautend, häufig vor s, im lat. nur im zusammenstosz mit andern cons., also noch nicht griech.-lat.) und wegfall in πέραος (?) und im auslaut; viel weniger häufig die mediae (im Homer nicht 6, im Plautus nicht 5 procent sämtlicher laute, während die tenues etwa 13 und 18 procent ausmachen): g, y namentlich in der verbindung go ursprünglich viel häufiger, lat. gu fast nur nach dem nasal (sonst urguere), meist v mit abfall, griech.  $\beta$  (einzeln auch lat. b: bôs = βοῦς wol griech.-lat.), auch ζ wie skr. j (πεφυζότες statt nequy fores), seltner o, ganz abgefallen in ogos (skr. giri statt \*gari); b, \(\beta\) ursprünglich sehr beschränkt, auch im griech.-lat, aber etwas bereichert im griech, und lat. durch übergänge aus v (qv) und bh; d,  $\delta$  noch häufiger übereinstimmend, nur im lat. in r und l übergegangen (meridies, Ulixes); - alle med. etwas vermehrt durch erweichung der ten., meist durch benachbarte laute bewirkt, mehr im lat. als im griech. (viginti, γνάπτειν; publicus, ύβρις; quadraginta, ξβδομο), sehr selten schon griech.-lat. nnyvuvai, pangere -; die aspiratae, nach der herschenden ansicht ursprünglich weich (wie im skr., dessen ten. asp. später erzeugt sind, besonders durch s), wofür der übergang in lat. (auch griech.) med. angeführt wird, noch griech.-lat., obwol im lat. dh erloschen, gh zu h, bh zu dem einheitlichen laute f (fefelli) geworden ist: gh == griech. 2, lat. (wie oft altind.) h, inlautend lat. nur in traho, veho, sonst geschwunden, bisweilen auch im anlaut, hier aber auch ohne etymologischen grund vorgetreten, einzeln im griech. inlaut geschwunden ( $\eta$ , ait = skr. aha; bh = griech.  $\varphi$ , lat. f, sehr selten im lat. inlaut; dh = griech.  $\vartheta$  sehr gewöhnlich, lat. häufig f (wie auch  $\vartheta$ ol.  $\varphi$ ); beispiele anderer übergange! zoln fell-, vio- niv- ninguere (alt gho) wie elazic levis, faedus haedus. Med. statt asp. (bisweilen umgekehrt) erscheinen hesonders im lat. (auco ambo) — in einigen fällen schon griech.-lat. (egó έγώ), auch im anlaut, wiewol selten (γε = skr. gha, γένυ- gena = skr. hánu) -, so auch b statt f = dh (barba bart, ruber έρυθρός).

Auch asp. und ten. finden sich neben einander (latere later, selbst δέκεσθαι δέχεσθαι), hier ist die asp, durchaus nicht immer älter, bisweilen wol durch v erzeugt (σοφός neben sapiens aus σοπ-σός?). — 2) 7 dauernde laute (ημίφωνα, semivocales). Der zischlaut, oft aus & entstanden, sehr oft aber ursprünglich, ist später sehr beeinträchtigt, besonders im griech.: anlautend meist bloszer hauch (vor den immer aspirierten o und v schwer zu entscheiden), ganz abgefallen in axoures usw. (Exo nur wegen der asp.), regelmäszig vor  $\nu$ , oft vor  $\mu$ , lat. immer vor n und m, hie und da vor k, p, t, bisweilen auch im griech. erhalten, σῦς, doch meist nur, wo ein cons. daneben stand, σύν; inlautend zwischen vocalen lat. wie umbr. in der regel in r erweicht, griech, verschwunden ( $\mu\nu\dot{o}\varsigma = m\dot{u}ris$  neben  $\mu\dot{v}\varsigma = m\dot{u}s$ ), lat. r bisweilen auch vor weichen cons. (veternus), im auslaut später und durch inl. r vorbereitet, gänzlicher ausfall im lat. selten [und zweifelhaft], manches s trotzdem griech, und lat. zwischen vocalen, mehrsach durch frühere cons. erhalten ( $\delta \alpha \sigma v_{S} = densus$ ); am festesten im griech. auslaut, auch lat. noch sehr häufig, durch nasal ersetzt (?) in -μεν (dor. -μες), ρ vereinzelt im lakonischen (ausschlieszlich auslautend) und elischen. Nasale (drei in griech. schrift, aber y nicht alleinstehend): n meist übereinstimmend, im griech, anlaut oft mit vocalischem vorschlag in folge der halbvocalischen natur, inlautend öfters vor cons. ausgefallen (?) in doppelformen wie anguis Ezic, oft auch zugesetzt als kennzeichen der präsensform, übergegangen in l (alio- allo- wol griech.-lat.) und r (? germen, carmen, είδαρ, άλκαρ, ύδωρ), ausgefallen in μείζω μείζους (auch Δητώ, grundform -oni?); m, griech. auch mit vorschlag, öfters in n übergegangen (tenebrae, 200v humus), so im griech. auslaut, auch ganz verdrangt (πόδα, Εδειξα, δέκα, κέ κέν = skr. kám), inlautend in είναι, lat. coërcere (noch nicht griech.-lat.). Die flüssigen lauter und l. von denen i junger scheint, haben griech.-lat. im wesentlichen schon jeder sein eignes gebiet, obwol noch oft wechsel stattfindet (banog laxog, -aris -alis, εξρος vellus, hirundo χελιδών): r und ρ (anlautend δ, bisweilen statt sr, auch mit vorschlag: ἐρυθρός) entsprechen sich anlautend nicht sehr häufig, viel zahlreicher inlautend; l und  $\lambda$  zeigen sich auch im gegensatz zum skr. oft gemeinsam, im griech. anlaut oft mit vorschlag (ἐλαγύς levis); beide sind bisweilen ganz verdrängt: pédere = πέρδεσθαι [die andern beispiele sind zweiselhast]. Die halbvocale j und v sind am meisten beeinträchtigt, da j griech. nirgends mehr sin der schrist wenigstens] erscheint, auch lat. vielsach zerstört, v wenigstens im attischen dialekt verschwunden ist; beide sind aber offenbar noch griech.-lat. Anlautendes v ist meist auch im griech. noch nachweisbar, selbst vor r und l, wo es auch im lat. geschwunden ist, sonst mit sicherheit nur in drei consonantenverbindungen: kv (griech. nur n.feveog = skr. cûnyá), dv (ofic, lat. duô, bis), sv (lat. suávis, auch mit geschwundenem v, aber farbung des vocals: somnus, griech. nicht mehr nachzuweisen ()) — è in èfelzoge u. a. faszt der vf. wie wir als vor-

<sup>6)</sup> Später rectificiert indessen der vf. diese angabe, indem er eine übergangsgruppe F (hv) annimmt, die uns notwendig scheint, um den

schlag wie vor nas. und liq., ebenso à in à Fñvai, sunnlog geradezu als umstellung von fénnlog —; inlautendes v, durch wenige, aber sichere beispiele aus den dialekten, sowie durch  $\beta o \tilde{v}_{S}$  neben  $\beta o \tilde{v}_{S} = b o v i s$  bewiesen (bisweilen erst nach verlust eines zischlauts: ἀρώς aus αὐσώς = aurôra), ist oft früh geschwunden (schon Homerisch feineiv statt FEFereiv), also nicht in jedem einzelnen fall bestimmt anzugeben, bisweilen auch im lat. (amaram, deus, boum, nach dem vf. auch frui aus frugvi), oft auch nach cons. (lat. etwa in caro not fag, iter skr. itvan), assimiliert oft im griech., im lat. etwa in sollo (skr. sárva), meist erhalten, aber als v nur hinter r und l, vocalisiert namentlich vor ausgefallenem vocal (unvoc, concutere), in andere cons. übergegangen: b (auch altindisch,  $\beta$  für gv, lat. b für dv,  $\beta$ inlov = vicia, lat. ferbui, nach M. auch im suffix -bro), einzeln φ (σφεῖς), μ, hie und da r (cras, kret. τρέ, δεδροικώς) und l (lat. -lent = - Fεντ); jedenfalls hat v griech.-lat. bedeutend mehr umfang gehabt. Anlautendes j, im lat. wenig beeinträchtigt (emere = skr. yam), ist im griech. meist durch das neue  $\zeta = \delta \sigma$  (boot. lak. d ohne zischlaut) vertreten (welches aber wie skr. j auch für y vorkommt), oft durch spir. asper, bisweilen ganz verschwunden: ημος, υμμες [είνατερ neben janitric wol etwas anders zu erklären]; inlautendes j, im lat. auszer zusammensetzungen selten (nach langen vocalen, meist mit consonantenausfall), zahlreich griech. &, aber nur nach ausgefallenen cons., ist wahrscheinlich schon im griech.-lat. häufig geschwunden wenn auch nicht überall, wo der vf. es annimmt, wie man überhaupt wol vielfach skr. v und y im inlaut mit unrecht als ursprünglich betrachtet], später auch nach cons. (leiko, minor), lat. besonders vor i (und e): capis, capere, häufiger namentlich im griech. assimiliert, vocalisiert häufiger im lat., seltner im griech. (& wie in molews ist vielmehr ein vorschlag vor j, das dann aussiel). — Der hauptverlust trifft im griech, j und v, nächstdem s, im lat. die aspiraten; neue lautentwicklungen sind griech. &, lat. f und h.

Nicht mit gleicher sicherheit läszt sich auf den bestand an vocalen schlieszen, die dem skr. und goth. a i u gegenüber in beiden sprachen, also wahrscheinlich (aber doch immer nur wahrscheinlich, nicht notwendig!) schon in griech.-lat. zeit beträchtlich vermehrt erscheinen. In zahlreichen beispielen (hier immer nach dem folgenden cons. geordnet, also ak, ap, at, ag usw.) stimmt a noch überein, doch scheint die neue fünsteilung im ganzen und groszen schon griech.-lat. an die stelle der alten dreiteilung getreten; selbst wo noch a neben e erscheint, mögen hin und wieder beide nebeneinander bestanden haben, da die beziehung zwischen ihnen im griech. verbum (bei liq. und uas., hie und da auch dialektisch) und in der lat. reduplication und composition (einzeln gressus, fessus) lebendig bleibt; e in beiden sprachen ist sehr häufig in stämmen und suffixen; a neben o findet sich mehrsach (damāv domare, canis xúwv, auch im lehnwort marmor), im griech mundartlich und in stexion und ableitung, wenn auch nicht so häufig als a e, ebenfalls sast

spir. asper zu erklären, der später meist altes sv., selten reines F (s. Kuhn z. f. vgl. spr. II 132) vertritt; vgl. engl. which und who.

ausschlieszlich bei lig. und nas., selten im lat. (pars, portio); o viel häufiger in übereinstimmung, die mitunter durch lat. u (dolus, genus = δόλος, γένος) später verdunkelt ist; e neben o (griech.-lat. a, mehrfach wol erst o, hie und da vielleicht e zuerst) in stämmen und endungen, im griech, sehr häufig in verbum und ableitung, seltner mundartlich, viel seltner im lat. (doch procus precari, intus (intos) intestinus, genus (genos) generis), e erweist sich im allgemeinen als leichter; alle drei a - e - o in manchen formen wie ablaut, auch in ξν αμα όμο, nicht im lateinischen; a - i (schon im skr.) sind griech. und lat. meist erst durch e vermittelt, im lat. auch mehrfach durch o (agricola, ilico), im griech. steht i meist statt s in geschlossener silbe (im gegensatz zum lat.), auch mundartlich, griech. lat. scheint jedoch das ι in τίθημι, sisto (skr. tishthami); a - u (schon im skr.) im lat. haufig in composition, ist vielfach erweislich erst durch o vermittelt, selbst in lehnwörtern für o und a (epistula, Hecuba), später auch zu i gespitzt (decimus), selten im griech. (νύξ, bisweilen dialektisch: ονυμα). Viel beschränkteres gehiet haben die beiden andern vocale, die sich doch beide aus dem des a bereicherten: i im wesentlichen unverändert bis auf den wunderlichen übergang in e (mare, δέξω); u griech.-lat. offenbar noch rein, im griech. (auszer böot. und lakon.) zu v, hie und da sogar (wie im neugriech. überall) zu ı gespitzt, wozu lat. silva, tibi, cornibus stimmen, auch socero (statt \*sociro wegen des r) = έπυρό. Die langen vocale, die als verdoppelungen der kurzen gelten und oft als solche erscheinen (σέλα, tibicen), anderwarts als ersatz für ausgefallene cons. (μέλας, agrôs), überhaupt vielfach erst nach der sprachtrennung entwickelt sind, zeigen dieselbe teilung des & in &, & (namentlich n), das bisweilen zu & wird (delinire), und ο (hin und wieder noch im zusammenhang: ἀρήγειν άρωγός, ignárus ignôrare), lat. oft zu û geworden (praetôr praetūra), seltner griech. (āol. γελύνη); i stimmt wie i in wenigen beispielen; & ist hie und da zu i geworden (otrvo, scripulum). Vocalverstärkung, ursprünglich durch vorgetretenes a, deren grund der vf. mit Benfey in der betonung sucht, spaltet sich wahrscheinlich schon griech.-lat. durch die dreiteilung des a in ai ei oi, au eu ou, die im griech., ziemlich auch im osk. und sabinischen festgehalten werden, im lat. aber wie im umbr. und volskischen gröstenteils in einfache länge übergehen: αι, altlat. noch ai, später ae; ει, dialektisch i, altlat. ei, später i, hisweilen ė; oi, altlat. oi, später oe, vielfach û (wie boot. ū), beide diphthonge noch in lebendiger beziehung zum i (πείδω πέποιδα πέπιθμεν, fido foedus fidés), während ai mehr erstarrt ist; αυ = au, der einzige diphthong, der im classischen latein erhalten ist, doch neben o; eu schon im altlat. sehr selten, wahrscheinlich früh in ou übergegangen (doucere statt \*deucere wie deicere) - eu in neuter und neu, seu, ceu gehört nicht hierher - griech. ev, doch -vout statt des ursprünglichen -naumi; ov früh schon im griech. in û übergegangen wie ou im classischen latein, in weniger lebendiger beziehung zu eu und u geblieben, als die entsprechenden i-laute. Vocalverkurzung, verhältnismäszig jung, also nicht griech.-lat., findet sich besonders im lateinischen, namentlich im auslaut (auch vor gewissen cons.) und im hiatus, in gewissen fällen aber auch, was der vf. mit unrecht in abrede stellt, im griechischen vor doppelcons. (ganz entschieden im acc. pl. der åstämme, wie ref. in der z. f. vgl. spr. VI 219 nachgewiesen hat); vocaltilg ung, ebenfalls meist jünger, namentlich im lat., am meisten im auslaut (est ==  $\hat{\epsilon} \sigma \tau l$ ).

Der vf. behandelt sodann die cons. in verbindung mit einander: 1) im anlaut die alten s-verbindungen: sk, sp, st nebst ihrem wechsel unter einander und den veränderungen: σχ, σφ, σθ (skr. kh, ph, th), dem griech.-lat. nicht ganz abzusprechen wegen lat. fungus = σφόγγος, σπόγγος, verlust des zischlauts  $\pi$ ,  $\chi$ , seltner  $\pi$ ,  $\varphi$ ,  $\tau$ ,  $\vartheta$ , auch der muta hinter s, umstellung ξ, ψ (sehr selten lat.), eigentümlich griech. und nicht völlig klar πτ, πτ (wechsel in πτύειν spuere, πτάρνυσθαι sternuere, utels  $\xi \alpha l \nu \omega$ ),  $\chi \vartheta$ ,  $\varphi \vartheta$ ,  $\beta \delta$ ,  $\gamma \delta$ ,  $\sigma \beta$  (or nur inlantend,  $\sigma \delta$  hol. = ζ); ferner sr (in δέω zu erkennen, nicht lat.), sn (griech. in spuren, nicht lat.), sm (nicht lat.), sv noch lat. (sl und sj fehlen ganz) - vielfach erst entstanden sind die gruppen mit r, l, n (viel seltner), m (ganz selten, griech, vereinzelt κμ, τμ, δμ, lat. gar nicht), v in gruppen ist oben schon besprochen; 2) im auslaut (in griech.-lat. zeit noch weniger als später, da manche durch abfall des themavocals auslautend geworden sind), sehr beschränkt, da selbst von einfachen cons. viele nicht im auslaut stehen dürfen, von consonantenverbindungen griech nur die mit dem zischlaut, lat. noch nc, nt, lt, rt - veränderung des auslauts; 3) im inlaut, die veränderung der gruppen durch assimilation, ausstoszung, umstellung, consonanteneinschub; endlich die einwirkung ferner stehender cons. auf einander: assimilation ( $\pi \tilde{\eta} \gamma v_{\varsigma} = b \hat{a} h \hat{u} s$ ), dissimilation (πέφυπα), umstellung (auch des hauches: ἐανδανον statt έανδανον). — Es folgen die vocale in verbindung mit einander (die erst spät eingetreten ist): vereinigung, ausfall, quantitätsumstellung, vermeidung des gleichklangs, endlich assimilation getrennter und verbundener vocale. - Auch der gegenseitige einflusz von consonanten und vocalen auf einander gehört erst einer spätern zeit an.

Den nächsten abschnitt (die wörter) eröffnet die betrachtung der wurzeln, und zwar zunächst der deute- oder pronominalwurzeln, sodann der begriffs- oder verbalwurzeln, wobei es wieder nicht an sehr kühnen griffen fehlt, wie wir denn selbst die aufstellung der einfachsten wurzeln auf a ohne weiteres statt des üblichen a bei einer offenen frage, wie diese ist, nicht billigen können, noch weniger die behauptung, dasz die wurzeln auf u auf av angesetzt werden müsten, da zwar in einigen fällen gewis v wortbildungselement (wie m) und als solches in secundärwurzeln aufgenommen ist, sonst aber av als guna von u ebenso sicher jünger scheint als das einfache u. Indessen liefert uns dieser abschnitt auch da, wo wir nicht zustimmen können, wenigstens reiches material. Nach einer zusammenstellung der griech. und lat. formen, die noch wurzelverdoppelung in stärkeren oder schwächeren spuren zeigen, schlieszt der vorliegende band mit einer aufzählung der wurzelverba nach dem auslaut geordnet.

Ein ganz specielles thema behandeln:

5) Etymologische untersuchungen vom Dr. Hugo Weber. I. Halle, verlag der buchhandlung des waisenhauses. 1861. XIV u. 120 s. gr. 8,

zunächst und hauptsächlich die erklärung des wortes  $\gamma \alpha \lambda \alpha$ , welches mit abweisung der deutungen Potts (γλάγος = \* $\beta$ λάγος von  $\alpha$ - $\mu$ έλγ- $\omega$ mulgeo) und Bopps (γά-λακτ aus skr. gâu und lat. lact-, 'kuhmilch') im anschlusz an Curtius (γάλαπτ- γλαπτ- lact- γλάγ-ος de-lic-i (porci) aus einem stamme ylax) wegen der hier nachgewiesenen anderen formen γάλα γάλατος und τοῦ γάλα auf eine wurzel γλα oder γαλ zurückgeführt wird. Als grundbedeutung derselben stellt der vf. das 'glanzende, weisze' hin durch vergleichung von γάλαπτ- und glacies, mit berufung auf verschiedene anwendungen der sinnverwandten wurzeln luk und kar, und verfolgt dann die wurzel in ihren weiteren ableitungen nach den formen yελ- (wozu er auch lat. gelu und griech. γελάω rechnet) γαλ- γλα- und den weiter entwickelten γλαν- γλωτ- (?) γληχγλεπ- γλαυ- γλαυκ-, wobei allerdings manches zweiselhaste mit unterläust — wie denn die zurücksührung von γλώσσα auf \*γλώτjα durch die nicht beachteten formen γλώζες und γλωζίν- mindestens höchst zweiselhast wird - im griech, und lat, mit einem seitenblick auf germanische verwandte, wobei auch der anwendung auf den 'hellen' ton (mhd. gille, unser gellen) gedacht wird. Aus dem skr. werden zum schlusz wörter mit jh (wie jhalakkû f. eine grosze flamme) und die wurzel jval (hell brennen, slammen; verbrennen, glühen; leuchten) verglichen. Auszerdem aber enthält das schriftchen eine solche menge sonstiger etymologischer bemerkungen (unter denen wir die schlagende vergleichung des griech. δημος von wz. δαμ mit unserem zunft von derselben wurzel als besonders ansprechend hervorheben, sowie den excurs über Od.  $\sigma$  7 — 10 έδείματο οίκους und έδάσσατ' άρούρας), dasz auch derjenige, den die aussührungen des vf. nicht überzeugen sollten, es gewis mit groszem interesse lesen wird. In beachtung der lautgesetze zeigt sich derselbe fast ängstlich genau, nur will uns die identificierung von ahd. gersta mit κριθή unter der voraussetzung, dasz κριθή wie κρί von wz. kr (kar) stamme, wegen des q, für das wir im anlaut h erwarteten, nicht einleuchten. Weniger zustimmen können wir seiner gewissermaszen atomistischen zerlegung der wörter und wurzeln: so gewis Leo Meyer in der zurückführung aller einsilbigen nomina (z. f. vgl. spr. V 366) auf mehrsilbige zu weit gegangen ist, so gewis geht auch der vf. nach der andern seite zu weit, wenn er gar keine verstümmelungen von suffixen anerkennen will (z. b. in  $-\pi$  neben skr. -ka); so geneigt wir auch sind. dum (bändigen) als eine weiterbildung aus da (binden) anzusehen, so können wir uns doch nach dem jetzigen stande der etymologischen wissenschaft noch nicht damit einverstanden erklären, wenn auf die wurzel ar nicht blosz arch und arsh, sondern auch arc, arj ohne weiteres zurückgeführt werden.

Schneidemühl.

#### **22**.

## Zu Ciceros Rede für P. Sestius.

3, 6 parente P. Sestius natus est, judices, homine . . et sapiente et sancto et severo. Sollte nicht der Vater genaunt sein, in der Form wie de nat. deor. III 18, 45 Musa matre nati, 19, 48 patre Sole, so dasz sich an den Namen homine .. severo als Apposition anschlösse? Ich finde freilich keine ganz entsprechende Stelle. p. Rab. Post. 2, 3 ist ein ähnlicher Ausdruck in zwei Sätze verteilt: fuit enim pueris nobis huius pater C. Curtius princeps ordinis . . hoc ille natus. Aber auch in anderen Ansängen der historischen Exposition wird der betreffende Name des Vaters, des Bruders angegeben. p. Clu. 5, 11 A. Cluentius Habitus fuit pater huiusce, iudices, homo .. nobilitate facile princeps. p. S. Roscio 6, 15. p. Quinctio 3, 11. — 3, 8 ut et illi quaestor bonus et omnibus optimus civis videretur. Köchlys Erganzung et omnibus ist mir ebenso zweiselhast wie die schon im Par. versuchte et vobis omnibus, da das Urteil der Gegenpartei doch gewis anders lautete. Vielleicht ist das vorhergehende Wort in einem andern Casus ausgefallen: et bonis oder et omnibus bonis; dann würde auch durch das Wortspiel die chiastische Klimax quaestor bonus, optimus civis stärker hervortreten. Von den zahlreichen Stellen dieser Rede, in denen die boni, omnes boni, boni viri erwähnt werden, kann ich zwei besonders zum Vergleich heranziehen: 53, 114 vir et bonus et innocens et bonis viris semper probatus. 64, 133 nullo meo merito, nisi quod bonis placere cupiebam. Noch an zwei anderen Stellen vermute ich den Ausfall desselben Wortes: 12, 27 quem enim deprecarere, cum omnes essent sordidati cumque hoc satis esset signi, esse inprobum qui mulata veste non esset? Der Umstand, dasz alle wolgesinnten in Trauerkleidung waren, bewies hinlänglich dasz wer sie nicht angelegt hatte zu den inprobi gehöre. So heiszt es auch im vorhergehenden bonos omnes .. mulasse vestem, und § 26 et omnes boni veste mutata. Ferner 45, 97 est igitur ut ii sint, quam tu nationem appellasti, qui et (mit Manutius für et qui in den Hss.) integri sunt et sani et bene de rebus domesticis constituti. Da hier derselbe Gedanke hinter einander zuerst in negativer und dann in positiver Form ausgedrückt wird, so sollte wol die zweite Erklärung ebensoviel Glieder haben als die erste. Nun aber entsprechen sich nocentes und integri, suriosi und sani, malis domesticis inpediti und bene de rebus domesticis constituti. Es scheint demnach der gewöhnliche Gegensatz von inprobi, nemlich et boni, vor et sans im Archetypon unserer Hss. ausgelassen gewesen zu sein. Im weitern Verlauf der Entwicklung nimmt freilich der Redner nur drei Glieder wieder auf: \$ 98 omnibus sanis et bonis et beatis. Wie aber in diesen Stellen das Polysyndeton angewandt ist, so vielleicht auch 65, 137 a bonis viris sapientibus et bene natura constitutis, nemlich et sapientibus mit einigen Hss. Vgl. auch die vorher angeführte Stelle 53, 114. -5, 12 summa celeritate C. Antonium consecutus est. Halm hat aus den Spuren einer ältern Lesart im Par. C. für e eingesetzt und dann est am

Schlusse hinzugefügt. Aber gegen jene Emendation läszt sich erinnern, dasz Antonius mehrmals vorher und nachher ohne Pränomen genannt wird (§ 8. 9. 12), und dasz dieselbe Wortstellung mit demselben, wie es scheint, gesuchten Tonfall des Ausgangs (or. 63, 214) sich wiederholt findet: 2, 5 est a Fortuna ipsa collocatus. 23, 51 est invidia civium consecuta, 68, 143 esse inmortalem glorium consecutos. p. Mur. 37, 79 plus multo erunt vestris sententiis quam suis gladiis consecuti. de prov. cons. 6, 13 erant pro scelere alque eversione patriue consecuti. p. S. Roscio 1, 1 sim cum his qui sedeant comparandus. — Ebd. atque aestatem integram nanctus Italiae calles et pastorum stabula praedari coepisset. Diese Lesart genügt wol ebenso wenig als die andere praeclara coepisset; denn nicht gerade Beute fand Catilina auf den Viehtriften des Apenuinus, wol aber halbwilde, schon aufgewiegelte Hirtensklaven, mit deren Hülfe sich leicht ein bellum fugitivorum mit allen seinen Schrecken über ganz Italien verbreitet hätte (vgl. in toga cand. S. 88 Or.-B. Sall. Cat. 30, 2). Aus der Lesart von Pi praedare oder praeclare liesze sich zunächst prodire herstellen: in Italiae calles .. prodire coepisset; und diese Vermutung hätte den Vorzug, dasz sie zum vorausgehenden emersisset ein entsprechendes Verbum der Bewegung gäbe. Doch ist der Ausdruck prodire coepisset vielleicht zu matt. Wollte man weiter abweichen, in der Annahme dasz hier, wie anderwärts, im Archetypon ein kaum leserliches Wort gestanden hätte. so würde die freilich auch lückenhafte Parallelstelle p. Mur. 39, 85 einen passenden Ersatz bieten: in Italiae calles .. prorupisset. -- 7, 15 quod ille nefarius, ex omnium scelerum colluvione natus, parum se foedus violaturum arbitratus, nisi ipsum cautorem alieni periculi suis propriis periculis terruisset. Ein zu arbitratus hinzugesetztes est, ein Zusatz den vielleicht die andere Lesart at ille nefarius veranlaszt hat. stellt den Satzbau kaum her; es dürste vor parum eine Zeile übersprungen sein, etwa des Inhalts: non solum ipse turpiter neglexit, verum etiam Pompeium a me avertit: vgl. 31, 67. - 8, 19 tanta erat gravitas in oculo, tanta contractio frontis, ut illo supercilio annus ille niti tamquam vade videretur. Aus dem einfachen annus dürste kaum die hsl. Lesart antuus entstanden sein. Vielleicht ist untuus für anticus (antiquus) verschrieben und das Subst. ausgelassen. Aus demselben Valerius Probus, aus dem vade aufgenommen ist, konnte man etwa vultus ergänzen, wenn nemlich vultus tamquam vade in vultus niti tamquam vade erweitert würde. So sinden sich auch in der Parallelstelle in Pis. 1, 1 dieselben vier Wörter verbunden: oculi, supercilia, frons, vultus denique totus . . in fraudem homines inpulit. Vgl. serner in unserer Rede 8, 20 vultu mediushdius collegae sui libidinem levitatemque franget. 9, 22 animus eius vultu, flagitia parietibus tegebantur, und zu antiquus 8, 19 imaginem antiquitatis. - 10, 24 et quod ita domus ipsa fumabat, ut multa eius sermonis indicia redolerent. Hat denn niemand an sermonis (nicht einmal sermonum) Anstosz genommen? Solche Reden, wie vorher mitgeteilt sind, führte Piso doch nicht insgeheim; aber seine Lebensweise im lunern des Hauses, seine inclusae

dibidines \$ 22, seine cenae und convivia, wie sie in Pis. \$ 67 geschildert werden, exstructa mensa non conchyliis aut piscibus, sed multa carne subrancida, das konnte durch den Rauch und Duft des Hauses verrathen werden. Deshalb vermute ich, dasz ein zu eins gehöriges Subst. ausgefallen und durch sermonis aus dem Anfang des Satzes: ex his adsiduis eius cotidianisque sermonibus ungeschickt ersetzt worden ist. Etwa eius vitae oder eius libidinum oder dgl. - 12, 27 omitto, quid ille tribunus . . fecerit, qui adesse . . deprecatores salutis meae jusserit eosque operarum suarum gladiis et lapidibus obiecerit: de consulibus loquor. Die Conjunctive iusserit und obiecerit dürsten aus dem vorhergehenden fecerit sehlerhast übertragen sein; denn die Relativsätze stehen bei geänderter Interpunction parenthetisch und auszerhalb der Construction selbständig da und berichten in der Form der praeteritio die nötigen Thatsachen. Ein gleich gebauter Satz ist z. B. de prov. cons. 2, 4 omnia domestica atque urbana mitto (quae tanta sunt, ut numquam Hannibal huic urbi tantum mali optarit, quantum illi effecerunt); ad ipsas venio provincias. Vgl. auch Sull. 27, 74. Cat. 16, 14. Pomp. 9, 25. Cat. IV 7, 15. de nat. deor. II 63, 159 u. 64, 160, wo sich gleichsalls ein erläuternder Relativsatz im Indicativ an die praeteritio anschlieszt. - 16, 36 tanto studio senatus, consensu tam incredibili bonorum omnium, tam parato, tota denique Itulia ad omnem contentionem expedita. Vor dem nachhinkenden tam parato, das die Symmetrie der Glieder stört, dürfte etwas ausgefallen sein, worin des Ritterstandes gedacht war; wie auch \$ 38 Senat und Ritterstand, ganz Italien und alle wolgesinnten verbunden werden. Vgl. auch § 25. 35. 87. Etwa: equestris ordinis animo ad defensionem meae salutis tam parato, oder da im Gembl. tam parata steht, equestris ordinis voluntate. - 17, 39 nec mihi erat res cum Saturnino, qui, quod a se .. rem frumentariam tralatum sciebat, dolorem suum magna contentione animi persequebatur. Statt sciebat sollte man eher aegre ferebat oder etwas ähnliches erwarten; vielleicht suscensebat. Zur Construction vgl. Liv. VII 13, 9 quis tandem suscenseat milites nos esse, non servos vestros, ad bellum, non in exilium missos? — Ebd. auctore Cn. Pompeio, clarissimo viro mihique et nunc et quoad licuit amicissimo. Es scheint vor dem letzten Worte tum, der Gegensatz zu nunc. ausgefallen zu sein. - Ebd. C. Caesar, qui a me nullo meo merito alienus esse debebat. Durch den Zutritt der Negation entsteht die Antiklimax: 'Pompejus war mir sehr befreundet, Crassus eng verbunden, Casar durste ohne mein Verschulden mir nicht abgeneigt sein.' Damit setzt Cic. dem, was Clodius über seine Beziehungen zu den Triumvirn gesagt hatte, das entgegen, was nach seiner Behauptung wirklich der Fall war, s. § 41 Caesar, quem maxime homines ignari veritatis mihi esse iratum putabant. Ist nun der Sinn der ganzen Periode: 'wahrend ich mit Pompejus, Crassus und Casar mehr oder minder in gutem Vernehmen stand, wurden sie für meine Gegner ausgegeben', so genügt Halms Erklärung: 'die Verhältnisse zwangen ihn mir abgeneigt zu sein' zur Rechtfertigung der obigen Lesart nicht. - 25, 55 sed ut a mea

causa iam recedam, reliquas illius anni pestes recordamini; sic enim facillime perspicietis, quantam vim omnium remediorum a magistrutibus proximis res publica desiderarit: legum multitudinem. Diese letzten Worte mit Halm als nähere Bestimmung zu pestes aufzufassen und durch Ergänzung von recordamini zu erklären, verbietet die Schwerfälligkeit des Satzbaus, der dann durch eine Parenthese unterbrochen und kaum aufgenommen wieder abgebrochen würde. Ich vermute den Ausfall von mitto, das im folgenden & noch zweimal folgt: mitto eam legem ... mitto omnem domesticam labem, so dasz die Figuren der repetitio und praeteritio verbunden angewandt wären, wovon mehr Beispiele bei Seyffert Schol. Lat. I 83. Der Redner eilt zu den gegen auswärtige ergriffenen Gewaltmaszregeln. - Ebd.: et uni helluoni bis de eadem re deliberandi et rogata lege utrique potestas contra Semproniam legem steret provinciae commutandae. Gegen die hier ausgenommene Ergänzung habe ich einige Bedenken. Sie setzt voraus, dasz mit den Worten uni helluoni Gabinius gemeint sei, der allerdings wiederholt so gescholten wird, auch in dieser Rede § 26; aber dagegen sprechen die kurz vorher gebrauchten Worte ab uno gladiatore: denn es ist wenig wahrscheinlich, dasz in dieser nur gegen des Clodius freches Treiben gerichteten Stelle mit so ähnlichen Ausdrücken verschiedene Personen bezeichnet sein sollten. Damit wird aber auch der Gegensatz utrique unsicher. Doch gesetzt, es sei Gabinius gemeint, was bedeuten dann die folgenden Worte? Welche Provinzen ihnen ex lege Sempronia zugefallen waren, ist unbekannt; die lex Clodia benannte vermutlich die Provinzen nicht, sondern liesz die Consuln optieren, und da optierte Gabinius zweimal; beide aber hatten so die potestas provinciae commutandue erhalten.' So Mommsen bei Halm. Aber stimmt damit, was an den Parallelstellen gesagt ist? Nach § 25 und de domo sua 9, 23 hat Clodius durch seinen Antrag den Consuln nominatim die Provinzen zugewiesen, d. h. doch wol: Piso soll Macedonien, Gabinius soll Cilicien erhalten. Auf den Wunsch des letztern liesz Clodius durch einen neuen Antrag Cilicien gegen Syrien vertauschen. Vgl. auch § 53. de domo sua 21, 55. de prov. cons. 4, 7. in Pis. 16, 37. Demnach verstehe ich die Stelle so: Clodius nahm sich heraus das Volk zweimal über dieselbe Sache berathen zu lassen und eine von ihm beantragte, schon genehmigte lex durch eine neue Rogation umzustoszen, und möchte folgende Ergänzung vorschlagen: et rogata ley e nova potestas contra suam legem fieret provinciae commutandae. — 27, 58 hic et ipse per se vehemens fuit et acerrimum hostem huius imperii . . defendit. Sollte nicht hostis hinter vehemens fuit ausgefallen sein? vehemens allein gibt kaum den vollen Sinn, und bei der Wiederaufnahme in \$ 59, die fast mit denselben Worten geschieht, heiszt es auch: qui et ipse hostis fuit populi Romani et acerrimum hostem in regnum recepit. — 27, 59 \*\*\* tulit gessit, qui et ipse hostis fuit. tulit gessit, als Ueberreste einer im Archetypon wahrscheinlich unleserlichen Stelle, braucht man wol nicht streng festzuhalten; somit könnten auch folgende Worte zur Ergänzung der Lücke von etwa 15 Buchstaben dienen: hic igitur, gui cum

sociis nostris bellum gessit. — 34,73 vim fuisse illam, flammam quassatae rei publicae perturbatorumque temporum iure iudiciisque sublatis; magna rerum permutatione inpendente declinasse me paulum usw. Ich möchte mit geänderter Interpunction auch iure iudiciisque sublatis zum folgenden ziehen: 'nicht in Folge eines rechtlichen Verfahrens (nihil de me actum esse iure), sondern weil Recht und Gerichte aufgehoben, sei Cicero in die Verbannung gegangen.' -41, 89 cervices tribunus pl. privato . . daret? an causam susceptam adfligeret (abiceret Ruhnken und Mommsen)? an se domi contineret? et vinci turpe putavit et deterreri et latere. perfecit ut . . illius vim neque in suo neque in rei publicae periculo pertimesceret. Durch Madvigs hier aufgenommene Emendation des corrupten eliam eripere eicit im Par. sind den vorhergehenden drei Fragen entsprechend drei Glieder geschaffen. Aber ist die Dreiteilung der Fragen selbst begrundet? Ich denke, wenn Milo ohne Waffengewalt verfahren wollte, hatte er nur zwischen zwei Dingen die Wahl: entweder in vergeblichem Widerstande sich tödten zu lassen oder die Sache aufzugeben und zu Hause zu bleiben. Ich vermute deshalb ac statt des zweiten an. Diesen beiden Möglichkeiten entspricht: et vinci turpe putavit et deterreri. Dagegen entbehrt die Schluszfolgerung einer conclusiven Partikel, die man durch Verwandlung von etiam in ita erhalten könnte. In eripere kann ja wol e re p. stecken, was schon altere Hgg. vermutet haben; und dieser Zusatz ist nicht müszig, da er auf den Anfang der Digression \$ 86 zurückweist: re docuisse, non verbis, et quid oporteret a praestantibus viris in re publica fieri et quid necesse esset. Darum vielleicht: ita e re p. fecit, oder wenn wir die Lesart des Gembl. etiam eripere elegit zu Grunde legen, ita e re p. id egit, womit 37, 79 stimmen würde: atqui ne ex eo quidem tempore id egit Sestius, ut a suis munitus tuto in foro magistratum gereret. - 42, 91 tum res ad communem utilitatem, quas publicas appellamus. Die von Halm citierten Beispiele stimmen insofern nicht zu dieser Stelle, als in ihnen das Verbum esse hinzutritt, und gegen die Erklärung: 'Marktplätze, Straszen, alle öffentlichen Gebäude usw.' spricht wol der Umstand, dasz res publicas synonym mit den folgenden beiden Ausdrücken civitates und urbes gebraucht scheint. Vielleicht kann man mit geänderter Interpunction: tum res, ad communem utilitatem quas publicas appellamus (oder mit Gembl. appellamus publicas) so erklären: 'was wir nach dem gemeinsamen Nutzen Gemeinwesen nennen.' Dann würde hieher passen, was Augustinus de civ. dei II 19, 21 aus den Büchern de re publica berichtet: breviter enim rem publicam definit esse rem populi, et populum esse coetum multitudinis iuris consensu et utilitatis communione sociatum. - 43, 93 alterum haurire cotidie ex pacatissimis atque opulentissimis Syriae gazis innumerabile pondus auri, bellum inferre quiescentibus, ut eorum veteres inlibatasque divitias. . profundat. Wie passen die Beiwörter pacatissimis und opulentissimis zu gazis? Fehlt nicht ein Hauptwort bei quiescentibus, worauf sich eorum beziehen sollte? Beiden Uehelständen würde abgeholfen, wenn man annehmen

wollte dasz gasis sich für populis, gentibus oder dgl. eingedrängt habe. gentibus geben zwei Parallelstellen: de domo sua 9, 23 quis bellum cum pacatissimis gentibus . . dedit? de prov. cons. 7, 15 bellum cum maximis Syriae gentibus et tyrannis. - 49, 104 multa etiam nostra memoria.. fuerunt in ea contentione, ut popularis cupiditas a consilio principum dissideret. nunc iam nihil est, quod populus a delectis principibusque dissentiat. Es durste hier contentione aus condicione verderbt sein: 'wie die geheime Abstimmung, die Aeckerverteilung, die Getraidespenden, so hatte auch noch zu unserer Zeit manches eine solche Beschaffenheit, dasz die Interessen der Volks- und Adelspartei darüber in Zwiespalt geriethen.' Zum Gedanken vergleiche man \$ 106 nunc .. in eo statu civilas est, ut .. omnes idem de re publica sensuri esse videantur, und zur Phrase noch p. Marc. 3, 8 quae et naturam et condicionem, ut vinci possent, habebant. - 52, 112 illuc revertor: contra me cum est actum (so Halm mit Madvig, sit actum die Hss.), capta urbe atque oppressa, Gellium, Firmidium .. illis mercennariis gregibus duces et auctores fuisse. Leicht dürste dico hinter duces ausgefallen sein. Der Infinitivsatz wiederholt is nicht einfach. was in \$ 109 gesagt ist, wie z. B. \$ 53, sondern enthält selbst eine neue Behauptung. — 63, 131 reditus vero meus qui fuerit quis ignorat? quemadmodum mihi advenienti . . dextram porrexerint Brundisini, cum ipsis Nonis Sextilibus idem dies adventus mei fuisset reditusque, qui natalis idem carissimae filiae usw. Auch in der jetzigen Form (reditusque qui für reditus qui) scheint mir die Stelle verdorben. Wie passen die Worte cum ipsis Nonis Sextilibus zu den folgenden idem dies adventus usw.? 'Da gerade am 5n August ebenderselbe Tag meiner Ankunft in Brundisium und meiner Rückkehr ins Vaterland gewesen war' - wer spricht so? Kann man sagen: Nonis dies adventus, reditus, natalis alicuius fuit sūr Nonis advenit, rediit, natus est aliquis? Was soll der Zusatz von ipsis? Warum wird reditus zu adventus noch besonders hinzugefügt? Sagt Cic. nichts weiter als dasz er bei der Ankunft in Brundisium auch den vaterländischen Boden betreten habe? Etwas anderes ist es doch, wenn er in Pis. § 51 sich rühmt, dasz überall auf der Durchreise seine Ankunft in jedem Orte zugleich mit seiner Rückkehr ins Vaterland gefeiert worden sei. Einen Weg zur Verbesserung würde die andere Parallelstelle ad Att. IV 1, 4 anzeigen, wenn man in derselben die Interpunction ändern wollte, nemlich so: pridie Nonas Sext. Dyrrhachio sum profectus. ipso illo die, quo lex est lata de nobis, Brundisium veni, Nonis Sext. War au demselben Tage seine Zurückberufung beschlossen, nicht, wie man gewöhnlich annimmt. Tags vorher, dann konnte Cic. mit Recht den Tag seiner Ankunft auch den Tag seiner Rückkehr nennen und dies Zusammentreffen hervorheben. Dann aber müste an unserer Stelle eine Zeile ausgesallen sein, etwa des Inhalts: cum ipsis Nonis Sext., quo die lex est lata de me (vg). auch p. Mil. 14, 38 illo die, cum est luta lex de me), eo venissem, cumque casu idem dies adventus mei fuisset reditusque usw.

Rastenburg.

Friedrich Richter.

### 28.

## Zu Livius.

XL 44, 6 P. Mucius Scaevola urbanam sortitus provinciam est et ut idem quaereret de veneficiis in urbe et propius urbem decem milia passuum. Diese Stelle führt Madvig Emend. Liv. S. 476 Anm. au, um auf den anomalen ('rationi non convenientem') Gebrauch des Acc. milia aufmerksam zu machen: 'nam pro ablativo (differentiae) quomodo accusativus cum comparativo coniungatur, non apparet. et tamen eodem modo scribitur Cic. Phil. VII 9, 26 (omnia fecerit oportet . . priusquam aliquid postulet . . exercitum citra slumen Rubiconem eduxerit nec propius urbem milia passuum ducenta admoverit). in tabulis . . Heracleensibus v. 20. 26. 50. 68. 77 casus nominis non exprimitur.' Dagegen stehe der normale Ablativ Liv. XL 37, 4 is urbe propiusoe urbem decem milibus passuum. 'non nego' fährt er fort 'inclinatione usus nasci illam formam potuisse vel ex eo quod abesse tot milia passuum dicitur.' Wenn Madvig sich bei seinen Worten nicht etwas ganz anderes gedacht hat, als ich darunter verstehen kann, so ist er nicht nur von der richtigen grammatischen Erklärung sehr weit entfernt, sondern hat auch nicht einmal den Sinn der Redeweise erfaszt. Wenn er für den Acc. einen abl. disserentiae verlangt, so scheint er zu meinen, propius urbem X milia passuum sei 'um 10000 Schritte der Stadt näher'; dasz es aber nicht so heiszen kann, sondern nur 'in einer geringeren Entfernung von der Stadt als 10000 Schritt (innerhalb des Umkreises von 10000 Schritt von der Stadt)', lehrt ein slüchtiger Blick auf die Stelle. Vgl. noch Liv. XXVII 37, 9 in urbe intraque decimum lapidem ab urbe. Sollte auch er dies gemeint haben, so ware auszer der Wahl jenes Ausdrucks zu verwundern, dasz er nicht auf die sehr naheliegende, meines Erachtens unzweiselhaste Erklärung der fraglichen Redeweise gekommen sein sollte, für die übrigens die Beispiele nicht so vereinzelt sind, wie Madvig glaubt. Zunächst finden sich die Worte Cic. Phil. VII 9, 26 noch einmal vor: VI 3, 5 decretum est ut exercitum citra sumen Rubiconem . . educeret, dum ne propius urbem Romam ducenta milia udmoveret. Zwar schreibt Halm im Text der zweiten Orellischen Ausgabe CC, und im Vaticanus ist sowol diese Zahl ganz weggefallen als statt milia nur mil. geschrieben, so dasz hiernach die Stelle als Beleg wegfallen muste; jedoch findet sich dieselbe später noch einmal am unrechten Orte irtümlich vollständig ausgeschrieben wieder: s. Halm zu S. 1315, 30. In VII 9, 26 ist im Vat. zwar auch nur mil., aber, soviel aus Halms Schweigen zu schlieszen ist, ducenta geschrieben. Ferner Cic. de leg. Il 24, 61 rogum bustumve novum vetat (lex) propius sexaginta pedes adici aedes alienas invito domino. Statt des Accusative des Ortes prope quem steht das Adv. inde bei Livius selbst XXXIV 1, 3 (legem tulerat) ne qua mulier . . iuncto vehiculo in urbe aut propius inde mille passus veheretur. Statt dessen a mit Abl. bei Cic. ad Att. VIII 14. 1, welche Stelle nach allgemeiner Schreibweise so

lautet: in his locis, quae a Brundisio absunt propius quam tu biduum aut triduum. Um mein Urteil über diese Worte zu begründen, ist es nötig die ganze Stelle im Zusammenhang herzusetzen: omnino intellego nullum fuisse tempus post has fugas et formidines, quod magis debuerit mutum esse a litteris, propterea quod neque Romae quicquam auditur novi nec in his locis, quae a Brundisio absunt propius quam tu biduum aut triduum. Brundisii autem omne certamen vertitur huius primi temporis. qua quidem expectatione torqueor. sed omnia triduo1) sciemus. eodem enim die video Caesarem a Corfinio post meridiem profectum esse .. quo Canusio mane Pompeium. eo modo autem ambulat Caesar et iis diariis militum celeritatem incitat, ut timeam, ne citius ad Brundisium quam Pompeius?) accesserit. dices 'quid igitur proficis, qui anticipes eius rei molestiam, quam triduo sciturus sis?' nihil equidem. sed ut supra dixi, tecum perlibenter loquor. An den fraglichen Worten a Brundisio absum propius quam tu biduum aut triduum nehme ich aus mehreren Gründen Anstosz. Erstlich weil ich nicht errathe, was eine Vergleichung der Entfernung Ciceros und der des Atticus von Brundisium in diesem Zusammenhang zur Sache thut. wo es sich lediglich um den Mangel an Nachrichten in Ciceros Aufenthaltsort (Formiä) trotz der Nähe von Brundisium handelt. Von Atticus und dem was dieser etwa erfahren konnte ist gar nicht die Rede; um die Nähe oder Weite der eignen Eutfernung vom Schauplatz der Ereignisse näher zu bezeichnen, behuss einer Schluszfolgerung auf die Leichtigkeit oder Schwierigkeit Nachrichten von da zu erhalten, wäre es aber gewis der verkehrteste Weg, die eigne ganz leicht und einfach bestimmbare Entfernung nach der eines andern zu bemessen, der mit der Sache nichts zu thun hat, und dessen Aufenthaltsort jenseit des Meeres noch dazu äuszerst ungeeignet zu einem Maszstabe für eine zwei- bis dreitägige gewöhnliche Landreise ist. Dies halte ich für einen sehr wesentlichen Verdächtigungsgrund. Viel entscheidender noch ist folgender. Die Worte könnten, wenn sie überhaupt einen Sinn hätten, nur heiszen: ich bin weniger als zwei bis drei Tagereisen näher an Brundisium als du, d. h. bei meiner weiten Entsernung. Dasz dies Cic. überhaupt habe sagen wollen, und dasz er es so ausgedrückt hätte, mit der bei den Haaren herbeigezogenen Vergleichung seiner Entfernung mit der des Atticus und mit so geschrobenem Ausdruck, glaube wer Lust hat. Wenigstens hätte er meines Bedünkens sagen müssen: ich bin mehr als zwei bis drei Tagereisen näher an Brundisium als du; vgl. ad Att. IX 1, 3 nos autem in Formiano morabamur, quo citius audiremus. Nichts von beidem aber können, wie gesagt, jene Worte heiszen: denn

<sup>1)</sup> So vermute ich statt des hal. sinnlosen ante nos, woran aber, wie es scheint, niemand Anstosz genommen hat auszer H. A. Koch, der continuo verbessert. Offenbar citiert sich nachher Cicero selbst in Form eines Einwurfs mit den Worten: quam triduo sciturus sis. Welche von beiden Vermutungen diplomatisch wahrscheinlicher ist, darüber liesze sich wol wenigstens streiten.

2) So scheint mir emendiert werden zu müssen; die Hss. und Ausgaben haben quam opus sit.

wer hat je gehört, dasz zu éinem Comparativ (propius) zwei verschiedene Begriffe (ein Längenmasz und eine Person), ohne coordiniert zu sein oder so dasz der zweite den ersten erklärt, mit quam oder einer stellvertretenden Construction hinzutreten, dasz man etwa sagte: amplius decem milia passuum quam ego profectus est, er ist weiter als 10000 Schritt als ich gereist? Oder ist etwa propius biduum quam tu anders zu erklären möglich? Man hätte mindestens schreiben müssen absum propius quam tu, biduum aut triduum. Aber auch hiergegen bleibt das erste Bedenken wenigstens teilweise bestehen und erhebt sich noch ein anderes. Es wäre mir aus anderen Gründen von groszem Interesse zu wissen, ob sich je biduum usw. selbst als Raummasz, wie man es hier notwendig auffassen müste und, wie es scheint, allgemein aufgefaszt hat, gebraucht findet. Ich kenne nicht nur kein Beispiel davon, sondern halte es auch von vorn herein nicht für wahrscheinlich, weil man sonst, um das weitläufige iter bidui abesse u. ä. zu vermeiden, nicht dieses einfachere Auskunftsmittel sichtlich vermieden und statt dessen zu der auffallenden Ellipse von iter gegriffen und bidui abesse gesagt haben würde. Ich bin überzeugt dasz Cic. nichts hat sagen wollen als 'bei meiner Entfernung von Brundisium von nicht über zwei bis drei Tagereisen'. Ausdrücken liesz sich dies auf verschiedene Weise: propius iter bidui oder propius quam iter bidui oder propius (quam) bidui aut tridui, vielleicht auch, denn ich lege auf das letzte Bedenken viel geringeres Gewicht als auf die ersten: propius (quam) biduum aut triduum. Von der Verwechslung aber der Endungen -um und -i geben auch die besten Cicerohss. zahlreiche Belege. Dasz quam tu eingeschoben oder corrigiert worden ist von jemand, der zu dem Comparativ einen verglichenen Gegenstand vermiszte, ist gewis nicht unwahrscheinlich.

Es liegt wol auf der Hand, dasz in allen diesen Beispielen propius zu dem Acc. der Raumbestimmung in derselben Weise hinzugesetzt ist, wie sein Gegenteil longius Caes. BG. V 53, 7 certior factus est magnas Gallorum copias.. convenisse neque longius milia passuum octo ab Aibernis suis afuisse, nemlich ohne allen Einflusz auf dessen Construction; dasz ferner der Ablativ Liv. XL 37, 4 von propius auf dieselbe Weise abhängt wie von jedem andern Comparativ, von longius z. B. Caes. BG. I 22, 1 cum..ab hostium castris non longius mille et quingentis passibus abesset, und dasz auszer diesen beiden Constructionen eine dritte möglich ist: propius quam (duo) milia oder welcher Casus sonst gerade erforderlich ist, dasz also propius mit demselben Rechte wie longius (um maior minor longior altior zu übergehen) zu amplius plus minus hinzugezählt zu werden verdient, was auch bereits in der neusten Auslage von Zumpts Grammatik § 485 z. E. unter Ansührung von Liv. XXXIV 1 geschehen ist.

Liv. XXVIII 34, 8 (nach Unterdrückung eines Aufstandes der Spanier) Scipio, multis invectus in praesentem Mandonium absentemque Indibilem verbis, illos quidem merito perisse ipsorum maleficio ait, victuros suo atque populi Romani beneficio. ceterum se neque arma

iis a dempturum (quippe ea pignora timentium rebellionem esse, se libera arma relinquere solutosque metu animos) neque se in obsides innoxios, sed in ipsos, si defecerint, saeviturum; nec ab inermi, sed ab armato hoste poenas expetiturum. utramque fortunam expertis permittere sese, utrum propitios an iratos habere Romanos mallent. So die Vulgata. Andere schlieszen die Parenthese hinter rebellionem esse und fahren fort: sed libera -. Statt dessen gibt der Puteaneus und ähnlich die bessern unter den geringern Hss.: ceterum quippe ea pignera timentium rebellionem esse tiberim (liberim) arma relinquere solutos enimos (solutus enim hos) neque -. Daraus macht Weissenborn in der Teubnerschen Ausgabe: ceterum (quippe . . esse) se libera iis arma relinquere solutosque metu animo; in der Weidmannschen: ceterum Ineque se obsides iis imperare, quippe ea piquera tim. reb. esse, nec adimere arma; relinquere solutos animos; neque se —, dies letztere sehr gewaltsam, wie man sieht: Madvig Emend. Liv. S. 334 f.: ceterum (quippe .. esse) se liberos iis, arma relinquere, solutos animos. neque se —. Dasz der Zusatz der schlechteren Hss., auch wenn er etwas mehr Autorität für sich hätte, entfernt werden musz, leuchtet unschwer ein; alle Symmetrie der einzelnen Glieder wird dadurch zerstört, und dasselbe erst zweimal mit sehr ähnlichen, und zum drittenmal mit anderen Worten gesagt. Aber auch Madvig läszt, abgesehen von den übrigen Uebelständen seiner Schreibweise, die ich nicht aufzudecken brauche, meines Erachtens den Scipio nicht sehr logisch reden und noch weniger den Livius. Er bezieht ea pianera auf liberi und arma, aber nicht auf die von Scipio nachher selbst erwähnten (wobei auch die soluti animi zu kurz kommen würden), sondern er läszt den Scipio in seiner Rede Bezug nehmen auf das was Livius vorher (§ 7) selbst in der Erzählung berichtet hat: mos erat . non prius imperio in eum . . uti quam . . obsides accepti. arma adempta, praesidia urbibus imposita forent, und läszt ihn auf diese Weise dreimal dasselbe Thema variieren. Meine Ueberzeugung ist, dasz den drei deutlich geschiedenen Gliedern von neque an bis mallent (wofür ich übrigens für dringend geboten halte malint zu schreiben) drei Glieder in der Parenthese entsprechen müssen, und diese sind auch trotz der Verderbnisse noch deutlich zu erkennen. Dem neque se in obsides .. saeviturum entspricht ea pignera timentium rebellionem esse, auf das zweite nec ab inermi sed ab armato hoste poenas expetiturum hezieht sich offenbar das verdorbene tiberim grma relinquere, auf das dritte von den Kritikern, wie es scheint, ganz übersehene permittere sese utrum propitios an iratos habere Romanos malint bezieht sich solutos animos, natürlich nicht, wie die Schreiber der schlechten Hss. ver standen und demgemäsz interpoliert haben: metu. Soviel scheint mir also klar, dasz vor tiberim jedenfalls nicht se einzuschieben und in diesem Worte selber, ganz abgesehen von der Unwahrscheinlichkeit, dasz liberos iis in liberim oder vielmehr zunächst tiberim verdorben sein sollte, nicht liberos zu suchen ist. Ich meine, in tiberim steckt der Gegensatz zu timentium, nemlich fidentium (qui fortis est, idem

est fidens ..., qui autem est fidens, is profecto non extimescit, discrepat enim a timendo confidere, Cic. Tusc. Ill 7, 14). Hinter relinquere scheint et ausgefallen oder que hinter solutos, worauf vielleicht das Verderbnis enimos hindeutet. Aber noch eins finde ich an der Stelle auszusetzen, woran niemand Anstosz genommen hat: ea pignera. Ich kann es unter keinen Umständen für einen erträglichen Ausdruck halten, weder lateinisch noch deutsch noch in irgend einer Sprache: ea pignera sunt timentium rebellionem, solche Pfänder sind die Sache von solchen die sich vor einer Empörung fürchten, wenn damit gemeint sein soll wie hier: solche Pfänder sich geben zu lassen, und nicht; zu besitzen, oder auch allenfalls: zu geben; vollends fehlerhaft aber wird der Ausdruck, wenn meine obige Correctur richtig ist, als Gegensatz zu arma relinquere, und wenn ea (solche) seine Erklärung erst im folgenden findet und an der Stelle wo es steht ganz beziehungslos und unverständlich bleibt. Ich glaubte aber, noch ehe ich das übrige gefunden hatte. allein um des ersten Grundes willen, es muste capere piquera heiszen. Der Ausfall von pere vor pignera scheint sehr natürlich. Die ganze Stelle schreibe ich demnach folgendermaszen: ceterum (quippe capere pignera timentium rebellionem esse, fidentium arma relinquere et solutos animos) neque se in obsides innoxios, sed in ipsos, si defecerint, saeviturum, nec ab inermi, sed ab armato hoste poenas expetilurum, utramque fortunam expertis permittere sese, utrum propitios an iratos habere Romanos malint.

In seiner Rede für die Abschaffung der lex Oppia sagt der Tribun Valerius XXXIV 7, 1: omnes alii ordines, omnes homines mutationem in meliorem statum rei publicae sentient, ad conjuges tantum nostras pacis et tranquillitatis publicae fruclus non perveniet? purpura viri utemur, . . liberi nostri praetextis purpura togis utentur, magistratibus in coloniis municipiisque, hic Romae infimo generi, magistris vicorum, toque praetextae habendae ius permittemus, nec id ut vivi solum hubeant tantum insigne, sed etiam ut cum eo crementur mortui; feminis duntaxat purpurae usu interdicemus? Madvig hat S. 398 darauf aufmerksam gemacht, dasz tantum unmöglich zu insigne als Adjectiv gehören könne; vielmehr gehöre, meint er, non tantum zusammen und solum sei als Einschiebsel jemandes, der dies nicht bemerkt habe, zu tilgen. Ich will nicht untersuchen, wie wahrscheinlich diese Vermutung ist. Wenn kein anderer Weg bliebe. müste schon zu dergleichen gegriffen werden. Hier scheint aber anders geholfen werden zu müssen und zu können. Der Bambergensis, der neben dem jetzt verschollenen Moguntinus die vorzüglichste Quelle für diese Dekade ist, bat nec ut vivi solum habent statt nec id ut .. habeant und statt ius permittemus ebenso wie alle andern Codices auszer dem Moguntinus ius est. Mir ist an der ganzen Stelle noch weit mehr als das tantum die Form der beiden Sätze ut . . habeant und ut . . crementur anstöszig, die weder als Consecutiv- noch als Finalsätze mir am Orte zu sein, sondern vollständig beziehungslos in der Lust zu schwe-

ben scheinen, wenn man nicht annehmen will, dasz darin allein von den magistri vicorum die Rede sein soll, von denen wir aber durch Festhalten des am besten beglaubigten habent befreit werden unter der Voraussetzung, dasz ut verdorben ist aus id (die schlechtern Hss. haben id ut), eine Aunahme die, abgesehen von allem Zusammenhauge, mehr Wahrscheinlichkeit für sich haben dürfte als dasz ut habeant in ut habent verschrieben wäre. So tritt nec id vivi solum habent . . sed etiam mortui? in ein richtiges Verhältnis zu dem vorhergehenden infimo generi.. togae praetextae habendae ius est? und dem folgenden feminis duntaxat purpurae usu interdicemus? und schreiben wir noch statt habent tantum insigne vielmehr: habent, ut utantur, insigne, so entsprechen sich die zwei Glieder nec id vivi solum habent, ut utantur, insigne und sed etiam, ut cum eo crementur, mortui auf das vollkommenste. Hiermit ist aber zugleich auch nicht nur ein Anhalt, . sondern dringender Anlasz geboten den zweiten Anstosz zu beseitigen, den mir wenigstens die Stelle auszerdem gibt. Es liegt hier die sehr bekannte und gewöhnliche Redeform vor, bei der in einer aus zwei coordinierten Gliedern bestehenden Frage eigentlich nur nach einem von beiden gefragt wird, oder vielmehr danach, wie sich zwei so notorische Gegensätze mit einander vereinigen lassen, von denen der eine ein unbestreitbares (oder von dem zu widerlegenden als solches angenommenes) Factum enthält, der andere die durch ihren Widerspruch damit als widersinnig nachzuweisende fremde Behauptung. Das letztere sind an unserer Stelle die die Frauen betreffenden zwei Sätze, in denen richtig, weil es sich um die zukunftige Stellung derselben handelt, die Futura perveniet und interdicemus stehen. Den Gegensatz dazu bildet die Bevorzugung der Männer, die ihnen nicht erst zu Teil werden soll, sondern die sie bereits factisch genieszen. Ich weisz dasz sich das Futurum hier zur Not auch vertheidigen liesze, denke aber dasz die Präsentia habent und ius est als Gegensatz zu interdicemus sich auch von dieser Seite, nicht blosz als hsl. am zuverlässigsten bewährt, besser empfehlen, und dasz dieser Umstand nicht wenig dazu beitragen wird, die durch die Wiederherstellung jener notwendig gewordene Aenderung von utemur und utentur in utimur und utuntur auch um ihrer selbst willen als räthlich erscheinen zu lassen. Vgl. z. B. Liv. XLV 22, 3 Macedonas Illyriosque liberos esse iubetis ..., Rhodios ... hostes ex sociis facturi estis? Dasz auch im ersten Satze sentiunt statt sentient geschrieben werden müsse, mag ich nicht mit gleicher Zuversicht behaupten. Es scheint mir sogar nicht unwahrscheinlich, dasz die beiden Futura sentient und perveniet die Veranlassung zur Aenderung von ütimur und utuntur gegeben haben; dasz Versuchung dazu vorhanden gewesen sein musz, sieht man daraus dasz in einer Hs. bei Drakenborch auch ius erit steht statt des meiner Ansicht nach richtigen ius est; ius permittemus nemlich kann ich trotz der gewichtigen Autorität des Mog. nicht für richtig halten, nicht einmal permittimus. Denn in den die Männer in ihrer bevorzugten Stellung behandelnden Sätzen werden nur factisch (sei es in der Gegenwart oder Zukunst) bestehende Zustände angesührt: (sentiunt,) utimur, utun-

tur, habent, dazu passt ein ius est vortrefflich, auch permissum est (welches vielleicht das richtige ist), ein actives permittimus oder permittemus aber eben so schlecht, wie dasselbe oder eine ähnliche Form des Erlaubens oder Verbietens gut für den die Frauen betreffenden Teil.

— Die ganze Stelle lautet nach meiner Vermutung so: omnes alii ordines, omnes homines mutationem in meliorem stutum rei publicae sentient (-unt?): ad coniuges tantum nostras pacis et tranquillitatis publicae fructus non perveniet? purpura viri utimur.., liberi nostri praetextis purpura togis utuntur, magistratibus.. togae praetextae habendae ius est (permissum est?), nec id vivi solum habent ut utantur insigne, sed etiam ut cum eo crementur mortui: feminis duntaxat purpurae usu interdicemus?

Es ist eine althergebrachte Tradition, dasz 'es regnet Steine' u. dgl. sowol lapides als lapidibus pluit heiszen könne, und doch scheint die erste von beiden Constructionen so gut wie gar keine Autorität für sich zu haben, soviel ich wenigstens aus dem was andere dazu beibringen schlieszen musz und selbst beobachtet habe. Wol die meisten von allen Belegstellen für die Construction von pluere hat Livius. Soviel ich mir gemerkt habe, steht lapidibus pluere an folgenden Stellen, und zwar zum grösten Teil auf Grund alleiniger, an einigen auf Grund bedeutend überwiegender hsl. Autorität: 1 31, 1. VII 28, 7. XXI 62, 5 u. 6. XXII 36, 7. XXIII 31, 15. XXV 7, 7. XXVI 23, 5. XXVII 37, 4. XXX 38, 9. XXXIV 45, 8. XXXV 9, 4. XXXVI 37, 3. XXXVIII 36, 4. XXXIX 22, 3; pluit lapideo imbri XXX 38, 8; sanguine XXIV 10, 7. XXXIX 46, 5. 56, 6. XLII 20, 5. XLIII 13, 5; terra XXXIV 45, 6. XLII 20, 6. XLV 16, 5; creta XXIV 10, 7; lacte XXVII 11, 5. Dagegen schwankt die Lesart zwischen Ablativ und Accusativ nur III 10, 6, wo Drakenborch carnem pluit, wie er sagt, nach allen seinen Hss. gibt, während der Mediceus von erster Hand carne hat (s. Alschefski); ferner XXXV 21, 3 nuntiatum est terra pluisse Drakenborch und Weissenborn, obwol terram die meisten Hss. haben und Weissenborn selbst zu X 31,8 (der Weidmannschen Ausg.) die Stelle als Beleg für den Acc. citiert. Freilich führt W. zu ders. St. auch XXXVII 3, 3 für den Abl., dagegen XXXVII 3, 3 auch für den Acc. zu XXXIV 45, 6 an. Hier (XXXVII 3, 3) hat er selbst mit Drakenborch terra pluisse nuntiabant nach dem Mog., während die übrigen Hss. terram zu haben scheinen. Können diese Stellen wenigstens nicht als unzweiselhafte Belege für den Ablativ angesehen werden. so scheint sogar allein der Accusativ gut verbürgt zu sein XL 19, 2 sanguinem pluit, obwol auch hier schlechtere Hss. sanguine geben, X 31, 8 terram multifariam pluvisse nuntiatum est und XXVIII 27, 16 lapides pluere et fulmina iaci de caelo . . vos portenta esse putatis; und doch kann von allen diesen sechs Stellen nur eine in Frage kommen, nemlich XL 19, 2 sanguinem pluit, selbst wenn in allen übrigen der Acc. viel besser beglaubigt wäre, als er es ist, mit Ausnahme von III 10. 6. wo jedenfalls carne zu schreiben ist. In den vier andern können oder könnten, wenn sie richtig wären, die Accusative ebenso gut Subjecte

zu den Infinitiven pluere und pluvisse sein, und dasz XXVIII 27, 16 lapides Subject ist zu pluere in der Zusammenstellung mit fulmina iaci. scheint mir evident zu sein. Macht man dagegen geltend, dasz Livius auch im Acc. c. inf. so häufig lapidibus pluere, nie aber lapides pluunt gesagt hat, so bestätigt man damit nur, dasz an dieser Stelle eine Abweichung von seinem gewöhnlichen Sprachgebrauch vorliegt; es fragt sich also nur, ob man ein bei Livius sonst beispielloses lapides pluit oder ein eben solches lapides pluunt anzunehmen geneigter sein darf. Ist aber die persönliche Construction von pluere als lateinisch nachweisbar, die unpersönliche mit dem Acc. so schwach beglaubigt, wie sie es ohne Zweisel ist, und liegt gar ein positiver Grund vor, wie hier der Fall ist, warum gerade die erstere an der fraglichen Stelle gewählt ist, so ist es wol mindestens auszerst wahrscheinlich, dasz sie auch vom Schriftsteller angewendet ist. Für diesen Fall, bei dem Mangel an sonstigen Belegen für irgendwelche Construction von pluere bei bessern Autoren, kann aber nach meinem Urteil, um nicht Dichter zu nennen. Plinius vollgültiges Zeugnis ablegen, der in demselben § neben lapidibus, lacte, sanguine, carne, ferro, lana, lateribus coctis ebenfalls aus gutem Grunde sagt effigies quae pluit II 147. Bei Cic. steht einmal de div. II 27. 58 sanguinem pluisse senatui nuntiatum est; abwechselnd für den Acc. oder Abl. wird angeführt Val. Max. I 6, 5 lapides und lapidibus pluit (übrigens auch im Acc. c. inf.); aber der Ablativ ist (s. Kempf zu d. St.) unzweiselhast richtig. Das Plautinische multum pluverat beweist natürlich gar nichts. Andere Beweisstellen für den Ablativ kenne ich noch, aber keine für den Accusativ vor Statius Theb. VIII 416 stridentia fundae saxa pluunt, womit aber selbstverständlich lapides pluit auch noch nicht bewiesen ist, noch finde ich solche von denen angeführt, die sich bemühen den Acc. zu belegen. Wenn also nicht noch andere Stellen beigebracht werden, so fällt die ganze Last des Beweises auf Liv. XL 19. 2, wo es sich nicht etwa darum handelt, eine Verwechslung von -um mit -o, -es mit -ibus oder dgl. anzunehmen, sondern ein m zu streichen, das schlechtere Hss. weglassen, eine relativ, aber auch nur relativ, bessere gibt und das in derselben Redensart an vielen Stellen von guten und schlechten Hss. fälschlich hinzugesetzt ist. Welchen Werth aber Zusetzung oder Auslassung eines solchen m am Ende der Wörter im allgemeinen in unseren gewöhnlichen Hss. hat, brauche ich nicht auseinanderzusetzen; wie es speciell mit unsern Liviushss. in diesem Punkte steht, darüber hat leider noch Madvig Gelegenheit gehabt mehrfach Aufschlüsse zu geben oder vielmehr auf Grund der allbekannten Thatsache unsern Herausgebern die grösten Inconsequenzen nachzuweisen. Mir ist es unzweiselhaft, dasz es in Erwägung aller Umstände nicht blosz viel unkritischer, sondern auch viel gewagter ist anzunehmen, Livius selbst habe sanguinem pluit geschrieben, als es sei dies einer von den unzähligen ähnlichen und ärgeren Fehlern einer Hs., die ihre Auszeichnung vor den übrigen wahrlich nicht ihrer eignen Tadellosigkeit verdankt, in der vielmehr wol schwerlich oft mehrere Perioden hintereinander ohne handgreiflichere Fehler sich finden werden. Ob an den drei übrigen oben

angeführten Stellen terram oder terra pluvisse richtig ist, kann allein von den Hss. abhängig gemacht werden. Ist aber XXXV 21 und XXXVII 3 terra mit Recht von den Hgg. vorgezogen, so dürfte wol auch X 31, wo ein folgendes m die beste hsl. Gewähr sehr zweifelhaft macht, der Ablativ zu schreiben sein.

Königsberg.

C. F. W. Müller.

### 24.

# Zu Lysias XXII § 2.

Es heiszt daselbst: ἐπειδη γὰο οί πουτάνεις ἀπέδοσαν εἰς την βουλην πεοὶ αὐτῶν (nemlich πεοὶ τῶν σιτοπωλῶν). Rauchenstein erklärt diese Worte nicht in einer Anmerkung, sondern spricht sich darüber nur insofern aus, als er in der Einleitung zu der Rede sagt: 'als die Prytanen . . den Fall dem Rathe zur Verhandlung übergaben, usw. Auch in den einschlagenden Schriften von Hermann, Wachsmuth und Schömann hat unterz. nichts über diese Ausdrucksweise gefunden, erinnert sich auch nicht bei den griechischen Rednern ähnliches gelesen zu haben. Der Sachverhalt ist jedenfalls dieser gewesen. Es war gegen die Sitopolen bei den Prytanen eine ελσαγγελία angebracht worden; darauf trugen diese die Sache dem Rathe vor, damit er entscheide, ob der eloayyella weitere Folge gegeben, also die Sache dem regelmäszigen Gerichtshof übergeben werden solle. Dies ist die § 2 (vgl. § 11) erwähnte nolois, wie Rauchenstein richtig sagt, die Voruntersuchung oder das Verhör der Sitopolen vor dem Rathe. Es ist also wol klar, was die Worte ἀπέδοσαν εἰς την βουλήν heiszen; es handelt sich nur darum, ob diese Ausdrucksweise anderwärts vorkomme. Zur Vergleichung steht dem unterz. nur das zu Gebote, was er in dem jungst erschienenen Hefte der neuen Pariser Ausgabe von H. Stephanus Sprachschatz S. 1416 findet. Da heiszt es: vertitur autem ἀποδιδόναι per deferre, in aliis etiam loquendi generibus. ut Plato Leg. ἀποδίδωμι είς τον δημον, defero ad populum. item [Leg. 6 p. 765, 73] anodidoùs els roùs noitas the nolsie, deferens ad iudices. alii referens.' Dann folgt die vorstehende Stelle aus Lysias. Das erste Citat aus Platons Gesetzen ist wahrscheinlich VI 768° all' άρχήν τε είναι χρή τῆς τοιαύτης δίκης καὶ τελευτήν εἰς τὸν δῆμον αποδιδομένην. An der zweiten Stelle sagt Platon: κατά ταὐτά δὲ τούτοις παὶ ταύτη ὁ λαχών τὸν ἐνιαυτὸν ἐκεῖνον τῶν ἀφικομένων εἰς πρίσιν μονφδιών τε και συναυλιών άρχέτω, είς τους κριτάς άποδιδους ο λαγών την ποίσιν. Demnach läszt sich wol das griechische αποδιδόναι τι είς τινα mit unserm deutschen 'eine Sache an die Behörde abgeben' vergleichen.

Eisenach.

K. H. Funkhaenel.

### 23.

# Zur Litteratur des Panegyricus in Pisonem.

- Incerti auctoris carmen panegyricum in Calpurnium Pisonem cum prolegomenis et adnotatione critica edidit Carolus Fridericus Weber. Marburgi, typis acad. Elwerti. MDCCCLIX. 44 S. gr. 4.
- C. F. Weber i adnotationes ad carmen panegyricum Pisonis. (Vor dem Marburger Lectionskatalog für den Winter 1860—1861.) Marburgi, typis acad. Elwerti. 12 S. gr. 4.

Durch diese fleiszigen und sorgfältigen Untersuchungen ist die Aufmerksamkeit der Philologen neuerdings wieder auf ein Gedicht hingelenkt worden, welches in mehr als einem Betracht eine solche verdient. Denn es gibt bei erschöpfender Erklärung desselben — wenn je eine solche möglich ist — mehr als ein Räthsel zu lösen: die Frage nach dem Verfasser, die nach der belobten Persönlichkeit und, die wichtigste von allen, die nach der Originalität des Gedichtes. Ueber diese letzte sollte man vor allem suchen ins klare zu kommen, ehe man sich Zeit und Mühe nimmt zu der Beantwortung der anderen zu schreiten: denn haben wir kein Gedicht des Altertums, sei es auch der späteren Zeiten desselben, vor uns, sondern eine zur Uebung unternommene rhetorischpoetische Nachahmung römischer Weise aus einem Jahrhundert des Mittelalters, wo dergleichen Gymnastik, auch ohne Absicht des Betrugs, die Geister beschäftigte, so ist sie wahrlich 'des Schweiszes der Edlen' nicht werth, nicht werth dasz die besonnene Forschung sich mit Prüfung aller möglichen Combinationen, welche schon gemacht worden sind, eingehend beschäftige und altem neues hinzufüge, nicht werth dasz der gewissenhafteste Fleisz alle möglichen Ausgaben zur Texteskritik herbeischleppte, einschlagende Notizen aus den entlegensten Winkeln gelehrter Rüstkammern hervorsuchte und das erreichbare wirklich erreichte. Weber hat dies alles geleistet, um - es beschleicht einen ein wehmütiges Gefühl — um am Ende seiner Untersuchung das offene Geständnis abzulegen: 'et profecto si quis id agat, ut panegyricum nostrum non antiquitus sed recens scriptum demonstret, me sibi accedentem habet.' Diese Vermutung, sie mag sich auf noch so viele Gründe stützen, in deren Aufzählung W. selbst keineswegs sparsam ist (Nr. 1 S. 16), verliert doch jetzt éine Stütze dadurch, dasz das Nichtvorhandensein einer alten Handschrift - welchen Umstand W. noch beklagen muste - nicht mehr angenommen werden darf. Dem verstorbenen K. L. Roth gebührt das Verdienst, wenn auch nicht eine vollständige, so doch eine den grösten Teil des fraglichen Gedichts enthaltende Hs. in Paris aufgefunden zu haben, deren Beschreibung und Collation jüngst E. Wölfflin im Philologus XVII S. 340 ff. aus dem Nachlasz jenes Gelehrten veröffentlicht hat. Und diese Hs. hat nach übereinstimmender Ansicht der competenten Pariser Bibliothekare ein so respectables Alter - erste Hälfte des 13n Jh. - dasz W.s Ausdruck 'recens scriptum' sicher eine nicht unwesentliche Modification erleiden musz. Aus der Fabrik der falsarii, welche am Ende des Mittelalters so manches Product in die alte Litteratur einzuschwärzen suchten, ist unser Panegyricus demnach nicht hervorgegangen; früher aber, vor der Wiedererweckung der classischen Studien, wer schrieb ein Latein, wie es unser Gedicht aufweist, so durchaus classisch in der Form, so frei von jedem Barbarismus, von jedem Anhauch eines vom lebendigen Römertum nicht mehr erfüllten Jahrhunderts? Denn die paar Ausdrücke, welche man etwa gegen diese Ansicht ins Feld zu führen vermag - aedonia 79, tetricitate 103, suda-

bunda 189, oder classicus horror statt classici horror 141, succiso poplite statt des gewöhnlicheren succiduo poplite 76, pacata laude als Gegensatz von bellica laude 27 - können doch eher einen gewissen dichterischen Zug glücklicher Erfindung beweisen denn als verrätherische Zeichen moderner Entstehung angesehen werden. Auch ist wol zu berücksichtigen, dasz die erste Hälfte des 13n Jh., worein unser neu entdeckter Pariser Codex fällt, durchaus nicht als terminus ante quem in der vorliegenden Frage gelten kann; dieser musz, wenn wir die Verschiedenheit desselben von der bisher zur Vulgata benutzten, leider jetzt nicht mehr aufzufindenden Hs. ins Auge fassen und kritisch würdigen, weit höher hinauf gerückt werden, insofern jeder für sich eine Familie repräsentiert, nicht etwa nur eine eigentümliche Recension. Diesen letztern Umstand einer doppelten Handschriftenfamilie hat schon W. mit Recht in seiner Untersuchung über das Verhältnis der ed. princeps, d. h. derjenigen Hs. welche der erste Herausgeber Sichard benutzte, zum codex Atrebatensis des Hadrianus Junius gebührend betont. Und solche Familien pflegen sich sonst nicht gerade in den ersten Jahren oder Jahrzehnten eines litterarischen Productes zu bilden. Nun schlieszt sich der neu gefundene Parisinus (Misc. Notre Dame 188) in allen bedeutenden und entscheidenden Punkten an jenen von Junius zugrunde gelegten Atrebatensis an, so dasz er ohne weiteres dieser Familie einzureihen ist. Beider Lesarten sind gegenüber der Vulg. so eigentümlich, dasz die Stellen, wo sie unter einander abweichen, dagegen von keinem Belang sind. Sofern ex silentio geschlossen werden kann (was ich übrigens mehr als éinmal im folgenden Register bezweifeln musz), so sind die Verschiedenheiten folgende (A = Atrebatensis, P = Parisinus): 12 tantis A, claris P - 28 munia A, munera P - 38 dmnis A, olim P -52 (deest?) torquet in auras (?) A, succutit arte P — 58 vibrata (?) A, vibrati P — 64 cedit A, cecidit P — 113 clientum A, colentum (?) P — 120 mens A, domus P - 122 sed lateri nullus A, nullus iam lateri P -126 minerat (?) A, deest P - 137 sed A, si P - 140 nec A, non P -143 nervo A, ferro P — extudit (?) A, extulit P — 176 arma tuis . . lacertis A, armatos . . lacertos P — 180 captare A, raptare P — 188 tudos A, lusus P — 216 meliora A, maiora P — 221 impulerit A, impulerint P — 228 ferat A, gerat P — 229 dimittere A, demittere P — 237 numina A, nomina (?) P — 261 aestas A, aetas P. Dies die erwähnenswertheren; hätten wir den Codex A noch, sie würden wahrscheinlich sich auf eine geringere Zahl reducieren. Aber auch so ist die so zu sagen specifische Verschiedenheit der beiden Hss. A und P einerseits von der ed. pr., anderseits in ihren Hauptdivergenzen eine solche, dasz sie als die allein maszgebende gelten musz (vgl. Philol. a. O. S. 342). Welche Familie ist nun aber die bessere und ursprünglichere? Offenbar diejenige welche W. mit Recht seiner Textesconstituierung zugrunde gelegt hat, nemlich die in der ed. pr. von Sichard (Basel 1527) vorliegende (nach einer wahrscheinlich aus der Abtei Lorsch bei Mannheim stammenden Hs.). Denn wenn auch einzelne Lesarten der andern, durch A und P repräsentierten Familie auf den ersten Blick recht ansprechend scheinen, ja vielleicht bestechen mögen (vgl. V. 37. 47. 98. 122 u. a.), so trägt unverkennbar die jener entgegenstehende das Gepräge des echtern (vgl. z. B. 126 focilat), das sich oft gerade durch seine minder flüssige und gleichsam weniger landläufige Form kundgibt.\*) An ein-

<sup>\*)</sup> Der Warschauer Codex (vgl. Weber S. 19) 'mendosus et corruptus' und 'recens admodum scriptus' kann bei dieser Frage kaum in Betracht kommen. Bei ihm sind — auszer einer einzigen selbständgen und richtigen Lesart in V. 23 — die Eigentümlichkeiten beider Familien vermischt, indem er sich im Text mehr der ed. pr., in der Reihenfolge der Verse dagegen dem Codex A anschlieszt.

zelnen wenigen Stellen freilich fällt es schwer, sein Gefühl gegen das von A und P gebotene zu verschlieszen, und W. scheint in seiner Consequenz zu streng verfahren zu sein, wenn er mit kaum in Betracht fallenden Ausnahmen in den kritisch zweifelhaften Stellen sich der Hs. des Sichard anschlieszt.

Was nun zunächst die Untersuchung über Person und Zeitalter des Dichters sowol als des von ihm gefeierten betrifft, so sollte man denken, dasz mit der Entscheidung des einen Punktes durch das Gesetz der Correlation auch der andere ausgemacht sein müsse, wenigstens was die Chronologie betrifft. Es scheint uns durch die Beweisführung W.s das éine auszer allen Zweifel gestellt, dasz der Held unseres Panegyricus kein anderer sein kann als jener Gaius Calpurnius Piso, der unter Nero eine Verschwörung anstiftete, deren schlimmer Verlauf ihn zu freiwilligem Tode bewog (vgl. über seinen Charakter Tacitus ann. XV 48). Die gröste Schwierigkeit welche diese Anushme bietet, nemlich die dasz die Fasten dieser Zeit keinen C. Calpurnius Piso kennen - obwol Piso im Panegyricus als Consul genannt wird V. 70 - hat W. dadurch beseitigt, dasz er ihn consul suffectus sein läszt; und von einem Freunde Caligulas und Neros läszt sich doch diese Würde billig annehmen. Wenn nun im Jahre 810 der Stadt Lucius Calpurnius Piso in den Fasten als Consul erscheint, so darf W.s daran anknüpfende Vermutung, der Ashnlichkeit wegen möchte dort der Name des Gaius Piso ausgefallen sein, um so mehr auf Billigung Anspruch machen, als jenes Jahr auch sonst für die übrigen von Tacitus und anderen Schriftstellern erwähnten Lebensverhältnisse des C. Piso besser als irgend ein anderes passt. Der stärkste Beweis jedoch für die Identität jenes C. Piso unter Nero mit dem unsrigen liegt in einem merkwürdigen Scholion zu Juvenalis 5, 109, das ihm nicht nur gleichfalls die Consularwürde beilegt, sondern — und das ist für uns die Hauptsache — seine auszergewöhnliche Stärke im Schachspiel hervorhebt, diejenige Eigenschaft also, deren Verherlichung unser Dichter nicht weniger als 17 Verse (191—208) gewidmet hat. Wie nun? Also wäre auch unser Dichter ein Zeitgenosse Neros, und welcher denn? Den Namen wird man wol für immer preisgeben müssen, auch bedarf es nicht gerade eines berühmten Namens zur Autorechaft unseres Panegyricus, wenn auch die Zeitverhältnisse noch an andere denken lieszen als an Lucanus; auf diesen passen aber wiederum die äuszeren Lebensumstände nicht. Die Frage ist allererst die: gestatten im Gedicht selbst liegende Gründe, den Dichter überhaupt nur in Neros Zeitalter zu versetzen, erlaubt dies der Stil und die Metrik? Jener sicher, wie schon oben bemerkt; diese aber scheint allerdings gewichtige Einsprache zu erheben. Wenn die Untersuchungen von Lehrs, Haupt u. a. eine principielle Norm an die Hand geben sollen, wonach der Metriker seinen Spruch thut, so kann allerdings ein Gedicht, welches auf 260 Verse nur vier Elisionen und diese von der allerzahmsten Art enthält — V. 14 necesse est, 24 atque illos, 81 quare age, 168 credibile est - kaum dem ersten Jahrhundert unserer Zeitrechnung angehören. Wir getrauen uns nicht Gründe gegen Gegengründe abwägend entscheiden zu wollen, wir wollen nicht mit einer Laune des jugendlichen Dichters argumentieren, sich seinem Gönner auch durch gröstmögliche Reinheit metrischer Architektonik zu empfehlen, wir wollen auch nicht die Unwahrscheinlichkeit geltend machen, dasz ein späterer Dichter für einen Panegyricus gerade jenen Piso gewählt haben würde, während andere und berühmtere Männer, wirkliche, nicht fingierte Zeitgenossen, ihm gewis in Fülle zugebote gestanden hätten - ich wüste wenigstens kein ähnliches Beispiel dafür anzuführen - nur das möchte ich hier nochmals betonen, dasz wir es nicht mit einem litterarischen Falsum der letzten Jahrhunderte des Mittelalters zu thun haben: Gegenbeweis schon

der codex Parisinus, und weiter, dasz, wenn bona fide oder auch nur als dichterische Uebung verfaszt, das Gedicht jedenfalls noch dem lebenden Römertum angehört. Selbst wer es mit jenen metrischen Kriterien Euszerst streng und unerbittlich nimmt, musz das Gedicht mit seinen spärlichen Elisionen doch vor jene Jahrhunderte setzen, in welchen jene der lateinischen Poesie völlig abhanden gekommen waren, und sind wir einmal über diesen Termin hinaus (elftes Jahrhundert), so dürfen wir getrost selbst über die Marken des beginnenden Mittelalters hinüber uns auf antiken Grund und Boden stellen: denn jenes hätte zu einer sprachlich-dichterischen Leistung, wie unser Panegyricus eine ist, die Kraft und Kunst nicht besessen. Auch jenes oben erwähnte merkwürdige Scholion darf bei dieser Frage nicht ignoriert werden: ihm und unserm Gedichte sind die beiden Nachrichten von dem Consulate Pisos und seiner Kunst im Schachspiel eigentümlich und gemeinsam. Scholiasten will man den Valerius Probus erkennen. Hat nun dieser unsern Panegyricus oder hat der Dichter den Scholiasten benutzt? oder haben beide gemeinschaftlich aus einer ältern, uns verloren gegangenen Quelle geschöpft? Wenn wir von allem andern absehen, so wäre der zweite Fall doch gewis der unwahrscheinlichste: denn der Scholiast ist einer von den höchst seltenen, dessen Kenntnis seitens unseres Dichters, bevor Valla ihn ans Licht zog, wahrlich ein mehr als gewöhnlicher Zufall genannt werden müste. Der dritte Fall hat an sich nichts unwahrscheinliches; wenn wir indes beim Scholiasten lesen: Piso Calpurnius ... in latrunculorum lusu tam perfectus et callidus, ut ad eum ludentem concurreretur, und damit vergleichen Paneg. 192 callidiore modo tabula pariatur aperta calculus und 81 huc (ad Pisonem) etiam tota concurrit ab urbe iuventus: so scheint mir der erste Fall doch der annehmbarste zu sein.

Wenden wir uns nun zu einzelnen Stellen des Gedichtes selber, wo die Recension oder Erklärung W.s nach unserer Ansicht das richtige noch nicht getroffen hat, oder auch wo wir ihm gegenüber anderen Hgg. beipflichten müssen. Vor allem scheint uns Billigung zu verdienen, dasz er die Reihenfolge der Verse, wie sie in der ed. pr. sich findet, beibehalten und nicht mit Junius und dessen Hs. die Verse 72 bis 83 an den Schlusz des Gedichtes gestellt hat (vgl. Nr. 1 S. 17, wo die Veranlassung dieser Versetzung sehr ansprechend motiviert wird). Sie können schon deswegen diese Stelle nicht einnehmen, weil der Dichter V. 259 (est mihi, crede, meis animus constantior annis) seine geistige Reife trotz der Jugend rühmt und nun, wenn wirklich jene Verse folgen sollten, unmittelbar darauf seinen Mangel an geistiger Reife wegen seiner Jugend beklagen würde (quod si iam validae mihi robur mentis in-esset). Bei gehöriger Entsernung beider Aussprüche, wie das ursprüngliche Gedicht sie bietet, hat natürlich jeder seine Berechtigung, die nicht angefochten werden darf. - Weil wir einmal das Ende des Gedichts erwähnt haben, so sei es erlaubt einen Augenblick bei V. 259 ff. est mihi, crede, meis animus constantior annis, | quamvis nunc iuvenile decus mihi pingere malas | coeperit et nondum vicesima venerit aestas zu verweilen. Mir scheint dies Satzverhältnis eine logische Inconcinnität zu enthalten. Man erwartet eine nähere Begründung der Behauptung, dasz des Dichters Geist reifer als seine Jahre sei, und es folgt ein Concessivsatz mit quamvis. Dieser liesze sich allenfalls denken, wenn man den Comparativeatz est animus constantior annis für den Augenblick nur auf die Hauptaussage oder das Hauptglied reduciert est mihi animus constans. In diesem Falle scheint aber doch wenigstens (auch gegenüber dem folgenden nondum) statt des matten nunc unumgänglich notwendig zu sein nunc demum. Wie viel passender aber und der Erwartung entsprechender eine Begründung durch: cum vixdum iuvenile decus mihi pingere malas

coeperit usw.! Ich glaube, das verlangt nicht nur die Logik, sondern auch die sonstige Correctheit unseres Dichters.

Ueberzeugend, scheint mir, hat W. die vielfach angefochtene Stelle V. 8 nam quid imaginibus, quid avitis fulta triumphis atria. . profuerint, si vita labat? in Schutz genommen. Meine eigne Vermutung pulcra triumphis gebe ich nun gern preis. Bezweifeln musz ich dagegen, ob in der Erklärung des Beinamens Piso V. 17 humida callosa cum pinseret hordea dextra das Epitheton humida zu rechtfertigen sei. Ich denke, zu pinseret, zu callosa dextra, zu hordea passt besser horrida callosa usw. Vgl. Döderlein lat. Syn. II S. 197. Buttmann Lexil, I S. 198, welcher glaubt dasz das die Gerste vorzüglich charakterisierende horridum, das struppige, stachlige der Ursprung dieser Benennung sei. - Die Sonne, sagt der Dichter V. 19 ff., würde eher ihren Kreislauf vollenden, quam mihi priscorum titulos operosaque bella | contigerit memorare; manus sed bellica patrum | armorumque labor veteres decuere Quirites | atque illos cecinere sui per carmina vales. I nos quoque pacata Pisonem laude nitentem | exaequamus avis. Hier hat W. den logischen Zusammenhang richtig ent-wickelt (Nr. 2 S. V); nur bleibt mir noch zweifelhaft, wie er den Ausdruck manus bellica patrum veteres decuere Quirites rechtfertigen will. Die patres sind doch wol selbst die veteres Quirites. Ich denke, die Schärfe des Gegensatzes gewinnt bedeutend und der Dichter wird von dem Vorwurf eines unerträglichen Solöcismus befreit, wenn wir schreiben: manus sed bellica tantum | armorumque labor usw. Der Dichter besingt jene Vorfahren des Piso aus zwei Gründen nicht: einmal weil er nicht operosa bella schildern will, und dann weil diese schon ihre Sänger gefunden haben; er als Sänger des Piso und der Grösze im Frieden besingt die se. - Wolan, ruft der Dichter V. 32, maiorum, iuvenis facunde, tuorum scande super titulos et avitae laudis honores | armorumque decus praecede forensibus actis. | (35) sic etiam magno iam tum Cicerone iubente | laurea facundis, cesserunt arma togatis. | sed quae Pisonum claros visura triumphos | olim turba vias impleverat agmine denso, | ardua nunc eadem stipat fora, cum tua maestos | defensura reos vocem facundia mittit. Hier schien mir zuerst die Interpunction V. 36 geändert werden zu müssen (W. setzt das Komma hinter cesserunt). Dann aber bleibt noch ein groszer Schaden mit kleinem Mittel zu heilen. Was soll das schroffe, völlig unmotivierte sed (V. 37) zur Einleitung eines Satzes, der dem vorhergehenden ganz parallel steht? Dies wurde schon früh gefühlt, und schon cod. Par. bietet: quaeque patrum claros quondam visura triumphos | omnis turba vias impleverat usw., offenbar dem Zusammenhang nach richtig, aber das Heilmittel ist etwas stark. Bedenken wir die bäufige Verwechslung von sed, si, sic in den Hss., so werden wir kaum anstehen auch hier wie V. 35 zu schreiben: sic quae Pisonum usw. V. 44 tu rapis omnem | iudicis affection possessaque pectora tentas; | victus sponte sua sequitur quocunque vocasti. P und A bieten statt tentas das allerdings verständlichere ducis, das aber gerade durch seine Leichtigkeit den Corrector verräth. Indessen wüste ich tentas auf keine Weise su vertheidigen. Ich finde wol Ov. met. X 282 pectora tentat, aber im rein physischen Sinne, denn manibus quoque steht dabei. Auch ist durch Beifügen eines Punctum im cod. Sichardi das Verbum tentas als zweifelhaft bezeichnet. Suchen wir ein Wort, das dem Sinne von ducere, der Form von tentare sich nähert, so könnte sich vielleicht bieten possessaque pectora frenas. - So zweifelhaft ich aber selbst bei Empfehlung dieser Vermutung bin, so sehr bin ich V. 49 ff. sic auriga solet serventia Thessalus ora | mobilibus frenis in aperto flectere campo, | qui modo non solum rapido permittit habenas | quadrupedi, sed calce citat, modo torquet in auras | flexibiles rictus et nunc cervice rotata | incipit effusos in gyrum carpere cursus - von der Richtigkeit der von P gebotenen Schreibart

modo succutit arte statt des erst durch die Leidener Ausgabe von 1540 in den Text aufgenommenen modo torquet in auras überzeugt. Im cod. Sich. war hier eine Lücke und die Ausfüllung derselben durch den Leidener Hg. (der sich sonst der ed. pr. anschlieszt) demnach eine rein subjective. Hier tritt also P mit seiner bessern Berechtigung ein, Auch innere Gründe aber, nicht blosz die äuszeren, empfehlen jenen Ausdruck: er ist gewählter, weniger vulgär, und passt sehr gut zu den flexibiles rictus. Ovidius met. II 166 gebraucht den Ausdruck ebenfalls bei Gelegenheit des Fahrens, sowie Lucretius VI 550; beide in ähnlicher Weise von einem Wagen und den eisenbeschlagenen Rädern, welche von den kräftigen Pferden hin und her geschüttelt werden. — Warum W. gegen sein sonstiges Princip gerade V. 69 qua tu reticente senatu nach A ge-schrieben hat, während aus Sichards retinente das dem Zusammenhang entsprechendere recinente herzustellen scheint, vermag ich nicht einzusehen: quis digne referat qualis tibi... gloria contigerit, qua tu recinente senatu .. Caesareum grato cecinisti pectore numen? Bohon Unger hat diese Correlation bemerkt und recinente verlangt. - Ueber die Rednergabe des geseierten heiszt es V. 57: nam tu, sive lubet pariter cum grandine nimbos | densaque vibrata iaculari fulmina lingua .. vim Laertiadae, brevitatem vincis Atridae. Schon ehe ich Kenntnis hatte von P, vermutete ich der Euphonie wegen vibranti. Um so lieber nehme ich nun den Wink jener Hs. an, welche vibrati . . fulmine bietet. - Der Dichter fährt fort: dulcia seu mavis liquidoque fluentia cursu | verba nec incluso, sed aperto pingere flore, | inclita Nestorei cedit tibi gratia mellis. Klar ist hier der Gegensatz der gratia (zur brevitas und vis im vorhergehenden); verdächtig scheint mir aber für die nähere Beschreibung jener nec incluso, sed aperto pingere flore. Jedenfalls liegen zwei ganz verschiedene bildliche Ausdrücke vor: einmal wird der leichte Flusz der Worte hervorgehoben, dann aber der blühende, üppige Charakter derselben. Und man versuche zu erklären incluso flore pingere! Sollte etwa ursprünglich cursu an der Stelle von flore gestanden und dieses seinerseits das vorhergehende Versende eingenommen haben und durch diese Vertauschung die jetzt im Text zu lesende Fassung der Stelle notwendig geworden sein? Also: dulcia seu mavis liquidoque fluentia rore | verba nec incluso, sed aperto fundere cursu usw. Soviel scheint mir durch die dem Piso hier zugestandene, mit der des Nestor verglichene gratia ausgemacht, dasz V. 90, wo von demselben Piso gerühmt wird: quin etiam facilis Romano profluit ore | Graecia, Cecropiaeque sonat gravis aemulus urbi, das von W. vorgeschlagene gratia statt Graccia nicht statthaft ist, am allerwenigsten nach einem quin etiam. Ich zweifle nicht einen Augenblick, dasz Graecia das durchaus richtige ist; denn sollte einem Dichter ein Tropus nicht erlaubt sein wie der: 'aus römischem Munde strömt Griechenland'? Führt nicht der Gegensatz Romano ore darauf? Oder darf man sich den Dichter so sehr alles patriotischen Selbstgefühls baar denken, dasz er die gratia in römischem Munde als ein Phänomen, eine absonderliche Rarität dargestellt hätte? Und dieser Gedanke ist eine notwendige Folge der Aenderung W.s. Zudem ist mit derselben nichts gewonnen für das Satzverhältnis, welches allerdings durch den Subjectswechsel (gratia oder Graecia einerseits — Piso anderseits, dieses aber nur im Aussagewort songt enthalten) auseinanderklafft. Mit Rücksicht darauf hat W. ferner vermutet Cecropiaeque sonus gravis aemulus urbi. Ich möchte, da die Sauberkeit und Glätte unseres Dichters die Annahme eines solchen äuszerlich nicht sichtbaren Subjectwechsels allerdings zurückzuweisen scheint, die Corruptel eher in dem Worte urbi suchen, wofür merkwürdigerweise der Amsterdamer Lucanus von 1626 undae bietet. Aber auch hiermit ist noch nicht viel geholfen; doch gerade deswegen scheint das Wort keine Conjectur zu sein. Unanstöszig wire unsere Stelle, wenn wir dafür schreiben dürften: quin stiam facilis Romano profluit ore | Graecia, Cecropiaeque sonat gravis a emula linguae (d. h. sein, des Piso, Griechisch ist ein gewichtiger Neben-buhler der attischen Sprache). Wenn nun als Zeuge jener griechischen Wolredenheit (oder noch wahrscheinlicher griechisches Ausdrucks) Neapel citiert wird, die facunda Neapolis, und als Grund der Competens in sprachlichen Dingen dessen griechischer Ursprung erwähnt wird: testis Acidalia quae condidit alite muros | Euboicam referens facunda Neapolis arcem, so sollte man erwarten, dasz auch in der origo das geistige, künstlerische Element, welches die Tochterstadt erbte, angedeutet sei. Und wenn nun auch die Bewohner Euböas (officiell der Stadt Chalkis) nicht ausdrücklich oder vorzugsweise als künstlerisch gebildet von den Schriftstellern geschildert werden, so waren sie doch auch keine Böoter; Dikäarchos gibt seinen Zeitgenossen in Chalkis geradezu das Prädicat γραμματικοί. Ich glaube, diese Rücksichten berechtigen uns den nichtssagenden Ausdruck Euboicam arcem su verwandeln in artem. - Sicher verderbt, wenn schon von W. nicht angefochten, ist der folgende Vers: qualis, io superi, qualis nitor oris amoenis vocibus. Der Genetiv oris läest sich doch nur mit vocibus verbinden, aber wie unsäglich matt und nichts-sagend! Was gibt es denn für einen Redner noch für andere voces als die des Mundes? So vulgär auch der Ausdruck qualis nitor est in amoenis vocibus sein mag (ich schlage ihn nur beispielsweise vor), so würde er mir hier doch besser gefallen, er enthielte wenigstens nichts anstösziges. Wie wenn die Endsilbe von nitor durch Dittographie dem oris seine Entstehung verliehen und ursprünglich gestanden hätte: qualis mitor! iste Camenae vocibus -? - Sehr ansprechend hat unseres Erachtens W. in V. 122 die Partikel sed in si verwandelt (si lateri nullus comitem circumdare quaerit), wodurch der Satz als hypothetischer dem vorhergehenden sich anschlieszt und das ganze Satzgefüge bis 127 eine neue Beleuchtung erhält.\*) — Wenn W. zu V. 128 bei Aufnahme der Lesart des cod. A: ista procul labes, procul haec fortuna refugit | Piso tuam venerande domum statt derjenigen des cod. Sich. ipse procul livor hinzufügt: 'unus ex paucis locis, in quibus Sicardum sequi non licet', so wird ihm für diese Stelle gewis jedermann Recht geben. Er hätte nur noch weiter gehen sollen. Denn zur Schilderung der Misère des damaligen Clientenstandes und der Niederträchtigkeit der Vornehmen, wie sich diese eben in Behandlung der Subalternen kundgab, ist wahrlich das Wort fortuna zumal nach vorangegangenem labes nicht genügend. Bedenken wir dasz das niedrigste Interesse, mit éinem Wort das Geld, alle Verhältnisse beherschte und bedingte (vgl. 122 si lateri nullus comitem circumdare quaerit, quem dat purus amor, sed quem tutit impia merces usw.), so möchte hier zu lesen sein: ista procul labes, procul haec ferrugo refugit usw., ganz in dem Sinne, wie V. 107 von Piso gerühmt wird libertas animusque mala ferrugine purus. — V. 133 cuncta domus varia cukorum personat arte, | cuncta movet studium. Ich weisz dasz movere ein ziemlich bewegliches und vielbedeutendes Wort ist. ähnlich unserem 'treiben', dasz es von spielenden Beschäftigungen z. B. V. 191 gebraucht wird (lususque movere per artem); zu studium dagegen

<sup>\*)</sup> An dieser Stelle erweist sich die Inferiorität des P, welcher, scheinbar richtig und in die Augen fallend, nullus iam lateri comitem circumdare quaerit bietet. Genauer betrachtet erweist sich diese Lesart nur als eine nicht ungeschiekte Correctur, die zu einer Zeit gemacht wurde, als das fehlerhafte sed schon Platz gegriffen hatte. Widerlegt wird sie durch das voraufgehende iacebit, welches einen hypothetischen Satz verlangt. Ein Beispiel übrigens der Verwechslung von sed und si bietet P in V. 137.

wüste ich keine Parallelstelle. Nahe liegt cuncta fovet studium. -- Zu Pisos Vielseitigkeit liefert einen Beitrag seine Kunst des Saitenspiels und Gesungs V. 166 sive chelyn digitis et eburno verbere pulsas, | dulcis Apollinea sequitur testudine cantus, - sequitur? und der Abl. instr. Apol. tinea testudine? Wie ist das zu verstehen und zu vereinigen? Ich denke, es ist (wie jedes zur Begleitung der Singstimme geschaffene Instrument jene in Lage und Stärke leitet) zu schreiben: dulcis Apollinea regitur testudine cantus. - Die Kunst des alten Bret- oder Schachspiels wird wol schwerlich jemals restituiert werden; darum sind auch die einschlagenden Stellen schwer zu bessern. Gleichwol, wenn man in der Schilderung des Waffenspiels vernimmt, Piso hätte die Kunst verstanden (V. 180) vitare simul, simul et captare petentem, und in der Beschreibung des Schachspiels, welches durchaus den Charakter eines Waffenspiels hatte, V. 197 liest: mille modis acies tua dimicat: ille petentem | dum fugit, ipse rapit, so drängt sich unwillkürlich die Vermutung auf: dum fugit, ipse capit, sowie bald darauf V. 199 longo venit ille recessu, | qui stetit in speculis, hic se committere rixae | audet et in praedam venientem de cipit hostem der antithetisch zugespitzte Gedanke zu verlangen scheint: diripit hostem. - Auffallend ist ferner V. 204 hic ad maiora movetur, ut citus et fracta prorumpat in agmina mandra clausaque deiecto populetur moenia vallo das Epitheton clausa: denn die Mauern umschlieszen doch eher, als dasz sie umschlossen oder geschlossen werden - und wodurch sollen sie dieses? Wenn etwa durch den Wall - der aber jetzt nicht mehr existiert, deiectum est - so wäre dies eine sonderbare Ausdrucksweise: denn das Epitheton müste doch eher den Zustand der moenia nach dem Herunterwerfen des Walles beseichnen; die Möglichkeit jener Anschauung aber auch zugegeben, so hätte der Dichter doch gewis eher saepta, firma oder ein ähnliches Wort gewählt. Wer sich aber für die Notwendigkeit eines dem jetzigen, nach Beseitigung des Walles entstandenen Zustandes der Mauern angepassten Beiwortes entscheidet — und dies scheint uns das allein richtige wird kaum ein anderes der Form nach mit clausa verwandteres finden als das (auch von Livius XXVI 51 und sonst von den Mauern gebrauchte) quassa: quassaque deiecto populetur moenia vallo. - Es folgen die Verse: interea sect is quamvis acerrima surgant | proelia militibus, plena tamen ipse phalange | aut etiam pauco spoliata milite vincis. secti milites können nicht 'ausgeschnitzte' Soldaten sein, denn diese waren dem Stoff nach vitrei (193). Die Schlacht wird erst recht hitzig (acerrima), wenn die Elite ins Feld rückt; allein auch mit ihr richtet der Gegner nichts mehr aus, da Piso plena phalange ihr gegenübersteht. Ich vermute daher: interea lectis quamvis acerrima surgant usw. - Die Stelle V. 226 ff. quid inerti condita portu, | si ductoris eget, ratis efficit, omnia quamvis | armamenta gerat teretique fluentia malo | possit et excusso dimittere vela rudente? wird, so scheint es, von W. für heil gehalten. Ich bin anderer Meinung: denn worauf bezieht sich im letzten Vers et? Die beiden Aussagen gerat und possit kann es nicht mehr verbinden, denn diese sind durch teretique schon verbunden, die beiden Ablative aber malo und rudente ebensowenig, denn diese sind ganz verschiedener Natur: teretique malo ist ein localer, dagegen excusso rudente ein modaler Ablativ; der eine hängt ab von fluentia, der andere von dimittere. Alles ware in bester Ordnung, wenn z. B. gelesen würde: omnia quamvis | armamenta gerat teretique educere malo | possit et excusso de mittere vela rudente, wodurch educere und demittere (dieses bietet P statt dimittere) durch et verbunden und passend zusammengestellt würden. Man könnte auch vermuten: omnia quamvis | armamenta gerat possitque fluentia malo | toller e et excusso demittere vela rudente. Immerhin gienge dadurch ein charakteristisches und malerisches Epitheton, ent-

weder tereti oder fluentia in die Brüche. Aber ebenso nötig scheinen hier sowol der Form (et) als des vollständigen Gedankens wegen die beiden Handlungen des Segelaufziehens und des Niederlassens erfordert zu werden statt des unbestimmten und farblosen dimittere. Ist vielleicht zwischen 228 und 229 ein Vers ausgefallen, dessen Subject ein persönliches war, worauf possit, das jetzt zu dem sächlichen ratis gehört, deuten könnte? - Die schwierigste und bis jetzt noch nicht aufgehellte Stelle im ganzen Panegyricus ist unstreitig diejenige, welche die Verdienste des Mäcenas um die Dichter Roms, mit Besiehung auf Pisos ähnliche Mission gegenüber seinen Zeitgenossen, schildert, V. 236 ff.: qui tamen haud uni patefecit limina vati | nec sua Vergilio permisit numina soli, | Maecenas tragico quatientem pulpita gestu | evexit Varium, Maecenas alta tonantis | eruit et populis ostendit nomina Graiis, | carmina Romanis etiam resonantia chordis | Ausoniamque chelyn gracilis patefecit Horati. W. hat Ungers Conjectur ostendit carmina vatis in den Text aufgenommen. Der vates wäre demnach Horatius. Wir wollen nicht viel Gewicht darauf legen, dass sodann das Wort von V. 236-245 dreimal erscheinen würde. Dasz aber derselbe Dichter, welcher 239 alta tonans heiszt, im dritten Verse darauf wieder mit gracilis bezeichnet werden soll, das scheint uns unmöglich zu sein und jener Correctur den Todesstosz zu versetzen. Denn wenn die 'varia poesis lyricae genera' des Horatius dadurch bezeichnet werden sollten, so müste dieser Gegensats doch irgendwie auch sonst angedeutet sein. Mir scheint ausgemacht, dass 1) Graiis beizubehalten ist, indem das folgende Romanis seinen unsweifelhaften Gegensatz bildet; 2) dasz dieses Grais aber nicht, nach der bisherigen Auffassung, Beifügung zu populis ist, sondern zu chordis, wodurch der Gegensatz erst in seiner rechten Schärfe auftritt, und aus dieser Wahrnehmung folgt 3) dasz V. 240 die nomina ohne weiteres den carmina den Platz räumen müssen. Erst jetzt erhält auch die Partikel etiam ihre gebührende Bedeutung zwischen Romanis und chordis. Mäcenas, sagt also der Dichter, zeigte dem Volke Gesänge welche auf griechischen Saiten, aber auch solche welche auf römischen widerhallten, d. h. doch wol Gesänge, Dichtungen sowol griechischer als römischer Gattung. Da nun im frühern schon von Vergilius die Rede war und neben Varius und Horatius kein irgend namhafter Dichter aufgeführt werden konnte, da gracilis auf keine Weise mit alta tonans sugleich auf einen und denselben Dichter bezogen werden kann, so folgt dasz das Prädicat alta tonans dem Varius beizulegen (was sehr gut mit der Ueberlieferung harmoniert und auch mit der vorhergehenden Schilderung unseres Dichters tragico quatientem pulpita gestu im Einklang ist) und dasz ferner die Gedichte nach griechischer und römischer Gattung, 240 und 241, von seinen Leistungen zu verstehen sind. Auch dies passt vollkommen zur Ueberlieferung: sein Thyestes heiszt doch wol mit Fug und Recht ein Gedicht griechischer, sein Epos auf Cäsars Tod u. a. ein solches heimischer Art. Wenn Horatius neben diesem Dichter als dritter und letzter ziemlich schmal wegkommt, so ist dies eine Sache, welche nicht wir zu beurteilen haben, sondern die der Panegyrist mit sich selbst abzumachen hat — er mochte übrigens seine gewichtigen Gründe dazu haben. Die ganze Stelle lautet also nach unserer Auffassung: Maecenas tragico quatientem pulpita gestu | evexit Varium, Maecenas alta tonantis | eruit et populis ostendit carmina Graiis, | carmina Romanis etiam resonantia chordis. | Ausoniamque chelyn gracilis patefecit Horati.

Basel.

## (18.)

## Philologische Gelegenheitsschriften. (Fortsetzung von S. 152.)

Basel (Pädagogium). J. Mähly: Beiträge zur Kritik des Lehrgedichtes Aetna. Schweighausersche Univ.-Buchdruckerei. 1862. 32 S. gr. 4. - W. Vischer: Lucas Legrand, ein Gelehrtenbild aus dem achtzehnten Jahrhundert. Nebst einer Beilage enthaltend einen Briefwechsel zwischen Legrand und Chr. G. Heyne. Verlag von H. Georg. 1862. 54 S. gr. 8.

Berlin (Univ., Lectionskatalog S. 1862). M. Haupt: emendationes Aristophanis (Avium) et Herodoti. Formis academicis. 8 S. 4.

Bonn (Univ., Lectionskatalog S. 1862). F. Ritschl: de cantico So-phocleo Oedipi Colonei. Druck von C. Georgi (Verlag von A. Marcus). 14 S. gr. 4. — (Zum Geburtstag des Königs 22 März 1862) A. Klette: catalogi chirographorum in bibliotheca academica Bonnensi servatorum fasciculus IIII litterarum theologicarum partem III

historicarum partem I complectens, S. 101—120. gr. 4. [Fasc. I—III S. 1—100 erschienen zum 15 Octbr. 1858, 1859 und 1860.]
Brüssel (Académie royale de Belgique). A. Wagener: inscriptions Grecques recueillies en Asie Mineure. Extrait du tome XXX des memoires couronnés et des savants étrangers. 1861. IX u. 47 S.

mit 8 Steindrucktafeln. gr. 4. Clausthal (Gymn.). C. A. Pertz: quaestionum Lysiacarum caput secundum. Druck von E. Pieper. 1862. 18 S. gr. 4. [Caput pri-

mum erschien ebd. 1857: vgl. Jahrb. 1860 S. 323 ff.]

Dresden (Gymn. zum h. Kreuz). F. Hultsch: de Damareteo argen-teo Syracusanorum nummo. Druck von E. Blochmann u. Sohn. 36 S. mit einer Steindrucktafel. gr. 8. - (Vitzthumsches Gymn.) K. Scheibe: oratio de commodis quibusdam publicae et communis educationis habita postridie Idus Octobres a. MDCCCLXI. 1862. 12 S. gr. 8.

Frankfurt am Main (Gymn.). A. Eberz: Uebersetzungsproben aus Bion, Moschos und Tibullus. Druck von H. L. Brönner. 1862.

32 S. 4.

Gotha (Gymn.). O. Schneider: de Callimachi operum tabula quae extat apud Suidam commentatio. Engelhard-Reyhersche Hofbuchdruckerei. 1862. 16 S. gr. 4.

Göttingen (zu Jacob Grimms Geburtstag 4 Jan. 1862). Leo Meyer: gedrängte Vergleichung der griechischen und lateinischen Declination. Verlag der Weidmannschen Buchhandlung in Berlin. 110 S. 8.

Greifswald (Univ., Lectionskatalog W. 1861-62). G. F. Schömann: scholia in Ionis Euripideae parodum. Druck von F. W. Kunike. 16 S. gr. 4. — (Lectionskatalog S. 1862 und zum Geburtstag des Königs 22 März 1862) G. F. Schömann: animadversionum ad veterum grammaticorum doctrinam de articulo caput primum und

capit alterum. 15 u. 16 S. gr. 4. Halle (lat. Hauptschule). F. A. Eckstein: Analecten zur Geschichte der Pädagogik. Waisenhausbuchdruckerei. 1861. 48 S. gr. 4. [Inhalt: I ein griechisches Elementarbuch aus dem Mittelalter. II Isidors Encyclopädie und Victorinus. III Formul und Abrisz, wie eine christliche und evangelische Schule wohl und richtig anzustellen sei, auf dasz die liebe Jugend in und zu allen Ständen bequemlich ersogen und mit groszem ungezweifeltem Nutz zu den hohen Schulen abgefertiget könne werden . . . verfasset durch M. Sigismundum Evenium, Rectorem zu Halle (von 1613 bis 1622).]

Hanau (Gymn.). K. W. Piderit: zur Kritik und Exegese von Ciceros Brutus. II. Waisenhausbuchdruckerei (Verlag von B. G. Teubner in Leipzig). 1862. 20 S. gr. 4. [I erschien 1860.]

Heidelberg (Doctordissertation). Wilhelm Oncken: emendationum in Aristotelis ethica Nicomachea et politica specimen I. Ver-

lag von Bangel u. Schmitt. 1861. 37 S. 8.

Heilbronn (Gymn.). Adolf Planck: über die Wirksamkeit des göttlichen Logos im Heidenthum. Erste exegetische Hälfte. Schellsche

Buchdruckerei. 1861. 44 S. gr. 4. Helmstedt (Gymn.). W. Knoch: Geschichte des Schulwesens, besonders der lateinischen Stadtschule zu Helmstedt. 3e Abth. Druck von F. M. Meinecke in Braunschweig. 1862. 64 S. 4. [Die 1e und 2e Abth. erschienen 1860 und 1861.]

Jena (Univ., Lectionskatalog S. 1862). C. Göttling: commentariolum alterum de monumento Plataeensi. Bransche Buchhandlung. 6 S. 4.

Kiel. Ad. Michaelis: über den jetzigen Zustand der Akropolis von Athen. Zur Begleitung des Planes derselben in Pausaniae descriptio arcis Athenarum ed. O. Jahn' (Bonn 1860) Taf. 1. 2. Verlag von J. D. Sauerländer in Frankfurt a. M. 1861. 28 S. gr. 8. — C. R. Volquardsen: das Dämonium des Sokrates und seine Interpreten. Verlag von C. Schröder u. Comp. 1862. 71 S. gr. 8. Leipzig (Gesellschaft der Wiss.). A. von Gutschmid: über die

Sage vom heiligen Georg, Beitrag zur iranischen Mythengeschichte. (Aus den Berichten der phil.-hist. Classe 1861.) S. 175-202. gr. 8.

Lüneburg (Johanneum). C. Abicht: curae Herodotese. v. Sternsche Buchdruckerei. 1862. 16 S. gr. 4.

Marburg (Gymn.). J. Rothfuchs: qua historiae fide Lactantius usus sit in libro de mortibus persecutorum. Druck von N. G. Elwert. 1862. 42 S. gr. 4.

Merseburg (Domgymn.). P. R. Müller: Beiträge zur Kritik des Lysias. Druck von H. W. Herling. 1862. 20 S. 4.

Neustrelitz (Gymn.). F. W. Schmidt: de ubertate orationis Sophocleae. pars altera. Druck von H. Hellwig. 35 S. gr. 4. [Pars prior erschien im Osterprogramm 1855 des Pädagogiums zum Kloster U. L. Fr. in Magdeburg, Druck von W. Heinrichshofen. 24 S. gr. 4.] Pforta (Landesschule). C. Peter: Studien zur römischen Geschichte

mit besonderer Beziehung auf Th. Mommsen. Druck von H. Sieling in Naumburg. 1861. 68 S. gr. 4. [Inhalt: I die ersten Jahre des zweiten punischen Kriegs. II die Grundzüge der Verfassungsentwicklung zur Zeit der Republik, besonders seit den Gracchen.]

Rendsburg (Gymn.). P. D. Ch. Hennings: die Zeitbestimmung des

Sophokleischen Aias. 1862. 27 S. gr. 4. Schaffhausen (Gymn.). Th. Hug: zwei Gespräche des Horaz (I 6 und II 6) übersetzt und erläutert mit Vorbemerkungen. Druck von

Murbach u. Gelzer. 1862. 19 S. 4.

Tübingen (Univ., Habilitationsdiss.). Ernst Herzog: de quibusdam praetorum Galliae Narbonensis municipalium inscriptionibus diss. historica. Druck von B. G. Teubner in Leipzig. 1862, 39 S. gr. 8.

Wien (Akad. der Wiss.). Th. Sickel: das Lexicon Tironianum der Göttweiger Stiftsbibliothek. Aus den Sitzungsberichten October 1861. K. k. Hof- u. Staatsdruckerei. 30 S. gt. 8. - J. Vahlen: zur Kritik Aristotelischer Schriften (Poetik und Rhetorik). Ebendaher. 92 S. gr. 8.

H. Schweizer-Sidler: Bemerkungen zu Zürich (Kantonschule). Tacitus Germania. Druck von Zürcher und Furrer. 1862. 30 S. gr. 4. [Fortsetzung der im J. 1860 bei gleicher Veranlassung er-

schienenen Abhandlung desselben Titels.]

# Erste Abteilung: für classische Philologie, herausgegeben von Alfred Fleckeisen.

### 26.

# Zur Litteratur von Sophokles Antigone.

- 1) Sophoclis Antigone. recognovit Augustus Meineke. Berolini apud Enslinum. MDCCCLXI. 62 S. 12.
- Beiträge zur philologischen Kritik der Antigone des Sophokles von August Meineke. Berlin 1861, Verlag von Th. Chr. Fr. Enslin. 54 S. 8.

Ein Brief an Meineke vom 30 August 1861.

Γνα μηπέτι εἰς τοὺς τεθνεῶτας ἐξαμαρτάνοντες πλείω περὶ τοὺς ὀξοὺς ἐξυβρίσωσιν. Lysias Epit. 9.

adhibuitque liberam contumaciam a magnitudine animi ductam, non a superbia. Cicero Tusc. I 29, 71.

Also Antigone! und gerade so recht mit dem Anfang der Ferien kam diese neue Gabe mir zu, und nun welch schönere Erholung konnte ich mir suchen als sogleich diese erste Zeit in so schöner Gesellschaft zu leben mit Ihnen und Antigone und Sophokles (πολλάς ποιήσας καὶ καλάς πραγφδίας)! Ueber die Antigone habe ich manches als Bürger dieser Welt gedacht. Es in Worte eines Gelehrten zu kleiden, würde ich auf so unsicherm Boden mich nicht entschlieszen, es würde mir nicht anstehen; aber Ihnen gegenüber in Worten eines Freundes über eines und das andere einmal zu plaudern, das will ich mir doch gewähren. Und etwas eher darf man solche Besprechung wagen, nachdem auch Sie bei der anerkannten 'unglaublich' schlechten Tradition eben mehrmals nur den Sinn zu constituieren sich begnügen, ohne Gewähr der Worte. Wenn ich in einer Anzahl Stellen das überlieferte zu schützen versuche, so werden Sie von mir wissen, dasz der Grund nicht der ist weil es geschrieben steht.

Ehe ich Text und Beiheft selbst zugesendet erhielt, war mir der Text an einem dritten Orte in die Hände gefallen, und das erste wonach ich sah waren die Verse der Antigone, womit sie sich rechtfertigt 905 οῦ γάρ ποτ' οῦτ' αν εἰ τέκνων μήτηρ ἔφυν — und siehe da, sie standen unangefochten. Das betrübte mich. Freilich fühlte ich meine nicht im Vorübereilen gewonnene Ueberzeugung nicht erschüttert, wie diese Verse

mit allen ausgesprochenen und nicht ausgesprochenen Motiven der Antigone unvereinbar sind, wie gegenüber der sesten und sichern Auschauung, aus welcher Sophokles diese Antigone schuf, es eine Unmöglichkeit sei dasz diese Verse ihm in Seele und Feder kamen. Aber gerade in solchen Dingen thut doch Uebereinstimmung wol. Dann sah ich - es geschah wirklich so - nach der Personenverteilung hinter dem & apost où μεν ζής, ή δ' εμή ψυγή πάλαι | τέθνηκεν, ώστε τοῖς θανοῦσιν ώφελεῖν: womit sie, die für sich in der ganzen Sache vom ersten Buchstaben an gar nichts zu discutieren hat, sich nach der notwendig gewordenen Discussion mit Ismene ebenso in sich zurückzieht, wie früher mit dem ovτοι συνέχθειν, άλλά συμφιλείν έφυν von der mit Kreon, und hier noch obenein mit Worten die so deutlich sagen dasz sie mit dem Leben fertig ist. Das plötzliche Wiederhineinfallen also in das folgende Gespräch anderer, und obenein mit einem Verse des Inhalts, worüber Sie die treffende Bemerkung gemacht, ώ φίλταθ' Αίμον, ώς σ' ατιμάζει πατήρ, ist völlig frappierend. (Ich glaube übrigens dasz der Zurückgabe dieses Verses an die Ismene auch die Zurückgabe der beiden nachfolgenden, mit welchen der Dialog zwischen Kreon und Ismene mir viel besser bis zu seiner Höhe geführt erscheint, nachfolgen wird.) Nun stellen Sie Sich mein Vergnügen vor, als ich in Ihrem Heste Ihre Uebereinstimmung über diese beiden Punkte fand. In der ersten Stelle haben Sie die Haken nicht gesetzt, weil die Ausdehnung der Interpolation nicht sicher ist: Εψαυσας αλγεινοτάτας έμοι μερίμνας. Wie oft vexiert uns das bei den interpolierten Stellen! Mir ist es ausgemacht, dasz Sophokles nach dem xaolγνητον κάρα 899 nicht wieder ω κασίγνητον κάρα 915 eben so haben würde. Ist also dieser Vers noch in der Interpolation, so wird man dahin geführt dasz sie bis incl. 920 geht ζωσ' είς θανόντων έρχομαι κατασκαφάς, anfangend mit 904 καίτοι σ' έγω 'τίμησα τοίς φρονούσιν εύ.

Dieser Gedanke, wie ungerecht sie für die Ausübung der heiligsten Pflichten leidet, trifft sie wie plotzlich und concentriert sich in die Empfindung der äuszersten Bitterkeit über ihr Schicksal und gegen die Urheber. welche ihre Schluszrede athmet: wenn aber sie die sehlenden sind, so mögen sie - nicht mehr leiden als sie mir anthun! (Denn ein mehrleiden als dem ich jetzt unterworfen bin gibt es nicht.) Das wäre nicht schön und im Charakter? — Der Chor hierauf spricht halb bedauernd, halb entschuldigend an Kreon die Worte έτι τῶν αυτῶν ἀνέμων διπαί τήνδε γ' ἔχουσιν. Kreon nimmt sie auch auf. Dasz nun Antigone in den Schmerzensruf οξμοι, θανάτου τοῦτ' έγγυτάτω τοῦπος αφίκται ausbräche, der einerseits dem Kreon gegenüber zu viel thut, anderseits zu wenig, da der blosze Tod sie gar nicht so erfaszt - und namentlich auch hier nicht, zwischen dem was sie vorher eben gesagt und gleich wieder sagen wird - sondern alles daneben: das ist mir in hohem Grade befremdend. Und eben so Kreons Antwort, wenn sie ihr gelten soll, erscheint mir zu kühl. Er würde wol sagen: 'merkst du's endlich?' oder etwas in diesem Ton. Das οἶμοι des Chors (wenn es nicht ursprünglich οἵμ' ως war, wie 320.1270), ist das bei einer Ueberraschung (unter verschiedener Nüancierung) zurückweisende wie V. 49. 86. Dasz übrigens die Symmetrie in dieser kurzen Stelle in Personen wie in Metrum — αὐταὶ (?) ψυχῆς sehen doch auch sehr nach Interpolation aus — auch wünschenswerth ist, dürfte wol auch zugegehen sein. — Ehe ich von diesem Bereich fortgehe, will ich doch bemerken dasz die lange Interpolation möglicherweise noch um einen Vers länger gewesen. V. 919 heiszt es: ἀλὶ ὧδ ἔξημος πρὸς φίλων ἡ δύσμορος

ζῶσ' εἰς θανόντων ἔρχομαι κατασκαφάς.

Was ist denn das? ἔρημος πρός τινος? Ist doch unmöglich. Und könnte der verlassene Vers vielleicht zu uns Kritikern sagen: ἡ καὶ πρὸς ὑμῶν ὧο ἔρημος, ὡ φίλοι, λειφθήσομ ἤδη ποὺκ ἐποικτερεῖτέ με; Phil. 1070.

Doch nun zum Anfang. Bei dem οὐδὲν γὰς οὕτ' ἀλγεινὸν usw. sind wir ja wol dahin gewiesen, dasz jeder versuche sich damit abzufinden. Dies geschieht bei mir so: οὐδὲν γὰς οὐκ ἀλγεινὸν (denn nichts ist nicht schmerzlich noch) οὕτ' ἄτης ἄτες, | οὕτ' αἰσχον οὕτ' ἄτιμόν ἐσθ' ὁποῖον οὐ usw. Was werden Sie aber sagen, wenn ich

άρ' οίσθ' ὅ τι Ζεὺς τῶν ἀπ' Οἰδίπου κακῶν, ὁποῖον οὐχὶ νῶν ἔτι ζώσαιν τελεῖ;

zu rechtsertigen suche? Ich habe Ihnen den Beweis zu geben, dasz ich alles was hier in Frage kommt mir recht zum Bewustsein zu bringen versucht habe, und noch genauer als Seidler (bei Hermann). Lobeck hat Ai. S. 484 der 2n Ausgabe sich entschieden für ött und es verglichen mit z. B. Andok. Myst. λόγους είπον ώς πρότερον έτέρων άμαρτανόντων οία εκαστος έπαθε. 'id est' sagt er 'τὰ δεινότατα.' Warum passen solche Stellen nicht? Weil in diesen das olog alle Relativität verloren hat, indem jene Ausdrucksweise herslieszt aus olog als Verwunderung: οία ἔπαθες! Das schlieszt also solcherlei Stellen vom Vergleich mit ὁποῖος aus. Bei ő zi sodann ist entschieden davon, dasz hier ein Fall der sogenannten doppelten Frage vorliege, zu abstrahieren: von welcher man freilich die Vorstellungen nicht sehr klar findet. Wenn aber jemand doch fragen konnte τίς, ποιος ήλθε; wenn er sich mit dem τίς nicht genug gethan. sondern neu ansetzend mit moiog seinen Ausdruck verbesserte, specialisierte — warum soll Antigone nicht sagen: 'kennst du welches (welch eines) Zeus der von Oedipus stammenden Uebel, ein wie beschaffnes nicht er uns noch lebenden vollbringt?' (Sie nennt alsbald die Beschaffenheiten.) Wenn an dieser Stelle nun dieses für mich einen ganz befriedigenden Eindruck macht, so habe ich mich zunächst zu fragen, warum ich eine gleiche Befriedigung nicht empfinde, wenn ich (wie Seidler meinte) ο τι lese in der Stelle K. Oed. 1398 & τρείς πέλευθοι . . . αξ τουμον αίμα — doch das ist unmöglich: um etwas lesbares zu haben, will ich einmal schreiben:

αδ στυγνόν αίμα τῶν ἐμῶν χειρῶν ἄπο ἐπίετε πατρός, ἀρ' ἐμοῦ μέμνησθ' ὅ τι οἱ ἔργα δράσας ὑμιν εἶτα δεῦρ' ἰὼν ὁποῖ ἔπρασσον αθθις;

Der Grund wird sein, dasz nachdem er selbst so eben die Wege sehr ausdrücklich auf eine solche Weise erinnert, dasz die gräszliche Beschaffenheit des dort geschehenen heraustrat, er auch nicht ansetzend erst noch fragen wird mit ο τι. (Das μέμνησθέ τι ist wol gut: es hat wol etwas bitteres.)

Ich musz aber noch bei der sogenannten doppelten Frage verweilen. Denn auf diesen Punkt kommt es noch bei einem andern Verse der Antigone an, bei ἄγεις δὲ τήνδε τῷ τρόπῳ πόθεν λαβών; wie jetzt geschrieben wird. Auf Lobeck Ai. S. 455 verweise ich voraus. Die sogenannte doppelte Frage ist in neueren Zeiten die Neigung sichtbar vielfaltig anzubringen. Sie schreiben Com. Gr. II S. 738 Fr. 1 der Pedetae des Kallias:

Α. πῶς ἀρα τοὺς Μελανθίους τῷ γνώσομαι;

Β. ους αν μάλιστα λευκοπρώκτους είσίδης. Ich würde mich durchaus erklären für πῶς ἀρα τοὺς Μελανθίους, τῷ γνώσομαι; Das 'wie wodurch' sind nicht zwei Fragen, das τῷ ist nur eine Wiederholung des mos mit einem audern Ausdruck, indem man sich mit dem ersten nicht genug gethan hat, und wäre es auch nur nicht genug gethan in der Lebhastigkeit, zu welcher der fragende leicht geneigt ist. Wie hier. Denn in der Bedeutung ist doch hier gar kein Unterschied ersichtlich: was kann πῶς γνώσομαι anders bedeuten als τῷ, durch welches Mittel, an welchem Kennzeichen. Und welche doppelte Antwort ware hier auch denkhar? So wenig als bei πῶς, ποίω τρόπω Eur. Iph. Taur. 256 έκεισε δη 'πάνελθε, πως νιν είλετε τρόπφ θ' οποίω, wo durch das in πως durchaus enthaltene, jetzt aber mit dem Wort 'die Art und Weise' ausgesprochene τρόπω όποlω insinuiert wird dasz man den Verlauf genau hören möchte. Und wenn man mit τρόπος angefangen hat, durch ein anderes noch etwas specialisierenderes und fesselnderes Wort Eur. El. 772

ποίω τρόπω δε καί τίνι δυθμώ φόνου κτείνει Θυέστου παϊδα, βούλομαι μαθείν.

Das 'und' dazwischen macht in diesen Beispielen keinen andern Unterschied als dasz es weniger lebhaft wird. Worauf auch an manchen Stellen die Frage zurückkommt, ob man mit Fragezeichen oder Komma interpungieren will. Auch mit ποῖ γὰρ μολεῖν μοι δυνατόν, ἐς ποίους βροτούς Αἰ. 1006 will Teukros nichts anderes wissen als zu welchen Menschen.

Eine gröstenteils der Lebhastigkeit verdaukte, dem obigen  $\pi\tilde{\omega_S}$ ,  $\tau\tilde{\phi}$  sehr ähnliche Frage und nur mit etwas gröszerem Unterschied in der Bedeutung, mit etwas erkennbarerem Zweck, den ersten Ausdruck durch einen etwas prägnantern auch in der Bedeutung zu recapitulieren ist das  $\pi\delta\theta\epsilon\nu$ ,  $d\nu\epsilon l$   $\tau\delta\tilde{\upsilon}$  Trach. 707

πόθεν γὰρ ἄν ποτ', ἀντὶ τοῦ θνήσκων ὁ θὴρ ἐμοὶ παρέσχ' εὕνοιαν, ἡς ἔθνησχ' ὑπερ;

auf welchen Anlasz, wofür zum Dank? — Sie haben Fr. 2 von Menandros τίτθη so geschrieben:

οί τὰς ὀφρῦς αἔφοντες ὡς ἀβέλτεφοι καὶ «σκέψομαι» λέγοντες ἀνθρωπος γὰρ ὢν σκέψει τί περὶ τοῦ; δυστυχὴς ὅταν τύχη.

Was ist wol für ein Unterschied zwischen σπέψει τί und σπέψει περί του? 'Betrachtungen welches Inhalts willst du anstellen' oder auch 'welchen Gegenstand willst du betrachten' bedeutet eben schon dasselbe was durch περί τοῦ; nur rhetorisch prägnant noch einmal ausgesprochen wird. Ein Mensch bist du und willst betrachten was? worüber? σκέψει zi; περί τοῦ; Uebrigens da die Ueberlieserung dort ist σύ und neben δυστυχής auch δυστυχείς, so ist wol zu schreiben: ἄνθρωπος γὰρ ῶν σκέψει σύ; περί του; δυστυχείς όταν τύχης. Aber auch wenn wir noch einmal es mit tl lesen, so dünkt mich tritt durch das Auseinanderlegen vermöge der Interpunction auch das höhnische, schnippisch wegwerfende besser hervor. Und allerdings spielt in Beurteilung der Stellen, wo die Doppelfrage auch etwa möglich wäre, doch noch der Stil eine Rolle. Freilich werden wir damit auf das Gefühl verwiesen. Wie wollen wir denn aber Texte machen ohne das? Allerdings musz man sich bescheiden. Und gewis werde ich nur bescheiden sagen dasz ich das Homerische τίς πόθεν είς ανδρών mir nicht aneignen kann. Schon weil diese knappe Zusammenziehung mir nicht zu stimmen scheint zu der epischen Bequemlichkeit und zu der überslüssigen Geschwätzigkeit, womit der Vers τίς, πόθεν εἰς ἀνδρῶν; πόθι τοι πόλις ήδὲ τοκήες; angelegt ist. Das viel und alles enthaltende tic, tic el wird nur lebhaft und geschwätzig auseinandergelegt. Mich dünkt das wird auch besonders deutlich an Stellen, wo das Fragen sehr wesentlich in oder aus Verwunderung geschieht. Wenn z. B. Achilleus Ø 150 verwundert darüber dasz einer es wagt sich ihm gegenüber zu stellen fragt τίς, πόθεν είς ανδρών; ο μοι έτλης αντίον έλθειν. Wo τίς zugleich die Verwunderung enthält: 'wer bist du dasz du es wagst' -, was doch bei τίς πόθεν sehr verloren geht. Eben so η 237. × 325. Und so Ant. 397 αγεις δὲ τήνδε τῷ τρόπῳ; πόθεν λαβών; Kreon will nicht fragen: 'an welchem Orte hast du sie auf welche Art gefangen?' Die Verwunderung, so dünkt mich und so dünkt michs schöner, tritt weit vor das schematische Inquirieren: 'auf welche Art konnte es nur geschehen dasz du diese bringst? wo flengst du sie?' Und wie geht dieses durch jene andere Art verloren!

Doch betreffend das  $\tau l_S \pi \delta \vartheta \epsilon \nu$ , so waren wir gewöhnt Helene bei Euripides (V. 86) fragen zu finden:  $\dot{\alpha} \tau \dot{\alpha} \varrho \tau l_S \epsilon \bar{l}$ ;  $\pi \delta \vartheta \epsilon \nu$ ;  $\tau l \nu'$   $\dot{\epsilon} \xi \alpha \nu \delta \tilde{\alpha} \nu$   $\sigma \epsilon \chi \varrho \dot{\eta}$ ; Und dafür schien dort alles zu sprechen. Erstens weil das  $\dot{\alpha} \tau \dot{\alpha} \varrho \tau l_S \epsilon \bar{l}$ ; nur eine Wiederholung des  $\tau l_S \epsilon \bar{l}$  aus V. 83 ist, worauf sie schon einen Anfang der Antwort erhalten, welchen sie unterbrochen, so dasz sie jetzt ihr  $\tau l_S \epsilon \bar{l}$  wieder aufnimmt und aus demselben heraus fragt, was sie zunächst hören möchte oder zu hören erwarten kann. Und so erhält sie auf  $\pi \delta \vartheta \epsilon \nu$  und  $\tau l \nu' \dot{\epsilon} \xi \alpha \nu \delta \tilde{\alpha} \nu$   $\sigma \epsilon \chi \varrho \dot{\eta}$  die Antwort: 'mein Name ist Teukros Telamons Sohn, mein Vaterland Salamis.' Worauf sie dann in ferneren Erkundigungen, wodurch ihr das  $\tau l_S$  noch weiter aufgeklärt werden wird, fortfährt. Ferner den Vers für sich angesehen, der nemlich jetzt bei Nauck geschrieben ist  $\dot{\alpha} \tau \dot{\alpha} \varrho \tau l_S \epsilon \dot{l} \pi \delta \vartheta \epsilon \nu$ ;  $\tau l \nu' \dot{\epsilon} \xi \alpha \nu \delta \tilde{\alpha} \nu$   $\sigma \epsilon \chi \varrho \dot{\eta}$ ; ist es wol natürlich gegeben anzunehmen dasz sie zuerst in straffer Form z wei Fragen verbindet, man darf wirklich sagen einigermaszen polizeilich schematisch zu fragen anfängt, und dann in poetisch aufge-

putzter Form fortsetzt ihre dritte Frage oder (wieder nicht natürlich) die Wiederholung der einen aus den zwei gebundenen? — (Dasz man in einem τίς, πόθεν bisweilen durch Umstände unter dem τίς speciell den Namen — der oft gerade noch gar nichts beantwortet — verstehen kann, oder dasz der gefragte Gründe haben kann gerade diesen aus dem τίς zu beantworten, sagt man sich selbst, und Gründe das τίς und πόθεν als geschiedenes auseinander zu halten. So geschieht es Phil. 56 schon in der Form ὅταν σ' ἐρωτῷ τίς τε καὶ πόθεν πάρει.)

Mich dünkt nun, diese ganze bisher besprochene Art von Fragen seien gar keine doppelten, keine vielfachen Fragen, selbst da nicht, wo man die eine Frage, z. B. das 'wer bist du?' durch mehrere Einzelheiten beantworten kann und beantwortet. Und davon unterscheiden sich zuerst diejenigen, wo ganz deutlich und gesondert einzelne, inhaltlich geschiedene Fragen hintereinander gestellt werden, um auf jede eine bestimmte Antwort zu erhalten. So in dem Epigramm des Simonides 156, auch angeführt von Lobeck S. 455, welches für mich sich aus der Reihe der bisher behandelten wesentlich absondert:

είπὸν τίς, τίνος έσσί, τίνος πατρίδος, τί δὲ νικᾶς. Κασμύλος, Εὐαγόρου, Πύθια πύξ, Ῥόδιος.

Sodann aber die gebundene Doppelfrage, so etwa könnte man sie nennen (natürlich kann sie wol auch einmal eine dreifache und mehrfache sein), von welcher ein vortreffliches Beispiel aus Sophokles ist El. 534, wo Klytämnestra die Elektra ausexaminiert, in der, wie alles lehrt, allein richtigen Lesart und Interpunction:

είεν, δίδαξον δή με τοῦ χάριν τίνος Εθυσεν αὐτήν; πότερον Άργείων έρεῖς; άλλ' οὐ μετῆν αὐτοῖσι τήν γ' έμὴν κτανεῖν. άλλ' ἀντ' ἀδελφοῦ όῆτα Μενέλεω κτανών τἄμ' οὐκ Εμελλε τῶνδέ μοι δώσειν δίκην;

'Wem zu Liebe tödtete er die wem angehörige? Für die Argeier meine Tochter?' Sie will nicht jede einzelne Frage beantwortet haben, sondern beide zusammen. Und das ist das eigentliche Kennzeichen dieser gebundenen Doppelfragen, dasz beide Fragen nicht einzeln nach einander, nicht mit einander gefragt und beantwortet werden, sondern um einander willen und innerhalb der syntaktischen Gebundenheit und des logischen Ganges eines Satzes (bisweilen zweier verschlungener, z. B. durch Participium). Euseb. hist. eccl. V 18 τίς ούν τίνι χαρίζεται τα άμαρτήματα; πότερον ή προφήτις τας ληστείας τω μάρτυρι ή ο μάρτυς τή προφήτιδι τας πλεονεξίας; ebd. III 3 προϊούσης δὲ τῆς ίστορίας προύργου ποιήσομαι ὑποσημήναςθαι, τίνες τῶν κατὰ χρόνους ἐκκλησιαστικῶν συγγραφέων οποίαις κέχρηνται των αντιλεγομένων Πέτρου επιστολών. praep. evang. I 6 ως αν.. αποδειγθείη, οποίων τε ήμεις αποστάντες την οποίαν είλόμεθα φανερον γένοιτο. Schol. Aristot. S. 506 29 Brand. γέμει δε \* άέρος τὸ τοιούτον άγγεῖον, ος οὐκ ἔχει πόθεν ποὶ διεξέλθοι τῆς πλατείας οπής τής ανωθεν ούσης έμπεφραγμένης, ώς έφημεν. Zur Ausfüllung eines Schema, wo jede einzelne Frage nur ihren Zweck erfüllt wenn sie mit der andern zusammen beantwortet wird, ist diese gebundene Art

sehr geeignet, sei es polizeilich, z. B. für eine Passkarte, τίς πόθεν εἶ; worauf doch selbst eine Iris, obgleich etwas bekannter und kenntlicher als mancher andere, hātte antworten sollen Ἱρις ἡ Διὸς ἀπ᾽ Ὀλύμπου — aber freilich der komisch aufgeregte Peithetāros fragt in anderm Ton, Vō. 1201 — oder philosophisch: ἡ τίσι τί ἀποδιδοῦσα ὀφειλόμενον καὶ προσῆκον τέχνη μαγειρική καλεῖται; ἡ τοῖς ὄψοις τὰ ἡδύσματα. — Allein der sich selbst verwundert fragende, mit sich selbst überlegende 'wer in aller Welt kann das doch gewesen sein!' fragt gewis nicht τίς ἡν πόθεν ποίας πάτρας; Rhes. 702. — (Der neugierige Soldat bei Petronius 111, als er das Licht im Grabmal erblickt und stöhnen gehört, vitio gentis humanae concupiit scire quis aut quid faceret.)

V. 16. Wäre vielleicht hinter ὑπέρτερον das Komma zu tilgen?

V. 39 τί δ', ὧ ταλαίφρον, εἰ τάδ' ἐν τούτοις, ἐγὼ λύουσ' ὰν εἴδ' ἄπτουσα προσθείμην πλέον;

Ueberlieferung ist η 'φάπτουσα. Warum geht das nicht? Sie fragt: was kann ich dazu thun durch Handeln oder Unterlassen (gleichsam durch negatives oder positives Thun)? Bildlich: durch Auslösen des Gewebes oder durch Anknüpsen eines (neuen) Fadens. Schneidewin entscheidet: 'das Compositum ist ungehörig.' Aber warum denn? Sollte man einen Faden nicht so gut 'anknüpsen' als 'knüpsen' können? Und würde es erst bedürsen dasz zusällig Sophokles selbst in demselben Bilde beides gesagt: Ai. 1317 ἄναξ Ὀδυσσεῦ, καιρὸν ἴσθ' ἐληλυθώς, εὶ μὴ ξυνάψων ἀλλὰ ξυλλύσων πάρει. Trach. 933 ἔγνω γὰρ τάλας τοῦργον κατ' ὀργην ώς ἐφάψειεν τόδε.

V. 43 εἰ τὸν νεκρὸν ξὺν τῆδε κουφιεῖς χερί. 'Sieh zu ob du den Leichnam (zusammen) mit dieser meiner Hand aufheben willst' hat für

mich nichts anstösziges.

V. 45 τὸν γοὖν ἐμὸν καὶ τὸν σόν, ἢν σὺ μὴ θέλης,
 ἀδελφόν · οὐ γὰρ δὴ προδοῦσ ' ἁλώσομαι.

Der zweite Vers soll wegfallen? Und es soll der Begriff unausgedrückt bleiben, der der allerwichtigste ist: der Bruder? Und aus demselben Grunde kann ich die Aenderungen des ersten Verses, welche unter vorausgesetztem Wegfall des zweiten bis jetzt versucht sind, nicht zugeben. ο εμός heiszt doch nicht mein Bruder. Man müste den κάσιν hineinbringen. Allein warum sind die Verse nicht gut? - 'Du denkst ihn zu begraben wider Verbot?' -- '(Ich denke zu begraben ihn) den (was geht mich alles andere an) doch jedenfalls meinen, und (denke zu begraben), wenn du nicht willst, den deinen Bruder: denn ich werde nicht ihn (in dem worin er auf uns zu rechnen hat) preisgebend erfunden werden.' - Die Antwort του γουν εμον αδελφόν ware ganz einfach und notwendig; gleichsam sie allein zu geben setzt sie an, fügt aber noch, wodurch das αδελφόν, wiewol in Construction und Ordnung austretend, verschoben bleibt, einen ihr erhebend kommenden Gedanken hinzu (man darf die Worte καὶ τὸν σόν, ην σὸ μη θέλης in einem gehobenen, fast triumphierenden Tone sprechen): jenen Gedanken dasz ihr nun die doppelte Liebespflicht zu üben zugefallen und dasz sie die doppelte üben werde, dasz sie nunmehr nicht nur ihren Bruder begraben werde, sondern zugleich den welchen Ismene als ihren Bruder zu begraben die Pflicht hatte. In dem Sinne dasz Ismene auch ihrerseits ebensowol die Pflicht habe als den Willen haben werde, und dasz man ihr diese heilige Aufgabe gar nicht vorenthalten dürfe, hat sie ja sogleich anfangs ihr die Sache mitgeteilt und sie aufgefordert, und in diesem Sinne die Worte gesprochen V. 31 τοιαῦτά φασι τὸν ἀγαθὸν Κρέοντά σοι κάμοι, λέγω γὰς κάμε, κηςυξαντ' ἔχειν. Nur freilich bei sich selbst braucht sie gar nicht erst anzufragen, und dem gegenüber wie sie innerlich zu der Sache steht fügt sie hinzu, weil es ihr wie eine Ironie vorkommt dasz Kreon ihr es nur glaube zumuten zu können, das ironische 'auch mir!' — Aber freilich ich soll dieses herliche 'auch mir!' eines schönen Tages vielleicht nicht wiederfinden? Unser lieber Freund Nauck sagt: 'angemessener dürfte sein τὸν ἀγαθὸν Κρέοντά μοι καὶ σοί, λέγω γὰς καὶ σέ.'

V. 56 αυτοκτονούντε τω ταλαιπώρω μόρον

ποινον πατειργάσαντ' έπ' αλλήλων γεροίν.

Die Ueberlieserung ist ἐπ' ἀλλήλοιν. Ihren Grund dagegen wie die Unbedenklichkeit der Veränderung in αλλήλων werde ich natürlich vollkommen zugeben. Aber mir bleibt das zegoiv matt und nachschleppend übrig. Ich meinesteils stimme hier in allem mit Hermann überein, dessen Anmerkung mir immer wie ein rechtes Kleinod vorkommt. Sie haben unten S. 45 die Worte gesprochen: 'das wird niemanden irren, der der Dichtersprache das Recht zugesteht, die Bedeutung solcher Composita dem Zusammenhang gemäsz zu modificieren.' Zu diesen gehöre ich gewis. Denn ich würde Ihnen auch beistimmen, wenn Sie hier nicht nur so viel gesagt hätten als für die Gelegenheit gehörte, sondern auch das allgemeinere, dasz dieser Grundsatz nicht blosz innerhalb der Composita und nicht blosz innerhalb der Dichter lebendig zu halten sei, sondern bei manchen Prosaikern, z. B. Thukydides, auch äuszerst notwendig ist. Ein besonderer Fall dahei sind, was Hermann auch andeutet, solche Wörter die in der bisherigen Sprache (wären wir bei Thukydides nur nicht so sehr von prosaischen Parallelen verlassen!) für ihre spätere Bedeutung sich überhaupt noch nicht so befestigt hatten oder gar überhaupt noch nicht in der Sprache in Gebrauch waren, sondern Neubildungen jener genialen Sprachschöpfer. Und ein solches Wort wird wol das hier so trefsliche ἐπαλλήλοιν χεροῖν sein 'mit gegeneinander wirkenden Händen'. Das nachherige ἐπάλληλος in der Bedeutung ἄλλα ἐπ' ἄλλοις kommt ja wol viel später auf und ist aufgekommen ohne Zusammenhang mit Sophokles.

V. 69 οὖτ' ἄν, εἰ θέλοις ἔτι πράσσειν, ἐμοῦ γ' ἂν ἡδέως δρώης μέτα.

Sie verlangen ἐμοί γ' αν ἡδέως δρώης μέτα. Ich glaube nicht dasz Sie die Parallele mit El. 350 aufrecht erhalten werden. Wir werden wol auf ein einfaches glossiertes ἀσμένης kommen.

V. 93 εὶ ταῦτα λέξεις, ἐχθαρεῖ μὲν ἐξ ἐμοῦ, ἐχθρὰ δὲ τῷ θανόντι προσπείσει δίκη.

Ich kann mein Alun nicht wol aufgeben. Wie viel weniger kräftig ist es: 'dann wirst du mir verhaszt sein und verhaszt dem Bruder wirst du

der Vergeltung anheimfallen' (von einer andern Erklärung kann natürlich nicht die Rede sein, προστιθέναι τινά δίκη Eur. Bakch. 675), als 'der Vergeltung' gleich zur Persönlichkeit der Göttin erstanden, in dreifacher Personensteigerung, ich, der Bruder, die Dike: wirst du der Dike anheimfallen, obliegen.' Was auch richtig gesagt wäre und auch ohne den Gedanken daran von Sophokles gesagt sein mag, dasz man auch sagen konnte προστιθέναι τινα δίκη. 'Es muste' sehe ich eben Schneidewin gegen mich einwenden 'Alun durch einen Zusatz kenntlich gemacht sein, wie 451.2 Für wen denn? Doch nicht für den Griechen, in dem der Begriff und die Religionsgestalt der Dike lebendig war und der von selbst verstand dasz Dike hier spielt als die ξύνοιπος των πάτω θεών. Vielmehr eben weil ihm das so lebendig war, muste in diesem Zusammenhang äuszerst natürlich ihm Dike als die Göttin austauchen. Für uns ist die Nachhülfe durch den groszen Buchstaben an manchen Stellen sehr zweckmäszig und die kürzeste Art der Erklärung. λόγου τ' ἄνοια καί φρενών Έρινύς unten V. 603 zu verstehen scheint mir sehr wesentlich.

V. 125 τοῦος ἀμφὶ νῶτ' ἐτάθη πάταγος "Αρεος ἀντιπάλω δυσχείρωμα δράκοντι.

Sie schreiben ohne Komma vor αντιπάλω, und ich darf daraus wol abnehmen dasz Sie im wesentlichen die Stelle ebenso verstehen wie ich, obgleich es mir eigentlich einfacher scheint das Komma beizubehalten. Und Sie halten die Stelle auch für unverdorben, nehme ich an. Gewünscht hätte ich, Sie hätten es ausdrücklich mit einem Worte gesagt, um die Stelle gegen herannahende Gefahr zu schützen. Ich bemerke nemlich dasz Nauck, eine Verderbung voraussetzend, sagt: 'vielleicht liegt der Fehler in αμφί νωτ' έταθη.' In dem schönen αμφί νωτ' έταθη? Freilich hört Schönheit und Natürlichkeit auf mit der Erklärung die ich bei Schneidewin unerwartet wahrnehme. 'In dem den Erfolg vorausnehmenden άμφι νῶτα liegt die Bezeichnung der Flucht.' Wir haben eben deutlich gesehen den rings die Stadt umgähnenden Adler, der sich unserer Phantasie eingeprägt als ein gewaltiges, breites Thier, wol noch mit ausgebreiteten Flügeln. Und wenn nun um ihn Abwehr erhoben wird. man ihm beizukommen sucht, und der Dichter statt des bloszen 'um ihn' ihn durch einen Teil seines Körpers bezeichnen will, was wird er dann natürlicher nennen als - ich möchte fast sagen seine broadside, seinen Rücken! 'Solch ein Kriegsgerassel (solch eines dasz er doch endlich weichen muste) ward um seinen Rücken angestrengt, wiewol es ein schwer zu handhabendes Werk war (es ist das wieder lebendig gemachte δυσχερές, δυσχερές έργου) für den gegenkämpfenden Drachen.' Das δυσγείρωμα nicht stricte Apposition zu πάταγος "Αρεος, sondern zu dem Begriff des Satzes: der so hestig angestrengte Kamps. Ich denke, so meinen Sie es auch im wesentlichen. Denn ob das eingeschobene δυσχείρωμα besser oder die Apposition in der genannten Art, wird nicht wesentlich sein.

V. 138 εἶχε ở ἄλλα τὰ μέν,
 ἄλλα ở ἐπ΄ ἄλλοις ἐπενώμα στυφελίζων μέγας "Αρης δεξιόσειρος.

Hier ist eine Stelle wo in Beziehung auf das τὰ μέν und ἄλλα nimmer eine Sicherheit hervorgehen wird. Ich pflege der Lesart Hermanns zu folgen:

είχε δ' ἄλλα μὲν ἄλλα· τὰ δ' ἐπ' ἄλλοις ἐπενώμα στυφελίζων μέγας "Αρης δεξιόσειρος,

aber sie anders zu erklären. Ich kann in dieser hochschwungvollen Sphäre, in welche wir versetzt sind, mit einem 'es verhielt sich' nicht fertig werden. Das στυφελίζων und δεξιόσειρος führt die Phantasie auf den Kriegswagen. Dann stellt sich aber auch Ezew und vomav mir dar in ihrer Bedeutung aus der Sphäre des Wagenlenkens. 'Es lenkte aber anderswo anderswohin, anderseits wieder gegen andere wendete stoszend der grosze Ares der Rechtstummler' (ich musz schon bitten! ich weisz dasz ein Rechtsverdreher sehr schön so heiszen könnte). Der rechts und links auf dem Kriegswagen wild umherfahrende, alles um sich her stoszende Ares verwandelt sich ihrer Phantasie plötzlich zum Bilde des den Nacken wild um sich werfenden Auszerjochpferdes. Das ist völlig in dem Geiste dieses ganzen, in frischer kriegserfüllter Phantasie gesungenen und an ungewöhnlichen Kühnheiten und Bildern und in einander gehenden Bildern (wie auch die Krieger und der Adler αμφιχανών πύπλφ φονώσαισι λόγχαις) reichen Chores. — Sagen Sie mir doch beiläufig, ob in dem bekannten Scholion hier έγεγόνει δε δ δράκων έξ "Αρεως καί Τιλφώσης έρινύος es ganz und gar nicht möglich ist dasz wir eine reine byzantinische Verschreibung haben für Τιλφώσης πρήνης.

V. 233 τέλος γε μέντοι δεῦρ' ἐνίκησεν μολεῖν' κεἴ σοι τὸ μηδὲν ἐξερῶ, φράσω δ' ὅμως. τῆς ἐλπίδος γὰρ ἔργομαι δεδραγμένος τὸ μὴ παθεῖν ἂν ἄλλο πλὴν τὸ μόρσιμον.

So haben Sie umgestellt statt des überlieferten σοὶ κεὶ. Da von einem μολεῖν σοι weder wegen der Stellung noch wegen der Syntax die Rede sein kann, so habe ich immer interpungiert μολεῖν und ὅμως ˙ Uebrigens behielt ich die Stellung σοὶ κεὶ bei. Und jedenfalls eine Betonung des σοὶ könnte ich nicht aufgeben. Ich denke mir die Sache so. Der in seinem Volkshumor uns festzuhaltende Wächter will sagen: ʿendlich jedoch behielt der Entschlusz die Oberhand hieher zu gehen, und zwar weil ich dachte: pa! es kann dich am Ende doch nichts treffen als der Tod!' Als er aber seinen Grund auszusprechen kommt, stutzt er ein wenig (daher das Asyndeton, und μολεῖν ˙ — zu schreiben nach unserer Art mit einem Gedankenstrich wäre nicht übel), weil ihm einfällt: ja das ist ein Grund, wobei du, Kreon, wol denken wirst: Kerl, du bist ein Narr mit deinem Grund. Erlauben Sie mir die Sache in ein paar an Verse erinnernden Zeilen nachzumachen: vorzusetzendes dir müssen wir freilich ganz aufgeben:

Zuletzt entschied ich dennoch mich hieher zu gehn: — Erscheint auch nichtig dir mein Spruch, doch sei's gesagt: Des guten Glaubens, wisse, kam ich her gefaszt, Im schlimmsten Falle nichts zu leiden als den Tod.

V. 315 εἰπεῖν δὲ δώσεις, ἢ στραφείς οὕτως ἔω; Ach nein! ich musz um das alte, göttlich impertinente εἰπεῖν τι δώσεις bitten. Hinter der endlosen Rede des Kreon: 'Wirst du mich auch etwas sagen lassen?'— Doch Schneidewin sagt, wie ich bemerke, das ist wider den Sprachgebrauch. Was denn? Beinahe möchte man darauf nur die heitere Antwort geben: Impertinenz ist in allen Sprachen Gebrauch. Sagt man nicht λέγειν τι zu allerhand ähnlichem Zweck (unten 757. Oed. Kol. 1272)? und wenn man das sagt, was auch schon der Beispiele nicht bedurfte, dann wäre es der Mühe werth noch nach Parallelstellen zu fragen ob auch wo stehe δώσεις λέγειν τι?

V. 361 "Αιδα μόνον φεῦξιν οὐκ ἐπάξεται.

Sie haben ἐπεύζεται geschrieben. Dies dürfte doch wol nicht das treffende sein in diesem Chor, der von dem handelt, was der Mensch durch

seine Krast und sein Vermögen vermag.

V. 452. Den Vers ολ τούσδ' ἐν ἀνθρώποισιν ὥρισαν νόμους haben Sie in Haken geschlossen. Ich kann diesen inhaltschweren Vers nicht opfern, weil etwa der Abschreiber statt τοὺς wieder das kurz vorhergehende τούσδ' hincingeschrieben hätte. Wenn dieses noch geschehen ist und nicht vielleicht in dem von ihrer Seite sehr stark betonten τούσδε.. νόμους, diese für sie allein existierenden, welche sie vor sich sieht, wie sie überall unter den Menschen in Wirksamkeit leben, eine Schönheit liegt. Doch werde ich über das τούσδε oder τοὺς nicht streiten.

V. 557 παλῶς σὺ μὲν τοῖς, τοῖς δ' ἐγὼ 'δόπουν φρονεῖν. Die Gestalt dieser Worte hat wenig sichere Gewähr. Aber ob sie keinen Sinn geben ist mir nicht so klar. 'Du schienst dir (oidebaris tibi, was doch δοπεῖν heiszen kann) hiemit, ich damit wol zu denken.' Der Vers klingt nicht besonders gut. Es scheint aber wirklich bisweilen zur Bildung solcher Gegensätze dem Wolklang etwas vergeben zu sein: Phil. 907 οὔπουν ἐν οἶς γε δρᾶς, ἐν οἶς δ' αὐδῆς ὀπνῶ.

V. 579. 'Von nun an müssen diese Weiber sein und nicht ausge-

lassene.' Ist dagegen etwas einzuwenden?

 V. 593 ἀρχαἷα τὰ Λαβδακιδᾶν οἴκων ὁρῶμαι πήματα φθιμένων ἐπὶ πήμασι πίπτοντ'.

So also die Ueberlieferung, was bekanntlich Hermann des Metrums wegen in  $\varphi \partial \imath \imath \omega v$  verwandelte. Bei Ihnen:

τάρχαϊ' ἄρα Λαβδακιδάν ίδων φοβούμαι πήματ' ἰφθίμων (nach Bergk) ἐπὶ πήμασι πίπτοντ'.

Dasz oźww wegen Uebereinstimmung mit der kurzen Silbe ἄγευστος der Strophe zu ändern wäre, davon bin ich nicht überzeugt. Wesentlicher aber möchte in dem andern Verse der anfangende Epitrit sein. Was mir aber ganz und gar nicht gefallen will, das sind hier die 'starken' oder 'kräftigen' Labdakiden. Daran hätten wir wol nur ein episches Epitheton ornans, das hier, wo jede Silbe bedeutet, schwerlich am Orte ist. Auszerdem hat das Wort selbst mir auch etwas anstoszendes, wie ich es z. B. in ἀλκίμων nicht empfinden würde. Ob dies noch einen andern Grund hat als den dasz man das ἔφθιμος bei den Tragikern zu lesen

nicht gewohnt ist, will ich nicht fragen. Wie gesagt, ich könnte es wegen des Sinnes schon nicht annehmen. Wenn wir annehmen dürsen dasz das übrig gebliebene φθιμένων uns auf das ursprüngliche Wort auf andere Weise als durch Verschreibung zurückführe, so stünde uns so gut wie φθιτῶν wol auch φθαρτῶν zugebote, wieder wie oben ἐπαλλήλοιν, nicht das später in der Philosophensprache sixierte:

άρχαῖα τὰ Λαβδακιδάν οἶκων ὁρῶμαι, πήματα φθαρτῶν ἐπὶ πήμασι πίπτοντ'.

'Vom Ursprung her sehe ich dås des Labdakidenhauses, Unheil sich auf Unheil stürzend', und zwar πήματα φθαρτῶν, Unheil von den jedesmal hinvernichteten ausgehend (z. B. τὰ ἀπ' Οἰδίπου κακά).

Im Vorbeigehen: in dem nächstfolgenden ἀλλ' ἐρείπει Θεῶν τις, οὐδ' ἔχει λύσιν hätte ich, auch wider meine sonst befolgte Art zu interpungieren, eine stillschweigende Demonstration durch Weglassung des Komma gemacht gegen das immer noch vorkommende Verständnis in seiner Mattigkeit λύει, sc. τὰ πήματα, anstatt des mächtigen 'sondern der Götter einer stürzt sie und hat nicht Lösung'.

V. 638 μείζων φέρεσθαι hat mir niemals gelingen wollen zu verstehen. Weder mit μείζων noch mit φέρεσθαι kann ich ins reine kommen: μείζον φέρεσθαι ist der Gegensatz von ησσω λαβεῖν (den kürzern ziehen) 439. Beides hergenommen vom Würfel- oder dergleichen Spiel.

V. 781 "Ερως ανίπατε μάχαν,

Ερως ος εν πτήμασι πίπτεις, ος εν μαλαπαίς παρειαίς νεάνιδος εννυγεύεις.

Hier werden Sie mich starrköpfig finden. Ich kann mir von dieser Stelle kein Iota rauben lassen. Dasz Eros nicht 'unbesiegt' genannt wird, sondern mit dem ausdrücklichen 'in der Schlacht', führt sogleich auf das Bild eines siegreichen Soldaten, der teils gewaltsam und zerstörerisch sich auf die Besitztümer der angegriffenen stürzt, teils da im Hinterhalt lauernd liegt, wo er am wenigsten vermutet wird. Ich bekenne dasz ich in dieser Auffassung gar nicht die Frage zu πτήματα leiden mag: wie ist die Anwendung auf die Liebesverhältnisse? Das Bild des Soldaten aus der Schlacht ist noch durch die wenigen Worte rein fortgeführt, dann mit geschmackvoller Discretion nicht weiter rein. Aber wahr ist ja auch hic iuveni detraxit opes Tib. II 1, 73.

 V. 853 προβάσ' ἐπ' ἔσχατον θράσους ύψηλὸν ἐς Δίκας βάθρον προσέπεσες, ὧ τέκνον, ποδοῖν. πατρῷον δ ἐκτίνεις τιν' ἀθλον.

So heiszt diese merkwürdige Stelle bei Ihnen wie bei Schneidewin, mit ποδοῖν statt des überlieferten πολύν und πολύ. Was in diesem πολύν oder πολύ steckt weisz ich nicht. Es wird aber Nutzen bringen, sich einmal recht klar zu machen was nicht darin stecken kann. Und dazu gehört auch das von Schneidewin ersonnene ποδοῖν. An den ich mich bei der Widerlegung und Besprechung der Stelle halten musz. 'Vorgeschritten' übersetzt er 'auf den Gipfel des Trotzes hast du dich auf den

Thron der Dike gestürzt mit beiden Füszen.' Auch die 'beiden Füsze' erlassen, was doch so ausdrücklich in modoiv nicht liegt, oder moolv geschrieben, so ist das Bild, wie Antigone sich trotzig mit den Füszen auf den Thron der Dike stürzt, dennoch, denke ich, aus Geschmacksrücksichten unmöglich. Ebenso aber auch aus ethischen und logischen Rücksichten. Es ist, es kann von einem so trotzigen, absichtlich gewaltsamen Sichemporen gegen die Dike nicht die Rede sein. Erstens weil der Chor, wenn er auch zu der sittlichen Notwendigkeit der That, wie sie in Antigone liegt, und somit auch zu der ungetrübten Anschauung ihrer sittlichen Schönheit sich nirgend erhebt, doch so barbarisch über die Sache nicht denkt, am wenigsten in diesem Stadium des Stückes. Er erkennt die Frommigkeit an (σέβειν μεν εὐσέβειά τις), und schon längst ist er auf die Fügungen des Schicksals aus - der ganze Chor 'Glückselige denen - ': aus ihnen wie aus dem in menschlichen Verhältnissen zu erwartenden Conflict, in den der 'selbstentschiedne Sinn' (αὐτόγνωτος ὀργά), mit welchem sie die fromme That übte, mit der Herschermacht gerathen muste, welche sich nichts bieten läszt - hieraus nimmt er seinen Trost. Zweitens aber, wenn der Chor so barbarisch dächte, er würde doch hat er ja bei dem letzten Erscheinen der Antigone sich der Thränen nicht erwehren zu können uns gesagt (802) - so barbarisch nicht handeln, ihr jetzt in den allerossensten Ausdrücken das entgegen zu wersen. Und drittens der Zusatz πατρώον δ' έπτίνεις τιν' άθλον beweist logisch dasz jenes Verständnis, mit dem diese Zeile in offenen Widerspruch tritt, nicht das richtige war. Der Chor sagt: 'vorgeschritten zum äuszersten der Kühnheit stürztest du an dem hohen Thron der Dike nieder, o Kind: es ist wol eine Schuld (er sagt milde aBlog) des Vaters, welche du büszest. Das heiszt: Dike hatte noch von der Schuld des Vaters her etwas auszugleichen, und jetzt, da du mit auszerster Kühnheit deinen Weg hin vor warts schrittest, ersah sie die Gelegenheit und liesz dich niederstürzen. Dies ist meiner Ueberzeugung nach der logisch und ethisch notwendige Sinn. Und welche Plastik haben wir nun! Dike auf hoch errichtetem Thron (denn sie überschaut alles), Antigone kühn zu ihr auf steiler Bahn hinanschreitend, aber anstatt ungefährdet anzulangen, im kühnen Vorschreiten daran stoszend und niederstürzend. Ein jedes Wort, wodurch dieser Sinn alteriert wird, kann nicht richtig sein. Dagegen der Sinn in προσέπεσες πολύ 'du thatest einen gewaltigen Fall' gut wäre. Aber den Ausdruck als Sophokleisch zu rechtfertigen möchte ich trotz mancher wunderlichen Fälle im Gebrauch von πολύς nicht unternehmen. Ist es niemals vorgekommen im Sophokles, dasz eine entstandene Lücke eine schlechte Ausfüllung erfahren hat? Da ich von Ihnen die Antwort erhalte 'wol ist es vorgekommen' - denn Sie haben es oben bei dem 'Αιδης ό παύσων τούς δε τοὺς γάμους ἔφυ angewendet — so darf ich Ihnen meine Lesart herschreiben:

προσέπεσες, ω τέχνον, τέχνου.

Man könnte aus dem πολύν fallen auf ein τέκνον φίλον, τάκνον τάλαν, die sich als falsch auch nicht erweisen lassen und gut gelesen sich nicht so übel hören. Aber freilich dann konnte Sophokles ja σ

τέκνον, τέκνον schreiben: das man jedenfalls nicht dagegen halten musz. (Beiläufig nehme ich wahr dasz Krüger in Beziehung auf jene Stellung hinter ω noch Hermanns Irtum aufgenommen hat.)

 V. 959 οῦτω τᾶς μανίας δεινὸν ἀποστάζει ἀνθηρόν τι μένος.

Was heiszt μένος? Soll μένος als etwas an einer andern Person haftendes gedacht werden als die μανία? Also: 'es träufelt von dem Wahnsinn des Lykurgos herab die rächende Energie des Dionysos.' Dies scheint mir zu dem Bilde ἀποστάζει unmöglich. Ich konnte immer nur interpungieren:

ούτω τᾶς μανίας δεινὸν ἀποστάζει· ἀνθηρόν τι μένος κεῖνος ἐπέγνω μανίαις ψαύων τὸν θεὸν ἐν κερτομίοις γλώσσαις.

wobei ich denn meinte, ψαύειν sei hier in der Bedeutung von λοιδορεῖν gleich wie und nachahmend das καθάπτεσθαι mit Accusativ construiert. Allerdings wo dadurch dasz sich eine andere Bedeutung unterschiebt (λέγω) ψαύειν noch einmal in der Antigone mit Acc. steht, V. 857 (ἔψαυσας —) ist das Verhältnis etwas anders. (Der Accusativ bei ψαύειν, welcher bei Nonnos stand XLV 317, ist von Köchly mit Recht geändert.)

V. 977 κατὰ δὲ τακόμενοι usw. Mich dünkt, init der Interpunction vor ματρός (denn allerdings müssen sie ihr eignes Unglück beklagen) ist wol die Stelle gut.

V. 1034 ποὐδὲ μαντικῆς
 ἄπρακτος ὑμῖν εἰμι, τῶν δ' ὑπαὶ γένους
 ἐξημπόλημαι κἀκπεφόρτισμαι πάλαι.

lhre Conjectur τῶν δ' ὑπ' ἐγγενῶς ist gewis schön. Aber ich fürchte sie ist wider die Gesetze der nachgestellten Praposition bei Sophokles (es ist ja hier genug den Sophokles zu nennen). Die Praposition in der Nachstellung unterliegt keiner Beschränkung am Ende des Verses. Hier kann sie mittelbar oder unmittelbar einem bloszen Substantiv oder was dessen Stelle vertritt nachgesetzt werden. ουκ αν τάδ' ἔστη τῆδε μή θεών μέτα. φίλη μετ' αὐτοῦ κείσομαι φίλου μέτα. πρός τῆς τύχης ວັλωλεν οὐδε τοῦδ' ὕπο. Und hāufig. Sonst steht sie nur zwischen Substantiv (oder was dessen Stelle vertritt) und dazu gehörigem Genetiv oder Adjectiv, Adjectivale, welches von beiden auch voranstehe. οὐκ ἐρῶ Φοίβου γ' ἀπ' αὐτοῦ, τῶν δ' ὑπηρετῶν ἄπο. τῷδ' ἐπ' ἀνδρί. ἀπτὰν παρά βώμιου. γας έπι ξένας. ξένης έπι χθονός. περιβρυχιοισι περών έπ' οδόμασιν. ποίω συν ξογω τουτ' απειλήσας ξχεις; γας έπ' όμφαλόν. Οἴτας ὑπὲρ ὅχθων. τοῦ παρ' ἀνθρώπων μαθών; ἀκτὰν πρὸς ἐσπέρου θεοῦ. Und vieles. Aber an ein τοῦ προς δ' ἐφάνθη (wie man in den K. Oed. 525 aufgenommen) ist nicht zu denken. Ob τῶν μεγάλων Δαναῶν ῧπο κληζομέναν falsch ist, wie Δαναῶν ῧπο κληζομέναν ohne Zweifel wäre, lasse ich für jetzt dahin gestellt. Von nachgesetzter Präposition hinter ein einfaches Substantiv (Pronomen) kenne ich - ich möchte glauben dasz ich mich nicht irre - nur zwei Beispiele, beide mit ὑπέο und beide in lyrischen Stellen, K. Oed. 187 ὧν ὕπεο, ὧ χουσέα θύγατερ Διός, εὐῶπα πέμψον άλκάν und Ant. 528 νεφέλη δ'

οφούων υπερ αίματόεν ρέθος αίσχύνει, welche angenommen (und wenigstens die zweite hat wol kaum ihre richtige Gestalt) jedenfalls für unsere Stelle uns nicht einstehen werden. Wenn unal, dial sich diesen Gesetzen nicht fügen, ist es sehr natürlich und yaç vnal wäre deshalb nicht anzutasten (Eum. 409). Was sich nun auch über ὑπαί bei Sophokles und den Tragikern feststellen wird (also El. 1419 jedenfalls γας ὑποκείμενοι, nicht γας υπο κείμενοι), das von vorn herein eben so wie διαί wol nicht häufig zu erwarten wäre (das von Hermann selbst zurückgenommene μεταί Phil. 184 bei στιπτών η λασίων μέτα θηρών wird wol um so weniger wiederkehren, da πέλας nahe liegend und passend ist)jedenfalls wird der Anstosz den es hier gibt gerechtsertigt bleiben. Es steht hier in der abgeschwächtesten Bedeutung des ὑπό beim Passiv wol mit ein Grund warum Hermann bei Aeschylos, über den Sie augenblicklich geirrt, Agam. 857 diejenige Construction, die er annimmt, als die poetischere empfand. Und ferner ist unsere Stelle hier nicht von einer stilistischen Eigentümlichkeit, der man vielleicht etwas zurechnen könnte. Das letzte wäre z. B. doch zu erwägen in dem stilistisch offenbar sehr aufgeputzten Bericht von Orestes Untergang im Wagenrennen in der Elektra, in welchem das zalnýg únal σάλπιγγος vorkommt, 711. Wo, beiläufig, in der zweiten Zeile vorher ich nicht beistimmen kann. dasz Nauck [v' schrieb für 00', welches er für 001 nahm. Es ist ove, wie dort alles lebendig durch die wichtigsten Zeitmomente dargestellt ist. Doch zurück zu unserer Stelle. Man könnte statt unal also setzen wollen τών δ' ὑπὲρ γένους. Der Nutzen fällt am Ende den μάντεις zu. Aber was meinen Sie zu τῶν δ' oder τῶν ὑπέγγυος—? und zwar hier mit Anschlusz an das Bild des Verkaufs, unter ihrer Bürgschast: sie haben die Bürgschaft übernommen, dasz mit mir ein gutes Geschäft zu machen sein wird.

V. 1084 τοιαυτά σοι, λυπείς γάρ, ώστε τοξότης άφηκα θυμφ καρδίας τοξεύματα βέβαια, τῶν σὸ θάλπος οὐχ ὑπεκδραμεῖ.

Sie haben oov aufgenommen. Woraus ich zwar mit Vergnügen ersehe. dasz Sie von der Erklärung θυμώ 'im Zorn' nichts wissen wollen. Wie wird er denn gleichsam eine Schwachheit gestehen? Er könnte wol sagen ἀφηκ' αμύνων. Doch θυμώ wird wol richtig sein. Aber mit σοι musz ich es schöner und nachdrücklicher finden: sowol dasz er dadurch vor das λυπεῖς γάρ gleichsam den ganzen und fertigen 'du' treten läszt, als auch für das nachtretende Đuμῶ in der Gewalt seiner Bedeutung als derjenige Teil der Seele, durch den sie der Aufregung und Empfindung fahig ist. 'Solche habe ich dir - denn du kränkst mich - abgesendet auf dein Gemüt ins Herz dringende Pfeile sicher treffende.' Das ist selbstwie ein Pfeil nach dem andern.

V. 1175 Αΐμων ὅλωλεν, ἀρτίχειο δ' αίμάσσεται. So haben Sie für αὐτόγειο geschrieben. Ich acceptiere dieses Ihr einschmeichelndes Wort, aber mit einer andern Erklärung. Denn 'er ist eben von blutiger Hand gefallen' will mir nicht zusagen. Der Verlauf der Begebenheiten ist der Art, dasz es nicht anders geschehen sein kann als eben, und da dürste am wenigsten sich dieser Begriff durch die Art des nicht gewöhnlichen Ausdrucks hervordrängen. Wie aber wenn ich verstehe: "von tüchtiger (kräftiger) Hand getroffen blutet er"? Gleichsam ἀφτιχειρία, passiv, wie auch bei Ihnen.

Doch genug. Nur zwei Stellen musz ich noch Ihrer Erfindsamkeit überliefern, die, bisher wie es scheint übersehen, unmöglich richtig sein können, so wenig als das oben schon berührte ἔρημος πρός. Eurydike V. 1183 kommt heraus mit den Worten

ώ πάντες άστοι, των λόγων έπησθόμην πρός έξοδον στείχουσα —

Wie kann sie den Chor anreden mit ὧ πάντες ἀστοί? Zu meinem Privatgebrauch habe ich (die Ueberlieserung ist auszer τῶν λόγων auch τοῦ λόγων γ' mit dem unmöglichen und nur eingesetzten γε) geschrieben: εἴποιτ' ἄν ἀστοί· τοῦ λόγων ἐπησθόμην — 'sagt mir, wessen Reden vernahm ich —?' — Sodann die Drohung des Teiresias 1074

τούτων σε λωβητηρες ύστεροφθόροι λοχώσιν "Αιδου καὶ θεών Έρινύες, έν τοϊσιν αὐτοῖς τοϊσδε ληφθηναι κακοῖς.

έν τοῖσιν αὐτοῖς? d. h. von den Deinigen wird einer als Leichnam unbeerdigt daliegen und ein anderer wird lebendig begraben werden. Und τούτων bleibt hängen und kann weder construiert noch erklärt werden. Er könnte so etwas sagen, mit getilgtem Komma hinter Ἐρινύες: ἐν ἀντιποίνοις σοῖσι ληφθήναι κακοῖς.

Ja genug und zu viel. Und alles überslüssige entschuldigen Sie, da es die Antigone gilt, mit jenem Verse, der hier so richtig stehen wird wie im Horatius unrichtig: omne supervacuum pleno de pectore manat.

Ihr

Königsberg.

K. Lehrs.

## Zusatz.

Dasz das oben zur Sprache gekommene Gesetz über die Beschränkung der nachgesetzten Praposition auch über Sophokles hinaus bei den Tragikern sich erstrecke, ist angedeutet. Im Aeschylos nemlich ist es ebenso. In den Choephoren 728 wird φήμης ὑφ' ής falsch construiert. Es musz durchaus construiert werden ής ὑπὸ φήμης. Falsch müssen sein die Stellen bei Hermann Ag. 748 und Hik. 241. Dort nav d' Ent τέρμα νωμά mit zweiselhaster Erklärung. Es könnte richtig sein παν δέ τι τέρμα νωμα 'sie teilt zu, verwaltet jegliches Ende.' Hier καὶ πασαν αίαν, ής δι' άγνος ξοχεται Στουμών, auch in Construction nicht befriedigend und ganz Conjectur aus sinnloser Ueberlieferung, aus der man z. B. ebenso wol versuchen dürste: καὶ πλειστοδίνης άγνὸς ην διέρχεται. - Fragm. 306 αεί δὲ μίσει τῶνδ' ἄπ' ἄλλον είς τόπον usw. erweist sich an sich wie durch die Ueberlieserung als falsch und ist schon sonst der Conjectur unterworfen worden. (In den Sieben g. Th. 192 ist zwar νεώς παμούσης ποντίω πρός πύματι in der Regel, hat aber keinen Sinn mit πρός, weshalb eben in einigen Hss. dafür er eingetreten. Es steckt ein Wort darin mit πρός zusammengesetzt: προσπτύγματι?) Eine Ergänzung für die

Beispiele im Sophokles gibt das γυναικός ἀντ' ἐμοῦ Ag. 1277, was also noch eben so gut gilt als ξένης ἐπὶ χθονός. (Eur. El. 9 γυναικός πρὸς Κλυταιμνήστρας. Ττο. 599 αίματόεντα δὲ θεῷ παρὰ Παλλάδι σώματα νεκρῶν. Phon. 1607 Πόλυβον ἀμφὶ δεσπότην. Iph. Aul. 713 ᾿Απιδανὸν ἀμφὶ ποταμόν.) — Das τῶν μεγάλων Δαναῶν ὕπο κληξομέναν Ai. 225, bekanntlich auch gelesen ὑποκληξομέναν, blieb dahingestellt, weil es wenigstens im Sophokles kein solches Beispiel gibt auszer Versschlusz: denn die Conjectur πικρᾶς οἰμωγᾶς ὕπ' ὀχεῖται Phil. 190 besteht doch nicht; und bei Aeschylos eins, das vielleicht richtig ist, Ag. 1236 βωμοῦ πατρῷου δ' ἀντ' ἐπίξηνον μένει | θερμῷ κοπείση (Ueberlieferung κοπείσης) φοινίφ προσφάγματι: denn Ag. 134

πάντων τ' άγρονόμων φιλομάστοις Θηρῶν ὀβριπάλοις ἔπι τερπνά

haben die Hss. kein ἔπι und die Conjectur ist ohne alle Sicherheit, so wie durch und durch unsicher Sieben 188. Im Euripides sind solche Beispiele Hik. 284 βλέψον ἐμῶν βλεφάρων ἔπι δάκρυον, ἃ περὶ σοῖσι, und Phōn. 824 τᾶς ἀμφιονίας τε λύρας ὕπο πύργος ἀνέσταν, diese beiden also im Hexameter. Dann Hek. 207 εἰσόψει χειρὸς ἀναρπαστὰν | σᾶς ἄπο — was ich fūr äuszerst unsicher halte, und Erechtheus Fr. 362 (Nauck) V. 34

τημη δε παιδί στέφανος είς μια μόνη πόλεως θανούση τησδ' ύπες δοθήσεται.\*)

Für Euripides merken wir zunächst zwei Stellen, in den Distichen der Andromache im Pentameter 114 Έρμιόνας δούλα, ας ΰπο τειφομένα, und im Hexameter Phön. 1577 χαλκόκροτον δὲ λαβοῦσα νεκρῶν πάρα φάσγανον εἴσω. Wonach denn Hik. 272 βᾶθι καὶ ἀντίασον γονάτων ἔπι χεῖρα βαλοῦσα zu schreiben nicht falsch ist. Allein im daktylischen Pentameter, wie οὐδ' ὑπὸ θυρσομανεῖ νεβρίδων μέτα δίνα gelesen wird bei Hermann Phön. 791, was zweiselhast und verschieden versucht ist, ist es nicht gerechtsertigt.

Was nun aber den Euripides überhaupt betrifft, so glaube ich dasz auszerdem kein einziges echtes Beispiel bei ihm zu halten sein wird. Unter der überreichen Masse der Beispiele, die innerhalb des Gesetzes sind, kommen in den Texten die entgegengesetzten Beispiele so auffallend vereinzelt vor, und von diesen noch erweisen sich mehrere durch Inhalt oder Ueberlieferung als unsicher oder geradezu unhaltbar, dasz die paar übrig bleibenden das gröste Bedenken erregen dürfen. In dem ganzen Ion fände sich nichts anzumerken, wenn nicht V. 431 das alte ήτοι φιλοῦσά γ'ης ὑπερμαντεύεται in neueren Zeiten in γ'ης ὕπερμαντεύεται verwandelt wäre, zum Vorteil des Sinnes auch nicht, da durch ὑπερμαντεύεται das Amt des Liebesdienstes, den Kreusa für ihre Freundin übernommen, passend ausgedrückt würde. In einer Stelle des Aeschyleischen Prometheus V. 66 las man auch

ΗΦ. αίαῖ, Προμηθεῦ, σῶν ὑπερστένω πόνων.

ΚΡ. σὸ δ' αὖ κατοκνεῖς τῶν Διός τ' ἐχθρῶν ὑπερ στένεις;

<sup>\*)</sup> πείσει .. μαστοές ματέφος άμφὶ σᾶς Androm. 511.

Jahrbücher für class. Philol. 1962 Hft. 5. 21

Wenn es darüber im Thesaurus heiszt: 'quamquam nihil impedit quo minus divisim scribatur uneo, ut versu proximo', so wird jenes für diese Stelle zwar wahr sein, wenngleich der Versklang etwas verliert, dieses jedoch zum Beweise nichts thun. Soph. Ai. 1310 ἐπεὶ καλόν μοι τοῦδ' ύπερπονουμένω | δανείν προδήλως μαλλον η της σης ύπερ | γυναιπὸς η τοῦ σοῦ γ' ὁμαίμονος λέγω; Im Euripides ist in der Helene zu schreiben 750 νεφέλης ύπερθνήσκοντας. Wie man übereinstimmend liest γης ὑπερθανών Phon. 1090. 1313. Und ahnliche Composita, wie τησδ' ύπεραλγῶ Hipp. 260. καπνὸν δὲ πόλεως τόνδ' ὑπερθρώσκονθ' ὁρῶ Hek. 823. Und so ist denn auch im Fragment des Erechtheus (362 Nauck) V. 18 zu behalten έξον προπάντων μίαν ύπερδουναι θανείν. Es hat eben so im Kyklopen zurückzukehren das zusammen geschriebene καθίδρυται 318: ακρας δ' έναλίας ας καθίδρυται πατήρ. Dagegen wird im Kyklopen 358 wol nicht sowol απογναύειν zu verbinden als der Vers hinter έφθα και οπτά και άνθρακιας απο zu schlieszen sein. In der Medeia treffen wir (denn ist 443 die Conjectur richtig, so ist πάρα, wie auch Elmsley versteht, πάρεισι) 985 νερτέροις δ' ήδη πάρα νυμφοκομήσει. Das läszt sich nicht erklären. Es wird νυμφοπομήσαι heiszen müssen: 'der herliche Glanz wird sie bereden Kranz und Kleid anzulegen; allein schon ist sie in der Lage die Braut zu schmücken für die Unterirdischen.' - Auf ein Beispiel trifft man in den Bakchantinnen. 732

ή δ' ανεβόησεν· ω δρομάδες έμαι πύνες,
Θηρώμεθ' ανδρών τωνδ' υπ'· αλλ' Επεσθέ μοι —

Wenn sie im Jagdbilde ihre Hunde aufruft, so kann sie nicht sagen: wir werden gejagt, sondern: wir wollen jagen, in der Art wie, ich will einmal sagen θήραν μετ' ἀνδρῶν ἰτέον ἀλλ' ἔπεσθέ μοι —. Ein Beispiel in den Troerinnen, 1021

έν τοις 'Αλεξάνδρου γὰρ ῦβριζες δόμοις και προσκυνεῖσθαι βαρβάρων ὕπ' ἤθελες. μενάλα κὰρ ἦν σοι

μεγάλα γὰο ἦν σοι.

μεγάλα γὰο ἦν σοι ist nichts. Es bietet sich dar dasz am Schlusz des vorletzten Verses kein Verbum stand, und die Verbindung war ὑροίζειν καὶ προσκυνεῖσθαι μεγάλα παρῆν σοι, und die Zwischenworte etwa, wenn man mir erlauben will hin und her augenblickliche Einfälle zur etwaigen Andeutung herzuschreiben, ohne allen Anspruch, βαρβάρου

νόμφ χλιδής oder βαρβαρωθείση χλιδαίς.

In der Elektra V. 1125 τούτων ὕπερ μοι θῦσον, οὐ γὰρ οἰδ' ἐγω ist entweder das gewöhnlich gelesene ὑπέρ μου richtig oder ὑπέρ ist in θύη zu verändern (wie 1141). Aber die zwei anderen Stellen in der Elektra dürften so geschrieben sein wie wir sie haben, aber für interpolierte Verse zu halten, 1355 μηδ' ἐπιόρχων μέτα συμπλείτω, so leicht sich schreiben liesze τινὶ oder ἐπιόρχων ποτὲ, und 1026 ἔπτεινε πολλῶν μίαν ὕπερ, συγγνώστ' ἀν ἦν. Ob aber blosz dieser Vers hier interpoliert ist, um den ganz wol fehlenden Nachsatz hinter εἰ μέν zu ergänzen, oder mit mehreren vorhergehenden statt der echten Verse hineingekommen, weisz ich nicht. Aber Unsinn steht in dem vorhergehenden auch, z. B. drei Verse vorher dasz Agamemnon die weisze Wange

315

der Iphigeneia durchschnitten habe. In demselben Falle sind wir in der Iphigeneia in Aulis mit V. 967 το ποινον αυξειν ών μετ' εστρατευόμην. Soll der Vers echt sein, so bietet sich ώνπες εστρατευόμην. Aber es ist sehr fraglich ob diese Verse um 970 echter sind als jene, in welchen das komische Beispiel vorkommt (599):

την βασίλειαν δεξώμεθ' όχων άπο μη σφαλερώς έπι γαΐαν.

Hiernach kann von einer Zurechtsetzung der verzweiselten Stelle Hel. 1314 mit einem μέτα πουραι (die Hss. πουραν) nicht die Rede sein, und dasz die Stelle Iph. Taur. 1257 mit dem jetzigen ἀδύτων ῦπο (die Hss. ύπέρ) schon berichtigt sei nicht zugegeben werden (dasselbe Recht hätte dann auch θεσφάτων νέμων τ' άδύτων ὅπα). Es bleiben die Stellen τρίποδος ἄπο φάτιν Or. 329 (die einzige Stelle im Orestes), das μολπᾶν δ' απο και χαροποιόν θυσίαν (oder χαροποιών θυσιαν) καταπαύσας Hek. 916 (μολπαν δ' ίαχαν -ων -αν?), das χειρός mit dem nachschleppenden σας απο ebd. 207, das πατρίδος απο mit dem gleich folgenden gleichbedeutenden ἀπὸ πόλεος (man sollte meinen πατρώας ἀπὸ πόλεος) Hel. 694, und Aaxedaípovos ano ebd. 1119, mit unsicherer, in der Ueberlieferung nicht stimmender Gegenstrophe. In diesen Stellen sehe man Construction oder Ueberlieferung selbst nach, um zu entscheiden, ob die Kritik, eingedenk natürlich des allgemeinen Zustandes der Euripideischen Ueberlieserung, sich veranlaszt finden kann, für απο in lyrischen Stellen bei Euripides eine Ausnahme anzunehmen. Mir selbst will es so nicht erscheinen. Nur Phon. 1735 ware ich zur Beibehaltung des getrennten συγάδα πατρίδος ἄπο γενόμενον nicht abgeneigt. Hier könnte leicht das ano wirklich als Adverbium empfunden sein. Doch es kommt uns zuletzt noch ein Beispiel in den Fragmenten entgegen, jenes von den Kirchenvätern also erhaltene (596 Nauck):

σὲ τὸν αὐτοφυῆ τὸν ἐν αἰθερίφ ἑύμβω πάντων φύσιν ἐμπλέξανθ', ὃν πέρι μὲν φῶς, περὶ δ' ὀρφναία νὺξ αἰολόχρως, ἄκριτός τ' ἄστρων ὄχλος ἐνδελεχῶς ἀμφιχορεύει,

aus dem Peirithoos. og vodeveral (vila Eurip.).]

K. L.

### 27. Zu M. Porcius Cato.

Die sorgfaltige Bearbeitung der Catonischen Fragmente von H. Jordan (Leipzig 1860) hat auszer anderen Fragen, welche sie in dem unterz. wach gerusen, denselben auch an einige Kleinigkeiten erinnert, welche bis jetzt von den Herausgebern der Catonischen Fragmente unbeachtet geblieben sind:

- 1) wird zwar von Gellius XI 18, 18, wie es scheint, ohne Variante citiert: M. Cato in oratione quam de praeda militibus dividenda scripsit, und über die Ueberschrift de praeda militibus dividenda bei Jordan S. 69 würde wol an sich kein Zweifel zu erheben sein, wenn nicht Nonius zweimal dieselbe Rede citierend S. 475, 13 und S. 510, 21 an beiden Stellen gleichmäszig schriebe: de praeda militum dividenda. Dasz militum statt militibus haltbar sei, wird niemand behaupten. Leicht liesze sich bei Nonius militi, was mit militi unschwer verwechselt werden konnte, herstellen, in Erinnerung an Stellen wie Liv. XXXV 1, 11 f. eo victorem opulentum praedae exercitum P. Cornelius reduxit, ea omnis ante urbem exposita est, potestasque dominis suas res cognoscendi facta est. cetera vendenda quaestori data: quod inde refectum est, militi divisum. Doch nehme ich diese Vermittlung nicht an, vielmehr möchte, wenn wir den durch Paulus Festi S. 378, 3 viritim dicitur dari, quod datur per singulos viros. Cato: praeda quae capta est viritim divisa verbürgten Sprachgebrauch Catos beachten, eher anzunehmen sein, dasz in des Nonius militum nichts anderes zu erkennen sei als viritim, und dasz wol Cato selbst seine Rede überschrieben habe: de praeda viritim dividenda, wozu der natürliche Gegensatz gewesen sein würde: de praeda in publicum referenda.
- 2) wird von den Fragmentsammlern, bei Jordan S. 89, aus Charisius II S. 195 P. angeführt: secunde Cato senex, ut Maximus notat. Dieses Bruchstück dürfte zu entfernen sein. Denn es scheint Maximus die Stelle aus der Rede pro Rhodiensibus bei Gellius VI (VII) 3, 14 (bei Jordan S. 22, 3): quod haec res tam secunde processit vor Augen gehabt zu haben, an welcher Stelle vielmehr von den Hgg. auf Maximus Rücksicht zu nehmen war.
- 3) wird zu dem Fragmente aus originum lib. I bei Jordan S. 8: fana in eo loco compluria fuere usw., welches zunächst aus Festus S. 162, 31 mitgeteilt wird, noch angeführt: Donatus ad Ter. Phorm. IIII 3, 6 compluria sic veteres, quod nostri dempta syllaba complura dicunt. sic Cato originum secundo: fana hoc loco compluria. Es würde sich sonach eine doppelte Ueberlieferung für die Catonische Stelle ergeben, bei Festus in eo loco, bei Donatus hoc loco. Doch ist dies in Wahrheit nicht begründet. Es war zu beachten, dasz bei Donatus die ed. princ. und andere ältere Ausgaben lesen: vana nec loco compluria, was nichts anderes ist als fana in eo loco compluria. Die Ueberlieferung bei Donatus weicht also nicht von der bei Festus ab.

Leipzig. Reinhold Klotz.

#### 28.

# Zur Litteratur von Aristoteles Poetik. Erster Artikel.

- 1) Aristotelis Rhetorica et Poetica ab Immanuele Bekkero tertium editae. Berolini, typis et impensis G. Reimeri. 1859. 206 S. gr. 8.
- 2) Zur Kritik Aristotelischer Schriften (Poetik und Rhetorik). Von J. Vahlen. (Aus den Sitzungsberichten der phil.-hist. Classe der Wiener Akademie der Wiss. XXXVIII S. 59—148.) Wien, aus der k. k. Hof- u. Staatsdruckerei. 1861. 92 S. Lex. 8.

Wir beschränken uns bei der Besprechung dieser beiden Arbeiten dem Plane dieser Uebersicht gemäsz auf die Poetik. Die neue Bekkersche Ausgabe hat eine Reihe von Textverbesserungen aufgenommen; aber noch immer ist sie, anstatt ernstlich auf die Handschriften zurückzugehen, das was Vahlen S. 3 von der Bearbeitung in der Berliner Gesamtausgabe sagt, eine Auffrischung der Aldina in erneuerter Auflage, und noch immer leidet sie überdies an manchen sinnentstellenden Interpunctionen. Wirklich methodisch ist inzwischen in der Textkritik der Poetik erst Bursian (in diesen Jahrb. 1859 S. 751 ff.) vorgegangen, indem er auf Grund mancher allen unseren Hss. oder doch gerade den besten gemeinsamer kleinerer Lücken darauf hinwies, dasz sie alle aus einem gemeinsamen Archetypon stammen, in welchem bereits einzelne Wörter, ja Zeilen ganz oder teilweise verlöscht oder doch unleserlich geworden waren, die nun von den Abschreibern ohne Andeutung solcher Weglassung einfach übersprungen wurden. Was er trefflich begonnen, das führt nunmehr Vahlen nicht minder trefflich fort, indem er auch eine Reihe anderer gemeinsamer Fehler, namentlich Glosseme (S. 12 f.), Versetzungen (S. 15) und Dittographien (S. 31) aufzeigt und sodann überhaupt auf der richtigen hsl. Grundlage eine durchgeführte methodische Conjecturalkritik übt. Dabei tritt aber auch zwischen beiden ein doppelter Gegensatz zutage. V. erkennt die obige Beobachtung von Bu. nur in beschränktem Masze an, und während Bu. gar keine Spuren von gelehrter Interpolation in der Poetik findet, urteilt V. S. 4 ungleich richtiger, dasz sich im wesentlichen das Gebiet derselben auch hier auf in den Text gedrungene Marginalnoten emsiger, aber unachtsamer Leser beschränkt. Wir geben hier folgende kurze Zusammenstellung der Aenderungen in Bekkers neuer Ausgabe und der Bemerkungen und Vorschläge von Vahlen mit gelegentlicher Einmischung von einigen eignen Besserungsversuchen, deren Begründung meist noch vorhehalten bleibt. \*) - C. 1 S. 1447 15: da nach dem Zusammenhange hier nicht von einem Teile der Musik, sondern nur von

<sup>\*)</sup> Ich musz dabei bemerken, dasz mir die 2e Auflage von Bekkers Specialausgabe nicht zugebote steht und ich daher nicht weisz, inwiefern schon in ihr dieselben Lesarten wie in der vorliegenden sich finden.

einer Art der Poesie die Rede sein kann (denn nur die Poesie und ihre Arten sollen hier definiert werden), so glaube ich, zum Teil auf Grund jener Beobachtung Bu.s., vermuten zu dürfen, dasz statt mleiorn ursprünglich etwa έχομένη ποιητική dastand und Z. 21 τοιαύται vor ποιούνται ausgesallen ist. — Z. 20 schreibt B. jetzt διὰ τῆς φύσεως st. διὰ τῆς φωνής mit Hermann (warum aber nicht vielmehr δι' αὐτής της φύσεως mit Spengel Z. f. d. AW. 1841 S. 1253 f.?), ebenso Z. 26 f. μιμεῖται . . ή für μιμούνται .. of nach Par. 2038 und Hermann; allein Spengel a. O. S. 1255 hat, dünkt mich, überdies höchst wahrscheinlich gemacht, dasz μιμούνται oder μιμείται Einschiebsel und danach Construction und Interpunction zu ändern ist. — Z. 21 steht bei B. jetzt richtig Kolon st. Komma. - 14 merzt B. jetzt mit Hermann das τους hinter ουχ ώς aus; da aber die zweitbeste Hs. B° την hat, so dürste vielmehr dies hinter κατά umzustellen sein. — Z. 22 f. zeigt V. S. 4 — 6 einleuchtend, dasz nach Beseitigung der sinnwidrigen Interpolation der Ald. our non nicht mit Bu. der Aussall etwa von καν εί τοῖς λόγοις ψιλοῖς χρώμενος, sondern mit einigen schlechteren Hss. blosz von τοῦτον (hinter καί) anzunehmen ist. - Z. 28 scheint mir die Hinzusetzung von καθόλου hinter πάσιν notwendig (s. u.). - C. 2 S. 1448 6 stimme ich denen bei, welche mit δηλον δέ erst den Nachsatz beginnen lassen, kann daher B.s Punctum hinter εἴκαζεν nicht für richtig halten. — Z. 15: schwerlich mit Recht giht B. jetzt mit Hermann 'Aργας (Tyrwhitt) st. Πέρσας (Franz Medici). - Z. 16 verdächtigt V. S. 13 wol mit Grund das μιμήσαιτο αν τις, sei es dasz es blosze Dittographie zu Z. 20 oder, wie V. meint, eine von dort entnommene unrichtige Ergänzung der Construction ist. Erst wenn letztere demgemäsz nebst der entsprechenden Interpunction richtig hergestellt ist, schlieszt sich auch das folgende έν τῆ αὐτῆ δὲ διαφορά, wie V. erinnert, passend an, und diese Aenderung st. des hsl. έν αὐτη δὲ τῆ (und nicht έν ταύτη δε τη, wie Bu. nach Casaubon wollte), die sich durch die umgekehrte Versetzung C. 17 S. 1455 30 empfiehlt (V. S. 19 mit Anm. 1), gewinnt somit erst so auch dem Sinne nach vollen Anhalt. - C. 3 Z. 31 rechtfertigt V. S. 8 f. das yao der beiden besten Hss. hinter της μέν durch C. 25 S. 1460 b 10. Rhet. I 13 S. 1373 b 22. Nik. Eth. VIII 14 S. 1162 2. Die Parenthese fängt bei B. noch immer erst mit ἐκείθεν Z. 33 statt schon Z. 31 mit οί τε (Tyrwhitt) an, da doch das ώς .. γενομένης dem ἐκεῖθεν .. Μάγνητος ganz parallel steht, wonach also sonst () auch um das letztere zu entsernen wäre. — C. 4 S. 1448 b 18 schreibt B. nunmehr richtig οὐχ ἡ μίμημα mit Hermann. — Z. 22 dagegen ist auch jetzt noch die Vulg. beibehalten trotz Spengel a. O. S. 1261. Ob auch nur Bu.s Aenderung des xal in xar' notwendig, scheint mir noch die Frage. - 1449 9: dasz B. sich durch Spengel a. O. S. 1262 nicht hat bereden lassen our herzustellen, ist ganz recht: es dürste sich zeigen lassen dasz Sp. den wahren Zusammenhang verkannt hat. Aber nicht δ' οὖν, welches überdies nach Sp.s Bemerkung unaristotelisch ist, sondern youv scheint mir durch diesen Zusammenhang gefordert, αυτοσχεδιαστικής ist natürlich mit Bu. herzustellen, und auch zu Z. 8 dürsten seine Aenderungen Billigung verdienen. — Z. 19: dasz ἔτι δὲ . . ἀπεσεμνύνθη

nicht einen einzigen fortlaufenden Satz bilden kann, scheint mir Tv. Mommsen Z. f. d. AW. 1845 Suppl. S. 121 ff. ganz richtig erwiesen zu haben. In allem übrigen freilich irrt er: ἔτι δέ .. μύθων ist ein Satz für sich, und vor λέξεως wird ein zweites έπ einzufügen sein. — Z. 29 hat B. jetzt mit Hermann olg, früher wg, was ich für richtiger halte. — C. 5 Z. 34 setzt B. jetzt mit Hermann nach Batteux ov hinter alogoov hinzu, meines Erachtens sehr mit Unrecht; es dürste vielmehr vielleicht μόριον vor τοῦ αἰσχροῦ hinaufzurücken und auszerdem wol noch μόνον an seine Stelle zu setzen sein. — b4 schreibt B. jetzt mit Recht \[ \pi \rho \]loyouc (Hermann). - Z. 6: da our nur Zusatz der Ald. ist, so meint V. S. 8 A. 1, es sei vielleicht vielmehr das Punctum hinter Póquez zu tilgen und olov hinter moisiv einzusügen. Mir scheint damit nichts gewonnen. vielmehr Επίγαρμος καὶ Φόρμις eine eingedrungene Randbemerkung und selbst lóyous nal Z. 8 nicht ganz unverdächtig. — Z. 9 f.: für das hsl. μόνου μέτρου μεγάλου schlug Bu. μόνου τοῦ ἐν μέτρω vor, in demselben Sinne und mit ungleich gröszerer Annäherung an das ersteie aber schon Tyrwhitt μεν του μέτρφ. Mit Recht, zumal da μόνου für den Sinn entbehrlich ist, entscheidet sich daher hiefür V. S. 5 f., so jedoch dasz er μεγάλου nicht streicht, sondern mit Bernays in παθόλου verwandelt. Allein dies ist eben so überflüssig, ist gar keine besonders leichte Aenderung und wäre eine ziemlich geschraubte Ausdrucksweise; ich sehe auch gar nicht ab, warum es so unwahrscheinlich sein soll, dasz μεγάλου, wie Bu. will, aus bloszer Dittographie von μέτρου (μέτρω) entstanden sei. — Z. 12 sf.: da yao wieder bloszer Zusatz der Ald. ist und καὶ τούτω διαφέρει nun ganz lahm nachschleppt, so stimme ich V. S. 7 f. ganz bei, wenn er nach Ausmerzung jenes yap das Kolon hinter zai in Komma verwandelt, und glaube mit ihm dasz es wol schon genügt η vor η μέν einzuschalten; και heiszt dann 'auch'. - C. 6 zeigt eine Reihe von Glossen, Lücken, Versetzungen und Dittographien. 1449 b 29 liest B. jetzt mit Hermann καὶ μέτρον (Vettori) für καὶ μέλος, während Spengel a. O. S. 1263 beide Wörter mit Tyrwhitt ganz tilgt. Mir scheint das störende vielmehr in καὶ άρμονίαν zu liegen und der Sinn zu verlangen φυθμον η και μέλος oder noch hesser φυθμον μόνον η καί μέλος. — Z. 35 setzt B. jetzt mit Hermann ονομάτων für μέτρων; mir scheint vielmehr + ονομάτων δια + μέτρων oder + ονομάτων εν + μέτρω das richtige. — 1450° 5 ist das hsl. o herzustellen: dieser Sing. auf non bezogen ist ja nicht aussallender als der Plur. ἐν ὅσοις Z. 6 auf διάνοιαν. - Z. 7 hat Bernays rh. Mus. VIII 575, wie auch V. S. 12 urteilt, sehr wahrscheinlich gemacht, dasz η αποφαίνονται καθόλου das ursprüngliche und καθόλου durch γνώμην aus seiner Stelle verdrängt ist; ob das 'ungeschickte' zak mit Bernays als Rest des erstern anzusehen oder mit V. auf die nicht seltene Verwechselung der beiden Partikeln  $\ddot{\eta}$  und zai zurückzuführen sei, stehe dahin. - Z. 8 ist gleichfalls das hsl. ö ganz richtig: wenn der Tragodie wirklich diese ihre Qualität als Tragodie zukommen soll oder mit andern Worten ihrer Qualität nach musz sie notwendig diese sechs Teile haben. Es ist dies der ganz richtige Gegensatz gegen die μέρη κατά το ποσον 12, 1452 b 15, und wenn auch C. 12 (s. u.)

wol jedenfalls eine Interpolation ist, so doch erweislich (Bernays a. O. S. 583 A..2) eine sehr alte, und schon ihr Urheber las mithin an der vorliegenden Stelle ö und nicht ä. - Z. 9 f. hat Spengel a. O. S. 1265 auszer Zweisel gestellt, dasz καὶ λέξις entweder unmittelbar vor oder hinter μελοποιία gehört. — Z. 13 hat B. οψεις beibehalten; mir scheint Spengel S. 1266 mit Grund zu verlangen, da die beste Hs. A° und die drittbeste N° ὄψις haben, dasz dies vielmehr in ὄψιν umgewandelt werde. — Z. 17 f. scheint mir gleichfalls durch eine Umstellung gebessert werden zu müssen. Durch die Conjecturen der Ald., wie sie noch bei B. stehen, ist nicht geholfen: denn nachdem schon gesagt ist, dasz Glück und Unglück ἐν πράξει und nicht eine ποιότης sind, konnte unmöglich hinterher noch einmal kommen: κατά δὲ τὰς πράξεις εὐδαίμονες ἢ τοὐναντίον. Eben deshalb dürste vielmehr der Satz και γαρ ή κακοδαιμονία έν πράξει έστι και τὸ τέλος πραξίς τίς έστιν, οὐ ποιότης hinter die letztern Worte ganz in der hsl. Fassung, nur mit Einfügung des γαρ (Ald.), dessen Ausfall sich aber durch diese Versetzung um so leichter erklären würde, hinabzurücken sein: τέλος steht dann für ευδαιμουία (vgl. Pol. VIII 5, 1339° 30 f. <sup>b</sup> 19. 25 ff.) mit guter Absicht, eben weil εὐδαιμονίας sonach vorhin vielmehr als vox media gebraucht ist, denn auch des Zusatzes von zai zazoδαιμονίας Z. 17 bedarf es so nicht. — Z. 30 ist das seit Aldus eingeschobene ov mit Vettori und Düntzer (Rettung der ar. P. S. 42. 138) wieder zu beseitigen: Ar. meint hier die ήθική τραγωδία 18, 1456° 1. -Z. 35 hinter και αναγνωρίσεις dürste die vorläusige Definition der περιπέτεια und αναγνώρισις, auf welche 11, 1452 23 u. 35 zurückgewiesen wird, ausgefallen und damit das Bedenken gehoben sein, welches bei Spengel Abh. der bayr. Akad. hist.-phil. Cl. II (1837) S. 237 f. gegen den von ihm vortrefflich dargelegten, ganz untadellichen Zusammenhang von 9, 1451 b 33 -- 1452 a 11 mit sich selbst wie mit dem voraufgehenden und nachfolgenden zurückbleibt: s. u. zu 1452 35. - Z. 39 - 3 hat jetzt B. παραπλησίου γάρ... γραφήσας είκονα mit vollem Recht nach Hermann vor Z. 33 προς δε τούτοις hinaufgerückt und in Folge dessen 3 τε in vao verwandelt. - 14-12: diese Stelle scheint mir durch Versetzungen und andere Schäden und nicht blosz durch die von V. S. 31 mit Recht als besonders merkwürdig hervorgehobene, längst als solche erkannte Dittographie εν οίς ουκ έστι δήλον ή προαιρείται ή φεύγει in den drei besten und einigen andern Hss. hinter ric Z. 9 zu ev ols und... η φεύγει Z. 10 erheblich entstellt zu sein. Desgleichen scheint mir Z. 15 ψιλών vor λόγων kaum entbehrlich, und Z. 16 dagegen πέντε von Spengel a. O. S. 232 f. unwiderleglich als Glosse erwiesen. Ich werde hierüber demnächst in diesen Jahrb. besonders handeln. - Z. 16: über die hinter ήδυσμάτων anzunehmende Lücke s. Bernays a. O. S. 576. — Z. 19 steht hei B. noch immer grundfalsch Punctum st. Komma vor Ere de. — C. 7 S. 1451 9 ώσπερ . . φασίν hat B. jetzt in Haken geschlossen, wol um in Uebereinstimmung mit Hermann anzudeuten, dasz diese Worte bier nicht an ihrer richtigen Stelle stehen; s. aber dagegen Knebel Uebers. S. 361. — C. 8 Z. 17 schreibt B. sehr mit Unrecht Evi (Hermann) st. yével. — Z. 34 verbesserte schon Ed. Müller Z. f. d. AW. 1848 S. 518 ποιει επίδηλου + οτι +, da aber B° bereits επίδηλου ώς hat, so ist dies mit V. S. 9 aufzunehmen, vielleicht auch, wie er meint, τι, δηλον st. ἐπίδηλον zu schreiben. Die Hss. haben übrigens ουδέν, nicht ουδέ, ersteres kann jetzt auch wieder hergestellt werden. — C. 9, b 10: auch hier ist kein Grund τὰ δὲ (Ald.) st. τὸ δὲ aus B° zu schreiben. Z. 13 f. hat bereits Ritter mit Recht ὑποτιθέασι aus den Hss. hergestellt. — Z. 32 konnen die Worte καὶ δυνατά γενέσθαι, worauf mich einer meiner Zuhörer, Hr. Vorländer, aufmerksam machte, unmöglich richtig sein, s. Z. 17 ff., und sind vielleicht einfach zu streichen. — Z. 33 ff. folgt B. jetzt, indem er die ganze Periode von των δε άπλων bis το έφεξης 1452 1 in eckige Parenthesen schlieszt, abermals Hermann, welcher sie hinter γίνεται 10, 1452 16 hinabrückte; s. aber dagegen, wie gesagt, Spengel a. O. S. 235 ff. — Z. 37 schreibt B. nunmehr aus B° mit Hermann richtig πριτάς st. ύποκριτάς und Z. 38 παρατείνοντες st. (des Druckfehlers?) παρατείναντες. - 1452 3 stimme ich V. S. 15 bei, dasz Hermann und jetzt auch B. durch Aufnahme der Umstellung von Reiz den Text vollständig geheilt haben: ταῦτα δὲ γίνεται [καὶ] μάλιστα, ὅταν γένηται παρά την δόξαν, καὶ μᾶλλον όταν δι' άλληλα. — C. 10 Z. 16 f.: was  $\xi \xi \eta_S$  (Ald.) eigentlich heiszen soll, verstehe ich eben so wenig wie Düntzer S. 149. Auch haben die Hss. yeyevnuévn. Ich möchte daher έσθ' ής oder έστιν ής vorschlagen. — C. 11 Z. 35 hat Bu. mit Recht die hsl. Lesart zurückgeführt; aber mit ihm ώσπερ είρηται als blosze Umschreibung von ἀναγνώρισις zu nehmen scheint mir schon grammatisch unmöglich; ferner müste es dann wenigstens im Pras. ώσπερ λέγομεν (s. Z. 23 f.) heiszen; ὥσπερ εἴρηται weist in der Poetik regelmäszig auf 'weiter oben' gesagtes zurück. - b9 ff.: die Conjectur von V. S. 9 f. αὐτοῦ . . τρία für δύο . . περί ist versehlt. αὐτοῦ soll auf den Gegensatz zwischen den Teilen der Tragodie, deren einer der μῦθος ist, und den Teilen des µvoog selbst hinweisen; eine solche Rückbeziehung auf einen so viel frühern Abschnitt (C. 6) ist aber fürwahr doch eine noch stärkere Zumutung, als wenn Stahr (Uehers.) von uns verlangt unter περί ταῦτ' mit Rückblick auf C. 10 den verflochtenen μῦθος zu verstehen. Die Hauptsache aber ist: will denn Ar. wirklich sagen, dasz der μῦθος nur diese drei Teile habe, oder will er sie nicht vielmehr blosz als drei besonders wichtige hervorheben? Wäre das erstere der Fall, so müste der einfache µvvog, da ihm die beiden andern Teile abgehen, aus lauter πάθη zusammengesetzt sein. Dasz dies Ar. Meinung sei, wird aber schon an sich niemand glauben wollen, und es widerlegt sich auch ausdrücklich aus 18, 1455 32 ff. Ich weisz aber auch gar nicht, was in megl ταῦτ', wenn man es nur ganz einfach und natürlich deutet, eigentlich anstösziges sein soll. Es ist gerade wie wenn lateinisch dastände: duae igitur fabulae tragicae partes circa haec versantur. Es weist einfach auf die unmittelbar vorausgehende Auseinandersetzung zurück, in welcher περιπέτεια und αναγνώρισις definiert, also, um in einem ahnlichen Bilde zu bleiben, der Kreis oder die Sphäre bestimmt ist, in welcher sie sich bewegen. Wenn man sich aber mit Bu. darüber Scrupel machen wollte zu τρίτον δε πάθος blosz έστί und nicht περί ταῦτ' έστί

zu ergänzen, so würde man in der That in der Poetik vor lauter Scrupeln nie zu Ende kommen. Anstosz bringen erst die folgenden Worte τούτων δέ .. είρηται, die eben das schon in δύο .. άναγνώρισις gesagte nur in anderer Form wiederholen, und dieser Anstosz bleibt, wie V. richtig bemerkt, derselbe, mag man περί stehen lassen oder mit Madius und Bu. ausstoszen. Was liegt da nun aber näher als die Annahme, dasz eben sie ein Einschiebsel sind? Um den Urheber desselben dürsten wir in diesem Falle auch wol eben nicht in Verlegenheit sein. C. 12 (von den quantitativen Teilen der Tragodie) ist möglichst unpassend nicht blosz mitten in die Behandlung der qualitativen Teile (7 - 22), sondern sogar mitten in die eines derselben, des µvvoc (7-14. 16-18) eingeschoben, ja noch mehr, es unterbricht auf das störendste die von C. 9, 1451 b 33 ab (s. bes. 1452 1 ff. vgl. 38 ff.) gemachte Ueberleitung zur Behandlung der in C. 13 u. 14 erörterten Fragen, und da sich auch sonst in der ganzen Poetik kein schicklicher Platz zur Umstellung für dasselbe findet (s. Spengel a. O. S. 239 f.), so gehöre ich aus diesen und andern Gründen zu denen welche es für einen fremden Zusatz halten. Wer ihn machte, dem konnte aber auch wol daran liegen der unmittelbar voraufgehenden Materie wenigstens den Schein eines Abschlusses zu geben. Doch bleibt noch eine andere Möglichkeit. Es ist eigentlich zu viel gesagt, wenn Ar. περιπέτεια und αναγνώρισις Teile des μύθος überhaupt nennt, da sie doch nur Teile eines verwickelten µvoog sind; eine nachträgliche Selbstberichtigung war daher wol an der Stelle. Vielleicht enthalten die Worte τούτων δε .. εξοηται also vielmehr eine etwa so auszufüllende Lücke: αναγνώρισις, \* ώς \* εξρηται, \* πεπλεγμένου ζόιον \*. — C. 12 Z. 25 ff. klammert B. jetzt mit Hermann diese Schluszworte des Cap. von uton de ab als Interpolation ein. Wer das Cap. für echt hält, wird beistimmen müssen; für jeden andern wird gerade diese Wiederholung des Anfangs mit einigen Aenderungen und Weglassungen nur zur Bestätigung seiner Ansicht von der Unechtheit des Ganzen dienen. — C. 13 Z. 30 ff.: das Ganze einer jeden tragischen Fabel ist (s. 7 z. E. 10. 18 z. A.) Darstellung eines Glückswechsels (μετάβασις 10, 1452 16 u. 18). Auch der gesamte Inhalt von C. 13, die Bestimmung der allein wahrhaft tragischen Art von Glückswechsel, lautet ganz allgemein: alles was hier gefordert wird kann offenbar eben so gut ohne wie mit περιπέτεια und αναγνώρισις ausgeführt werden. Dazu stimmt nun aber der Vordersatz ἐπειδη ουν ... μιμητικήν nur, wenn πεπλεγμένην Z. 32 fortgeschafft wird, so dasz άλλα και ταύτην viclmehr auf άπλην geht. — 1453 17 ist schwerlich ein Grund zu der Aenderung von πρώτον in die Vulg. πρό τοῦ. — Z. 31 scheint mir Hermann mit Recht σύστασις zu entsernen, es ist wol blosze Dittographie von dem folgenden σύστασιν. — C. 14, b 17: ob die Einschiebung von anoxielvy (Vulg.) schlechthin nötig sei, läszt sich bezweiseln. - C. 15 Z. 19 weist V. S. 11 schlagend die Sinnwidrigkeit des noch bei B. stehenden Zusatzes der Ald. φαῦλον μὲν ἐὰν φαύλην nach. - Z. 23 ist die Vermutung von V. S. 11 f. höchst ansprechend, dasz ανδρείον ein erklärender Zusatz ist, welcher das ursprüngliche χρηστόν verdrängt hat. — Z. 35 f. gibt B. jetzt mit Recht η αναγκαίον f. η αν.

nach Hermann. - 13: dasz diese Stelle evident durch Bu. hergestellt ist, erkennt V. S. 33 an. — C. 6 Z. 32 zeigt V. dagegen S. 13 — 15 die Unthunlichkeit von Bu.s Besserungsversuch und versetzt mit Wahrscheinlichkeit nach Zurückführung der hsl. Lesart (natürlich mit Beibehaltung von Spengels ανεγνωρίσθη) die beiden Worte στι Όρέστης hinter έκείvoc de Z. 33 = 'zum Beweise dafür dasz er O. sei', unter Berufung auf Nik. Eth. VII 12, 1152 22. Rhet. I 15, 1376 2 für diese Gebrauchsweise bei Ar. — 1455 8 schreibt B. jetzt αύτῷ ſ. αὐτῷ. — Z. 12-16: V. S. 15-18 bringt diese scheinbar verzweiselte Stelle ihrer vollständigen Heilung sehr nahe. Er nimmt natürlich θατέρου f. θεάτρου von Hermann auf, erklärt dabei aber das von diesem gestrichene vou nicht wie Bu., sondern richtig als zu παραλογισμού gehörig, stellt το vor τόξον aus Ac, ebenso vò đề (st. ò đề) aus Ac und Bc her, liest nach Tyrwhitts Verbesserung on st. di' und verbindet gleich diesem dia vourou mit αναγνωριούντος und macht selbst noch die geringe Aenderung von τὸ μέν in τον μέν. Nur mit dem hal. ποιήσαι weisz er nichts anzufangen, ich sollte aber denken, man verwandle το δε (Nª τῶ δε) in ώστε, und alles wird vollständig in Ordnung sein. — C. 17 Z. 22 statt συναπεργάζεσθαι vermutet V. S. 18 απεργάζεσθαι. — Z. 30: durch richtige Darlegung des Gedankenzusammenhanges erweist V. S. 19 f. zunächst überzeugend gegen Bu. u. a., dasz nicht das hsl. απὸ τῆς αὐτῆς φύσεως, sondern mit Hermann und jetzt auch B. απ' αυτης της φύσεως (Twining) zu lesen, und sodann dasz dies mit of έν τοῖς πάθεσιν zu verbinden ist, dasz es aber zu diesem Zwecke der Umstellung von of vor απ' . . φύσεως (Winstanley, Ad. Michaelis, Bu.) nicht bedarf, indem er Poet. 14, 1453 b 4. Pol. V 8, 1308 a 32. Nik. Eth. VII 3, 1145 b 25 vergleicht. Doch sei vielleicht of zu schreiben. - Z. 33: auch darin kann ich V. nur beipflichten, wenn er im Zusammenhang dieser Erörterungen S. 19 A. 2 bemerkt: wer exoratizol liest, stort, indem er nur ein anderes Wort für mavixòς setzt, den Zusammenhang', und wenn er daher das hsl. of δε έξεταστικοί chiastisch auf ευφυούς zurückbezieht; doch hätten die Bedenken Ed. Müllers (Gesch. der Kunsttheorie II S. 363 f.) hiegegen wol eine eingehendere Widerlegung verdient. - Z. 34 zeigt V. S. 20 f., dasz τούς τε (Ald.) st. τούτους τε (IIss.), aber zugleich das dann folgende καί der Hss. festzuhalten und πεποιημένους (auf Grund von 14, 1453 b 23) in παρειλημμένους zu ändern ist. - b2 sehe ich eben so wenig wie Düntzer a. O. S. 180 einen genügenden Grund von dem hsl. περιτείνειν zugunsten von παρατείνειν (Vettori), welches B. noch immer hat, abzugehen. — Z. 6 fügt B. jetzt höchst scharfsinnig exei hinter eldeiv hinzu und schlieszt ELDEIV EXEI Z. 8 als Wiederholung in Parenthese; allein V. S. 21 ff. erhebt gerechte Bedenken gegen den so entstehenden Gegensatz von τοῦ καθόλου und τοῦ μύθου und klammert daher mit ungleich gröszerer Wahrscheinlichkeit του καθόλου als Glosse ein. Indessen suum cuique: denselben Vorschlag hat längst schon Düntzer a. O. S. 180 f. gemacht. — Auch Z. 9 vermutet V. S. 23 wol mit Grund ανεγνωρίσθη f. ανεγνώρισε. - Z. 17: richtig gibt jetzt B. μικρός aus Nª für μακρός. - Z. 18: mit Wahrscheinlichkeit ninmt V. S. 23 an, dasz τοῦ Ποσειδώνος eine Glosse

ist. welche das ursprüngliche τοῦ θεοῦ (vgl. Z. 7) verdrängt hat. -C. 18 bietet in seiner jetzigen Gestalt das Aussehen einer merkwürdigen Verwirrung und Zerstückelung, das sich aber gröstenteils durch die Annahme einer kleinen Lücke von nur drei Worten heben läszt. Solcher kleiner Lücken finden sich nun aber hier ohnehin mehrere. Z. 28 hat Reiz, wie jetzt ziemlich allgemein anerkannt wird, wenigstens sachlich das richtige gesehen, indem er δυστυχίαν η είς vor ευτυχίαν einschob. Z. 30 f. füllt V. S. 24 f. nach Herstellung der hsl. Lesart λήψις και πάλιν ή αὐτῶν δή dieselbe durch Einschaltung von ἀπαγωγή, λύσις hinter αὐτῶν aus, indem er statt  $\delta \hat{\eta}$  natürlich die Vulg.  $\delta' \hat{\eta}$  beibehält. So wird denn auch 1456 8, wo B. jetzt wenigstens Komma statt des Punctum hinter to μύθω setzt, Bu. aber wol mit Recht überdies ίσως . . τοῦτο in ίσω ... τούτφ andert, das Wagestück gerechtfertigt sein vor μύθφ auch noch den Ausfall etwa von sides n vo zu vermuten, wodurch ein vortrefflicher Zusammenhang aller bisherigen Teile des Cap. unter sich selbst und mit dem voraufgehenden und nachfolgenden hergestellt wird. Dürste man dann vollends auf Grund eben dieses Zusammenhanges noch mutmaszen, dasz Ar. selbst Z. 11 nicht πολλάκις, sondern πρότερον geschrieben hatte, so ware noch ein fernerer, nicht geringer Anstosz (s. Spengel a. O. S. 250) beseitigt. Z. 17 sodann wird der Verbesserungsversuch von Bu. schwerlich befriedigen können: denn nicht von einer Niobe, sondern nur von einer Ίλίου πέρσις kann in diesem Zusammenhange die Rede sein; eine solche dichtete u. a. Iophon (s. Hermann z. d. St.), ich vermute daher  $\ddot{\eta}$ Ἰοφῶν st. Νιόβην. An schwereren, jetzt vielleicht nur noch annähernd zu heilenden Schäden dürste Z. 19-25 leiden; dies nachzuweisen würde mich hier aber zu weit führen. Nur angedeutet sei, dasz mir Z. 20 oroγάζεται und βούλεται das wahre und τραγικόν .. έστι δε τουτο Z. 21 aus seinem ursprünglichen Platz an der Stelle des zweiten Eori de routo. Z 23 verrückt und infolge dessen auch wol olov vor őzav Z. 21 ausgefallen, endlich auch die Einfügung eines nal vor elnog Z. 24 erforderlich zu sein scheint. — Z. 27 läszt B. jetzt mit den Hss. παρ' und παρά weg. — Z. 28 schreibt er jetzt mit Hermann αδόμενα (Madius) f. διδόμενα (Hss.), was mir indessen ohne Hinzufügung von ov (Heinsius) mit Hermann u. a. auch noch unverständlich ist, desgleichen C. 19 Z. 30 zai (Hermann) f. n. - Z. 38 bestreitet V. S. 13 mit triftigen Gründen die Annahme von Bernays a. O. S. 574, dasz  $\pi \alpha \partial \eta$  eine Glosse sei. — C. 20, 1457 \* 1—10: B. schreibt nunmehr Z. 2 πεφυκυΐα (Reiz) f. πεφυκυΐαν und Z. 3 αυτήν (Reiz) f. αυτον und schlieszt Z. 8-10 η φωνή .. του μέσου als Wiederholung in Parenthese, was alles wol Billigung verdient. Vollständig geheilt ist damit freilich die Stelle sicherlich nicht, und Schömann, der selbst in seinem Buch über die Lehre von den Redeteilen nach den Alten (Berlin 1862) S. 115 einen teilweisen Herstellungsversuch macht, kommt jetzt in seiner neusten Abh.: Animadvv. ad veterum grammaticorum doctrinam de articulo cap. I (Greifswald 1862) S. 4-10 zu dem Ergebnis, dasz sie unheilbar verdorben, dasz aber jedenfalls die noch bei B. stehende Correctur der Ald. Z. 7 mul und nepl salsch ist. — Z. 29 schreibt B. jetzt mit Hermann συνδέσμω Γ. συνδέσμων, C. 21 Z. 35 μεγαλείων, οίον

(Tyrwhitt) f. Μεγαλειωτῶν, 14 ταμών f. τεμών, fügt 1458 9 aus Par. 2040 mit Hermann zal E hinter zal P, desgleichen C. 22 Z. 28 zuglow nach Heinsius mit Hermann vor ονομάτων ein, gibt 10 f. γευσάμενος (Dacier) . . πείνου ελλήβωρον st. γεράμενος . . επείνου ελλέβορον , Z. 11 πάντως (Hermann) f. πως, Z. 16 ἐπεκτάσεων (Tyrwhitt) mit Hermann st. ἐπῶν und Z. 31 'Αροφράδης st. 'Αρειφράδης. — Z. 21 halt V. S. 13 entweder zuglou oder ελωθότος, wahrscheinlich aber das erstere für eine Glosse. — C. 23, 1459 28 schreibt B. jetzt mit Hermann aus Par. 2040 μετά θάτερον f. μετά θατέρου. — C. 24, b 8-17: noch immer findet sich bei B. Z. 9-12 u. 15 f. die alte, sinnwidrige Interpunction; im übrigen ist jetzt δè hinter ἔτι aus N° eingefügt. V. S. 25 ff. hat dagegen das richtige Gedankenverhältnis nach dem Vorgang anderer wol erkannt. Mit ihm und schon Ritter und Düntzer a. O. S. 211 kann man sehr darau zweifeln, ob es des Zusatzes der Ald. dei elval Z. 10 bedarf. Gegen die von Bu. vorgeschlagene Einfügung von τὰ ηθη καί hinter ἔτι δὲ Z. 12 macht er mit Recht geltend, dasz durch sie der offenbar beabsichtigte Parallelismus Z. 16 f. προς δε τούτοις πτλ. gestört werden würde. Aber wenn er überhaupt in dem begründenden Satze καὶ γὰφ . . ἔχειν καλῶς Z. 11 f. die ηθη entbehrlich findet, indem man sie aus ηθικήν Z. 9 sich hinzudenken soll (so gleichfalls schon Düntzer), so scheint es uns dagegen unmöglich, dasz ein wesentliches Glied der Begründung nicht ausgedrückt sein, sondern aus dem zu begründenden ergänzt werden könnte: παὶ ηθών ist hinter παθημάτων hinzuzusetzen. — Z. 21: den Artikel τῶν vor τραγωδιῶν (Vulg.) rāth Stahr (Uebers.) mit Recht auf Grund der Hss. auszumerzen. — 1460° 11 noog ist jetzt unter Billigung von V. S. 12 f. auch von B. nach Reiz und Hermann als Glossem bezeichnet. — Z. 12 ff.: auch hier steht bei B. noch die alte verkehrte Interpunction: δια το μή . . πράττοντα gehört zu μαλλον δ' ενδέχεται εν τη εποποιία τὸ ἄλογον, διὸ (l. δι' ὁ mit Hermann) . . Θαυμαστόν, und hinter πράττοντα ist stärker zn interpungieren. — Z. 22-24: die Conjectur von V. S. 27 f. hier mitzuteilen und zu bekämpfen ist überslüssig, da er selbst S. 92 sie zugunsten folgender augenfällig richtigen von Bonitz wieder aufgegehen hat: διὸ δεῖ (f. δη), αν τὸ πρώτον ψεῦδος, αλλο (f. αλλου) δε τούτου όντος αναγκη είναι η γενέσθαι, [η] προσθείναι. - Ζ. 26 stellt V. S. 28 τοῦτο aus A° B° her, übersieht aber, dasz gerade auf Grund der von ihm zur Rechtfertigung von êz τῶν Νίπτρων angeführten Beispiele in Rhet. Il 23 Spengel die sehr berechtigte Frage aufgeworfen hat, ob nicht vielmehr to oder touto to zu schreiben sei. - Z. 27 scheinen mir die Worte τούς τε λόγους lückenhast und ungesähr so zu ergänzen: \* ἐν δὲ τῆ τραγωδία \* αὐτοὺς τοὺς λόγους. — C. 25, 1460 h 11 vermutet V. S. 28 f. wol mit Recht, dasz entweder n zvola oder n zvolois ονόμασιν hinter λέξει einzuschalten und statt πολλά (unter Tilgung des Punctum hinter μεταφοραίς bei B.) zu schreiben ist όσα άλλα. Der von ihm vorgeschlagenen Aenderung von έξαγγέλλεται in έξαγγέλλεσθαι scheint es mir aber nicht zu bedürfen. — Z. 14 statt πολιτικής schreibt B. jetzt ὑποκριτικῆς (Hermann). — Z. 20: V. S. 29—31 beweist, dasz η αδύνατα πεποίηται nichts als eine Dittographie zu dem folgenden

Kritik den berichtigten, von ihnen zu übersetzenden Text erst zu schaffen. Dies kann aber von denen der drei neuesten Uebersetzungen, auf die wir jetzt einen raschen Blick werfen wollen, nicht behauptet werden:

- 3) Aristoteles Poetik übersetzt und erklärt von Adolf Stahr. Stuttgart, Krais und Hoffmann. 1860. 200 S. gr. 16.
- 4) Ausgewählte Schriften des Aristoteles. I. Die Poetik übersetzt von Chr. Walz. Zweite Auflage besorgt von Dr. Karl Zell. Stuttgart, J. B. Metzlersche Buchhandlung. 1859. 134 S. gr. 16.
- 5) Poétique d'Aristote traduite en français et accompagnée de notes perpétuelles par J. Barthélemy Saint-Hilaire. Paris, Durand. 1858. LXXIX u. 195 S. gr. 8.

Der Text der Poetik verdankt diesen Uebersetzern nicht die mindeste Förderung. Nur der einzige Vorschlag von Stahr, 15, 1454 9 n nad' vor ἡμᾶς einzuschieben, verdient Beachtung, wogegen 25, 1461 16 statt der von ihm empsohlenen Verwandlung von αλλοι in πάντες schon von Robortelli mit ungleich gröszerer Wahrscheinlichkeit mavreg hinter deol hinzugefügt worden ist. Es zeigt sich ferner bei St. wol ein achtungswerthes Bestreben von der Vulg. auf die Hss. zurückzugehen; allein einerseits geschieht dies lange nicht consequent genug, und anderseits ist nichts damit gewonnen, wenn er nun für sein Teil die hsl. Lesarten fast durchweg so wie sie sind festhält und durch die unhaltbarsten Annahmen, wie z. B. 16, 1454 32 ff., wo ανεγνώρισε heiszen soll 'gab sich zu erkennen', und die widersinnigsten Uebersetzungen, wie z. B. ebd. 1455 \* 12 ff. zu rechtsertigen sucht. Seine wiederholten Declamationen gegen die vielen Conjecturen, mit denen man den Text gemartert habe, sind um so seltsamer, je häufiger trotzdem er selbst an anderen Stellen ganz stillschweigend nach der Vulg. oder nach anderen Conjecturen übersetzt, wovon sich jeder leicht überzeugen kann.

Ungleich schlimmer ist es nun aber noch, dasz alle drei Uebersetzer auch an sehr vielen ganz unverderbten Stellen den Sinn und Zusammenhang oft auffallend misverstanden haben und so ihren Lesern Steine statt des Brotes bieten. Die französische Uebertragung hat sogar fast durchweg mit dem Original nahezu nur die Aehnlichkeit der Caricatur; aber auch die beiden deutschen erwecken einen betrübenden Eindruck daruber, dasz trotz allem was Jahrhunderte lang über die Poetik geschrieben ein richtiges Verständnis ihrer Worte noch nicht weiter gediehen oder doch noch nicht in höherem Grade Gemeingut aller derjenigen Männer geworden ist, die sich, wie Stahr und Zell, eingehender mit Ar. beschäftigt haben. Einige Beispiele mögen dies beweisen. C. 1 z. A. ist es aus der Z.schen Uebers, ganz unmöglich zu erkennen, dasz es gerade vier Punkte sind, deren Behandlung Ar. verspricht. - 1447 16 10 00 volov Z.: 'im allgemeinen', St.: 'im ganzen genommen'; also sind wol Epopõe usw. im besondern oder im einzelnen genommen keine μιμήσεις? Zu übersetzen war etwa: 'dies Ganze der Epopõe usw. gehört zusammen

genommen ins Gebiet der nachahmenden Darstellungen." - Z. 19 f. of usw. Bei St. wie bei Z. steht die schon von Spengel gebührend zurückgewiesene Auffassung 'teils als Künstler von Fach teils als Dilettanten." - Z. 21 f. ovro zar usw. St.: 'so vollführen auch in den oben namhast gemachten Künsten alle insgesamt zwar ihre Nachahmung' usw. Wer sind diese 'alle' (anaoai)? Der Sinn ist vielmehr: 'ahnlich (wie die bildenden Kunste Formen und Farben zum Mittel haben, aber nur die Malerei beide anwendet) ist es auch in den oben genannten Künsten: alle Kunste dieser Art' usw. — Z. 27 f. nal yao ovior usw. St.: 'denn auch diese (die Tänzer) ahmen durch den rhythmischen Ausdruck ihrer Körperbewegungen sowol Gemütsstimmungen als auch Leidenschaften (vielmehr: Affecte!) und Handlungen nach.' Ich denke, das thun die Tanzer allein und nicht auch andere Leute. St. hat im Gegensatz zu Z. richtig gesehen, dasz zul hier 'auch' heiszt, aber die Misverständlichkeit des Originals war nicht so zu übertragen, dasz im Deutschen ein wirkliches Misverständnis notwendig eintreten muste. Es muste etwa heiszen: 'denn auch diese ahmen sowol usw. nach, und zwar thun sie es durch' usw. - Eben so war 9 ff. nicht so zu übersetzen, als ob das Epos im engern Sinne unter dem Gemeinnamen Epopöe nicht mit inbegriffen sein sollte. Das Griechische verträgt diese Freiheit, das Deutsche nicht. -Z. 11 Σωπρατιπούς λόγους St.: 'Sokratische Reden' statt 'Sokratische Dialoge'. — Z. 19 φυσιολόγον Z.: 'einen Physiologen'. Das heiszt jetzt etwas ganz anderes. Ebenso ist es ganz irreleitend, wenn Z. μύθος regelmäszig durch 'Mythos' anstatt durch 'Fabel' (des Epos oder Drama) wiedergibt (4, 1449 19 sogar durch 'Erzählungen'; man denke: Erzählungen im Drama!). - Z. 23 καί \* τούτον \* ποιητήν προσαγορευτέον. Z. setzt wider den Zusammenhang hinzu: 'wie die nach einem einzelnen Metrum benannten Dichter (Epiker, Elegiker)'; die Verkehrtheit dieses Zusatzes erhellt, wenn man προσαγορευτέον nur nicht mit ihm sprachwidrig überträgt 'kann', sondern 'musz man' usw. — Z. 28 κατα μέρος Z.: 'nur einzelne derselben', St.: 'nur nach einander und einzeln'. Also Tragodie und Komodie gebrauchten bei den Griechen in keinem ihrer Teile alle diese Mittel zusammen? Dasz αμα πᾶσιν sonach nicht Gegensatz zu κατά μέρος ist, sondern zu letzterm auch wieder erganzt werden musz, konnten die beiden Uebersetzer doch wol aus C. 6 z. A. abnehmen. wenn sie es nicht so schon einsahen. - C. 2 z. A. schreibt St. geduldig Hilaire die Behauptung nach, οί μιμούμενοι bezeichne nur die Nachahmung durch die Poesie, ja nur durch Epos und Drama. Der Sinn ist: 'da alle künstlerische Nachahmung handelnde Personen zu ihrem Gegenstande hat und diese sich nach ihren Charakteren in drei Classen sondern, so findet man auch in allen nachahmenden Künsten, wie z. B. wiederum (s. 1, 1447 18 ff.) in der Malerei hiernach einen dreifachen Unterschied, und mithin musz sich derselbe auch in der Poesie geltend machen.' -5, 1449 2-6 Z.: so wurden die welche . . statt lamben-, Komodien-Dichter und statt Epos-, Tragodien-Dichter, weil die Gestalten des letztern (!) gröszer und ehrwürdiger (!) sind als die der (?) erstern.' Wer versteht was das eigentlich heiszen soll, dessen Scharfsinn müssen wir

bewundern. St. gibt diese Stelle gut wieder, so wie sich denn seine Uebersetzung überhaupt durch ungleich gröszere Gewandtheit auszeichnet. Wenn man aber sieht, wie St. C. 6 das χωρίς εκάστου των είδων zuerst Z. 25 ganz richtig übersetzt, hernach aber 29 f. zwoig voig sidsow durch 'gesonderte Anwendung für jede der bestimmten Darstellungsweisen'. wenn τέχνη (z. B. 7, 1451 \* 7, wo der Sinn ist: 'geht die Poesie als solche nichts an') die Aesthetik bezeichnen soll, statt der Poesie im eigentlichen Sinne abgesehen von der Schauspielkunst (s. C. 6 z. E.), wenn er 8, ebd. Z. 19 έξ ών μία ουδεμία γίνεται πράξις übersetzt: 'von denen keine einzige zu einer einheitlichen Handlung wird' statt 'aus denen keine einheitliche Handlung entsteht', wenn er zu C. 7 unter μία ἀπρόασις in 24, 1459 b 22 die an einem Tage, und dagegen zu der letztern Stelle selbst vielmehr die an dem ganzen Feste der groszen Dionysien aufgeführten Tragödien versteht, wenn in eben diesem Cap. innerhalb desselben Zusammenhangs ήθικός einmal 'charakterschildernd' und das anderemal 'ethisch' oder 'sittenbildlich' heiszen soll, wenn ebd. 1459 28 oyxog durch 'Umfang' übertragen wird, gerade als ob der Umfang nicht durch ungehörige έπεισόδια eben so gut vermehrt werden würde, und trotzdem wieder ganz in demselben Zusammenhang Z. 35 ογκωδέστατον richtig durch 'das würdevollste'; so ist das allerdings mehr als man für möglich halten sollte. Nicht besser ist es aber, wenn z. B. 23, 1458 21 καί μη όμοίας usw. bei Z. so angereiht wird: 'die Zusammenstellung (des Epos) soll auch nicht den gewöhnlichen Geschichtsdarstellungen ähnlich sein', gerade als wenn dies etwas neu hinzukommendes wäre und nicht eben hierin die ohn und rehela moäkig der Epopoe bestände, welcher von St. richtig festgehaltene Zusammenhang ihn dann aber auch hatte lehren sollen, das δραματικούς μύθους Z. 19 nicht eben so salsch auszusassen wie Z. und H.: δραματικοί μύθοι sind hier einsach eben solche, wie sie von der Tragödie verlangt sind, einheitliche, den forogiat συνήθεις entgegengesetzte: das unmittelbar sich anschlieszende καὶ περί μίαν usw. erklärt einfach dies δραματιχούς genauer (s. Düntzer a. O. S. 207). Von dem annähernd dramatischen Charakter eines guten Epos ist ja noch nicht hier, sondern erst 24, 1460° 5 ff. die Rede. Unbegreislich ist es aber auch, dasz ein Uebersetzer der Poetik sich so wenig im Zusammenhange des Ganzen besinden konnte, um die völlig verunglückte Conjectur von Schöll 18, 1456 2 τερατώδες oder ή τερατώδης billigen zu können, wie Z. thut, denn hier ist ja das richtige so sicher wie nur irgendwo durch Cap. 24 z. A. gegeben. Ob St. die mehrerwähnte grundlegende Abh. von Spengel bei seiner Arbeit auch nur angesehen hat, kann man beweiseln. Kaum hatte er sonst über die vier uton der Tragodie 1455 33 so ruhig Knebel nachschreiben, kaum hätte er sonst behaupten konnen, was freilich auch Z. thut, καθάπερ είρηται C. 11 z. A. beziehe sich auf C. 7 z. E. und C. 9 z. E. Ueberdies aber haben ja Z. und St. recht gut eingesehen, dasz keineswegs jeder Glückswechsel auch schon eine Peripetie oder mit einer solchen verbunden ist; wie sollte demnach hier Cap. 7 z. E. gemeint sein können, wo ja doch eben nur vou iedem tragischen Glückswechsel ganz im allgemeinen die Rede ist? Und

nicht viel besser ist es, wenn St. eben so wie Düntzer glaubt, ή εξοημένη 7. 1452 37 bezeichne die mit einer Peripetie verbundene avayvagisis (Z. 32 f.). Ar. zieht hier zuerst überhaupt nur die αναγνώρισις von Personen in Betracht, unter denen die schönste die mit einer Peripetie verbundene ist, dann nachträglich auch die von Sachen und Handlungen, die doch wahrlich auch nichts hindert gleichfalls mit einer Peripetie eintreten zu können. Aber weitaus die wichtigste, fährt er fort, ist doch die von Personen: eine solche und die mit einer solchen verbundene Peripetie erregen am meisten Furcht und Mitleid und sind am entscheidendsten für den Glückswechsel. Und nun sieht man auch, dasz im folgenden 1452b 3 das hal.  $\delta \dot{\eta}$  (oder wenigstens Hermanns  $\delta \dot{\eta}$   $\dot{\eta}$ ) ganz richtig ist und nicht die auch jetzt noch von Bekker festgehaltene Vulg. δ' ή: 'da also die Erkennung Erkennung von Personen ist' usw. Und so könnte man Cap. für Cap. ahnlich wie wir es bei dem ersten gemacht haben durchgehen und in jedem bei Z. wie bei St. eine Unmasse von Fehlern nachweisen. Was soll man ferner zu der Behauptung von St. (zu C. 15 a. E.) sagen, auf schon herausgegebene Bücher könne sich der Verfasser derselben nur in einem Collegieuvortrag, nicht aber in einem gleichfalls zur Herausgabe bestimmten Buche beziehen? St.s vielfache, weitschweifige Polemik gegen Ritters Interpolationsjägerei endlich erinnert lebhaft an den flinken Curt in dem bekannten Märchen von Musäus, der 'alles in die Pfanne hieb', was sein Herr bereits wehrlos gemacht hatte. Ueher den Werth von Ritters ganzem Machwerk ist das Urteil aller verständigen längst einig, und man thut daher nachgerade ungleich besser daran das wenige gute, welches seine Arbeit darbietet, zu benutzen und alles übrige auf sich beruhen zu lassen, eben so wie man es am besten mit der von Düntzer halten wird, die aber des brauchbaren ungleich mehr enthält und, wie wir oben gegen Vahlen nachgewiesen haben, nicht ungestraft auszer Acht gelassen werden kann, indem man sonst mehrfach in den Fall kommen wird das schon von ihm richtig gesehene als etwas neues zu verkaufen. Und auch die bereits berührte Abh. von Schöll im Philologus XII S. 593-601 wird man Ehren halber, beiläufig bemerkt, im ganzen am sichersten mit Stillschweigen übergehen und stillschweigend an die Stelle ihrer Irtumer das richtige setzen. St. hätte nur lieber nicht selber noch vielfach so ganz auf den Wegen Ritters wandeln und da Verkehrtheiten und Widersprüche finden sollen, wo mit richtiger Erklärung oder Wortkritik vollständig zu helfen ist.

Die Arbeiten von Saint-Hilaire haben auch in Deutschland viel Anklang gefunden. Sie sind mir im übrigen nicht genau genug bekannt, aber nach der vorliegenden zu urteilen erscheint dies unbegreiflich. Auch in seiner Préface sind nur zwei Partien beachtenswerth, die Hervorhebung von 4, 1449° 7 ff. zur richtigen Würdigung des Ar. in demselben Sinne, in welchem neuerlich diese Stelle auch von Bernays (Grundzüge der verlorenen Abh. des Ar. über Wirkung der Tragödie S. 185) geltend gemacht ist, S. XLIX—LIII, und die Polemik gegen die Vergleichung der Poesie mit der Geschichte (C. 9 z. A.) S. XLIV—XLIX. Im übrigen zeigt diese Vorrede nur, wie ein gelehrter Franzose Lessings Hamburgische Drama-

332

turgie genau gelesen haben kann, ohne dadurch im geringsten von seinen nationalen Vorurteilen für seine Voltaires und Corneilles geheilt zu werden. Ergötzlich zu lesen ist es, dasz H. S. XXI die Lessingsche Unterscheidung von Furcht und von Schrecken in Bezug auf die Wirkung der Tragodie viel zu subtil ist, und dasz er überdies etwas rechtes damit gegen Lessing gesagt zu haben meint, dasz Corneille stets den erstern Ausdruck gebraucht habe. Ja. wenn es mit den Ausdrücken gethan wäre. und wenn nur nicht Corneille in seinen eignen Stücken trotzdem auf den Schrecken und nicht auf die Furcht hingearbeitet, wenn nur endlich nicht Ar. selbst in der Rhetorik wie in der Poetik (C. 13. 14) wesentlich dieselhe subtile Unterscheidung mit etwas andern, aber nicht minder klaren Ausdrücken gemacht hätte! H. wird denn (S. XX-XXIX) auch mit der Erklärung der Wirkung, welche die Tragodie nach Ar. hat, kinderleicht fertig. Die Tragödie reinigt Furcht und Mitleid, das heiszt nach ihm nichts anderes als sie erweckt diese Empfindungen in weit milderem Grade als das Leben: ein Vater- oder Muttermord auf der Bühne sind ungleich weniger schaurig als in der Wirklichkeit, so viel weniger dasz sie uns sogar Lust und Genusz bereiten. Wir armen Deutschen, die wir uns inzwischen so lebhast und erbittert über die Bedeutung dieser Aristotelischen Lehre gestritten haben! Wären wir doch zur rechten Zeit bei Hrn. H. in die Schule gegangen! Und diese Deutung stimmt nach ihm auch vollständig mit Pol. VIII 7, 1342 4 ff. überein. Man staunt, aber dies Staunen legt sich sofort, wenn man folgende Uebersetzung liest, die er S. XXVIII von dieser Stelle gibt, denn auf diese Weise läszt sich freilich aus allem alles machen: 'les impressions que quelques ames éprouvent si puissamment, sont senties par tous les hommes, bien qu'à des degrès divers; tous, sans exception, sont portés par la musique (!) à la pitié, à la crainte, à l'enthousiasme. Quelques personnes cèdent plus facilement que d'autres à ces impressions; et l'on peut voir comment, après avoir écouté une musique qui leur a bouleversé l'âme, elles se calment tout à coup en entendant (!) les chants sacrés. C'est pour elles une sorte de guérison et de purification morale (!). Chaque auditeur est remué selon que ces sensations ont plus ou moins agi sur lui; mais tous bien certainement ont subi une sorte de purification, et se sentent allégés par le plaisir qu'ils éprouvent.' Doch wir kommen damit auf jenen interessanten, in Deutschland geführten Streit selbst, dem wir nunmehr eine eingehendere Besprechung widmen wollen.

Greifswald.

Franz Susemikl.

#### 29.

Die neuesten Schriften über griechische Rhythmik.

- 1) Die Fragmente und die Lehrsätze der griechischen Rhythmiker von Rudolf Westphal. Supplement zur griechischen Rhythmik von A. Rossbach. Leipzig, Druck und Verlag von B. G. Teubner. 1861. XVI u. 262 S. gr. 8.
- 2) Die Grundzüge der griechischen Rhythmik im Anschluss an Aristides Quintilianus erläutert von Julius Cäsar. Marburg, N. G. Elwertsche Universitätsbuchhandlung. 1861. X u. 292 S. gr. 8.

Die Verfasser dieser beiden Bücher gehen von der Ueberzeugung aus, die jetzt bei den Sachverständigen immer mehr Eingang findet, dasz eine wissenschaftliche Erkenntnis der antiken Metrik und eine anschauliche Vorstellung von dem Vortrag griechischer und lateinischer Verse nur durch das Studium der alten Rhythmiker gewonnen werden kann. Das zweite, die anschauliche Vorstellung, scheint mir durchaus die Hauptsache, der letzte Zweck. Wer nachgewiesen hätte, welches in einer Pindarischen Ode, in einem Aeschylischen Chorgesang die Zeitdauer ieder Silbe, die Verteilung und Unterordnung der Arsen und Thesen, mit éinem Worte welches die wirklichen Takte des Liedes waren, der hätte allen Anforderungen, die man an eine Metrik stellen kann, genügt. Aber wir können zu diesem Ziel nur auf dem dornenvollen Umweg der kritischen Forschung und der wissenschaftlichen Reconstruction des Systems der alten Rhythmiker gelangen. Weder die Betrachtung der überlieferten poetischen Texte, noch unser eignes, notwendig modernes, rhythmisches Gefühl können uns jenen Umweg ersparen: jene ist ein ungenügender, dieses oft ein trügerischer Führer. Dasz die einzigen zuverlässigen Wegweiser die alten Rhythmiker seien, dasz sie den wahren Schlüssel zur Metrik geben, das hat Hr. Westphal in seiner Einleitung von neuem trefflich auseinandergesetzt und die Zweifel, die man vielleicht noch hie und da in dieser Beziehung hegt, bundig widerlegt. Es kommen hier drei Punkte zur Sprache. Die Schriften der Rhythmiker, hat man wol gesagt, beziehen sich nicht auf den Rhythmus der Poesie, sondern auf den der Musik. Diese Scheidung ist im Altertum nicht zulässig: die lyrischen und dramatischen Dichter der classischen Zeit setzten ihre Lieder selbst in Musik, und die auszerordentliche Sorgfalt, die sie auf die metrische Form verwandten, heweist dasz der Rhythmus des Gesangs mit dem Rhythmus des Metrums zusammenfiel. Ein anderer Irtum besteht darin zu glauben, das System der alten Rhythmiker sei eben nur ein System, ein rein theoretischer Versuch, der sich von der Praxis der Dichter und Musiker vielleicht weit entserne. Diese Ansicht widerlegen des Aristoxenos rhythmische Elemente, das Haupt- und Grundbuch der antiken Rhythmik. Man sieht, wie Aristoxenos überall von den Thatsachen der bestehenden Praxis ausgeht und nichts anderes zu ihnen hinzuthut als dasz er sie in eine faszliche Ordnung zu bringen und vernünftig zu erklären sucht. Aber Aristoxenos — und dies ist das dritte Bedenken das man erheben kann — lehte nach der classischen Zeit, und die Praxis die er im Auge hat ist vielleicht die der ausgearteten Musik seines Zeitalters, nicht der des Pindaros und Aeschylos. Nein, Aristoxenos ist gerade ein enthusiastischer Verehrer der alten Meister, ein erklärter Gegner des Zeitgeschmacks: seine rhythmischen Sätze sind unstreitig von den classischen Dichtern der Griechen abstrahiert, und, fügt Hr. W. mit Recht hinzu, der Verfall der Kunst betrifft nur die Rhythmopöie, keineswegs die Grundlagen der Rhythmik, die Arten, die Ausdehnung, die Gliederung der Takte, welche immer dieselben blieben.

Bekanntlich hat Böckh zuerst nachdrücklich auf die alten Rhythmiker hingewiesen und einige ihrer Lehren für die Metrik fruchtbar gemacht. Rossbach und Westphal gehört das Verdienst, diese Lehren zuerst in ihrem Zusammenhang dargestellt und mit den zerstreuten Trümmern des antiken Systems die Reconstruction desselben versucht zu haben. Ein höchst schwieriges Unternehmen, das nicht im ersten Anlauf vollkommen gelingen konnte, das in seinem ganzen Umfang, bei den beschränkten Mitteln die uns zugebote stehen, wol nicht ausführbar ist. So kam es natürlich, dasz einige von den in Rossbachs griechischer Rhythmik (1854) vorgetragenen Ansichten schon zwei Jahre darauf in der gemeinschaftlich ausgearbeiteten Metrik modificiert wurden, und dasz jetzt Hr. W. das Buch seines Mitarbeiters einer vollständigen Revision unterworfen hat. Diese neue Ausgabe der Rhythmik enthält, wie man das nicht anders erwarten konnte, wesentliche Verbesserungen, teils positive, indem einige Punkte des antiken Systems richtiger dargestellt sind, teils negative, indem über manches zweiselhaste und dunkle mit gröszerer Zurückhaltung geurteilt wird. Der Darstellung des Vf. sind die Texte selbst, die Bruchstücke der alten Rhythmiker vorausgeschickt, eine auszerst dankenswerthe Zugabe für diejenigen Leser, die auf die Quellen zurückgehen und sich eine unabhängige Meinung bilden wollen. Zwei Monate später erschien IIrn. Cäsars Buch, das ebenfalls auf gründlicher und umfassender Forschung beruht. Hr. C. hat zunächst die rhythmischen Abschnitte von Aristides Quintilianus Werk περί μουoungs zugrunde gelegt und den Text derselben an die Spitze gestellt. Er selbst schlieszt sich eng an diesen Text au, liefert gleichsam einen fortlausenden Commentar dazu, zieht jedoch fortwährend auch die übrigen Quellen herbei und macht hin und wieder interessante Digressionen in das Gebiet der eigentlichen Metrik. Diese Methode, der wir das Verdienst einer groszen Genauigkeit nicht absprechen wollen, war, wie man leicht begreift, nicht wol mit der Faszlichkeit und Uebersichtlichkeit der Darstellung zu vereinen, welche Hrn. W.s Buch auszeichnet. Wir werden daher in dieser Anzeige von diesem letztern ausgehen, und bei jedem Punkte Hrn. C.s abweichende oder übereinstimmende Ansichten mit zur Sprache bringen. Gleich von vorn herein wollen wir aber den Freunden der Metrik die tröstliche Versicherung geben, dasz beide Gelehrte, trotz mancher Differenzen im einzelnen, doch im ganzen und in der Hauptsache übereinstimmen.

Was nun zuerst die Ouellen betrifft, so wird man mit Interesse lesen, was Hr. W. in der Einleitung über deren Werth und wechselseitiges Verhältnis sagt. Den ersten Platz behaupten bekanntlich der Zeit und dem Range nach die von Morelli ans Licht gezogenen Ueberreste der δυθμικά στοιχεία des Aristoxenos, des Gründers dieser ganzen Disciplin. Sie werden vervollständigt durch die schätzbaren Auszüge aus demselben Werke, die wir in den zuerst von Casar vollständig herausgegebenen προλαμβανόμενα des Psellos und in den von Vincent bekannt gemachten Fragmenten des Pariser Anonymus besitzen. Der Text dieser letzteren ist freilich nicht im besten Zustand. Einige von Aristoxenos rhythmischen Sätzen scheinen auch durch Vermittlung des berühmten Metrikers Heliodoros in die metrischen Schriften der lateinischen Grammatiker, besonders des Marius Victorinus und Diomedes, übergegangen zu sein. Anderseits haben aber unsere lateinischen Metriker ihre meisten rhythmischen Angaben aus einer sehr trüben Quelle, derselben die, wie Rossbach (de metricis Graecis disp. altera, Breslau 1858) nachgewiesen hat, auch den byzantinischen Lehrbüchern zugrunde liegt, und aus welcher eine unverständige Theorie stammt, auf die wir unten zurückkommen werden. - Zusammenhängender und umfassender, aber dagegen im einzelnen minder ausführlich sind die rhythmischen Abschnitte der musikalischen Encyclopädie des Aristides Quintilianus, der zum Teil von Aristoxenos abhängt, zum Teil anderen Gewährsmännern folgt. Ueber das Zeitalter dieses Schriftstellers, den-Inhalt und philosophischen Standpunkt seines Werkes hat Hr. C. in der Einleitung ausführlich gehandelt. Er macht durch Erwägungen verschiedener Art wahrscheinlich dasz Aristides nicht früher als in das dritte Jh., in die Zeit der Blüte des Neuplatonismus zu setzen sei. Mit diesem Resultat. stimmt Hr. W., der keine genauere Zeitbestimmung versucht, insoweit überein, als er den Aristides wenigstens nicht zu Plutarchos Zeitgenossen macht, sondern ihn später als Hadrian ansetzt, indem er vermutet, seine Bemerkungen über das Ethos der Rhythmen seien aus des Dionysios μουσική παιδεία entlehnt. - Zu diesen beiden Hauptquellen, Aristoxenos nebst den directen oder indirecten Auszügen aus demselben, und Aristides, kommen nun noch einige kurze, aber wichtige Notizen bei Bellermanns Anonymus meol μουσικής, und eine Reihe von Definitionen in des Bakcheios είσαγωγή τέχνης μουσικής.

Von einer fernern Schrift über die Rhythmik, des Kirchenvaters Augustinus libri de musica, erklärt Hr. W. am liebsten gar nicht sprechen zu wollen. Sie sei völlig selbständig und originell, ohne Kenntnis der alten Techniker ausgearbeitet, aber eben deshalb auch wunderlich und unverständig. Die Wunderlichkeit des Werkes geben wir zu, sie springt nur allzusehr in die Augen; auch das billigen wir, dasz Hr. W. nur ausnahmsweise (wenn wir nicht irren, nur ein einziges Mal) etwas aus demselben entlehnt hat; aber so ganz selbständig, so ganz originell möchte die Arbeit doch nicht sein: sogar die wunderlichsten Dinge, die

darin vorkommen, gehen auf viel ältere Autoritäten zurück, wodurch sie zwar nicht verständiger, aber doch immer beachtenswerther werden. Ich will dies hier nachzuweisen suchen und bitte den geneigten Leser um Entschuldigung, wenn ich gleich im Anfang dieses Aufsatzes eine Digression mache, welche auf die Rhythmik selbst kein neues Licht wirft, sondern nur zu der Geschichte dieser Disciplin im Altertum, und zwar in ihren sonderbarsten Curiositäten, einen Beitrag liefert. Augustinus verdankt nemlich einen groszen Teil seiner rhythmischen Lehren demselben Autor, aus dem er seine antiquarischen Kenntnisse geschöpst hat, dem gelehrten M. Terentius Varro. Der Name hat einen guten Klang; leider fügen die Dinge, die ich vorzubringen habe, nichts zu dem Ruhme dieses Namens hinzu: sie beweisen nur dasz grosze Gelehrsamkeit nicht immer vor Thorheit schützt. Wir lesen bei Gellius XVIII 15, 2: M. etiam Varro in libris disciplinarum scripsit, observasse sese in versu hexametro, quod omnimodo quintus semipes verbum finiret et quod priores quinque semipedes aeque magnam vim haberent in efficiendo versu atque alii posteriores septem, idque ipsum ratione quadam geometrica fieri disserit. Was bedeuten die räthselhaften Schluszworte? Ich weisz nicht, ob man schon versucht hat sie zu erklären. Der Schlüssel dazu findet sich bei Augustinus. Ich musz etwas weiter ausholen und der Deutlichkeit wegen vorausschicken, dasz Augustinus nicht nur zwischen rhythmus und metrum, sondern auch zwischen metrum und versus unterscheidet. Ein metrum ist ein durch ein bestimmtes Musz begrenzter Rhythmus; ein versus ist ein durch feste Casur in zwei Glieder geteiltes Metrum. Jedes dieser beiden Glieder musz mehr als einen Fusz enthalten, und sie müssen zwar nicht allzu ungleich, aber auch nicht vollkommen gleich sein: das erste Glied des Verses darf nicht zum zweiten, das zweite nicht zum ersten werden können. So zerfällt der katalektische Tetrameter in vier und drei und ein halb Füsze, der Hexameter und Trimeter in fünf und sieben Halbfüsze. Würden diese beiden letzteren Verse durch die Casur in drei und drei Füsze zerlegt, so waren die beiden Hälsten gleich, sie könnten mit einander vertauscht werden, und der Vers liesze sich herumdrehen, was sowol seinem Wesen als seinem Namen widerspricht: denn er heiszt versus, so ersahren wir, quia verti non potest. Wenn es nun so zur Natur des Verses gehört in zwei ungleiche Glieder zu zerfallen, so ist doch anderseits die Gleichheit der Teile eine treffliche Eigenschaft, deren zwei so vollkommene Verse wie der Hexameter und der Trimeter nicht entbehren dürsen. Wie ist das aber nun zu machen? Wie läszt sich zu gröszerer Verherlichung dieser vorzüglichen Versarten beweisen dasz fünf und sieben zwar von einander verschieden, aber doch auch gewissermaszen einander gleich sind? Für den gemeinen Menschenverstand ist dies Problem nicht lösbar; aber der Mann, der zur Erklärung einer ähnlichen Erscheinung ausgeklügelt hat, wie drei und vier gewissermaszen dieselbe Zahl sind (de mus. V 14), weisz auch hier Mittel und Wege. Wenn das zweite Glied eines Hexameters oder Trimeters, sagt er (V 25. 26), einen selbständigen Vers bildete, so wurde man die sieben Halbfüsze, aus denen es besteht, wiederum in

zwei Glieder, von drei und vier Halbsüszen, zu teilen haben. Bei dem ersten Teil dieser beiden Verse ist aber diese Voraussetzung unmöglich; die fünf Halbfüsze würden nemlich in zwei und drei zerfallen; dies widerspräche aber der so eben angeführten Desinition des Verses, wonach iedes seiner beiden Glieder mehr als einen Fusz enthalten musz. Hiernach ist man befugt die sieben Halbsusze in vier und drei zu zerlegen. während man die fünf Halbfüsze als ein unteilbares Ganze betrachten musz. Nun ist freilich die Gleichung 4 + 3 = 5 ebenso falsch als die Gleichung 7 = 5; aber wenn man jede dieser Zahlen zum Ouadrat erhebt oder, um nach der geometrischen Art der Alten zu reden, jede dieser beiden Längen ins Geviert bringt, so erhält man die richtige Gleichung  $4^2 + 3^2 = 5^2$ . Auf diesen Beweis spielen offenbar die Worte des Gellius an: quod priores quinque semipedes aeque magnam vim haberent in efficiendo versu alque alii posteriores septem, idque ipsum ratione quadam geometrica fieri disserit. Augustinus hat also diese ernsthast gemeinte Spielerei von Varro entlehnt, und dieser hatte sie gewis auch nicht selbst erfunden: solche Sachen sind nicht in einem romischen Hirn entsprungen, irgend ein Grieche, ein pythagorisierender Rhythmiker, hat das Ding zuerst ausgedacht. - Nun beachte man aber dasz die ganze Beweisführung auf der Definition des Verses beruht. Also auch die Grundbestimmungen über das Wesen des Metrums und des Verses hat Augustinus aus Varro genommen, und somit wird wahrscheinlich dasz noch vieles andere bei ihm, wenn wir es auch nicht ebenso bestimmt nachweisen können, Varronisches Ursprungs ist. So wird er die Zahlenlehre, welche den inhalt des ersten Buchs bildet, aus dem von Hieronymus angeführten Varronischen Werk de principiis numerorum oder, was wahrscheinlicher sein möchte, ebenfalls aus den disciplinarum libri haben. Suchen wir nach anderen Spuren. Terentianus Maurus V. 2845 ff. 2882 ff. und bestimmter Atilius Fortunatianus S. 2676 P. bezeugen dasz Varro das Φαλαίκειον ενδεκασύλλαβον als einen trimeter ionicus a maiori betrachtete, also, wie Lachmann in der Vorrede zu Terentianus S. XV gesehen hat, diesen Vers so abteilte:

quoi dono lepi dum novum li bellum a rido modo pumice expo litum?

Augustinus spricht nicht von diesem Versmasz, aber seine Einteilung des verwandten Σαπφικον ένδεκασύλλαβον: iam satis | terris nivis | atque dirae (de mus. IV 18) stimmt vollkommen mit jener Einteilung überein. Ferner erfahren wir durch Terentianus a. O., dasz Varro auch den Anakreontischen Vers als einen ionicus a maiori, also offenbar als einen Dimeter ansah, in folgender Weise:

tripli | ci vides ut | ortu Trivi | ae rotetur | ignis.

Diese Aussaung, welche unserer modernen Takteinteilung entspricht, findet sich ebenfalls bei Augustinus IV 17 wieder. Der Uebereinstimmungen sind also genug, um keinen Zweisel darüber zu lassen, dasz Augustinus vieles, sehr vieles, Grundbestimmungen, Versschemata, Zahlenmystik aus Varro nahm. Leider vermag ich nicht zu sagen, ob und in

wie weit er ihm den eigentümlichsten Zug seiner Lehre verdankt. Was nemlich die Lehre des Augustinus am meisten von den übrigen bekannten Theorien unterscheidet, ist, um es kurz zu sagen, folgendes. Er führt als Rhythmiker die Manigfaltigkeit der metrischen Füsze auf gleiche Takte zurück, läszt jedoch weder die Dehnung einer Länge über das Masz zweier Kürzen, noch irgend eine andere Modification des gewöhnlichen Silbenwerthes zu. So bleibt zur Herstellung der Taktgleichheit kein anderes Mittel übrig als die Annahme von Pausen. Die Lehre von den Pausen ist daher bei ihm sehr entwickelt, zum Teil ganz richtig, zum Teil aber auch so wunderlich, dasz man ihm nicht folgen kann.

Gehen wir nun von der Geschichte der Rhythmik zur Rhythmik selbst, und zwar mit Uebergehung von Hrn. W.s erstem Kapitel 'der Ausgangspunkt und die Anordnung der antiken Rhythmik', das wir uns begnügen den Lesern zu empsehlen, gleich zu dem zweiten 'Arsis und Thesis' über. Es ist jetzt allgemein bekannt dasz Arsis das Erheben der Hand oder des Fuszes, d. h. den leichten Taktteil, Thesis den Niederschlag der Hand oder Niedertritt des Fuszes, d. h. den schweren Taktteil, bezeichnet. Minder bekannt möchte sein, dasz der umgekehrte, von Bentley eingeführte Sprachgebrauch nicht nur dem des Aristoxenos und Aristides widerspricht, sondern nicht einmal mit dem Usus der lateininischen Grammatiker übereinstimmt. Das Sachverhältnis ist von Hrn. W. im wesentlichen richtig auseinandergesetzt; im einzelnen jedoch haben wir einige Ausstellungen zu machen und halten an der Darstellung fest, die wir in der 'Théorie générale de l'accentuation latine par Weil et Benloew' S. 98 ff. gegeben haben, und mit welcher sich Hr. Casar S. 68 einverstanden erklärt. Die lateinischen Metriker nennen nemlich den ersten Teil eines jeden Fuszes arsis, den zweiten thesis, nicht nur in iambischen und anapästischen, sondern ebenso in trochäischen und daktylischen, überhaupt in allen Versarten. Diomedes sagt S. 471: pes est... qui incipit a sublatione, finitur positione, und mit dieser Definition stimmen die Angaben der übrigen Grammatiker überein. Dieser unverständige Sprachgebrauch herscht auch in den byzantinischen Lehrbüchern und musz deshalb mit Rossbach auf einen griechischen Metriker der mittleren Kaiserzeit zurückgeführt werden, der seine rhythmischen Quellen misverstand. So kommt es dasz die Angaben über Arsis und Thesis bei diesen Grammatikern nichtssagend und unbrauchbar sind. Gebrauch der beiden Termini gehört einem ganz andern Gebiete an und bezieht sich auf die Tonhöhe. Am deutlichsten liegt er bei Plethon in den 'Notices et extraits des manuscrits publiés par l'Institut' XVI 2 S.236 vor: ἄρσιν μεν οὖν είναι ὀξυτέρου φθόγγου έκ βαρυτέρου μετάληψιν, θέσιν δε τουναντίον βαρυτέρου εξ όξυτέρου. Demnach heiszt αρσις das Aussteigen der Stimme zum höhern Tone, Béois das Absteigen zum tiefern, was die alten Musiker Entraois und aveois genannt hatten, und so gebraucht jene Ausdrücke Marius Victorinus S. 2482 in der zweiten Definition derselben, und auf den Wortaccent, d. h. die Tonhöhe im Worte, angewandt Priscianus de acc. S. 1289, so wie Terentianus V. 1431 ff. — So weit gehen wir mit Hrn. W. zusammen. Aber seine Be-

hauptung, dasz sich auch die Umkehrung der Begriffe, der Bentleysche Irtum, ausnahmsweise schon bei den Alten finde, halten wir für irrig. Er glaubt nemlich, Marius Victorinus nehme zwar in dem Kap. de pedibus jene Worte in dem den lateinischen Grammatikern geläufigen Sinne, aber in dem Kap. de rhythmo in dem ursprünglichen, in dem Abschnitt de arsi et thesi in dem umgekehrten Sinne. Victorinus hat sich nicht immer deutlich ausgedrückt, an einigen Stellen ist der Text verdorben und daher ein Irtum verzeihlich; bei genauerer Prüfung findet sich jedoch, dasz bei ihm überall arsis den ersten, thesis den zweiten Teil des Fuszes bezeichnet. Der Nachweis im einzelnen wäre allzu weitläufig und obendrein überslüssig: denn Hr. C. hat S. 273 ff. diesen Punkt sehr genau und erschöpfend besprochen. — Um so mehr billigen wir es, dasz Hr. W. den völlig unbegründeten Bentleyschen Sprachgebrauch aufgegeben hat und zur Terminologie der Rhythmiker zurückgekehrt ist. Es ist doch gar zu wunderlich, bei Anführungen aus Aristides oder Aristoxenos aooic mit Thesis und Déoic mit Arsis zu übersetzen. Warum sollen wir der Wortund Begriffsverwirrung nicht endlich steuern?

Das Verhältnis zwischen Arsis und Thesis begründet die verschiedenen Rhythmengeschlechter oder Taktarten. Im dritten Kap. werden zunächst die drei primären Rhythmengeschlechter besprochen, das yévog ίσον, διπλάσιον und ημιόλιον, über die wir längst vollkommen unterrichtet sind: dann die secundären Rhythmengeschlechter, das vévoc êntτριτον und τριπλάσιον, deren Bedeutung zuerst von Rossbach und Westphal aufgedeckt worden ist. An diesem Orte beschränkt sich der Vf. auf den Beweis, dasz man nicht mit den Metrikern der Kaiserzeit diese beiden Taktarten auf den Amphibrachys und die viersilbigen Epitrite beziehen darf. Der Amphibrachys hat überhaupt keine praktische Geltung: bekanntlich wird kein Vers nach Amphibrachen gemessen. Epitrite kommen häufig vor, man findet sie bei Pindaros und den Tragikern fünf, sechs, siebenmal hintereinander wiederholt. Aber eben deshalb kann man diese Füsze nicht als den metrischen Ausdruck einer Taktart ansehen, von welcher auf das bestimmteste berichtet wird dasz sie nur selten und niemals in continuierlicher Composition erscheine. In Wahrheit verdanken diese beiden Taktarten nur der Unbehülflichkeit der antiken Theorie ihre Entstehung, und die Angabe der Fälle, in welchen sie von derselben angenommen wurde, behält Hr. W. passend dem Abschnitt von der Rhythmopoie vor. - Wichtiger, aber auch dunkler ist die Frage nach der Natur des dochmischen Rhythmus. Er wird nur in den Scholien zu Hephästion und im Etymologicum magnum erwähnt und als die Verbindung zweier Taktteile, eines dreizeitigen und eines fünfzeitigen, betrachtet. Wir hätten also hier eine neue Taktart, die sich von den beiden zuletzt genannten dadurch unterscheidet, dasz sie in continuierlicher Composition vorkommt. Anderseits aber sagt Aristoxenos S. 300 ausdrücklich: τῶν δὲ ποδών των και συνεχή ρυθμοποιίαν επιδεχομένων τρία γένη έστι τό τε δαπτυλικόν και το lauβικόν και το παιωνικόν. Er erkennt also jene Taktart nicht an. Hierin liegt eine Schwierigkeit, welche die Vff. der beiden Schriften, wie mir scheint, nicht genug hervorgehoben haben.

Wenn Aristides S. 39 in dem Abschnitt wo er Rhythmik und Metrik verbindet, den Dochmius aus zwei Füszen, einem lambus und einem Paon zusammensetzt, so kommen wir dadurch nicht weiter: denn was Hr. C. 8. 200 hierzu bemerkt, dasz die beiden Teile 'eben deshalb, weil sie kein rhythmisches Verhältnis ergeben, nicht auf einen rhythmischen Fusz, sondern auf die Verbindung zweier Füsze zurückgeführt wurden', scheint mir ungenügend. Der Dochmius ist nach der Aussassung des Aristides ein zusammengesetzter Takt, aber er hört dadurch nicht auf ein Takt zu sein, und musz als solcher vom rein rhythmischen Standpunkt in seine Taktglieder (200001) zerlegt werden, so gut wie die anderen zusammengesetzten Takte des Aristides, die Ioniker, der Choriambus und die zwölfzeitigen. Die Taktzerfällung des Dochmius läszt sich aber auf keines der drei primären Rhythmengeschlechter zurückführen, man müste ihn denn durch Dehnung der ersten Länge (- - - -) einer iambischen Tripodie. oder durch Dehnung der Schluszlänge (~ - - ~ -) einem bakchischen Dimeter gleichsetzen wollen. Allein gegen diese Hypothesen streitet der Umstand dasz alle Längen des Dochmius in zwei Kürzen aufgelöst werden können. So kommen wir wieder auf die achtzeitige Messung und die Zerlegung des Taktes in 3 und 5 oder 5 und 3 Zeiten, und die Frage. wie Aristoxenos die Dochmien in sein rhythmisches System eingeordnet habe, bleibt ungelöst.

Die Lehre von dem Taktumfang, utyebog, ist unverändert geblieben: diese Grundlage des Systems war schon in der 'Rhythmik' sowol an sich als in ihrer Bedeutung für das Ganze richtig erkannt und für die Metrik fruchtbar gemacht worden. Die Rhythmiker dehnen den Begriff des Fuszes viel weiter aus als die Metriker: sie nennen πούς was wir Takt nennen, und bilden sehr ausgedehnte Takte. Im yévoc Loov hat der kleinste Takt 4, der grüste 16 Zeiteu; im yévog dinlágior der kleinste 3, der gröste 18 Zeiten; im γένος ημιόλιον der kleinste 5, der gröste 25 Zeiten. Sämtliche Dipodien und Tetrapodien, insofern sie das Masz von 16 Zeiten nicht überschreiten, sind gerade Takte, mögen nun ihre Grundbestandteile daktylisch, iambisch oder paonisch sein, gerade wie in der modernen Musik die 6/8, 6/4, 12/4 Takte zu den geraden Takten gerechnet werden, weil sie in 2 oder 4 Taktglieder zerfallen. Sämtliche Tripodien, so wie die iambischen und trochäischen Hexapodien, sind ungerade Takte des doppelten Geschlechts; sämtliche Pentapodien ungerade Takte des hemiolischen Geschlechts. Man findet S. 124 ff. das Verzeichnis der 17, oder genauer, da zwei derselben, der δωδεκάσημος έσος und οπτωπαιδεπάσημος διπλάσιος, zwei verschiedene Gliederungen zulassen, der 19 verschiedenen Takte der antiken Rhythmik nebst den entsprechenden Takten der modernen Musik. Der Hauptgewinn sind die festen und sicheren Bestimmungen die sich hieraus für die sogenannten Reihen ergeben. Der iambische Trimeter bildet eine Reihe, d. h. einen Takt; der daktylische Hexameter aber, die iambischen, trochäischen, anapästischen Tetrameter überschreiten das uéyedog éines Taktes und müssen in zwei Reihen zerlegt werden. Es folgt hieraus ferner, dasz Verse wie dieser: ἰωὶ ἰωὰ δωμα δωμα καὶ πρόμοι, ----, nicht

nach dem gewöhnlichen Silbenwerthe gemessen werden dürsen: denn so würden sie ein arrhythmisches µέγεθος von 17 Zeiten erhalten: sie müssen vielmehr durch Annahme einer Pause nach dem zweiten ¿ó, oder durch Dehnung der zweiten Länge auf 18 Zeiten gebracht werden.

Die Lehre von der Taktgliederung, den onuesa oder zoovos des Fuszes, welche bei W. das fünste Kapitel bildet, ist nach den vom Ref. in diesen Jahrb. 1855 S. 396 ff. gegebenen Erörterungen berichtigt worden. Es ergibt sich aus der Hauptstelle über diesen Gegenstand, Aristoxenos S. 288 ff., wenu man sie richtig erklärt und mit den Auszügen des Psellos so wie den Angaben des Aristides über Orthius, Trochaus Semantus und Paon Epibatus combiniert, folgendes Resultat. Die Takte des gleichen Geschlechts wurden von den Alten so geschlagen. dasz sie in zwei, nie in vier Glieder zerfielen. In dem doppelten Geschlecht wurden die kleinen Takte, übereinstimmend mit den Grundformen des lambus und Trochäus, in zwei Glieder zerlegt, und zwar so dasz der starke Taktteil das doppelte des schwachen Taktteils betrug. Die längeren Takte aber dieses Geschlechts zerlegten die alten Musiker in drei gleiche Teile, ganz wie die heutigen Musiker thun, so dasz z. B. im iambischen Trimeter jede Dipodie einen Taktteil bildete. Die kleinen Füsze des hemiolischen Geschlechts, die einfachen Kretiker, waren, wie die des doppelten Geschlechts, nur zweiteilig; die längeren Füsze zerfielen nicht, wie man vermuten könnte, in fünf gleiche, sondern in vier Glieder, deren Anordnung für den zehnzeitigen Paon Epibatus von Aris-

th. a. thesis a.

tides so angegeben wird: - - - -. Man sieht dasz der hemiolische Takt, der in der heutigen Musik nicht vorkommt und eben deshalb häufig verkannt oder bestritten worden, im Grunde nichts anderes ist als eine Verbindung eines gleichen und eines doppelten Taktes, welche durch Hervorhebung einer Thesis unter eine höhere Einheit zusammengefaszt werden. Hr. C., der übrigens in Bezug auf Taktumfang sowol als Taktgliederung völlig übereinstimmt, bestreitet S. 127 f. diese Takteinheit in zwei Fällen. Auch er nimmt den hemiolischen Takt nicht nur in einfachen Päonen und im Päon Epibatus, sondern auch in der päonischen Pentapodie an; aber die iambischen und daktylischen Pentapodien will er nicht als einheitliche, hemiolische Takte gelten lassen, er findet hier diese Semasie allzu künstlich, und faszt diese Pentapodien lieber als zwei Takte, einen doppelten und einen gleichen, auf, so dasz sich ihm das oben angeführte Verzeichnis von 19 antiken Taktarten auf 17 reduciert. Die Entscheidung wird nicht leicht sein; jedenfalls scheint mir der Unterschied mehr theoretische als praktische Bedeutung zu haben.

Obschon nun diese allgemeinen Sätze im wesentlichen set stehen, so bleiben doch über das Taktieren oder die Semasie einzelner Metra manche Zweisel, die Hr. W. im sechsten Kap. zu lösen versucht hat. Was zunächst den iambischen Trimeter betrifft, so geben ihm die lateinischen Metriker drei percussiones und zerlegen ihn hierdurch in drei Dipodien: s. z. B. Mar. Vict. S. 2524 tribus percussionibus per dipodias caeditur. Hierin sindet unser Vs. den Beweis, dasz der Trimeter

einen einzigen Takt gebildet habe, indem er percussiones für die Bezeichnung der Taktteile nimmt. Hiergegen wendet Hr. C. S. 281 mit Recht ein, percussio bedeute bei diesen Metrikern die Einteilung in Takte, nicht in Taktteile; in der Sache selbst ist er jedoch einverstanden, auch er betrachtet, auf jene aus den Rhythmikern gezogenen Sätze gestützt, den Trimeter als einen einzigen Fusz oder Takt. Mir scheint, er hätte zugeben können dasz sich in den Aussagen der Metriker, wenn auch entstellt und misverstanden, eine Spur der alten rhythmischen Lehre finde. Wie dem auch sei, es wäre wünschenswerth ein bestimmtes Zeugnis für die Takteinheit des Trimeters zu haben, und ich glaube ein solches nicht bei einem obscuren Grammatiker, sondern bei einem denkenden und wolunterrichteten Dichter zu finden. Ich meine die allbekannten Worte des Horatius sat. I 10, 42: Pollio regum facta canit pede ter percusso. Hierzu bemerkt Orelli in der kleinen Ausgabe von 1844, die mir gerade zur Hand ist: 'tibicen autem in singulis dipodiis pede percusso numeros indicabat.' Ebenso Heindorf und wol auch die andern neueren Erklärer. Sonderbar! pede percusso heiszt also 'indem er mit dem Fusz austritt.' Ich hätte geglaubt dasz diese Worte, wenn pes den Körperteil bezeichnet, auf lateinisch nur bedeuten könnten: 'indem er sich auf den Fusz schlägt.' Viel richtiger erklärt Schol. Cruq. pede ter dimenso. Horatius scheint also hier das Wort pes im Sinne der Rhythmiker gebraucht zu haben: er versteht darunter einen Takt und gibt zu erkennen dasz er den Trimeter als einen einzigen Takt betrachtet. So läszt sich pes auch carm. IV 6, 35 Lesbium servate pedem meique pollicis ictum und epist. I 19, 28 temperat Archilochi Musam pede mascula Sappho fassen, obgleich ich nicht verhelen will dasz auch die vagere Bedeutung 'Versmasz' bei einem Dichter möglich wäre. - Die lateinischen Metriker berichten einstimmig, dasz in jeder iambischen Dipodie immer der zweite Fusz den Ictus erhalte, nicht, wie man seit Bentley zu thun gewöhnt ist, der erste. Diese moderne Messung wird ietzt verworfen, und auf jene zahlreichen alten Zeugnisse hin der Trimeter so tactiert: - - - # - - - # - - - Les ist auf diesem Gebiete so selten über eine gewisse Wahrscheinlichkeit hinaus und zu einer sichern Entscheidung zu kommen, dasz man jedes gutbeglaubigte Factum mit beiden Händen festhalten musz, und es thut uns deshalb ungemein leid eine Lehre, die sich auf so viele Gewährsmänner stützt, dennoch nicht als eine sichere betrachten zu können. Sie könnte zwar richtig sein, die Möglichkeit ist gegeben, aber die Gewisheit nicht, und die Autorität der lateinischen Grammatiker wiegt in diesem Punkte nicht viel mehr als die Bentleys. Der Grund ist leicht einzusehen. Es ist schon oben davon die Rede gewesen, dasz diese Grammatiker den ersten Teil eines jeden Fuszes arsis oder sublatio, den zweiten thesis oder depositio nennen. Da nun die lamben nicht nach Einzelfüszen, sondern nach Dipodien gemessen werden, so wird natürlich bei ihnen der erste lambus einer jeden Dipodie zur sublatio, der zweite zur depositio. Mit dieser zum Ueberdrusz wiederholten Theorie stimmte die Praxis des Scandierens überein: sie hoben die Hand an den Stellen die sie sublatio nannten, und lieszen sie

an den Stellen die sie depositio nannten nieder. Wir haben ihre Theorie verworfen, wir können also auf ihre Praxis keinen Werth legen. Ich bin überzeugt dasz diese Grammatiker nicht nur in den lamben, sondern auch in den anderen dipodisch gemessenen Versen, Trochäen und Anapästen, den Ictus je auf den zweiten, vierten, sechsten, achten Fusz fallen lieszen, in den monopodisch gemessenen aber immer auf den zweiten Teil eines jeden Fuszes, also im Dactylus auf die beiden Kürzen. Der sogenannte Atilius Fortunatianus sagt S. 2688 mit dürren Worten, indem er den Ansang der Aeneis im Auge hat: 'ar' sublatio est temporum duorum; 'ma vi' depositio temporum duorum. Marius Victorinus spricht sich zwar hierüber nicht so bestimmt aus; aber nach seinen allgemeinen Sätzen ist die Sache klar genug, und man hört sie hin und wieder durch, wenn man seine Schrift aufmerksam liest. Er will an dem Vers arma virumque cano Troiae qui primus ab oris zeigen, was man unter bukolischer Casur zu verstehen habe. Er sagt (S. 2509): nam 'iae qui' pes in versu quartus eam divisionem explicat, quam bucolicon vocari dictum est, sub qua pedum percussione sensus impletur. Das Beispiel ist schlecht gewählt, aber das thut nichts zur Sache: die bukolische Casur findet da statt, wo ein Wortende mit der percussio des vierten Fuszes zusammenfällt. Liegt darin nicht dasz die Füsze des Hexameter auf ihren zweiten Teil geschlagen werden? Auf derselben Seite sagt er von dem Versanfang 'infandum regina' .. percussis duobus pedibus tertius pes trochaeus est. Wenn er die Ictus auf die Silben in und dum fallen liesze, so hätte er sich wol schwerlich so ausgedrückt. Er legt sie eben, jener Theorie gemäsz, auf fan und re. Wohin kamen wir also. wenn wir seine und der andern Grammatiker Scansionen für maszgebend halten wollten? - So wären wir also zu einem rein negativen Resultate gelangt und müsten es dahin gestellt lassen wie der Trimeter richtig zu betonen sei. Man entschlieszt sich ungern, über einen so viel gebrauchten, in allen Einzelheiten seiner Structur so bekannten Vers nicht aus der Ungewisheit herauskommen zu können. Findet sich denn bei keinem Schriftsteller, der noch den alten, richtigen Begriff von Arsis und Thesis hat, eine auf die Verteilung der Arsen und Thesen in iambischen Versen bezügliche Aeuszerung? Doch ja, es findet sich ein bisher, wie es scheint, übersehenes Zeugnis bei Aristides S. 40. Dieser nennt die iambische Dipodie, weil sie in zwei gleiche Taktteile zerfällt und also zu den gleichen oder daktylischen Rhythmen gehört, δάκτυλος κατ' ζαμβον (vgl. Diomedes S. 476, der sie dactylos ab iambo nennt, und über die richtige Auffassung dieses gauzen Paragraphen bei Aristides Casars Buch S. 148 ff.), und sagt von derselben ος σύγκειται έξ λάμβου θέσεως και λάμβου αρσεως. Die Stelle ist zwar nicht in allen Handschriften vollständig erhalten, aber der Text scheint doch zuverlässig und wird von keinem der beiden neuesten Herausgeber beanstandet. Wir haben hier den festen Boden gefunden, den wir suchten, und kehren zuversichtlich zu der Bentleyschen Betonung zurück, nach welcher die letus auf den ersten Fusz jeder Dipodie des Trimeters fallen.

Der Erörterung über die Semasie des Hexameters wird folgende

Stelle des Marius Victorinus (S. 2514), zugrunde gelegt: habet autem sedes sex, quas Aristoxenus musicus zwoac vocat. recipit autem pedales figuras tres. has Graeci dicunt ποδικά σχήματα. nam aut in sex partes dividitur per monopodiam, aut in tres per dipodiam et At trimetrus, aut in duas per xola duo, quibus omnis versus constat. dirimitur. Auf diese Stelle wird mit Recht ein groszer Werth gelegt, weil sie allerdings, wenn auch nicht unmittelbar und nicht ohne Entstellung, aus Aristoxenos geslossen scheint. Hr. Westphal glaubt dasz dieser nicht von einer dreifachen, sondern nur von einer zwiefachen Einteilung des Hexameters geredet hat: er deutet nemlich die sex partes als sechs Taktglieder, welche, je nachdem zwei oder drei von ihnen zusammen genommen werden, drei oder zwei Takte bilden. Diese Voraussetzung ist denn doch sehr bedenklich: denn gerade die Worte pedales figuras tres scheinen, nach dem Zusatz ποδικά σχήματα zu urteilen, sich genau an die griechische Quelle anzuschlieszen. Halten wir also an der Dreizahl fest und deuten wir die Stelle einfach dahin, dasz der Hexameter aus sechs, aus drei, oder aus zwei Takten bestehen könne. Hiermit sind nun, wie man leicht einsieht, alle möglichen Einteilungen gegeben: denn einen einzigen Takt kann der Vers nicht bilden, weil er aus 24 Zeiten besteht, man müste denn die Daktvlen durch kyklische Messung auf den Werth von drei Zeiten zurückführen. Aber eben deshalb weil hier alle Möglichkeiten erschöpft werden, dürfen wir glauben dasz Aristoxenos die drei möglichen Einteilungen des Verses nicht auch alle als wirklich bezeichnen wollte. Wer möchte wol den Hexameter in 6 von einander unabhängige Takte auseinander fallen lassen und so seine Einheit völlig zerstören? So kommen wir auf einem andern Wege zu demselben praktischen Resultate wie W.: der Hexameter kann aus drei Dipodien oder zwei Tripodien bestehen. Nur müssen wir hinzusetzen. dasz Marius Victorinus nicht von zwei Tripodien redet, sondern, wie sein Zusatz quibus omnis versus constat zeigt, von den zwei durch die Casur gebildeten Kola des Verses. Der lateinische Grammatiker hat seinen Autor offenbar misverstanden, weil ihm ein anderer Satz, eine weitverbreitete Definition des Verses überhaupt vorschwebte; und dies Misverständnis hat zur Folge gehabt, dasz W. seinerseits den Victorinus sowol hier als an drei anderen Stellen (S. 2515. 2508. 2498) misverstand. Die letzte ist die deutlichste, wenn man die unmittelbar vorhergehenden Worte hinzu nimmt: erunt itaque cola particulae solutorum metrorum, ut 'arma virumque cano'. omnis autem versus xarà tò nheigtor in duo cola dividitur. Das Beispiel zeigt dasz die durch die Cäsur entstehenden Versglieder gemeint sind. Aber auch an den andern Stellen folgt Victorinus offenbar jener Theorie, die wir oben in noch schärferer Fassung bei Augustinus gefunden haben, die auch Varro und ohne Zweisel viele andere Metriker hatten. Sie lehren dasz nach dem strengen, wenn auch in der Regel nicht beobachteten Sprachgebrauch nur die durch eine Casur in zwei ungleiche und unahnliche Glieder (cola, membra, avoμοια μέρη Arist. Quint. S. 52) zerfallenden Metra Verse genannt werden sollten, während den übrigen eigentlich nur der Name metrum zu-

komme. 1) Hiernach ist auch in dem Aufsatz über 'Vers und System' in diesen Jahrb. 1860 die Erörterung auf S. 192 zu berichtigen. In der eben angeführten Stelle des Victorinus sollen die Worte κατά τὸ πλείστον keineswegs den Trimeter ausschlieszen: die Definition ist im Gegenteil gerade im Hinblick auf Trimeter und Hexameter, die beiden vorzüglichsten Verse, und ihre entsprechenden Casuren gemacht. Aus wie viel Takten diese Verse bestehen, darüber sagt jene Theorie gar nichts aus: die Casur dient ja gerade dazu, in den zur bloszen Declamation bestimmten Versen die Taktgliederung zu verbergen, und dies ist die Wahrheit welche jener Definition des Verses zugrunde liegt. Wir können also W. nicht folgen, wenn er aus einer jener Stellen des Victorinus (S. 2515) ingeniös, aber überkünstlich deducieren will, welche Stellen im Hexameter die Hauptictus erhielten. Wir verweisen auf Casar S. 284 und C. von Jan in diesen Jahrb. 1861 S. 447 f., wo dieser Irtum ausführlich bekämpst wird. - Kehren wir nun zu der doppelten Einteilung des Hexameters zuruck. Die allgemeine, auch von unseren beiden Vff. geteilte Ansicht, dasz der gewöhnliche, der epische und elegische Hexameter, aus zwei Takten bestehe und zwei Hauptictus habe, ist gewis richtig, nicht wegen der gebräuchlichen Cäsuren des Verses — denn diese sind ja in dem eintaktigen, dreigliedrigen Trimeter dieselben - sondern weil der im Distichon mit ihm verbundene Pentameter nicht anders als in zwei (katalektische) Tripodien geteilt werden kann. Die Dreigliederung wird in gewissen lyrischen Versen stattgefunden haben. Im epischen, zweigliedri gen Hexameter will W. die Hauptictus nicht auf den ersten und vierten. sondern auf den dritten und sechsten Fusz legen. Da die Stelle des Victorinus, wie gesagt, hierfür nichts beweist, so reichen die beiden andern Grande, der aus der Melodie des Hymnus auf die Muse und der aus unserer modernen Betonung gezogene, nicht hin um die Frage zu entscheiden .- Aber unbestreitbar und gegen jeden Zweisel sestzuhalten sind die auf die Lehren der Rhythmiker gegründeten Sätze dasz der iambische und trochäische Tetrameter aus je zwei zwölfzeitigen Takten, der anapästische Tetrameter und die daktylische Oktapodie aus je zwei sechzehnzeitigen Takten des gleichen Geschlechts bestehen. In Bezug auf den iambischen Tetrameter wird dies durch eine Ueberschrift in dem eben erwähnten Hymnus (~ - γένος διπλάσιον· ὁ φυθμός δωδεκάσημος) auf das schönste bestätigt, und hierin liegt ein indirecter Beweis für die Richtigkeit der Aussassung des Trimeters als eines einzigen Taktes. In den Tetrametern wird stillschweigend der Ictus auf den ersten Fusz jeder Tetrapodie gelegt. Mit Recht. Dies ist aber ein neuer Grund dafür dasz auch im Trimeter der Hauptton auf den ersten, nicht auf den zweiten Fusz falle. Dasz dies nicht minder in der trochäischen Dipodie, also auch Tetrapodie, der Fall sei, kann Arist. Quint. S. 39 bezeugen: zonzunog

<sup>1)</sup> Mar. Vict. S. 2508 sind die Worte omnis enim versus in duo cola formandus est nicht als der Anfang eines neuen Satzes, sondern als eine Parenthese anzusehen. Gleich darauf wird wol zu schreiben sein: sex enim pedum percussio metrum (nicht versum) quidem hexametrum, non tamen heroum, quem epicum (dicimus, versum), si legem incisionis non tenuerit, faciet.

(sc. κατὰ τροχαῖον, d. i. der Ditrochāus) ἐκ τροχαίου θέσεως καὶ τροχαίου ἄρσεως.

Sehr befremdlich ist die Lehre von den zusammengesetzten Takten, die bei Aristoxenos nur sehr fragmentarisch, bei Aristides mehr im Zusammenhang vorliegt. Um die Sache an einem Beispiel deutlich zu machen: ein iambischer Dimeter (----) und ein Glyconeus (----) bilden beide einen zwölfzeitigen, in zwei gleiche Taktglieder (γρόνοι) zerfallenden Takt; aber dieser wird zugleich auch in die Einzelfüsze aufgelöst, aus denen er besteht, weil dieselben ungleichartig sind, und heiszt deshalb ein zusammengesetzter Takt; jener gilt nicht für zusammengesetzt, weil seine gleichartigen Einzelfüsze nicht besonders in Betracht kommen. Den Glyconeus löst Aristides in einen lambus, einen Trochaus und zwei lamben auf, und es folgt aus seiner Theorie dasz beim Taktieren nicht nur die beiden groszen, sechszeitigen Taktglieder, das eine als Arsis, das andere als Thesis, sondern auch die Arsen und Thesen jener vier Einzelfüsze bemerklich gemacht werden müssen. Ich gestehe dasz ich mir von einem solchen Taktschlagen, bei welchem, wie man sieht, einmal zwei Thesen und ein andermal zwei Arsen aneinanderstoszen, keinen Begriff machen kann. Freilich folgt Aristides hier denen welche die Rhythmik mit der Metrik verbinden, und man könnte vermuten dasz die reinen Rhythmiker einfacher versuhren. Aber auch bei Aristoxenos spielten offenbar, wie man aus einigen allgemeinen Aeuszerungen und aus der erhaltenen Uebersicht der modinal diapopal sieht, die zusammengesetzten Takte eine grosze Rolle, und ganz ähnliche Bestimmungen müssen auch bei ihm vorgekommen sein. Nur das kann zweiselhaft bleiben, ob er dieselben Takte auf dieselbe Art zerlegt wissen wollte. Die Ionici setzte er gewis nicht, wie Aristides, aus einem Pyrrichius und einem Spondeus zusammen, da er ja einen aus zwei Kürzen bestehenden Fusz überhaupt nicht annahm. Wenn Aristides ferner aus der Verbindung von Trochäen und lamben zwölf zwölfzeitige Takte bildet, zu denen auch die oben erwähnte Form des Glyconeus gehört, so erschöpft er hier alle möglichen Combinationen so vollständig, dasz man versucht sein könnte, mit C. S. 186 den wirklichen Gebrauch aller dieser Reihen zu bezweiseln. Man sindet nemlich in seiner Tasel neben einigen üblichen und leicht erkennbaren Versarten andere die auf den ersten Blick befremden können. Aber auch diese lassen sich nachweisen, wenn man die antike Abteilung der Metra festhält. So ist z. B. sein βακχείος and tooyalou ---- nichts anderes als die erste Halste des Verses μηδεν άλλο φυτεύσης πρό τερον δένδριον άμπέλω, dessen zweite Hälste unter dem Namen µέσος βακχεῖος - - - - erscheint. Ebenso aussallend ist eine Periode wie diese: ----, welche anlows βακχείος ἀπὸ ἰάμβου genannt wird. Man begegnet häusig der Reihe ---- z. B. κακοῦ δὲ χαλκοῦ τρόπον Aesch. Ag. 390; aber diese Reihe ist um eine Silbe kurzer, und dieser Umstand beweist dasz sie durch Dehuung einer, und zwar der zweiten Länge zu einem zwölfzeitigen Takte wird. Die achtsilbige Reihe des Aristides, in welcher alle Längen und Kürzen ihren gewöhnlichen Werth bewahren müssen, würde

R. Westphal: die Fragmente und Lehrsätze der griech. Rhythmiker. 347

man wol vergebens in iambischen Strophen suchen. Allein ich glaube, wir haben hier an Verse zu denken wie ἀναξιφόρμιγγες ὕμνοι oder wie der fünste in den Epoden von Pindaros zweitem pythischen Liede:

φέρειν δ' έλαφρῶς έπαυχέ νιον λαβόντα ζυγόν

So abgeteilt enthält dieser Vers jene Periode zweimal, zuerst akatalektisch, dann katalektisch.

In allen diesen Perioden stimmt die Auffassung des Aristides wesentlich mit der Aussaung der Metriker überein: die Unterschiede zwischen beiden scheinen mir von viel geringerer Bedeutung als Hrn. C. S. 186 ff. Die Metriker nemlich zerlegen diese Reihen nicht in vier dreizeitige Füsze. sondern nehmen je zwei dieser Füsze zu einer Syzygie zusammen und betrachten das Ganze als einen aus zwei sechszeitigen Füszen bestehenden Dimeter. Diese Einteilung entspricht der Zerfällung des Taktes in zwei gleiche Taktglieder und steht also mit der einheitlichen Auffassung der Periode nicht in Widerspruch. Mit der neuern, logaödisch-kyklischen Auffassung ist hingegen die Darstellung des Aristides, wie C. richtig bemerkt, nicht vereinbar, ja sogar noch unvereinbarer als er bemerkt: denn nicht einmal die zwölfzeitigen Takte, die er als die wesentliche und sichere Grundlage jener Darstellung durchaus festhalten zu müssen glaubt, bleiben bei der neuern Aussaung in allen Fällen unangetastet. Das sogenannte Asclepiadeum maius, der sechzehnsilbige Vers μηδέν αλλο συτεύσης πρό τερον δένδριον αμπέλω besteht, wie wir sahen, nach Aristides aus zwei zwölfzeitigen Takten, während die neuere Theorie ihn in drei Takte von neun, sechs und neun Zeiten zerlegt. Es ist bedenklich sich so sehr von der antiken Tradition nicht nur der Metriker, sondern auch der Rhythmiker zu entfernen, und wir möchten, auf die Gefahr hin für Anhänger veralteter, längst beseitigter Systeme zu gelten, den Forschern auf diesem Gebiete empfehlen so viel als möglich zu jener Tradition zurückzukehren. Bei einigen der hier vorliegenden Masze scheint mir dies sehr leicht, ja sogar durch die Analogie anderer, allgemein anerkannter metrischer Erscheinungen geradezu geboten. Die Verbindungen des Choriambus mit dem Dijambus, die von Aristides Γαμβος ἀπὸ τροχαίου genannte Periode - - - - - , so wie der βακχεῖος ἀπο λάμβου ---- finden sich bekanntlich bei Anakreon und bei Aristophanes untereinander und mit doppeltem Choriambus - - -- - - und doppeltem Dijambus - - - - - abwechselnd:

νήπλυτον είλυμα κακής ἀσπίδος, ὰρτοπώλισιν.
πολν μὲν έχων βερβέριον, καλύμματ' ἐσφηκωμένα.
πάϊς Κύκης καλ σκιαδίσκην ἐλεφαντίνην φορεί.
νῦν δὲ τὸν ἐκ Θήμετέρου γυμνασίου λέγειν τι δεῖ καινόν,
ὅπως φανήσει.

ώς δ' έπι πάντ' έλήλυθεν κούδεν παρηλθεν, ώστ' έγωγ'
η υξανόμην άκούων.

Anakreon Fr. 21, 6. 3. 13. Arist. We. 526—528 == 636—638. Nach der neuern Theorie würden hier ein kyklischer Dactylus ohne vorausgehende Arsis und ein Trochäus mit vorausgehender Arsis einander entsprechen.

Einfacher jedenfalls ist die Annahme der Alten, dasz die beiden sechszeitigen Füsze Choriambus und Diiambus für einander eintreten; und diese Annahme hat in der Anaklasis der ionischen Verse ein vollständiges Analogon. Diese beiden Schemata:

33 | -- 33 - - 33 | -- 33 - -

sind mit diesen:

------

schon von Heliodoros durch die sogenannte Epiploke zusammengestellt worden; wir haben nur die Taktstriche nach moderner Art hinzugefügt, und bekennen nicht einzusehen, warum Rossbach und Westphal (Metrik III S. 296) diese Zusammenstellung eine rein äuszerliche nennen. — Sollen wir nun noch einen Schritt weiter, oder vielmehr noch einen Schritt zurück gehen und auch die Glykoneen und Asklepiadeen in sechszeitige Füsze auflösen? Wir müssen es wol, wenn wir die von Aristides überlieferte Lehre der Rhythmiker nicht verwerfen wollen: denn nach dieser besteht, wie schon gesagt, das Asclepiadeum maius aus zwei zwölfzeitigen Takten. Dies führt etwa auf diese Abteilung: - - - - Hiervon ist die bei den Alten übliche Abteilung, welche den Takt immer mit dem Anfang des Verses und der Melodie beginnen läszt, nur formell, nicht der Sache nach verschieden: - - - - - - und so würden sogar die verpönten Antispaste wieder ihren alten Platz unter den sechszeitigen Füszen einnehmen. Sollen wir die Reaction so weit treiben? Ich stelle hier nicht Behauptungen. sondern nur Fragen auf. Man prüfe, ob die rhythmische Tradition bei Aristides umgestoszen werden soll oder nicht: einen Mittelweg, eine Ausgleichung zwischen der neuen und der antiken Auffassung zu suchen scheint mir ein vergebliches Unternehmen.

Wir kommen nun auf die irrationalen Zeiten, χρόνοι άλογοι, auch δυθμοειδείς genannt, weil sie zwischen den normalen έρουθμοι und den gänzlich ausgeschlossenen αρρυθμοι die Mitte halten. Glücklicherweise gibt Aristoxenos von dem zogetos aloyos eine so deutliche Beschreibung, dasz kein Zweifel über seine Natur sein kann: er besteht aus einer θέσις δίσημος und einer ἄρσις, welche zwischen der δίσημος und μονόσημος in der Mitte liegt. Den irrationalen Iambus nennt Bakcheios opolog, und aus dem Beispiel das er anführt sieht man dasz die irrationale Zeit durch eine lange Silbe ausgedrückt wurde. Diese Füsze entsprechen also, wie schon Böckh sah, wenn auch nicht ausschlieszlich, den unter lamben und Trochäen gemischten Spondeen. Schwieriger ist . die Stelle des Aristides S. 39, mit deren handschriftlicher Fassung Casar S. 214 ff. sich vergeblich qualt: er gibt eine auszerst gekunstelte, ja geradezu unverständliche und unmögliche Erklärung. W. stellt dieselbe, im wesentlichen nach Burette und Böckh, richtig her: elol de nal aloyou γορείοι β΄ λαμβοειδής ος συνέστηκεν έκ μακράς άρσεως καλ δύο θέσεων. καὶ τον μεν ρυθμον εοικεν ιάμβω, τὰ δὲ τῆς λέξεως μέρη δακτύλω. ὁ δε τρογαιοειδής εκ δύο θέσεων καί μακράς άρσεως κατ' άντιστροφήν

τοῦ προτέρου. Hierbei bleibt jedoch noch immer eine Schwierigkeit, über welche sich W. nicht ausspricht, und die wahrscheinlich C. abgehalten hat diese Emendation anzunehmen. Die Beschreibung des Aristides passt auf die dreisilbigen, aufgelösten Füsze - 🕹 und 🕹 -, jene an den ungeraden Stellen der iambischen, diese an den geraden Stellen der trochäischen Verse. Wie kommt es aber dasz er die zweisilbigen, spondeischen Formen nicht erwähnt? Ich glaube, er begreift unter jenen Namen ebensowol die zweisilbigen wie die dreisilbigen Formen, aber er wollte diese letzteren absichtlich als die deutlicheren Formen zugrunde legen. Erstens nemlich unterscheiden sie sich äuszerlich von einander, während die beiden Spondeen, der den Iambus und der den Trochäus vertretende, sich nur durch den Ictus unterscheiden; zweitens zeigen sie sofort, dasz die zweizeitige Thesis in zwei Kürzen aufgelöst werden kann, während die irrationale Arsis keine Auflösung zuläszt. Nur so erklärt sich ferner, wie etwas weiter unten irrationale Doppelfüsze unter den Namen δάκτυλος κατά χορείον τον λαμβοειδή und δάκτυλος κατά γορείον τον τρογαιοειδή erwähnt werden. Denn hier kann man doch nur die zweisilbigen Formen verstehen und an Fälle wie die sogenannte doppelte Basis denken.

Hierauf folgt ein Kap. über die Antithesis. Wir haben gar nichts dagegen einzuwenden, wenn die beiden Vff. hierunter den Gegensatz nicht nur zwischen lamben und Trochäen, Ionici a maiori und a minori, sondern auch zwischen Daktylen und Anapästen verstehen wollen. Aber die Alten haben den Begriff enger gefaszt. Dies zeigen des Aristoxenos Worte έσται δε ή διαφορά αυτη έν τοις ίσοις μέν, ανισον δε έχουσι το ανω χρόνο τὸν κάτω. Weder C.s Interpretations - noch W.s Emendationsversuch ist haltbar. Nach Aristoxenos, mit dem Aristides übereinstimmt, findet der Begriff der Antithesis auf die Takte des gleichen Geschlechts keine Anwendung. Die Alten haben nur die Form der Füsze im Auge: Dactylus und Anapäst sind aber an sich keine antithetischen Formen, weil sie, je nach der rhythmischen Betonung, gegenseitig für einander eintreten können, während lambus und Trochäus sich widersprechen und ausschlieszen. Auch das von W. S. 230 u. 148 über die beiden antithetischen Betonungen des Creticus vorgebrachte geht aus den Stellen des Marius Victorinus S. 2483 u. 2485 keineswegs hervor: sieh C.s Gegenbemerkungen S. 275 ff.

Das letzte Kap. handelt über die Rhythmopõie, d. h. die rhythmische Composition. Während die theoretische Lehre von den Takten sich nur mit den notwendigen Taktgliedern beschäftigt, den Arsen und Thesen, welche in derselben Taktart immer dieselben bleihen, werden natürlich in den concreten Tonstücken, Texten, Tänzen die Takte von dem Componisten mit Tönen, Silben, Bewegungen manigfaltiger Ausdehnung ausgefüllt, welche zwar den notwendigen Taktgliedern nicht widersprechen dürfen, aber teils kürzer und daher zahlreicher, teils länger und mithin minder zahlreich sein können. Jene sind die χρόνοι in welche der Takt an sich, καθ' αὐτόν, zerfällt; diese die χρόνοι ψυθμοποιίας ζόιοι. Ob hiermit die χρόνοι άπλοῦ und πολλαπλοῦ des Aristides zusam-

menfallen, mag dahin gestellt bleiben; die Sache selbst ist, wie man sieht, sehr einfach, obgleich früher mehrfach misverstanden. Welches sind nun die in der griechischen Lyrik üblichen χρόνοι δυθμοποιίας Edioi? Die Metriker sprechen in der Regel nur von ein- und zweizeitigen Silben, die Rhythmiker aber von manigfaltigeren Messungen. Vierzeitige Längen waren aus Aristides längst bekannt; aus Bellermanns Anonymus erfuhr man zuerst von zwei-, drei-, vier- und fünfzeitigen Längen und den dafür gebräuchlichen Zeichen. Zu diesen verlängerten Längen kommt nun die verkürzte, irrationale Länge von anderthalb Zeiten, von welcher schon oben die Rede war. So sind wir über die verschiedenen Längen sehr genau unterrichtet. Ueber die Kürzen finden sich bei Mar. Vict. S. 2481 (wo, um dies im Vorübergehen zu bemerken, C. S. 155 die Worte ad haec, welche 'in Uebereinstimmung hiermit', παρά ταῦτα bedeuten, misverstanden hat) und sonst allgemeine Aeuszerungen, aus welchen hervorgeht dasz es verkürzte und vielleicht auch verlängerte Kürzen gab. In Ermangelung bestimmter Angaben spricht sich W. über den Zeitwerth dieser Kürzen nicht aus, und diese Zurückhaltung ist gewis sehr zu billigen. Was nun ferner die Pausen betrifft, deren Vorkommen nicht nur in der Instrumentalmusik, sondern auch in der Mitte und am Ende der Verse zwar nicht von dem Pariser Anonymus<sup>2</sup>), aber doch von andern bezeugt wird, so spricht Aristides von ein- und zweizeitigen, Bellermanns scriptor de musica auszerdem noch von drei- und vierzeitigen Pausen. Diese Pausen und gedehnten Längen finden nun ihre Anwendung. so oft ein ganzer Einzelfusz oder, um uns rhythmisch auszudrücken, ein ganzes Taktglied anstatt durch mehrere, durch eine einzige Silbe dargestellt wird. Dies heiszt im Auslaut der Reihen Katalexis, im Inlaut derselben haben es Rossbach und Westphal Synkope genannt, und die Aus bildung dieser Lehre ist eines der bedeutendsten Verdienste ihres Systems. Schon in der 'Rhythmik' wurde bemerkt, dasz die drei gedehnten Längen, die drei-, vier- und fünfzeitige, den drei Rhythmengeschlechtern entsprechen, den Fällen in welchen eine Silbe einen iambischen, daktylischen oder paonischen Einzelfusz ausfüllt. Warum sind nun aber nur Pausenzeichen von einer bis vier Zeiten, mit Ausschlusz der fünfzeitigen, überliesert? C. antwortet sehr richtig S. 231, dasz die fünszeitige Pause unnötig war, weil die Pausen kein Taktglied bilden, sondern nur ein unvollständig ausgedrücktes Taktglied ergänzen sollen.

<sup>2)</sup> Die arg verderbte Stelle in den Fragmenta Parisina (S. 78 Z. 16 ff. Westphal) ist weder von diesem noch von Cäsar (S. 76 Note) richtig verstanden und von beiden mit den wunderlichsten Conjecturen versehen worden. Sie bezieht sich keineswegs auf Pausen im Verse, sondern auf die verschwindende und nur als Grenze der wahrnehmbaren Zeiten zu betrachtende Zeit, welche der Uebergang von einem Ton zum andern, einer Silbe zur andern einnimmt, und von der Psellos § 6 und Bakcheios S. 24 reden. Die Worte sind so hersustellen: παζό κατά βάσιν (lies κατά μετάβασιν) γινόμενος χρόνος διορισμοῦ δύναμιν έχει αλλά καί (lies χρή), ὅτε (τὴν) μὲν προτέραν συλλαβήν μηκέτι φθέγγεται, τὴν δευτέραν (lies δὲ υστέραν) μηδέπω, τοῦτον τὸν χρόνον σιωπήση ἀντέχεσθαι (lies σιωπής μὴ ἀντέχεσθαι, d. h. keine lange Pause machen).

Hiermit ist jedoch der Gegenstand nicht erschöpft. Abgesehen davon dasz die Kapitel vom Tempo und vom Taktwechsel in W.s Buch nicht behandelt werden, sind auch die Abschnitte von den secundären Rhythmengeschlechtern und den kyklischen Anapästen und Daktylen, auf welche an verschiedenen Stellen des Buches selbst verwiesen wird, wir wissen nicht aus welchem Grunde, weggeblieben. Was den ersten Punkt betrifft, so hat Rossbach in diesen Jahrb. 1855 S. 212 ff. und Metrik III S. 8 u. 139 sehr schön erklärt, wie es kam dasz die Alten zu vereinzelten triplasischen und epitritischen Füszen griffen. In synkopierten Reihen z. B. dieser Form - - - - betrachten wir die erste Silbe als Auftakt und finden dann lauter Trochäen, von denen der zweite in eine dreizeitige Länge zusammengezogen ist; die alten Rhythmiker aber, welche keinen Austakt anzunehmen pflegten (einige, wie Augustinus, kannten ihn doch), fanden an zweiter Stelle einen triplasischen Fusz mit einzeitiger Arsis und dreizeitiger Thesis, und in der ersten Dipodie das epitritische Verhältnis von 3 zu 4. C. hat sich S. 141 mit Recht dieser Erklärung angeschlossen, und wir können nicht glauben dasz W. sie jetzt aufgegeben habe. Viel zweiselhaster ist die Messung und Anwendung der kvklischen Füsze, bei welchen der Zeitwerth verkürzter Kürzen zu bestimmen ist: C. hat hierüber S. 159 ff. Ansichten vorgetragen, die von denen Rossbachs abweichen, und wir bedauern dasz des letztern Mitarbeiter sich über diese und manche andere Frage nicht ausgesprochen hat. Es gibt leider so viele Bücher die dem Leser zu lang scheinen, dasz ein Verfasser es nicht ungern hören kann, wenn wir das seinige zu kurz finden.

Wir verbinden mit dieser Anzeige einige Bemerkungen über einen verwandte Gegenstände betreffenden Abschnitt in

3) Die Wiederherstellung der Dramen des Aeschylus, von Friedrich Heimsöth. Die Quellen. Als Einleitung zu einer neuen Recension des Aeschylus. Bonn 1861. Verlag von Henry und Cohen. 498 S. gr. 8.

Der Vf. behandelt der Reihe nach fünf Ouellen für die Kritik des Dichters: 1) Ueberlieferung früherer Lesarten in den Scholien, 2) Alterierung des Originaltextes durch die Erklärung, 3) die Rhythmen, 4) die Wortstellung, 5) Stil des Aeschylos. Dem Zweck dieses Aufsatzes gemäsz kann hier nur von dem dritten Abschnitt (S. 295-379) die Rede sein. In nachdrücklichen und schönen Worten weist Hr. H. auf den innern Zusammenhang zwischen Rhythmus und Inhalt hin. Die Rhythmen, zugleich mit den Worten im Geiste des Dichters empfangen, sind, wie er sagt, der beständige plastische Widerhall von deren Inhalt; ihr Klang kein zufälliges Spiel, sondern der Doppelgänger des Sinnes. Wir unterschreiben gern diesen Satz und empfehlen die rhythmisch ästhetische Analyse des ersten Chorliedes der Choephoren und anderer lyrischer Stellen: wer das ausdrucksvolle und charakteristische antiker Versbildung zu fühlen weisz, der wird mit Vergnügen hier seine Gefühle in Worte gekleidet sehen und diese Seiten zu den gelungensten des Buches rechnen. Freilich ist hier,

wie bei aller Gefühlssache, die Einmischung subjectiver Empfindungen nicht ganz zu vermeiden. Der Vf. wird schwerlich allgemeine Zustimmung finden, wenn er S. 301 Logaöden hestiger nennt als Dochmien; oder wenn er S. 312 aus der durch den Rhythmus angedeuteten Declamation der Verse Νίσον άθανάτας τριχός νοσφίσασ' απροβούλως πνέονθ' ά πυνόφοων υπνω (Aesch. Choeph. 619) beweisen will dasz ἀπροβούλως nichts anderes als die Verblendung der schändlichen Skylla hedeuten könne; oder wenn er S. 319 behauptet dasz in der Monodie der Io im Prometheus die beiden Schluszverse 588 und 608

κλύεις φθέγμα τᾶς βούκερω παρθένου; θρόει, φράζε τα δυσπλάνω παρθένω

nicht mehr gesungen, sondern nur gesprochen wurden, während doch Versmasz und Dorismen entschieden auf Gesang hinweisen. Im ganzen wird man jedoch dem Vf. den Beifall nicht versagen, so lange er sich darauf beschränkt das überlieferte zu analysieren; aber wenn er die Notwendigkeit der Uebereinstimmung zwischen Klang und Inhalt zu einer der Grundlagen der Texteskritik machen will, so kann man bedenklicher werden. 'Ebenso wenig' sagt er S. 306 'wie sich dem Inhalt ein demselben fremdes Wort in den Weg stellen, wie dem Ausdruck eine ungrammatische Form entgegentreten darf, ebenso wenig darf auch an irgend einer Stelle ein mit dem Inhalte nicht erkennbar übereinstimmendes gröszeres oder kleineres rhythmisches Glied erscheinen, keine rhythmische Wendung, kein Vers, kein Verssusz, keine Silbe. Jede überlieferte Lesart, jede Conjectur ist unrichtig, welche nicht zugleich durch ihre Rhythmen ihre natürliche und charakteristische Declamation in sich trägt.' Wir möchten rathen dieses Kriterium, das in dem modernen Kritiker Infallibilität des Gefühls für antike Declamation voraussetzt, mit groszer Vorsicht zu benutzen.

Nach dem ausdrucksvollen Klang kommt S. 324 ff. der Wolklang der Rhythmen zur Sprache, und hier wird ein festes, bestimmtes Princip zugrunde gelegt. Dies besteht darin, dasz die überwiegende Mehrzahl der griechischen Verse nach Dipodien gegliedert ist, also eine gerade Zahl von Icten, zwei, vier, sechs, acht starke Silben zählt, welche teils von schwachen Silben begleitet, teils durch Dehnung (s. oben) zu dem Zeitwerth eines ganzen Fuszes erweitert sind. Diese Dipodien nennt H. den Takt der griechischen Rhythmen. Die alten Rhythmiker bildeten, wie wir sahen, längere Takte und betrachteten die Dipodien als Taktglieder: doch streiten wir mit dem Vs. nicht über seine Terminologie. Er hat eine so grosze Vorliebe für die dipodische Gliederung, dasz er auch den Hexameter nicht aus zwei Tripodien, sondern aus drei Dipodien bestehen läszt. Von dem Pentameter kann er freilich nicht leugnen, dasz er in zweimal drei Füsze zerfalle, und so ist er genötigt in dem elegischen Distichon Taktwechsel anzunehmen und die Penthemimeres, die sich in beiden Versen wiederholt, in dem einen anders zu betonen als in dem andern - eine Theorie die schwerlich viel Beifall finden wird. Ferner erscheinen in der Lyrik Pherekrateen und andere tripodische Masze; aber eine Mischung von Versen mit gerader und mit ungerader Ictenzahl

erkennt der Vf. in der Komödie nur als lustigen Schwank, und in der Tragödie, wenn ich nicht irre, nur in einem einzigen Fall an, nemlich wenn Dochmien (die er rein iambisch zu messen schelnt) und ihnen entsprechende iambische Tripodien ausdrucksvoll mit dipodisch gegliederten Iamben und Trochäen abwechseln. Es ist unbestreitbar und auch nicht unbemerkt geblieben, dasz bei den Tragikern Tripodien und Pentapodien selten sind; auch das ist richtig, dasz sie unter Tetrapodien und Hexapodien gemischt hervorstechen und unser Ohr überraschen. Sollen wir sie aber deshalb mit dem Vf. systematisch aus den Texten vertreiben, als prosaische Misklänge verpönen? Nun, einige Tripodien musz H. selbst dulden, z. B. Choeph. 380

ίκεθ' ἄπερ τε βέλος. ebd. 345 εί γὰρ ὑπ' Ἰλίφ.

Ja es begegnet ihm sogar in einigen wenigen Versen eine Pentapodie mit Tetrapodien und Tripodien zu verbinden. S. 321 schreibt er selbst die Verse 900 ff. der Sieben gegen Theben folgendermaszen:

διήπει δὲ καὶ πόλιν στόνος στένουσι πύργοι, στένει πέδον φίλανδρον, μενεῖ φημις ἐπιγόνοισιν.

δι' ών νεϊκος ἔβα καὶ θανάτου τέλος (oder μέρος).

Im vierten Vers wird statt der hal. Lesart πτέανα τ' έπιγόνοις, die allerdings sehr begründeten Bedenken unterliegt, φημις έπιγόνοισιν geschrieben, weil es in den Scholien heiszt τὰ πτέανα ταῦτα, οἰον τὰ ονείδη, und einmal bei Homeros, Od. ξ 239 χαλεπή δ' έγε δήμου φημις ganz passend durch τους μή βουλομένους απελθείν ονειδος κατείχεν erklärt wird. Das Wort πτέανα aber (ein poetisches Wort!) soll eine zu δι' ών beigeschriebene Erklärung, oder auch aus πτήματα entstanden sein. Es ist dies eine Anwendung der an sich und in gewissen Grenzen ganz richtigen, aber von dem Vf. einseitig und bis zum Uebermasz verfolgten Ansicht von in den Text gedrungenen Erklärungen. Doch lassen wir dies bei Seite liegen: wir haben es jetzt nur mit den Rhythmen zu thun. Der erste Vers ist eine iambische Pentapodie mit gedehnter erster Länge; darauf folgen zwei Tetrapodien, auch den vierten Vers wird der Vf. wahrscheinlich tetrapodisch messen; den Schlusz bilden drei Tripodien. So wird also nicht nötig sein sonst allen Tripodien und Pentapodien den Krieg zu erklären. Ref. hat im Agamemnon V. 223 u. 233

τάλαινα παρακοπὰ πρωτοπήμων πέπλοισι περιπετῆ παντί θυμῷ

dem Bau der Verse gemäsz als doppelte Tripodien betrachtet. H., der Dindors und Rossbachs Abteilung dieser und der folgenden Verse mit Recht, wenn auch vielleicht nicht mit den besten Gründen verwirft, sucht dipodisch gegliederte Hexapodien herzustellen, indem er schreibt (S. 344):

παρακοπὰ τάλαινα πρωτοπήμων περιπετῆ πέπλοισι παυτί θυμῷ. Diese zwei Umstellungen, sowol in Strophe als in Antistrophe, sind an sich nicht wahrscheinlich und können stilistisch nicht für Verbesserungen gelten. Bleiben wir lieber bei den Tripodien. — Ein merkwürdiges Auskunstsmittel hat der Vs. an einer andern Stelle ersonnen. Ich habe in den Choephoren Vers 640

διανταίαν δξυπευκές οὐτῷ διαὶ Δίκας

als eine Verbindung von drei Tripodien gemessen, weil mir Rossbachs und Westphals Meinung, dasz in διανταίαν und in dem entsprechenden προχαλακύει die Diphthongen αι und ευ verkürzt seien, unannehmbar scheint. Meinem Gefühl nach treten hier die Tripodien sehr wirksam unter den Tetrapodien hervor. H. sagt hierüber S. 379: 'wenn Weil hier einen aus drei Tripodien zusammengesetzten Vers findet, von welchen die erste aus drei synkopierten Trochäen (vielmehr: lamben) bestehe, so ist dies doch eine zu weit getriebene Anwendung der Synkopenweise, welche man etwa den Deutern römischer saturnischer Verse überlassen, nicht in Aeschylische iambische Systeme hineintragen sollte.' Ich gestehe dasz ich diese Kritik von Seiten H.s., der hier und anderswo ebenso viele und mehr Dehnungen annimmt, nicht verstehe. Man sehe nur wie er unmittelbar darauf dieselben Worte mit 'dreifacher Verlängerung der Silben -ταίαν' miszt:

διανταίαν όξυπευκές οὐτῷ 

- - - | - - - - - 4+4

'Die erste der beiden langen Silben' fügt er hinzu 'füllt zwei zoovot δυθμικοί aus (die σημασία des Rhythmus fällt daher zweimal in dieselbe hinein), die andere éinen; zu einander stehen sie im Verhältnisse des Trochäus.' Die vorausgehende Länge -αν- scheint also H. nicht dehnen zu wollen, obschon dies durchaus notwendig ist, wenn der Rhythmus zusammenhängen soll. Anderswo nimmt er, und zwar mit Recht, keinen Anstand vier aufeinander folgende Längen zu dehnen. Allein das merkwürdige, worauf ich aufmerksam machen wollte, ist die Behauptung dasz die Länge -ral- den Werth eines Doppelfuszes haben, d. h. sechs Zeiten füllen soll. Welche Gewähr in den Angaben der alten Rhythmiker, welche innere Wahrscheinlichkeit eine so auszerordentliche Hypothese habe, danach fragt man vergeblich. Sie ist nur erfunden, um den Tripodien zu entgehen. - Wir folgern hieraus dasz der Satz des Vf. über die Ausschlieszung der Tripodien und Pentapodien aus den lyrischen Stücken der Tragiker zu exclusiv ist; aber wir wollen ihm das Verdienst nicht schmälern, auf die Seltenheit derselben in bestimmterer und allgemeinerer Weise, als dies bisher geschehen war, hingewiesen zu haben.

Zum Schlusz finden sich von S. 368 an einige Bemerkungen über die richtige Messung der Silben in den Gesangstücken, welche der Vf. vielleicht besser an die Spitze gestellt hätte. Die Metrik, heiszt es hier, 'liege noch ganz in ihrer Kindheit', wenn sich auch 'die ersten Spuren eines eigentlichen rhythmischen Bewustseins bei Rossbach und Westphal in der sogenannten Synkope zeigen'. Hr. H., der selbst eine vollständige Darstellung der Metrik verspricht, macht durch diese

Worte grosze Erwartungen rege, berechtigt freilich auch zu groszen Ansprüchen und rust im voraus eine strenge Kritik hervor. Einstweilen jedoch führt er uns auf den folgenden Seiten leider nicht über das Wiegenalter der neuen Wissenschaft, ich meine über Rossbachs und Westphals Standpunkt, hinaus. Die Eigentümlichkeit seiner Ansichten über Verlängerung der Füsze und Silben besteht, soviel ich sehen kann, in zwei Punkten. Er scheint nur zwei oder vier aufeinander folgende, überhaupt nur paarweise gedehnte Silben anzunehmen, und in analogen Fällen unpaarige Dehnungen, mit Aufopferung der Continuität des Rhythmus, auszuschlieszen. Oder sollte ich den Vf. misverstanden haben? Zweitens gibt er einmal, wie schon gesagt, zwei auseinander solgenden gedehnten Silben verschiedene Werthe, so dasz er die eine einem dreizeitigen Einzelfusze, die andere einem sechszeitigen Doppelfusze gleich stellt. Beide Eigentümlichkeiten scheinen mir keine Verbesserungen der Synkopentheorie zu sein. Von geringerem Belang sind abweichende Auffassungen einzelner Dichterstellen. Der Vf. miszt z. B. Eum. 373

δόξαι τ' ανδρών καὶ μαλ' ὑπ' αἰθέρι σεμναὶ τακόμεναι κατὰ γᾶν μινύθουσιν ἄτιμοι

so, dasz die Worte δόξαι τ' ανδρών nicht acht, sondern sechzehn Zeiten füllen, indem jede Silbe den Werth eines daktylischen Fuszes erhält. So werde, sagt er, der in den beiden Versen ausgesprochene Gegensatz glänzender gemalt. Meinem Gefühl nach entstände so eine übertrieben ausdrucksvolle Declamation; der Contrast scheint mir bedeutend genug, wenn jene Worte einfache Spondeen bilden, ja ich glaube, er wird mit dieser einfachen Declamation noch hörfälliger, indem so die beiden Verse gleiche Fuszzahl und gleiche Ausdehnung erhalten: denn Verschiedenheit des Aehnlichen bringt gerade die wirksamste Antithese hervor. Doch dies gehört in das subjective Gebiet der Gefühlssachen, worüber sich nicht streiten läszt.

Ein Wort auf S. 369 gibt uns Veranlassung auf die griechischen Rhythmiker und ihre beiden neusten Erklärer zurückzukommen. Der Vf. sagt, nichts komme im Drama häufiger vor als 'die Ausdehnung zweier langen Silben zur doppelten Länge, so dasz also, da nach der Schönheitsregel der griechischen Rhythmen vier Kürzen das Maximum eines χρόνος δυθμικός ausmachen, eine jede der beiden Silben die Zeit von Arsis zu Arsis, einen ganzen γρόνος δυθμικός, ausfüllt und in der σημασία der griechischen Rhythmen von der déoig betrossen wird (-'-).' Da hierauf als Beispiel Ζεύς ὄστις ποτ' έστίν, εί τόδ' αὐτῷ φίλον πεκλημένο (Aesch. Ag. 160) folgt, so sieht es fast aus als ob auch in trochāischen und iambischen Versen gedehnte Längen nicht drei-, sondern vierzeitig sein sollten; doch können wir nicht glauben dasz dies die wirkliche Meinung des Vf. sei. Uebrigens hat er offenbar die Worte des Aristides S. 33 im Auge: σύνθετος δέ έστι χρόνος ὁ διαιρεῖσθαι δυνάμενος τούτων δε ό μεν διπλασίων έστι του πρώτου, ό δε τριπλασίων, ό δε τετραπλασίων· μέχρι γαρ τετράδος προήλθεν ο δυθμικός χρόνος. Die Worte sind dunkel, aber soviel ist klar, dasz sie den von H. angenommenen Sinn nicht haben. Aristides würde nicht nur dem Aristoxenos, sondern auch sich selbst widersprechen: er kennt hemiolische und epitritische Füsze, die mindestens fünf und sieben Zeiten umfassen, er kennt den zehnzeitigen Paon epibatus, die zwölfzeitigen Orthii und Semanti, endlich die S. 35 erwähnten längsten Füsze von 16, 18 und 25 Zeiten. Vielmehr scheinen unter χρόνοι δυθμικοί hier wie sonst nicht Takte, sondern Taktglieder verstanden werden zu müssen, und wir glauben mit Westphal S. 167, dasz Aristides an die Arsen und Thesen der πόδες ελάχιστοι der vier von ihm statuierten Rhythmengeschlechter, des γένος ἴσον, διπλάσιον, ήμιόλιον und ἐπίτριτον denkt. Im wesentlichen auf dasselbe kommt die Erklärung Casars S. 84 heraus, es seien hier die Verhältniszahlen gegeben, in denen sich die Gliederung von Arsis und Thesis bewegt, und die in den vier Rhythmengeschlechtern folgende sind: 1:1, 1:2, 2:3, 3:4. Diese beiden, nur formell verschiedenen Aussaungen stimmen sehr gut mit dem übrigen System überein: nur vermiszt man bei der ersten die bestimmte Einschränkung auf die modes ελάγιστοι, während die zweite sich nur sehr künstlich mit den unmittelbar vorhergehenden Bestimmungen über den dem σύνθετος γρόνος entgegengesetzten χρόνος πρώτος vereinigen läszt. So lassen sich leichter die entschieden falschen Deutungen jener Worte widerlegen als die wahrscheinlichen zur Gewisheit erheben. - Um schlieszlich auf das Heimsothsche Buch zurückzukommen, so werden die Leser, auch wenn sie mit dem Ref. viele der darin vorgetragenen Ansichten und Textesanderungen, insofern dieselben neu sind, nicht billigen sollten, doch manigfache Anregung empfangen und sowol in dem hier besprochenen wie in den übrigen Abschnitten ein umfassendes und eindringendes Studium der griechischen Dichter und insbesondere des Aeschylos anerkennen.

Besançon. Heinrich Weil.

#### 80.

De cantico Sophocleo Oedipi Colonei procemium academicum Friderici Ritschelii professoris Bonnensis. Bonnae Adolphus Marcus vendit. MDCCCLXII. 14 S. gr. 4.

Das in der Ueberschrift bezeichnete Canticum ist der bekannte Lobgesang des Chors auf seine Heimat Kolonos, dessen zweites Strophenpaar Hr. GR. Ritschl einer eingehenden kritischen Behandlung unterwirft. Wenn ich hierüber im folgenden ein kurzes Referat niederlege, so beabsichtige ich die Resultate der Abhandlung einem weitern Leserkreise zugänglich zu machen, musz es mir aber versagen zugleich den Gang der Untersuchung näher nachzuweisen, die durch die wolbemessene Würdigung der bisherigen Leistungen, Abweisung unbestimmter und willkürlicher Vermutungen und das zur Anwendung gebrachte streng methodische, kunstgerechte kritische Verfahren ebenso belehrend ist, als sie durch die klare, lichtvolle und selbst den dürren Stoff geistig belebende Darstellung das Interesse des Lesers ungeschwächt rege zu erhalten weisz.

Es sind besonders drei Stellen, die sich schon durch die vermiszte

antistrophische Entsprechung als verdorben erweisen; zunächst V. 696 u. 709 οὐδ' ἐν τῷ μεγάλα Δωρίδι νάσφ Πέλοπος πώποτε βλαστόν == δῶρου τοῦ μεγάλου δαίμονος είπεῖν αθχημα μέγιστον. Während die einen Glosseme in der Strophe, andere eine Lücke in der Antistrophe vermuten, findet R. einen bestimmten Entscheidungsgrund in der Beachtung der poetischen Darstellungsweise und des Gedankens, indem jene von den beiden Bestimmungen Amolds und Mélonog nur éine als zulässig erscheinen läszt, dieser aber nozè erheischt, nicht nonoze, als ob der Chor, was er noch nicht erfahren, als kunftig möglich bezeichnen wolle. Demnach ist νάσφ ποτέ βλαστόν zu setzen und in der Antistrophe είπεῖν als Interpolation zu tilgen. - Schwieriger ist die Entscheidung über V. 702 f. το μέν τις ούτε νεαρός ούτε γήρα | σημαίνων άλιώσει χερί πέρσας — deren ersterem der antistrophische πρώταισι ταΐσδε κτίσας ayviais entgegengestellt ist. Man hat in veapos eine Corruptel vermutet, zur Gewisheit ist dies erst jetzt durch den Nachweis erhoben, dasz dieses Wort nach seststehendem poetischem Sprachgebrauch nur vom Kindesalter gebraucht werde. Ferner könne γήρα σημαίνων nicht bedeuten senex imperator, wie fast allgemein angenommen werde; richtig habe einer von des Vf. Zuhörern, Alfred Schöne aus Dresden, γηράς vermutet; auszerdem aber sei statt des hier unmöglichen Part. σημαίνων das Subst. σημάντως \*) herzustellen, das der Dichter seinem Vorbilde Homeros (Δ 429) entnommen; die Stelle laute also: τὸ μέν τις ἀπμαῖος οὖτε γηράς | σημάντωρ άλιώσει χερί πέρσας. Dasz diese Emendation via ac ratione gefunden sei, wird wol niemand in Abrede stellen; und kann man vielleicht auch den Einwand erheben, dasz die Entgegenstellung von ἀκμαΐος und γηράς mehr den Gegensatz eines thatkrästigen und altersschwachen, als den hier geforderten eines jugendlich übermütigen und bedächtigen Feldherrn hervortreten lasse, und dasz mit drei benachbarten Wörtern Aenderungen vorgenommen werden, so bleibt doch schwerlich ein anderer Ausweg übrig, wenn nemlich die Beziehung auf Xerxes und Archidamos festgehalten wird. Aber gerade in Bezug auf die Richtigkeit dieser Voraussetzung möchte ich zu weiterer Prüfung einige Bedenken anregen. An sich ist eine solche Anspielung nicht unwahrscheinlich; allein ich meine dasz zu einer eigentlichen Prophetie des Chors hier kein genügender Anlasz vorliegt, dasz vielmehr der Dichter seine Worte so zu wählen hatte, dasz sie jene Beziehung anzuregen geeignet waren, aber auch ohne dieselbe den dem Zusammenhange nach geforderten Gedanken vollständig ausdrückten. Dieser Gedanke ist aber, dasz der Oelbaum, als dem Zeus und der Athena geheiligt, unter ihrem unmittelbaren Schutze steht. Dieser Schutz wendet sich aber überhaupt gegen jede Beschädigung, so dasz die Beschräukung auf

<sup>\*) [</sup>Eine unverächtliche Stütze für diese von Ritschl geforderte Aenderung des überlieferten σημαίνων in σημάντως bietet der Vers OT, 957, wo im Texte des Laurentianus σημήνας oder vielmehr σημάνας steht, aber mit der Glosse γς. σημάντως, welche letztere Lesart als die allein richtige nachgewiesen worden ist von A. Nauck in diesen Jahrbüchern oben S. 164.

die Beschädigung durch einen Feind mindestens auffallend erscheint. So heiszt es ja auch im Scholion: ἐπάρατον δὲ ἐποιήσαντο, ὅστις ἐμβαλών αὐτας ἐππόψειε, φίλος η πολέμιος. Auszerdem halte ich die Zusammenstellung des Xerxes mit Archidamos für nicht correct, da wol Xerxes, so viel an ihm lag, χερὶ πέρσας war, nicht aber Archidamos, der ausdrücklich die Olivenpflanzungen zu schonen befahl. Sagt aber der Chor: 'kein Archidamos wird die Pflanzung vernichten, so setzt dies den Willen desselben sie zu zerstören voraus. Endlich ist die bestimmte Hinweisung auf Archidamos schon im vorhergehenden enthalten: έγχέων φόβημα δαΐων. Wenn diese Bedenken eine Berechtigung hätten, so wäre σημαίvov in anderer Weise zu ändern und würde sich der Vorschlag von Blaydes γήρα συνναίων empfehlen und des notwendigen Gegensatzes wegen die Aenderung von Wunder und Hermann, die auch R. hervorhebt und als zulässig bezeichnet, τὸ μὲν νέωρός τις οὕτε γήρα. Zwar macht R. mit gutem Rechte geltend, dasz die ungewöhnliche und gewählte Stellung des zig gegen jene Aenderung spreche; indessen läszt sich hier jene Umstellung mit einiger Wahrscheinlichkeit erklären. Denn wenn der Abschreiber zu νέωρος oder νεαρός das zu ergänzende oüte setzte, so entstand der unrhythmische Vers το μέν ούτε νεαρός τις ούτε γήρα, der sich durch die Umstellung des zig in einen richtigen iambischen Vers umgestalten liesz, und die Metriker haben in solchen Fällen nicht nur ungewöhnliche, sondern selbst unmögliche Wortstellungen nicht gescheut. - Endlich zu V. 704 ὁ γὰρ εἰσαιὲν ὁρῶν κύκλος, wo, um die Responsion herzustellen, gewöhnlich mit Porson o yao alev ediert wird, bemerkt R. mit Recht, dasz vielmehr ὁ δ' ἐσαιὲν zu verbessern sei. Die antistrophischen Verse aber lauten:

> ά δ' εὐήρετμος ἔκπαγλ' άλία χεροί παραπτομένα πλάτα Θρώσκει τῶν ἑκατομπόδων Νηρήδων ἀκόλουθος.

Hier wird überzeugend nachgewiesen, dasz Musgraves Aenderung des ά in σά notwendig sei; dagegen hege ich Zweisel an der Richtigkeit der gebilligten Schneidewinschen Auffassung der Worte γεροί παραπτομένα 'den Händen sich anfügend'. Denn diese Bedeutung von παράπτεσθαι ist nicht nachweisbar, auch hinderte nichts προσαπτομένα zu setzen. Alsdann ware πλάτα das Ruder, während εὐήρετμος und Θρώσκει passend nur vom Schiffe gesagt wird. Endlich muste hier, wo von der Erfindung der Schiffahrt die Rede ist, nicht blosz das Ruder, sondern auch das Segel erwähnt werden, das ganz besonders als Ennaylov hervorgehoben zu werden verdiente. Die Erwähnung der Mittel aber, durch die das Schiff in Bewegung gesetzt und gelenkt wird, macht der Gegensatz zu επποισιν τον απεστήρα χαλινόν πτίσας erforderlich: denn Ruder und Segel sind der zalivos des unbändigen Elements, wodurch wir es uns dienstbar machen, dasz es uns auf seinem Rücken trägt, nicht wohin die Woge treibt, sondern wohin wir wollen. Darum vermute ich: oa δ' εὐήρετμος ἔκπαγλ' άλία γεροί πνοᾶ τε πταμένα πλάτα —. Die richtige Auffassung von χεροί ist durch das vorausgehende εὐήρετμος vorbereitet, zvog an sich verständlich. Dann wäre auch eine Aenderung des entsprechenden strophischen Verses nicht nötig.

Es bleiben 'pauca secundaria' übrig, darunter azelogrov V. 698, das mit Abweisung vorgebrachter Bedenken als richtige Lesart nachgewiesen wird. Ich möchte die Bemerkung hinzufügen, dasz mir in ovτευμ' αγείρητον eine Art Oxymoron zu liegen scheint, gleichsam eine nicht gepflanzte Pflanzung, womit nicht blosz gesagt wird, dasz der attische Boden von selbst den Oelbaum hervorgebracht habe, sondern dasz der Oelbaum eine Pflanzung sei, insofern ihn Athena aus dem Boden habe wachsen lassen. Dies wird nicht bestimmt ausgesprochen, wie auch später (worauf R. zuerst aufmerksam gemacht hat) die Hervorbringung des Rosses dem Poseidon nicht direct zugeschrieben wird; allein dem mit der Sage bekannten Athener war diese Aussassung nahe gelegt, und auszerdem hat der Dichter die Beziehung auf Athena noch verstärkt durch den darauf folgenden Vers έγχέων φόβημα δαΐων, eine Scheu für feindliche Lanzen, weil der Oelbaum eine Pflanzung der Kriegsgöttin ist, so wie dadurch dasz er V. 701 ylaunas mit Nachdruck an die Spitze gestellt hat. Auch aus diesem Grunde wäre die sonst gefällige Vermutung Naucks ανήρατον statt αγείρητον nicht annehmbar. Zum Schlusz werden gegen die Richtigkeit von V. 711 εύιππον εύπωλον εὐθάλασσον gewichtige Bedenken erhoben, da, während die Gabe des Gottes eine doppelte ist, sie als eine dreisache erscheint, oder die eine vor der andern als bedeutender hervorgehoben würde, offenbar gegen die Absicht des Dichters; sei aber eine Scheidung der Reiterkunst von der Zucht der Rosse beabsichtigt worden, so war εὖπωλον voranzustellen, auszerdem aber mit gleichem Rechte die Scheidung der Schiffsbaukunst von der Schiffahrt zu erwarten. oder vielmehr mit gleichem Unrecht, da der Dichter nur die Kunst das Rosz und das Schiff zu lenken als Geschenk des Gottes preise. Einer so einleuchtenden Argumentation wird man schwerlich etwas entgegenstellen können; als unbestimmt aber wird die Verbesserung bezeichnet, da es der Wege viele gebe; doch wird ein sehr ansprechender Vorschlag mitgeteilt σέβας τόδ' εὔπωλον εὐθάλασσον, wodurch wir zugleich eine ganz genaue Uebereinstimmung mit dem strophischen Verse gewinnen. - Dies ist, von vielen gelegentlich eingestreuten Bemerkungen und Berichtigungen abgesehen, der Hauptinhalt der werthvollen Schrift, durch die der Hr. Vf. sich die Freunde des Sophokles zu bestem Danke verpflichtet hat.

Ostrowo.

Robert Enger.

#### 81.

Zu Ciceros Rede für den Dichter Archias.

3,5 † sed etiam hoc non solum ingenii ac litterarum, verum etiam naturae atque virtutis. Die ersten Worte, die von vielen Kritikern angefochten und manigfach geändert sind, könnte man aus einer ähnlichen Stelle vielleicht in sit etiam emendieren: Corn. Nepos Att. 10, 3 hoc quoque sit Attici bonitatis exemplum. — 4, 8 adsunt Heraclienses

legati, nobilissimi homines, huius iudicii causa cum mandalis et cum publico testimonio venerunt, qui hunc adscriptum Heracliensem dicunt. Während Lambin mit Camerarius qui vor huius einsetzte, ist Halm mit Mommsen geneigt venerunt als Glossem zu adsunt zu tilgen. Doch lautet ahnlich in Verr. V 59, 154 adsunt enim Puteoli toti; frequentissimi venerunt ad hoc iudicium mercatores, homines locupletes atque honesti, qui . . dicunt. — 4, 9 an domicilium Romae non habuit is qui tot annis ante civitatem datam sedem omnium rerum ac fortunarum suarum Romae conlocavit? Es durste wol an domicilium Romae non habuit? allein die Frage und is qui . . Romae conlocavit die ablehnende Erwiderung bilden. So fährt ja der Redner auch fort an non est professus? immo vero iis tabulis professus. Nicht unähnlich ist z. B. p. S. Roscio 28, 76 litteras, credo, misit alicui sicario: qui Romae noverat neminem. - 5, 11 sed quoniam census non ius civilatis confirmat ac tantum modo indicat eum, qui sit census, ita se iam tum gessisse pro cive: iis temporibus, quem tu criminaris ne ipsius quidem iudicio in civium Romanorum iure esse versatum, et testamentum saepe fecit nostris legibus et usw. Halm tilgt mit Lambin ita und bemerkt auszerdem, dasz man statt quem (wofür die genauer bekannten Hss. mit einer freilich leichten und nicht seltenen Verwechslung quae geben) vielmehr quibus oder quom eum tu criminaris erwarte. Allerdings scheint ita neben pro cive überslüssig, insofern ita se gessisse dasselbe bedeutet was pro cive se gessisse. Denn die Erklärung von ita, welche ein gelehrter Freund mir vorgeschlagen hat, 'insoweit als er sich nemlich hat schätzen lassen', verdunkelt den offenbaren Gegensatz, der hier zwischen dem rechtmäszigen Besitz und der factischen Ausübung der Civität gemacht wird. Doch ist es fraglich, ob nicht eher pro cive ein erläuternder Zusatz zu dem weniger klaren ita sein dürste, besonders da nach Ausscheidung jener Worte gessisse den aus der Antithese ihm zukommenden Ton erhält. Es ist aber auch noch ein drittes möglich, und dies halte ich für das richtige, dasz nemlich schon pro cive den Nachsatz beginnt: pro cive testamentum fecit, adiil hereditates, in beneficiis ad aerarium delatus est ware gesagt wie bei den Juristen pro herede, pro possessore, pro emptore possidet Dig. V 3, 9. 11. 13. - 6, 13 alque hoc adeo mihi concedendum est magis, quod ex his studiis haec quoque crescit oratio et facultas. Die ersten Worte bedürfen keiner Aenderung, wenn man hoc als Ablativ auffaszt und mit magis verbindet, und mit Annahme einer Transposition für atque adeo hoc magis mihi concedendum est als Subject aus dem vorigen Satze sich hinzudenkt: 'die Zeit die ich mir zu litterarischen Beschäftigungen nehme.' Zur Stellung vergleiche man Catil. II 3, 5 atque hoc etiam sunt timendi magis. p. Sestio 28, 60 atque hoc etiam . . esse maiorem. Dagegen durfte oratio et facultas, eine Zusammenstellung von der man, wie Halm bemerkt, sonst bei Cic. kein Beispiel finden wird, statt ratio et facultas verschrieben sein. So hiesz es ja auch im Probmium § 1 huiusce rei ratio aliqua ab optimarum artium studiis ac disciplina profecta. § 2 quod alia quaedam in hoc facultas sit in-

genii neque hacc dicendi ratio aut disciplina. -- 7, 16 si ex his studiis delectatio sola peteretur, tamen, ut opinor, hanc animi adversionem humanissimam ac liberalissimam iudicaretis. nam ceterae neque temporum sunt neque aetatum omnium neque locorum: at haec studia usw. Gegen die von Madvig, Baiter, Halm aufgenommene Coniectur animi remissionem läszt sich einwenden, dasz die hsl. Lesart animadversionem so eigentümlich ist, dasz ihre Entstehung durch Interpolation wenig Wahrscheinlichkeit hat: dasz ferner durch Aufnahme iener Conjectur der Gedanke verengt, das Lob, das der Redner litterarischen Beschäftigungen spendet, geschmälert wird. Warum sollten dieselben nur Spielen und dergleichen Erholungen (§ 13) vorgezogen werden, und nicht auch ernsten Beschäftigungen, wie z. B. Landwirtschaft, Kriegsleben, Rechtskunde? Passen denn diese für alle Zeiten, Altersstufen, Orte? Wollte man sagen, dies Lob sei im Munde eines Römers zu grosz, so erwäge man, dasz ein Redner zugunsten seines Clienten es ausspricht. Nur eine andere kleine Aenderung möchte ich vorschlagen. ceterae, auf animi adversiones bezogen, sollte eher cetera heiszen, im Gegensatz zum vorausgehenden his studiis, zum folgenden haec studia. Dafür spricht auch eine spätere Stelle. Wie nemlich hier cetera und haec studia, so werden § 18 ceterarum rerum studia der Dichtkunst entgegengesetzt. - 9, 21 Pontum et regiis quondam opibus et ipsa natura regionis vallatum. Aus der hal. Lesart naturae regione emendiert Halm mit Mommsen und Madvig natura et regione, wozu er ad fam. I 7, 6 vergleicht: eam esse naturam et regionem provinciae tune. Aber für die Vulg. spricht auszer dem gewöhnlichen natura loci auch p. r. Deiot. 9, 24 propter regionis naturam et suminis.

Rastenburg.

Friedrich Richter.

### 82.

# Zu A. Gellius gegen Hrn. L. Mercklin.

Hr. L. Mercklin in Dorpat hat im vorigen Jahrgang dieser Zeitschrift S. 713—724 meine Dissertation über die grammatischen Quellen des A. Gelliss (Posen 1860) einer eingehenden Besprechung gewürdigt. Unter anderen Umständen wäre das sehr dankenswerth gewesen, und ich selbst hatte ihm auf specielles Anrathen meines verehrten Lehrers, des Hrn. Prof. Hertz, bei der Uebersendung meiner Dies. den Wunsch ausgesprochen, er möchte sie, falls er sie dazu angethan hielte, recensieren. Nun aber hat er aus der Recension eine Anklage gemacht, bestimmt und geeignet, mich in den Augen eines jeden der ihr Glauben sehenkt als Plagiator an den Pranger zu stellen. Mag Hr. M. immerhin Grund haben sein Eigentum zusammenzuhalten: es ist von einem anerkannten Gelehrten wenig human, mich im Beginn meiner Laufbahn unter solchem Vorwurf bei der gelehrten Welt einzuführen, da er doch statt sicherer Thatsachen nur Vermutungen hat und Verdächtigungen ausspricht, auch wo es ihm an Beweisen dafür fehlt. Belege für diese Behauptung werde ich unten geben, wo ich die Beschuldigungen meines Rec. näher untersuche. Ich bitte deshalb diejenigen, die es der Mühe werth

halten sich über meine Dissertation und die erwähnte Kritik Hzp. M.s

ein Urteil zu bilden, meiner weitern Ausführung zu folgen.

Es wird den Lesern dieser Blätter noch erinnerlich sein, dass im Frühjahr 1860 im 3n Supplementband dieser Jahrbücher eine Abhandlung des Hrn. M. über die Citiermethode und Quellenbenutzung des A. Gellius erschien. In dem Sommer desselben Jahres wurde meine Diss. fertig. Ich hatte mich schon länger als ein Jahr mit ihr beschäftigt und zuletzt eilen müssen, da eine vorläufige Anstellung an dem evang. Gymnasium in Posen mich verpflichtete mein Examen möglichst bald nachzuholen. So war mir das Erscheinen der Mercklinschen Schrift etwas unbequem. Denn was ich als einleitenden Teil zu geben gedachte, das Verfahren des Gellius in der Benutzung seiner Quellen, war dort zum Hauptgegenstand der Untersuchung gemacht und begreiflicherweise ausführlicher behandelt worden, da es mir nicht um Erschöpfung der Sache, sondern um eine kurze Erläuterung an Beispielen zu thun Zum Umarbeiten gebrach es mir an Zeit, und so entstand für mich die Frage, ob ich diesen ersten Teil meiner Arbeit ganz unterdrücken solle. Doch dann fehlte meiner Arbeit die Grundlage und ich fürchtete unmethodisch zu erscheinen. Zudem fand ich, wie auch Hr. M. in der Rec. S. 716 bemerkt, dasz er die Sache unter etwas anderen Gesichtspunkten behandelt hatte, und endlich glaubte ich, es möchte manchem nicht unlieb sein die unabhängig gewonnenen Resultate su vergleichen. Ich gab also meine prolusiones mit heraus, aber wie sie waren, nur dasz ich auf Hrn. M.s abweichende oder übereinstimmende Ansicht, wo es von Wichtigkeit schien, aufmerksam machte. Erst in der sweiten Hälfte meiner Arbeit, die ich noch nicht niedergeschrieben hatte, als mir Hrn. M.s Buch zu Händen kam, konnte ich seine Resultate mit in den Kreis der Erörterung ziehen. Ich habe mich über dies Verhältnis meiner Arbeit zu der seinigen in der Vorrede meiner Diss. deutlich ausgesprochen und glaubte so vor Misdeutungen sicher zu sein. Aber ich hatte mich geirrt. Hr. M., der in meiner Diss. ein Danaergeschenk sehen mochte, zeigte mir dasz ich zu solcher Voraussetzung kein Recht hatte. Er hat meine Versicherung in der Vorrede gelesen, wurde aber darin bald mit sich einig, dass auf ein einfaches Manneswort nicht viel zu geben sei. Er sah nur die hier und da ähulichen Ausführungen in seiner und meiner Arbeit, und gründete darauf die kränkenden Invectiven, die er bald offen, bald versteckt gegen mich ausspricht. Unzweideutig ist z. B. der Vorwurf S. 715, ich hätte das Hauptresultat seiner Schrift stillschweigend zu dem meinigen gemacht. Aber auch die Stellen, wo er, um sich sicher zu stellen, nur die factische Uebereinstimmung zwischen ihm und mir notiert, wie 8.716, wo er namentlich die gleichen Beispiele betont, kann ich nicht in anderm Lichte sehen und nicht anders behandeln.

Nach Fechtersitte eröffnet er den Kampf nur mit halbem Ernst: ich hätte auf seine Ansichten nur in Anmerkungen hinweisen wollen, trotzdem aber schon in dem ersten Teile ihn an zwei Stellen im Texte angeführt. S. 39 nemlich sind in meiner Diss. der Besprechung des Timäus angehängt die Worte: 'cf. Merckl. p. 650' und S. 53 heiszt es im Texte zu zwei Capiteln des Gellius, die ich nach meinem Plane vorläufig von der Quellenuntersuchung ausschlieszen muste: 'de utroque interim conferas Mercklinum p. 651.' Man sieht, es unterscheiden sich beide Stellen von Anmerkungen nur durch ihren Plats, und weiter konnte ich doch mit jener Erklärung nichts sagen wollen, als dasz ich mich auf eine eingehende Discussion seiner Ansichten in dem ersten Teile meiner Arbeit nicht mehr einlassen könne. Aber wenn mein Herr Splitterrichter sich auf den Ausdruck 'Anmerkung' klemmt, so hat er Recht, und ieh musz ihm zugestehen, wenn er nicht wollte, war er

nicht verpflichtet die Achnlichkeit swischen jenen Citaten und Anmerkungen zu begreifen. — Nicht so harmlos, sondern etwas hämisch folgt dann die Bemerkung, es sei nicht einsusehen, weshalb ich nicht den ersten Teil meiner Arbeit eben so häufig mit Widersprüchen gegen ihn ausgestattet habe als den zweiten. Er will damit sagen, er sehe es recht wol ein, ich hätte nur seine Ansichten statt eigner vorgetragen. Nicht für ihn, sondern für andere sei darauf bemerkt, dass der erste und zweite Teil meiner Arbeit in der angedeuteten Beziehung schlechterdings incommensurabel sind. Denn in dem ersten Teile, welcher der nachfolgenden Untersuchung die allgemeine Grundlage unterbreiten soll, stelle ich mehr die einselnen deutlichen Beispiele von bestimmten Gewohnheiten des Gellius zusammen, und es kann da von Widerspruch überhaupt wenig die Rode sein. Erst im zweiten, wo ich hie und da Vermutungen vortrage, und wo es gilt aus jenen deutlichen Beispielen für minder deutliche Fälle Consequenzen zu ziehen, wird das Verfahren

subjectiv. Den Widerspruch also hat er häufig vermiszt; freilich noch mehr die Angabe der Uebereinstimmung oder, was ihm identisch ist, die Angabe meiner Quelle. Natürlich kann ich ihm auf die blind und allgemein ausgesprochene Beschuldigung, es kehrten bei mir ganse Abschnitte seiner Schrift non mutatis mutandis und ohne Angabe der Concordanz wieder', nicht antworten; es tröstet mich nur, dasz sie auch kein gewissenhafter Mann ohne Beweise glauben wird. Bestimmter wird er erst, wo er den Beweis antritt S. 715, dasz ich 'den Grundgedanken und das Hauptresultat seiner Schrift als eine ganz selbstverständliche und allbekannte Sache vorausgesetzt und benutzt habe, ohne die leiseste Andeutung, dasz er dies Resultat erst mit allem Fleisz su gewinnen gesucht habe.' Er führt mehrere Stellen an S. S. 15. 41. 49, wo ich mit dem Argument operiert habe, dasz ein ungenaues Citat des Gellius einen Verdacht gegen die unmittelbare Benutzung des betr. Autors rege mache. Ich begreife nicht, warum Hr. M. nicht, statt die einzelnen Falle anzuführen, lieber da mich angegriffen hat, wo ich jenes Argument, ebenfalls ohne ihn zu citieren, als Princip ausgesprochen habe 16: 'nonnunquam auctorem sine libro laudat, quod si quo familiarius utebatur scriptore, offendere non potest, velut in Varrone, Nigidio, aliis, auget autem dubitationem, quam de auctore rarius laudato habemus.' Vielleicht hält er mir entgegen, dass ich su Anfange dieses ganzen Paragraphen (§ 6) auf sein Buch hingewiesen habe. Aber das wäre gefährlich für ihn: denn es würde aussehen, als ob er nur darüber empfindlich wäre, dass er nicht auf jeder Seite meiner Abhandlung seinen Namen gelesen. Doch mag er dies erklären wie er will, meine Antwort musz dieselbe bleiben. Ich verdanke obiges Argument weder in jenen einzelnen Fällen noch an der letzten Stelle seiner Forschung, sondern meiner Ueberlegung, auf die ich übrigens keineswegs stolz bin, da ich sie von jedem andern auch verlangen würde. Ich meine so: jeder der ein wenig im Gellius zu Hause ist weiss, ohne Hrn. M.s Buch gelesen zu haben, dass derselbe seine Quelle in der Regel sorgfältig angibt bis auf Titel und Abteilung des betr. Buches. Jede Abweichung von dieser Gewohnheit, so wird man ohne Zögern mit mir weiter schlieszen, hat von vorn herein etwas auffallendes. Oft findet sie ihre Erklärung in der wiederholten Benutzung desselben Buches, wie wenn Gellius, statt immer wieder die commentarii grammatici des Nigidius ansuführen, schlechtweg Nigidius citiert. Bei anderen dem Gellius nicht geläufigen Autoren aber, gegen die auch sonst der Verdacht nur mittelbarer Benutzung besteht, ist sie geeignet diesen Verdacht zu erhöhen. Wenn er also - um sur Erklärung, nicht sum Beweise ein Beispiel anzuführen — IX 4 behauptet, er habe die Bücher des Aristeas, Isigonus u. a. gelesen und berichte daraus, so fragen wir mit Recht, warum er uns nicht auch mit den Titeln ihrer sonst weiter nicht erwähnten Bücher bekannt mache, und wir vermuten dasz er sie nur nach dem Vorgang eines andern weniger genauen Autors anführe. Nun läszt sich aber in diesem Falle der vorläufige Schlusz durch Vergleichung mit Plin. n. h. VII § 10 ff. bis zur Evidens erhärten. Sollte ich nun jedesmal, wo ich dies Argument gebrauchte, zur weitern Belehrung des Lesers auf die 30 Seiten, die Hr. M. über die genaue und ungenaue Citierweise hat, aufmerksam machen, während vielleicht keiner es für nötig gehalten hätte sie nachzulesen? Oder meint Hr. M. immer noch, ich könne diesen Einfall nur von ihm haben und hätte ihn nicht als weiteren Beleg, sondern als Quelle anführen müssen? - Uebrigens woraus folgert denz Hr. M. dieses sein 'Hauptresultat'? Grundlegend ist für ihn eben jenes Capitel (IX 4) gewesen, das sich durch die Zusammenstellung mit Plinius so sehr zur Beweisführung eignet und für die richtige Schätzung der Methode und Glaubwürdigkeit des Gellius eines der wichtigsten ist. Natürlich soll ich die richtige Beurteilung desselben laut 8. 716 auch erst von Hrn. M. gelernt haben. Doch bin ich in diesem Falle durch einen Zufall so glücklich, für alle diejenigen, für welche das unbescholtene Wort keine Beweiskraft hat, auch einen Zengen bereit su haben. Hr. Dr. H. Peter, Lehrer am evang. Gymn. in Posen, mit dem ich lange vor dem Erscheinen der Mercklinschen Schrift in der vorgetragenen Ansicht übereingekommen war, hat mir erlaubt mich dafür auf ihn zu berufen. Wer jetzt noch Lust hat, der lese die nun folgende Ausführung des Hrn. M. über Verjährungsfrist des materiellen und geistigen Eigentums.

Hr. M. fährt fort: 'und selbst die Fälle wo unters, namentlich benutzt ist, lassen in der genannten Beziehung [heiszt wol: in der vollen Aperkennung seiner Verdienste] noch etwas zu wünschen übrig.' Wir wollen sehen, wie gerecht diese Wünsche sind. Er tadelt eine Anmerkung von mir (S. 2 Anm. 2), weil ich ihm eine Beweisstelle, die er nicht angeführt, untergeschoben habe. Er sucht S. 705, wo er den von Gellius praef. 2 angekündigten ordo fortuitus bekämpft, die Auflösung der ursprünglichen Ordnung aus dem Umstande zu deducieren, dass wir Excerpte aus derselben Schrift auf verschiedene Bücher bei Gellius verteilt finden, während doch, 'wie gezeigt worden', manche Schriften im Zusammenhange excerpiert seien. Dies 'wie gezeigt worden' kann sich nur auf S. 664 seiner Abh. beziehen (eine Stelle die ich denn auch in der getadelten Anmerkung nicht versäumt habe mit anzuführen), und hier ist die Hauptbeweisstelle II 30, 11 cum Aristotelis libros problematorum praecerperemus. Sie gehört also auch mit zu seinem Beweise gegen den ordo fortuitus, da das Moment der spätern absichtlichen Verteilung erst Beweiskraft erhält durch den Beweis der ursprünglichen Zusammengehörigkeit der Excerpte, und wie mich dünkt, wird seine Ansicht von der absichtlichen Verteilung wenig gefördert, wenn er bei derjenigen Quelle (den libri problematorum) ein längeres Excerptenstudium nachweist, aus der sich gerade auffallend viel, nemlich 4 zusammenhängende Capitel bei Gellius genommen finden.

Ein sweiter frommer Wunsch von Hrn. M. ist, es möchte diese ganze Anmerkung bis auf seine Erwähnung fortgefallen sein. In der That, wenn ich aus Höflichkeit meine Ansicht gegen die seinige hätte opfern wollen, so wäre das Mittelchen gut, und er ist naiv genug ein solches Verlangen zu stellen. Da aber zwischen ihm und mir auch hier eine Meinungsverschiedenheit obwaltet, die er vielleicht nicht scharfsichtig genug war zu bemerken, so muste ich ihm schon etwas zu wünschen übrig lassen. Andere werden den Unterschied unschwer entdecken, ich begnüge mich daher die betr. Stellen nebeneinander zu stellen. Ich sage

S. 2 Anm. 2: 'solo prorous eundem mansisse ordinem contendere, sed ut servati multa ita etiam quaedam immutati vestigia inveniuntur.' Er sagt S. 664: 'die Reihenfolge seiner Capitel entspricht gewis nicht streng seinen Aufseichnungen des gelesenen und gehörten, aber ebenso unwahrscheinlich ist es, dasz sie überall von ihnen abwiche', und S. 705: 'es ist also der ordo fortuitus sehr uneigentlich zu verstehen; denn er ist vielmehr eine absiehtliche Auflösung der Ordnung.'

Ein drittes Mal soll ich ihn falsch gedeutet haben. S. 643 der Abh. stellt er über die Art, wie Gellius IX 4 su Philostephanus und Hegesias gekommen, die er bei Plinius zwar als Gewährsmänner, aber nicht für die von ihm herübergenommenen und dem Plinius nachersählten Wunder finden konnte, zwei Möglichkeiten auf in folgender Form: 'stände unser Fall allein, so liesze sich annehmen . . . oder er (Gellius) kannte jene Schriftsteller dem Namen nach anderswoher als fabelhafte Erzähler. and dies ist um so wahrscheinlicher . . . und so wäre damit aller Wahrscheinlichkeit nach die Quelle gefunden, der Gellius seine über Pliniushinausgehende Namenskenntnis verdankt.' Für welche der beiden Möglichkeiten erklärte sich damit Hr. M.? Ich kann auch heute nicht anders urteilen als in meiner Diss. S. 14 Anm., ich meine für die letztere und sage darüber a. O.: 'quod longius absit a fide quam id quod relinquitur alterum, Gellium hos temere cum reliquis (ex Plinio) arripuisse.' Und nun höre man Hrn, M. in der Rec. S. 716: 'wer wird dies «alterum» nicht als den rectificierenden Vorschlag des Vf. ansehen, während es unter den verschiedenen Möglichkeiten, die unterz. a. O. aufstellt, obenan an lesen ist und erst an letzter Stelle hypothetisch die Ableitung aus Sotion?' Ob ein anderer auch die 'obenan' gestellte Ansicht für seine wahre halten und aus meinen Worten 'quod relinquitur alterum' einen 'rectificierenden Vorschlag' herauslesen werde, statt darin das zweite Glied einer unumgänglichen Alternative zu finden, musz ich abwarten. Ich kann nicht umhin das artige Spiel mit den Begriffen 'obenan' und 'an letzter Stelle', die nur räumlich gelten können, aber sachlich gelten sollen, ein sophistisches Kunststück zu nennen, das mit Hrn. M.s. angenommener sittlicher Entrüstung übel contrastiert. Wollte er seine früher aufgestellte Ansicht jetzt widerrufen, so gieng er besser offen su Werke.

Uebrigens spannt Hr. M. seine schirmende Hand auch über fremdem Eigentum aus. Es empört ihn deshalb, dasz ich S. 15 Anm. 2 die Notizen über irtümliche Citate des Gellius durch das Wort 'adnotavi' mir anmasze, während sie doch im Hertzschen Index 'fix und fertig' lagen. Man glaubt danach vielleicht, sie seien schon von Hertz zusammengestellt; das nicht, sondern unter den betr. Autoren findet man auch die Stellen, wo Gellius falsche Titel oder Bücher angeführt hat. Ich lengne es gar nicht, dasz ich den Hertzschen Index, auch oft ohne ihn anzuführen, benutzt habe, da ich weisz dasz ein solches Uebermasz von unnützen Citaten bei wenigen und nur solchen, an deren Urteil mir nichts lag, Beifall gefunden hätte. Aber wolgemerkt, ich habe ihn als Wegweiser benutzt, ohne darum einer nachträglichen Prüfung zu enteagen, und wenn ich nicht irre, haben die Indices auch keinen andern Zweck als diesen. Ob ich nun in vorliegendem Fall auf die eine oder andere Notiz erst durch den Index aufmerksam gemacht worden bin, weisz ich nicht mehr; ich würde es mir eingeprägt, aber keineswegs anders als jetzt gemacht haben, wenn ich mir meinen Recensenten so kleinlich vorgestellt hätte. Uebrigens ist auch Hr. Prof. Herts selbst in diesem Punkte anderer Ansicht als Hr. M. In einem Briefe vom 21 Decbr. v. J., wo et mir die tröstliche Versicherung gibt, dasz meine akademischen Lehrer, er selbst und die Hrn. Schömann, Schaefer und Susemihl von dem Ungrunde der Mercklinschen Beschuldigungen überzeugt und, falls ich es wünschte, geneigt wären diese Ueberzeugung öffentlich auszusprechen, gestattet er mir sugleich bekannt zu machen, dasz er keinen Grund sehe an der besprochenen Stelle seinen Index zu citieren, weil der Index dazu da sei, um solchen und ähnlichen Untersuchungen als Grundlage zu dienen, und hier nirgend etwas enthalte, was nicht auf der Hand liege.

Bisher gab ich mir Mühe die einzelnen namhaften Beschuldigungen als grundlos darzustellen. Leider verläszt Hr. M. dies für mich vorteilhafte Terrain jetzt und kommt zu den Anklagen en gros, wo er sich einer genauen Prüfung natürlich entzieht. Es sind dies wahrscheinlich die Abschnitte, 'die bei Hrn. K. non mutatis mutandis und ohne Angabe der Concordanz wiederkehren' (8. 715). Zu dem 'non mutatis mutandis' gibt Hr. M. jetst selbst den nötigen Commentar, wenn er sagt: 'in jenem ersten Teile . . . ist unter etwas veränderten Gesichtspunkten und in anderer Reihenfolge im wesentlichen das zusammengefaszt, was unterz. (Hr. M.) S. 635-691 dargestellt hat.' Die Concordanz aber bezieht sich auf die gleichen Beispiele, die wir zu gleichem Zweck anführen, z. B. in § 2 meiner Diss., wo er mir vorwirft, ich hätte nur solche Beispiele die er schon besprochen (8. 665-671), ohne dies bei einem einzigen zu erwähnen, und § 3 a wo wieder das meiste auch er habe (8. 644-651). In dem ersten Falle, wo es sich um die aus derselben Quelle stammenden und zugleich räumlich susammenhängenden Capitel des Gellius handelt, ist jedes seiner Worte wahr, wenn er nur sagt, dasz alle meine Beispiele auch bei ihm su finden seien. Wenn er aber daraus folgert, dasz ich auch nur eines erst von ihm entlehnt habe, so ist jedes seiner Worte falsch. Das erste konnte nicht wol anders sein, da sich mir bei näherer Prüfung herausstellt dasz Hr. M. mit groszem Fleisz alle brauchbaren Beispiele susammengetragen hat, die sich bei Gellius finden. Dasz aber auch sein Schluss dadurch viel von seinem Scheine einbüszt, springt in die Augen. Er behält ungefähr so viel Glaubwürdigkeit, als die Behauptung haben würde, dasz der Sydowsche Atlas ein Nachdruck des Streitschen sei, weil er, wie dieser, den Rhein in die Nordsee münden lasse und Dorpat in das russische Reich verlege. Sollte ich nun aber zu jedem der 6 Beispiele die ich anführe Hrn. M. mit seiner Pagina anhängen, nicht zur Angabe der Quelle, denn das war er nicht, sondern um zur Kenntnis zu bringen dasz Hr. M. selbiges Beispiel auch habe? Ein solches Verlangen traue ich selbst Hrn. M. nicht zu. In dem zweiten Falle, wo die meisten Beispiele die jener hat auch ich baben soll, nemlich § 3 a vgl. Hrn. M. S. 644-651, musz ich diesen Superlativ doch etwas reducieren. Von den 11 Beispielen die ich beibringe finden sich 5 auch bei Hrn. M., nemlich I 13, 10. II 25. IV 5, 6. XVI 12. XVII 7, 8. Von diesen fünfen aber gehen wieder drei ab, indem ich die richtige Beurteilung des einen XVII 7, 3, wie ich angegeben, von Dirksen habe, das andere I 13, 10 in entgegengesetzter Absicht citiere, beim dritten aber IV 5, 6 Hrn. M. anführe, weil dessen Auffassung etwas von der meinigen abwich. Man sieht was starker Glaube vermag - aus den beiden übrigen gemeinsamen Beispielen schlieszt Hr. M. auf stillschweigende Benutzung. Wenn ich se die vorgeworfene Concordanz im einzelnen erkläre wie bei § 2, oder widerlege wie bei § 3 a, wenn ich daran erinnere dasz sich eine Untersuchung über die Vertrautheit des Gellius mit griechischen Quellen, meinem § 4 entsprechend, in Hrn. M.s Abh. nicht findet, wenn ich nachweisen kann, wie mein § 7 'de sermonibus apud A. Gellium' aus einer lange vor Hrn. M.s Buch geschriebenen Seminararbeit (s. Diss. S. 21 Anm. 2) entstanden ist, wenn Hr. M. selbst zugibt, der letzte und bei weitem gröste Abschnitt der Voruntersuchungen § 8 sei mir ganz eigentümlich, und man hört nun noch einmal Hrn. M. S. 716: 'in jenem ersten Teile ist unter etwas veränderten

Gesichtspunkten und in anderer Reihenfolge im wesentlichen das zusammengefaszt, was unterz. (Hr. M.) S. 635—691 dargestellt hat', so wird mancher meiner Leser an ein bekanntes Witsblatt erinnert werden, welches täglich mit Ausnahme der Wochentage erscheint, und es ist ersichtlich, was überhaupt solche Vorwürfe meines Rec. bedeuten wollen.

In dem sweiten Teile ist Hr. M. minder streng, ja er ist hier sogar bereit 'selbständigen Fleiss' in meiner Arbeit anzuerkennen. Hier sind es also wesentlich sachliche Ausstellungen die er zu machen hat. Was nun diese angeht, so begreife ich es recht wol dass Hr. M., um mit seinen Worten zu reden (S. 720), fast überall da mit mir nicht übereinstimmen kann, wo ich ihn bestreite; nur darf er sich nicht wundern, wenn es mir ungefähr ebenso mit ihm geht, so sehr er sich auch Mühe gibt seine Ansichten aufrecht zu erhalten. Ich werde hier kurz sein, da ich solches Gezänk für unfruchtbar halte und die Gründe für meine

Ansichten meist schon in meiner Diss. ausgesprochen habe.

Ich kann mich nicht überzeugen dasz XIX 8, 6 die Auffassung meines Gegners von vel dictam . . vel dicendam non putot die einzig richtige ist, weil ich sie überhaupt nicht für richtig halte. Er würde Recht haben bei einem einmaligen vel, das allerdings berichtigende oder beschränkende Kraft hat. Aber auch wenn sprachlich nichts einzuwenden wäre, würde der Gedanke an Unklarheit leiden. Denn derselbe, der nach Hrn. M. andeuten soll, es habe Cäsar weniger Beispiele von delicia und mimicitia im Singular geleugnet als davor warnen wollen, führt dann zwei aus Plautus und Ennius an, um Cäsar damit zu schlagen, soll sie aber aus Cäsar selbst entlehnt haben. Daher meine ich dasz vel .. vel nicht anders zu verstehen ist als sive .. sive oder et .. et und mit der Negation zusammen gleich nec . . nec wie Gell. XII 11, 4 si qui tamen non essent tali vel ingenio vel disciplina praediti oder XIV 2, 12 nequaquam est vel loci huius vel temporis und der Sinn ist der: Casar hat den Gebrauch bei den Alten geleugnet, und was ziemlich dasselbe ist, daraus die Folgerung gezogen, dasz auch die Späteren den Singular nicht brauchen dürften.

Sehr ausführlich ist Hr. M. in der Verteidigung seines mehrmals angewandten Verfahrens, an Stellen wie X 26 Asinio Pollioni in quadam epistula, quam ad Plancum scripsit, et quibusdam aliis C. Sallustii iniquis neben dem genannten Gewährsmann aus dem alüs noch andere su vermuten, während ich, wie auch sonst, die Mitteilung eines Capitels möglichst auf eine Quelle surückführe und deshalb das nachdruckslose alüs als von Gellius de suo hinzugethan oder aus seinem Gewährsmann mit herübergenommen ansehe. Meine Gründe dafür in diesem Falle habe ich in der Diss. § 3a ausgesprochen. Im allgemeinen aber wird es mir immer unwahrscheinlich bleiben, dasz Gellius aus mehreren Quellen etwas zusammengetragen und doch nur eine, und diese so bestimmt, namhaft gemacht habe. Meint aber Hr. M., Asinius sei nur die mittelbare Quelle und in dem alüs stecke der eigentliche Gewährsmann, so musz ich fragen, ob das im geringsten wahrscheinlicher ist als der umgekehrte Fall, meine ihm so wenig glaubliche (S. 721 unten) Annahme, Asinius sei die unmittelbare Quelle und berufe sich auf die aki. Doch das wäre ein Streit um Kaisers Bart, wenn nicht Hr. M. die alii weiter in Fleisch und Blut umzusetzen versucht hätte. Und da musz ich bei der geringen Aehnlichkeit der bezüglichen Stellen abermals Protest erheben gegen die Einführung des Valerius Probus und T. Castricius. Denn des erstern Urteil über Sallustius enthält weder I 15, 18 quod loquentia novatori verborum Sallustio maxime congrueret noch III 1, 5 usum esse Sallustium circumlocutione quadam poetica einen ausgesprochenen Tadel, und die Misbilligung des Castricius II 27, 3 ist nicht wie die des Asinius gegen die kühnen Uebertragungen im Ausdruck, sondern gegen eine

unnatürliche Uebertreibung in der Charakterschilderung des Sertorius gerichtet.

Dergleichen Vermutungen sind kühn und überraschend, aber ob sehr wahrscheinlich, steht wol in Frage. Meines Erachtens trifft Hrn. M, hier derselbe Vorwurf, der ihm von anderer Seite in anderer Sache gemacht worden ist; ich kann ein solches Verfahren nicht anders als ein 'vages Spiel mit Möglichkeiten' nennen. Eben dazu muss ich noch heute seine Conjectur zu X 29, 4 rechnen, die durch die beigebrachte Stelle des Servius, der den Hyginus gar nicht eitiert, wenig Halt gewinnt. Wenn er aber diesem seinem Verfahren S. 723 eine Vermutung von mir als nicht minder unsicher gegenüberhält, so hat er, wie es scheint, meine ausdrückliche Verwahrung daselbst übersehen S. 62: 'haec conjungentem me ne quis levitatis arguat: quippe comparavi non quo certi aliquid me crederem evicisse, sed nihil neglecturus, quo videbatur haec de fontibus quaestio aliquid aliquando iuvari posse', womit ich nur die Aehnlichkeit zwischen der Gelliusstelle und der des Sinnius bei Festus bemerkt haben wollte, ohne schon jetzt einen Schlusz daraus su ziehen. — Ich hatte gegen die häufige Benutzung des Verrius Flaccus, die Hr. M. annimmt, eingewandt, dasz Gellius ihn nicht sehr in Ehren gehalten habe, und dafür die Stelle angeführt cum pace cumque venia istorum, el qui sunt, qui Verrii Flacci auctoritate capiuntur. Mit Unrecht bringt Hr. M. nun Stellen bei, wo Gellius in gleicher Art über den sonst hochverehrten Varro und Nigidius sich ausgelassen haben soll, nemlich 1 18, 5 nonne sie videtur Varro de fure tamquam Aelius de lepore? und XV 8, 5 sed quod sit cum honore multo dictum P. Nigidii hominis eruditissimi, audacius hoc argutiusque videtur esse quam verius. Der grosze Unterschied zwischen der von mir angeführten und den beiden anderen Stellen liegt ja wol am Tage: an ersterer spricht Gellius mit Achselzucken von deuen welchen Verrius Flaccus als eine Autorität gelte, an den beiden anderen bekämpft er eine einzelne Ansicht des Varro und des Nigidius, während er seine hohe Verehrung für sie an den angeführten und vielen anderen Stellen seines Buches niedergelegt hat. Mit gröszerem Recht macht Hr. M. den von mir selbst angenommenen siemlich häufigen Gebrauch der libri de obscuris Catonis gegen mich geltend. Doch genug hiervon; mit Lessing in ähnlichem Falle kann ich sagen: ich habe so wenig Hoffnung, dasz meine Erinnerungen auch für den werden könnten, gegen den sie gerichtet sind, dasz ich diese Hoffnung kaum in einen Wunsch zu verwandeln wage.

Pforts.

Julius Kretzschmer.

## (13.)

# Philologische Gelegenheitsschriften.

(Fortsetzung von S. 295 f.)

Breslau. J. Bernays: über die Chronik des Sulpicius Severus, ein Beitrag zur Geschichte der classischen und biblischen Studien-Verlag von W. Hertz in Berlin. 1861. 73 S. gr. 4.

Cassel (Gymn.). Otto Weber: de numero Platonis, Hof- u. Waisenhausbuchdruckerei. 1862. 32 S. gr. 4.

Posen (Friedrich-Wilhelms-Gymn.). Otto Heine: quaestionum Tullianarum specimen. Druck von W. Decker u. Comp. 1862. 23 S. gr. 4.

narum specimen. Druck von W. Decker u. Comp. 1862. 23 S. gr. 4. Zerbst (Francisceum). C. Sintenis: emendationum Dionysiacarum specimen II. Druck von Römer u. Sitzenstock. 1862. 36 S. 4. [Ueber das spec. I, erschienen 1856, s. Jahrb. 1857 S. 377 ff.]

# Erste Abteilung: für classische Philologie, herausgegeben von Alfred Fleckeisen.

#### 33.

Friderici Ritschelii procemiorum Bonnensium decas, inest tabula lithographa. Berolini apud I. Guttentag. MDCCCLXI, 100 S. gr. 4.

Um der Nachfrage des Publicums zu genügen, hat sich der verehrte Vf. entschlossen zehn seiner akademischen Gelegenheitsschriften aus den Jahren 1854—1860 zu einem Baude vereinigt dem Buchhandel zu übergeben. Sie sind durchaus unverändert geblieben, nur einige kurze Nach-

träge und Bemerkungen sind dem Vorbericht hinzugefügt.

Einen Teil jeuer Abhandlungen hat Ref. seinem wesentlichen Inhalt nach schon früher in den beiden Artikeln 'über F. Ritschls Forschungen zur lateinischen Sprachgeschichte' (in diesen Jahrbüchern 1857 S. 305—324 und 1858 S. 177—213) besprochen, nemlich I emendationes Mercatoris Plautinae (1858 S. 181), II etymologiae Latinae (ebenda), IV de idem is dem pronominis formis (ebenda), V quaestiones onomatologicae Plautinae (1857 S. 316); zwei andere, nemlich VI und VII de M. Varronis Imaginum libris sind seiner Zeit in diesen Blättern 1858 S. 737—746 von Vahlen angezeigt worden. Ich werde mich also auf den Rest beschränken, dafür aber zur Vervollständigung meiner frühern Uebersicht noch einige andere Arbeiten Ritschls von neuerem Datum, welche für die lateinische Sprachforschung von Wichtigkeit sind, in den Kreis meiner Betrachtung ziehen.

Hierher gehört von der vorliegenden Dekas zunächst das letzte Stück (X), das Sommerproömium von 1860, enthaltend elogium L. CORNELI CN. F. CN. N. SCIPIONIS, zu dessen endgültiger Herstellung bereits der titulus Mummianus S. XIII Beiträge gebracht hatte. Hier wird gezeigt, dasz die Copie in dem columbarium der via Appia, nach willkürlichen Vermutungen wahrscheinlich von Visconti angesertigt, nicht etwa als Zeugnis für das, was auf dem Original in besseren Zeiten wirklich zu lesen war, in Anspruch genommen werden darf, dasz vielmehr einzig und allein der Stein des Vaticanischen Museums in seiner jetzigen Gestalt befragt werden musz. Die sorgsältigsten Beschreibungen von II. Brunn und W. Henzen und ein Papierabdruck sind für das beigegebene lithographierte Facsimile benutzt, welches mit Ritschls Ergänzungen in den

beiden letzten Zeilen, die auf genauer Erwägung der erhaltenen Buchstabenspuren und Raumverhältnisse beruhen, folgenden Text ergibt:

L. Cornelius Cn. f. Cn. n. Scipio.

magná sapiéntiá mul-tásque vírtútes

aetáte quóm párva - pósidét hoc sáxsum.

quoiei vitá defécit, - nón honós, honóre,

is híc sitús. quei núnquam - víctus ést virtútei,

annós gnatús viginti - is D(it)eis(t man)dátus:

ne quaíratís, honóre - queí minus sít mand(átus.)

d. h. 'grosze Weisheit und viele Tugenden bei kleiner Lebenszeit besitzt dieser Stein. Den die Kürze des Lebens, nicht Mangel an (innerer) Ehre um (äuszere) Ehre gebracht hat ('cui brevitas vitae, non indolis honos, destituit honorem magistratuum'), der liegt hier. Der niemals besiegt ist in Tugend, der ist, zwanzig Jahre alt, der Unterwelt anheimgefallen: so fragt denn nicht, warum er weniger (äuszerer) Ehre (honori magistratuum) anheimgefallen ist.' Es wird mit den Ausdrücken honos und mandatus gespielt, und um dieser Spitze willen die etwas gezwungene Schluszwendung gewagt für: qui minus ei honores sint mandati.

Den Accusativ honore V. 3 hat Lachmann zu Lucr. S. 245 erkannt. Sonst sind auszer den Schreibungen posidet (neben annos: vgl. Jahrb. 1857 S. 327), saxsum (vgl. Corssen Aussprache usw. I 124), quoiei sprachlich hervorzuheben honore in V. 6 als Dativ, der Ablativ virtutei, die Accusative magna sapientia und das lange a des Nominativs vita. Letzteres wird bestätigt durch zwei Beispiele in dem Elogium des P. Scipio P. f. (Orelli 558): honos famá virtusque – glória átque ingénium und terrá Publi prognátum – Públió Cornéli, so wie durch die spondeische Genetivendung aī (rh. Mus. XIV 405 Anm.). Aus der Odyssee des Livius Andronicus führt Corssen (I 330) demnach wol mit Recht an: sanctá puér Satúrni – fíliá regína. Unter den Ennianischen Beispielen, die neulich Vahlen (rh. Mus. XIV 555 ff.) behandelt hat, läszt sich nur ann. 148 et densis aquila pinnis obnixa volabat als analog und sicher beglaubigt ansehen. Von Plautus wird dieses lange a in echt lateinischen Wörtern eine vorsichtige Kritik einstweilen noch fern halten.

Die beiden Schemata der Genetivhildung in der ersten Declination und der Vocalwandlung im Lateinischen, welche in jener Anmerkung (rh. Mus. XIV 405 f.) als Thesen (ohne jede weitere Ausführung) hingestellt werden, erwecken wieder recht lebhaft das Verlangen nach einer vollständigen Darstellung der lateinischen Laut- und Formenlehre, zu der kein anderer wie Ritschl berufen wäre. Denn es bedarf hier auszer der umsichtigsten Durchdringung und Combination der sprachlichen Thatsachen, die ja zu so groszem Teil erst dem durch die einzig solide Methode der ungestörten Autopsie von Papierabdrücken gewonnenen zu-

<sup>1)</sup> Den schlagendsten Beweis hierfür liefert die Untersuchung über das Vorkommen der I longa und des Apex (rh. Mus. XIV 299 ff.). Die vielfachen Teuschungen in diesem Kapitel, die der Erkenntnis der naturlangen Vocale höchst hinderlich waren, giengen aus ungenügenden Copien der Originale hervor. Die neu gewonnenen Resultate sind, in

verlässigen Material ihre Entdeckung verdanken, eines hellen divinatorischen Sinnes für die Entwicklungsphasen einer angehenden Litteratur, die in ihren Ansangen und in der einen, der dramatischen Gattung sich ganz an die Gewöhnung des Volksmundes lehnt und sich darauf stützt, während daneben durch Einführung des griechischen Hexameters in die flüssige und sich verflüchtigende Masse des Sprachstoffs ein bindendes. nach festen Gesetzen formendes Element gefügt wird. Die lateinische Sprache war auf dem besten Wege, sich wie das Umbrische zu todten flexions - und klanglosen Wurzeln abzustumpfen, als Ennius dieser Schmelze einen für alle Zeiten kräftigen Damm entgegenwarf, indem er die vollzogenen Thatsachen anerkennend das werdende und schwankende desto strenger in seine Schranken zurückwies und mit imponierender Sicherheit Leben und Gesetz in der Sprachform rettete. Der dactylische Rhythmus verlangte scharf gemessene Endungen. Vor ihm galt kein Durchschlüpfen mittelzeitiger Vocale. Der überhandnehmenden Verslüchtigung der Schluszsilben in der täglichen Rede wurde Einhalt geboten. namentlich wurde eine Menge neuwuchernder leichtfüsziger Pyrrichien wie domi viri manu metu brevi malo ioco probo vehi sequi usw. wieder angehalten sich des lambischen Schrittes zu besleiszigen. Durch Einführung der Consonantenverdoppelung wurden in der Mitte der Wörter Wächter des Gesetzes geschaffen, und mit einziger Ausnahme des s hatte von nun an jeder Consonant am Schlusz des Wortes sein Recht bei der Positionsverlängerung geltend zu machen. Die Bedeutung dieses Verfahrens und wie die häufige Verletzung der Position bei den Dramatikern ihren unmittelbaren Grund in der auch schon in die Schrift übergegangenen volkstümlichen Abstoszung von éinem, ja zwei Schluszconsonanten (m s n l r d t nt) 2) gehabt hat, ist in ganz überraschender

kurzem zusammengefaszt, folgende. Die I longa als Bezeichnung eines langen i ist nicht vor Sullanischer Zeit nachweisbar. Sie kann nicht als Erfindung des Attius gelten, da sie in den ersten 50 Jahren nach den Neuerungen desselben (620) gar nicht vorkommt, z. B. nach genauer Besichtigung auch nicht auf dem Meilenstein des Popillius vom Jahr 622 (vgl. meine Anzeige Jahrb. 1857 S. 322), sondern in dieser Zeit das lange i durch ei bezeichnet wurde. Ein paar Jahrzehnte nach der I longa kam der Apex zur Bezeichnung der Naturlänge der übrigen Vocale auf. Erst im Verlauf der spätern, nachaugusteischen Zeit wurde derselbe auch über I, I longa, ja auch über EI und andere Diphthonge wie AE gesetzt, bis endlich Apex wie I longa auch bei kurzen Vocalen ganz bedeutungslos verwendet wurden. 2) Hierdurch sind z. B. im Plantinischen gloriosus folgende Verse gerechtfertigt, und in dieser Weise zu lesen:

<sup>158</sup> mihi quide iam arbitri vicini sunt, meae quid fiat domi.

<sup>353</sup> si híc obsistam, hac quíde pol certo verba mihi numquam dabunt. 695 tum óbstetrix expostulavit mécum, paru missúm sibi.

<sup>108</sup> itaque intimum ibi se miles apu lenam facit.

<sup>175</sup> per nostrum inpluvium intus apu nos Philocomasium atque hos-

<sup>240</sup> tam similem quam lacte lactist: apu te eos hic devortier.

<sup>1345</sup> hóminem? perii. súmne ego apu me? — ne time, voluptas mes. 1016 cedo sígnum, si harunc Báccharum es. — ama múlier quaedam 1087 ita mé mea forma habe sóllicitum. [quéndam.

Weise anschaulich gemacht durch den fünsten der epigraphischen Briefe an Mommsen im rh. Mus. XIV 389 ff. Er behandelt die sogenannten sortes Praenestinae, jene Orakeltäfelchen eines römischen Fortunatempels, von denen in mehr oder weniger ungenauen Copien von Suarez, Fabretti, Gori und einer Vaticanischen Handschrift im ganzen 17 bekannt, aber im Original erhalten nur noch zwei sind. Sie sind sämtlich nach R.s glänzend durchgeführter Ansicht in Hexametern abgefaszt, die den kunstmäszigen des Ennius gegenüber treffend 'demotische' genannt werden, insofern sie mit dem äuszern Schema des griechischen Metrums die Auslösungsfähigkeit der Arsen, wie in den scenischen Rhythmen, und die im täglichen Leben geläusigen Freiheiten der Prosodie verbinden und so ein interessantes Bild der Vulgärmetrik des 6n und 7n Jahrhunderts der Stadt geben, das seine Analogien erst in der Barbarei der spätern Kaiserzeit wiederfindet. Die fabrikmäszige tausendfache Aufertigung solcher Täselchen einerseits, anderseits die Zeit welche Teile derselben abgescheuert hat, und die Ungenauigkeit neuerer Copisteu, die aus den Varianten hervorgeht, haben den Text freilich manigfach entstellt, so dasz nur wenige Beispiele so rein erhalten sind wie etwa Nr. 4 qur petis pos tempus consilium? quod rogas, non est.

In einigen Fällen hat mich R.s Herstellung nicht ganz überzeugt. So schreibt er Nr. 8: quod fugis, quod iactas, tibei quom datur, spernere nolei, d. h. 'was du fliehst, was du fortwirfst, wenn es dir gegeben wird, verachte nicht.' Im Vaticanus, der diesen Vers enthält, steht quod für quom. Sollte nicht quor fugis, quor iactas, tibei quod datur? spernere nolei vorzuziehen sein? - Die Warnung Nr. 12 hostis incertus de certo fit, nisi caveas kann freilich auch zu ihrer Zeit angebracht sein, insofern etwa ein fauler Friede aus einem sichern Feinde einen unsichern machen würde. Vergleicht man indessen Nr. 16 de incerto certa ne fiant, si sapis, caveas, und Nr. 5 de vero falsa ne fiant iudice falso, so kann man nach dem Sprachgebrauch eine Umstellung für gerathen halten, etwa hostis de incerto certus (oder de certo incertus) fiet, nisi caveas (oder ni fiat caveas). — Endlich in Nr. 1, die nach R. so lautet: subeo ut iussei: si faxit, gaudebit semper, würde sich die Ueberlieferung des Vaticanus (iubeo et is ei sifecerit) mehr schonen lassen, wenn man (unter Beibehaltung der ursprünglichen, vulgärer Gewöhnung schwerlich damals schon entschwundenen Messung von iorbeo mit langem u) die ersten Worte etwa schriebe: iubeo et is sei sic oder iubeo et isteic si, und fecerit') zweisilbig lase, was auf

<sup>1043</sup> heus, dignio fuit quisquam, homo qui esset?
obwol in den Handschriften durchgängig die vollen Formen quidem parum apud amat habet dignior stehen.

3) Ein Beispiel von fecsti (wie dixti inmersti occlusti discesti evasti sensti misti usw.), das Bentley sogar in Terentius eun. III 2, 10 einführen wollte, scheint bei Plautus glor.
456 indiciert zu sein. Philocomasium entwindet sich den Händen des Sceledrus durch ein Versprechen, das sie natürlich nicht hält. Diesen Wortbruch bezeichnet der betrogene am Schluss des Septenars mit dem unmetrischen, aber suchgemäszen Nachruf: muliebri fecisi fide, wofür nur in B von erster Hand feci, bei Ritschl hingegen fecit steht.

Monumenten der vorliegenden Art trotz des naheliegenden faxit nicht ohne Berechtigung sein dürste. Denn es weisen diese 17 Zeilen auszer 7 Arsisauslösungen ein zweisilbiges profui, Verkürzung des Schluszvocals in conrigi vehi sequi tibei ubei, Verlängerung desselben durch die Krast der Cäsur in den Nominativen falsa certa, 4 Positionsverletzungen bei s, darunter ein rogös non est, und ein datür spernere auf, um die Erhaltung der ursprünglichen Vocallänge in formidät und metuit und das nicht ganz sichere hostis von Nr. 12 nicht mitzurechnen.

Wie plebejische Sprech- und Schreibweise auch spätester Zeit oft auf die Spur ursprünglicher Formenbildung führt, beweisen die beiden Abhandlungen:

De declinatione quadam Latina reconditiore quaestio epigraphica Friderici Ritschelii professoris Bonnensis. (Festschrift zum 22n März 1861.) Berolini apud I. Guttentag. MDCCCLXI. 25 S. gr. 4.

Supplementum quaestionis de declinatione quadam Latina reconditiore. (Vor dem Index scholarum der Bonner Universität für den Winter 1861—62.) Bonnae formis Caroli Georgi. 9 S. gr. 4.

Die zahlreichen Beispiele nemlich auf griechischen Inschriften späterer Zeit von der Endung -is für -ios, -iv für -iov in Eigennamen und einzelnen Appellativen (wie ΑΠΟΛΛΩΝΙΟ ΑΘΗΝΑΙΟ ΑΚΕΣΙΝ ΦΙΛΗΜΑΤΙΝ KITIN MAPTYPIN), womit nicht nur neugriechischer Gebrauch, sondern nach einem Zusatz von Gildemeister auch psanterin = ψαλτήριον in dem um 165 vor Chr. geschriebenen Buch Daniel übereinstimmt, die Lobeck alle als plebejische Neubildungen aus der Wurzel ansah, finden eine auffallende Analogie in derselben Umbildung lateinischer Nomina (wie Aurelis Domitis Iulis Claudis Sallustis Fulvis retiaris usw.) auf griechischen, seltener auf lateinischen Inschristen späterer Zeit, z. B. pompejanischen Mauerschriften, während auf bilinguen Denkmälern die griechische Schrift die Endung -ig, die lateinische -ius gibt. Letronnes Ahnung, dasz diese Formen auf lateinischen Sprachgebrauch zurückzuführen seien, bestätigt sich merkwürdig durch das Vorkommen von Namen wie Sestilis Tusanis Caecilis Barnaes (= Barnaeus) u. a. 4) auf italischen Aschentöpfen, Denkmälern des sermo rusticus vom Ende des 7n Jahrhunderts; ja die vielen inschriftlichen Nominative von Eigennamen mit der Endung -i, die bis auf Mommsens richtige Deutung (Gesch. des röm. Münzwesens S. 471) für eine Abkürzung der Steinmetzen statt -ius

<sup>4)</sup> In dieselbe Kategorie zählt R.s Supplementum den Gentilnamen Verres, der nur scheinbar von der regelmäszigen Endung -ius abweicht. Es ist eben eine Nebenform aus älterer Zeit für Verrius, wie Clodis für Clodius usw. Dies geht auch aus der lex Verria (nicht Verrina) bei Cicero acc. III 49, 117 neben dem zweideutigen ius verrinum, der coda verrina II 78, 191 und dem Namen des Festes Verria hervor, so dass die Bezeichnung seiner accusatio als orationes Verrinae, die wol überhaupt erst dem Priscianus verdankt wird, Cicero sich gewis verbeten baben würde.

gegolten hat (Corneli Claudi Mummi usw.), erweisen sich als eben so viele Beispiele der Nominativbildung auf -is, von der nur nach altem Brauch das s abgeworfen ist wie bei Plautio Fabrecio u. a. Und es erhielt sich jene Schreibweise auch nach der Einführung der volleren Endungen -ios und -ius, wie COS neben consul usw. Damit stimmen vollständig oskische und umbrische Eigennamen überein, wie Niumsis (= Numisius) Heirennis Pakis Trutitis u. a., auch Petrunes = Petronius auf einer Faliskerinschrift (Suppl. S. VI), und Gildemeister macht auf die gleiche Erscheinung solcher Doppelformen im Gothischen, im Litauischen und im Zend aufmerksam.

Auszerhalb des Gebiets der Eigennamen findet nun Ritschl dieselbe Bildung wieder in den älteren Pronominalformen alis und alid (später alius aliud). Von Priscianus und Charisius bezeugt erstreckt sich ihr sicher nachweislicher Gebrauch durch das ganze siebente Jahrhundert der Stadt, nicht weiter (namentlich nicht etwa auf Livius): während sie bei den scenischen Dichtern auffalleuderweise nicht vorkommen, liefert das erste Beispiel Lucilius, dann folgt Catullus, besonders in der Formel alid ex alio Lucretius, endlich Sallustius (und zwar im echten Text wahrscheinlich häufiger als in unsern Quellen: S. 18), endlich alis die grosze Dedicationsinschrift von Furfo (Or. 2488. IRN. 6011), die R. für eine im Jahr 696 d. St. gefertigte Copie eines um die Mitte des Jahrhunderts' versaszten Originals crklart. Der von Priscianus angeführte Dativ ali findet sich gleichfalls bei Lucretius, wie alei auf der lex Iulia municipalis, während die von demselben Grammatiker genannte Genetivform alis, abgesehen von zweifelhasteren Spuren, bestätigt wird durch einen Genetiv P. Clodis auf den genannten Aschentopfen. Und zu höchst erwünschter Vervollständigung bringt das Suppl. S. IV ff. von einer Münze der Samniterstadt Aesernia den Gen. plur. AISERNIM bei, den Mommsen schon früher einem Nom. Aesernes zugewiesen hat, wozu eine andere Außschrift Alsernio (= Aesernion) gleichsam die Erklärung liefert, um von anderem zu schweigen. Indem nun die alte Aussprache s und m am Schlusz verschluckte, konnte es dahin kommen dasz in der That eine Zeit lang alle Casusendungen verschwanden, so dasz z. B. aus einer Declination Cornelis Cornelis Corneli Cornelim durchgängig Corneli wurde. Ein Rest aus dieser Sprachperiode erhielt sich wie in dem Compositum alimodi so in dem einfachen -i des Genetivs der Nomina auf -ius und -ium (insofern consilim wie Cornelis gebildet sein wird), an dessen Stelle bekanntlich erst seit Propertius und Ovidius -ii trat, und in dem Vocativ auf -i. Dasz die Adjectiva auf -ius in den uns erhaltenen Sprachdenkmälern dieses einfache - i nicht haben, bringt R. in Zusammenhang mit der Thatsache, dasz überhaupt, gerade umgekehrt wie bei den Substantiven, die Adjectiva auf -aris (singularis vulgaris usw.) junger sind als die desselben Stammes auf -arius, die sich bei Cato, den Komikern und dem archaisierenden Gellius finden. Es scheinen also solgende Entwicklungsstufen sich zu ergeben: erste Periode, wo alle Substantiva und Adjectiva zunächst auf -es, dann auf -is endigten: Corneles files volgares egreges; zweite: Uebergang der Adjectiva in -ios -ius,

während die Substantiva zur Unterscheidung noch die alte Endung behielten, also nebeneinander Cornelis filis und volgarios egregios mit oder ohne Schlusz-s. Jetzt also bildeten die Adjectiva bereits im Gen. polgarii egregii, und im Voc. egregie, während die Substantivdeclination (durch Abstoszung des s) einfaches -i behielt. Dritte Periode: auch die Substantiva nehmen -ius an, aber mit Bewahrung der ursprünglichen Form im Gen. und Voc., auch in substantivierten Adjectiven (manuari bei Laberius). Vierte: allmähliches Verschwinden derselben, zunächst im Voc., Rückkehr der Adjectiva zu -aris. Bedenklich ist indessen, dasz ein Voc. filie von Priscianus bereits aus der Odyssee des Livius Andronicus citiert wird, dem eher file zuzutrauen wäre. - Ferner benutzt R. iene vulgären Formen um die Thatsache zu erklären, dasz die Dramatiker z. B. bei dem Wort Alius und seinen Casus obliqui nur in Octonaren und Anapästen sich die sogenannte Synizese erlauben, nie dagegen in Senaren und Septenaren. Sie bedienten sich in den freieren Rhythmen eben der vulgären Formen flis fili filim. Auf demselben Wege wird auch begreislich, warum im Drama von allen Nomina auf -eus nur deus und meus gewöhnlich und in allen Casus (ausgenommen mea im Neutrum plur.) Synizese annehmen. Man kehrte auch hier zu den Formen dies dis (worauf noch dius fidius und disovis hinweisen) und mius mis (auszer den Zeugnissen der Grammatiker für mius durch mieis moribus in den Hexametern der Scipionengrabschrift, den Gen. mis, den Dativ mi von ego, den Voc. mi selbst in mi soror und mi consunx bei Appuleius, und den Nom. plur. mi bei Plautus und Petronius indiciert) nebst ihren Casus obliqui di dim (dem) dis dos, mi mim mis mos usw. zurück, während der Nom. plur. neutr. selbst von mis lauten muste mia, so dasz also hier die einsilbige Aussprache keine Berechtigung hatte. Freilich ist mir nicht deutlich, wie hieraus ein zweisilbiges meorum und deorum herzuleiten sei, denen ein trochaisches meum und deum zu substituieren doch schwerlich gerathen sein wird.

Ein gewisses gemütliches Interesse für R.s Freunde nimmt Nr. III de titulo metrico Lambaesitano (1855) in Anspruch als die erste Arheit aus jener Zeit der testudinea tarditudo trüben Angedenkens, auf die der Vf. Gott sei Dank jetzt, wie wir hören, als auf eine zum groszen Teil überwundene zurückschauen darf. Es ist die Dedicationsinschrift einer Basis zu einer Gruppe, die den Bacchus mit einem Panisken vorstellen mochte, etwa aus der Zeit der Antonine, von einem französischen Verbannten in dem alten Standquartier der legio III Augusta abgeschrieben und zuletzt auf Grund erneuter Prüfung von Léon Renier (inscr. Rom. de l'Algérie Nr. 157) herausgegeben. R. erkannte dasz sie in nicht üblen Anakreonteen mit teilweiser Anaklasis abgefaszt sei. Sie lautet:

Alféno Fortunáto visús dicere sómno Leibér pater bimáter, <sup>5</sup>)

<sup>5)</sup> Nach Büchelers Verbesserung. Der Steinmetz hat sich verhauen und bimatus gesetzt.

Iovis é fulmine nátus, hasis hánc novatiónem genió domus sacrándam. votúm deo dicávi, preféctus ipse cástris. ades érgo cum Panisco, memor hóc munere nóstro, natis, sospite mátre. faciás videre Rómam dominis munere houóre mactum coronatúmque.

10

Freilich bedürfen die grausam in den Rhythmus gezwängten Worte nach R. etwa folgender erklärenden Ergänzung: "mihi Alfeno Fortunato visus est somno dicere Liber pater... basis hanc novationem genio domus (d. h. sihi) sacrandam esse. votam basim deo dicavi, qui sum praefectus ipse castris. ades ergo, Liber pater, cum Panisco, memor factus hoc munere nostro, natis meis, simul sospite matre eorum. facias me reducem videre Romam, a dominis (d. h. imperatoribus) munere et honore mactum coronatumque.

Den Beschlusz unserer Anzeige machen wir mit den beiden kritischen Programmen zu Catullus und Aeschylos. - Die emendationum Catullianarum trias (Nr. IX) von 1857 stellt im Epithalamium des Peleus und der Thetis folgendes her. V. 100 quam tum saepe magis fulvore expalluit auri statt quanto . . fulgore, indem das sonst unbekannte Substantiv fulvor durch andere ebenfalls vereinzelte Beispiele dieser Form gerade aus der altern Periode, wie macor pigror aegror nigror amaror gerechtsertigt wird. - Ferner V. 73 illa tempestate. feroz quom robore (statt quo ex tempore) Theseus | egressus curvis e litoribus Piraei | attigit iniusti regis Gortynia tecta, worauf teilweise quo in im Datanus führt, während robore, durch Analogien wie άλκὶ πεποιθώς, κάρτει ο πίσυνος usw. nahe gelegt, durch das für tempestate bestimmte Glossem tempore verdrängt zu sein scheint. Das im Parisinus stehende templa, wovon tenta in DL nur einen Schritt entfernt ist, wird als unstatthast nachgewiesen. Umgekehrt ist 60, 5 aus contemptam in D contentam und im Laurentianus contectam geworden.

Endlich stellt R. V. 40 und 41 um, so dasz die Stelle von V. 38 an folgendermaszen in Ordnung kommt:

rura colit nemo, mollescunt colla iuvencis, non humilis curvis purgatur vinea rastris, non falx attenuat frondatorum arboris umbram, non glaebam prono convellit vomere taurus, squalida desertis rubigo iufertur aratris.

40

Wir haben also im ersten Verse das allgemeine: weder Menschen noch Thiere arbeiten; dann folgt V. 2 und 3 Vernachlässigung der Menschenarbeit in Wein- und Baumgärten, V. 4 u. 5 das Rasten des Pflugstiers.

85

Dem Rosten des Pfluges tritt dann im folgenden der leuchtende Glanz des hochzeitlichen Hauses gegenüber.

Es wird erlaubt sein bei dieser Gelegenheit einige eigne Conjecturen zu Catullus vorzutragen. Im 29n Gedicht hat Th. Mommsen röm. Gesch. III S. 315 durch die Versetzung von V. 21—24 nach V. 10 eine energische Wiederholung des eone nomine gewonnen, ohne indessen sonstigen Uebelständen abzuhelfen. vestra V. 13 bleibt nach V. 11 f. unbequem. Nach Abwägung aller Möglichkelten empfiehlt sich mir am meisten:

| eone nomine, imperator unice,                | 11 |
|----------------------------------------------|----|
| fuisti in ultima occidentis insula;          |    |
| eone nomine orbis, o piissimei               | 23 |
| socer generque, perdidistis omnia,           |    |
| ut ista vestra diffututa mentula             | 13 |
| ducenties comesset aut trecenties?           |    |
| quid est alid sinistra liberalitas?          | 15 |
| quid hunc malum fovetis? aut quid hic potest | 21 |
| nisi uncta devorare patrimonia?              |    |
| parum expatravit an parum elluatus est?      | 16 |
| paterna prima lancinata sunt bona;           |    |
| secunda praeda Pontica; inde tertia          |    |
| Hibera, quam scit amnis aurifer Tagus:       |    |
| nunc Galliae ten en tur') et Britanniae.     | 20 |
|                                              |    |

Die 4 Verse 21—24 stehen (nach Lachmannscher Zählung) an der Spitze der 16n Seite, weil sie eben auf der vorigen ausgefallen waren (vgl. Lachmanns Anmerkungen zu S. 25, 26. 27, 19. 32, 1).

Im 68n Gedicht entschuldigt sich der Dichter gegen den Freund: quod cum ita sit, nolim statuas nos mente maligna

id facere aut animo non satis ingenuo, quod tibi non utriusque petenti copia facta est:

ultro ego deferrem, copia siqua foret.

40 Statt facta est steht im Santenianus posta est, woraus ich für den Archetypus die Mitte porcta est ziehe. — In derselben Elegie würde ich, was von der Laodamia gesagt wird, verstehen, wenn es folgendermaszen hiesze:

coniugis aute coacta novi dimittere collum, quam veniens una atque altera rursus hiems noctibus in longis avidum saturasset amorem, posset ut abrupto viver e coniugio, quod scibant Parcae non longo tempore vixe, si miles muros isset ad lliacos.

'dasz sie noch bätte leben können auch nach Zerreiszung des Ehebundes, von dem die Parcen wusten, dasz er bald ausgelebt habe (haben würde), wenn der Krieger zu den Ilischen Mauern abgezogen sei.' Das handschriftliche abisse scheint mir aus visse, bisse, der gewöhnlichen

<sup>6)</sup> timent L. timet D: vgl. 17, 6 suscipiant statt suscipiantur,

durch die Aussprache entstandenen Entstellung von vixe (vgl. minsit D 39, 18. pretestae 61, 175. sassea 64, 61. ansia 64, 203. 242. 379. polisenia 64, 368. dissimus 67, 43 neben extimatione exurire exuritionem vexana 100, 7 für vessana, wie in L steht, essurire usw.) abgeleitet werden zu müssen. Der Dichter hat es gewagt dem Gedanken zu Liebe, der ein Leben der Witwe auch nach Zerreiszung ihres geistigen Lehensfadens als etwas dem gewöhnlichen Lauf der Dinge widersprechendes darstellen will, und an Beispielen eines übertragenen Gebrauchs von vivere im Sinn von vigere sehlt es ja nicht. Wenige Verse darauf (V. 90) würde ein ähnliches Spiel mit den Begriffen von Leben und Tod wiederkehren, wenn mein vor langer Zeit einmal ausgesprochener, aber nicht heachteter und doch durch keine überzeugendere Verbesserung widerlegter Vorschlag Troia. quae vitai nostrae letum miserabile fratri attulit (uetet id nostro die Hss.) das richtige träse.

Im 107n Gedicht lese ich zu Anfang

si quoi quid cupido optantique obtigit umquam insperanti, hoc est gratum animo proprie

nach Anleitung des L, der *quicquid* hat, während *quicquam* in D nur Reminiscenz von 96, 1 und 102, 1 (vgl. 73, 1. 98, 2) ist. Am Schlusz von V. 7 führt mich derselbe Santenianus in Verbindung mit dem Parisinus auf folgende Herstellung:

quis me uno vivit felicior, aut magis hace optand am vita dicere quis poterit?

Das hace des Archetypus wurde für hace genommen, daher im Parisinus hac est; erklärt konnte es durch mea werden: von heidem haben sich in

L die Spuren erhalten, wo geschrieben steht me est, während in D der nun unverständlich gewordene Ausgang einfach fortgelassen wurde, im Anfang des folgenden aber von optanda nach Zerstörung des Zusammenhangs das Schlusz-a leicht verloren gehen konnte, so dasz dann optand nach Abschreibergewohnheit für optand angesehen wurde.

Im 21n Gedicht V. 7 ist die dem Sprachgebrauch widerstrebende Ueberlieferung insidias mihi instruentem einfach auf istruentem d. h. struentem zurückzuführen, wie auch wol 61, 140 miserae sperare aus miseräisperare entstanden und zu verbessern ist:

> at non haec quondam blanda promissa dedisti voce mihi: non haec miseram sperare iubebas.

Im 10n Gedicht V. 30 meus sodalis Cinna est Gaïus, is sibi paravit sollte man lieber aus dem handschriftlichen gravis geradezu die volle Form Gavius\*entnehmen, wie z. B. bei Cicero in Verrem V 61, 158 der Lagom. 29 grauio für Gavio schreibt.

Das Sommerproömium von 1857 (Nr. VIII Aeschyli fabula Thebana emendata) begründet mit gewohnter Klarheit folgende Verbesserungen der Rede des Eteokles V. 254 ff., womit der geneigte Leser die Ueberlieferung selbst vergleichen möge:

| έγω δὲ χώρας τοῖς πολισσούχοις θεοῖς     |     |
|------------------------------------------|-----|
| πεδιονόμοις τε κάγορας ἐπισκόποις        | 255 |
| Δίρκης τε πηγαϊς ΰδατί τ' Ίσμη νοῦ λέγω, |     |
| εύ ξυντυχόντων και πόλεως σεσωσμένης,    |     |
| μήλοισιν αξμάσσων τόθ' έστίας θεών       | 258 |
| θήσειν τροπαϊα δαΐων έσθήματα,           | 260 |
| στέφων λάφυρα δουρίπηχθ' άγνοῖς δόμοις.  | 1   |
| τοιαύτα [ταμα]προσδέχοινθ' όρκώματα.     | 262 |
| σὺ δ' οὖν] ἐπεύχου μὴ φιλοστόνως θεοῖς,  |     |
| μηδ' εν ματαίοις καγρίοις ποιφύγμασιν    | 263 |
| ου γάρ τι μαλλον μή φύγης το μόρσιμον.   |     |
| έγω δ' ἔτ' ἄνδρας εξ έμοὶ συν έβδομφ     |     |
| αντηρέτας έχθροισι τον μέγαν τρόπον      |     |
| είς έπτατειχείς έξόδους τάξω μολών πτλ.  |     |

Die Aussonderung von Glossemen durch scharfe Analyse des Ausdrucks und der Gedanken und die Ermittlung des ursprünglichen aus den Andeutungen der Scholien und dem Züsammenhang wird an einem nicht nur für Anfänger lehrreichen und überzeugenden Beispiel gelehrt.

Bekanntlich ist dieselbe Stelle neuerdings wieder von Friedrich Heimsöth in seinem sinnreichen Buche 'die Wiederherstellung der Dramen des Aeschylus' S. 180-195 einer eingehenden Behandlung unterworfen, wobei unter besonderer Beziehung auf das Ritschlsche Programm zu einer Vergleichung der beiderseitigen Methoden eingeladen wird. 7) Das Beispiel ist insofern nicht ganz günstig, um die Vorzüge des neuen Verfahrens in rechtes Licht zu setzen, da auch die Ritschlschen Resultate keineswegs allein durch sogenannte 'Buchstabenkritik' ermittelt sind. Es findet mehr ein Gradunterschied in der Ausbeutung der Scholien und Enthüllung der Interlinearglossen statt, indem der Anhänger des Hermann-Dindorfschen Verfahrens die Verbesserung entstellter Schriftzuge des Textes mit der in den Erklärungen meist mehr verwischten als erhaltenen Ueberlieferung zweiselhaften Alters und ungewissen Ursprungs unter möglichstem Anschlusz an das wirklich gegebene zu combinieren sucht, während die 'neue Recension des Aeschylus' den Fusz von der handschriftlichen Grundlage kühner erhebend mit freierem poetischen

<sup>7)</sup> Heimsöth schreibt folgendermaszen:

έγω δὲ χώρας τοὲς πολισσούχοις θεοὲς
πεδιονοίμοις τε κάγορᾶς ἐκισκόποις
Δίρκης τε πηγῆς τοὲς τ' ἀπ' Ἰσμηνοῦ λέγω.

εὐ ξυντυχόντων καὶ πόλεως σεσωσμένης,
μήλοισιν αἰμάσσων ἐφεστίους μυχοὺς
ταυροκτονών τε δαΐων ἐσθήματα

οἴσω λάφυρα δουρίληφθ ἀγνοῖς δόμοις.
τοιαῦτα δρᾶν θεοῖσιν ώδ' ἐκεύχομαι.

σὐ δὲ πρόσειπε μὴ φιλοστονοῦσά νιν
μηδ' ἐν ματαίοις κάκόροις ποιφύγμασιν,
ού γάο τι μάλλον μὴ φύγης τὸ μόρσιμον.
ἐγὼ δ' ἐπάρχους ἔξ ἐμοὶ σὺν ἐβδόμφ
ἀντηρέτας κελ.

Fluge die Worte des Dichters aus einem zum Teil erst selbstgeschaffenen Medium mutmaszlicher Erklärungen eines unbekannten Urtextes noch einmal umzudichten unternimmt.

Im vorliegenden Fall hat die neue Methode von der alten wenigstens stillschweigend den eben durch Benutzung der Scholien gesundenen Nominativ αίμάσσων und die Erkenntnis acceptiert, dasz V. 262 τοιαῦτ' ἐπεύχου nicht zusammenhängen können, sondern aus zwei auseinanderfolgenden Versen aneinander gerückt sind, indem τοιαύτα auf die eignen Gelöbnisse des sprechenden geht, während im folgenden der Chor angewiesen wird, wie er nicht beten soll. Und das sind immerhin zwei für die Herstellung des Ganzen sehr wesentliche Resultate. Im übrigen findet Heimsöth mehrere 'Unmöglichkeiten': erstens könne es nicht heiszen: 'ich sage den Göttern, dasz ich die Altäre der Götter mit Blut benetzen will' (statt 'ihre'); zweitens könne derselbe Eteokles dies nicht den Ouellen der Dirke und dem Wasser des Ismenos sagen, als welche die den Göttern der Stadt erwiesene Ehre nichts angehe; drittens sei στέφων λάφυρα ungriechisch, und viertens τροπαΐα έσθήματα ein unrichtiger Ausdruck. Die Erwägung der zweiten 'Unmöglichkeit' zunächst führt Hrn. H. an der Hand der Scholien, welche in ihren qualvollen Versuchen das οὐδ' ἀπ' Ἰσμηνοῦ λέγω zu erklären von Göttern der Dirke und des Ismenos reden, zu der Gewisheit, dasz Aeschylos geschrieben habe: Δίρκης τε πηγής τοῖς τ' ἀπ' Ἰσμηνοῦ λέγω, d. h. καὶ τοῖς ἀπὸ Along nal an' Iounvou Deois leyo, wo and soviel als ent bedeuten soll, was freilich durch die beigefügten Beispiele von θεωροί, die Δελφικής ἀφ' έστίας zurückkehren Soph. OK. 413 und von dem Herold der Achäer Agam. 516, der durch Attraction τῶν ἀπὸ στρατοῦ genannt wird, kaum genügend geschützt sein dürste. Bei den Göttern vom Ismenos soll man an den Ismenischen Apollon denken; - und an wen bei denen von der Dirke? Hierüber erhalten wir keine Auskunft, und auch darüber nicht, wie diese Götter am Ismenos und an der Dirke etwa von den πεδιονόμοι zu unterscheiden sein mögen. Wenigstens mir scheint eine Aufzählung der Götter im ganzen Umkreis ihrer Bezirke in den beiden vorhergehenden Versen abgeschlossen zu sein, in welchen sich Eteokles an die stadtschirmenden Götter überhaupt weudet, die er dann näher als solche bezeichnet, welche sowol in der Ebene drauszen walten als auch den Markt, das Centrum der Stadt, behüten. Sollte es nun so unmöglich sein, als Zeugen des beabsichtigten Gelübdes auch den Quell der Dirke und das Wasser des Ismenos anzurufen? Eidesleistung bei dem Namen von Quellen und Flüssen ist ja doch so etwas unerhörtes nicht.

Läszt sich aber die Geelsche 'Localänderung' der überlieserten Buchstaben ΟΥΔΑΠΙΚΜΗΝΟΥ in ΥΔΑΤΙΤΙΚΜΗΝΟΥ rechtsertigen als eine doch nicht ganz 'ohne Rücksicht auf den Zusammenhang gemachte', so wird auch die erste der Heimsöthschen Unmöglichkeiten nicht mehr so unüberwindlich erscheinen: denn es rechtsertigt sich der Ausdruck έστίας θεών durch das Dazwischentreten der mit zu Zeugen angerusenen Gewässer. Wohei ich indessen die Möglichkeit nicht leugnen will, dasz θεών ein Glossem ist und Aeschylos mit einem andern lambus schlosz.

Nur das Heimsöthsche ¿φεστίους μυχούς halte ich in der That für \*unmöglich', da, soviel mir bekannt ist, in den μυχοί der Tempel wol Orakel erteilt wurden oder ein verfolgter Schutz fand, aber nimmermehr ein blutiges Opfer vollzogen ward. Dazu diente der Altar unter freiem Himmel vor dem Tempel oder später ausnahmsweise in einem hypäthralen

Tempelhof (vgl. K. F. Hermann gottesd. Alt. § 17).

Wenn drittens Heimsöth den Ausdruck στέφων λάφυρα als ungriechisch abweist unter Berufung auf seine Aenderung der Parallelstelle V. 50 (μνημεία . . ἔστιζον für ἔστεφον), so wird doch auch dort die Notwendigkeit einer Verbesserung nur aus der vermeintlichen Sprachwidrigkeit unter Berufung wiederum auf das Verderbnis unserer Stelle gefolgert, so dasz wol zunächst zu erweisen wäre, warum zwar z. B. sowol αίγίδα, ην πέρι μέν πάντη φόβος έστεφάνωται als στεφανοῦν πρᾶτα ἄνθεσι gesagt werden konnte (des τυφλωθέν έλκος Soph. Ant. 973 und anderer Verbindungen nicht zu gedenken, welche Wirkung oder Absicht der Thätigkeit unmittelbar in das Verbum concentrieren), aber nicht etwa στέφει δέ κρατί μυρσίνους κλάδους neben κράτα μυρσίνοις κλάδοις (Eur. Alk. 771) oder στέφων λάφυρα δόμοις neben καί σε παγγούσοις έγω στέψω λαφύροις (Soph. Ai. 93); oder endlich, welch unübersteigliche Klust denn zwischen στέφων λάφυρα und dem Homerischen αμφί δέ οί κεφαλήν νέφος έστεφε δία θεάων (Σ 205) bestehe. Dagegen finde ich θήσειν τροπαία δαΐων έσθήματα in dem Sinne nuntia victoriae me facturum vestimenta hostium gleichsalls bedenklich und durch die τροπαΐα δείγματ' άθλίων προσφαγμάτων (die zum Hause der gemordeten Mutter zurückführenden Blutspuren des Orestes in Eur. El. 1174) nicht gerechtfertigt. Ich halte τρόπαια auch für Glosse des darunterstehenden lágupa, vermisse aber dafür vor datav einen Zusatz wie θανόντων. Und dann bedarf nicht einmal jenes στέφων besonderer Vertheidigung, indem der Erklärung des Scholiasten ganz entsprechend λάφυρα pradicativ zu θήσειν έσθηματα tritt und στέφων ohne grammatisches Object bleibt. — Dasz bingegen ἐπεύχεσθαι mit einem Dativ einsach popere alicui bedeuten könne und demnach Beoiser ob' ἐπεύχομαι ein passender Abschlusz des Gelübdes sei, während das untadelliche ἐπεύχου weiter unten einem farblosen πρόσειπε weichen musz, das erweisen Heimsöths magere lexicalische Citate keineswegs. eine sichere Kenntnis des Sprachgebrauchs als unentbehrliche Grundlage der Kritik so scharf betont, sollte so genügsam nicht sein. Und hiermit fällt die ganze kunstvoll lithographlerte Hypothese von den stufenweis herabgerückten Halbversen wie ein zierliches Kartenhaus zusammen, und es bliebe für den, dem durch diese Probe der Blick für neue und sichrere Wege der Kritik aufgethan werden sollte, nur etwa übrig, die Sicherheit zu bewundern, mit der die Corruptel von Sovollnood' (das ich meinerseits nicht verunglimpfen will) in δουρίπληχο' hergeleitet wird aus jenem verschlagenen θεοίσιν ώδ' ἐπεύχομαι, das bei seiner Beförderung nach ohen gleichsam zum Andenken ein  $\pi$  und ein  $\gamma$  zurückgelassen habe, was dann vom Nachfolger inutiliter acceptiert wurde; oder die Gunst des Zufalls, die in dem so unschuldig aussehenden applois wundersamer Weis

ein γ des Glossems μεγάλοις conserviert hat, durch welches dann die neue Kritik zu dem echten ἀπόροις hindurchgedrungen ist. Schwindelfrei aber musz man sein, wenn man angesichts der Kühnheit, die sich über dem θήσειν und στέψω der Handschristen und dem ἀναθήσω der Scholien zu einem schlieszlichen οίσω emporzuschwingen weisz, doch noch der guten Zuversicht leben soll, dasz man auf 'geschichtlichem Grund und Boden' susze, nicht im Aether freier Phantasie oder 'unsicherer und willkürlicher Mutmaszungen' schwebe.

Kein Zweisel, um Aeschylos zu verstehen und herzustellen, haben wir noch viel zu lernen, manches darunter gewis auch von Hrn. Heimsöth. Sein gebildeter und schmiegsamer Sinn für Rhythmus und Declamation, seine seinschlige Kenntnis des tragischen Sprachschatzes, seine Vertrautheit mit den Manieren der alten Erklärer sind schätzenswerthe, ja zum Teil seltene Gaben, und ein umgekehrter Hesychios, eine erschöpsende Belehrung über die Stilgesetze des Aeschylos wären Vorarbeiten, die wir dankbar aus seinen Händen empfangen würden (auch wenn die versprochene Recension des Textes sich darüber verzögern sollte) — aber es ist eine Selbstteuschung, wenn er seine ästhetischen Voraussetzungen für historische Thatsachen ansieht, ein Irtum der seiner Polemik gegen Männer wie Hermann, Dindorf, Ritschl einen unerfreulich gereizten und verletzenden Ton gegeben hat.

Am bedauerlichsten aber ist der Ausfall auf die 'unrichtige Studienmethode neuer kritischer Schulen', den der geehrte Hr. Vf. sogar einer besondern Rubricierung im Inhaltsverzeichnis für würdig erachtet hat, sowie er auch durch die unmittelbar darangeschlossene Bekämpfung der Ritschlschen Hypothese von dem Parallelismus der sieben Redenpaare bdafür gesorgt hat, dasz über die nächste Adresse jener Strafpredigt niemand in Zweifel sein könne. Sie erweist jenen kritischen Schulen die Ehre, sie dafür verantwortlich zu machen, dasz die Aeschyleische Kritik seit Hermann so geringe Fortschritte, wie Hr. H. meint, gemacht habe. Denn in der That trete man, indem man von vorn herein nichts als Kritik übe und üben lehre, der Aneignung des zur Kritik unumgänglich notwendigen (nemlich der 'Sprachkenntnisse in ihrem ganzen Umfang') und damit einer wirklichen Kritik selbst hemmend in den Weg. Wer in der Wiege

<sup>8)</sup> Ohne hier auf den struppigen Boden dieser Streitfrage näher eintreten zu wollen, kann ich mir doch die Genugthuung nicht versagen zu constatieren, dasz diese 'aus kranker Wurzel aufgesproszte Schlingpflanze' (Heimsöth S. 118 vgl. 437), an deren Pflege, innerhalb gewisser Grenzen, ich mich leider auch beteiligt habe, neuerdings selbst für Sophokles von einem Manne anerkannt ist, der bisher den Anhängern der strophischen Composition nicht einmal im Theokritos bedeutende Concessionen gemacht hatte: nemlich von Meineke, der in den 'Beiträgen zur philologischen Kritik der Antigone des Sophokles' S. 24 f. 49 und 51 ohne Kenntnis meines Aufsatzes über 'die symmetrische Composition in der antiken Poesie' (im Neuen Schweizerischen Museum Bd. I S. 213—242) über den Parallelismus gewisser Dialogpartien der Antigone zum Teil ganz dieselben Beobschtungen gemacht hat wie ich a. O. S. 234 und 239.

Kritiker sein wolle und solle, könne natürlich nicht Zeit und Musze finden, um sich diejenigen Kenntnisse zu erwerben, welche zur Ausübung dieser Kunst wirklich besähigen. Und schlieszlich werden die Jünger der Kritik ermahnt, es nicht zu versäumen, sich zu dem künstigen Geschäste durch eine breite Studiengrundlage vorzubereiten; woran sich der unbestreitbare Satz schlieszt, dasz die Kritik nicht Selbstzweck, sondern nur Mittel zum Zweck sei, und die schwärmerische Ausforderung, das Altertum zunächst κατὰ τὸν μέγαν τρόκον kennen zu lernen und jedermann von den Hersichkeiten zu erzählen, die man da gefunden habe. Wen dan n die innere Stimme ruse und das Gefühl der Reise, der möge Kritik üben. Aber Kritik am Ansang, in der Mitte und am Ende werde für sich selbst unproductiv zugleich und destructiv, und löse die Wissenschast vom Leben überhaupt ab und von der Schule.

Als dankbarer Zögling der Bonnischen Schule fühle ich mich denn doch verpflichtet, und hosse dasz ich es im Namen vieler älterer und jungerer Genossen thue, den harten Unglimpf zurückzuweisen, der in jenem verschwommenen Gerede liegt. Es wird damit einem ganzen zahlreichen Lehrerstand, der seit beinahe fünfundzwanzig Jahren aus dem Ritschlschen Seminar hervorgegangen an Gymnasien und Universitäten in allen Gauen deutscher Zunge und darüber hinaus mit Ehren thätig ist, der zu nicht unbeträchtlichem Teil auch an der Weiterbildung der philologischen Wissenschaft und zwar so ziemlich aller ihrer Disciplinen sich hoffentlich nicht ganz ohne Erfolg beteiligt hat, der Vorwurf grober Unwissenheit in den Fundamenten und der Untauglichkeit für das Leben wie für die Schule gemacht. Erwiesen ist diese Anklage nicht etwadurch Aussagen von Prüfungsbehörden, Provincialschulcollegien, Schuldirectoren, Facultäten, welche die Früchte der gescholtenen Methode zu erproben haben; erwiesen ist sie nicht durch die Wahrnehmung, dasz man etwa beginne der Bonnischen Schule das bisher in sie gesetzte Vertrauen zu entziehen, nicht durch die Vergleichung mit etwelchen solideren Resultaten anderer Schulen, sondern durch eine Polemik in Sachen Aeschyleischer Kritik, die nicht die Schüler, sondern den Meister trifft, und deren Schwerpunkt keineswegs in der Berücksichtigung oder Vernachlässigung materieller Thatsachen der Wissenschaft, sondern vorzugsweise in der Erwägung ästhetischer Momente liegt! Seine Kenntnis aber von dem Treiben des Bonnischen Seminars musz Hr. H. aus sehr trüben Quellen geschöpft oder er musz sich den Zweck und den Umfang einer solchen Bildungsanstalt wenig klar gemacht haben. Werden denn nicht zur Orientierung im ganzen und zur Einführung in einzelne Disciplinen neben jenen Uebungen, die doch nur einen bescheidenen Teil des akademischen Studiums ausmachen, encyclopadische, historische, grammatische, metrische Vorlesungen gehalten? Soll das Seminar ein Repetitorium sein oder nicht vielmehr eine Anleitung zu gewissenhaftem Quellenstudium, das in erster Linie bedingt ist durch scharfe, Form und Gedanken sauber abwägende Exegese, die wiederum ins bodenlose sich verirren würde, wenn sie es unterliesze Schritt für Schritt die Spuren der Ueberlieferung zu beachten und zu prüsen? Ist nicht die Erforschung allgemeiner wie

individueller Formgesetze, wie überhaupt jede selbständige philologische Thätigkeit ohne die Rüstzeuge der Exegese und Kritik ein Unding? So musz denn allerdings der Junger der philologischen Wissenschaft 'am Anfang, in der Mitte und am Ende' seines Studiums wie seines wissenschaftlichen Lebens angehalten werden und sich ferner anhalten, jenes unentbehrliche Handwerkszeug bei jeder Untersuchung, sie mag eine Richtung haben welche sie wolle, zu handhaben, und wer vertraut damit ist, weisz von der fruchtbaren, immer neue Probleme aufdeckenden Macht der Kritik zu sagen, wenn sie auch hier und da einmal ungebührlicher das Erdreich umzuwühlen scheint. Unproductiv ist nur das Ausgraben von Schlacken statt Erz und das allerdings vergnügliche Umberflattern dilettantischer Schmetterlinge um die Blumenkelche der Litteratur und Kunst oder die bereits abgeklärten Honigtopfe der Wissenschaft. Wer sollte an solchen Genieszlingen, wenn sie graziös sind, nicht seine Freude haben? Aber erziehen soll und braucht die Schule dergleichen nicht. Hr. Heimsöth schickt seine jungen Bergknappen nur mit der Flamme der Begeisterung ausgerüstet in die duukeln Schachte hinab, wo ihnen denn einstweilen der Reflex der unten blinkenden Schätze den Weg weisen mag, und erst wenn sie wieder heraufgestiegen sind und ihre Erzählungen von den gesehenen oder geträumten Herlichkeiten an den Mann gebracht haben, wird ihnen zur Belohnung die Fackel der Kritik in die Hand gegeben, die, wie die Erfahrung lehrt, solche die nicht von Jugend auf an sie gewöhnt sind, als einen unbequemen hemmenden Besenstiel in die Ecke zu stellen pflegen.

Es würde nicht weitab liegen, bei dieser Gelegenheit noch einen Seitenblick auf die wahrhaft auszeichnende Berücksichtigung zu werfen, die kürzlich ein jüngster Sprosz einer im Princip meines Wissens nicht differierenden Schule mir und zwei andern Bonnensern geschenkt hat. Indessen dem 'pro aris et focis' kämpfenden 'adulescentulus', dem Bergk neulich in diesen Blättern einige zeitgemäsze Worte gewidmet hat, auf seine liebreichen Insinuationen zu dienen, dem Ethos seines hochnotpeinlichen Halsgerichtsstils, der nichts geringeres zu thun findet als sacrilegia und flagitia zu züchtigen, und schon sehr barmherzig ist, wenn er es (man denke!) bei der insania bewenden läszt, Rede zu stehen; den Sprüngen seines Menippeischen Humors und der heroischen Kühnheit seiner unter Versfüszen und Wortungeheuern von Iliaden und Tragödien träumenden Phantasie nachzuhinken — will ich mir und dem Publicum erlassen.

Ich darf es ja wol wagen, den unter so amönen Formen mir nahegelegten Verkehr mit diesem werthen Collegen mir einstweilen noch
fern zu halten, ohne deshalb befürchten zu müssen, dasz der in diesem
Punkte etwas reizbare junge Mann abermals auch hierin eine Nichtachtung seiner wissenschaftlichen Bedeutsamkeit argwöhnen werde. Meiner mir längst bewusten mediocritas (im guten Ciceronianischen Sinne
des Wortes) mich getröstend will ich nur in aller Ruhe die vielleicht
nicht ganz ferne Gelegenheit erwarten, wo mich der Gang meiner Stu-

dien, den ich mir nicht durch Katzbalgereien aus dem Stegreif stören lassen mag, von selbst darauf führen wird, die mit so überflüssigem Ungestum mir ins Gesicht geschleuderten Belehrungen vom Boden, wo ich sie einstweilen liegen lasse, aufzunehmen, zu prüfen und nach Befinden dankbar zu erwidern. 9) Zwar zur Verbesserung einiger maculae, quas aut incuria fudit aut humana parum cavit natura, hatte es eines so gelehrten Buches kaum bedurft, es müste denn sein, der neu erstandene praeceptor Germaniae traute denjenigen, welche 'immensas scaenicorum copias' bisher geschätzt und benutzt haben, ebenso wenig Gelehrsamkeit zu wie mir, wodurch denn meine Schuld sehr erleichtert würde. Wer aber wie ich jene Fehler längst stillschweigend verbessert hat, der wird auch schwerlich besonders dankbar sein für Anmerkungen von Drucksehlern, wie z. B. cuiusvis statt cuiusvis, was zusällig bereits in der Vorrede zu den Komikern S. XIII corrigiert ist; ebenso wenig wie ich Anspruch auf Dank machen würde, wenn ich etwa auf S. 337 ein stehen gebliebenes effudi statt effundi oder S. 324 ein stattliches finalium quarundarum an die grosze Glocke schlagen oder wegen eines Hexameteransanges et mātūtina greges, wie er S. 296 vorgeschlagen wird, Himmel und Hölle aufrufen wollte. 10)

Indessen wer den Misverständnissen der 'iniqui iudices' so fleiszig vorzubeugen weisz durch wolangebrachte Versicherungen von 'insita animo verecundia' und anderen edlen Herzenseigenschaften, der hat mit allem Aufwand von grimmigem Scioppianismus doch schwerlich mehr als eine barmlose Stilübung, wie sie dem Anfänger notthut, bezweckt. Und es ist

<sup>9)</sup> Nur um die Prolegomena zu meiner Ausgabe des Vergilius von unerquicklicher Polemik möglichst rein su halten, bitte ich mir hier gefällige Belehrung aus, wie derjenige sospitator Vergilii, welcher S. 370 f. die Erscheinung der Creusa Aen. II 791 mit den Worten temuisque recessit in auras unter Streichung von 792-794 abzuschlieszen befiehlt, die Wörtlein sie demum V. 795 versteht. Ich in meiner mentis inopia habe wie alle anderen Herausgeber, unter denen ich mit Vergnügen auch M. Haupt bemerke, an der Ueberlieferung festgehalten, weil ich mir ganz einfältiglich die Sache so dachte: wer 'in die Lüfte zurückweiche', brauche deshalb nicht urplötzlich zu verschwinden. Dem allmählich verblassenden und verrinnenden Schatten dreimal die Arme entgegenzustrecken, nach ihm dreimal vergeblich mit den Händen zu greifen bleibe immer noch Zeit genug, und erst als alles Bemühen das in Nebel zerflieszende Bild festzuhalten umsonst, als auch der letzte Schein verschwunden sei - sic demum habe sich Aeneas entschlossen seine Gefährten wieder aufzusuchen. Wie sich diese unser einem 'vor den Füszen liegenden' Anschauungen, die zu Papier zu bringen ich mich fast schäme, von dem höhern Standpunkt der neusten Berliner Intelligenz ausnehmen, musz ich in Demut dahingestellt sein lassen. Ich hoffe doch den Sinn dieser Stelle richtig gefaszt zu haben. Es heiszt da: 'at pessime habet quod in Martiani libro dedit Koppius (II 116, 5)

tunc candens tenero glaciatur rore pruina et matutina greges quatiunt in pascua caulas.

quibus non stabunt numeri, nisi copula ad sequentem versum adsumetur. Da ich mich keiner 600 lateinischer Verse eigner Fabrik rühmen kann (S. 22), so geziemt mir nur ein bescheidenes Fragezeichen.

ihm gelungen zu zeigen quid ultimum esset in licentia stili Latini. Das Zuviel, musz man dem jugendlichen Bedürsnis groszen Vorbildern nachzueisern zugute halten. Sieht die Nachahmung hier und da wie eine bösartige Carricatur des berühmten Lucretiuscommentars aus, so sind wir es doch der Hochachtung vor den beiden bedeutenden Männern, zu deren Ehren das Buch geschrieben sein will, schuldig, es nicht für ein Schanddenkmal philologischer Sitte (um nicht die viel misbrauchte 'Sittlichkeit' hier zu behelligen) und der bekannten Hesiodischen Töpsergesinnung zu bezeichnen. Ich will lieber den Betheurungen von glühender Wahrheitsliebe Glauben schenkend dem Versasser wünschen, dasz dieses läuternde und reisende Feuer das Unkraut krankhasten Ehrgeizes und hämischer Splitterrichterei, das einen vielleicht gesunden Kern wissenschastlichen Strebens zu vergisten droht, mit den Jahren siegreich vertilgen werde.\*)

Basel, im Februar.

Otto Ribbeck.

\*) [Der kundige Leser weiss dass die obige Zurechtweisung gegen Lucian Müller und seine im vorigen Jahre erschienenen 'de re metrica poetarum Latinorum praeter Plautum et Terentium libri septem' gerichtet ist. So sehr ich mit meinem Freunde Ribbeck den in diesem Buche durchgehenden Ton der Polemik misbillige und die schärfste Geiszelung für gerechtfertigt halte, so scheint es mir auf der andern Seite eine durch die Gerechtigkeit gebotene Pflicht ausdrücklich anzuerkennen (was auch durch obige Bemerkungen keineswegs in Abrede gestellt werden sollte), dasz das Buch einen überaus reichen Schatz feiner Beobachtungen über lateinische Verskunst und Sprachgebrauch, sowie trefflicher Emendationen zu Dichtern und Grammatikern enthält und von keinem Philologen, der die lateinischen Dichter studiert, ungelesen bleiben darf.

A. F.]

### 84.

# Zu Odyssee & 370.

In dem Aufsatz 'der Zorn des Poseidon in der Odyssee' in diesen Jahrbüchern 1861 S. 734 habe ich die Stelle von der Eidothea als eingeschoben nachzuweisen gesucht, so dasz ursprünglich an V. 332 unmittelbar V. 368 sich angeschlossen. Nachträglich musz ich bemerken, dasz in dem Gleichnis:

ώς δ' ἄνεμος ζαὴς ἠίων θημῶνα τινάξη καρφαλέων, τὰ μὲν ἄρ τε διεσκέδασ' ἄλλυδις ἄλλη, ὡς τῆς δούρατα μακρὰ διεσκέδασ'

ursprünglich an der Stelle von δούρατα μαπρά gestanden haben musz δούρατ ἄελλα, wie η 275 von der σχεδίη gesagt wird τὴν μὲν ἔπειτα δύελλα διεσπέδασ. Nach der jetzigen Fassung würde als Subject zu διεσπέδασ aus dem vorigen Ποσειδάων zu nehmen sein; aber es ist gar zu absonderlich, dasz wir uns den Poseidon selbst denken sollen, wie er die Balken auseinanderreiszt; Poseidon erregt den in V. 331 f. treffend geschilderten Wirbelwind (ἄελλα), der die Balken des Fahrzeugs auseinander treibt, wie ein scharfer Wind die Spreu auf der Tenne verweht. So erst gewinnt das Gleichnis seine richtige Beziehung.

Köln. H. Düntzer.

### 33.

# Ueber das babylonische und euboische Talent des Herodotos.

Zu den schwierigsten Stellen in dem Geschichtswerke des Herodotos gehört unstreitig der Bericht über die Tribute, welche die zwanzig Steuerbezirke des persischen Reiches an Dareios entrichteten (III 89-96). Diese Tribute wurden von Indien in Gold, von den übrigen neunzehn Provinzen in Silber gezahlt. Das Gewicht für das Gold war das euboische, für das Silber das babylonische Talent. Nachdem nun Herodotos die Steuerbeträge der einzelnen Provinzen nach einander aufgeführt hat, berechnet er die Summe in der Weise, dasz er alles, sowol die euboischen Gold- als die babylonischen Silbertalente, auf euboische Silbertalente reduciert. Die zahlreichen Schwierigkeiten, die bei näherer Betrachtung der Stelle hervortreten, sind auf zwei Punkte zurückzuführen. Zunächst fehlte uns bisher zuverlässige Kunde über das babylonische Talent, während das euboische Gold- und Silbertalent in neuester Zeit sicher bestimmt sind. Zweitens sind in der Rechnung, wie sie handschriftlich überliesert ist, auffallende Fehler, und zwar reicht eine einfache Emendation nicht aus, sondern es musz sowol die für das euboische und babylonische Talent angegebene Verhältniszahl, als auch mindestens éin Posten' in der zusammenzuzählenden Summe geändert werden, damit das Facit stimmt. Daraus ist leicht ersichtlich, wie ungewöhnlich schwierig die Erklärung und Verbesserung der Stelle ist. Wären die Zahlen der Rechnung richtig, so hätte sich mit Zugrundelegung des euboischen Talents als sicherer Grösze das babylonische bestimmen lassen; so aber muste für das babylonische Talent die Bestimmung aus andern Quellen gesucht und danach die Rechnung verbessert werden. Jedoch eben dieser Ansatz des babylonischen Talentes war bisher noch problematisch. Vielleicht gelingt es mir durch die folgende Untersuchung die Frage befriedigend zu lösen.

Vorerst sind die vorbereitenden Sätze festzustellen, ohne welche

die weiteren Schluszfolgerungen unmöglich sind:

1) Die von Her, erwähnten Talente waren persisches Gewicht von demselben relativen Betrage wie das griechische und hebräische, d. h. auch das persische Talent bezeichnete unter allen Umständen eine Summe von 60 Minen. Die Mine wurde decimal in 100 Stücke (griechisch δραγμαί) oder 50 Doppelstücke (griechisch στατήρες, hebräisch shekel) geteilt. Ganz abgesehen davon dasz auf den altasiatischen Monumenten ein eigner Name für Talent erhalten zu sein scheint1) - wofür der nähere Nachweis der Specialforschung auf jenem Gebiet überlassen bleiben musz ---, so liegen die Beweise für die Existenz eines persischen Talentes teils in den Stellen der Alten, teils in den weiter unten zu erwähnenden baby-

<sup>1)</sup> Der Irländer Hincks, eine Autorität auf dem Gebiet der Enträtselung der assyrischen Keilschrift, nennt an der in der folgenden Anm. zu citierenden Stelle tikun als Bezeichnung für Talent.

lonischen Gewichtstücken. Diodoros II 9 gibt die Gewichte der Götterbilder und Geräte in dem Belostempel zu Babylon in babylonischen Talenten an und meint damit ersichtlicherweise ein wirkliches habylonisches Gewicht, nicht etwa blosz die griechische Bezeichnung für irgend ein heterogenes ausländisches Masz. Ebenso sind die ταλαντιαΐαι φιάλαι bei Aelianos var. hist. I 22 dem Zusammenhang nach offenbar Schalen vom Gewicht eines persischen oder babylonischen Talents, und die ausdrücklich binzugefügte Bemerkung δύναται δέ τὸ τάλαντον τὸ Βαβυλώνιον δύο και ξβδομήκοντα μνᾶς 'Αττικάς gibt, wie sich im folgenden zeigen wird, das genaue Gewichtverhältnis zwischen den beiden Talenten. Bei Polyanos endlich, worauf ich schon früher (Metrol. S. 277 Anm. 11) hingewiesen habe, erscheint in dem königlich persischen Hofhaltungsbericht (IV 3, 32) durchaus persisches Masz und Gewicht, und zwar als Gewicht das τάλαντον, ημιτάλαντον und die μνα. Ueber allen Zweifel aber wird die Annahme erhoben durch die neuerdings in den Ruinen von Niniveh aufgefundenen Gewichtstücke, welche laut den darauf befindlichen Inschriften auf Beträge von 30, 15, 5, 3, 2, 1 Minen und verschiedenen Teilen der Mine justiert sind. Wir haben also hier zwar nicht das ganze Talent, aber in dem Dreiszigminenstück doch das ήμιτάλαντον des Polyanos, wahrend das Funsminenstück mit dem πεντάμνουν in der bekannten attischen Inschrift über die Masze und Gewichte (C. I. G. 123) sich vergleichen läszt. Die weitere Einteilung der babylonischen Mine, wie sich wenigstens an der einen Reihe der aufgefundenen Gewichte deutlich verfolgen läszt, entspricht ebenfalls genau dem griechischen System. Es finden sich Stücke von  $^2/_5$ ,  $^1/_4$ ,  $^1/_25$ ,  $^3/_{200}$ ,  $^1/_{100}$ ,  $^1/_{200}$  Mine, oder nach griechischer Weise Gewichte von 40, 25, 4,  $^1/_2$ , 1 und  $^1/_2$ Drachme. Ob daneben in der Rechnung noch eine andere Teilung der Mine in Sechzigstel bestanden hat 2), kann hier füglich dahin gestellt bleiben.

2) Das euboische Silbertalent des Her. ist das attische. Dies ist ein Satz, der nach der überzeugenden Auseinandersetzung Mommsens<sup>3</sup>) nicht mehr bezweifelt werden kann und daher auch hier nur einfach ausgesprochen zu werden braucht. Doch darauf musz noch hingewiesen werden, dasz nur unter dieser Voraussetzung die eigentümliche Berechnungsweise bei Her. erklärlich wird. Er gibt die einzelnen Tribute in euboischen Gold- und babylonischen Silbertalenten, berechnet die Summe

<sup>2)</sup> In einem Schreiben an Norris, den Verfasser der Anm. 4 zu erwähnenden Abh. über die babylonischen Gewichte, sagt Hincks (S. 218), alle Zweifel über die Einteilung der Mine in Sechzigstel seien ihm neuerdings beseitigt durch eine Tafel mit Keilschrift, welche bestimmt beweise, dasz die Mine in Sechzigstel, und diese wieder in Dreiszigstel zerfielen (die Charaktere dafür in Keilschrift werden angeführt), und dasz die Geldrechnungen in diesen drei Nominalen geführt worden zu sein scheinen. — Weitere Consequenzen lassen sich aus dieser kurzen Notiz leider nicht ziehen. Nur das bemerke ich, dasz das Sechzigstel, dem Hincks den Werth von 129 engl. Gran gibt, nichts anderes als der persische Dareikos ist. 3) Gesch. des röm. Münzw. S. 24—26. 55. Vgl. auch meine Metrologie S. 142 ff.

aber in keinem von beiden Nommalen, sondern reduciert sie beide auf euboische Silbertalente, die es in Persien niemals gegeben hat. Sind nun diese Silbertalente keine anderen als attische, so erklärt sich alles ganz natürlich. Auch das ist noch besonders zu bemerken, dasz Her. selbst die Identität des attischen und euboischen Silbertalentes als etwas bekanntes voraussetzt.

3) Das euboische Goldtalent, das Goldgewicht des persischen Reiches, ist dem euboischen d. h. attischen Silbertalent gleich. Das attische Talent stellt eben nur eine Uebertragung des persischen Goldgewichtes auf die Silberprägung dar. In der persischen Reichsmünze wird das euboische Talent vertreten durch den bekannten Dareikos, der als Stater oder Didrachmon zu diesem Talent, d. h. als 1/3000 desselben oder <sup>1</sup>/<sub>50</sub> der entsprechenden Mine zu betrachten ist. Zur Begründung dieses Satzes kann zunächst wieder auf die vortressliche Beweisführung Mommsens (S. 22 f.) verwiesen werden; doch scheint es angemessen die Hauptpunkte wenigstens anzudeuten. Der Ausdruck euboisches Talent ist erwiesenermaszen sehr häufig Bezeichnung für das attische Talent; das erstere ist aber, wie aus Her. hervorgeht, ursprünglich das Goldgewicht im persischen Reiche gewesen. Nun ist die königlich persische Goldmunze, und zwar die einzige die es gibt, auf einen Fusz ausgemunzt, der mit dem attischen offenbar identisch ist. Also führt sowol die Gleichheit des Namens als die des Gewichtes darauf, dasz das persisch-euboische Goldtalent dem attisch-euboischen Silbertalent gleich war. Der weitere Beweis kann erst im Laufe der folgenden Auseinandersetzung geführt werden; wie es ja häufig bei solchen complicierten Untersuchungen zu gehen psiegt, dasz ein Teil der Voraussetzungen erst später seine vollgültige Begründung findet.

Gehen wir nun zu dem eigentlichen Kern der Frage, der Festsetzung des babylonischen Talents. Das neue Moment welches hier herbeizuziehen ist sind, wie schon angedeutet, die neuerdings von Layard in den Ruinen von Niniveh aufgefundenen zahlreichen Gewichtstücke. Dieselben zerfallen in zwei leicht zu unterscheidende Reihen. Die Gewichte der ersten Reihe sind in Bronze in der Form von liegenden Löwen gegossen; die der zweiten Reihe stellen in Marmor Enten dar. Sie sind alle mit Werthzeichen versehen. Daraus zeigt sich das merkwürdige Ergebnis, dasz die erste Reihe (mit Ausnahme der Stücke 6, 10, 11) genau das doppelte Gewicht der zweiten darstellt, also z. B. das Fünfzehnminengewicht der ersten Reihe in der zweiten als Dreiszigminenstück bezeichnet wird. Verschiedene Spuren weisen darauf hin, dasz das erstere assyrisches, das letztere babylonisches Gewicht war; doch gehört die weitere Erörte-

<sup>4)</sup> Den ersten Bericht darüber gab Layard in seinen 'discoveries in the ruins of Nineveh and Babylon' (London 1853) 8. 8000 f. Eine weitere Untersuchung sowol über die Aufschriften als die Gewichtsysteme knüpfte daran Norris 'on the Assyrian and Babylonian weights' in dem Journal of the R. Asiatic Society of Great Britain Bd. XVI S. 215 ff. Eine Revision der ganzen Frage nebst beachtenswerthen Beiträgen gibt Queipo Essai sur les systèmes métr. et monét. des anc. peuples I S. 334 ff.

rung darüber nicht hierher, da es auf den ersten Blick ersichtlich ist, welches von den beiden Gewichten für den Zweck unserer Untersuchung allein brauchbar ist. Die Mine der Löwengewichte ist nemlich auf 1020 Gramm, die der Entengewichte auf 510 Gr. anzusetzen. 5) Wenn wir nun vergleichen, dasz die schwerste griechische Mine, die äginäische, 620 Gr., die attische nur 436 Gr. betrug, und ferner bedenken, dasz das babylonische Talent den Betrag des euboischen oder attischen nicht allzusehr überstiegen haben kann, so ergibt sich von selbst, dasz nur die kleinere Mine von 510 Gr., nicht etwa die doppelt so schwere, in Betracht kommen darf. Nun liegt die Vermutung sehr nahe, diese Mine müsse die dem babylonischen Talent des Her. eutsprechende sein. Doch entsteht dabei sogleich eine neue Schwierigkeit. Die persische Silbermunze ist voraussichtlich ebenso nach dem Gewicht des Silbertalents, wie die Goldmünze nach dem des euboischen Talentes, geprägt worden. Nun lassen sich aber die persischen Silberstücke, jetzt gewöhnlich Silberdareiken genannt<sup>6</sup>), welche im Durchschnitt reichlich 5,5 Gr. wiegen, nicht mit der Mine von 510 Gr. vereinigen, da sie im Verhältnis zu derselben nur Drachmen sein könnten, also nicht mehr als 5,1 Gr. wiegen dürsten.

Zunächst ist von der merkwürdigen Thatsache auszugehen, die sich schlechterdings nicht wegleugnen läszt, dasz der persische Dareikos von nahezu 8,4 Gr. genau der sechzigste Teil der durch die Steingewichte dargestellten Mine von 510 Gr. ist. 7) Nun hat sich aber gezeigt, dasz der Dareikos als Stater nicht das Sechzigstel, sondern nur das Fünfzigstel seiner Mine sein kann; er ist also dem System nach nicht ein aliquoter Teil jener Mine, sondern er hat seine eigne Mine, die zu jener Mine der Steingewichte in dem Verhältnis von 50: 60 oder, was dasselbe ist, 60: 72 steht. Nennen wir nun, was bereits erwiesen ist, die Dareikenmine die euboische und jene andere versuchsweise die babylonische. In welcher ganz andern Bedeutung erscheint jetzt die bisher verkannte

<sup>5)</sup> Die aufgefundenen Gewichtstücke, im ganzen 28 an Zahl, zeigen, wie nicht anders zu erwarten, kleine Abweichungen im Gewicht. Doch ist der Betrag von 41 Pfund (engl. Troygewicht), welchen Norris S. 216 als Normalgewicht für die 15, resp. 30 Minen aufstellt, ein wol berechtigter. Daraus ergeben sich für die grosze Mine gerade 1020, für die kleine 510 Gr. Am meisten nähert sich diesem Normalbetrage Nr. 2 der Löwenreihe, welches auf eine kleine Mine von 504,5 Gr. führt. Niedriger darf das Gewicht auf keinen Fall angesetzt werden. Metrol. S. 277 habe ich nach Kenophon Anab. I 5, 6 die Benennung medischer Siglos versucht, die weit bessere Autorität für sich hat als die ungenaue Anführung von Silberdareiken bei Plutarchos Kimon 10. Nur das ist nicht zu vergessen, dasz das von Xenophon als oiylog d. i. shekel bezeichnete Geldstück im persischen System auf keinen Fall als doppelte, sondern als einfache Drachme anzusehen ist. ist zwar nicht 8,4, sondern 8,5; aber die geringe Differenz kann der Natur der Sache nach nicht in Betracht kommen. Denn wenn jene Mine, was nach Anm. 5 wol möglich ist, auf 5 Gr. niedriger anzusetzen ist, so sinkt das Sechzigstel dazu auf 8,4 Gr. Oder aber, wir nehmen darauf Rücksicht, dasz der Betrag von 8,4 (genau 8,385) Gr. nur das Durchschnittsgewicht der Dareiken darstellt (Metrol. S. 277 A. 10), so läszt sich das Normalgewicht sehr wol auf 8,5 Gr. ansetzen.

Angabe des Aelianos (I 22) δύναται δὲ τὸ τάλαντον τὸ Βαβυλώνιον δύο καὶ ἐβδομήκοντα μνᾶς Αττικάς! Diese Uebereinstimmung kann unmöglich eine zufällige sein; die Nachricht beruht ersichtlich auf einer ganz guten Quelle, in welcher das babylonische Landesgewicht mit dem euboischen verglichen war. Wir sind also vollkommen berechtigt, die durch die Steingewichte dargestellte Mine die babylonische zu nennen, jedoch mit dem Vorbehalt, dasz wir damit nur das einheimische Handelsgewicht, wie es auch Aelianos meint, gefunden haben, während für das babylonische Talent des Herodotos, welches offenbar ein Münzgewicht ist, noch eine weitere Erklärung offen gehalten werden musz.

Wie aber kommt es, so wird man mit Recht fragen, dasz das euboische Talent, welches zwar nach einem einfachen Verhältnis aus dem babylonischen abgeleitet ist, aber doch durch kein aufgefundenes Gewichtstück bestätigt wird, als Goldgewicht neben dem babylonischen, jedenfalls von den Persern recipierten Landesgewicht bestand? Hiermit kommen wir auf die Währungsverhältnisse im persischen Reiche, mit deren Herbeiziehung allein die Lösung sich findet. Zwischen den beiden Werthmetallen, die zu Münzen ausgeprägt den Handelsverkehr aller Völker vermitteln, dem Golde und dem Silber, ein festes gegenseitiges Werthverhältnis zu bestimmen ist eine Aufgabe, an welcher der menschliche Geist seit Jahrtausenden gearbeitet hat, ohne je zur vollständigen Lösung zu gelangen. Der Grund davon liegt einfach darin, dasz das edle Metall kein absoluter, sondern nur ein relativer Werthmesser für alle Gegenstände des Besitzes ist, also um so weniger zwei Metalle neben einander, d. h. zwei sowol zu den andern als auch gegenseitig schwankende Gröszen, Werthmesser sein können. Man ist daher jetzt fast in allen Staaten zu der Einsicht gekommen nur éin Metall, sei es das Gold oder das Silber, als den alleinigen Werthmesser zugrunde zu legen; und zwar haben sich die Völker die den Welthandel führen, Eugland, Nordamerika und als Vertreter Deutschlands wenigstens Bremen, mit notwendiger Consequenz. für die Goldwährung entschieden, im Verhältnis zu welcher das Silber teils nur als Waare gilt, teils als Scheidemünze ausgeprägt wird. Auch die Weltreiche des Altertums haben der Goldwährung den Vorzug gegeben, doch daneben versucht dem Silber eine feste Geltung zu verschaffen. In dieser Beziehung sind die verschiedensten Experimente gemacht worden, die, wenn auch im Wesen meist unzureichend, doch alle in der Form höchst sinnreich sind. Ich erinnere nur an die römischen Münzordnungen der ersten wie der spätern Kaiserzeit, oder an die Münzverhältnisse Aegyptens unter den Ptolemäern. Dasz aber auch schon im persischen Reich ähnliche Einrichtungen bestanden haben, davon sind erst in neuester Zeit entfernte Spuren aufgefunden worden. 6) Gold war das Primärmetall in der persischen Münzwährung: dafür legen sowol der Befund der Münzen als die Berichte der griechischen Schriststeller voll-

<sup>8)</sup> Es war ein glücklicher Gedanke Queipos unter den unzähligen unhaltbaren Combinationen, zu denen er sich hat verleiten lassen, das von Herodotos angegebene dreizehnfache Werthverhältnis des Goldes zum Silber in der persischen Gold- und Silberprägung aufzusuchen.

gültiges Zeugnis ab. Das Silber, welches zu Dareios Zeiten aus den Tributen von neunzehn Provinzen eingieng, musz in einem bestimmten Werthverhältnis zu dem Golde gestanden haben. Ursprünglich hat gewissermaszen als ideales Verhältnis jedenfalls das zehnfache vorgeschwebt, sodasz ein Goldstater gleich 10 gleichschweren Silberstateren oder 20 halb so schweren Silberdrachmen galt. Hierbei war aber das Gold zu ungünstig angesetzt; die Münzmeister des persischen Reiches musten bemerken, dasz man gern etwas mehr als 10 Silberstatere auf den Goldstater gab. Um dem abzuhelfen wurde das einmal hergebrachte Zahlenverhältnis zwar nicht geändert, aber das Goldgewicht etwas verringert. Nicht das Fünfzigstel der landesüblichen Mine, sondern das Sechzigstel derselben wurde als Goldstater ausgebracht, und zu diesem Stater nun sein eignes Talent, das euboische, gebildet. Dieses stand zu dem babylonischen in dem Verhältnis von 1/60: 1/50 d. h. 10: 12. Nun wurden zwar nach wie vor auf den Goldstater zehn Silberstatere gegeben; aber das Werthverhältnis von Gold zu Silber war jetzt, da der Goldstater um 1/8 leichter war, 12:1, nicht mehr 10:1. Fast das gleiche Verhältnis finden wir, beiläufig bemerkt, in der Ptolemäischen wie in der kaiserlich römischen Münzordnung wieder; auch für die syrakusische Prägung habe ich es vor kurzem nachzuweisen gesucht. 9)

Es bleibt nun noch der letzte Schlusz zu ziehen. Wir haben bis jetzt einen Silberstater vorausgesetzt, der 1/50 der aus den Gewichtstücken bestimmten babylonischen Mine, also 10,2 Gr. betrug. Nun lassen sich zwar unter der Masse der persisch-kleinasiatischen Silbermünze, die teils von den Satrapen des Reichs, teils von Stadtgemeinden herrührt, Varietäten genug herausfinden, die ein auf dieses Gewicht geschlagenes Silberstück zeigen; aber im allgemeinen ist der Silberfusz ewas höher gewesen, und insbesondere finden wir in dem von der königlichen Münze selbst ausgehenden Silberstück, der Hälfte jenes Staters, das merklich höhere Gewicht von 5,5 Gr., welches auf eine Mine von mehr als 550 Gr. (anstatt 510) führt. Hier ist zu dem ursprünglichen Gewicht offenbar  $\frac{1}{1_{12}}$  hinzugeschlagen worden, denn 510  $+\frac{510}{1_{12}}$  ist = 552. Nehmen wir nun die Vergleichung der Gold- und Silberwährung wieder auf. Dieselben Gründe, welche eine Erhöhung des Münzwerthes des Goldes vom zehnfachen auf das zwölffache berbeiführten, konnten auch eine noch weitere Steigerung veranlassen. Die persischen Machthaber mochten es angemessen finden bei Einnahme der Silbertribute aus den Provinzen überall, wo es sich um eine Ausgleichung zwischen der Reichsgoldmünze und dem Provincialsilber handelte, noch den Zuschlag von 1/12 zu dem ursprünglichen Silbergewicht zu fordern, und um dieses Verhältnis vollständig zu legalisieren prägten sie selbst ihr Silber mit diesem Zuschlag aus. Dadurch entstand neben dem habylonischen Landesgewicht ein eignes Münztalent für das Silber, und zugleich wurde der Münzwerth des Reichsgoldes auf das dreizehnfache erhöht. Hiermit sind wir zu der Ge-

<sup>9)</sup> De Damareteo argenteo Syracusanorum nummo (Dresden 1862) S. 18.

staltung gelangt, die das persische Münzwesen unter Dareios und Xerxes und im wesentlichen wol auch später noch hatte. Auf den Goldstater giengen nach wie vor zehn Silberstatere oder zwanzig Silberdrachmen, aber der Silberwerth war durch Erhöhung des Silbergewichts so weit herabgedrückt, dasz eine Gewichtseinheit Goldes den dreizelnsachen Werth der gleichen Gewichtseinheit Silbers, anstatt, wie früher, blosz den zwölfsachen hatte. Nun erklärt es sich von selbst, dasz Herodotos (III 95) das Gold zum dreizehnsachen Werthe des Silbers rechnet, was früher, da dieses Verhältnis bei Griechen sich sonst nicht findet, rätselhast bleiben muste.

Damit kehren wir zur Erklärung der Herodoteischen Stelle zurück. Wir kennen nun den Werth der von ihm erwähnten Talente und ihr gegenseitiges Verhältnis. Aber in der handschriftlichen Ueberlieferung finden sich mehrsache Zahlensehler, worüber im kurzen auf Mommsens Gesch. des röm. Münzw. S. 22-25 (oder Metrol. S. 276) zu verweisen ist. Zunächst stimmt in keiner Weise zu dem übrigen, dasz das babylonische Talent 70 euboische Minen enthalten soll. Zwar könnte man meinen, 70 sei die runde Zahl für 72, welche wir oben bei Aelianos als vollkommen berechtigt gefunden haben, und man müste dann den Fehler in der handschriftlich überlieferten Rechnung anderswo suchen; aber Her. kann kein anderes babylonisches Talent als das Münztalent meinen; und dasz er es in der That gemeint hat, dafür ist glücklicherweise noch eine Andeutung vorhanden. An der eben erwähnten Stelle, wo er das Werthverhaltnis des Goldes angibt, sagt er: τὸ γρυσίον τρισκαιδεκαστάσιον λογιζόμενον, d. h. 'das Gold im dreizehnfachen Gewicht gegen Silber gerechnet.' Was soll das bedeuten? Doch nichts anderes als: wenn man bei gleichen Nominalen zwischen Gold und Silber das zehnfache Verhältnis voraussetzt, so ist dies im Gewicht wegen der höhern Ausprägung des Silbers das dreizehnfache; oder mit andern Worten, die zehn Silberstatere, welche an Werth gleich einem Goldstater sind, wiegen dreizehnmal so schwer als jener. Was aber von den Stateren gilt, musz auch von den entsprechenden Talenten gelten. Zehn Silbertalente müssen dreizehumal, oder éines 13/10 mal so schwer als ein Goldtalent wiegen, d. h. in Her. Sprache ausgedrückt, ein babylonisches Talent musz 60 × 1<sup>3</sup>/<sub>10</sub> = 78 euboische Minen haben. Es ist also für εβδομήκοντα zu emendieren εβδομήκοντα καὶ οκτώ, wie bereits Mommsen gefunden hat. In der That ist es eines der glänzendsten Zeugnisse von Mommsens wunderbarer Combinationsgabe, dasz er, obgleich er von jenem dreizehnfachen Verhältnis nichts ahnte, sondern dem babylonischen Talent 80 euboische Minen zuteilte, doch an der Herodoteischen Stelle dieselbe Zahl 78 durch Conjectur herstellte, auf die wir jetzt auf einem ganz andern Wege gelangt sind. Daran schlieszt sich mit Notwendigkeit die Aenderung in der Gesamtsumme der Silbertribute 9880 für 9540, und der Bericht des Her, stimmt danach in allen seinen Teilen vollkommen.

Es ist noch mit einem Wort auf die Abweichung hinzuweisen, welche zwischen Mominsens und meiner Auffassung des babylonischen Talentes besteht. Mommsen bestimmt dasselbe lediglich aus den Münzen

und setzt es danach habe es auf einem we bin so zu dem Verhål eine sehr geringe, de == 39: 30. Aber nac die Stelle des Herodo währung ungezwunge

Zum Schlusz ste Resumé zusammen:

- 1) Das euboischmünze durch den Dare zu dem babylonischen Münztalent aber wie 10 (= 51 Pfund), das der setzen. Mit letzterem 8,385 Gr., welches aus (Metrol. S. 277 Anm. 10
- 2) Das babylonisch das babylonische Lande: zeigen. Dasselbe Talent meint haben. Sein Gev Mine 510 Gr.
- 3) Das babylonischtalent für Silber. Es wir dareikos als seine Drach Talent wie 13:10, zum Normalgewicht ist auf 33. auf 11.04 Gr., der Drach Königs- und Satrapenmün zum Teil überschreiten si-
- 4) Im persischen Re der Silbermünze zu dersel auf den Goldstater zehn S gewicht aber etwas höhe fachen, später (zu Herode Silbers.

. u. e.zenntachen Münzwerth des

5) Die falschen Zahlen in Her. Bericht sind nicht etwa Rechnungsfehler desselben. Sie lassen sich in vollkommenster Uebereinstimmung mit seinen übrigen Angaben sowie mit den anderweitig bestimmten persischen Gewichten emendieren.

Dresden.

Friedrich Hultsch.

### (28.)

# Zur Litteratur von Aristoteles Poetik.

#### Zweiter Artikel.

- 6) Grundzüge der verlorenen Abhandlung des Aristoteles über Wirkung der Trugödie. Von Jacob Bernays. Aus den Abhandlungen der hist. phil. Gesellschaft in Breslau I Band. Breslau, Verlag von Ed. Trewendt. 1857. S. 135—202. Hoch 4.
- wendt. 1857. S. 135—202. Hoch 4.
  7) Aristoteles und die Wirkung der Tragödie. Von Adolf Stahr.
  Berlin, Verlag von J. Guttentag. 1859. VIII u. 66 S. 8.
- Ueber die κάθασσις τῶν παθημάτων, ein Beitrag zur Poetik des Aristoteles von Leonhard Spengel. Aus den Abhandlungen der k. bayr. Akademie d. W. I Cl. IX Bd. I Ahth. München, Druck von J. G. Weiss. 1859: 50 S. 4.
- 9) Ein Brief an L. Spengel über die tragische Katharsis bei Aristoteles. Von J. Bernays. Im rheinischen Museum für Philologie XIV S. 367-377.
- Zur 'tragischen Katharsis' des Aristoteles. Von L. Spengel. Ebendaselbst XV S. 458-462.
- Zur Katharsis-Frage. Von J. Bernays. Ebendaselbst XV S. 606-607.
- 12) Studien über tragische Kunst von Philipp Joseph Geyer. I. Die Aristotelische Katharsis erklärt und auf Shakespeare und Sophokles angewandt. Leipzig, T. O. Weigel. 1860. IV u. 48 S. gr. 8.

Zwar ist in diesen Blättern (1858 S. 472—476) bereits von L. Kayser eine beistimmende Anzeige der unter Nr. 6 aufgeführten Schrift enthalten. Zwar hat ferner F. Ueberweg in Fichtes Ztschr. f. Philos. N. F. XXXVI (1860) S. 260—291 auch schon eine lichtvolle und eindringende Uebersicht des fernern durch sie angeregten Streites gegeben. Auch diese fällt im gapzen zugunsten von Bernays aus, und in der That, der eigentlich entscheidende Schlag gegen ihn scheint durch Stahr und selbst durch Spengel noch nicht geführt worden zu sein. Aber seitdem sind durch Zell in der Einleitung zur 2n Auflage von Walz Uebers. S. 30—68 manche wichtige neue Gesichtspunkte zu einer ganz andern Entscheidung hinzugekommen, und Brandis griech.-röm. Phil. III S. 163—178 dürfte die eigentliche Achillesferse von Bernays richtig aufgedeckt haben, und so erscheint eine erneute Revision der ganzen Frage dringend geboten.

Die bekannte Definition der Tragödie in Ar. Poetik C. 6 z. A. lautet: ἐστὶ. . τραγφδία μίμησις πράξεως σπουδαίας καὶ τελείας, μέγεθος ἐχούσης, ἡδυσμένω λόγω, χωρὶς ἑκάστου τῶν εἰδῶν ἐν τοῖς μορίοις, δρώντων καὶ οὐ δι' ἀπαγγελίας, δι' ἐλέου καὶ φόβου περαίνουσα τὴν τῶν τοιούτων παθ ημάτων κάθαρσιν. Zum Verständnis des letzten, uns hier zunächst allein angehenden Gliedes musz man natürlich zuvörderst wissen, was Ar. überhaupt unter Furcht und Mitleid versteht. Bekanntlich hat dies Lessing Hamb. Dram. St. 74—76 aus Rhet. II 5 u. 8 dargelegt und namentlich aus diesen Stellen auch die notwendige Wechselbeziehung, in welche Ar. das Mitleid mit der Furcht setzt, unumstöszlich richtig entwickelt. Nur hätte er nicht den Ausdruck 'das Fürchterliche' gebrauchen sollen, wenn er St. 75 S. 316 L.-M. be-

merkt. Ar. erkläre dies und das Mitleidswürdige eines durch das audere. Das Fürchterliche (δεινόν) schlieszt vielmehr bei dem welchen es trifft gerade so wie ein allzu hoher Grad von Furcht (S. 1385 b 33 ff.) das Mitleid aus (ἐχκρουστικον τοῦ ἐλέου) (1386 17-21). Von dem Furchtbaren vielmehr oder, da selbst dieser Ausdruck noch zweideutig ist, von dem Furchterregenden (φοβερόν) heiszt es 5, 1382 b 26 ff. abschlieszlich zusammenfassend, es sei dies, um es kurz zu sagen, alles das was, wenn es bei anderen geschieht oder bevorsteht, Mitleid erregt, und eben so 8, 1386 26 ff. mit ausdrücklichem Rückblick hierauf von dem Mitleiderregenden: "überhaupt musz man auch hier festhalten. dasz alles das was man in Bezug auf sich selber fürchtet Mitleid hervorbringt, so fern es anderen widerfahrt.' Wie es nicht anders sein konnte, ist Bernays S. 135 (vgl. S. 172. 181) denn auch mit diesem ersten Teile der Lessingschen Erklärung vollkommen einverstanden. Nur einem so kenntnis - und urteilsleeren, dabei aber von knabenhaster Anmaszung so erfüllten Geiste wie Hrn. Gever konnte es einfallen auch ihn wieder umstürzen und auf diesen Umsturz, auf die Leugnung jener Wechselbeziehung eine gänzlich neue Aussassung der Aristot. Lehre von der tragischen Katharsis erbauen zu wollen. Zwar geht jene Wechselbeziehung ferner nach dem obigen so weit nicht, dasz die Furcht an sich auch schon das Mitleid in sich schlösse; wol aber nimmt Ar. die erstere unmittelbar als ein Ingrediens des letztern in der Definition des Mitleids selber, C. 8 z. A. έστω δή έλεος λύπη τις έπὶ φαινομένω πακώ φθαρτικώ καὶ λυπηρώ τοῦ ἀναξίου τυγχάνειν, δ καν αυτός προσδοκήσειεν αν παθείν η των αὐτοῦ τινά, καὶ τοῦτο οταν πλησίον φαίνηται, durch das ο καν . . τινά ganz unzweideutig in Anspruch, und nur durch folgende gröblich schnitzerhaste Uebersetzung konnte es Hrn. G. S. 31-37 gelingen diesen richtigen Sinn der Stelle zu beseitigen: 'es soll also das Mitleid sein eine Unlust über ein offenbar verderbliches Uebel als einem Unlust bringenden (sic!), so fern es einen Unschuldigen trifft, wovon er selbst (dieser Unschuldige) auch wol erwartete, dasz er es schmerzlich empfinden würde oder einer der Seinigen, und zwar, wenn es nahe scheint.' Wer moosδοκήσειεν αν so übersetzen kann, dessen Kenntnis des Griechischen steht doch wahrlich weit unter der eines guten Tertianers. Dasz ferner weder παθεῖν sprachlich, noch ἀνάξιος (nach Poet. 13 i. A. — 1453° 15) sachlich das bedeuten könne, was es nach Hrn. G. bedeuten soll; dasz αὐτός sehr wol grammatisch auf den zwar nicht ausdrücklich genannten, aber von selbst verstandenen Mitleidigen gehen kann, was Hr. G. bestreitet, was aber aus tausend anderen ähnlichen Beispielen, z. B. gleich C. 5 i. A. unwidersprechlich erhellt; und dasz es sachlich nach dem ganzen Zusammenhang der Ar. Lehre über Furcht und Mitleid notwendig auf ihn gehen musz, dies alles ist bereits von anderer Seite (litt. Centralbl. 1861 Nr. 5) richtig bemerkt worden. Wenn das Mitleid, meint nun aber Hr. G. S. 37 noch weiter, immer mit Furcht für uns selber verbunden sein sollte, so hatte es ja 1386 1 ff. nicht n elnson, sondern nal elnson heiszen müssen. Allein hätte Ar. sich so ausgedrückt, so hätte er eben nicht gesagt, was er hier sagen wollte, und was er hier sagen wollte, ist

wieder nach dem obigen Zusammenhange sehr klar: um den Unglücklichen zu bemitleiden, müssen wir lebhast uns selbst in seine Lage versetzen, und das können wir leichter, wenn wir ähnliches entweder selbst erfahren haben oder gar zu erfahren erwarten: im erstern Falle nemlich ist die Furcht uns nahe gerückt, es könne uns wieder begegnen, im zweiten empfinden wir sogar mehr oder weniger bereits die Furcht, es werde uns wirklich begegnen. Auch das endlich erhellt nicht minder unzweideutig aus den obigen Stellen und schon aus dem ganzen 5n Cap., dasz Ar. keine andere Furcht kennt als die für uns selbst oder die Unsrigen. Wenn demnach Hr. G. S. 38 auch dies leugnet, wenn er S. 32 f. den vorerwähnten allerdings misverständlichen Lessingschen Ausdruck wirklich misversteht und daher L. anschuldigt, dasz er 'fürchten' mit 'befürchten' und 'fürchterlich' mit 'zu befürchtend' verwechselt habe, so hat die erstere angebliche Verwechselung schon Ar. selbst, die zweite aber in Wahrheit nur Hr. G. begangen. Doch genug und übergenug von ihm. Bei so verfehlten Grundlagen seiner neuen Aussaung der tragischen Katharsis brauchen wir unsere Leser mit dieser Aussassung selbst nicht zu behelligen. Wir wenden uns zu Hrn. Bernays zurück.

Gegen alle übrigen Bestandteile der Lessingschen Erklärung nun erhebt dieser den hestigsten Kamps. L. übersetzt (St. 77 S. 327 s.) τῶν τοιούτων mit 'dieser und dergleichen', und so mit ihm im Grunde alle neueren, z. B. auch Res. (s. diese Jahrb. 1857 S. 153 s.). B. macht dagegen S. 149—153 zwei unwiderlegliche Gründe geltend: eine streng logische Desinition, wie sie Ar. hier trotz L.s Widerspruch (St. 77 S. 323; s. dagegen B. S. 185 st.) geben will, dars kein Etcetera enthalten, und 'dieser und dergleichen' müste vielmehr τούτων καὶ τοιούτων παθημάτων oder τούτων καὶ ὅσα ἄλλα τοιαῦτα heiszen, während τοιοῦτος mit dem Artikel einsach und geradezu so viel als 'dieser' bezeichnet, wie B. S. 196 s. an einer Masse von zum Teil schlagenden Beispielen blosz aus der Poetik und dem letzten Capitel der Politik nachweist. ')

Eben hiernach ist es ja nun aber eine ganz müszige Frage, die B. S. 153 aufwirst, warum Ar. τῶν τοιούτων und nicht einsach τούτων geschrieben habe. Er beantwortet dieselbe dahin, dasz πάθημα auch wol wie πάθος den vorübergehenden Affect, genauer und eigentlicher aber doch im Gegensatz zu πάθος den bleibenden Hang zu einem solchen, 'die Affection' bezeichne, und dasz es, wie er mit Recht von jedem Wort in einer Definition verlangt, hier in diesem seinem strengsten und unterscheidend eigentümlichen Sinne gesaszt werden müsse. Und in der That, wenn man mit Stahr (S. 31 s.) alle diese Voraussetzungen von B. als richtig zugibt, so kann man unmöglich hinterher doch wieder mit St. annehmen, dasz πάθημα hier dennoch in einer dritten Bedeutung stehe, die ihm doch auch nicht eigentümlich, sondern mit πάθος zugestandener-

<sup>1)</sup> Immer ist dies freilich nicht der Fall. Es gibt Verbindungen, in denen of τοιούτοι nur 'die derartigen' oder 'die dem ähnlichen' heiszt, z. B. Poet. 4, 1448 b 30 ὁ Μαργίτης καὶ τὰ τοιαύτα, und dies ist selbstverständlich gerade die Grundbedeutung. Wie aus ihr jene andere Bedeutung entsprang, ist leicht zu sehen.

maszen gemein ist. Und damit fallt nicht allein der dritte der drei Einwürse St.s gegen die B.sche Auffassung der trag. Katharsistheorie des Ar., sondern es müste schon hieran auch St.s eigne Erklärung derselben scheitern. Wie nemlich πάθη bekanntlich oft vielmehr leidvolle äuszere Begegnisse, Schicksalsschläge zumal von besonders verderblicher oder schmerzvoller Art so wie die leidvollen inneren Eindrücke derselben bezeichnet (z. B. Poet. 11 z. E. 14), gerade wie das deutsche 'Leiden' oder genauer, mit St. zu reden, 'Erleidnis' beides zusammenfaszt, so hat St. an sich ganz richtig die gleiche Bedeutung auch in παθήματα aus Poet. 24. 1459 21 f. Herod. I 207 u. a. Stellen nachgewiesen. Alles kommt nun aber sonach vielmehr darauf an, ob die unterscheidende Bedeutung Gemütsaffection' oder 'Gemütsdisposition' von B. in den S. 194-196 von ihm für sie geltend gemachten Stellen wirklich sicher dargethan ist. Das ist aber, wie Spengel S. 38-41 und Ueberweg S. 271 f. (vgl. S. 277 f.) gezeigt haben, nicht der Fall, und dieser Mangel wurde sogar dadurch selbstverständlich nicht ersetzt sein, wenn wirklich Pol. VIII 7, 1341 32 - 1342 28 für sie spräche.

Diese Stelle der Politik ist nun freilich mit B., wie unsers Wissens zuerst von Ed. Müller Gesch. der Kunsttheorie II S. 53-72 geschehen ist, während Lessing sie ausfallenderweise nur einmal im Vorbeigehen erwähnt (St. 78 z. A.), als grundlegend auch für die richtige Aussassung von κάθαρσις in der Definition der Tragodie und mithin überhaupt von dieser ganzen Theorie des Ar. zu behandeln. Sie ist es nicht blosz, weil wir aus ihr ersehen, dasz nach Ar. auch andere Künste, namentlich gewisse Arten der Musik kathartisch wirken, und weil Ar. in ihr mit Anknupfung an die letzteren ausdrücklich entwickelt, nicht allein was er unter dieser musikalischen zádapoig im besondern, sondern auch was er unter der xáð, auf dem Gebiete der schönen oder nachahmenden Künste überhaupt versteht, so freilich, dasz dies hier nur άπλῶς, in der Poetik aber σαφέστερον gesagt werden soll (1341 b 38 ff.). Schon dies würde zwar dieser Stelle die obige Bedeutung sichern. Denn das letztere heiszt nicht, wie St. (S. 30 f. vgl. S. 14 f. 21. 53 ff.) will, das Wort κάθαρσις als asthetischer Kunstausdruck werde hier nur in seiner einfachsten und schlichtesten Bedeutung erläutert, diese Erläuterung erschöpse mithin den Begriff desselben nicht, sondern die erschöpfende Auseinandersetzung solle erst in der Poetik erfolgen, für das unterscheidende Wesen gerade der tragischen Katharsis sei mithin aus der erstern nichts zu lernen. Es heiszt vielmehr nur, die hier blosz in den einfachsten Grundzügen gegebene Erläuterung solle in der Poetik genauer ausgeführt werden. Und so fallt denn auch dieser erste Einwurf St.s gegen die B.sche Gesamterklärung zusammen (s. Ueberweg S. 276 f.). Diese versprochene genauere Ausführung besitzen wir in unserer heutigen Poetik nicht mehr, ob durch Schuld eines Excerptors, wie Spengel S. 9 wahrscheinlich findet und B. S. 145 f. ohne weiteres als zweifellos hinstellt, oder weil sie mit anderem aus dem gemeinsamen Archetypon unserer Hss. ausgerissen und dadurch verloren gegangen war, steht in Frage; und so sind wir denn. statt nach Ar. Absicht die nähere Erläuterung für die bloszen Andeutungen der Politik in der Poetik zu finden, den umgekehrten Weg einzuschlagen genötigt. Aber glücklicherweise enthalten bei näherer Betrachtung diese Andeutungen schon die bestimmtesten Fingerzeige auch für das Wesen der tragischen Katharsis im besondern. Wie die letztere unzweideutig schon nach dem Wortlaut der Definition in der Poetik, so erscheint hier noch unzweiselhaster, wie auch dies bereits Müller II S. 57 Anm. b u. S. 59 ausdrücklich bemerkt hat, überhaupt alle ästhetische Kath. als eine homoopathische Wirkung; in jedem Menschen, heiszt es hier ferner, ist eine Disposition zu allen πάθη, sind also, mit B. zu reden, alle möglichen 'Affectionen', jedoch zu jedem besondern πάθος in dem einen in geringerm, in dem andern in stärkerm Grade bis zu einer förmlichen Besessenheit hinauf, für jede Art von Affection gibt es auch eine besondere Art von ästhelischer κάθαρσις durch eine entsprechende besondere Art von Kunstwerken, und alle Menschen sind sonach für jede solche Einwirkung, nur die einen mehr für die eine und die andern für die andere Art derselben empfänglich; jede Art solcher κάθ. besteht endlich in einem κουφίζεσθαι μεθ' ήδονης (1342 4—14). Und da hier als Beispiele der πάθη neben dem ενθουσιασμός nur noch Furcht und Mitleid erscheinen, so hat Ar. bei allen diesen Bestimmungen namentlich bereits das eigentümliche Mittel der künstlerischen Katharsis für diese beiden Affecte, hat er neben der musikalischen Kath. namentlich die tragische bereits direct im Auge (B. S. 143). Ganz dieselben Bestimmungen aber, welche er über die erstere trifft, wendet er ausdrücklich auch auf die letztere an, und da nun lediglich nach diesen gleichen Bestimmungen B. beide construiert, so ist es zwar sehr wol möglich, dasz er dabei eben diese Bestimmungen nicht ganz richtig aufgefaszt und mithin beide nicht ganz richtig construiert hat; aber es ist von vorn herein ein Ding der Unmöglichkeit, was St. behauptet, dasz seine Construction der musikalischen Kath. vortrefflich und erschöpfend<sup>2</sup>), die der tragischen aber durchaus verfehlt sei. Vielmehr hat St. durch die geschickte und einnehmende nähere Aussührung, welche er S. 22-24 der erstern gegeben, wider seinen Willen auch der letztern den besten Vorschub geleistet. Nur eins ist allerdings dabei noch möglich: da Ar. in diesem ganzen Zusammenhange von der Musik allein ausdrücklich handelt, so musz er freilich für sie die Bestimmungen der ästh. Kath. im allgemeinen bereits genügend gefunden haben, aber bei der trag. Kath. könnte 'noch eine specifische Bestimmung hinzutreten, die aber jedenfalls mit dem Inhalt des allgemeinen Begriffs widerspruchslos vereinbar sein müste? (Ueberweg S. 277). Ja wir werden dem zweiten Einwurse St.s (S. 31) von vorn herein so viel einräumen müssen, dasz dies auch wirklich der Fall ist: 'wozu sonst die Verweisung auf die Poetik? auf eine Erläuterung die doch nichts weiter besagen könnte als was B. schon aus der Stelle selbst entnommen hat: ganz so wie die kathartische Musik auf die Er Boudiadrinol, wirkt die Tragodie auf die mitleidigen und furchtsamen.'

<sup>2)</sup> Stahr hat freilich seine Ansicht hierüber inzwischen sehr rasch wieder geändert. In seiner nur ein Jahr später erschienenen Uebersetzung der Poetik S. 32 ff. stimmt er vielmehr hinsichtlich der musikalischen Katharsis Spengel (s. u.) bei.

Ar. geht bei dieser ganzen Theorie, wie auch dies bereits Müller ganz richtig erkannt hat, von der seinen Landsleuten bekanntesten Thatsache aus, nemlich von der Anwendung gewisser 'heiliger Melodien', die selbst den Charakter des ἐνθουσιασμός an sich tragen, als eines Palliativmittels zur Heilung derer, die vermöge überstarker Disposition zum ἐνθουσιασμός in eine förmliche Art von Gemütskrankheit und wahnsinnartige ekstatische Zustände (Korybantiasmos oder bakchische Raserei, vgl. B. S. 189 f., Stallbaum zu Plat. Ges. VII 790 d) verfallen sind, Z. 7—11. Nach Analogie dieser Art von besänstigender Gemütswirkung sollen sich seine Leser auch alle anderen Arten der künstlerischen κάθαρσις denken, von ihr aus schlieszt er analogisch auf das Vorhandensein ähnlicher Wirkungen für alle anderen πάθη durch andere Mittel der schönen Kunst.

Eben hieraus erhellt nun aber auch gegen Spengel (S. 17 ff.) und Zell (S. 43 ff. 47. 66) unwidersprechlich, dasz die ästhetische Katharsis zumal in dieser Ausdehnung wirklich ein ganz neuer Begriff und das Wort κάθαρσις selbst in diesem Sinne ein erst von Ar. zur Bezeichnung desselben ausgeprägter ästhetischer Kunstausdruck ist. Auch Brandis (S. 164) und St. (S. 25 f.) und im Grunde schlieszlich auch Sp. (S. 24) geben dies B. (S. 141-144) zu; um so weniger durste nun aber St. demselben dennoch in der Poetik in Anwendung auf die Tragödie eine andere Bedeutung geben wollen als in der Politik in Anwendung auf die Musik (s. Ueberweg a. O.). Alle von Sp. und Z. für den metaphorischen Gebrauch dieses Wortes schon bei Platon angeführten Beispiele können an dieser Thatsache nichts ändern. Vielmehr ist in dieser Hinsicht B.s Erwiderung (rh. Mus. XIV S. 369) völlig zutressend: bei Platon ist es eine blosze Metapher, meist von der Lustration, seltner von der Medicin hergenommen, immer aber auf den ersten Blick als solche erkennbar und verständlich, daher auch keiner Worterläuterung von ihm für bedürstig erachtet, vielmehr überall ohne weiteres angewandt, wo er ein tertium comparationis zu finden glaubt, im asketischen, ethischen, dialektischen, nie aber im ästhetischen Sinne (genaueres bei Zell S. 44-46): bei Ar. ist es dagegen ein metaphorischer Terminus, dem er eben deshalb ausgesprochenermaszen (1340° 38 f. τί δὲ λέγομεν τὴν κάθαρσιν жтл.) eine besondere Worterläuterung sofort zu geben sich genötigt sieht, für welchen er ein bestimmtes Gebiet abgegrenzt hat und den er daher als solchen nur in diesem bestimmten ästhetischen Sinne gebraucht. Anwendung des Ausdrucks für die Gemütswirkung einer ganz andern, direct beruhigenden Art von Musik schon bei den Pythagoreern (s. Müller II S. 57 Anm. b) vollends hätte Zell billig aus dem Spiele lassen sollen: denn einerseits hat schon Müller ganz richtig erinnert, dasz dies eine allonathische und keine homöopathische ist; anderseits erklärt es Sp. S. 24 f. sogar für selbstverständlich, dasz diese Lehre, ins allopathische umgebildet, erst von den neuen Pythagoreern, wie so vieles andere, aus Ar. hergeholt und auf dessen Kosten schon dem Pythagoras zugeeignet ist. Und wäre dies auch nicht der Fall, selbst nur dasz Platon sich an diesen Pythagoreischen Sprachgebrauch angeschlossen habe, kann nach dem eben bemerkten nicht mit Zell behauptet werden.

Jene empirische Thatsache, von welcher Ar. bei dieser ganzen Theorie ausgeht - so setzt serner B. S. 175 ff. unter Beistimmung von St. (S. 24 f.) die Sache vortresslich auseinander — fällt ins Gebiet der ekstatischen Erscheinungen, die bei der lebhaften Erregbarkeit und dem noch nicht gesestigten Selbstbewustsein der Orientalen und Griechen besonders häufig vorkamen; und eben um dieses gleichen Grundes willen, weil sich der Geist bei ihnen noch nicht in sich selber eingewohnt hatte, galt ihnen das Auszersichsein für heilig und göttlich, die Ekstase ward zum förmlichen Cult zumal im Bakchosdienste geregelt und ihr anderseits auch wieder eben aus den Mitteln solcher Culte selbst Formen der Besänstigung zuerteilt. Zu diesen Formen gehört nun eben jenes priesterliche homoopathische Heilversahren bei denen, in welchen der ένθουσιασμός, d. h. die eigentliche Ekstase, die Ekstase ohne Gegenstand, das stofflose Pathos — so hat denselben vor B. wiederum auch schon Müller II S. 31 richtig desiniert - zu förmlicher Raserei ausgeartet war. Es war ein treffender Griff, dasz Ar. von dieser Analogie ausgieng. Von ihr aus begreist sich in der That alles weitere. Der ένθουσιασμός ist eben um seiner Objectlosigkeit willen das Urpathos, an welchem sich nur die allgemeinen Eigenschaften und Vorkommenheiten aller πάθη, aber diese auch am reinsten und ausgeprägtesten zeigen; jedes andere Pathos ist eben so gut ekstatisch, den Menschen auszer sich setzend und so die αὐτάρκεια, das befriedigte Insichsein des geistigen Individuums, nach Ar. das höchste Ideal der Vollkommenheit, störend, und die ekstatischen Erscheinungen treten nur in jener eigentlichen Ekstase am heftigsten auf. weil diese eben durch keinen auszern Gegenstand, sondern nur aus sich selbst sich entzündet und nährt, und gauz analoge Mittel der Besänstigung wie gegen sie müssen auch gegen alle anderen  $\pi \alpha \vartheta \eta$  sich bewähren. Dies wird ferner namentlich von denen unter diesen letzteren gelten, welche am universalsten, am meisten in der allgemeinen Menschennatur begründet sind, und zu denen daher auch am meisten in jedem normalen Menschengemüt eine wirkliche 'Affection' vorhanden ist, welche den weitesten Kreis von Objecten haben und daher auch am häufigsten und nächst der reinen Ekstase am hestigsten erregt werden und nächst ihr am reinsten die allgemeine Natur alles πάθος abspiegeln. Zu ihnen, meint nun B. weiter, gehört vor allen Furcht und Mitleid: beide, zumal in ihrer Wechselbeziehung, sind 'die zwei weitgeöffneten Thore, durch welche die Auszenwelt [überhaupt] auf die menschliche Persönlichkeit eindringt, und durch welche der unvertilgbare, gegen die ebenmäszige Geschlossenheit [derselben] anstürmende Zug des pathetischen Gemütselements sich hervorstürzt.' Sie allein sind es daher auch, für welche wiederum aus dem Bakchoscult sich ein eigentümliches kathartisches Kunstgebiet, die Tragodie, entwickelt hatte; sie sind es auf die Ar. neben dem ενθουσιασμός in der in Rede stehenden Stelle allein noch besonders seine Ausmerksamkeit richtet, und von allen Arten kunstlerischer zadagoig ist es die tragische allein, auf die er bereits hier andeutend hinzuweisen für geboten erachtet.

Hier tritt nun aber die Grenze ein, über die hinaus wir B. nicht Jahrbücher für class. Philol. 1862 Hft. 6.

mehr zu folgen vermögen; ja schon den letzten Satz, dasz Furcht und Mitleid vor allen anderen Affecten universal seien, können wir nicht mehr ganz unterschreiben, sehen vielmehr nicht ein, weshalb nicht z. B. im Zorn ein drittes Thor von der oben bezeichneten Art zu erkennen wäre. Doch lassen wir das auf sich beruhen. B. folgert S. 141 f. aus jener ausgesprochenermaszen ins medicinische Gebiet hinübergreifenden Analogie der heilenden Einwirkung ekstatischer Choralmelodien auf die obige Art von Gemütskranken weiter, Ar. habe diesen neuen ästhetischen Kunstausdruck ganz nach Maszgabe eines bereits gangbaren medicinischen umgeprägt, und es sei auch schon deshalb bei der richtigen Auffassung des erstern nicht der moralische, auch zunächst nicht der hedonische, sondern der rein pathologische oder, wie B. nach Sp.s treffender Bemerkung (S. 19) sich richtiger ausgedrückt hätte, therapeutische Standpunkt festzuhalten. Ist diese Folgerung richtig, so wird die ganze B.sche Deutung schwer noch anzusechten sein - St. (S. 21 s. 24 ff.) gibt sie zu und kämpft daher fürder nur noch mit stumpfen Waffen 3) -; aber sie ist entschieden falsch und zwar aus einem doppelten Grunde.

Einmal nemlich kann von einer Krankenpslege im eigentlichen Sinne hier doch nur bei Leuten die Rede sein, die in Folge ganz übermäszig gesteigerter pathetischer Reizbarkeit wirklich gemütskrank geworden sind, wie in Ansehung des ενθουσιασμός jene wirklichen Verzückten. Wie auf diese allein jene 'heiligen Melodien', so kann die Tragödie im strengen Sinne therapeutisch nur auf solche Leute wirken. welche gleichfalls, aber nicht vor lauter ένθουσιασμός, sondern vor lauter Furcht und Mitleid oder vielmehr Furchtsamkeit und Mitleidigkeit förmlich rasen, wenn anders es solche überhaupt gibt, und allenfalls, aber auch bereits nur uneigentlich, auf die bei welchen diese 'Affectionen' wenigstens in abnormer Stärke vorhanden sind. Oder sollen gerade diese beiden Affectionen vor allen anderen auch in jedem 'normalen Menschengemüt' (B. S. 179) so stark vertreten sein, dasz vor der Stärke und Haufigkeit ihrer Angrisse die αὐτάρχεια dahinsiechen und verkummern müste, wenn ihr nicht von Zeit zu Zeit die Lectüre und das Anschauen von Tragödien zu Hülfe käme? Kaum können wir glauben dasz dies wirklich B.s Meinung ist, und doch wird ohne diese Voraussetzung seine ganze Auffassung der Sache uns schlechthin unverständlich. Sollte Ar., dessen vorwiegende Weltanschauung die der immanenten Teleologie ist, so wenig an eine schlieszliche Harmonie aller Dinge miteinander und folglich auch jedes einzelnen Menschengeistes mit der Auszenwelt und mit seiner eignen Naturseite geglaubt haben, dasz er nicht einsah, was doch wenigstens heutzutage einen jeden die Erfahrung lehrt, wie das Leben selbst für jedes wirklich normale Menschengemüt im groszen und ganzen bereits die Mittel darbietet, um es gegen Furcht und Mitleid auch immer wieder ins Gleichgewicht zu bringen? Oder war bei den Griechen jener, wie zugegeben, allerdings weit stärkere ekstatisch-pathe-

<sup>3)</sup> Inzwischen ist er aber auch hierüber wieder anderes Sinnes geworden und stimmt auch hierin (a. O. S. 33 f.) gänzlich Spengel bei.

tische Zug namentlich in Bezug auf Furcht und Mitleid so stark, dasz es für sie durchweg von Zeit zu Zeit einer wirklichen Krankenheilung durch eine eigens dazu erfundene Gattung der schönen Kunst bedurfte? Dann ware aber wenigstens in Bezug auf diese Definition der Tragodie nicht zu loben, was B. S. 185 an ihr lobt, dasz Ar. in ihr wirklich 'das wesentliche vom zufälligen, das bleibende vom zeitlich vorübergehenden zu scheiden gewust habe; dann müste ihm hier gerade in dieser Bestimmung, anerkannt einer der wichtigsten und bedeutendsten seiner ästhetischen Theorie, das Gegenteil begegnet sein, wie es ihm doch in dieser ganzen Theorie nach B.s eigner Erklärung (vgl. rh. Mus. VIII S. 594 ff.) selten begegnet ist. Jedenfalls kennt nun aber Ar. Menschen, die an der gerade entgegengesetzten Krankheit und Abnormität leiden, zu wenig Furcht und Mitleid zu haben (Rhet. II 5, 1382 b 35 ff. 8, 1385 b 20 ff. 29 ff.), so besonders alle die welche vielmehr zum Uebermut hinneigen, deren Zahl doch weder unter uns gering ist noch, wie wir glauben möchten, in Wahrheit in Griechenland geringer war oder von Ar. als gutem Menschenkenner für gering gehalten wurde. Und endlich macht er in der vorliegenden Stelle der Politik selbst insofern zwischen jenen beiden und allen anderen Affectionen ausdrücklich keinen Unterschied, als von allen ohne Ausnahme etwas auf jedes Menschen Teil kommt und jeder für diesen Teil der entsprechenden kathartischen Einwirkung fähig ist; bei jedem beliebigen mehr singulären Affecte wird nun B. doch gewis nicht lengnen wollen, dasz dieser Teil in einem ganz normalen Menschengemüte ein verschwindendes Minimum sein kann, und selbst auf dieses erstreckt sich mithin nach Ar. unzweideutiger Erklärung noch immer die betreffende Katharsis, und ein gleiches musz daher auch von Furcht und Mitleid gelten: die kathartische Wirkung auch der Tragödie musz, wenn auch nach dem Grade verschieden, doch qualitativ dieselbe bleiben von jenem bewustseinraubenden Maximum an bis auf dies verschwindende Minimum der Reizbarkeit zu beiden Affecten hinab. Sollte sie aber selbst gegen dieses letztere noch eine wirklich therapeutische im Sinne von B. sein, dann könnte eben nicht Metriopathie (s. B. S. 176), sondern dann müste eine mehr als stoische Apathie das sittliche Ideal des Ar., dann muste seine avτάρκεια intellectuell ganz dasselbe, was moralisch die Bedürfnislosigkeit der Kyniker sein. Wol ist es daher, wie Ueberweg S. 274 f. richtig erinnert, eine unentschuldbare Ungenauigkeit, wenn St. S. 27 B. die Meinung unterschiebt, die trag. Kath. beziehe sich nicht auf alle Leser und Zuschauer, sondern nur auf die bei welchen Furcht und Mitleid als vorherschende Gemütsaffectionen 1) vorhanden sind, und wenn er sonach S. 54 B. vorwirst, dasz er hinterher (S. 172) diese seine eigne Beschränkung wieder vergessen habe; aber die notwendige Consequenz der B.schen Deutung ist hiemit ganz richtig bezeichnet. Und sagt denn nicht etwa B. selbst S. 141 von jenen 'heiligen Melodien': sie versetzen sonst ruhige Menschen in Verzückung, während sie die von Verzückung besessenen

<sup>4)</sup> Ueberweg tadelt an sich nicht ohne Grund diesen Ausdruck St.s, übersieht aber dasz B. S. 179 ihn selbst gebraucht.

besänstigen? Spricht er mithin hier nicht selbst ausdrücklich so, dasz die kathartische Wirkung in diesem Falle blosz auf die letzteren und nicht auch auf die ersteren, also nicht auf alle und am wenigsten auf alle normalen Menschengemüter sich ausdehnt? Kurz, es kann auch hiernach keinem Zweisel unterliegen, dasz Sp. S. 20 mit vollem Recht in ώσπερ ζατρείας τυγόντας καὶ καθάρσεως 1342 \* 10 f. das καὶ gestrichen hat, und es ist nicht wol zu begreifen, wie Ueberweg S. 283 behaupten konnte, der B.schen Deutung des Terminus gereiche dies vielmehr zur Bestätigung als zum Nachteil. Stützt sich doch B. selbst S. 142 bei ihr ausdrücklich darauf, dasz kraft der - mit jener Streichung doch eben wegfallenden — Beziehung des ώσπερ auch auf καθάρσεως bei diesem letztern Wort eben so gut eine Metapher zugrunde liege wie bei iarocia, und dasz auch schon deshalb jenes hier nicht blosz in der allgemeinen Bedeutung 'Reinigung' gebraucht sein könne, 'die eben wegen ihrer Allgemeinheit nichts ausklärt, die nach der viel concreteren largela noch hinzuzusügen Ar. keine Veranlassung haben konnte, die endlich so sehr allgemein ist, dasz es unstatthast wäre ihr ein nur für Metapher passendes «gleichsam» voraufzuschicken.' Und nicht blosz fällt so dies ganze Argument zusammen, sondern es ergibt sich nun auch der einzig für den Zusammenhang passende Sinn: 'indem diese - und nur diese ihre Katharsis wie eine förmliche ärztliche Cur empfangen, indem dieselbe bei ihnen, so zu sagen, förmlich zu einer solchen wird.' Nur bei ihnen, bei den wirklichen ekstatischen Gemütskranken ist dies der Fall, und nur bei einem entsprechenden Maximum der anderen Affecte würde es gleichfalls der Fall sein; von da ab aber bleibt nur noch ein immer mehr sich verminderndes Analogon übrig. 'Gleichsam' eine förmliche ärztliche Cur ist es aber überdies auch selbst in jenem Falle nur, weil wirkliche materielle Arzneimittel auch hier nicht vorliegen. Ar. sagt also mit dürren Worten nur, dasz derjenige Fall ästhetischer Kath., von welchem er zunächst ausgeht, durch dessen analogische Erweiterung er diesen Begriff überhaupt erst gewinnt, und welcher zunächst der priesterlichen Lustration angehört, zugleich in das eigentlich medicinische Gebiet hinüberstreift und wolverstanden eben nur hinüberstreift, dasz bei ihm die Priester zugleich Aerzte sind, so dasz mithin diesem letztern Gebiet an sich weder Sache noch mutmaszlich demzufolge auch nur der Ausdruck entnommen ist, so sehr auch allerdings der medicinische Gebrauch desselben dazu beigetragen haben wird das Auge des Ar. für die annähernd therapeutische Seite dieser ganzen Theorie zu schärfen.

Für dasselbe Ergebnis spricht nun aber zweitens entschieden auch der Umstand, dasz κάθαρσις in der Medicin zwar häufig genug teils von der Reinigung durch Arzneimittel überhaupt gebraucht wird, teils kathartische Mittel insonderheit solche heiszen, welche den Krankheitsstoff ausstoszen, z. B. Purgative, Brechmittel, Fontanellen usw. (s. B. S. 142 f. 191), dasz aber das worauf es hier gerade ankommt, die Bedeutung einer homöopathischen Cur, die Vertreibung des Durchfalls z. B. durch Durchfall erregende Mittel, erst noch nachgewiesen wer-

den soll. Gerade was B. an der allgemeinen Bedeutung 'Reinigung' für den vorliegenden Fall tadelt, die zu grosze Unbestimmtheit, trifft mithin bei dieser 'concreten' eben so sehr zu, und es bleibt, da das Wort auszerdem nur noch die Bedeutung 'Lustration' hat (B. S. 142), einzig diese letztere übrig, um uns zu erklären, wie Ar. zu seiner technischen Anwendung desselben gekommen ist.

Die Absurdität, welche B. S. 142 f. in einer solchen Annahme findet. dasz Ar. ja doch nicht die Ceremonien selbst, die Räucherungen und Waschungen, im Auge haben konnte, sondern höchstens die gemütlichen Wirkungen, welche der lustrierte empfindet, und dasz er mithin so éine erklärungsbedürftige Gemütserscheinung, die Beruhigung der Verzückten durch rauschende Lieder, durch Vergleichung mit einer andern, von vorn herein um nichts klareren, dem schuldentladenen Gefühl des gesühnten. müste haben erklären wollen, ist durch die obige Streichung des nat gehoben. Wir bedürfen vielmehr so zur Erklärung des Aristot. Kunstausdrucks blosz der einsachen Thatsache, dasz bei κάθαρσις im Sinne von 'Lustration' neben der körperlichen zugleich metaphorisch die gemütliche Reinigung mit verstanden ist, auf welche durch die erstere eben zugleich hingewirkt werden soll, und von welcher daher jene zu gleicher Zeit das Symbol und das Mittel ist. Ja noch mehr, wir haben uns gar nicht weiter bei dieser Lustration im allgemeinen aufzuhalten, sondern werden mit Zell (S. 64-66 vgl. 47. 52) annehmen müssen, dasz für jene lustrierende priesterliche Anwendung bakchischer Musik wider bakchische Raserei die Bezeichnung κάθαρσις τῶν κορυβαντιώντων die gewöhnliche und allgemein bekannte Benennung war, so dasz Ar. also auch den für ein sehr beschränktes Gebiet der Musik bereits stehenden Ausdruck nur analogisch auf alle Kunst, welche in dieser Weise wirkt, ausgedehnt hat und ihn allerdings in dieser Ausdehnung noch besonders erläutern muste. Zell beruft sich dafür auszer der innern Wahrscheinlichkeit der Sache mit Recht darauf, dasz Ar. schon vorher (6, 1341° 21 ff.) die Flote als vielmehr zur κάθαρσις denn zur μάθησις anwendbar bezeichnet hat, und dasz jene enthusiastischen 'heiligen Melodien', welche, wie mau aus 5, 1340° 10 ff. vgl. Plat. Symp. 215° ersieht, angeblich von Olympos herrührten, Flötenweisen waren, 1342 1 ff. (man vgl. über dies alles B. selbst S. 141. 189. rh. Mus. XIV S. 372 f.), und dasz dort der Ausdruck κάθαρσις noch ohne alle weitere Erklärung vorkomme und mithin als bekannt auf diesem Gebiete vorausgesetzt werde. 'Wird' so fragt er 'der griechische Leser hier ein medicinisches Purgativ verstanden haben oder jene bekannte Ceremonie, bei welcher die phrygische Flote niemals fehlte?' Ganz zwingend ist nun freilich dieser Schlusz nicht. Ar. konnte hier wol zunächst einen Ausdruck gebrauchen, der seinen Lesern an dieser Stelle überhaupt noch gar nicht verständlich war, wenn er ihn nur hernach erklärte. Allein im Zusammenhang mit allem obigen kann doch nicht dieser Gesichtspunkt, sondern nur der von Zell geltend gemachte als zutreffend erscheinen. Und gegen Reiz, auf dessen Autorität B. sich beruft, verweist Zell auf andere Zeugnisse, nach denen auch sonst die Ceremonie der Lustration überhaupt auch bei

Geisteskranken angewandt ward, bei Stallbaum zu Plat. Krat. 405. Um so weniger aber ist nach dem vorher bemerkten hier irgend eine besondere Einwirkung des Platonischen Sprachgebrauchs auf den Aristotelischen denkbar: sie könnte nur in der allgemeinen Uebertragung des Wortes auf das psychische Gebiet überhaupt liegen, diese aber war sonach längst vor Platon und zwar in einer weit bestimmter schon dem Aristotelischen Sinne vorarbeitenden Weise gemacht worden.

Mit diesem allem ist nun der ganzen B.schen Deutung ihr eigentlicher positiver Halt bereits entzogen. Dasz gerade so wie bei jenen 'heiligen' bakchischen Choralmelodien überhaupt alle ästh. Kath. zunächst nur eine momentane Wirkung ist (Bernays S. 143. 176 f. Müller II S. 57 ff. 388. Zell S. 51), bleibt allerdings stehen, und im Begriff einer homöopathischen Wirkung liegt allerdings für das Gebiet derselben zunächst die gerade durch Steigerung der pathetischen Aufregung hervorgebrachte 'erleichternde Entladung' derselben. Dies letztere zumal ist aber auch gar nichts neues, sondern etwas ganz selbstverständlich z. B. in der Müllerschen Erklärung bereits einschlieszlich mit enthaltenes, und nur das ist das Verdienst von B., es nach dem Vorgang von Reiz (?) b) und Weil (Verhandlungen der Baseler Philologenvers. von 1847) und mit schärferer und richtigerer Begründung auch ausdrücklich geltend gemacht zu haben. Um so mehr wäre er aber zumal der Müllerschen Erklärung gegenüber verpflichtet gewesen, statt dasz er ohne weiteres dies als die einzige Seite der Sache hinstellt, grundlich zu untersuchen, ob sie dies auch wirklich sein könne und müsse. Die Worte des Ar. zwingen zunächst zu dieser Beschränkung, wie Brandis S. 166 bemerkt, nicht im mindesten, sie stellen vielmehr den einfachen Begriff einer homöopathischen Gemütserleichterung hin. Und analysieren wir daher zuvörderst das Wesen des Homoopathischen genauer, so ist es leicht zu zeigen dasz er hiedurch weitaus nicht erschöpft ist. In jeder Krankheit liegt zugleich ein Heilbestreben den ungesunden Stoff auszustoszen. Reiche ich daher einem Kranken, bei dem sich z. B. Krankheit so wie Heilbestreben in der Gestalt des Durchfalls zeigt, noch obendrein ein Purgativ, so will ich damit eben jenes Heilbestreben steigernd unterstützen. Aber es ist dabei weder gleichgültig, was für Purgativmittel noch in welchen Quantitäten ich sie anwende, sonst werde ich vielmehr leicht gerade seinen Durchfall nach der Seite hin steigern, nach welcher er Krankheitssymptom ist, und also den gerade entgegengesetzten Erfolg erzielen. Nicht mit denselben krankhaften und regelwidrigen Mitteln, mit denen die Natur den Durchfall zuwege bringt, will der homoopathische Arzt operieren: nicht 'gleiches durch gleiches', sondern 'ähnliches durch ähnliches' ist vielmehr

<sup>5)</sup> Ich kenne die Reissche Ausg. der letzten Bücher der Politik, auf die Bernays S. 142. 191 f. sich beruft und Stahr S. 29 sich gleichfalls bezieht, leider nicht und kann daher nicht genau beurteilen, wie weit B. hier schon vorgearbeitet war. Die Schwächen der Weilschen Abh. aber, in welcher sogar die homöopathische Bedeutung der Katharsis geleugnet wird, hat B. (rh. Mus. XV S. 458 Anm.) hinlänglich gekennzeichnet.

bekauntlich sein Wahlspruch. Indem er denselben, aber kunstmäszig geregelten und gesund normierten Aussonderungsprocess hervorruft, getraut er sich den im Körper bereits vorhandenen in dasselbe geregelte Bett zu leiten, auch wenn seine Mittel an sich viel schwächer sind als die der kranken Natur: denn das geregelte ist schlieszlich immer stärker als das regelwidrige. Damit nicht die Heilmittel selbst zugleich den Körper angreisen, versucht es ja wenigstens die moderne Homöopathie bekanntlich mit ihren äuszerst geringen Dosen. Auch auf dem ästhetischen Gebiete müssen wir daher mit Brandis 'eine nähere psychologische oder ästhetische Bestimmung zunächst der Qualität der Steigerung' suchen. Und hiefür ist ja in Wahrheit schon bei der ekstatischen Musik von Ar. selbst die hestimmteste Andeutung gegeben. Nicht jede 'wild stürmende Melodie' sagt Brandis S. 167 mit Recht 'konnte doch Ar. für eine enthusiastische gelten lassen.' Ja noch mehr, nur gewisse 'heilige Melodien', nur jene in ihrer Art ganz besonders gelungenen bakchischen Festchoräle des Olympos sind es ja ausdrücklich, die nach Ar. zu jener beschwichtigenden Wirkung auf die πορυβαντιώντες gebraucht wurden, und wenn er auch sofort erweiternd annimmt, dasz überhaupt alle Weisen, welche denselben Charakter des έξοργιάζειν την ψυχήν an sich tragen, auf sie mehr oder weniger dieselbe Wirkung üben müsten, so bezeichnet doch dieser letztere Ausdruck keineswegs blosz 'das Gemüt berauschen', sondern genauer 'es in eine den Orgien oder Mysterien entsprechende ekstatisch-berauschte Feierstimmung versetzen', vgl. Platon a. O. Dionysos ist ja aber einer der Mysteriengötter, und das Bakchische, Orgiastische und Enthusiastische gebraucht Ar. nach Müllers richtiger Bemerkung (Il S. 28. 57 f.) überhaupt durchweg als gleichbedeutend oder doch nur als verschiedene Seiten derselben Sache. Auch in dem ¿ξοργιάζειν ist also das Religiõse durchaus festgehalten: alle eigentlich enthusiastischen oder ekstatischen Weisen sind von religiösem Charakter. Sie sänftigen mithin den ένθουσιασμός nicht blosz, indem sie zunächst ihn steigern, sondern dadurch dasz sie ihm zugleich einen kunstmäszig geregelten Ausdruck geben, in welchem er mithin in naturgemäszer Weise sich austobt, dasz sie jene unbestimmte Aufregung doch immer in bestimmt geregelte Formen fassen und ihr so den fehlenden Gegenstand gewissermaszen ersetzen, und nicht einmal dadurch allein, sondern dadurch dasz sie ihr einen würdigen, religiösen Gegenstand leihen, an dem sie sich ausstürmt, dasz sie sie in eine höhere, allgemeinere, ideale Sphäre versetzen. Eine gewisse Unklarheit kommt nun freilich dadurch in die Stelle hinein, dasz Ar. gemäsz seiner Lehre von den drei Gegenständen aller nachahmenden Kunst, ήθη, πάθη und πράξεις (Poet. 1, 1447 \* 28) eine von anderen aufgebrachte Einteilung der Melodien in ethische, enthusiastische und praktische billigt (1341 b 32 ff.) und daher auch den Ausdruck 'enthusiastische' beibehält, obwol es genauer 'pathetische' hätte heiszen sollen (vgl. auch 1342 b 3). So entsteht der Schein, als ob nur die den eigentlichen erbousussuss athmenden zu dieser Classe gehörten; doch findet diese Ungenauigkeit Entschuldigung in der enthusiastischekstatischen Natur alles πάθος. Die sonstigen pathetischen und alle praktischen Melodien und Tonarten, die nach dem Zusammenhange von  $1342^{\circ}$  3 ff. (s. u.) offenbar gleichfalls kathartisch wirken — die praktischen nemlich, sofern das zum Handeln treibende vorwiegend im  $\pi\acute{a}\vartheta o_{S}$  und nicht im  $\mathring{\eta}\vartheta o_{S}$  liegt und sofern mithin auch ihnen ein pathetlsch-aufregender, affectvoller Charakter zukommt — sind nun allerdings gewis nur zum geringsten Teil exclusiv-kirchlicher und gottesdienstlicher Art; aber die veraligemeinernde und vielfach geradezu idealisierende Natur, die bekanntlich aller Kunst nach Ar. eignet (s. Poet. C. 2. C. 4, 1448 b 36 ff. C. 5, 1449 b 8 f. C. 9. C. 15, 1454 b 8 ff. C. 25, 1460 b 7 ff.), tragen ja natürlich auch sie an sich: trotz der individuellsten Ausführung geben sie alle  $n\acute{a}\vartheta \eta$  und  $n\acute{a}\acute{a}\acute{e}\imath_{S}$  immer in einer gewissen typischen, allgemein menschlichen Form wieder.

Was nun aber vollends den verschiedenen Grad in der Steigerung des Affectes bei den verschiedenen Menschen, je nachdem sie mehr oder weniger zu demselben disponiert sind, durch die entsprechenden Mittel der Katharsis anlangt, so haben wir bereits oben nachgewiesen, wie sehr auch hier Brandis (S. 166) Recht hat, dasz nur in Folge der Kürze dieser Erörterung Ar. derjenigen Leute nicht ausdrücklich gedachte, welche gerade an Mangel der Reizbarkeit für den betressenden Affect leiden, und dasz bei genauerer Betrachtung die Ausdehnung der kathartischen Wirkung auch auf das verschwindende Minimum solcher Rejzbarkeit in seinen Worten notwendig mit eingeschlossen ist. Wo also in einem Meuschengemüt nur ein solches vorhanden ist, da wird das aufregende, wo dagegen ein Maximum, da das stillende Moment der Kath. das stärkere sein. Durch jene berauschenden 'heiligen Melodien', um uns wiederum an dies nächste Beispiel zu halten, musz im erstern Falle in ihm, wie Brandis treffend bemerkt, 'der schlummernde Affect erst geweckt werden', und wie hier bei der eigentlichen Ekstase, so ist es natürlich auch bei allen anderen Affecten und den ihnen entsprechenden Melodien, ist es bei aller kathartisch wirkenden Kunst: gerade das ist ihr höchster Triumph, dasz sie selbst jenen Funken zur Flamme anzufachen und zugleich doch die verzehrende Glut dieser Flamme so abzudämpsen vermag, dasz nur der erleuchtende Glanz und die mild belehende Wärme von ihr bleiben.

Doch hinsichtlich der Musik hat Ar. keine weiteren Ausführungen gegeben, an denen wir diesen Grundgedanken genauer ins einzelne verfolgen könnten. Für die Tragödie dagegen enthält auch unsere heutige Poetik in C. 9—14 noch wesentliche Fingerzeige, die denn auch schon allseitig benutzt sind und durch welche B. (S. 172. 181 f.) selbst zwar nicht hinsichtlich der musikalischen, aber doch der tragischen Katharsis nachträglich zu Bestimmungen gelangt, welche in Wahrheit von denen Müllers gar nicht abweichen. Nur wollen diese Fingerzeige etwas vorsichtiger benutzt sein, als es noch von Bernays und Stahr (s. u.) geschehen ist, welche beide die wolbegründete Erinnerung Müllers (II S. 387) nicht genug beachtet haben, dasz Ar. hier noch gar nicht von der 'Reinigung', sondern nur erst von der Erregung von Furcht und Mitleid spricht. Das einzig wissenschaftliche Verfahren sich doch vor

allen Dingen erst die Stellung klar zu machen, welche diese Erörterungen innerhalb des Gesamtorganismus der Poetik einnehmen, hat geradezu noch niemand eingeschlagen. So zuversichtlich auch Ritter (Ausg. der Poetik Vorr. S. XIII f.) und Spengel (S. 9, vgl. Abh. der Münchner Akad. hist.-phil. Cl. II S. 229) behaupten, die Erläuterung der trag. Kath. sei C. 6 unmittelbar vor enel de noarroves 1449 36 ausgefallen, so wenig balt doch diese Behauptung Stich, wenn man vielmehr sieht dasz ebenso ausgesprochenermaszen, wie der erste Bestandteil der Definition der Tragodie μίμησις πράξεως . . τελείας , μέγεθος έγούσης den Grund zu den Ausführungen C. 7-9, 1452 1, so der letzte δι' ελέου . . κάθαρσιν in Verbindung mit ihm den Grund zu den folgenden, 9 (1452 1) - 11. 13. 14 hergibt. Der weitere Verlauf dieser letztern Ausführungen ist mithin die Stelle, in welcher wir den Verlust von denen über die Katharsis von ienen beiden Affecten durch die Tragodie vollständig und selbst von denen äber ihre Erregung ihrem letzten Teile nach zu suchen haben. 6) Denn C. 13 ist erst erörtert, welche Art von Glückswechsel, wie das Ganze der tragischen Handlung stets einen solchen darstellt, und C. 14, welche Art von den einzelnen Teilhandlungen dieses Ganzen (πράγματα), von den einzelnen Thuns - oder Leidensacten (πάθη) diese letztere Wirkung am stärksten erzielt, und bei der letztern Frage ist allerdings auch schon die αναγνώρισις herangezogen, aber ein ganz besonderes Mittel zur Erreichung dieser Wirkung ist das Unerwartete überhaupt (9, 1452 a 1 ff.), als dessen Hebel nicht blosz die αναγνώρισις, sondern eben so gut die περιπέτεια C. 10 u. 11 erscheint; durch beide, heiszt es auch ausdrücklich schon 6, 1450 33 ff., erreicht die Tragodie am stärksten ihren 'seelenleitenden', also eben jenen ihr eigentümlichen erregend-kathartischen Einflusz; kaum ist mithin zu glauben, dasz eben dies an der Peripetie nicht genauer ausgeführt sein sollte. Im übrigen aber beachte man. wie wiederum schon 6, 1450 30 durch das Imperf. ο ην (= das vorbezeichnete') das ἔργον der Tragödie eben als das δι' ἐλέου και φόβου περαίνειν την τῶν τοιούτων παθημάτων κάθαρσιν ausdrücklich charakterisiert wird, und wie nun C. 13 eben mit der Ankundigung beginnt, es sei nunmehr zu zeigen, durch welche Mittel dies Egyov zustande gebracht werde. Kaum kann doch da wol ein Zweisel bleiben, dasz Ar. eben hier beide Seiten dieser Sache nacheinander abgehandelt haben musz. Auch die Regel C. 14 i. A., Furcht und Mitleid nicht sowol durch die öwig als durch den Verlauf der Handlung selbst, den μῦθος, zu erregen, steht im engsten Zusammenhang damit, dasz C. 6 z. E. die öwig, die Aufführung, als nicht schlechthin der Tragödie als solcher wesentlich (vgl. auch 7, 1451 6 ff. 26, 1462 4 ff.), obwol ganz besonders 'seelenleitend', d. h. also tragisch wirkend, bezeichnet und vielmehr die Handlung, der uv-Doc. als die Seele der Tragodie 6, 1450 15-39 erwiesen ward, durch welche mehr als durch irgend einen andern ihrer qualitativen Bestandteile

<sup>6)</sup> Ich bekenne gern zu dieser Berichtigung Spengels durch dessen eigne treffliche Auseinandersetzungen am letztangef. O. S. 233 ff. angeleitet worden zu sein.

ihr Fργον erreicht werde, und zwar, wie Ar. C. 9 z. E. zeigt, gerade dadurch dasz sie eine τελεία ist.

Wenn daher B. S. 172 f. darin, dasz Euripides nach 13, 1463 26-30 bei der Aufführung seiner Stücke auf der Bühne (diese Beschränkung hat B. ganz übersehen) als τραγικώτατος τῶν ποιητων erscheint, einen ganz besonders unwiderleglichen Beweis für die Richtigkeit seiner Erklärung zu finden vermeint, so hat er in Wahrheit diese Stelle nur völlig aus dem richtigen Zusammenhang herausgerissen, und Ar. behauptet hier weiter nichts als dasz die meisten Stücke des Euripides, wenn sie gut aufgeführt werden, Furcht und Mitleid am stärksten, aber nicht dasz sie sie am kathartischesten erregen, und nicht dasz er der kathartischeste von den Dichtern sei; in dem Zusatz el nat va αλλα μη εὐ οἰπονομεῖ kann vielmehr eben so gut das Gegenteil liegen. Ja er behauptet nicht einmal, dasz sie schon- bei bloszer Lectüre, wie eben nach 11 z. A. 6 z. E. u. a. Stellen eine gute Tragodie soll, auch nur nach der erstern Seite hin am meisten wirksam sind. Gerade aus 14 i. A. erhellt ferner deutlich, wie Brandis S. 168 richtig erkannt hat, dasz nicht aus der bloszen Steigerung von Furcht und Mitleid, auch nicht aus der bloszen Wahrung des Ineinander von beiden, wie B. S. 172. 181 f. will, sondern aus der nach der Natur der Tragödie qualitativ näher bestimmten Steigerung die wahrhast tragische Katharsis slieszt. Allerdings kommt nun bei der Tragodie der eigentümliche Umstand hinzu, dasz das Object der Kath. bei ihr nicht ein einzelner Affect ist, sondern zwei Affecte an derselben zu gleichen Teilen gehen, und dasz sonach auch schon dadurch hier eine Grenze der Steigerung gegeben ist, indem die ganze Tragodie mithin auf ein stetes Ineinander von beiden berechnet sein musz; und es wird dies durch die Wechselbeziehung möglich, in welcher diese beiden Affecte Furcht und Mitleid innerhalb gewisser Grenzen stehen. Diesen Umstand hat aber auch schon Müller (vgl. sogar bereits Lessing St. 76 S. 318 f. St. 77 S. 322 f.) keineswegs übersehen und die Grenze jener Wechselbeziehung dem oben S. 396 von uns bemerkten zufolge schon Lessing S. 322 f. ungleich klarer als B. dahin angegeben, dasz die Furcht bereits ein Ingrediens des Mitleids, aber nicht das Mitleid ein Ingrediens der Furcht sei. Es ist ganz überslüssig, wenn B. hieraus die Regel ableitet, die letztere dürse in der Tragodie nie direct und nie durch ein Ding erregt werden, sondern, wie er sich etwas gar zu gesucht ausdrückt, 'der tragische Dichter dürse die sachliche Furcht nur in ihrer Brechung durch das persönliche Mitleid, nur als die vom Leid des tragischen Helden auf den Zuschauer repercutierte Ahnung bervorrufen wollen.' Es ist geradezu irreleitend, wenn er fortsahrt, dasz die Furcht 'also z. B. auch nicht durch verruchte Thaten eines sittlichen Scheusals (μιαρός), die mehr für gräszliche Wirkungen eines bewustlosen Dinges als für Willensäuszerungen eines bewusten Menschen gelten müssen', hervorgerusen werden dürse. Denn jeder musz bei dem hinzugesügten μιαρός doch denken, dasz Ar. selbst so etwas sage, während er nicht blosz keine von allen diesen Regeln ausdrücklich gibt, sondern auch von den Thaten eines μιαρός gar nicht, vielmehr nur von einem Thun und Leiden welches μιαφόν d. h. sittlich empörend ist, redet, und zwar in einem ganz andern Zusammenhange. Er bezeichnet dies innerhalb desselben als untragisch (13, 1452b 36) oder doch als minder tragisch (14, 1453b 37 ff.), offenbar weil es nur eine besondere Classe jenes δεινόν bildet, welches ἐπρουστικόν τοῦ ἐλέου ist (Brandis S. 167 Anm. 353). 7) Diese Seite der Sache hätte also B. vielmehr hervorheben sollen, anstatt dem Ar. eine ihm möglicherweise ganz fremde Gedankenreihe unterzuschieben, deren wir füglich entraten können. Denn es genügt, dasz die Tragödie mit wahrhaft poetischen Mitteln eben die Furcht gar nicht direct erregen kann, weil sie ja nicht das eigne Leid der Leser oder Zuschauer noch ihrer Angehörigen, sondern nur das ihnen fremder Personen darzustellen vermag.

Eben hieraus nemlich folgt ja schon hinlänglich, dasz die tragische Furcht und das tragische Mitleid mit den gewöhnlichen gleichnamigen Affecten nur verwandter und nicht gleicher Natur sind. Die Furcht ist sonach hier nicht jene ursprüngliche, sondern erst die aus dem Mitleid abgeleitete. Aber auch das Mitleid erstreckt sich hier auf so auszerordentliche Leiden, wie wir sie in dieser Gestalt am wenigsten mit Wahrscheinlichkeit für uns selbst zu fürchten haben. Mitleid und Furcht sind also hier insofern wirklich den schwachen Dosen der modernen Homöopathie vergleichbar. Und dennoch sollen auch sie überwältigend auf die gleichnamigen natürlichen Regungen in uns wirken und dlese in ihre eignen künstlichen Bahnen mit sich fortziehen, sollen sogar in den minder zu Furcht und Mitleid gestimmten Gemütern beide überall erst erwecken. Es ist klar, und Lessing hat es (St. 77 S. 325) aus Rhet. Il 8, 1386 28 ff. auch als die wirkliche Meinung des Ar. erwiesen, dasz die Tragodie diese Macht zunächst ihrer nicht erzählenden, sondern unmittelbar dramatischen Darstellung (δρώντων και οὐ δι' ἀπαγγελίας, vgl. C. 3) zumal in deren Steigerung durch die theatralische Aufführung verdankt, deren Lebendigkeit uns mit ihren Helden gleichsam eins werden läszt. Wir besitzen ferner, wie gesagt, noch die Erdrterungen des Ar. ganz, in denen er zeigt, wie durch zweckmäszige Composition der Fabel, wir besitzen teilweise noch die, in denen er darlegte, wie in gesteigertem Masze namentlich durch die richtige Hinzuziehung der freilich nicht unentbehrlichen besonderen Kunstmittel der περιπέτεια und αναγνώρισις bei dieser Composition jene Absicht erreicht werden kann (C. 13. 14). Und in dieser richtigen Composition ist endlich - um hier nur noch dies anzuführen - die Idealität der tragischen Personen nach ihrer auszern Lebensstel-

<sup>7)</sup> Das τερατώδες 14, 1453 b 9 hat mit dem μιαρόν, mit welchem es Brandis zusammenbringt, gar nichts zu thun und ist eben so auch von dem θανμαστόν, welches, dem Innern der Handlung angehörig, in richtiger Anwendung mit der Tragödie wol verträglich und sogar ihre Wirkung steigernd ist (9 z. E. 24, 1460 a 11 f. vgl. 18, 1456 a 24 f.), wol zu unterscheiden. Es ist allerlei ganz äuszerliches Bühnenspectakel und Bühnenmirakel darunter verstanden, blosz darauf berechnet, die rohe Neugier und Gafflust des Pöbels zu befriedigen. Statt δεινά 1453 b 14 hätte freilich Ar. genauer und seiner in der Rhetorik gemachten Unterscheidung gemäsz φοβερά sagen müssen.

lung wie in sittlicher Beziehung bereits einschlieszlich mit enthalten und in gleicher Richtung wirksam. In ersterer Beziehung nemlich sind es Heroen und Fürsten, Männer die auf der höchsten Höhe des Glücks und des Ruhms stehen und deren Fall in die Tiese des Elends daher um so erschütternder wirkt (13, 1453 10 ff.); in letzterer sollen es besonders edle Charaktere über dem sittlichen Mittelmasz sein. Das verlangt schon die Natur der Tragodie als Nachahmung einer 'edlen' (σπουδαίας) Handlung, ein um so gröszeres Interesse nehmen wir aber auch an dem Schicksal dieser Personen; vgl. 2, 1448 16 ff. 3, 1448 25 ff. 4, 1449 b 10. 15, 1454 16 f. 28 f. Aber anderseits müssen sie doch auch mit einem groszen, sie mit Folgerichtigkeit in ihr Verderben stürzenden Fehler behaftet sein, so dasz sie also dem sittlichen Mittelmasz sich wieder annähern und mithin unseresgleichen, Suojoi, bleiben (C. 13 i. A. - 1453 17), also allgemeine, ideale Typen der menschlichen Geschicke überhaupt trotz der individuellsten Zeichnung und gerade durch diese; sie müssen so, wie B. ganz richtig sagt, bei aller Individualität doch der Urform des allgemein menschlichen Charakters nahe genug bleiben, und ihr Los musz trotz aller Auszerordentlichkeit doch deutlich genug aus der für das ganze Menschengeschlecht geschüttelten Schicksalsurne hervorgehen, um uns Furcht für uns selbst einslöszen zu können. Die Tragödie ist es sonach, welche Ar., wie Müller II S. 64 mit Recht vermutet, auch Rhet. Il 5, 1383 8 ff. vorwiegend im Auge hat, wenn er sagt, um die Menschen in Furcht zu versetzen, müsse man ihnen vorführen, wie auch andere, gröszere gelitten und gleichstehende in jeder Hinsicht unerwartet Leiden erfahren haben und gerade jetzt erfahren. Wenn ein einziger Fehler, wie wir alle dergleichen an uns tragen, für sonst so edle und dazu äuszerlich so hoch stehende Personen mit solch innerer Logik und dramatischer Lebendigkeit als so verderblich uns vorgeführt wird, wie sollte da nicht die stärkste Furcht vor der Gesahr in uns erweckt werden, in der wir alle schweben? Und doch ist diese Verallgemeinerung keineswegs, wie man nach B. glauben müste, der Tragödie ausschlieszlich eigentümlich, sondern sie liegt, wie wir bereits sahen, nach Ar. richtiger Einsicht im Wesen aller Kunst.

Hiemit ist nun aber auch die tragische Katharsis selber schon begriffen. Treffend hebt B. selbst hervor, dasz so allein das an sich rein persönliche Mitleid gleichfalls über seine Singularität erhoben, und dasz so das Peinvolle, welches sonst eine solche Furcht haben könnte, doch vor der genieszenden Selbstentäuszerung an die Geschicke jener Typen des Menschlichen überhaupt, vor dem Genusse der Erweiterung unseres Selbst zum Selbst der ganzen Menschliet verschwindet, zumal dabei anderseits das Bewustsein dieser Illusion immer noch rege genug bleibt, um uns eben nur Mitleid und nicht das unverkürzte Leid der tragischen Personen selbst empfinden zu lassen. Was ist denn aber sonach das Wesen der trag. Kath. anders als wofür es längst Müller und Zeller (Phil. d. Gr. 1e Aufl. II S. 551), denen sich auch Brandis S. 168 anschlieszt, genommen haben, das Abstreifen des Niedrigselbstischen, des blosz Pathologischen an Furcht und Mitleid? Was lehrt uns also da B. neues? Indem

beiden 'das Bedrückende abgestreift wird, welches in ihrer Beschränkung auf unsere persönlichen Verhältnisse ihnen anhaftet' (Brandis S. 172), ist eben damit das χουφίζεσθαι μεθ' ήδου $\tilde{\eta}$ ς gegeben.

Eben hieraus erhellt denn aber auch, dasz die zabapois im Sinne des Ar. eben so gut auf die naon als auf die zu ihnen disponierten, die madnuxol, sich beziehen liesz. Letzteres geschieht in der Politik, ersteres möglicherweise in der Poetik, und beides kommt der Sache nach @anz auf dasselbe hinaus. παθήματα braucht daher auch hier nur 'Affecte' zu bedeuten. Furcht und Mitleid werden von dem Niedrigselbstischen, das ihnen anklebt, und dem Gemütbeklemmenden, welches sie in Folge dessen an sich tragen, momentan gereinigt. Die medicinische wie im allgemeinen die priesterliche Anwendung des Worts zavagois sind in Wahrheit keine besonderen Bedeutungen desselben, ebenso wenig wie die verschiedenen Platonischen Metaphern, sondern nur die Anwendung der allgemeinen Bedeutung 'Reinigung' im Sinne von απόπρισις γειρόνων από βελτιόνων oder ἐκβάλλειν τὸ φλαύρον (Plat. Soph. 226 f.) auf ein besonderes Gebiet. Sehr richtig sagt Sp. S. 38: 'das griech. κάθαρσις wird durch den Inhalt dessen, was das deutsche «Reinigung» aussagt, um einen geometrischen Ausdruck auf die Sprache anzuwenden, vollkommen gedeckt.' Erst in der πάθαρσις τῶν πορυβαντιώντων und dem sich an sie anschlieszenden Aristot. Terminus kommt ein neues Moment, das der homöopathischen Reinigung hinzu. Dies braucht aber in der Uebersetzung auch nicht besonders ausgedrückt zu werden, da es schon durch δι' έλέου και φόβου bezeichnet ist. Die Uebersetzung 'Reinigung' ist also durchaus auch hier festzuhalten. Allerdings kann aber bei καθαίpew ebensowol das gereinigte als das φλαύρου von welchem es gereinigt wird Object sein, mithin beides bei κάθαρσις im Genetiv stehen (s. B. S. 191); κάθαρσις τῶν τοιούτων παθημάτων kann also allerdings auch heiszen: 'Reinigung (der derartigen παθητικοί) von diesen Assecten.' Für die Sache selbst kommt aber darauf nichts an, es ist für den eigentlichen Sinn derselben völlig gleichgültig, wenn man sie sonach vielmehr als Absorbierung oder Verdrängung der gemeinen Furcht und des gemeinen Mitleids durch die gleichnamigen tragischen Affecte auffaszt und so die Ausdrucksweise der Poetik mit der der Politik auch grammatisch in Uebereinstimmung bringt. Die B.sche Uebersetzung (S. 148. 149): 'erleichternde Entladung (Ableitung) solcher Gemütsaffectionen' ist dagegen zunächst ganz misverständlich: denn er meint vielmehr die Entladung der so disponierten von solchen Affectionen, sodann aber sollen die ersteren ja nach seiner eignen Erklärung nicht von dem betreffenden Hange entlastet oder 'entladen' werden, sondern nur von der mit ihm verbundenen Gemütsbeklemmung; πάθημα kann also in diesem Zusammenhange gar nicht einmal den erstern bezeichnen.

Fragen wir nun, unter welchen Gesichtspunkt die kathartische Einwirkung fällt. Der pathologisch-therapeutische ist es, wie wir bewiesen haben, nicht, allerdings, streng genommen, auch der rein hedonische nicht. Das können wir B. (S. 143) gegen Müller füglich zugestehen, ohne dasz wir darum das wesentliche von Müllers Erklärung aufzugeben

brauchen. Allerdings setzt Ar. zu dem zovolleodas noch erst ausdrücklich hinzu μεθ' ήδονης. Das Gebiet in das sie gehört ist einfach das der Befriedigung der natürlichen Triebe des Menschen: sie ist die Erfüllung eines dem Menschen naturgemäszen gemütlichen Entleerungsbedürfnisses. daher eben eine Gemütserleichterung, ein zovolles vas. Jede solche wirklich empfundene Befriedigung hringt nun aber Lust mit sich, ein gleiches gilt daher auch von dieser; in dem μεθ' ήδονης ist mithin doch nur etwas selbstverständliches hinzugesetzt, und man kann diese ganze Wirkung also doch auch recht füglich eine hedonische, aber eine durchaus gesunde hedonische nennen. Ar. thut dies ja auch selbst, indem er sogleich sortfährt: 'in derartiger Weise gewähren also auch die kathartischen Melodien eine unschädliche Freude' (1342 15), in ähnlicher Weise (ὁμοίως) nemlich wie die übrigen Mittel der Kath. Denn dasz diese Erklärung von B. (S. 140) trotz Sp.s nicht weiter begründetem Widerspruch (S. 13) die richtige ist, erhellt aus dem oben S. 399 von uns dargelegten Zusammenhange, zumal wenn man mit Sp., wie kaum zu bezweiseln, Z. 12 τοὺς ὅλως in ὅλως τοὺς zu ändern hat. Ganz falsch ist die von Ueberweg S. 267: 'āhnlich wie die obigen heiligen Weisen des Olympos'; da ja diese selbst vielmehr zu den 'kathartischen Melodien' gehören, hatte es so mindestens heiszen müssen: 'auch alle übrigen kathartischen Melodien'. Und eben so falsch ist die von Zell (S. 48), nach welcher umgekehrt unter den kathartischen Weisen hier jene Tonstücke des Olympos selber verstanden wären, gerade als ob es gar keine anderen Melodien kathartischer Art gäbe. Aehnlich wird ferner auch in der Poetik innerhalb jenes oben dargelegten Zusammenhanges, wie Stahr S. 45 richtig geltend macht, 13, 1452 29 f. gefragt, mit welchen Mitteln die Tragodie ihre eigentümliche Wirkung, ihr Egyov zu vollbringen im Stande sein werde, und nachdem hierauf hinsichtlich des Glückswechsels die Antwort gegeben ist, wird diese so gewandt, als hatte die Frage gelautet, mit welchen Mitteln die eigentümliche Lust der Tragodie werde erreicht werden (1453 22-39), und wie indirect sonach in jener Antwort (1452) 30 - 1453 22), so wird ausdrücklich 14, 1453 11 f. dieser eigentümlich tragische Kunstgenusz als der aus Furcht und Mitleid entspringende bezeichnet. Was durch die Erregung dieser beiden Affecte bewirkt werden soll, ist also einmal die Reinigung von beiden und das anderemal die der Tragodie eigentümliche Lust, und nicht minder unzweideutig wird auch schon in C. 6 selbst die Gemütswirkung dieser Dichtart als ein eigentümliches ήδύ hingestellt (ήδυσμένφ λόγφ und 1450 16 μελοποιία, μέγιστον τῶν ἡδυσμάτων). 8) Kann da im Grunde wol noch ein Zweisel bleiben, dasz beides identisch, dasz die Reinigung von Furcht und Mitleid

<sup>8)</sup> Dasz auch Gedanken und Sprache mit Einschluss des Verses, dass eine gelungene musikalische Composition und eine gute Aufführung ihr Teil zur Erreichung, dass sie wesentlich zur Erhöhung des tragischen Effects beitragen, dasz daher eine Tragödie neben ihren poetischen Vorzügen auch bühnengerecht gedichtet sein will, verkennt Ar. keineswegs, s. C. 6, 1450° 29 ff. C. 15 z. E. C. 19; nur die bloszen Bühneneffecte verwirft er.

mit der Verwandlung dieser beiden Unlustempfindungen (Rhet. II 5 i. A. und II 8 i. A.) in Lust einerlei ist? Und wenn Müller II S. 76 die Möglichkeit vorsichtig offen läszt, dasz dennoch die letztere mit der erstern vielleicht nur im innigsten Zusammenhang stehe, so brauchte ihn B. (S. 137 f.) deshalb noch nicht anzuschuldigen, dasz er sich nicht klar und sicher gewesen sei, worin denn eigentlich die trag. Kath. selber bestehe: denn darüber hat sich Müller nach allem obigen klar und sicher genug geäuszert, und was er mit dieser vorsichtigen Beschränkung sagen will, wird nach diesen seinen sonstigen Aeuszerungen wol nur dies sein, dasz Ar. selber es dahinstehen läszt, ob die ganze trag. Kath. mit dem tragischen Kunstgenusz zusammenslieszt oder dieser letztere nur als integrierendes Moment in ihr enthalten ist. Und so verhält sich die Sache nach dem obigen ja auch wol wirklich.

Wenn nun aber so die kathartische Wirkung auch wirklich eine zunächst rein ästhetische und momentane und nicht, wie Lessing (St. 78 S. 329) wollte, dessen Auffassung Sp. S. 41 ff. festhält, eine dauernde. moralische ist, so fragt sich doch immer noch, inwiesern sie indirect, wo nicht in der Musik, so doch in der Tragodie ein moralisches Element in sich schlieszt. Lessings Erklärung ist in ihrer unmittelbar vorgebrachten Form, nach welcher die Katharsis die Verwandlung der πάθη oder παθήματα in tugendhaste Fertigkeiten und mithin ihre dauernde Zurückführung auf eine richtige Mitte zwischen dem Zuviel und Zuwenig, da in einer solchen nach Ar. alle Tugend besteht, sein soll, auch noch ausdrücklich und durchaus zutreffend von Müller II S. 378 ff., Ueberweg S. 262. Brandis S. 172 f. und Zell S. 56 widerlegt worden. 'Die tugendhaften Fertigkeiten (EEssg)' sagt Ueberweg sehr richtig 'beruhen auf Actionen, in welche die Passivität, die den παθήματα wesentlich ist, gar nicht verwandelt werden kann.' Und wäre es möglich, so könnte es doch nur durch den wiederholten Genusz recht vieler Tragödien geschehen und mithin nicht von Ar. unmittelbar als die Wirkung jeder einzelnen bezeichnet sein, bemerkt Müller. Nachdem Ar. die praktischethische und die poietische (künstlerische) Geistesthätigkeit scharf unterschieden, so meint Brandis, kann er unmöglich schlieszlich doch wieder die Normen der einen auf die andere übertragen, eine unmittelbar sittliche Besserung hervorbringende Krast irgend einer Kunst zugeschrieben oder gar aus sittlichen Bestimmungen die Regeln für die einzelnen Kunstrichtungen abzuleiten beabsichtigt haben. Die Reinigung, so erinnert ferner Müller mit Recht, kann als solche immer nur in einer Wegnahme des Verkehrten und blosz indirect auch im Hinzuthun des Richtigen bestehen, nemlich sofern sie hier eben durch Erregung geschieht; als quantitativ verkehrt kann mithin bei ihr nur das Zuviel angesehen werden, und nur insofern auch der, welcher da keine Furcht fühlt wo er sollte, nach Ar. (Nik. Eth. II 5, 1106 18 ff.) zu wenig Furcht hat, also nach einer andern Richtung hin zu viel haben kann, darf von der Reinigung als Herstellung der richtigen Mitte zwischen dem Zuwenig und Zuviel die Rede sein; immer aber bleibt ja auch dabei diese Herstellung des richtigen Quantitätsverhältnisses, der Metriopathie, erst die Folge davon, dasz den Affecten das qualitativ verkehrte genommen und sie so in eine edlere, höhere und richtigere Bahn geleitet werden. Die tugendhaften Fertigkeiten, sagt endlich Zell, gehören dem ήθος und dessen παιδεία an, zu welcher κάθαρσις in der Politik wenigstens zunächst einen Gegensatz bildet.

Gerade dies stellt nun freilich Sp. S. 14 ff. 22 ff. in Abrede. Ar. setzt nemlich der Musik 1341 b 36 ff. einen dreifachen Zweck, maidelag Evenev καὶ καθάρσεως . . τρίτου δέ προς διαγωγήν, προς ἄνεσίν τε καὶ προς την της συντονίας ανάπαυσιν, so jedoch dasz keine der drei Arten von Melodien und Harmonien gleich sehr allen drei Zwecken genügen kann; vielmehr seien zur παιδεία mittels eigner Ausübung nicht einmal alle ethischen', sondern nur die ήθικώταται, zum Anhören fremdes Spiels aber auch 9) die praktischen und enthusiastischen anzuwenden (1342 1 -4). Dann folgt als begründende nähere Ausführung (ο γαρ πτλ.) dieser letztern Bestimmung zunächst die oben besprochene Auseinandersetzung über das Wesen der nádapoic, die demzusolge damit abschlieszt, dasz man sonach alle kathartischen Musikstücke den concertierenden Musikern von Fach zur Ausübung überlassen müsse (Z. 16-18), und sodann wird offenbar als zweites Glied derselben nähern Ausführung entwickelt, warum und inwieweit zur Erreichung des dritten Zweckes vermöge eben derselben concertierenden Ausübung alle Arten von Musikstücken zulässig sind, die edleren für die διαγωγή des gebildeteren, die verschrobenen' für die avanavois des ungebildeteren Teiles vom Publicum (Z. 18-28); und nun endlich kehrt Ar. zur παιδεία zurück, um welche es sich in diesem ganzen Abschnitt der Politik von C. 5 ab - St. gibt über denselben S. 5-12 eine gute Uebersicht - eigentlich handelt, und beschränkt noch genauer die Mittel für dieselbe blosz auf die dorische Harmonie: vgl. 5, 1340b 3 f. Aus diesem Zusammenhang ergibt sich, weshalb Z. 1-4 blosz das Anhören fremdes Spiels der eignen Ausübung ausdrücklich entgegengesetzt wird, indem die nähere Gestaltung des Gegensatzes der beiden andern Zwecke gegen den der παιδεία in Bezug auf die Anwendung der drei Classen von Melodien und Tonarten sich erst in der folgenden Ausführung entwickelt. Ar. konnte nicht sagen, zu den beiden letzteren Zwecken seien auch die praktischen und enthusiastischen anwendbar, denn dieses 'auch' hätte eingeschlossen, dasz selbst jene ηθικώταται auch kathartisch wirken, was er zwar nach Ueberwegs Ansicht (S. 267) auch gemeint haben soll, aber nach allem obigen nicht gemeint haben kann, sofern zur Kath. ja nicht eine solche möglichst ruhige, sondern immer eine mehr oder minder aufregende Musik gehört. Nur die minder streng 'ethischen' Tonstücke, die sich schon mehr dem Charakter der praktischen und enthusiastischen nähern, können daher auch diese Wirkung haben. Der dritte Zweck ferner ist zwar allen drei Classen gemein, aber gerade an den ήθικώταται wird der ungebildete Teil des Publicums am wenigsten Gefallen finden.

<sup>9)</sup> So übersetzt Ueberweg S. 267 im Gegensatz zu B. S. 139 richtig das zal vor zaig zonzuzaig: 'denn unmöglich kann Ar. gemeint haben, ethische Tonstücke seien nicht auch zum Anhören bestimmt.'

Mit dieser Stelle scheint nun aber C. 5 teilweise im Widerspruch zu stehen. Dort ist auch von einem dreifachen Zweck der Musik die Rede, und es werden die Fragen aufgeworfen, deren Beantwortung zum Teil erst hier erfolgt, inwieweit derselbe ihr mit Recht gesetzt werden kann, inwieweit ferner der Zweck der παιδεία oder μάθησις, um den es sich, wie gesagt, zunächst handelt, die beiden anderen Zwecke einschlieszt oder nicht, inwiesern endlich überhaupt und wie weit für ihn die eigne Ausübung nötig ist. Ausdrücklich wird daher auch 1341° 36 ff. auf jenes Cap. zurückgeblickt. Aber um so mehr fällt es auf, dasz hier von der κάθαρσις gar nicht die Rede ist, und dasz hier vielmehr παιδεία und ανάπαυσις in den schärfsten Gegensatz gegen έλευθέριος διαγωγή, ευημερία und φρόνησις (s. bes. 1339 16 ff. 25 ff. b 4 ff. 15 ff.) gestellt werden, so dasz beide hier den zweiten und dritten Zweck bilden. Sp. S. 17 schlägt daher vor 1341 40 τρίτον δὲ προς διαγωγήν hinter ανάπαυσιν oder noch einsacher τρίτον δε unmittelbar vor προς άνεσιν zu stellen, so dasz παιδείας ξνεκεν καί καθάρσεως zusainmen nur ein Glied, den ersten Zweck bildet. Für die Jugend genügt die naibela, so etwa hätten wir uns hiernach die Sache zu denken, für das gereiste Alter musz die πάθαρσις erganzend hinzukommen; soll jene das junge Gemüt überhaupt erst auf den rechten Weg leiten, so hilft letztere das von den Stürmen des Lebens aus demselben getriebene nádog wieder in ihn zurückführen; wirkt jene direct auf das noog, so diese mittelbar durch das πάθος. Wird doch die Frage, ob nicht die Musik neben dem blosz accidentiellen Nutzen der avanauois, neben solcher allen Menschen 'gemeinen' (ποινή) ήδονή φυσική auch den höhern Zweck der παιδεία hat, ob sie sich nicht auch auf das noog und die wurn erstreckt und unsern non eine gewisse Beschaffenheit zu geben vermag (1339 h 40 ff.), zunächst gerade auf Grund der kathartischen und enthusiastischen Tonstücke des Olympos bejahend beantwortet (1340 \* 12 ff.). Sie versetzen zugestandenermaszen die Seelen in ενθουσιασμός, dieser aber ist ein πάθος τοῦ περί รทิง ซึบาทิง ที่ชื่อบรู. Schwerlich wird, wer den eben angegebenen Zusammenhang beachtet, dies so deuten wollen, als ob nicht auch alle andern Affecte  $\pi \alpha \vartheta \eta$  des  $\dot{\eta} \vartheta o_{\mathcal{G}}$  wären, und als ob ferner, wie B. im rh. Mus. XIV S. 372 will, hier von einem Gegensatze des psychischen gegen das moralische nog die Rede wäre. Das psychische steht hier vielmehr dem physischen gegenüber: περί την ψυχην muste um des Gegensatzes gegen die ήδονη φυσική (Z. 4) willen hinzugefügt werden 10), und τοῦ Hoovs besagt, wie dies auch B. selbst S. 189 richtig erkannt zu haben scheint, dasz jedes πάθος nur eine Modification des ήθος ist, dasz jeder Mensch vermöge seines besondern Charakters auch besonderen Affecten, mithin der eine mehr diesen und der andere mehr jenen ausgesetzt ist, und dasz daher jede Einwirkung auf die πάθη mittelbar auch auf das

<sup>10)</sup> Ganz genau ist hier freilich die Ausdrucksweise des Ar. nicht: denn was die κοινή ήδονή empfindet, ist ja allerdings auch schon die ψυχή, aber was er ausdrücken will, ist der Gegensatz des niedrigern, sinnlichen und des höhern, geistigen Genusses; vgl. Müller II S. 348—353.

noog zurückgeht. So haben den Sachverhalt denn, wie es scheint, auch Sp. S. 22-24, Zell S. 57 und Brandis S. 174 f. richtig aufgefaszt. Mit ihm stimmt die Stelle 6, 1341° 21 ff., mit welcher B. (rh. Mus. XIV S. 372 f.) nach Weils Vorgang (S. 139) einen ganz besondern Trumpf gegen jede moralische Auffassung der Kath. ausgespielt zu haben glaubt, völlig überein. Was wir von den Weisen des Olympos schon wusten, das erfahren wir hier einfach von allen Flötenmelodien: die Flöte ist nicht direct 'ethisch', sondern 'orgiastisch', aber das Orgiastische oder Enthusiastische, haben wir ja eben gehört, wirkt indirect zugleich nach der erstern Richtung. Sie ist ferner - und das macht selbst Brandis (S. 164 Anm. 348), aber mit Unrecht gegen Sp.s Conjectur geltend - eben deshalb vielmehr zur κάθαρσις als zur μάθησις der Zuhörer anzuwenden; sehr richtig: ein relativer Gegensatz zwischen beiden ist ja auch nach Sp.s Auffassung nicht ausgeschlossen. Zudem beruft sich Sp. (rh. Mus. XV S. 462) mit Grund darauf, dasz hier auch nur κάθαρσιν μαλλον . . η μάθησιν und nicht π. αλλ' ου μ. steht. Wird endlich die Wirkung der kathartischen Tonweisen blosz als eine 'unschädliche Freude' bezeichnet (1342 16), so beachte man dasz jede unschädliche Freude nach 5, 1339 25 ff. schon als solche zugleich den grösten Nutzen (zoeia 1340° 2) mit sich bringt und direct auf das letzte Ziel (vélog) oder die Glückseligkeit des Menschen (1339 10-42), und dasz auch die maidela durch Musik lediglich auf ein solches zalgerr ogeweg als Moment der Tugend oder, mit Ueberweg S. 284 zu reden, darauf hinarbeitet, dasz der εθισμός του λυπεισθαι και γαίρειν οίς δεί zur Bildung der tugendhaften Ezeig in uns seinen Beitrag liefere (1339 24 f. 1340 14 ff.). 'Zur Tugend gehört nach Ar. auch das richtige Verhalten gegen die πάθη, obschon die Tugenden selbst nicht πάθη, sondern εξεις sind und auch von einer «Verwandlung» der πάθη in Eξεις keine Rede sein darf.' Und so wenig es mithin noch besonders betont zu werden brauchte, dasz auch der unmittelbare Eindruck der 'ethischen' Musikstücke nur ein momentaner ist, sofern ja die maidela durch sie selbstverständlich mur als eine Eingewöhnung dieser ästhetisch-hedonischen Eindrücke in die Seele durch wiederholte Ausübung erscheinen kann, ebenso wenig brauchte umgekehrt noch erst besonders gesagt zu werden, dasz die κάθαρσις durch wiederholtes Anhören kathartischer Tonstücke, durch wiederholtes Lesen und Anschauen von Tragödien notwendig zu einer Art von zuδεία werden musz, und dasz so in ihnen eine Wirkung liegt welche die Affecte von einem höhern unselbstischen Standpunkte aufzusassen uns gewöhnt' (Brandis S. 172). Man wende nicht ein, wie selbst Müller II S. 378 gethan hat, dasz Tragödien in Athen ja so selten aufgeführt wurden: denn die Tragödie soll ja nach Ar. (s. o.) auch schon bei der bloszen Lecture ihre Wirkung thun, und Dichterlecture gehörte ja schon zum gewöhnlichen griechischen Jugendunterricht. Man sage auch nicht, dasz theatralische Aufführungen erfahrungsmäszig zumal auf die Gemüter der Jugend eher einen moralisch gesährlichen Reiz ausüben (s. B. S. 137 nach Goethe): denn eben so erfahrungsmäszig ist der sittlich bildende Einflusz, den wir durch frühzeitige Lectüre unserer tragischen Meisterwerke erfahren. Es wäre kläglich, möchte man hier mit Lessing ausrufen, wenn man das noch erst beweisen sollte. Müller selbst erkennt ja an, dasz seine Deutung die Lessingsche eigentlich nur auf ihren wahren Kern zurückzuführen geeignet ist.

Allein so richtig dies alles ist, die Lessingsche Erklärung selbst würde nach dem oben bemerkten doch selbst bei der Sp.schen Umstellung immer noch in dem schon ausgeführten Sinne wesentlich umzuge stalten sein. Ar. hat bei der κάθαρσις nicht blosz ausgesprochenermaszen zuvörderst nur die nächste Wirkung im Auge, sondern auch die entserntere ist gerade so wie die durch Mittel der schönen Kunst zuwegegebrachte maidela selber nicht eine unmittelbar Tugend erzeugende, sondern nur die den Tugenden zugrunde liegenden Gefühlsstimmungen veredelnde, nicht eine richtige Mitte tugendhaster Fertigkeiten, sondern nur ein 'affectartiges Mittelmasz' hervorrusende, zur Versittlichung der Gesinnung also nur mittelbar wirkende, s. Brandis S. 172-176. Zudem aber müssen wir auch mit Brandis S. 164 f. Anm. 348 und Ueberweg S. 283 iene Umstellung dennoch für unhaltbar erklären, weil B. im rh. Mus. XIV S. 370 f. in der That einleuchtend gezeigt hat, dasz bei ihr das Verhältnis der einzelnen Glieder der Aufzählung zu einander hier völlig unverständlich sein würde ohne ausdrückliche Hinzusetzung eines deutspor de vor dem zweiten derselben.

Dennoch ist aber auch der Weg, den B. selbst a. O. S. 371 f. unter Beistimmung von Brandis a. O. und Ueberweg S. 282 f. zur Ausgleichung des Widerspruchs einschlägt, nur halb richtig. Es ist wahr, in Cap. 5 stellt Ar. nach seiner stehenden Aporienmethode zunächst nur erst das Problem hin und wirst die verschiedenen Möglichkeiten nur so, wie sie sich auf den ersten Blick darbieten, vorläufig hin und her, in Cap. 7 dagegen spricht er mit wissenschaftlicher Strenge seine eigne definitive Ansicht aus; daher tritt erst hier die Katharsis, weil in dieser Ausdehnung ein neu von ihm gefundener Begriff, hinzu. Aber es ist grundverkehrt, wenn B. meint, die strenge Logik habe verlangt, dasz διαγωγή und avanavois hier zusammen nur eine Rubrik ausmachen, wenn er verkennt dasz doch mitten in jener vorläufigen Aporienerörterung Ar. seine definitive Ansicht über den schrossen Gegensatz beider bereits auf das bestimmteste in einer Weise ausspricht, mit welcher auch seine sonstige philosophische Lehre völlig übereinstimmt (s. Müller II S. 45-50. 366-373. Biese Phil. des Ar. 1 S. 549 Anm. 2. Zeller Phil. d. Gr. 1e A. II S. 514 f. 531 ff.). Die διαγωγή ist ihm, wie schon angedeutet, der höchste Zweck (réloc) des menschlichen Lebens (1339 29-31, b 17-40). die volle wissenschaftliche Musze, der Genusz der ungestörten rein wissenschaftlichen Thätigkeit und die Seligkeit der reinen Erkenntnis, die hochste εὐδαιμονία und αὐτάρχεια selbst, wie sie dauernd (vgl. 1329 b 6 ff.) nur Gott besitzt. Wie dieselbe namentlich auch aus der Kunst zu schöpfen, ist klar, wenn man erwägt dasz Ar. dem vollendeten Künstler nur in anderer Form wie dem Philosophen, nicht in der der Idee, sondern des Ideals würden wir sagen, ein Erfassen der ewigen Wahrheit zuschreibt und vermöge der idealisierenden Thätigkeit der Kunst dies

Ideal durchsichtiger und beziehungsweise vollendeter in ihren Werken verwirklicht findet als im Leben und in der Natur (s. o. S. 407. 412 ff.: vgl. Brandis S. 176-178, aus dessen hier gegebenen Erörterungen hervorgeht, dasz auch bei ihm die Grenze seiner obigen Beistimmung dieselbe ist wie bei uns). In der παιδεία und πάθαρσις geht die kunstlerische Wirkung ins praktische, in der  $\delta \iota \alpha \gamma \omega \gamma \dot{\eta}$  ins theoretische Geistesleben zurück. 11) Die παιδεία und ανάπαυσις dagegen ist blosz Erholung von der Arbeit zu neuer Arbeit, also bloszes Mittel zu dém Zwecke welcher jenem höchsten Zweck selber nur wieder als Mittel dient; der Genusz der Kunst nach dieser Richtung ist eben nur jener gemeine, physische, sinnliche, der mit dem Genusse des Weins und des Schlass auf éiner Linie steht (1339 \* 17 ff.), der blosze angenehme Augen- und Ohrenkitzel, den auch der ungebildetste von ihr empfängt (1340 b 2 ff. 28 ff.), und namentlich die Musik als der eigentlichste Ausdruck des Gemütslebens übt diese elementarste und rohste Gemütswirkung auch auf ihn aus, vgl. 6. 1341 \* 15 ff. Nur insofern ienen höchsten Zweck nur wenige erreichen können, mag es den anderen zeitweilig verstattet sein die Erholung auch einmal zum Zweck zu machen, da sie als solche allerdings auf die vergangene Arbeit und Sorge und nicht auf die zukünstige sich bezieht (1339 b 31-40), und nur weil um so mehr auf Erholung, die überdies allein die letztere ermöglicht, ein jeder Anspruch hat, soll man dem verschrobenen Geschmacke der ungebildeten Menge eine blosze verschroben'e Erholungsmusik gelegentlich nicht versagen, zumal auch eine solche noch immer wenigstens kathartisch, wenn auch nicht pädeutisch wirken wird; aber mit dem feinern und eigentlich ästhetischen Kunstgenusse hat dies nichts weiter zu thun (7, 1342 18 ff.). Die διαγωγή und ανάπαυσις haben bei alle dem das gemeinsame, dasz beide eine genieszende Ausfüllung der Musze sind, und so er laubt es denn freilich die Logik, dasz Ar. bei der Darlegung seiner definitiven Ansicht sie als éine Wirkung zusammenfaszt, da er im übrigen innerhalb dieser gemeinsamen Rubrik ihren Gegensatz völlig wahrt; aber die Logik erlaubt es nicht ανεσις und αναπαυσις als Apposition zu διαγωγή zu stellen: vor προς ανεσιν 1341 b 41 ist notwendig καὶ einzufügen.

Seltsam ist es nun aber, dasz Bernays S. 140 f., Zell S. 51 und selbst Spengel S. 14 f. 21 f. diese Aeuszerungen über den dritten Zweck der Musik (1342 16 — 28) auf dramatische Aufführungen bezogen haben, während doch (trotz der indirecten Hindeutung auf die tragische Katharsis Z. 4—15) von diesen als solchen nach dem ganzen Zusammenhang keine Rede sein kann. B. schlieszt sogar aus jener Concession hinsichtlich der Erholungsmusik, dasz Ar., weit entfernt das Theater als ein 'moralisches Correctionshaus' zu betrachten, es vielmehr als bloszen Vergnügungsort für die verschiedenen Classen des Publicums angesehen habe. Die Fehlerhaftigkeit dieses Schlusses liegt auf der Hand und ist bereits von Ueberweg S. 268 f. aufgedeckt worden. Wenn eine gewisse

<sup>11)</sup> Ich glaube daher mit Brandis, dasz es der von Sp. S. 16 vorgeschlagenen Aenderung von φρόνησιν 1339 26 in εὐφροσύνην (vgl. 1339 24) nicht bedarf.

Art von kathartischer Musik sogar ganz roh hedonisch ist, warum müsten deshalb ohne weiteres auch alle anderen Arten von ihr, warum müste die κάθαοσις überhaupt jedes Element von moralischer und nicht unmittelbar hedonischer Beziehung ausschlieszen? Auch wir heutzutage werden bei der Musik vernünstigerweise dieselbe Concession machen wie Ar., aber werden wir es deshalb bei einem wahrhaft idealen Standpunkt auch schon hinsichtlich der tragischen Bühne thun? Warum sollten wir also dem Ar. ohne weiteres aufbürden müssen dasz er es gethan habe, nebst all den ungeheuerlichen Consequenzen, die notwendig hieraus sich ergeben würden und die St. S. 15 ff. gut entwickelt hat? Das richtige hat hier überhaupt gewis St. S. 15. 19 gesehen: Ar. gebraucht hier nur den Ausdruck 'Zuschauer' (Θεατής Z. 19. 27 vgl. 6, 1341 b 16) statt 'Zuhörer', daher θεατρική μουσική Z. 18, θεωρίας Z. 21 vgl. 6, 1341 23. Im Theater wurden ja auch lyrische Chöre, Dithyramben, also nach unserer Art zu reden Vocalconcerte aufgeführt; aber Ar. meint eben so gut und noch mehr die Instrumentalconcerte im Odeion. Allerdings ist auch die eigentliche Theatermusik, das μέλος als Bestandteil des Drama, ein Teil der θεωτρική μουσική, aber sie musz sich natürlich durchaus nach dem Charakter des Drama als Ganzen richten; um behaupten zu können, dasz Ar. jene Concession auch auf sie ausdehnen will, müste mithin erst bewiesen sein, dasz er sie wirklich auch auf das Drama ausgedehnt hat.

Noch seltsamer freilich, wenn schon von seinem Standpunkt aus ganz consequent, ist die Schluszbehauptung von B. (S. 18+), Ar. würde den Satz des alternden Goethe, keine Kunst, sondern nur Philosophie und Religion vermöchten auf Moral zu wirken, Wort für Wort gebilligt haben. Schon die naidela durch die 'ethischen' Tonstücke widerlegt dies, und es ward hier in der That St. S. 56-60, Sp. S. 22-24. 42-49, Brandis S. 172-176 und Zell S. 56-58 sehr leicht das Gegenteil zu erhärten und zu zeigen, dasz Ar. dann gar kein Hellene gewesen sein müste, und dasz in Wahrheit namentlich auch der Tragödie nach ihm die sittliche Wirkung nicht fremd, sondern wesentlich ist. Schon das μίμησις πράξεως σπουδαίας in der Definition, verbunden mit Poet. 2 i. A. 4, 1448 24 ff., genügt hiefür; auszerdem beruft sich St. mit Recht auf 9, 1451 5 ff. Ueberweg, der in der Aussassung der κάθαρσις im wesentlichen B. beistimmt, blieb daher nur übrig diese Wirkung als eine zweite neben die kathartische zu stellen (S. 279 f. 284-291). Es liesz sich erwarten, dasz B. jene Beistimmung bestens acceptieren, aber diesen weiteren Combinationen zu folgen sich nicht im Stande sehen würde (rh. Mus. XV S. 606). Und in der That, es steht ihnen allerdings nicht im Wege, dasz Ar. in der Definition der Tragödie von keiner andern, wol aber spricht es entschieden gegen sie, dasz er auch sonst überall immer nur von dieser Wirkung der Tragödie redet, und namentlich C. 13 i. A. hätte er unter dieser Voraussetzung unmöglich sagen können, er wolle jetzt erörtern, durch welche Mittel die Wirkung, sondern hätte mindestens sagen müssen, die vorbezeichnete Wirkung dieser Dichtart zu erreichen sei. Aber selbst 6, 1450° 30, wo er in der letztern Weise sich ausdrückt, spricht doch der Zusammenhang dafür, dasz er nicht eine, sondern die

Wirkung derselben meint. Ob ferner die ziemlich dunkle Stelle Pol. VIII 5, 1340° 12-14 den Sinn hat, dasz jede μίμησις und nicht blosz die musikalische uns συμπαθεῖς macht, ist schon wegen des ἀπροώμενοι zu bezweifeln, im übrigen vgl. Müller II S. 276 f.; jedenfalls aber gilt diese unmittelbare Gemütswirkung nach Ar. doch vorwiegend, wie schon angedeutet, von der Musik, weil diese der eigentlichste Ausdruck des Gemutslebens, des noog wie des naoog, und nicht, selbst in den praktischen' Tonweisen (vgl. oben S. 407 f.) nicht eigentlich, der moäkig ist (6, 1341 b 15 ff. vgl. Müller II S. 9-14. 19-22. 348-353. 356). Die Tragodie aber ist vielmehr μίμησις πράξεως σπουδαίας, und die Darstellung der ηθη und ihrer πάθη hat in ihr ausschlieszlich der Darstellung dieser πράξις zu dienen (Poet. 6, 1450° 15 ff.). Nicht jede πράξις σπουδαία ferner ist Sache der Tragodie, so namentlich keine von unmittelbar ruhigem Charakter, sondern nur die auf Furcht und Mitleid kathartisch wirkende. Die ethische Wirkung musz also bei ihr durch die kathartische näher bestimmt, musz eine kathartisch-ethische oder nach dem obigen richtiger eine ethisch - kathartische sein, und eine solche ist nach Ueberwegs eignem Zugeständnis (S. 287) mit unserer obigen Aussaung der tragischen Katharsis wirklich gegeben. Jene Erhebung des Gemüts ins Ideale und Universale, welche nach ihr das Wesen aller künstlerischen Kath. ausmacht, ist aber nirgends sonst auch zugleich eine so bewuste, so sehr durch die Reslexion vermittelte, mit der entsprechenden theoretischen Erhebung des Geistes, also der diaywyń zum mindesten so unmittelbar verbundene als in der Tragodie, deren Mittel nicht blosz, wie das aller Poesie, vorwiegend das Wort ist, der Ausdruck des Gedankens und nicht der Gefühle, sondern welche dies Mittel ja auch am meisten von aller Poesie mit einem annähernd philosophischen Bewustsein handhabt (vgl. Poet. 7-9). Und da Ar. endlich die Composition von Tragodien ausdrücklich, wie St. S. 17 richtig bemerkt, nicht nach dem Geschmack des Publicums bemessen sehen will (Poet. 13, 1453 a 30-39. 14, 1453 b 7 ff.), also wol eine Spectakelmusik, aber nicht eine Spectakeltragödie nach dem des groszen Hausens für erforderlich hält, sondern auch für diesen und seine Erholung, anders als bei der Musik, schon durch gute Tragodien hinlänglich gesorgt glaubt, so beurkundet sich die Tragödie als die höhere Kunst dadurch, dasz bei ihr alle drei Zwecke so gut wie in éinen zusammenslieszen, und es kann nicht mit Ueberweg verlangt werden, dasz sie, gerade weil sie dies ist, erst recht mehrere Wirkungen strict neben einander haben musse. Es gibt ja auch nicht eine Art von Tragodien die blosz  $\eta \vartheta \eta$ , eine andere die blosz  $\pi \alpha \vartheta \eta$ , und eine dritte die blosz πράξεις darstellt, wie dies annahernd in der Musik der Fall ist, so dasz kein einziges Tonstück vollständig alle Wirkungen derselben erreichen kann. Und wie überhaupt psychologische Wirkungen sich nicht mit der Schere von einander schneiden lassen, so ist es auch bei denen der Musik selbst. Wäre es wirklich, wie Ueberweg S. 288 behauptet, ein logischer Fehler, dasz sie einander nicht streng ausschlieszen, so kann Ar. nicht von ihm freigesprochen werden: denn wie wollte man wol das γαίρειν ορθώς, in welchem die μάθησις und παιδεία, und das

in welchem die διαγωγή besteht, scharf von einander sondern, und wie sollte nicht eben das wolthuende der kathartischen Einwirkung zugleich einen Hauptbestandteil der Erholung bilden? Genug, wenn diese sämtlichen drei oder vier Zwecke alle ihr selbständiges Recht in Anspruch nehmen dürfen, wenn z. B. die Katharsis zunächst nicht um der Erholung willen da ist; was schadet es, wenn sie zugleich auch der letztern als Mittel dient, wenn alle vielfach einander gegenseitig unterstützen?

Was nun noch St.s Auffassung der trag. Kath. bei Ar. anlangt, so haben wir teils die Unhaltbarkeit ihrer meisten Grundlagen bereits nachgewiesen, teils genügt, was Ueberweg S. 278 f. zu ihrer Widerlegung bemerkt hat. Nach St. S. VII f. sollen unter των τοιούτων παθημάτων nicht Furcht und Mitleid, sondern die durch die Hebel von beiden in den Zuschauern oder Lesern als leidvolle Eindrücke sich reflectierenden Leiden der Helden des Trauerspiels verstanden sein, die also diesen Hebeln nur entsprechend sind. Dies verträgt sich weder mit der von B. nachgewiesenen sast stehenden Bedeutung von of rosouros noch mit der in der Pol. entwickelten streng homöopathischen Natur aller künstlerischen πά-Occous. Auszerdem aber - und das hebt ja St. selbst, wie wir gleich sehen werden, an einer andern Stelle richtig hervor - sind die Leiden der Helden ja andere als die welche Zuschauer und Leser empfinden, sie nehmen eben durch jene Reflectierung in diesen einen veränderten Charakter an, und das worein sie sich dergestalt umsetzen ist ja doch eben nichts anderes als gerade - Mitleid und Furcht. So wird alles in St.s Deutung schillernd und schielend. Die beruhigende κάθαρσις jener leidvollen Eindrücke, ihre Umwandlung in Lustempfindungen soll dann (nach S. 42-54) 'durch die Einsicht in die causale Notwendigkeit der Ereignisse, durch die Erkenntnis der Schuld des Helden und durch die aus beiden entspringende Ueberzeugung von der obwaltenden ewigen Gerechtigkeit' (Ueberweg S. 276) hervorgebracht werden, lauter Momente die allerdings auch bei unserer Aussaung der trag. Kath. mit in Betracht kommen, aber doch die Sache lange nicht erschöpfen und gerade die Furcht um uns selbst eher zu steigern geeignet sind. Das nepalveir dià soll nach St. S. 49, wie schon Goethe wollte, bedeuten 'als Endergebnis und Abschlusz zu Stande bringen', während es einfach, allerdings in stusenweiser Steigerung bis zum Schlusse hin, 'durch etwas bewirken' heiszt: s. Müller II S. 382 f., Bernays S. 137. 188, Ueberweg S. 263. 279. --- Interessant ist es aber, dasz sich die Keime einer richtigen Auslegung der tragischen Katharsis vielfach schon bei dem ersten Erklärer der Poetik, Robortelli, finden: s. Spengel S. 41 f.

Hiernach kann denn auch die Art wie St. S. 64—66 gegen B. die obige Bezeichnung des Euripides als τραγικώτατος τῶν ποιητῶν zu erklären sucht, obwol sie teilweise das richtige trifft, doch nicht wirklich befriedigen, um so weniger da auch sie den Zusammenhang der Stelle nicht beachtet. Gut dagegen ist seine gleichfalls gegen B. gerichtete Bemerkung (S. 62 f.) über einen Unterschied der tragischen und der musikalischen Katharsis, welcher sich notwendig aus dem eben berührten Unterschied der beiden betreffenden Künste nach ihren Gegenständen

ergibt; der Spieler eines Musikstücks äuszert in demselben ganz die gleichen Empfindungen welche es im Zuhörer erregt, und das Aeuszern fällt daher hier mit dem 'Auslassen' und endlichen Ausklingen und Nachlassen derselben unmittelbar zusammen: denn die Musik ist eben Ausdruck der Empfindung; aber die Tragödie ist Ausdruck einer Handlung, der Schauspieler bringt in ihr ganz andere Empfindungen und Affecte der von ihm gespielten Personen zur Darstellung als jene Reflexe derselben im Zuschauer, Furcht und Mitleid.

Aus Rücksicht auf die uns hier gezogenen Grenzen verzichten wir darauf, die Auffassungen der Späteren, insonderheit Neuplatoniker s. B. S. 155-171. rh. Mus. XIV S. 374-376, Sp. S. 25-37. rh. Mus. XV S. 459-461, St. S. 34-41, Zell S. 59-63, Brandis S. 169 f. - von dieser ganzen Aristot. Lehre zu durchmustern, so sehr wir uns beweisen zu können getrauen, dasz auch diese nicht im Stande sind unsere Ergebnisse wankend zu machen, um so weniger da es bekanntlich sehr zweifelhaft ist, wie weit diesen Späteren noch ein vollständigeres Exemplar der Poetik als uns vorlag, wie weit sie mithin überhaupt wirklich aus der Quelle zu schöpsen auch nur vermochten. Ich verweise dasür hier auf Zeller Phil. d. Gr. 2e A. II b S. 76 f. Anm. - Ob aber der Witz von Bernays wirklich so schlagend ist, wie Kayser S. 476 ihm nachrühmt, ob seine Abhandlung wirklich Lessingschen Geist verräth, wie es ihr Brandis S. 168 zugesteht, darüber können wir nach dem vorstehenden unsern Lesern selbst die Entscheidung überlassen. Lessingscher Geist - diese éine Bemerkung können wir nicht unterdrücken - das dünkt uns das höchste Lob, welches in wissenschaftlichen Dingen überhaupt erteilt werden und mit dem man daher nicht vorsichtig genug umgehen kann, um nicht die unbeschränkte Ehrfurcht zu verletzen, die wir Lessings Andenken schuldig sind. Das viele teils direct fördernde, teils wenigstens fruchtbar anregende in Bernays Darstellung braucht deshalb nicht verkannt zu werden, und hoffentlich wird B. selbst mir die Gerechtigkeit widerfahren lassen anzuerkennen, dasz ich es aufs entschiedenste hervorzuheben und überhaupt unparteiisch zu urteilen mich nach Kräften bemüht habe, vielleicht auch zugestehen, dasz ich nicht ohne alle Logik und Methode' (vgl. S. 154) zu meinen abweichenden Ergebnissen gelangt bin. Sehr zu wünschen wäre es übrigens gewesen — ich sage das nicht aus Angriffslust, sondern es nicht zu verschweigen ist mir Gewissenspflicht - wenn B. es über sich gewonnen hätte einen minder verletzenden Ton anzuschlagen als er gegen alle anders denkenden gethan hat. So ware ohne Zweisel die unerquickliche Gereiztheit vermieden worden, mit welcher sodann der weitere Streit auch von Sp.s und St.s Seite leider geführt worden ist.

Greifswald.

Franz Susemihl.

# Nachtrag.

Bei der Abfassung dieses zweiten Artikels lag mir leider der betreffende Abschnitt aus der zweiten Auflage von Zellers Philosophie der Griechen (II b S. 609—617) noch nicht vor. Um so erfreulicher ist es mir im wesentlichen auch diesen ausgezeichneten Forscher ein gleiches Endurteil fällen zu sehen, wie ich dies freilich nach seinen Aeuszerungen in der ersten Auflage nicht anders erwarten konnte. In einigen Nebenpunkten bleiben allerdings Differenzen. So faszt z. B. Zeller S. 612 f. Anm. 3 die Worte Pol. 1342 15 f. όμοlως δὶ καὶ τὰ μέλη τὰ καθαφτικά παφέχει χαφὰν ἀβλαβῆ τοῖς ἀνθφώποις dahin auf, es werde in ihnen eine weitere, von der κάθαφσις selbst verschiedene Wirkung der kathartischen Musik bezeichnet. Allein wäre dies richtig, so müste doch wol wenigstens das καὶ vielmehr vor χαφὰν stehen.

G.

F. S.

### 36.

## Zu Aristoteles Poetik C. 6 S. 1450 b 4-12.

Es ist mir unbegreislich dasz bisher noch niemand an dieser Stelle Anstosz genommen hat. Fürs erste nemlich wie kann die Resexion (διάνοια) als τὸ λέγειν δύνασθαι τὰ ἐνόντα καὶ τὰ ἀρμόττοντα definiert werden? Sie ist ja vielmehr wol das, vermöge dessen (ἐν οἶς Ζ. 11, ἐν ὅσοις 1450° 6) dies δύνασθαι eintritt, aber doch nicht dieses letztere selbst. Aber nicht genug, sie wird Z. 11 f. noch einmal, im ganzen also in diesem Cap. dreimal definiert, und diese zweite Definition ist ganz dieselbe wie die schon oben ° 6 f. gegebene. Wie stimmt das zu der sonstigen so überaus präcisen und knappen, ja wortkargen Ausdrucksweise des Aristoteles? Was soll serner ἐπὶ τῶν λόγων Z. 6 heiszen? Nach dem erklärenden Zusatz of μὲν γὰρ . . Επισρικώς Z. 7 f. könnte es nur den Dialog der Tragödie bezeichnen. Wie aber? steht die Sprache in den lyrischen Partien, als solche betrachtet und abgesehen von der Melopöie, denn nicht etwa ganz unter demselben Gesetz?\*) Noch mehr,

<sup>\*)</sup> Daher kann ich auch rücksichtlich Z. 12—16 Spengel (Abh. der Münchner Akad. hist.-phil. Cl. II (1837) S. 232 f. Anm.) in dem éinen Punkte nicht beitreten, wenn er unter τῶν λόγων Z. 12 den Dialog und unter τῶν λοιπῶν Z. 15 die lyrischen Partien zu verstehen scheint: τῶν λόγων bezeichnet meines Erachtens auch hier die Worte oder den Text, den der lyrischen Partien mit eingeschlossen, und was τῶν λοιπῶν heiszt, begreift sich hiernach von selbst. Nicht weil Ar. λέξις und μελοποιία 'als όines im allgemeinen, als Ausdruck durch die Sprache, verbunden wissen wollte', schlieszt er die μελοποιία von der Specialbehandlung aus eben so wie die ὄψις (s. C. 19 i. A.) und rechnet

ist denn hier überhaupt noch eine Definition der διάνοια am Orte? Sie war es oben in der genetisch-analytischen Entwicklung der sechs notwendigen qualitativen Teile einer jeden Tragodie (1449 b 31-1450 a 15), sie hat demzufolge in ihr auch wirklich ihre Stelle gefunden; sie ist es nicht mehr in der hier gegebenen synthetischen Rangordnung dieser Teile. Wol aber vermiszt man in dieser die Begründung, weshalb unter ihnen der διάνοια der dritte Platz gebühre. Diese durste eben so wenig fehlen, wie die fehlt, dasz dem μῦθος die erste und den ñon die zweite Stelle zukomme. Und wie muste sie lauten? Die Tragodie ist eine μίμησις πράξεως, daher nimmt in ihr der μύθος den ersten; sie ist aber eben damit auch eine μίμησις πραττόντων, daher (vgl. C. 2 i. A.) nehmen in ihr die non den zweiten Rang ein (\* 16 ff. b 3 f.); sie ist aber drittens eine solche ulunous durch das Mittel der loyor eben dieser noarrovres (C. 1 u. 3), der loyos beruht aber auf der διάνοια, daher kommt dieser der dritte und der légig der vierte Platz zu. Der Text hat nun gerade in dieser Partie des Buches mehrfache Schäden durch Versetzungen, Lücken, Glossen und Dittographien erlitten. Wie also wenn Z. 11 f. διάνοια . . ἀποφαίνονται vielmehr etwa in folgender Gestalt: +ἔστι γὰρ+ διάνοια, + ώσπερ εἴρηται, + έν οἶς πτλ. hierher und serner έπλ των λόγων vor το λέγειν Z.5 hinauszurücken ware (= 'so weit das ἀποδεικνύναι und ἀποφαίνεσθαι durch das Mittel der Rede geschieht')? Passend schlieszt sich dann die allgemeine Regel an, dasz nur solche λόγοι in der Tragödie τὰ ἐνόντα καὶ τὰ άρμόττοντα an sich tragen, welche überhaupt der Ausdruck irgend eines 300s sind: εστι δὲ ήθος . . δ λέγων Z. 8-10. Vermutlich war es das Misverständnis dieses Zusammenhanges, welches dazu verleitete, indem dies fozs dè nos url. fälschlich als eine frei und um ihrer selbst willen dastehende Definition des nos angesehen ward, die Aussage über die diavoia von ihrer Stelle zu rücken und so umzumodeln, dasz jener eine eben solche frei dastehende Definition der διάνοια gegenübergestellt ward. Zweiselhast bin ich, ob nicht überdies bei άρμόττοντα ausgesallen ist τοις ήθεσι, wodurch allerdings jener Satz fore de noog erst vollständig seinen richtigen Anknüpfungspunkt erhalten würde.

Greifswald.

Franz Susemihl.

im strengern Sinne nur vier qualitativ. Teile der Tragödie (s. C. 18, 1455 b 32 f.), sondern weil die Melopöie eigentlich nicht der Poesie als solcher, sondern der Musik angehört, s. Bernays im rh. Mus. VIII S. 576. Ferner wird sonach αιch μέτρων 1449 a 35 zwar nicht mit Hermann als eine uralte Correctur zu betrachten und auf Grund von 1450 b 13—15 durch ὀνομάτων zu ersetzen sein, da das μέτρον ja doch auch zur μελοποιία nicht gehört und unter allen sechs Teilen somit nicht unterzubringen wäre; wol aber dürfte etwa zu lesen sein: \*ἐνομάτων διὰ•μέτρων.

#### 37.

Die Lehre von den Redetheilen nach den Alten dargestellt und beurtheilt von G. F. Schömann. Berlin, Verlag von W. Hertz. 1862. VIII u. 244 S. 8.

Der grosze Werth dieser verhältnismäszig kleinen Schrift, über welche ich mich gedrungen fühle ein Wort dankbarer Anerkennung öffentlich auszusprechen, besteht vor allem darin, dasz sie die Ergebnisse zahlreicher und mühevoller Forschungen, welche seit mehreren Decennien auf den Ursprung und die Ausbildung der von der ganzen gebildeten Welt angenommenen grammatischen Theorie gerichtet waren, in gedrängter und klarer Uebersicht auch denjenigen zur Anschauung und Erkenntnis bringt, die sich mit dem Detail dieser Untersuchungen nicht vertraut gemacht haben. Gern gebe ich auch dem nähern persönlichen Interesse Ausdruck, welches ich an dem Studium des trefflichen Buches deshalb genommen habe, weil ich die schwachen Anfänge, welche ich vor 33 Jahren in meiner Inaugural-Dissertation (de grammaticae Graecae primordis, Bonn 1829) zu einem Entwurf der Geschichte der griechischen Grammatik gemacht habe, durch die Bemühungen gelehrter Männer und insbesondere des verehrten Verfassers zu einem so lichtvollen und wolgeordneten Ganzen ausgebaut sehe.

lst es gerade zu unserer Zeit auf allen Gebieten der Wissenschaft ein Bedürfnis, die Resultate vereinzelter und zerstreuter Forschungen zusammenzusassen und zu leichterer Verwendung mit Schärfe und Klarheit darzustellen, so ist es aber auch um so wichtiger, dasz diese schwierige Arbeit der fruchtbaren Concentration des wesentlichen von gründlicher Einsicht unternommen und durch eine kundige Hand ausgeführt werde. damit nicht die sogenannte Popularisierung eines wissenschaftlichen Stoffes in leichtfertige Verslachung ausarte. Eben darum sühlen wir uns dem Vf. der vorliegenden Schrift, welche in weiterem Umfange und in geschlossenerem Zusummenhang, als man nach ihrem Titel vermuten möchte, die Geschichte der alten Grammatik, von welcher die unsrige in jeder Beziehung abhängig ist, uns vorführt, zu vorzüglichem Danke verpflichtet, weil wir hier von derselben Meisterhand, welche in langer mühevoller Vorarbeit den grösten Teil des Materials gesammelt und gesichtet hat, auch das ganze Gebäude in seinen einsachen Grundsormen ausgeführt erhalten. Schömann erfüllt gerade die vier Bedingungen, welche zu dem Gelingen der Aufgabe, die er sich gestellt hat, unerläszlich sind, in einem Grade wie wol kein anderer der jetzt lebenden Philologen: die logische Durchdringung des gesamten Sprachstoffes, an welcher man die gereiste Frucht der Hermannschen Schule erkennt, die umfassendste Kenntnis der einschlagenden alten und neueren Quellen und Bearbeitungen, namentlich ein eben so genaues Studium der lateinischen Grammatiker wie der griechischen, eine eingehende Bekanntschaft mit den groszen Arbeiten und Resultaten der vergleichenden Grammatik, und endlich die völlige Vertrautheit mit dem lebendigen Sprachschatz der

ganzen griechischen und lateinischen sowol wie der neuern, germanischen und romanischen Litteraturen, aus welcher häufig erst das rechte Licht des Verständnisses und Urteils für die wichtigsten Spracherscheinungen gewonnen wird. Es ist die erfreuliche Folge dieser zusammenwirkenden Eigenschaften, dasz überall der historische Stoff, die Ergebnisse der fortschreitenden Entwicklung des grammatischen Systems, an dem Maszstabe rationeller Gesetzlichkeit und durch den Vergleich mit verwandten Erscheinungen auf anderen Sprachgebieten geprüft und beleuchtet, und dasz die manigfachsten Aus- und Umbildungen sowol etymologischer wie syntaktischer Natur in der lebendigen Anwendung der Sprache auf ihren Grund zurückgeführt werden.

Mit Recht hat der Vf. seine übersichtliche Darlegung der historischen Entwicklung der grammatischen Theorie auf den Grund einer genauen Erörterung der Lehre von den Redeteilen, wie sie von den alten Grammatikern ausgebildet und nach ihrem Vorgang durch die Schule fortgepflanzt ist, unternommen. Denn wenn ihn dabei einerseits, wie er es in seinem Widmungsschreiben an Döderlein S. IV ausspricht, ein praktisches Bedürfnis geleitet hat, die oft gemachte Wahrnehmung, 'dasz es vielen auch sonst nicht untüchtigen jungen Philologen in hohem Grade teils an geschichtlicher Kenntnis der überlieferten Lehre, teils an eigner Einsicht von dem Begriff und Wesen der Redeteile fehle', so ist es anderseits aus innern Gründen klar, dasz eine gründliche und stets auf den innern Organismus der Sprache gerichtete Betrachtung ihrer Teile notwendig ihren ganzen Bau und alle Seiten ihres wunderbaren Lebens umfassen und durchdringen musz. Das ist denn auch in vollem Masze in dieser Behandlung der Lehre von den Redeteilen der Fall: an dem Faden der Erörterung der einzelnen Elemente, welche eine sinnige Beobachtung allmählich aus dem Ganzen der Sprache ausgesondert hat, wird uns das Gesamtbild ihres lebendigen Organismus vorübergeführt. Dieses Bild gewinnt aber in der Darstellung des Vf. besonders dadurch ein erhöhtes Interesse, dasz uns zugleich mit der rationellen Auffassung, welche einem jeden Redeteile seine eigentümliche Function im Ganzen der Sprache anweist, die verschiedenen Versuche mitgeteilt werden, welche von dem ersten Beginn der Reflexion über das Wesen und den Inhalt der Sprache bis zu der ausgebildeten grammatischen Theorie gemacht worden sind, um in das wahre Verständnis der Grundbestandteile der menschlichen Rede einzudringen. Es drängt sich bei einer Uebersicht des Ganges, welchen diese Bestrebungen genommen haben, die Bemerkung auf, dasz im allgemeinen die Einsicht in das innere Wesen der sprachlichen Erscheinungen nicht gleichen Schritt gehalten hat mit der genauern Beobachtung und sorgfältigen Zerlegung ihrer äuszeren Formen und manigsaltigen Wandlungen. Der entscheidende Schritt für alle grammatische Speculation, in welchem genau genommen jede weitere Entwicklung im Keime enthalten ist, geschah durch die Erkenntnis des alles verstandesmäszige Reden durchdringenden Unterschiedes zwischen övona und bina. die wir bei Platon zuerst ausgesprochen finden, mag er sie zuerst erfaszt oder schon bei andern vorgefunden haben. Man hat sich freilich zu

hüten diese früheste Unterscheidung der später üblichen zwischen den bestimmt abgegrenzten Redeteilen des Nomen und Verbum gleichzustellen; sie ist vielmehr die zugleich logische und grammatische, welche den ganzen Stoff der Sprache, so weit in ihr ein faszbarer Gedanke auftritt, in die wenn auch äuszerlich ungleichen Hälften des Subjects und Prädicats, des nur irgendwie benannten Gegenstandes (ονομα) und dessen was von ihm ausgesagt wird (δημα im eigentlichsten Sinne das ausgesagte<sup>1</sup>)) zerfallen läszt.

Wenn in dieser Gegenüberstellung also auch noch keineswegs die scharse Aussonderung der beiden wichtigsten Redeteile enthalten war. so muste doch bald die weitere Verfolgung dieser Erkenntnis zu derselben führen: es konnte nicht sehlen, einerseits als den hauptsächlichsten Vertreter des ὄνομα das sogenannte nomen substantivum, anderseits als den unerläszlichen Träger des bnua das verbum im engern Sinne aufzufassen. Dagegen ist es eben so begreiflich, wenn über die Beurteilung und Classification aller der sprachlichen Elemente, welche sich teils dem Nomen anfügen, teils die notwendige Erweiterung der Aussage bilden, teils aber auch das Verhältnis zwischen den einzelnen Rede- und Satzteilen bezeichnen, nicht so leicht Klarheit und Uebereinstimmung der Ansichten gewonnen wurde. Lauge Zeit begnügte man sich damit, die ganze Masse sprachlicher Bezeichnungen, die im einfachen Satze weder das Subject ausdrückten noch den eigentlichen Inhalt der Aussage ausmachten, mit dem unbestimmten Collectivnamen der σύνδεσμοι zu umfassen. Zwar hat ohne Zweisel schon Aristoteles au der vielbesprochenen Stelle der Poetik (C. 21) einen Versuch gemacht, innerhalb dieser bunten Wörtermenge eine Unterscheidung zwischen solchen einzusühren, die im eigentlichen Sinne eine Verbindung der bedeutsamen Redeteile bewirken (besonders coniunctio, praepositio), und solchen welche einer schärferen Gliederung und Bestimmung des Ausdrucks dienen (namentlich articulus, pronomen).2) Allein es vergieng doch noch geraume Zeit, ehe diese und andere aus weiterer Beobachtung hervorgehende grammatische Benennungen zu fester und bleibender Geltung gelangten. Auch wurde die Einteilung und Classification des Sprachstoffes nicht immer von demselben Gesichtspunkt aus unternommen: während von den einen der Begriff der Verbindung als der wesentliche für alle Redeteile auszer ővoua und ônua angesehen wurde, scheint von einer andern Seite die Vorstellung von der Erweiterung der Aussage (das ἐπίρρημα) als die maszgebende angesehen und dieser Ausdruck auf

<sup>1)</sup> Ich möchte besonderes Gewicht darauf legen, dasz  $\delta ilde{\eta} \mu lpha$  ursprünglich nicht sowol 'ein Wort welches den Zweck der Aussage erfüllt' (S. 1) bedeutet, sondern überhaupt die Aussage, mag sie aus einem oder mehreren Worten bestehen. Und dem entsprechend wird auch das Wort ἐπίρρημα — von wem immer es auch zuerst gebraucht sein mag (8.163) — nicht im Sinne eines Beiwortes, sondern der erweiterten Aussage gewählt sein (S. 163 A. 2).

2) So ungefähr ist offenbar auch die von Varro l. L. VIII 44 erwähnte Vierteilung: appellandi, dicendi, 2) So ungefähr ist offenbar iungendi, adminiculandi gemeint.

diese ganze Partie der Sprache übertragen zu sein. Indem diese ver schiedenen Bezeichnungen, welche in der frühesten Anwendung der philosophischen Sprachbetrachtung die nach logischem Gesichtspunkt gesonderten gröszeren Teile der lebendigen Rede umfaszten, in den Besitz der eigentlichen Grammatik übergiengen, wie sie sich seit dem zweiten Jahrhundert vor Chr. hauptsächlich in Alexandreia ausbildete und sich die Durcharbeitung des ganzen Sprachstoffes zur Aufgabe stellte, wurden sie auf die engeren Grenzen der grammatisch fixierten Redeteile eingeschränkt, als Nomen, Verbum, Conjunction, Artikel, Adverbium, in einer der bei uns gebräuchlichen gleichen oder nahe stehenden Bedeutung, und in Folge des aus eindringenderer Beobachtung entstehenden Bedürsnisses zu weiterer Sonderung mit den Benennungen der αντωνυμία (pronomen), der πρόθεσις (praepositio) und der μετοχή (participium) vermehrt, während das Adjectivum, das Zahlwort und die Interjection entweder als einem der andern Redeteile untergeordnet oder überall nicht als μέρη λόγου (der zusammenhängenden Rede) im eigentlichen Sinne betrachtet wurden. Eine natürliche Folge dieses Weges, den die Ausbildung der grammatischen Terminologie bei den Griechen genommen hat, war es, dasz der Umfang mehrerer Benennungen der Redeteile teils längere Zeit ein unbestimmter blieb und in den verschiedenen grammatischen Schulen auf verschiedene Weise fixiert wurde, teils auch dasz noch später Versuche gemacht wurden, die eingeführten Bezeichnungen zu verbessern oder durch andere zu ersetzen.3) Bei den Römern sind zwar, seit man sich sprachwissenschaftlichen Studien zuwandte, die Anfänge einer selbständigen Behandlung der Aufgabe der Einteilung des Sprachstoffes nachzuweisen, namentlich von M. Terentius Varro (S. 12 ff.): allein die spätere Schultheorie schlosz sich doch völlig der griechischen an, und es ist ihr nicht immer vorteilhast gewesen, dasz ihr einsluszreichster Vertreter Priscianus sich in vielen Einzelheiten von demienigen griechischen Grammatiker abhängig gemacht hat, der mehr durch grübelnde Spitzfindigkeiten als durch klaren Scharfblick ausgezeichnet ist. von Apollonios (S. 212 A. 2. Egger Apoll. Dvsc. S. 43).

Was ich hier in wenigen allgemeinen Zügen als den Gang bezeichnet habe, den die wissenschaftliche Erforschung der Sprache überhaupt und besonders in dem allen andern zugrunde liegenden Capitel von den Redeteilen genommen hat, das hat Schömann in der schon bezeichneten Weise einer stets lebendigen Verbindung der rationellen und historischen Gesichtspunkte aufs sorgfältigste und gründlichste durchgeführt. Nach einer vorläufigen Uebersicht von den ersten Anfängen rationeller Orientierung auf dem Gebiete der Sprache bis zur Ausbildung des achtteiligen Systems, das vorzugsweise von der alexandrinischen Schule aufgestellt (obgleich wir es kaum für lange vor Aristarchos aufgekommen halten

<sup>3)</sup> Hierfür enthalten besonders die gelehrten Erörterungen des Vf. über die geschichtliche Entwicklung der Lehre vom Pronomen S. 115 ff., vom Adverbium S. 157 ff. und von der Conjunction S. 204 ff. ausreichende Belege.

dürfen, s. S. 36), namentlich durch Vermittlung der lateinischen Grammatiker sich im wesentlichen das Mittelalter hindurch bis auf die neueste Zeit behauptet hat (S. 1-14), werden die einzelnen Redeteile und ihre Modificationen und Abarten einer eingehenden Betrachtung unterworfen, die sich an die Reihenfolge derselben, wie sie von den Alten aufgestellt worden ist, anschlieszt. Alles was im Laufe dieser Untersuchungen zur Sprache kommt ist von Interesse, und wird von niemand, der an denselben innern Anteil nimmt, ohne vielfache Belehrung nachgelesen werden. Ohne hier auf alle Seiten und Teile dieser eben so gelehrten wie klar entwickelten Erörterungen einzugehen, erlaube ich mir aus dem Zusammenhange derselben einige Punkte hervorzuheben, welche mir zu bestätigenden oder abweichenden Bemerkungen Veranlassung gegeben haben.

Sowol bei der Prüfung der Definition des δημα in der Grammatik des Dionysios (S. 16 ff.) wie an andern Stellen, wo der Inhalt desselben Büchleins in Erwägung gezogen wird, erschien es mir als eine anziehende Aufgabe für einen jungen Gelehrten, der diesen Studien zugewandt ist: die Frage nach der Beschaffenheit und Authenticität der kleinen Schrift (welche ich selbst de gr. Gr. prim. S. 81 ff. zu leicht entscheiden zu können geglaubt habe) einer sorgfältigen Untersuchung zu unterziehen: ein correcter Abdruck derselben mit kurzen kritischen und exegetischen Erläuterungen würde damit auf hochst dankenswerthe Weise zu verbinden Ohne Zweisel wird das Gesamtergebnis kein anderes sein als das welches Sch. andeutet, dasz die ursprüngliche Grammatik des alten Dionysios, des Aristarchischen Schülers, in dem langen und vielfachen Gebrauche der byzantinischen Schulen manche Zusätze und Abänderungen erfahren hat; indes ist zu vermuten, dasz über das einzelne wol noch nähere Bestimmungen und Aufklärungen zu gewinnen sind. Sehr schätzbar ist das gesicherte Resultat, das wir aus unzweiselhaften Belegen für die richtige Beurteilung des Apollonios Dyskolos entnehmen: sowol seine Behandlung der Pronomina (S. 122 ff.) wie seine Definition der Adverbia (S. 165 ff.) zeugen von einem Mangel an Schärfe und Präcision, den man bei dem γραμματικώτατος des griechischen Altertums nicht hätte erwarten sollen. Mit Befriedigung sehe ich durch Sch.s Beweisführung ein Urteil gerechtsertigt, das ich 1829 zwar nicht ohne Grund, doch ohne Erweis als Thesis hingestellt hatte: 'Apollonius Dyscolus immerito propter iudicii subtilitatem praedicatur.

Von vorzüglichem Interesse für ein eindringendes Verständnis des Wesens der wichtigsten Redeteile ist die Behandlung derjenigen Sprachformen, die den Uebergang zwischen dem Nomen und Verbum vermitteln, des Participiums und Infinitivs (S. 34-49) und des Supinums und Gerundiums (S. 50 - 67). Wir lernen in dem ersten Abschnitt aus historischer Ueberlieferung die Gründe kennen, welche die Grammatiker gegen die abweichende Ansicht der Stoiker bewogen, die μετοχή (der Erfinder des Namens ist nicht nachzuweisen, S. 36 A. 2) sowol vom Nomen wie vom Verbum zu scheiden, und auch weshalb die Mehrzahl derselben den Infinitiv (dessen griechische Benennung ἀπαρέμφατον in ihrer relativen Gültigkeit S. 21 A. 1 durch die richtige Auslegung einer Stelle in Apoll. meol over. III 13 schön erklärt ist) dem Bereiche des Verbums zuzählten. Während die hieher gehörigen Ausführungen in allen Hauptpunkten für mich überzeugend gewesen sind, kann ich mich in einer Nebensache dem Vf. nicht zustimmend erklären. Er bemerkt S. 46, dasz das Austreten des Objectscasus oder Accusativs als Subjectsangabe beim Infinitiv darin begründet sei, 'dasz der Infinitiv immer, wenn auch nicht grammatisches Object der Aussage, doch logisches Object des Gedankens ist.' Mir scheint dieser Aussaung das entgegenzustehen, dasz sich daraus doch nur ein objectives Verhältnis des Infinitivs selbst ableiten liesze, d. h. der Infinitiv selbst als im Accusativ stehend aufzufassen wäre (wogegen sich freilich wieder nicht unwichtige Bedenken zu erheben scheinen), dasz über den Casus seines Subjectes aber dadurch keine Bestimmung gewonnen wäre. Ich vermag den Subjectsaccusativ beim Infinitiv nicht anders als aus derjenigen Function dieses Casus zu erklären, vermöge deren er als die allgemeine Einführung eines Nomens da eintritt, wo der Zusammenhang nicht bestimmt einen andern Casus fordert: ich zähle den determinierenden Accusativ, den ich ebenfalls nicht mit dem Vf. S. 68 als Objectscasus ansehe, und einige andere Arten seines Vorkommens namentlich auch in neueren Sprachen dahin, deren Erörterung hier zu weit führen würde.

Finde ich mich in diesem einen Falle bei der Erklärung einer wichtigen sprachlichen Erscheinung zu einer Abweichung von der Ansicht des Vf. veranlaszt, so möchte ich es um so mehr hervorheben, dasz an vielen andern Stellen gerade die beiläufigen Erläuterungen eines bekannten Sprachgebrauchs, welche aus der Betrachtung der Natur der Redeteile geschöpst werden, einen sehr schätzbaren Nebengewinn des Buches ausmachen: dahin rechne ich S. 45 die Bemerkung über den Unterschied der Bedeutung zwischen dem Verbalnomen und dem Infinitiv. S. 69 über den Genetiv bei lateinischen Participien adjectivischer Natur, S. 98 f. über den innern Zusammenhang zwischen dem Pronomen indefinitum und interrogativum. S. 109 bes. A. 2 über die Anwendung des Singulars des griech. Pron. reslexivum auch für den Plural, S. 139 s. über das verschiedene Verhältnis der Praposition in den Verbis compositis, S. 148 über den objectiven Gebrauch der neutralen Adjectiva bei Verbis, aus welchem S. 150 A. 2 eine überraschende Folge in einem besondern Falle, ich glaube mit Recht, gezogen wird 1), S. 180 ff. eine Reihe sehr beachtenswerther Beobachtungen über Eigentümlichkeiten im Gebrauch verschiedener Conjunctionen usw.

Kehren wir zu dem Gange der eigentlichen Abhandlung zurück, den ich nur anzudeuten, nicht auszuführen beabsichtige, so ist das nächste Capitel vom Supinum und Gerundium als ein Excurs zu dem voraufgehenden zu betrachten, indem diese dem Lateinischen eigentümlichen Verbalbildungen in ihrem Verhältnis sowol zum Particip als zum

<sup>4)</sup> Cic. de fin. IV 24, 65 in den Worten: nec tamen ille erat sapiens: quis enim hoc (fuit)? das hoc als Accusativ aufsufassen.

Infinitiv näher erwogen werden. 5) Was zur Erklärung beider rätselhaster Bezeichnungen heigebracht wird — dasz der Name supinum als Uebertragung des griechischen varios im Sinne von passious (S. 53 A. 1) nur durch die auszerliche Aehnlichkeit mit dem Part. perf. pass. der bekannten lateinischen Verbalform beigelegt, der Name gerundium aber als eine ungeschickte Uebersetzung des griechischen Ostikóv in der Bedeutung des als Gebot aufzustellenden (S. 63) anzusehen sei - ist gewis das haltbarste was über die Sache zu sagen ist; immer aber ist es ein Beweis mehr für die auch sonst sich aufdrängende Beobachtung, dasz die Römer in der Wahl grammatischer Terminologien sehr wenig von dem feinen Gefühl und Geschick an den Tag legen, das die Griechen in so hohem Grade auszeichnet. Dagegen wird man dem Vf. selbst nur völlig beistimmen, wenn er S. 65 vorschlägt 'dieser ganzen Mittelgattung (welche in der Theorie der Alten zu vielen Controversen über ihre zweckmäszigste Einordnung in das System der Redeteile Veranlassung gegeben hat) den gemeinschaftlichen Namen verba participialia zu geben, und dazu das speciell sogenannte Participium, das Supinum, das Gerundium und den Infinitiv als vier Unterarten der Gattung zu rechnen.'

Das folgende Cap.: Arten der Nomina (S. 68-89) behandelt nach Vorgang der alten Grammatiker die verschiedenen Unterabteilungen, welche diese innerhalb des Begriffes des Nomens unterschieden und doch auch als wesentlich zusammengehörend befaszten (vgl. u. a. die lehrreiche Besprechung der Eigennamen oder, wie nach S. 82 A. 2 genauer zu sagen wäre, Einzelnamen S. 77 - 79), und weist namentlich nach einer feinen Distinction der Nomina appellativa und adjectiva (S. 70 f.) die Gründe nach, weshalb die Entgegensetzung von Substantiven und Adjectiven, wie die Neueren sie machen, von denen einige so weit gegangen sind beide als zwei verschiedene Redeteile aufzustellen, sowol den griechischen wie den lateinischen Grammatikern durchaus fremd geblieben ist. Ueberraschend war mir die mit dieser Aussassung der Alten nahe zusammenhangende Bemerkung (S. 84), dasz sich bei ihnen weder der Name substantivum findet noch der entsprechende ονομα ούσιαστικόν, den unter uns früher Thiersch aufstellte, aber in der neuesten Ausgabe seiner Grammatik stillschweigend wieder beseitigte. Er gehört ohne Zweifel den rationellen Grammatikern des Mittelalters, die damit die Propria und die Gattungsnamen als Bezeichnungen der πρώτη und δευτέρα οὐσία, der substantia prima und secunda nach der Aristotelischen Kategorienlehre auszeichneten' (S. 86).

Dem sogenannten verbum substantivum dagegen, dem sein, esse, elvas vindiciert Sch. in dem folgenden Uebergangscapitel (S. 90-94)

<sup>5)</sup> Ich darf mir über die etymologische Erklärung der Endung des Gerundiums (-endum), wie sie S. 57 aufgestellt wird, kein Urteil erlauben, kann aber die Frage nicht unterdrücken, ob man nicht Ursache hat, zwischen der Endung der lateinischen Gerundiva auf -ndus und der der griechischen Verbaladjectiva auf -νός (δεινός, τερπνός, σεμνός, zedvos usw.), wie in der Bedeutung, so auch in der Herleitung eine Verwandtschaft zu vermuten.

für die eine Seite seiner Anwendung, indem es blosz das substantielle Dasein des Subjectes aussagt, jene Bezeichnung mit der Bemerkung (S. 93), dasz in diesen Verben jede eigentliche concrete Bedeutung, wenn sie eine solche vormals gehabt haben (wie das in anderen verwandten Ausdrücken derselben Art, besonders in neueren Sprachen, wie estar, être, devenir, become u. a. leicht wahrzunehmen ist), so gänzlich abhanden gekommen sei, dasz sie durchaus nicht mehr zu erkennen ist. Diese Verba sind also, soweit die Sprachgeschichte sie verfolgen kann, wirklich nichts als Verba substantiva und bilden so eine eigene Gattung allen anderen Verbis, die wir Attributiva nennen, gegenüber. Wir erfahren nicht, wie früh und wo zuerst diese Bezeichnung gebraucht worden ist. Nach S. 90 A. 1 scheint sie schon auf die alten Erklärer des Aristoteles zurückzugehen und dem δημα ύπαρχτικόν, verbum essentiae gleich zu stehen.

Die nun folgenden Abschnitte: die Pronomina S. 94 - 127, die Zahlwörter - S. 134, die Adverbia - S. 172 und die Conjunctionen - S. 222, unterziehen alle jene Redeteile einer sorgfaltigen Untersuchung, welche am spätesten von der wissenschaftlichen Erforschung der Sprache in ihrer Besonderheit erkannt und bezeichnet wurden. Diese Betrachtung geht einerseits klar und scharfsinnig auf das eigentliche Wesen dieser zum Teil nicht leicht faszbaren Partien der Sprache ein; anderseits beleuchtet sie mit umfassender Gelehrsamkeit und feinem Takt die zahlreichen und anziehenden Erscheinungen, in denen sich die verschiedenen alten und neuen Sprachen gerade auf diesem Gebiete sei es convergierend oder divergierend berühren. Ueber den Hauptinhalt der manigsachen hierher gehörigen Untersuchungen, die in strenger Consequenz durchgeführt sind, musz ich auf das Buch selbst verweisen: für einen bedeutenden Teil derselben, der auf die Resultate der vergleichenden Grammatik zurückgeht, darf ich mir bei allem Interesse für diese Seite der Wissenschaft kein selbständiges Urteil zuschreiben. Ich begnüge mich daher nur noch einige Punkte mit gelegentlichen Bemerkungen zu berühren.

Der Name der ἀντωνυμία (Verhältnis wort oder Deute wort empfiehlt Sch. als die angemessenste deutsche Uebertragung), welcher sich erst allmählich und zu einer nicht genau zu bestimmenden Zeit, doch jedenfalls vor Aristarchos, aus dem gröszern Ganzen des ἄφθρον ausschied, ist in seinem Umfange noch lange schwankend geblieben: Apollonios schlosz aus wenig genügenden Gründen die Pronomina indefinita und interrogativa aus (S. 122). Sehr klar ist das innere Verhältnis der Demonstrativa zu den sogenannten persönlich en S. 97 f. erörtert und zugleich die Bezeichnung der letztern (πρόσωπον, persona) gewis richtig von der Bühne hergeleitet. — Die Bezeichnung der Pronomina relativa, ἀντωνυμίαι ἀναφορικαί, erklärt der Vf. sowol S. 106 wie auch S. 173 als wiederholende Pronomina, Wiederholung swörter: sollte dadurch die dem Worte zugrunde liegende Bedeutung des ἀναφέρειν genügend wiedergegeben, und nicht vielmehr ein Zurück weisen, Zurück bezieh en auf das wichtigere, das Hauptwort im voraufgehen-

den Satze darunter zu verstehen sein (ein αναφέρειν ές θεόν Herod. I 157. ἐς τὰς ἀρχὰς καὶ τὸν δημου Thuk. V 28, 1)? Das ἄρθρου selbst im ursprünglichen wie im engern Sinne hat Sch. sich in einer besondern Abhandlung zu besprechen vorbehalten. - Für die Zahlwörter wird die Auffassung der Alten, welche sie zum Nomen rechnen, gegen diejenigen welche sie, wie G. Hermann, als Pronomina betrachtet haben, in dem Sinne aufrecht erhalten, dasz sie mit Recht Beneunungen heiszen. aber nicht Benennungen von Dingen, sondern nur Benennungen des Verhältnisses einer Mehrheit von Dingen zur Einheit' (S. 128).

Nachdem sodann auf dem weiten Gebiete des ἐπίρρημα, dessen Lehre in ihrem geschichtlichen Verlauf mit allen Wandlungen der Desinition und der Distinctionen S. 157 - 172 vortresslich abgehandelt ist, S. 135 f. die Grenzen nach rationeller Auffassung näher abgesteckt sind, werden der Reihe nach die Modalitäts-, Orts-, Zeit-, Qualitäts- und Quantitätsadverbien in nähere Betrachtung gezogen. Wenn S. 138 die Prapositionen zu den Ortsadverbien gezählt werden, so musz doch wol der nur in Verbindung mit dem Nomen eintretende Gebrauch derselben von dem der eigentlichen Ortsadverbien mehr gesondert werden, als es hier geschieht, da dieser Unterschied in der Sprache selbst durch bestimmte Endungen ausgedrückt wird (im Deutschen durch -en. -n: oben. unten, vorn, hinten usw. den entsprechenden Prapositionen gegenüber). - Die Endung der lateinischen Adverbia auf  $-\bar{e}$  von Adjectiven auf -us mochte ich um so mehr als eine ursprünglich locative (dem griech. -n in η, ταύτη im Sinne der Richtung, des Weges entsprechend) ansehen (vgl. S. 146), da ich nicht zweisle dasz die regelmäszige Endung -iter, -ter von Adjectiven der dritten Decl. auf der Zusammensetzung mit dem Nomen iter beruht, nach derselben Analogie wie wir zahlreiche Adverbia durch die Verbindung mit Weise d. i. Gestalt (in keineswegs auch mit Weg) und die romanischen Sprachen mit -mente, -ment bilden. Die Prapositionen praeter und propter erhalten durch dieselbe Aussassung ihr richtiges Verhältnis zu prae und prope, das der weitern Ausdehnung und daraus hervorgehenden nähern Beziehung, während obiter nicht bis zur völligen Durchbildung zu einer neuen Praposition gelangt ist.

Von besonderm Interesse ist die sprachvergleichende Behandlung der Bejahungs- und Verneinungspartikeln S. 153 - 157. Wenn nach dem Vorgange früherer Sprachforscher das griechische oux als dem nordischen ecke, icke, mit welchem das oberdeutsche iht und et und wahrscheinlich auch das lateinische ec\*) und nec zusammenhänge, nahe ver-

<sup>\*) [</sup>Das dürfte doch sehr zu bezweifeln sein. In dem ec- von ecquis, ecquando ist das c sicher nicht ursprünglich, sondern erst durch Assimilation aus n entstanden: vgl. enumquam, welches Paulus Festi S. 78 geradezu durch ecquando erklärt, und ecce, das auch nichts weiter ist als en mit der deiktischen Enclitica ce. — Ebensowenig kann ich dem verebrten Vf. beistimmen, wenn er zwei Seiten früher (S. 152) nimirum erklärt: ni = non mirum est. Es ist vielmehr, wie Nägelsbach lat. Stilistik S. 544 der 3n Auft. richtig gesehen hat, s. v. a. ne mirum sc. sit oder videatur. Diese Erklärung wird, abgesehen von ihrer innern Ue-

wandt angesehen wird, so erkennen wir darin nur einen Beleg mehr für die in allen Sprachen vorkommende Erscheinung, dasz die Ausdrücke, die ursprünglich das unbestimmte und unerkennbare bezeichnen, im Sprachgebrauch sehr leicht in die negative Bedeutung übergehen. Ist diese Auffassung, wie wir nicht zweifeln, richtig, so ist das π weder in οὖπ noch in μηπέτι als euphonischer Zusatz, und das letztere als aus μη οὐπέτι entstanden anzusehen.

Nicht minder lehrreich sind die Erörterungen über die σύνδεσμος. welche nach der Unterscheidung in syntaktische bis S. 186 und parataktische bis S. 204 in allen ihren einzelnen Erscheinungen abgehandelt werden. Wenn hier auch manches in dem Rückgang auf den oft verdunkelten und verwaschenen Ursprung der flüchtigsten Redeteile nicht zu völliger Sicherheit zu bringen ist, so ist doch auch die zweiselnde Erwägung förderlich zum tiefern Eindringen in das Wesen dieser Wortarten. Mag die Herleitung des av und zè, zèv von Pronominalstämmen zweiselhast bleiben, das wesentlichste in seiner Anwendung ist S. 198 nach meiner Ueberzeugung richtig ausgesprochen. Mag our von einem demonstrativen Pronominalstamm herkommen, wie Sch. glaubt, oder nach Rost (im Gothaischen Programm von 1859) aus cov entstanden sein (was auch mir nicht glaublich erscheint), seine Function ist S. 194 treffend angegeben, dasz es 'das ausgesagte als ein solches signalisiere, auf welches eben jetzt in diesem Zusammenhange die Aufmerksamkeit zu richten sei.' Für das versichernde vol möchte ich gegen S. 199 A. 1. wo es 'als ein durch das lebhast deutende & verstärktes zo' erklärt wird, an der Auffassung von Nägelsbach festhalten, der es als ursprünglichen Dativ des Pron. der 3n Person ansieht, besonders auch darum, weil es bei Homeros mit geringen Ausnahmen nur in Gesprächen vorkommt: vgl. Nägelsbach zur Il. S. 177 ff. der ersten und S. 281 ff. der 2n Ausgabe. 5)

berzeugungskraft, zur Evidenz erhoben durch Ritschls Ermittlungen im rh. Mus. VIII S. 479—486 über nei ni ne, wo der Beweis geführt wird dasz während einer bestimmt umgrenzten Periode der lateinischen Sprache die Prohibitivpartikel ne fast ausschlieszlich nei oder ni gesprochen und geschrieben worden ist. Aus dieser Zeit — es ist das 7e Jh. d. St. — hat sich nimirum in dieser Schreibung für alle Zeiten in der lateinischen Sprache fixiert.

A. F.]

<sup>6)</sup> Bäumlein Unters. über griech. Partikeln (Stuttgart 1861) S. 236 ff. erklärt sich, entschiedener was die Bedeutung als was die Ableitung betriff, für die Auffassung Nägelsbachs in dem Homerischen Sprachgebrauch, und führt die davon ausgehende Bedeutung und Wirkung auch durch den Gebrauch der späteren Schriftsteller hindurch. Aber er erkennt ein davon verschiedenes τοί, das als eine andere Schreibung für τω zu betrachten sei, in τοίνυν, τοιγάς, τοιγάςτοι, τοιγάςοῦν (S. 251). Auch in Betreff mehrerer anderer Partikeln ist es von groszem Interesse, die zum Teil übereinstimmenden, zum Teil abweichenden Resultate zu vergleichen, zu welchen Schömann mehr auf etymologischem und sprachvergleichendem, Bäumlein lediglich auf dem Wege der Beobachtung des Sprachgebrauchs, den jener natürlich auch nie aus den Augen läszt, gelangt. Doch musz ich mir für diese kurze Anzeige ein näheres Eingehen auf diesen speciellen Vergleich versagen.

Die Uebersicht der Lehren der Alten von den Conjunctionen, die auch hier den Schlusz des Buches bildet S. 204-222, ist wiederum durch Gelehrsamkeit und Klarheit ausgezeichnet. Fassen wir indes den Gewinn ins Auge, welchen die verschiedenen Erklärungen und Einteilungsversuche, welche sowol griechische als lateinische Grammatiker von den Stoikern an bis auf Charisius und Priscianus herab von den σύνδεσμοι aufgestellt haben, für ein tieferes Verständnis des sprachlichen Gehaltes dieser Wörter uns bieten, so entspricht er oft nicht dem darauf verwandten Fleisz und Scharfsinn. Aber wenn sich auch oft die haarspaltende Theorie der Späteren von der einfach naiven Aussassung der frühesten Zeit nicht zu ihrem Vorteil entfernt, so ist doch eine Kritik der wechselnden Ansichten, wie sie Sch. übt, auch immer für die Sache selbst von Interesse und Nutzen.

Den Schlusz des Buches bildet als weitere Aussührung der Lehre von den relativen Conjunctionen (S. 177) ein besonderer Anhang über die Comparativpartikeln S. 223-238. Die Untersuchung, die von der Frage nach der ursprünglichen Bedeutung des  $\tilde{\eta}$  nach Comparativen ausgeht und sich mit den Erklärungsversuchen von G. Hermann, der die fragende, und G. W. Nitzsch, der die disjunctive Bedeutung zugrunde legt, nicht befriedigt erklärt, gelangt namentlich durch den Vergleich mit den ursprünglich correlativen und zuletzt einsach relativen deutschen Partikeln thanne, denn' und als zu dem Resultat, dasz auch  $\tilde{\eta}$  ursprünglich zu dem relativen (also aspirierten) Pronominalstamm gehört habe und, entweder dem n (in dem Homerischen n deuig eorl) oder dem n gleich, als Adverbium anzusehen sei. So sehr indes diese ganze Erörterung in sich logisch streng zusammenhängend und durch die vergleichenden Seitenblicke auf verwandte Erscheinungen anderer Sprachen belehrend ist, so kann sie in mir doch einen doppelten Zweisel nicht beschwichtigen: einmal wie es zu erklären sei, dasz in dem übereinstimmenden Gebrauch der ganzen griechischen Sprache die ursprüngliche Form des Wortes, welche der natürlichsten Aussassung so völlig entsprochen, von einer andern minder verständlichen verdrängt sein sollte; sodann aber bleibt einer Betrachtung, die auch in den kleinsten Elemen-

<sup>7)</sup> Eine andere Erklärung unseres denn oder dann beim Comparativ (nemlich die dasz seine ursprüngliche Geltung die einer Aufeinanderfolge sei, so dasz 'gröszer denn' so viel bedeute als 'gröszer vor oder hinter gestellt', dem neugriechischen axó vergleichbar) gibt Hr. Lyceumsdirector Schraut zu Rastatt in dem Programm von 1861. Allein wenn ich auch vor dieser beiläufigen Erklärung der Schömannschen entschieden den Vorzug geben musz, so benutze ich doch diese Gelegenheit, um dem Vf. meinen Dank für die Belehrung auszusprechen, welche sowol seine gründliche Erörterung des gesamten Gebrauches der Partikel als mir gewährt hat, als insbesondere der überzeugende Nachweis, dasz das im rheinländischen Dialekt so häufig eingeschobene als nichts anderes ist als das Adverbium indefinitum der Zeit, das sich in enklitischer Aussprache zu der relativen Conjunction als eben so verhält wie oté zu őze. Ich kann nicht zweifeln, dasz Jacob Grimm der lichtvollen Auseinandersetzung des Verfassers beipflichten werde.

ten der Sprache mit Recht einem rationellen Ursprung nachforscht (freilich mit der Bescheidung, dasz es nicht immer möglich ist ein unbedingt gesichertes Ziel zu erreichen), wiederum die Frage nach der Grundbedeutung des disjunctiven  $\tilde{\eta}$  zu lösen übrig. Wäre aber eine solche nicht zu gewinnen (vgl. S. 192) und müste man sich mit der Thatsache begnügen, dasz die griechische Sprache in der Partikel  $\tilde{\eta}$  den Ausdruck einer Differenz erkannt hat  $\tilde{\eta}$ ), so scheint es mir nicht unangemessen zu sein, diese Erkenntnis so gut für den Fall der comparativen Gegenüberstellung wie der einfachen Disjunction so lange gelten zu lassen, bis eine tiefere Einsicht in die Grundbedeutung gewonnen sein wird.

Die obigen Bemerkungen werden hinreichen um auf die Bedeutung und den reichen Inhalt der Schrift aufmerksam zu machen, in welcher der verehrte Verfasser ein nicht unwichtiges Capitel unserer Wissenschaft, wie ich glaube, der Hauptsache nach zum Abschlusz gebracht hat. Möge es ihm vergönnt sein, auf den verschiedenen Gebieten der philologischen Studien, um die er sich schon die grösten Verdienste erworben hat, uns noch lange als ein Vorbild umfassender Gelehrsamkeit und besonnener Forschung voranzuleuchten.

Frankfurt am Main.

J. Classen.

8) Vgl. auch Bäumlein Unters. über griech, Part. S. 125 u. 136.

#### 38.

## Zu Demosthenes Philipp. III § 26.

Der Redner sagt da: αλλά Θετταλία πῶς ἔχει; οὐχὶ τὰς πολιτείας και τας πόλεις αυτών παρήρηται και τετραρχίας κατέστησεν, ίνα μή μόνον κατά πόλεις άλλα καί κατ' έθνη δουλεύωσιν; So haben die neuesten Ausgaben von Westermann, Bekker, Vömel und Rehdantz, während W. Dindorf die Worte καὶ τὰς πόλεις in Klammern einschlieszt. Die Vulgata war rag moleig nal rag molitelag, und so lautet auch die Stelle in Bekkers Harpokration unter dem Worte & vog. Die besten IIss. des Dem. 2 und Laur., denen mehrere gute beistimmen, geben die oben angeführte Ordnung der Worte. Dionysios läszt καὶ τὰς πόλεις weg, was schon Schäfer billigte. Ferner haben einige Hss. untergeordneten Ranges und Dionysios appionrai, die Hss. Harpokrations bei Bekker αφήρηνται, was H. Wolf wollte, andere περιήρηται, was Reiske aufnahm, oder ανήρηται oder endlich επανήρηται. Die Stelle hat vielfach Bedenken erregt. Reiske wollte καὶ zwischen τὰς πόλεις und τὰς πολιτείας tilgen und also den doppelten Accusativ von περιήρηται abhängig machen, und dies (oder nach Harpokration αφήρηται) ware ganz gut, wenn nur die Hss. des Dem. und Harp. gaben ουχί τας πόλεις αυτών καί τας πολιτείας und nicht ούχι τας πόλεις και τας πολιτείας αὐτῶν, so dasz man schreiben könnte ούχὶ τὰς πόλεις αὐτῶν τὰς πολιτείας περιήοηται (αφήρηται), und wenn nicht die besten Hss. die andere Wortstellung schützten. Vomel bemerkt: 'mutata republica ipsas urbes Philippus cepit' und Rehdantz weicht davon nicht ab. Ist aber dann rag nolitelag zαl nicht unnütz? und kommt es dem Redner nicht hauptsächlich darauf an zu sagen, dasz die Verfassung der einzelnen Gemeinden sowie des gesamten Thessalien von Philippos geändert worden sei? Westermann halt den Zusatz και τας πόλεις für sehr unklar und meint, man sollte nach Rede VI § 22 τας προσόδους erwarten. Dies wäre aber doch wol nach dem allgemeinen rag nourelag ein nur etwas einzelnes enthaltender Zusatz, der auch keine Beziehung auf das folgende (ΐνα μη μόνον xtl.) hat. Bei solcher Sachlage kann sich unterz. nur für das eine oder das andere entscheiden: entweder man hält die hsl. Lesart bei Harpokration für die echte und schreibt: ουχὶ τὰς πόλεις καὶ τὰς πολιτείας αὐτῶν άφήρηται, wie der von Vömel citierte Aeschines III § 85 sagt: τάς τε πόλεις αὐτὰς καὶ τὰς πολιτείας ἀπέδοτε, oder man folgt den besten Hss. des Dem. mit einer kleinen Aenderung und schreibt: ovzi τὰς πολιτείας κατά τας πόλεις αυτών παρήρηται, wobei κατά τας πόλεις (in den einzelnen Städten) und das bald darauf folgende κατά πόλεις (städteweise) wol recht gut neben einander bestehen könnten. Mit Schäfer und Dindorf καὶ τὰς πόλεις wegzulassen scheint bedenklich, einmal weil dann der Plural rag nolitelag nicht erklärt würde, ferner weil so das folgende ΐνα μη μόνον κατά πόλεις keine Beziehung zu dem vorhergehenden hätte. endlich weil der Parallelismus der Satzglieder τές πολιτείας . . παρήρηται, ίνα . κατά πόλεις, und και τετραργίας κατέστησεν, ίνα κατ' έθνη δουλεύωσιν verloren gienge.

Es ist aber diese Stelle bemerkenswerth wegen des Verhältnisses des Harpokration zu den besten Hss. des Demosthenes. Denn während er sowol in anderen Reden (s. H. Sauppe epist. crit. ad G. Hermannum S. 50, vgl. Dindorf Vorr. S. 3 ff. der dritten Teubnerschen Ausgabe) als auch in einer wichtigen Stelle der Phil. III § 44 mit Z und Laur. übereinstimmt (s. Spengel über die dritte Phil. Rede des Dem. S. 9 u. 26 und unterz. in der Z. f. d. AW. 1841 S. 306 f.), sehen wir ihn in zwei Stellen dieser dritten Philippischen Rede von jenen abweichen. In der einen, \$ 65, die nach Schäfer unterz. in der epistola ad G. Hermannum S. 6 besprochen hat, folgt keiner der neueren Hgg. des Dem. dem Harpokration, der die Lesart minder wichtiger Hss. bietet. Die andere ist § 35, wo es nach allen Hss. heiszt: ταῦτα τοίνυν πάσχοντες απαντες μέλλομεν καὶ μαλαπιζόμεθα. Diese Stelle berücksichtigt Harpokration S. 123 Bk.: Δημοσθένης θ΄ Φιλιππικών φησί «μένομεν καί μαλακιζόμεθα». έν ένίοις γράφεται «μαλκίομεν», ὅπερ δηλοῖ τὸν ὅρρον φρίττειν. Trotzdem nun dasz diese Worte die Lesart aller Hss. des Dem. bestätigen und nur gesagt wird: ἐν ἐνίοις γράφεται «μαλκίομεν», entscheiden sich doch Schäfer. Dindorf (s. dessen Vorr. S. IV) und selbst Westermann für das bis jetzt auch nicht in einer einzigen Hs. des Dem. aufgefundene und sonst nirgends bei diesem Redner vorkommende μαλκίσμεν. Auch über diese Stelle kann unterz. sein Urteil nicht ändern, welches er obss. crit. in Phil. III S. 8 ausgesprochen hat. Man vergleiche überdies noch Vömel und Rehdantz.

Daher geht des unterz. Meinung dahin dasz, wenn die Lesarten des **\(\Sigma\)** und Laur. durch Harpokration bestätigt werden, dies allerdings ein Zeugnis für den Werth dieser Hss. abgibt, wo aber Harpokration (s. über dessen verschiedenartige Artikel Spengel a. O. S. 33) mit Hss. des Dem. von untergeordnetem Range übereinstimmt oder gar eine Lesart bringt, die weiter keine hsl. Beglaubigung hat, die Autorität der Hss. überwiegend ist. Daher möchte unterz. auch Phil. III § 26 lieber ovzl rag noliτείας κατ à τας πόλεις αυτών παρήρηται schreiben als mit Harpokration und einigen weniger guten Hss. ovyl rag molers nal rag molerelag avτῶν ἀφήρηται.

Eisenach.

K. H. Funkhaenel.

## (13.) Philologische Gelegenheitsschriften. (Fortsetzung von 8. 368.)

Berlin (Akad. der Wiss.). E. Gerhard: die Geburt der Kabiren auf einem etruskischen Spiegel. Ans den Abhandlungen der k. Akad. der Wiss. 1861 S. — 410. Mit 2 Tafeln. Druckerei der Akad. (in Commission be. Dümmlers Verlagsbuchhdlg). 1862. gr. 4. — (Doctordissertation Gustav Uhlig: emendationum Apollonianarum specimen. Dr. von G. Schade. 1862. 36 S. gr. 8 [über Apollonios Dyskolos] - Arthur Kortegarn (aus Bonn): de tabula Archelai. Druck via A. W. Schade (Verlag von A. Marcus in Bonn). 1862. 46 S. 4. Mi. einer Steindrucktafel.

Bonn (Doctordiss.). Paul Böhme (aus Halle): quaestiones Catullianae. Druck von Carthaus (Verlag von M. Cohen u. Sohn). 1862. 42 S. gr. 8.

Brügge. L. Roersch: notes critiques sur Cornélius Népos. Extrait de la Revue de l'instruction publique en Belgique, Juin 1861. Imprimerie de Daveluy. 48 S. gr. 8. [Dient sur Ergänzung einer vom Vf. im v. J. bearbeiteten Schulausgabe des Cornelius Nepos, die zu der bei H. Dessain in Lüttich erscheinenden 'collection Belge des classiques Grecs, Latins et Français, à l'usage de l'enseignement moyen' gehört.]

Budissin (Gymn.). Die bei der Einführung des Rectors [Professor Dr. F. Palm] am 15. October 1861 gehaltenen Reden. Druck von

E. M. Monse. 1862. 21 S. gr. 4. Culm (Gymn.). J. Frey: epistola critica [ad Antonium Klette] de Germanico Arati interprete. Druck von C. Brandt. 1861. 24 S. 4. Göttingen (Univ., Lectionskatalog S. 1862). E. von Leutsch: de

Pindari carminis Isthmii secundi procemio commentatio. Dieterich-

sche Univ.-Buchdruckerei. 7 S. gr. 4. Greifswald (Doctordiss.). Joh. Friedrich Schultze (Pomeranus): quaestionum Lydianarum particula prior. Druck von F. W. Kunike.

1862. 54 S. gr. 8 [über Io. Laurentius Lydus]. Hamburg (akad. und Real-Gymn.). Chr. Petersen: Ursprung und Alter der Hesiodeischen Theogonie. Druck von Th. G. Meissner. 1862. 46 S. gr. 4. [Anhang: zwei griech. Inschriften aus Kallipolis.]

Heidelberg (Univ., sum 50jährigen Doctorjubiläum des Geh. R. Prof. Dr. C. H. Rau 19 März 1862). K. B. Stark: über das Niobidenrelief Campana. Druck von Breitkopf u. Härtel in Leipzig. 25 S. Lex. 8. Mit einer Steindrucktafel.

# Erste Abteilung: für classische Philologie, berausgegeben von Alfred Fleckeisen.

#### 39.

Die Echtheit des platäischen Weihgeschenks zu Konstantinopel.

Die Beurteilung meiner Schrist 'das platäische Weihgeschenk zu Konstantinopel, ein Beitrag zur Geschichte der Perserkriege' (besonderer Abdruck aus dem dritten Supplementband dieser Jahrbücher, Leipzig 1859), welche Schubart kürzlich in diesen Jahrbüchern 1861 S. 474—481 gegeben hat, könnte bei den mit der Frage weniger vertrauten Lesern Zweisel an der Echtheit des Monumentes oder doch der Inschrist erwecken. Ich solge dem eignen Verlangen des Recensenten, der eine Fortsetzung der Untersuchung wünscht, und glaube bei der hervorragenden Bedeutung des Monumentes zugleich nur einer Pslicht nachzukommen, wenn ich den von ihm ausgesprochenen Bedenken entgegenzutreten versuche.

Der Rec. faszt dieselben zu keinem bestimmten Resultat zusammen; er will, wofür der Vf. ihm jedenfalls zu aufrichtigem Dank verpflichtet ist, durch seine Einwendungen mehr die schwierigen Seiten der Frage aufdecken und dadurch zu weiterer Forschung anregen, als sie mit einer eignen fest gebildeten Ansicht abschlieszen; jedoch spricht er ziemlich deutlich aus, dasz ihm mindestens die Inschrift verdächtig erscheine (vgl. S. 475. 479. 480). Die einzelnen Gründe bedürfen einer besondern Prüfung, aber sie flieszen fast alle aus einer Quelle, und da fürchtet der Vf. sich mit dem Rec. in einem principiellen Gegensatz zu befinden. Man hat in der ganzen Streitfrage nur die Alternative, entweder Pausanias und den von ihm überlieferten Katalog des olympischen Weihgeschenks oder das Monument selbst und die in ihrer Ursprünglichkeit noch vorhandene Inschrift anzufechten: eine Vereinigung beider Urkunden, so dasz beider Autorität gewahrt würde, ist unmöglich. Schubart nun

<sup>1)</sup> Ueber den seitdem erschienenen Vortrag von E. Curtius 'über die Weihgeschenke der Griechen nach den Perserkriegen und insbesondere über das platäische Weihgeschenk in Delphi' in den Nachrichten von der Göttinger k. Ges. d. Wiss. 1861 Nr. 21 S. 361—390, welcher die Echtheit geradezu bestreitet, s. unten S. 457 ff.

möchte unter allen Umständen die Ueberlieferung des Pausanias aufrecht erhalten; uns ist das Monument und die erhaltene Erzinschrift eine gröszere Autorität. Denn wenn es möglich war, ganz unabhängig von dem Monument in Konstantinopel allein durch Verfolgung der Geschichte des platäischen Weihgeschenks an der Hand einer fast ununterbrochenen Reihe von Zeugnissen zu eben diesem hinzugelangen (vgl. S. 521 meiner Abhandlung) - wenn die Gestalt des heutigen Restes allen Hauptpunkten nach mit jenen Zeugnissen übereinstimmt (S. 513 u. 521) - wenn die Inschrift eben diejenigen Namen aufzeigt, welche von den Autoren als an dem delphischen Monument befindlich ausdrücklich genannt werden (S. 513) - wenn sie mit dem gleichzeitig angesertigten olympischen Verzeichnis bei Pausanias (von dem dort fehlenden Namen der Thespier abgesehen) in 18 Namen mit einer einzigen Umstellung (Tegeaten) vollständig identisch ist (S. 524) und auch keiner der folgenden 10 Namen des Paus. in ihr fehlt (S. 522) - wenn sie nicht nur einen um 4 Namen vollständigeren Katalog der Teilnehmer an dem persischen Kriege, sondern auch gerade dieselbe Zahl von 31 Staaten bringt, welche Themistokles bei Plutarchos (Them. 20) angibt - wenn endlich in paläographischer Hinsicht nicht das geringste Bedenken erhoben werden kann<sup>2</sup>) (ein Hauptbeweis, den Schubart zu wenig berücksichtigt, da er 'mit Inschristen sich nur gelegentlich beschästigt' habe, S. 477) - so müssen wir dabei bleiben, dasz die Identität des Schlangengewindes auf dem Atmeidan mit dem Untersatz des delphischen Dreifuszes dadurch so weit erwiesen sei, dasz Einzelheiten, welche dagegen sprechen, wol zur Erklärung auffordern, aber nur wenn eine solche nicht gegeben werden könnte, diese Thatsache wankend zu machen vermögen dasz aber vor allem, wenn unter dieser Menge von Zeugnissen ein im allgemeinen sonst zustimmendes (dasjenige des Pausanias) im einzelnen dem Resultat zu widersprechen scheint, nicht diese Widersprüche die Basis einer Untersuchung abgeben können, sondern das Monument selbst.

<sup>2)</sup> Curtius a. O. S. 386 findet éin solches in dem Umstand 'dasz auf demselben Denkmal das E mit horizontalen und mit schrägen Strichen (ξ) vorkommt.' Indessen ist das Vorkommen beider Formen nebeneinander, ja selbst des verlängerten, archaistischen £ neben dem nur etwas schräg geneigten ξ nicht so selten: vgl. Franz Elem. epigr. Gr. Nr. 22. 28. 29. 27 (Helm des Hieron, dazu m. A. S. 499). Auch das ξ in Επιδαυφιοι wie dasjenige in Εφμιονές zeigt eine leise Neigung; für Εφετριές kann ich es nicht in gleicher Weise behaupten, sonst wäre in der Abweichung gerade wieder eine Consequenz beobachtet, insofern sie immer den Anfangsbuchstaben der Zeile träfe. Für unsern Fall hatten wir auszerdem ausdrücklich auf die durch die sich krümmende Fläche hervorgerufene Verschiebung der folgenden Buchstaben aufmerksam gemacht, von denen das ξ sich etwas isoliert (vgl. arch. Anzeiger 1856 S. 219 und m. A. S. 494). Aber auch ganz abgesehen davon würde diese kleine Abweichung in damaliger Zeit bei weitem nicht so befremdlich sein als die entgegenstehende Annahme einer so völlig tadelfreien Copie der verlorenen Inschrift in der byzantinischen Zeit. Statt eines ξ würde man in ihr weit eher ein € erwarten.

Die Zeugnisse sind in unserm Falle nicht so ausführlich und genau, dasz sich ein hinreichend sicheres Bild des Monumentes daraus construieren liesze, auf welches man einfach hinzuweisen hätte, um die Echtheit oder Unechtheit des Denkmals zu constatieren, sondern das aus ihnen zu gewinnende Bild ist ein so allgemeines, dasz der gefundene Gegenstand, wenn nur sonst die Mehrzahl glaubwürdiger Zeugnisse und die durch sie angeführten Merkmale auf ihn zutreffen, selbst die Grundlage der weitern Untersuchung abgeben kann und musz, und dasz es sehr wol nötig werden kann, die immer doch erst nach der Analogie anderer Monumente vorher gebildeten Vorstellungen nach ihm zu corrigieren. Die Erklärung der einzelnen Widersprüche wird freilich eine verschiedene sein können, und hier ist jeder die Sache fördernde Beitrag dankbar anzunehmen.

Zunächst findet auch Schubart<sup>3</sup>) wiederum, wie einst Cuper und Wesseling zu Herod. IX 81, es befremdlich, dasz Herodotos nur von éiner dreikopfigen (ὁ τρίπους ὁ χρύσεος ανετέθη ὁ έπὶ τοῦ τρικαρήνου όφιος του γαλκέου επεστεώς άγχιστα του βωμού), Pausanias nur von éiner Schlange spricht (X 13, 9 χρυσοῦν τρίποδα δράκοντι ἐπικείμενον าตุผมตั), während das Monument in Konstantinopel ein dreifaches Gewinde zeige, das wenn auch vielleicht nicht sogleich am Rumpf, so doch jedensalls oben und unten beim Auslausen deutlich hätte erkannt werden müssen. Er meint dasz ohne die Inschrift niemand bei dem Schlangengewinde an den Untersatz des platäischen Weihgeschenks gedacht haben würde (S. 475). Darauf läszt sich erwidern, dasz selbst den aus genauesten Schilderungen vorweg gebildeten Vorstellungen selten die Wirklichkeit eines Gegenstandes, wenn man ihn erblickt, ganz zu entsprechen pflegt. geschweige denn bei so allgemein gehaltenen Bezeichnungen, wie die des Herodotos und Pausanias sind. Wir müssen ferner von neuem daran erinnern, wie wir - der Vf. selbst und Dethier (vgl. m. A. S. 492, 15) - mit fast der Mehrzahl der neueren Reisenden uns ganz desselben Irtums schuldig gemacht haben wie Herodotos und Pausanias, und wie dieser Widerspruch also eher zu einem Zeugnis für als gegen die Echtheit hatte benutzt werden können (vgl. m. A. S. 521). Allerdings hatten wir nur den verstümmelten Rumpf vor Augen; aber eine Ausbiegung in drei Schwanzenden nach unten, welche auch Welcker (gr. Götterl. II S. 817) geneigt ist anzunehmen, scheint mir auch heute noch in Anbetracht des jetzigen Zustandes dieses Teiles aus denselben Gründen wie früher (m. A. S. 491) sehr unwahrscheinlich. Der unmittelbar auf den Köpfen liegende und von ihnen zum Teil umschlossene Kessel verrückte den Schwerpunkt nicht so sehr, dasz das Monument nicht auch damals wie heute völlig frei und doch fest hätte stehen können. Und gesetzt auch dasz eine solche Ausbiegung der Schwanzenden vorhanden gewesen ware, und dasz man sich dieselbe, wie Schubart will, wirklich im Postament vergraben zu denken hätte<sup>4</sup>), so wäre die Teilung der drei

<sup>3)</sup> Ebenso Curtius a. O. S. 383. Curtius S. 385.

<sup>4)</sup> Dagegen mit Recht auch

Leiber immer keine sehr in die Augen fallende gewesen. Eben jeues obere Aussehen, die unmittelbare Verbindung des Kessels mit seinen Füszen (den Schlangenköpfen) war nun weiter zugleich der Grund, weshalb auch dort die Ausbiegung nicht so auffallend heraustrat und bei einer ohnehin allgemeinen Betrachtung über dem Ganzen übersehen werden konnte. Das τρικάρηνος οφις des Herodotos entspricht daher im ganzen vollkommen dem Zustande des Gewindes, wie wir dasselbe uns in seiner Vollständigkeit zu denken haben: es ist eine das einzelne übergehende und somit ungenaue Bezeichnung, welche sich an die Hauptstücke der Erscheinung, den scheinbar einer einzigen Schlange angehörigen Rumpf und die darüber hervorragenden Köpfe hält, ganz so wie es der von Schubart selbst wieder citierte Venetianer (1543) ausdrückt: 'colonna di bronzo in forma di serpe con tre capi' (m. A. S. 519). Wenn nun aber der Perieget Pausanias, der doch um zu beschreiben reist, nicht einmal wie Herodotos die Dreiköpfigkeit erwähnt, was folgt daraus anderes als dasz er hier nicht genau gewesen ist? und ist es nun nicht natürlicher, auch in dem zweiten, viel feinern Punkte, wenn er von einem δράκων statt von drei Schlangenleibern spricht, eine zur ersten stimmende zweite Ungenauigkeit zu erkennen, als zu folgern, das Monument in Konstantinopel könne nicht das von jenem beschriebene sein?<sup>5</sup>) Auch Welcker S. 813 trägt kein Bedenken, den Ausdruck oges bei Herodotos — und damit natūrlich auch die Bezeichnung δράκων bei Pausanias nachlässig und ungenau zu nennen. 6)

Schubart S. 477 bekämpst aber gerade die Vorstellung, nach welcher der Kessel den drei Köpsen unmittelbar ausgesetzt war, die wir nach K. O. Müllers Vorgang (in Böttigers Amalthea I S. 123) annahmen, weil sie die natürlichste Lösung für eine Reihe einzelner Schwierigkeiten gibt. Wir setzen zunächst Welckers schöne Ausführung her, die man auch schon um der Vollständigkeit des Materials willen nicht ungern in dieser Zeitschrift wiederholt sehen wird. Er sagt (S. 816): 'Die originelle Composition ist wahrhaft genialisch. Einem Weihgesäsz drei Figuren zu Trägern zu geben ist als älterer griechischer Kunstgebrauch bekannt. . . Für Delphi war die Schlange das schickliche Thier: wo Apollon den groszen Drachen besiegt hatte, da sind nun die Schlangen seine unterworsenen Diener'), ein Gedanke der auch darin spielt, dasz in so vielen Weihedreisüszen, besonders auf Münzen, Schlangen sich manigsaltig hindurchwinden. Der Natur entnommen ist, dasz die Schlange sich ge-

<sup>5)</sup> Vgl. Curtius S. 375: 'dies (die Dreiköpfigkeit) hat Pausanias übersehen oder zu bemerken vergessen; wenn man von jeder Seite nur éinen Kopf sah, so ist das erstere bei einer flüchtigeren Betrachtung leicht möglich.' Die Voraussetzung eines offenbar sehr seltsamen Zufalles, jedenfalls aber ein Zugeständnis sehr starker Nachlässigkeit.
6) Vgl. Göttling commentariolum de inscriptione monumenti Plataeensis (Jena 1861) S. 3: 'ipsa enim haec basis Constantinopolitana quamquam non est unius serpentis, ut dieit Herodotus (IX 81), sed trium serpentium, in unum quasi corpus ita coeuntium ut singuli possint internosci, tamen in ceteris ad amussim respondet descriptioni Herodoti, ut de hac re dubitari nequeat.' 7) Ebenso Curtius S. 377.

rade emporrichtet, und denkbar ist es, dasz es drei Schlangen neben einander thun. Auch so würden sie nicht feste Haltung genug haben um mit Wahrscheinlichkeit etwas zu tragen: da es aber auch in der Natur dieses Geschlechts liegt in den manigfaltigsten Windungen sich in sich und durch einander zu ringeln, so legte ihnen der Künstler diese regelmäszige Durcheinandersiechtung in dem Emporrichten zum Dienste des Gottes bei, wodurch sie sich gegenseitig halten und den Anschein der Stetigkeit und Festigkeit einer Säule oder eines Schafts, der auch für die Darstellung eines Wunders zu Ehren des Gottes notwendig oder vorteilhast war, gewinnen. Die Kühnheit dieser sinnreichen Erfindung gibt das Masz des Ansehens und des Ansprechenden des alten Drachensymbols in Delphi zu erkennen. Aus der Natur der Schlange entspringt zufällig der Vorteil dasz die Thiere auf ihren Köpfen unmittelbar oder zwischen ihren Hälsen das geheiligte Goldgefäsz halten, die naive Umkehrung von Kopf und Fusz.' Die Worte des Herodotos widersprechen dieser Anschauung allerdings ausdrücklich (IX 81 ὁ τρίπους ὁ γρύσεος ἀνετέθη ό έπὶ τοῦ τρικαρήνου ὄφιος τοῦ γαλκέου ἐπεστεως ἄγγιστα τοῦ βωμοῦ), und wir hatten eine Ungenauigkeit, wie sie in dem Singular öwig liegt, weiter auch darin finden wollen, dasz mit dem roknoug hier das goldne Becken allein gemeint sei; Schubart erklärt sich gegen solche Interpretation<sup>6</sup>), und wir bekennen uns gern zu Welckers Ansicht, der auch seinerseits hierin eine zweite und zwar gröbere Ungenauigkeit des Herodotos, nur in anderer Weise, nachweist. 'Ein goldner Dreifusz' sagt er S. 813 'konnte das Ganze aus Gold und Erz genannt werden . . und dieser als der übliche, gemeine Name des gauzen Werkes scheint dem Herodotos in den Griffel geflossen und stehen geblieben zu sein, auch nachdem er durch die nachsolgenden Worte hier unzulässig geworden war und hätte geändert werden sollen' usw. Läszt die Fassung der Worte des Herodotos eine solche Deutung zu - er erwähnt im allgemeinen erzählend: der goldene Dreifusz (d. h. das Ganze) wurde aufgestellt, und fügt im besondern erklärend, aber nachlässig und ohne sich zu corrigieren, hinzu: nemlich der auf der dreiköpfigen ehernen Schlange stehende - so verhält es sich etwas anders mit den Worten des Pausanias. Hier werden ohne solche Trennung des Gedankens durch eine Apposition in der Verbindung γρυσούν τρίποδα δράκοντι έπικείμενον χαλκώ schon durch die chiastische Wortstellung sogleich zwei Stücke, ein goldenes und ein ehernes, in der Vorstellung entgegengesetzt; darin sind wir durchaus mit Schubart einverstanden, der unsere Worte hier nicht ganz richtig wiedergibt. Wir legen aber ein Gewicht auf das ἐπιπείμενον: das ist der darauf liegende Kessel, nicht ein hinaufgestellter Dreifusz. 9) Die folgenden Worte όσον μεν δή χαλκός ήν τοῦ ἀναθήματος, σώον καί ές εμέ ετι ήν κτλ. sind aber nicht, wie Schubart unsere Worte ci-

<sup>8)</sup> Vgl. indessen Curtius S. 376. 9) Zur Vergleichung liesze sich herbeiziehen Paus. V 10, 4 λέβης επίχουσος έπλ εκάστω τοῦ ορόφου τῷ πέρατι ἐπίκειται καλ Νίκη κατὰ μέσον μάλιστα ἔστηκε τὸν αετόν.

tiert, sondern würden eine breite Umschreibung für die einfache Bezeichnung 'Basis' gewesen sein, sobald ein hoher Dreifusz auf dem Untersatz gestanden hätte. 16) Jetzt, wo Dreifusz und Basis sich nicht trennen lassen, reichte diese einfache Bezeichnung nicht hin, und jene Umschreibung erhält gerade dadurch ihre Erklärung. Sie ist auch uns die Hervorhebung des unedlen Metalls gegen das kostbare Gold (Schubart S. 477), zugleich aber auch der ungewöhnlichen, einen Teil des Dreifuszes selbst einschlieszenden Basis gegen das eines eignen Dreifuszgestelles ermangelnde Becken. Was an dem Monument von Erz war (die Basis nemlich und die Füsze des Beckens, d. h. die Schlangenköpfe), war zu Pausanias Zeit noch erhalten. Das Gold, d. h. das Becken selbst hatten die Phokier geraubt. 11) Es wurde also in der That hier volvous in dem Sinne von Dreifuszbecken gebraucht sein 12), mit ebenderselben Ungenauigkeit welche wir an Herodotos rügen musten, wenn wir auch nicht gerade mit Welcker S. 814 meinen, dasz Pausanias sich an die Worte des Herodotos gebunden habe. Unangemessen war es freilich von uns, wie uns Welcker S. 815 belehrt, aus dieser einzelnen Ungenauigkeit des Pausanias die Folgerung zu ziehen (S. 529 m. A.), auch in denjenigen Stellen sei unter zolnovs der Dreisuszkessel zu verstehen, welche das ausgemeiszelte Epigramm des Feldherrn Pausanias dem Dreisusz zuweisen, und es sei dasselbe aus diesem Grunde am goldenen Becken befindlich gewesen; wenn gleich von diesem unzulänglichen Beweis abgesehen sich immer so am einfachsten die Abwesenheit von Spuren einer Ausmeiszelung erklären würde.

Indem aber Schubart die Ungenauigkeit der Ausdrucksweise des Pausanias nicht anerkennen will, indem er vielmehr für ihn als den einzigen Augenzeugen — für Plutarchos war die Autopsie nicht zu beweisen, das Gegenteil indessen höchst unwahrscheinlich 12) — und als einen Augenzeugen 'der nicht so nebenbei, sondern in der Absicht gesehen habe, um zu beschreiben was er gesehen (S. 476) eine ausschlieszliche Autorität in Anspruch nimmt, argumentiert er weiter: Pausanias sah ohne allen Zweifel den Untersatz; er sagt aber nichts von einer Inschrift, während er doch den olympischen Katalog kannte und diesen in anderer Gestalt gelesen hatte, als er sich auf dem heutigen Monument befindet, wo eine Notiz über diese Abweichung also sehr natürlich gewesen wäre.

<sup>10)</sup> Vgl. auch Curtius S. 377.

11) Also hat mich Curtius misverstanden, wenn er S. 382 sagt, ich gienge von der Vorstellung aus, dasz Philomelos den ganzen Dreifusz geraubt habe. — Allerdings muste ich mich so S. 513 m. A. ausdrücken, wo das Verhältnis der verschiedenen Teile, des Beckens zum Gewinde, noch nicht untersucht war; vgl. aber S. 529.

12) Die Möglichkeit solcher Benennung wird geradezu nachgewiesen von Curtius S. 376 mit Rücksicht auf τρίποδος πύτος bei Alkman Fr. 17 Bergk. Zu weiterem Beleg solcher Dreifüsze, deren Kessel von Gold, deren Gestell dagegen von Erz war, verweist K. O. Müller (Amalthea III 27) auf Suetonius Octav. 52.

13) Einen Beweis könnte man in der genauen Schilderung des ehernen Wolfes mit der doppelten Inschrift der Lakedämonier und Athener finden (Plut. Per. 21); er stand in der Nähe des Gewindes, vgl. Paus. X 14, 4 πλησίον τοῦ βωμοῦ τοῦ μεγάλου und Herod. IX 81 ἄγχιστα τοῦ βωμοῦ.

Warum nun nicht? Er hatte an dem Untersatz in Delphi eben keine Inschrift gesehen; sie mochte also da angebracht gewesen sein, wo auch das Epigramm des Simonides gestanden hatte, am Dreifusz, wohin auch die Zeugen nach dem strengen Sinn ihrer Worte sie versetzen (S. 476). Es ist der alte Principienstreit: entweder Pausanias oder das Monument. Uns kann nach der oben gegebenen Recapitulation aller Hauptbeweise (S. 442) auch hier wieder eben nur unsere Inschrift die Grundlage der Untersuchung sein, und es kommt darauf an zu prüfen, ob die Irtümer nicht auf der andern Seite liegen. Und was ist nun natürlicher als auf der erwiesenen ersten Ungenauigkeit des Pausanias (dem Uebergehen der Dreiköpfigkeit) weiter zu fuszen und gerade umgekehrt wie Schubart zu argumentieren: weil Pausanias im allgemeinen das Monument nicht eben sorgfältig betrachtete, so sah er die Inschrift nicht, welche auf dem dunklen Erzuntersatz schon damals nach mehr als 600 Jahren undeutlich geworden sein mochte. Dasz er sich an einer andern Stelle (VII 6, 4) nur auf die Inschrift in Olympia beruft, kann nichts gegen unser Monument beweisen; auch wenn er beide Inschriften kannte, war es hinreichend dort éine derselben anzusühren. Nun aber scheint Pausanias allerdings die delphische nicht bemerkt zu haben, und wir geben ganz gern unsere frühere, ihn entschuldigende Erklärung auf (S. 505 m. A.), er habe sich nicht wiederholen wollen, zumal es für jeden Griechen sich von selbst verstanden habe, dasz das Namenverzeichnis auf beiden Monumenten dasselbe war, sondern beschuldigen ihn ohne Rückhalt einer zum Teil ja nachweislichen und im Zusammenhang damit auch hier hervortretenden Nachlässigkeit. Es würde also von Pausanius dasselbe gelten, was Schubart gegen die Autorität des Plutarchos bemerkt (S. 476), man könne sehr wol Dinge sehen, ohne jedoch für jede Einzelheit als Zeuge einstehen zu können. Für Herodotos freilich müssen wir es als erwiesen ausehen, dasz er das Weihgeschenk selbst sah, um des Zusatzes αγχιστα τοῦ βωμοῦ willen. 14) Die übereinstimmende Bezeichnung τρίπους endlich als Ort der Inschrift bei beiden Autoren wird nicht sowol 'in der weitern, minder strengen Bedeutung vom Dreisusz nehst dem Untersatz verstanden werden' müssen (Schubart S. 476) als in der Bedeutung von Dreifuszgestell - nebst dem Kessel, wenn man will - indem die Vorstellung von der Identität der Schlangenköpfe mit den Dreifuszbeinen festzuhalten ist (vgl. Welcker S. 813).

Die weitern Ausstellungen Schubarts (S. 477 ff.) betreffen den Inhalt der Inschrift, und hier müssen wir ihm dankbar sein für die Heraushebung einzelner ungelöster Schwierigkeiten, wenn wir es auch lieber gesehen hätten, er hätte uns eigne Beiträge zur Lösung nicht vorenthalten. Es sind zunächst die Weiheworte selbst, welche ihm Anstosz erregen, und er trifft darin mit Göttling zusammen, der vor dem Jenaer Lectionskatalog S. 1861 diesen Teil der Inschrift eingehend bespricht. Auch diesem sind die Eingangsworte Απολονι θεο αναθεμα τον Ελανον

<sup>14)</sup> Ebenso auch Curtius S. 375: 'Herodotos und Pausanias, beide als Augenzeugen.'

verdächtig, während er doch weder die Identität des Gewindes mit dem alten platäischen Weihgeschenk noch die Echtheit des Namenverzeichnisses irgendwie bezweifelt. Alle Bedenken, auch die von Göttling geltend gemachten 15), finden sich bei Schubart S. 477 beisammen. Wir erinnern zuerst an die Schwierigkeit der Lesung gerade dieser Stelle als der am meisten zersetzten und verstümmelten (S. 489. 494 m. A.), dasz serner die Inschrift hier erst später zutage trat als das Namenverzeichnis (arch. Anz. 1856 S. 219 u. m. A. S. 496), dasz endlich das Ελανον nach einzelnen kaum bestimmbaren Resten von Buchstaben mehr vermutet als gefunden wurde (m. A. S. 496). Auch auf der Zeichnung des Gewindes war das Elavov von uns in Klammern gesetzt worden, wie S. 495 im Text. An dieser Stelle also wie an der darüber stehenden möglichen Lücke ist Raum für Conjecturen. Ebenso geben wir dafür das T und N des vor Preis, welche Buchstaben in der ersten Mitteilung 16) in Klammern geschlossen waren und erst nachher, vielleicht etwas zu zuversichtlich, davon befreit sind. Kurz wir gestehen ein dasz wir vorläufig, d. h. bis eine neue Untersuchung durch kundige Hand vielleicht 17) genaueres ermittelt hat, aus unserer Erinnerung und unseren Aufzeichnungen heraus dem Raum und den erhaltenen Buchstabenresten nach eine Conjectur, wie sie Göttling vorgeschlagen hat, durchaus für zulässig halten. Wenn er vorschlägt für:

# (A) N (A ⊗ E) M A (T) O (N) (E ↑ A N O N) A N A ⊗ E M A Π O M E △ O N

zu schreiben (S. 6), so werden in der glücklichsten Weise alle Bedenken beseitigt; die sicheren Charaktere der alten Fassung bleiben erhalten, die neuen Züge schlieszen sich den früher vermuteten ohne Zwang an. Das ἀπὸ Μήδων würde vortrefflich zu der über Platää hinausgehenden Bestimmung des Weihgeschenkes wie zu dem Ausdruck des Thukydides I 132 passen.  $^{16}$ ) Für die Elision beruft sich Göttling mit Recht auf den Helm des Hieron (CIG. I 16). Eine höchst ansprechende und geistreiche Conjectur ist es dann weiter, wenn er mit dem obern leeren Raum zugleich den metrischen Torso zu einem Hexameter ausfüllt und schreibt:

## APO/ONI⊗EO€TA€ANT ANA⊗EMAROME∆ON

d. i. ᾿Απόλλωνι θεῷ στάσαντ᾽ ἀνάθημ᾽ ἀπὸ Μήδων, ein Vers der mit Rücksicht auf das zu ersetzende Epigramm des Simonides wie auf das Zeitalter und die Bestimmung der Inschrift im allgemeinen vorzugsweise passend erscheint (vgl. Franz Elem. epigr. Gr. S. 6). 19)

<sup>15)</sup> Dieselben wiederholt von Curtius S. 386.

16) arch. Anz. 1856 S. 219.

17) Die Aussichten dazu sind freilich gering: vgl. den Brief Dethiers in m. A. S. 495: 'neues bezüglich der Inschrift war (März 1859) nicht zu erzielen.'

18) Zugleich als 'formula sollemnis' von Göttling nachgewiesen aus Aeschines g. Ktes. S. 70 St. Paus. V 27, 7. CIG. I S. 35. Plut. de Pyth. orac. 15.

19) Daraus erklärt sich auch zugleich die von Curtius S. 386 als ungriechisch gerügte Formel

Indem dann Schubart den Katalog selbst bespricht, erklärt er sich zunächst nicht mit der Art einverstanden, in welcher wir die verschiedenen Nachrichten der Alten über die Absassung desselben zu combinieren suchten. Wir verkennen die mancherlei Schwierigkeiten der Annahme nicht, nach welcher die ursprüngliche Bestimmung des Geschenkes für Platāā durch Amphiktyonenbeschlusz (nach Dem. g. Neāra S. 1378 R.) 20) in die weitere für den ganzen persischen Krieg umgewandelt wurde, müssen aber doch bei derselben bleiben, so lange uns nicht eine bessere Erklärung entgegengehalten wird. Es läszt sich doch nun einmal nicht wegleugnen, dasz die Inschrift des olympischen so gut wie des delphischen Monumentes sich auf die Teilnehmer am ganzen zweiten persischen Krieg bezog, und ebenso wenig läszt sich das Zeugnis des Herodotos umgehen VIII 82 δια δὲ τοῦτο τὸ ἔργον (Ueberlaufen ihrer Triere am Vorabend der Schlacht bei Salamis) ενεγράφησαν Τήνιοι εν Δελφοίσι ες τον τρίποδα έν τοῖσι τὸν βάρβαρον κατελοῦσι, noch dasjenige des Demosthenes a. O. . . τρίποδα εν Δελφοίς, ον οί Ελληνες οί συμμαγεσάμενοι την Πλαταιάσι μάχην και την έν Σαλαμίνι ναυμαχίαν ναυμαχήσαντες κοινή ποιησάμενοι ανέθηκαν αριστείον τω 'Απόλλωνι από των βαρβάρων, aus dem Grunde, weil Pausanias X 13, 5 ausdrücklich sagt: ຂໍ້ນ ກວເນຕຸ້ ວີຂໍ ດັນຂໍປີຮວດນ από ξογου τοῦ Πλαταιασιν οί Ελληνες γρυσοῦν τρίποδα κτλ. Wir müssen ihn auch hier wieder neuer Ungenauigkeit beschuldigen. Gründlich ist es doch offenbar nicht, wenn er das Epigramm des Königs Pausanias und gewis also auch die Geschichte der Ausmeiszelung, welche nicht bezweiselt werden kann; kennt und dennoch nichts davon hier sagt; stimmt das nicht zu der allgemeinen Flüchtigkeit, mit welcher er das Monument behandelt? Er nennt ferner das Monument ein Weihgeschenk der Teilnehmer an der Schlacht von Platää trotz der unmittelbar darauf folgenden Namen, die er selbst unmöglich alle auf Platää beziehen konnte, schon allein um der Tenier willen nicht. Weit weniger bestimmt heiszt es VI 10. 2: τοῦ Διὸς τοῦ ἀπὸ τῆς μάχης τῆς Πλαταιᾶσιν ἀνατεθέντος ὑπὸ Έλλήνων, und ganz allgemein X 14, 3: Ελληνες δε οί εναντία βασιλέως πολεμήσαντες ανέθεσαν μεν Δία ές Όλυμπίαν χαλκούν, während er doch in den unmittelbar darauf folgenden Worten ausdrücklich die Schlachten von Artemision und Salamis nennt: ἀνέθεσαν δὲ καὶ ἐς Δελφούς 'Απόλλωνα από ξογων των έν ταις ναυσίν ἐπί τε 'Αρτεμισίω καὶ ἐν Σαλαμίνι. — Schubart meint (S. 479), unserer Aussassung nach würde man mit der Wahl der Spartaner zu Aufsehern über die Ausführung des Beschlusses den Bock zum Gärtner gemacht haben. Dieses Bild passt keineswegs: denn die Notwendigkeit die Lakedamonier als freiwillige Ur-

<sup>&#</sup>x27;Απόλλωνι θεφ. Die Schreibung Απολονι ferner sei ohne Beispiel. Aber ist es nicht genug, dasz wir wissen, wie gerade in älterer Zeit in der Regel doppelte Consonanten einfach geschrieben wurden? vgl. Franz a. O. S. 49. 20) Vgl. jetzt auch Curtius S. 373: 'der Krieg wurde also nach Erneuerung des uralten Waffenbundes als ein amphiktyonischer geführt und dafür nach altem Herkommen von der Gesamtheit der Eidgenossen der amphiktyonischen Gottheit der Zehnte der Beute als Siegesdank geweiht.'

heber der Austilgung des Epigramms auzusehen haben wir aus Thukydides III 57 (vgl. m. A. S. 510 f.) nachgewiesen. Ihr Einflusz auf das Amphiktyonengericht gerade in jener Zeit wird uns durch ein ganz bestimmtes Beispiel bei Plutarchos Them. 20 bezeugt. Die schwapkende. hinterhältige Unentschiedenheit aber, welche Schubart in dem ganzen Verfahren nach unserer Auffassung findet, erhält ihre Erklärung durch die den Schlachten vorausgehenden und sie begleitenden Umstände. Die Entrüstung über den Uebermut des Pausanias rief den Unwillen über die zweideutige, geradezu feige Haltung der Lakedamonier vor und in dem Anfang der Schlacht hervor; dazu gesellte sich der Mismut derer, denen nur ein Zufall den Anteil am Siege geraubt hatte; es war also ein Act der Klugheit, die Stimmung der Hellenen sich zu versöhnen, wenn die Spartaner selbst ein derartiges, alle zufriedenstellendes Auskunftsmittel vorschlugen (vgl. m. A. S. 509, 12). — Für die Echtheit des Denkmals und der Inschrist ist diese ganze, an sich sehr interessante Frage ohne Bedeutung.

Schwierig ist die Untersuchung des Verhältnisses, in welchem die Inschrift des delphischen Gewindes zu derjenigen der olympischen Zeusstatue (Paus. V 23) steht. Beide Verzeichnisse stimmen, wie schon oben bemerkt wurde, von dem bei Pausanias sehlenden Namen der Thespier abgesehen, in 18 Namen mit einer einzigen Abweichung (Umstellung des Namens der Tegeaten) vollständig überein; im folgenden zeigt unser Katalog nicht allein eben dieselben Namen wie der des Pausanias, sondern deren noch drei mehr, und vor allem sie sämtlich in einer Ordnung, welche sich auf den ersten Blick als eine absichtlich nach einem bestimmten Princip gewählte und mit der Planmäszigkeit des ganzen Verzeichnisses im besten Einklang stehende ausweist, während in diesem Teil des olympischen Verzeichnisses eine wunderbare Unordnung sofort auffällt, die gegen die sonstige systematische Ausführung auch dieses Katalogs befremdlich absticht (vgl. m. A. S. 521). Hierauf hin hatten wir uns. ohne das Wie näher zu untersuchen, dahin ausgesprochen, der Katalog des Pausanias sei für lückenhast zu halten; es sei nichts natürlicher als dasz bei der Abschrift einer so langen Reihe von Namen sich Irtumer und Versehen eingeschlichen, möchten sie von Pausanias herrühren oder aus späterer Zeit (m. A. S. 521), und auch Bursian (litt. Centralblatt 1860 S. 174) hielt den Katalog des Pausanias der Modification für bedürftig. Wir müssen nun Schubart Recht geben, wenn er erklärt, man könne nicht so leicht über das Verzeichnis des Pausanias aburteilen; wenn er aber weiter meint, Auslassungen von Namen seien bei einer Abschrift erklärlich, nicht ebenso Umstellungen; man dürfe die Verzeichnisse nur miteinander vergleichen und die Abweichungen constatieren, weiter nichts, zumal die Echtheit der angenommenen delphischen Inschrift nicht auszer allen Zweifel gesetzt sei (S. 479) - so sind wir begreislich anderer Ansicht, haben aber die Verpflichtung, den nähern Nachweis der Ungenauigkeit des Pausanias-Textes zu führen. Uns ist die delphische Inschrift echt und wieder Ausgangspunkt der Untersuchung, ganz wie für Schubart der Text des namias. Schubart zwar legt unter Anerkennung der 'Sorgfalt und geschickten Combination?, mit welcher wir uns bemüht hätten in der Rangordnung des Katalogs eine tief durchdachte Planmäszigkeit nachzuweisen, keinen groszen Werth auf den Nachweis, da eine andere Rangordnung sich ebenso würde haben begründen lassen können. Indessen wird er uns doch zugestehen, dasz dieser Abschnitt ein notwendiger Teil unserer Aufgabe war, die sich allein um die gegebene, nicht um andere mögliche Fassungen zu kümmern hatte, und dasz diese Aufgabe gelöst war, sobald solche systematische Composition nachgewiesen werden konnte. Würde es nun möglich sein, eine gleiche in der Ordnung des Pausanias auch von da an aufzuzeigen, wo die Abweichungen vom delphischen Katalog beginnen?

In diesem<sup>21</sup>) waren deutlich zwei Gruppen der Festlandstaaten und Inselstaaten gesondert, deren jede mit den unbedeutendsten Mächten

```
Katalog
Schlangengewindes:
                               Zeusdenkmals in Olympia.
                                        (Paus. V 23):
      Lakedämonier
                                 1 Lakedämonier
   2 Athener
                                    Athener
   3 Korinther
                                    Korinther
   4 Tegeaten
                                    Sikyonier
   5 Sikyonier
                                    Aegineten
   в
      Aegineten
                                    Megarer
   7
     Megarer
                                    Epidaurier
   8
     Epidaurier
                                    Tegeaten
   9
     Orchomenier
                                    Orchomenier
  10 Phliasier
                                    Phliasier
  11
      Trözenier
                                    Trözenier
  12
      Hermioneer
                                    Hermioneer
  13
      Tirynthier
                                    Tirynthier
  14 Platäer
                                    Platäer
  15
      Thespier
                                    Mykenäer
  16
      Mykenäer
                                    Chier (Keer)
  17
      Keer
                                    Milesier (Melier)
  18
      Melier
                                    Ambrakioten
      Tenier)
  19
                                    Tenier
  20
      Naxier(
                                    Lepreaten
  21
      Eretrier
                                    Naxier
  22
      Chalkidier *
                                    Kythnier*
  23
     Styrier
                                   (Styrier
  24
     Eleer
                                    Eleer
      Potidäer
                                    Potidäer
  25
  26 /Leukadier
                                   Anaktorier
  27 Anaktorier
                                27 Chalkidier*
  28 Kythnier *
  29 Siphnier
30 Ambrakioten)
```

31 Lepreaten

<sup>21)</sup> Um das Verständnis des folgenden zu erleichtern, wird die Zusammenstellung beider Kataloge aus S. 522 m. A. hier wiederholt:

(Mykenäer - Kythnier, Siphnier) schlosz, und denen beiden gleichsam als Anhang die den übrigen gegenüber in einer Ausnahmestellung befindlichen Ambrakioten und Lepreaten augefügt waren (m. A. S. 545, 47). Wie gerathen nun bei Pausanias die Ambrakioten zwischen die Melier und Tenier, wie die Lepreaten zwischen die Tenier und Naxier? warum sind hier die euböischen Mächte, die Styrier und Chalkidier getrennt aufgeführt, welche so passend mit den bei Pausanias fehlenden Eretriern auf unserem Gewinde zusammen stehen? Musz schon dies in iedem unbefangenen ein Befremden hervorrusen, so kann durch eine genauere Prüsung dasselbe nur wachsen. Eine Auslassung von Namen hält Schubart für möglich. Nehme ich nun eiumal an, zwischen den Potidäern und Anaktoriern seien bei Pausanias die Leukadier ausgefallen, so hätte ich in beiden Verzeichnissen eine neue übereinstimmende Gruppe von je 5 Namen. Dieselbe wird in unserm Verzeichnis eingefaszt von den Namen der Chalkidier und Kythnier, bei Pausanias umgekehrt von den Namen der Kythnier und Chalkidier. Betrachte ich dann weiter die auf unserem Gewinde noch übrigen Namen, welche auch Pausanias aufbewahrt hat, so finde ich dort oben das Paar der Tenier und Naxier, unten das Paar der Ambrakioten und Lepreaten, und finde diese beiden Paare auf dem olympischen Monument so wieder, dasz sie sich gleichsam in ein-

ander verschränken: Ambrakioten, Tenier, Lepreaten, Naxier. — Musz nun dieses alles zusammengehalten nicht den Verdacht motivieren, es habe hier allerdings in irgend einer Weise eine wunderbare Umstellung neben der Auslassung einzelner Namen ihr Spiel gehabt?

Indessen kann, was die Vergleichung allein der Namenscolumnen plausibel macht, bei der Prüfung des Textes sich als unmöglich erweisen, zumal wenn derselbe nicht nur die Namen, sondern auszer ihnen einzelne Zusätze und Ausführungen gibt. Schubart meint nun S. 479, der Katalog des Pausanias mache gerade vorzugsweise den Eindruck einer sorgfältigen Copie der Inschrift. Und allerdings, sieht man auf die Genauigkeit der Aufzählung (πρώτοι, μετά δὲ αὐτούς. τρίτοι γεγραμμένοι και τέταρτοι, πέμπτοι, μετά δέ, έπι δε αύτοις, μετά δε τούτους, τέλευταίοι), so ist dieser Eindruck für einen Teil der Inschrift nicht zu leugnen. Gerade die Partie indessen, auf welche es hier ankommt, macht denselben bei weitem weniger. Die 5 ersten Namen bis zu den Aegineten (πέμπτοι) zählt er; dann saszt er ohne nähere Angabe der Ordnung die 4, Namen der Megarer, Epidaurier, Tegeaten und Orchomenier zusammen. Darauf folgt zwar noch einmal ein ênt de autoig, nun aber nicht mehr die einfache Nennung der Namen, sondern er gibt die nächsten 14 in ausführenden geographischen Umschreibungen (οσοι ολκούσιν, έκ δε χώρας της Αργείας, μόνοι Βοιωτών, οί Μυκήνας έγοντες, νησιώται δε usw.), bis gegen Ende die 4 letzten mit einem μετά δε τούτους neu aufgenommen und wieder einfach genannt werden, die letzten noch mit dem ausdrücklichen Zusatz τελευταίοι. Somit erhält ein unbesaugener Leser den Eindruck, als sei Pausanias anfangs genau zählend, dann aber mit der wachsenden Menge der Namen gleichsam ermüdet mit weniger Akribie

versahren, bis die Uebersichtlichkeit der letzten Namen wieder eine gröszere Strenge mit sich führte. Die Schreibung der Namen geht keinesfalls auf diplomatische Genauigkeit zurück, die man von Pausanias hier nicht verlangen wird, deren Vorhandensein aber zu einem viel unbedingteren Vertrauen in seine Ueberlieferung verpflichten wurde. Die Namen Kesos παὶ Μήλιοι sind bekanntlich erst Emendation Valckenars (zu Herod. VII 95. IX 29) für das handschriftliche Xioi xal Milnoioi. 22) Dieser Irtum braucht dem Pausanias nicht zugeschoben zu werden; er kann dem Abschreiber zur Last fallen; aber so viel wird aus dem gesagten, wenn wir es mit dem oben S. 449 über die Eingangsworte bemerkten zusammenhalten, hervorgehen, dasz die Ansicht Schubarts, es mache der Katalog bei Pausanias gerade vorzugsweise den Eindruck einer sorgfältigen Copie der Inschrift, wesentlich beschränkt werden musz. Das Wieviel seiner Ungenauigkeit wird nicht festzustellen sein; ein Teil der Abweichungen seiner Inschrift von der delphischen ist aber sicher schon auf Pausanias selhst zurückzuführen.

Der eigentliche Grund der regellosen Willkür und des wirren Durcheinander in dem Teile des Katalogs, der so auffallend von dem delphischen abweicht und doch so wunderbar wieder mit ihm zusammenstimmt, scheint nun aber in den Handschriften zu liegen. Wir halten hier den Text für durchaus corrumpiert und wagen einige Vorschläge, welche manchem vielleicht etwas ungeheuerlich vorkommen werden, an Ungeheuerlichkeit aber verlieren, sobald wir uns nur erinnern, was Schubarts eigne Untersuchung erwiesen und Gustav Krüger noch kürzlich in dieser Zeitschrift 1861 S. 481 erhärtet hat, dasz alle Handschriften des Pausanias auf ein einziges verlorenes Exemplar zurückgehen und die handschriftliche Grundlage in Folge dessen im höchsten Grade unsicher ist. dasz also sehr häufig durch die ratio die Annahme einer Corruptel geboten werde, auch wo die Handschriften sämtlich übereinstimmen. Als ein sehr häufiges Mittel ist gerade bei Pausanias von Schubart und in jenem Aufsatze auch von Krüger die Umstellung selbst ganzer Partien angewendet worden. Nach des letztern Beobachtungen, die durch mehrere Beispiele belegt werden, beschränkt sich ferner ein nicht geringer Teil der ziemlich häufigen Lücken in den Handschristen des Pausanias auf den Ausfall von Eigennamen. 23) Endlich weist Schubart (Vorrede seiner Ausgabe S. LIII) die Auslassung des zal als eine sehr häufige Erscheinung nach. - Zum bessern Verständnis des folgenden setzen wir den gegenwärtigen Text des Pausanias und die von uns vorgeschlagene Verbesserung nebeneinander her:

<sup>22)</sup> Irtümlich noch bei Schömann griech. Alt. II 89 Xioi. Vgl. jetzt auch Curtius S. 370 von der Stelle Paus. X 10, 1: oder es ist eine Lücke im Text anzunehmen, wie sie bei Namenreihen in seinem Werke mehrfach vorkommen.

### Paus. V 23, 2.

...νησιώται δε Κείοι+ και Μήλιοι+, | ... νησιώται δε Κείοι και Μήλιοι, Αμβρακιώται δὲ ἐξ ἡπείρου ἐκ δὲ Αἰγαίου καὶ τῶν Κυκλάδων της Θεσπρωτίδος, Τήνιοί τε οὐ Τήνιοι μόνοι άλλα και Ναξιοι, καὶ Λεπφεάται, Λεπφεάται από δε Ευβοίας [Ερετριείς καί] μέν τῶν ἐκ τῆς Τριφυλίας Χαλκιδεῖς οἱ ἐπὶ τῷ Εὐρίπω [καὶ] μόνοι, έκ δὲ Αἰγαίου καὶ τῶν Στυρείς, μετά δὲ τούτους Ἡλείοι καὶ Κυκλάδων οὐ Τήνιοι μόνοι αλλά Ποτιδαιάται και [ Δευκάδιοι καί] παὶ Νάξιοι παὶ Κύθνιοι, ἀπὸ δὲ 'Αναπτόριοι καὶ Κύθνιοι [καὶ Σίφ-Εὐβοίας Στυρεῖς, μετὰ δὲ τούτους νιοι], τελευταῖοι δὲ [Αμβρακιῶταί] Ήλειοι και Ποτιδαιάται και Άνακ- τε και Λεπρεάται, Λεπρεάται μέν τόριοι, τελευταΐοι δε Χαλκιδείς των έκ της Τριφυλίας μόνοι, Αμοί ἐπὶ τῷ Εὐρίπφ.

βρακιώται δὲ ἐξ ἡπείρου τῆς Θεσπρωτίδος.

Die Corruptel beginnt mit den Namen der Κείοι und Μήλιοι (für das handschristliche Xioi nai Milijoioi), d. h. da wo die durchgreisende Abweichung des olympischen Verzeichnisses von dem delphischen anhebt. Mit dem vyolotal de wird das Verzeichnis der Inselstaaten eingeleitet, welches sich hier ganz ebenso wie auf unserem Gewinde dem Verzeichnis der Festlandstaaten anschlieszt. Sehr wenig stimmt aber zu diesem Eingang das zwischen die Inselnamen geschobene 'Αμβρακιώται δὲ ἐξ ηπείρου und das Λεπρεάται των έκ της Τριφυλίας: die Fortsetzung zu dem νησιώται δὲ liegt vielmehr in dem ἐκ δὲ Αίγαίου καὶ τῶν Κυκλάδων. Der ganze Passus 'Αμβρακιώται δέ... μόνοι ist an dieser Stelle auszuscheiden: dafür, nicht aber dagegen, spricht die völlig ungehörige Stellung der Thusos zwischen den beiden Festlandstaaten und in solcher Entfernung von der nachherigen Beziehung in dem ου Τήνιοι μόνοι. Betrachtet man weiter den eingeschobenen Passus selbst etwas näher, so entspricht offenbar das Αμβρακιώται δὲ ἐξ ἡπείρου τῆς Θεσπρωτίδος dem Λεπρεάται μέν των έκ της Τριφυλίας, und es wird, wie dieser zweiten Aussührung der Name Δεπρεάται selbst vorhergeht, auch der ersten der Name Αμβρακιώται vorausgegangen sein, an Stelle des jetzt ganz unzulässigen Τήνιοι. Somit lesen wir: 'Αμβρακιώται τε και Λεπρεάται, Λεπρεάται μέν των έκ της Τριφυλίας μόνοι, Αμβρακιώται δέ έξ ηπείρου της Θεσπρωτίδος. Wohin ist nun aber dieses Einschiebsel zu setzen? Offenbar an den Schlusz des Inselkatalogs, welchen es so ungehörig unterbricht, d. h. dahin wo diese Namen auf dem delphischen Denkmal stehen; und damit wären die beiden Namenpaare (Tenier und Naxier — Ambrakioten und Lepreaten) aus ihrer Verschränkung dahin gebracht, wo sie sich auf unserem Gewinde befinden. Sehen wir von demanun folgenden Namen der Kúðvioi einen Augenblick ab, so heiszt es bei Pausanias weiter: ἀπὸ δὲ Ευβοίας Στυρείς und doch erscheinen τελευταίοι δε Χαλκιδείς οι επί τῷ Ευρίπω. Hier musz einmal auffallen, dasz die Eretrier nicht erwähnt werden (7 Trieren bei Artemision und Salamis, 600 Mann mit den Styriern bei Plataa), sodann dasz die kleine Macht der Styrier zuerst hier aufgeführt wird und die mächtigen Chal-

kidier (Bemannung von 20 athenischen Schiffen bei Artemision und Salamis, 400 Mann bei Plataa) hinter ihnen und so ganz nachträglich aufgeführt werden (vgl. m. A. S. 546). Denken wir nun weiter daran, dasz auf dem Schlangengewinde die Reihenfolge diese ist: Eretrier, Chalkidier, Styrier, dasz ferner die auf beiden Monumenten übereinstimmenden Gruppen der Styrier, Eleer, Potidäer, Anaktorier bei uns von den Namen der Chalkidier und Kythnier und bei Pausanias umgekehrt von den Kythniern und Chalkidiern eingeschlossen werden, so liegt es sehr nahe zu vermuten, es sei bei Pausanias der Name der Eretrier ausgefallen und auch bei ihm die Ordnung dieselbe gewesen wie auf unserem Katalog. In dieser Ansicht musz uns die in der bisherigen Fassung auffallende Stellung der Kythnier bestärken. Wenn Pausanias den Keern und Meliern die Tenier und Naxier aus dem ägäischen Meere entgegensetzt, so verstehen wir das: denn er rechnet Keos und Melos zum myrtoischen Meere. Aber eben dahin gehört auch Kythnos, und nahm er einmal das ägäische Meer hier in dem engern und eigentlichen Sinne, so konnte er das unmittelbar neben Keos liegende Kythnos unmöglich ihm entgegenstellen, noch neben Naxos ohne neuen Zusatz aufführen. In der jetzigen Ordnung, welche er auf dem Denkmal fand (Κύθνιοι und Σίφνιοι) und die sie mit Recht einnehmen (m. A. S. 547), hat das ex de Alyaiov keinen Einslusz mehr auf diese Namen (vgl. Strabon II 124). Es wäre daher die Uebereinstimmung mit Ausnahme der bei Pausanias noch fehlenden Leukadier und Siphnier hergestellt. Wir stehen nicht an, in Anbetracht ihrer Teilnahme am persischen Kriege und des Verhältnisses zu den anderen Staaten (der Leukadier zu den Anaktoriern, der Siphnier zu den Kythniern, vgl. S. 523 m. A.) auch diese Namen, wie den der Eretrier, als ausgefallen anzunehmen, mochte sie nun schon Pausanias übersehen haben, oder mögen auch hier die Abschreiber die Schuld tragen.

So bliebe denn als letzte Abweichung des olympischen Verzeichnisses von dem unsrigen nur noch die andere Stellung des Namens der Tegeaten und die Auslassung der Thespier übrig. Bei der bestimmten Bezeichnung τρίτοι δε γεγραμμένοι και τέταρτοι Κορίνθιοί τε και Σιπυώνιοι, läszt sich der vierten Stelle, an welcher die Tegeaten bei uns stehen, kein anderer Name aufnötigen; und es scheint als habe man die Rücksicht, welche man bei dem delphischen Weihgeschenk und seiner früheren Inschrift nahm, dasz ihnen vor allen der Sieg mit verdankt wurde. hier nicht walten lassen, sondern sie nach den sonstigen Gesichtspunkten eingereiht (vgl. m. A. S. 539 u. 508). Mit dem Πλαταιείς δε μόνοι Boiwtwv vertruge sich schon ein eingefügtes nal Geonieig, und die Iddentität beider Gewinde wäre dann vollständig. Aber so wenig unmöglich dieser Ausfall von 4 Namen unter 31 uns auch erscheint, wo zwei Factoren, die in dieser Sache sonst schon erwiesene Ungenauigkeit des Pausanias und der misliche Zustand der Handschriften, zusammenwirken: so geben wir doch gern zu, dasz diese Ausfüllung der Lücken allein um der Congruenz mit einer andern Inschrift willen, wenn nicht innere Gründe in ihr selbst dazu treten (wie z. B. bei dem Namen der Eretrier), subjective Vermutung bleibt, die nur durch die Analogie anderer Auslassungen bei demselben Schriftsteller und die weiteren aufgedeckten Vehler dieser ganzen Stelle auch ein objectives Gewicht erhält.

Ein non liquet bleibt der Name der Eleer gerade an dieser Stelle. Unsere nach Bröndsteds Vorgang aufgenommene Erklärung (S. 538), es seien die eretrischen Eleer, sollte nur die Form motivieren, unter welcher es den Eleern möglich wurde ihren Namen in die Inschrist einzuschwuggeln, und zugleich die Stellung am Schlusz der euböischen Völker erklären. Es erscheint uns, wenn die peloponnesischen Eleer gemeint sind, gerade der Platz, ihre Aufführung mitten unter den Inselvölkern, als das schwierigste, und diese Schwierigkeit bleibt auch für die olympische Inschrist bestehen, wo ja sonst eine Einschmuggelung dieses Namens leichter zu erklären sein würde, ohne dasz man nach allem bisher gesagten mit Schubart (S. 480) darin einen Verdachtsgrund für das Schlangengewinde sehen wird, dessen Inschrist er sich geneigt fühlte in irgend einer Weise eben deshalb von der olympischen abzuleiten.

Unsere frühere Erklärung des Umstandes, dasz auch der olympische Katalog über Plataa hinausweist und hier eine Veranlassung zu einer nachträglichen Aenderung der Inschrift, wie bei unserem Gewinde, doch nicht vorlag, scheint uns auch jetzt noch die einsachste, dasz nemlich der über das delphische Weihgeschenk zuvor gefaszte Beschlusz auf die später vollendete Zeusstatue sogleich angewendet wurde, und diese mithin gleich anfangs nur die éine Inschrift erhielt (vgl. m. A. S. 512). An das delphische Monument knupst die Ueberlieserung die Geschichte der geänderten Bestimmung; sind also beide Verzeichnisse identisch, so ist offenbar das olympische vom delphischen und nicht umgekehrt das delphische vom olympischen abzuleiten, sollte die colossale Erzstatue des Zeus wirklich auch ebenso schnell vollendet gewesen sein, wie Schubart S. 481 meint, als das wenn auch im einzelnen höchst kunstvolle, aber immer doch einfache Gewinde mit dem goldenen Becken. Göttling S. 4 scheint es sogar sehr wahrscheinlich, was wir nicht einmal zu behaupten wagten, dasz Anaxagoras von Aegina, der Versertiger des olympischen Denkmals, auch der Künstler des Schlangengewindes gewesen sein werde. Seine Hoffnung, es werde der Name des Künstlers sich einst sicher noch auf der Rückseite des Denkmals finden, teilen wir freilich nach dem gegenwärtigen Zustande des Monumentes nicht (vgl. m. A. S. 526). Die unteren Gewinde sind völlig glatt, so dasz ein Name hier uns nicht entgangen

Endlich verspricht sich Schubart S. 481 fruchtbare Resultate aus einer eingehenden Untersuchung darüber; von wem die Abfassung der Inschrift abhieng, wer dabei die Aufsicht führte. Wir sind ihm für den Wink dankbar und werden ihn zu benutzen suchen. Die Frage nach der Echtheit oder Unechtheit des Monumentes oder der Inschrift kann schwerlich daraus eine andere Antwort erhalten, als schon jetzt gegeben werden kann; die Geschichte der Inschrist hingegen und der Hergang bei

wäre; die oberen gegenüber der Weihinschrift aber entweder ebenso glatt oder so zerhackt, dasz etwas zu erkennen auch künstig schlechterdings

unmöglich sein wird.

der Umänderung der delphischen könnte leicht daher ein helleres Licht erhalten.

Zum Schlusz kann ich nicht umhin, das philologische Publicum darauf aufmerksam zu machen, dasz der von einem Herrn Wilhelm Krühne im Novemberheft der illustrierten deutschen Monatsheste (1861) als eigene Arbeit veröffentlichte Artikel 'die Schlangensäule auf dem Hippodrom in Konstantinopel' einige sehr vereinzelte Abkürzungen, Versetzungen und Wortvertauschungen abgerechnet der wörtliche Abdruck eines Manuscriptes ist, welches von mir im Jahre 1856 auf Verlangen des Herrn Gesandten von Wildenbruch für den verstorbenen König von Preuszen angesertigt und mit meiner Namensunterschrift versehen, durch ihn an denselben abgesendet wurde, nun aber zufolge eigner brieflicher Mitteilung des genannten Herrn an die Redaction der Monatsheste demselben in die Hande fiel, als er nach dem Tode des Königs mit dem Ordnen der königlichen Privatbibliothek beaustragt war. Es ist eine Copie derselben Abhandlung, welche von mir gleichzeitig an Professor Curtius nach Berlin geschickt und auf dessen Veranlassung in den Monatsberichten der dortigen Akademie der Wiss, veröffentlicht wurde. flüchtige Vergleichung des angeblich Krühneschen mit dem Aufsatz der Monatsberichte wird jeden sogleich von der völligen Identität beider Arbeiten überzeugen. Der von Hrn. Krühne mit abgedruckte Schlusz, welcher die Identität des pythischen und delphischen Dreifuszes zu erweisen suchte, war als unhaltbar von Prof. Curtius unterdrückt worden und fehlt daher in den Monatsberichten. Auch der in den Monatshesten gegebenen Zeichnung scheint eine von mir jenem Manuscript beigefügte zugrunde gelegen zu haben.

Vorstehende Abhandlung lag zum Druck bereit, als mir von Hrn. Professor Curtius in Göttingen die Mitteilung wurde, er sei damit beschästigt seine Ansichten über das platäische Weihgeschenk ausführlich darzulegen. Somit glaubte ich diesen Aufsatz bis zu dem Erscheinen iener versprochenen Arbeit zurückhalten zu müssen, welche nunmehr (s. oben Anm. 1) gedruckt vorliegt. Da das Schlangengewinde, wenn es echt sei. für eine der allermerkwürdigsten Reliquien des hellenischen Altertums angesehen werden müsse, so halt Curtius es gewis mit Recht für eine dringende Aufgabe archäologischer Wissenschaft, hierüber ins klare zu kommen, und um so mehr, da sich die Ansicht, dasz uns auf dem Atmeidan zu Konstantinopel ein hellenisches Kunst- und Schriftdenkmal aus Ol. 76, eines der berühmtesten Denkmäler griechischer Geschichte, erhalten sei, fast ohne Widerspruch allgemein geltend gemacht habe (S. 374). Er erneuert sodann in ausführlicher Begründung (S. 374 -390) seine gleich bei der Auffindung geäuszerten Bedenken (Berliner Monatsber, 1856 S. 179) und kommt schlieszlich zu einem 'rein negativen' Resultate. Nach seiner Ueberzeugung wird der byzantinische Ursprung der Schlangensäule anerkannt und der Glaube an ihre Herkunst aus Del-

phi und ihr bis in den Perserkrieg hinaufreichendes Alter aufgegeben werden müssen' (S. 389).

Wir fühlen uns zunächst auch Hrn. Prof. Curtius für seinen Beitrag zu der so wichtigen Untersuchung zu aufrichtigem Dank verpflichtet; aber wir sind doch nicht der Meinung, dasz die Unechtheit des Monumentes durch das von ihm vorgebrachte irgendwie erwiesen, der Beweis der Echtheit durch seine Gegenargumente irgendwie erschüttert worden wäre. Einzelne seiner Bedenken glauben wir durch unsere obigen Bemerkungen schon erledigt zu haben, und es ist auf sie an den betreffenden Stellen in den Anmerkungen Bezug genommen worden. Seine Hauptargumentation bedarf noch einer besondern Prüfung. Curtius stellt sich vornehmlich auf den kunsthistorischen Standpunkt, aber, wie uns scheint, nicht weniger befangen als Schubart auf den einer unbedingten Verehrung des Pausanias, und wir besinden uns auch zu ihm in einem ähnlichen principiellen Gegensatz, wie wir ihn oben im Eingang unserer Abhandlung Schubart gegenüber angedeutet haben; eine Verständigung hierüber ist vor allem wieder nötig. Die Methode welche Curtius anwendet, dasz er die beiden Fragen zu beantworten sucht, 'wie wir uns das Denkmal in Delphi zu denken haben und wie sich das in Konstantinopel belindliche zu ihm verhalte' (S. 374) ist gewis richtig, aber doch nur bis zu einem gewissen Punkte. Auch wir haben in unserer Abhandlung (Abschnitt II und III) diesen Weg eingeschlagen; aber das aus den so allgemeinen, unbestimmten Nachrichten der Alten zu gewinnende Bild kann streng genommen kein anderes sein als ein sehr allgemeines, wie es in dem Resumé S. 513 m. A. enthalten ist: ein goldener Dreifusz auf einer dreiköpfigen ehernen Schlange, versehen mit den Namen nachweislich der Tenier (Herod.), Plataer (Thuk.), Kythnier, Siphnier, Melier, Lakedamonier. Athener. Korinther - und zwar den drei letzten in dieser Reihenfolge - (Plut.), wahrscheinlich aber aller der Staaten, welche der Katalog des Pausanias angibt, auch wol in der dort befolgten Ordnung, soweit dieselbe nicht an eignen Unzuträglichkeiten leidet. Eine weitergehende Auslegung, wie sie Curtius jetzt gibt, kann dann ferner noch, ganz abgesehen von dem Gewinde des Atmeidan, allein aus den Worten des Pausanias heraus zu der Vermutung kommen, die uns aus der Vergleichung iener Stelle mit dem vorhandenen Monument zur Gewisheit wurde, dasz ein goldner Kessel (in der Benennung τρίπους) unmittelbar auf dem Kopf der Schlange auslag, nicht erst ein Dreifusz darauf gestellt war (S. 376 f.); jede weitere Construction des Denkmals aber aus den aller bestimmten Ausführung entbehrenden Angaben der Alten bleibt Hypothese und um so mehr Hypothese, je slüchtiger der eine Hauptzeuge Pausanias das Monument betrachtet hatte (vgl. Curtius S. 375). Führte also die Geschichte des platäischen Weihgeschenks uns zu dem Schlangengewinde auf dem Atmeidan selbst hin, und treffen die allgemeinen historischen Merkmale auf dasselbe zu, so musz, um es zu wiederholen, das vorhandene Denkmal Grundlage der weitern Prüfung werden, ist nicht aber um des vorgefaszten Bildes willen zu ignorieren (vgl. oben S. 442). Und da ist die Bezeichnung der einen Schlange bei Herodotos und dem

flüchtigen Pausanias das einzige Merkmal, welches scheinbar nicht zutreffen würde, in Wahrheit aber gerade die Echtheit mit beweisen hilft (vgl. oben S. 443).

Sehen wir nun aber zu, welches Bild durch solche Construction gewonnen wird, so wird nicht allein das Hypothetische des ganzen Baus nur augenscheinlicher, sondern auch das Bild des Denkmals selbst zu einem etwas seltsamen Gebilde. Curtius denkt sich den Dreifusz in folgender Weise gestaltet: auf einem Untergestell von drei Stäben lag das goldene Becken; der offene Raum zwischen den drei Füszen war ausgefüllt durch den sich emporringelnden, zwischen ihnen sich hindurchschlingenden Schlangenleib, der sich unmittelbar unter dem Bauch des Kessels spaltete, so dasz dieser scheinbar auf den drei Hälsen ruhte (S. 377-379 vgl. mit 383). Man kann sich danach die Sache wieder doppelt denken. Entweder 'schlingt sich der Schlangenleib so zwischen die Füsze hindurch', dasz er sich an ihnen selbst emporringelt; dann komme ich stets, wie man sich auch die Sache vorstellen mag, zu einer im höchsten Grade unästhetischen und technisch schwierigen, gleichsam bänderartigen Umschnürung eines oder aller Zwischenräume der drei Füsze - oder der Schlangenleib zieht sich in der Mitte frei und ohne Anhalt bis zum Kessel empor (wir haben uns das Ganze aber in einer ansehnlichen Grösze zu denken): nun dann habe ich die von Curtius (S. 389) so verdächtigte Spirallinie oder eine phantasievolle Verschlingung, wie sie in Zeichnungen auf Münzen sich immerhin leicht geben läszt (vgl. in Böttigers Amalthea Bd. I Tafel III M), für die Plastik aber in der Praxis sehr schwierig gewesen sein möchte. Wäre endlich ein solches Ganze, besonders das Auslausen eines ehernen Schlangenleibes in drei Köpse wirklich so viel asthetischer als unsere Schlangentrias, die ja eben in der Aesthetik ihren Grund und ihre Erklärung hat, welche Curtius S. 383 vermiszt, da eine einzige Schlange entweder auf einander gerollt das unästhetische Bild jener Tabaksrollen gegeben hätte, denen wir auf den Zeichnungen<sup>24</sup>) begegnen, und auszerdem ein unnatürliches Riesenthier voraussetzen würde, oder langgezogen die wirklich geschmacklose byzantinische Schnekkenform erreicht hätte (vgl. m. A. S. 526 und oben S. 444 nebst der Ausführung von Welcker ebd.)?

Und worauf stützt sich nun diese Hypothese? Weder das èni rov τρικαρήνου ὄφιος ἐπεστεώς des Herodotos, noch das ἐπικείμενον δράzorti des Pausanias fordern solch ein Bild wie Curtius es sich denkt. und fragen wir, auf welches die Worte beider einfacher und natürlicher passen, so offenbar besser auf die dreikopfige Schlangentrias unseres Monumentes als auf das von einem Schlangenleibe durchwundene Drei-

<sup>24)</sup> Nachträglich mag hier noch auf eine Ansicht des Schlangengewindes aufmerksam gemacht werden, welche nach K. O. Müller (Amalthea III 27) in einer im Cabinet des estampes der k. Bibliothek zu Paris befindlichen Sammlung von Zeichnungen nach konstantinopolitanischen Monumenten aufbewahrt wird unter dem Namen 'antichissimo serpente di bronzo di Const.', nach einigen eine Fontana, nach anderen 'il serpente di Moise'.

fuszgestell. Aber die Analogie anderer Denkmäler tritt ergänzend hinzu! An dem Dreifusz von Frejus (K. O. Müller kl. d. Schr. II 593 f.) scheint eine Schlange in ähnlicher Weise angebracht gewesen zu sein und Ps. Lukianos de astr. 23 26) be schre i bt (?) einen Dreifusz mit einem δράκων ύπο τῷ τρίποδι (Curtius S. 383); uns dünkt, diese Beispiele sind nicht glücklich gewählt; aber auch wenn wir derartige Dreifüsze hätten, wirklich erhaltene, nicht nur beschriebene oder auf Münzen oder Reliefs etwa dargestellte, und gauz in solcher Weise construierte, in welcher sich Curtius den platäischen vorstellt — sie würden absolut nichts beweisen können: denn es würden immer nur einige vereinzelte Reste sein gegenüber der unzähligen Menge in der Wirklichkeit einst vorhandener, von deren Existenz, nicht aber ihrem Aussehen wir wissen. Würde nicht jedes Berufen auf eine Analogie hier soviel heiszen wie den Reichtum an künstlerischen Motiven leugnen oder ihn willkürlich beschneiden wollen? Und mit welchem Rechte kann nun in unserem Falle von 'sicheren Analogien' (S. 381), von dem 'festen Resultat einer archäologischen Kritik' (S. 387) gesprochen werden? Durchaus unhaltbar scheint mir also die Schluszfolgerung S. 386: 'da nun das vorhandene Schlangengewinde allem widerspricht, was wir nach bestimmten Zeugnissen von dem platäischen Weihgeschenke wissen oder nach sicherer Analogie von einem Schrift- und Kunstwerke dieser Art und Zeit voraussetzen müssen, so glaube ich mit gutem Rechte behaupten zu können, dasz das eherne Guszwerk in Konstantinopel niemals ein Teil jenes alten Weihedenkmals gewesen ist.'

Die bisherige hypothetische Construction nötigt nun aber Curtius consequent zu weiteren Folgerungen, welche an sich zwar durchaus richtig sind, hier aber zugleich mit der ersten falschen Voraussetzung fallen. Sein Dreifusz mit dem besondern Gestell verlangt natürlich ein Postament (βάθρον, in der Regel ein Marmorsockel); dieses pflegt die Inschrift zu tragen, wie z.B. an dem Zeusbilde in Olympia (Paus. V 23, 1), welche auch an dem platäischen Dreifusz nicht wol an dem Bauch des Kessels, noch auch an dem Leibe der sich emporringelnden Schlange könne angebracht gewesen sein; damit würden dann die Nachrichten von dem Austilgen des Epigramms - durch Abnehmen der Oberfläche der Marmorbasis — sehr wol stimmen (Curtius S. 378). In unserem Monument aber haben wir ein Weihgeschenk, welches an sich einen monumentalen Charakter hatte' und daher nach Curtius eignen Worten S. 379 keines Postaments bedurfte, als höchstens eines flachen Steinwürfels, ähnlich demjenigen der heute noch zu diesem Zweck ausreicht. Das Gewinde war Postament und zugleich durch die drei Schlangenköpse ein Teil des Dreifuszes selbst (vgl. Welcker oben S. 444). Die Gründe mithin, weshalb die Inschrift nicht auf den Schlangenleibern sollte angebracht

<sup>25)</sup> Die Worte lauten: ἀλλὰ παρὰ μὲν Δελφοῖς παρθένος ἔχει τἡν προφητείην, σύμβολον τῆς παρθένου τῆς οὐρανίης, καὶ δράκων ὑπὸ τῷ τρίποδι φθέγγεται, ὅτι καὶ ἐν τοῖσι ἄστροισι δράκων φαίνεται. Kann hieraus irgend etwas für eine Curtius Vorstellung entsprechende plastische Darstellung gefolgert werden?

gewesen sein, fallen weg. Sie stand auch hier vollkommen deutlich lesbar, in übersichtlichen, geraden, sorgfältig über einander gestellten Reihen, auf günstigstem Raume der zwar gekrümmten, aber durchaus geräumigen Flächen, war auch hier eingegraben, nicht flach oder nachlässig 'eingekratzt' (Curtius S. 382 u. 385; m. A. S. 494), so günstig und beguem, dasz ein Mann mittlerer Grösze hinantretend den Anfang des Katalogs den Augen gerade gegenüber haben muste, so deutlich und klar ferner, dasz noch jetzt nach 1300 Jahren die durch ihr Grab am längsten geschützten, letzten Namen mühelos mit unbewaffnetem Auge, ja ohne dasz es des Bückens bedurft hätte, gelesen werden konnten (m. A. S. 489). Allen Punkten also, um deretwillen für den Dreifusz nach Curtius Vorstellung eine Marmorbasis nötig wurde, war hier allein schon durch das Erzgewinde Genüge gethan. — Curtius meint ferner S. 380, nolanter hezeichne die Thätigkeit des Steinmetzen und könne nur gegen den Sprachgebrauch vom Einritzen (?) in Erz gebraucht werden; aber Stephanus Sprachschatz weist uns gleich als erstes Beispiel nach: Gruteri inscr. p. 401, 22 το δε δόγμα τόδε πολάψαντας ες γαλκώματα δύο. Vgl. damit zugleich als Beleg für das ένεγάραξαν des Plutarchos über dieselbe Sache (de malign. Herod. 42) eben desselben Biographie des Perikles 21 του Λακεδαιμονίου προμαντείαν είς το μέτοπου έγκολα ψάντων τοῦ χαλκοῦ λύκου, λαβῶν αὐτὸς προμαντέζαν τοῖς Αθηναίοις είς τον αὐτον λύκον κατά την δεξιάν πλευράν ένεγάρα-Esv. Endlich kann auch von unserm Gewinde nicht gelten, was auf eine Schlange in so kleinen Dimensionen passt, wie sie Curtius im Sinne hat: die Tilgung einer längern Inschrift auf der Haut einer hohlgegossenen und ohne Zweifel auf das sorgfältigste modellierten Erzschlange wäre eine Arbeit gewesen, welche ohne Zerstörung des ganzen Kunstwerks gar nicht möglich gewesen wäre' (S. 380).

Die unserer Ansicht nach willkürliche und befangene Anschauung, welche Curtius von dem platäischen Dreifusz hat, bestimmt nun auch die weiteren Einwendungen, welche er im besondern gegen meine Ausführung richtet (S. 382 ff.). Sie erledigen sich aber deshalb auch meist durch das bisher bemerkte. Von dem Misverständnis, dasz er mich von der Vorstellung ausgehen läszt, Philomelos habe den ganzen Dreifusz geraubt, s. oben Anm. 11. Mit Recht erscheint es Curtius als höchst unwahrscheinlich, die Erhaltung eines einzelnen mit dem Ganzen eng verflochtenenen Bestaudteils des ehernen Weihgeschenks, wie sein δράκων es sein würde, anzunehmen (S. 383); aber seine angebliche Gestalt ist nur eine Fiction. Das nach Konstantinopel versetzte Monument war ein Stück. das von den Phokiern geraubte das andere. Denn allerdings halten wir durch unser Monument belehrt die Vorstellung sest eines Dreifuszes ohne Füsze' (Curtius S. 384), wenn man ein Dreifuszpostament mit den Dreifuszbeinen daran so nennen kann, 'die naive Umkehrung von Kopf und Fusz' (Welcker S. 817). Die Dreiheit der Stützen, welche Curtius verlangt, wenn nicht das ganze Geräth seinen Namen und Charakter einbüszen sollte' (S. 384), ist also vorhanden; wenn er aber in Abrede stellt dasz Schlangenleiber jemals bei echtgriechischen Geräthen als statische Stützen oder säulenartige Träger verwendet worden seien, weil sie ihrer Natur nach zu solchen Functionen vollkommen ungeeignet' wären (S. 386). so ist das eine durch nichts zu beweisende und rein subjective Annahme: Welcker ist von der Betrachtung des vorhandenen Kuustwerks her gerade zu einem völlig entgegengesetzten Urteil gekommen (vgl. oben S. 444). - Es sei ferner 'undenkbar, dasz eine so seltsame und abweichende Ausstattung des Denkmals von den alten Berichterstattern gedankenlos übergangen worden sein sollte? (S. 384). Aber Herodotos schrieb nicht als Kunstforscher, sondern erwähnt es als Geschichtschreiber unter dem Gesichtspunkt seiner Entstehung, und Pausanias, der als Kunstforscher hatte schreiben sollen, besichtigte es auszerordentlich nachlässig.

Wenn aber Curtius auf die Frage, ob dies eherne Schlangenwerk an sich betrachtet Anspruch machen könne für ein Erzeugnis altgriechischer Plastik zu gelten, mit einer Beschreibung antwortet (S. 384), so hätte dieselbe einige Rücksicht nehmen müssen auf die früher von uns gegebene (m. A. S. 492. 525 ff. 528), welche seine mir damals schon bekannten und jetzt wiederholten Ausstellungen (der zusammengedrehte Knäuel, hohle Stiel, das äuszerliche Schema von Schlangenleibern, die flache Reliefarbeit, die gedrehte Erzsäule, S. 384) ausdrücklich berücksichtigte, und wie damals so musz ich auch heute aus gewissenhaftester Autopsie heraus seine Vorstellungen von dem Gewinde als irrig bezeichnen. Gewis ist, um ein so entschieden absprechendes Urteil zu fällen, wie von Curtius S. 384 geschieht, ein eignes und wiederholtes Sehen und Prüsen des Denkmals notwendig. Welcker, der das Monument doch nur in seinem verschütteten Zustande gesehen hat, findet in dem von mir 'geschilderten Kunstcharakter' gerade 'grosze Wahrscheinlichkeit' (S. 816); auch Göttling, der sich unumwunden für die Echtheit erklart, spricht aus Autopsie 26); O. Jahn, Urlichs, W. Vischer, der letzte auch ein Augenzeuge, nehmen zufolge mündlicher Versicherung an dem künstlerischen Charakter keinen Anstosz; ebenso endlich hegt auch E. Guhl keine Zweisel, der nach mir und in völliger Vertrautheit mit der Streitfrage das vollständig aufgedeckte Gewinde gesehen hat.

Die Bedenken, welche Curtius in Betreff der Inschrift auszert, sind dieselben, welche Göttling zum Gegenstande seiner Untersuchung gemacht hat, und also oben schon besprochen worden (vgl. S. 447 f. u. 442 A. 2). Anstöszig ist ihm auszerdem noch und zwar am anstöszigsten unter allen Punkten die Form Pleiagios für Pliagios, welche nach allen Analogien einer Zeit verdorbener Rede- und Schreibweise angehöre? (S. 386). Die Inschrift bei Ross 'Reisen und Reiserouten' 1 S. 42, auf welche wir uns beriefen, gehört allerdings in die Zeit der römischen Herschaft; die Münze aber, welche wir weiter zum Beleg anführten, mit Olesa auf der einen Seite, rührt aus autonomer Zeit her (vgl. Hoffmann Griechenland I 820): vgl. auszerdem bei Sestini class. gener. I S. 25 Münzen aus der Zeit vor dem achäischen Bunde mit der Aufschrift Pheiggion und S. 26

<sup>26)</sup> Er sah es im Jahre 1852 mit Preller zusammen und nennt es ein 'egregium opus' das ihre Bewunderung erregt habe. [Vgl. desselben seitdem erschienenes, gleichfalls gegen Curtius gerichtetes commenta-

gleichfalls autonome, aber aus der Zeit des achäischen Bundes mit Oleiaσιων, hingegen kaiserliche aus der Zeit des Severus mit Φλιασιων (vgl. denselben Il S. 45).

Da Curtius das ganze Denkmal für unecht hält, so 'erscheint es ihm als eine undankbare Aufgabe, sich mit Erklärung der Abweichungen zwischen dem delphischen und olympischen Katalog zu bemühen? (S. 386), oder als eine Vermessenheit 'aus ihm Pausanias und Herodotos des irtums überführen und den Text des erstern darnach verbessern zu wollen' (S. 382). Nun wir denken die Corruptel dieses Textes schon abgesehen von dem Monument erwiesen zu haben, und dasz die Heilung durch unsere Inschrift angegeben und die systematische Composition derselben dadurch nur offenbarer wird, scheint uns ein sehr wichtiges Moment gegen die Anuahme ihrer Fälschung zu sein. - Ebenso ist es für uns eine undankbare Aufgabe, der Möglichkeit einer von Curtius behaupteten byzantinischen Fälschung nachzugehen: wir halten die Beweiskette durch die Geschichte des Monumentes für geschlossen, die uns von Delphi nach Konstantinopel, von dem alten Hippodrom nach dem heutigen Atmeidan, von der Schlacht bei Platää zur Aufgrabung des Gewindes im letzten Krimkriege führte — welche ferner durch die verschiedensten Zeugen immer dieselben Merkmale jenes ursprünglichen Weihgeschenks angibt, zuweilen (natürlich unbewust) fast mit denselben Worten des Herodotos selbst (vgl. m. A. S. 520). Indessen wird auch hier manches von Curtius behauptete einer näheren Prüfung nicht Staud halten und werden manche seiner Bedenken sich leicht heben lassen. 'Der Dreifusz' sagt er S. 381 'von dessen Verpflanzung nach Byzantion in Uebereinstimmung mit dem Scholiasten zu Thuk. I 132 die byzantinischen Geschichtschreiber Nachricht geben, verschwindet in den folgenden Zeiten; statt seiner ist nach dem 14n Jahrhundert nur von einem ehernen Schlangengewinde die Rede, welches, auf dem Hippodrom befindlich, mit seinen drei offenen Rachen als Foutane benutzt wurde.' Diese Nachricht ist nicht ganz genau. Die frühesten Zeugnisse gehören dem vierten und fünsten Jahrhundert an (Eusebios, der Theodosische Obelisk, Sokrates, Sozomenos); dann folgt, da die Notiz des Paulus Diaconus aus dem 8n Jh. für diesen Gesichtspunkt werthlos ist, eine Lücke bis zum zwölften oder dreizehnten Jh., in welche Zeit spätestens die Schrift des Anonymus zu setzen ist, die im fünfzehnten Jh. Kodinos benutzt. 27) In die Mitte des vierzehnten fällt aber gerade die ausführliche und wichtige Nachricht des Augenzeugen Nikephoros Kallistos, die durch den Zusatz ον Παυσανίας μετά τον Μηδικόν ανέθετο πόλεμον keinerlei Zweifel an der Identität seines Dreifuszes mit dem platäischen übrig läszt und daher die eben erwähnte Lücke für die Streitfrage sehr unschädlich macht. Sosort beginnt denn auch die Reihe der neueren Reisenden, deren erster Bondelmonte (1422) das Denkmal in Worten bezeichnet, welche nicht min-

riolum alterum de monumento Platacensi' vor dem Jenaer Sommerkata-27) Vgl. Lambecius Vorr. S. XIV Bk. 'quisquis igitur. auctor est illorum collectaneorum, ducentis saltem vel trecentis annis Codino est antiquior.'

404

der deutlich auf dasselbe passen als die Angaben der Alten (\* tres aeneos serpentes in unum videmus oribus apertis ').

Curtius meint S. 387, das Verschwinden des Dreisuszes sei natürlicher als seine unversehrte Erhaltung; vielmehr müste eine solche in Betracht der geringen Reste von Erzwerken, welche sich überhaupt erhalten haben, und der vielen Feuersbrünste, welche Konstantinopel heimgesucht, als ein wahres Wunder angesehen werden. Auf die Brände von 404 und 406 aber, deren erster die nächste Umgebung der Sophienkirche, deren zweiter die Pforten des Hippodrom zerstörte, durste Curtius sich nicht berusen, da unser Gewinde gerade am entgegengesetzten Ende der auszerordentlich langen Rennbahn stand und der Platz selbst wieder von der Sophienkirche eine beträchtliche Strecke entfernt ist. Auszerdem ist nach unserer frühern Ausführung (m. A. S. 551, vgl. Kirchhoff CfG. IV S. 279 Nr. 8611) aus verschiedenen triftigen Gründen die Einrichtung iener Wasserkunst höchst wahrscheinlich schon in die Zeit des Valens (364-378), mindestens in die des Theodosius (378-395) und keinenfalls in die spätere byzantinische Zeit zu setzen; es müsten also die Feuersbrünste, welche nach Curtius die Zerstörung des Kunstwerks und zugleich dann die Erneuerung zu einer Wasserleitung hervorgerufen haben sollen, vor jenem Zeitraum liegen, d. h. in einer Zeit für welche die Nachrichten über das Monument gerade am reichlichsten slieszen. Des Sokrates Werk umfaszt die Jahre 306-439, dasjenige des Sozomenos die Jahre 323-439. Man sieht also: auf der einen Seite ein wahres Nest unerklärter Unwahrscheinlichkeiten, auf der andern eine in allen Teilen auf das beste zusammenstimmende, von den verschiedensten Seiten aus stets neu verbürgte, höchst einfache Thatsache. Aber auch die zahllose Reihe anderer Feuersbrünste 26) könnten offenbar nur etwas beweisen, wenn der Untergang des Monumentes in ihnen irgendwie angedeutet wäre. Wir haben uns früher die Mühe nicht verdrieszen lassen, die Geschichte aller derartigen Zerstörungen durch Brand, Erdbeben oder Eroberungen zu durchmustern, und kein Zeugnis entdecken können, welches für Curtius Hypothese spräche. Dasz nun aber das Gewinde sich durch so viele Zerstörungen hindurch rettete, erklärt sich einmal aus seiner so frühen Umwandlung in eine Wasserkunst, ferner aus seiner Benutzung bei den beliebten Dscheridspielen in türkischer Zeit (m. A. S. 494), endlich aus dem schon früh sich daran hestenden Aberglauben, nach welchem das Gewinde als ein Talisman der Stadt bis in die neuesten Zeiten hinein galt (m. A. S. 554).

In nicht minder grosze Unwahrscheinlichkeiten und immer neue Hypothesen werden wir aber weiter verwickelt, wenn wir nach der Erneuerung der Inschrift fragen. Curtius ist durch seine Anschauung genötigt eine doppelte Uebertragung derselben anzunehmen. Man wird bei der Entführung des Dreifuszes das schwere Steinpostament wahrscheinlich in Delphi gelassen, die Inschrift desselben aber auf den Dreifuszes das schwere Steinpostament wahrscheinlich in Delphi gelassen, die Inschrift desselben aber auf den Dreifuszes das schwere Steinpostament wahrscheinlich in Delphi gelassen, die Inschrift desselben aber auf den Dreifuszes das schwere Steinpostament wahrscheinlich in Delphi gelassen, die Inschrift desselben aber auf den Dreifuszes das schwere Steinpostament wahrscheinlich in Delphi gelassen, die Inschrift desselben aber auf den Dreifuszes das schwere Steinpostament wahrscheinlich in Delphi gelassen weiter verwickelt, wenn wir nach der Erneuerung der Inschrift fragen.

<sup>28)</sup> Am vollständigsten susammengestellt von Petersen Einleitung in die Archäologie S. 127 ff.

fusz übertragen haben. Nach dem Untergange desselben (?) wurde dann von den Antiquaren der kaiserlichen Residenz die Widmungsformel nebst den Namen der Gemeinden mit leidlicher (?) Geschicklichkeit an dem neuen Schlangengewinde angebracht, welches an die Dreifuszschlange des untergegangenen Denkmals erinnern konnte' (S. 388). Wahrlich ein ganz vortreffliches Gedächtnis und eine sehr tüchtige philologische Schule jener Antiquare, sowie eine ganz auszerordentliche Geschicklichkeit der ausführenden Techniker setzt diese Annahme einer so teuschenden und untadellichen Erneuerung der verlorenen Inschrift voraus, zu welcher doch nichts nötigt als der Unterbau anderer willkürlicher Vorstellungen. Und wie steht es mit den Belegen für derartige Fälschungen, welche, selbst wenn sie ausdrücklich bezeugt wären, doch immer für den einzelnen Fall nichts beweisen könnten? Die Worte des Kodinos S. 55 Bk. (vgl. m. A. S. 517), auf welche Curtius sich beruft, bezeugen uns die Existenz mit erklärenden Inschristen versehener Dreifüsze und Säulen, verrathen aber nicht, dasz er byzantinische Inschristen meint; vielmehr scheinen sie in einem Gegensatz zu den fast unmittelbar vorher verzeichneten übrigen Monumenten des Hippodrom, deren von Konstantin angebrachte Inschriften erwähnt werden, gerade deshalb isoliert aufgeführt zu werden, weil ihre Inschriften anderer Art, nemlich schon ursprünglich vorhandene. waren. Gewis mit Unrecht aber rechnet Curtius zu solchen gefälschten konstantinopolitanischen Dreifuszinschriften die von Priscianus erwähnte. der ienen Dreifusz doch ausdrücklich als einen sehr alten bezeichnet (1 S. 17 Hertz: epigrammata quae egomet legi in tripode vetustissimo Apollinis usw. vgl. ebd. I S. 253 f. H.). Wenn also Curtius sagt (S. 388); es läszt sich erwarten, dasz hier mancher antiquarische Trug gespielt wurde, namentlich bei Dreifüszen, welche die ältesten Schrift- und Kunstdenkmäler des griechischen Altertums waren' - so ist er den Beweis uns schuldig geblieben.

Schlieszlich erinnert er an die bekannte Spiralform byzantinischer Säulen und fährt fort (S. 389): 'es leuchtet ein, dasz diese Säulenform einem in sich verschlungenen Schlangenknäuel äuszerlich sehr nahe kommt und dasz dieselbe nur eines Außatzes von Schlangenköpfen bedurfte, um als Fontane des Hippodroms zu dienen.' Ich meine dasz, wenn die Byzantiner um dieser äuszerlichen Aehnlichkeit willen die Säulenform wählten, wir doch auch für das Urbild auf die verdächtige Spirallinie zurückkommen. Auszerdem ist mir die Art solches Aufsatzes hohler Schlangenköpfe, zumal wenn man das erhaltene Bruchstück vortresslichster Arbeit betrachtet, nicht völlig klar. Ueber das Verhältnis unseres Gewindes zur byzantinischen Säule aber verweise ich auf S. 490. 492. 525. 528 m. A., wo ich den Grund einer gewissen Aehnlichkeit in dem archaistischen Typus der ganzen Periode, welcher das Kunstwerk angehört, der im einzelnen weiter an ihm aufgezeigt werden kann, in der gebundenen Selbständigkeit des Werkes, das die vor der Thür stehende Kunstvollendung dennoch überall schon ahnen läszt, aufgefunden habe. Es wurde dort aber auch die Verschiedenheit von der geschmacklosen Form jener Säulen bestimmt und ausdrücklich hervorgehoben (vgl. S. 490 u. 525).

Fragen wir also nach dem Resultat unserer Betrachtungen, so wird unserer Ansicht nach der Glaube an die Echtheit des platäischen Weihgeschenks zu Konstantinopel weder durch die von Schubart geäuszerten Zweifel noch durch Curtius entschiedene Verwerfung irgendwie ernstlich erschüttert sein können; und der Gewinn ist nicht der, dasz 'ein Irtum beseitigt ist' (Curtius S. 390), sondern dasz die geäuszerten Bedenken nur dazu gedient haben, die Frage nach neuen Seiten hin noch einmal heller zu beleuchten, sie dadurch zugleich aber auch zur endgültigen Entscheidung zu bringen. Denn wir glauben nicht, dasz noch wesentlich andere Gesichtspunkte zu einer Begründung der Unechtheit, als die jetzt aufgestellten, werden vorgebracht werden können. Die bisherige Argumentation aber konnte nichts erweisen, einmal weil die Autorität des Pausanias, auf welche sich Schubart stützt, bei näherer Prüfung in unserer Frage sich als höchst unzuverlässig, der Text der wichtigsten Stelle sogar als verderbt ergab, und sodann weil die Methode, welche Curtius in seiner Beweisführung einschlug, für unsern Fall nur bis zu einem gewissen Punkte berechtigt war und nicht unbefangen genug gehandhabt wurde. Die Anregung indessen zur Fortsetzung und Erganzung der wichtigen Untersuchung gegeben zu haben, dafür sind wir den Herren Schubart und Curtius zu aufrichtigem Danke verpflichtet.

Wesel, im Januar 1862.

Otto Frick.

# 40. Zu Xenophon.

Apomn. Ι 1, 8 ούτε γάρ τοι τω καλώς άγρον φυτευσαμένω δήλον όστις παρπώσεται, ούτε τῷ παλῶς οίπίαν οίποδομησαμένο δηλον όστις ολκήσει, ούτε τῷ στρατηγικῷ δηλον εί συμφέρει στρατηγείν, ούτε τῷ πολιτικο δήλου εί συμφέρει της πόλεως προστατείν, ούτε το καλην γήμαντι, ζι' εύφραίνηται, δήλον εί δια ταύτην ανιάσεται, ούτε τώ δυνατούς εν τη πόλει κηδεστάς λαβόντι δήλον εί διά τούτους στερήσεται της πόλεως. Alle diese Sätze, den einen oute τω καλήν γήμαντι εν' ευφραίνηται δήλον εί δια ταύτην ανιάσεται ausgenommen, sind völlig gleich gebaut und schlieszen vor öoreg oder el mit einem Dativ und ônlov. Wir dürsen also vermuten dasz der Rhythmus der ganzen Periode erst dann in Xenophons Sinn hergestellt sein wird, wenn man ευ ευφραίνηται streicht. Uebrigens sind diese Worte auch dem Gedanken nach überslüssig und gehören einem Leser oder Abschreiber. der sich die Gelegenheit nicht entgehen lassen wollte, bei einem Thema mitzureden, in welchem jeder Erfahrungen zu haben meint. Von einem ähnlichen Experten stammen die drei Glossen, die ich bei Achilleus Tatios nachgewiesen hahe, ο πρώτον έστιν έραστη γλυκύ ΙΙ 8. καλά τὰ προοίμια II 19 und έχει δέ τινα καὶ μασθός ἐπαφώμενος ίδιαν ท่อื่องทั้ง II 37.

Berlin.

Rudolf Hercher.

### 41.

Untersuchungen über die griechischen Partikeln von W. Bäumlein. Stuttgart, Verlag der J. B. Metzlerschen Buchhandlung. 1861. IV u. 320 S. gr. 8.

Der um die griechische Grammatik so hoch verdiente Vf. hat uns hier mit einem Werke beschenkt, für welches alle Freunde gründlicher Studien auf diesem Gebiete ihm zum lebhastesten Danke verpslichtet sind. Alle Vorzüge der früheren Arbeiten des Vf. - gründliche Forschung, feines Sprachgefühl, Beherschung des Stoffes — finden wir auch hier wieder. Die Beispiele sind einem engern Kreis griechischer Werke entnommen: auszer Homeros und den älteren Dichtern sind nur Herodotos and die Attiker berücksichtigt worden; dafür aber beweist iedes Blatt. dasz die Sammlung derselben selbständig angelegt worden ist und eine gewisse Vollständigkeit besitzt. Die Beschränkung auf die ältere Litteratur aber erweist sich hier als ebenso wolthätig und wirkliche Einsicht fördernd, wie dies in den früheren Untersuchungen desselben Vf. über die Moduslehre und die Negationen der Fall gewesen ist. Der Etymologie, dieser häklichsten unter allen auf die griechischen Partikeln bezüglichen Fragen, ist der Vf. nicht ängstlich aus dem Wege gegangen: er leitet aga von der Wurzel AP, de von devopal, dn von skr. div, neg von der in πέρα, πέραν usw. vorliegenden Wurzel ΠΕΡ ab; er weist die Etymologie von δέ aus δή zurück mit dem schlagenden Grunde, dasz δέ niemals im ersten Gliede stehe, ebenso die von d\u00e0 aus \u00e0d\u00e0 usw. Aber er gestattet diesen Etymologien keinen Einflusz auf die Lehre von den Partikeln selbst, die er vielmehr ausschlieszlich auf die aufmerksame Beobachtung ihres Gebrauches in der lebendigen Sprache basiert. In der That ist die Frage nach der Etymologie der griechischen Partikeln eine andere für den Vf. eines solchen Buches als für den eines griechischen Wurzelwörterbuchs wie Bensey, oder für den der Grundzüge der griechischen Etymologie. Was für die letzteren das erste und wichtigste ist, das kommt für jenen höchstens in zweiter Linie in Betracht. Abgesehen aber davon hat das Etymologisieren, das sich ausschlieszlich auf dem Boden der griechischen Sprache balt, doch jedenfalls sehr enge Grenzen 1), wenn es nicht 'ein Phantasieren über Ursprünge sein will, die von dem Gebrauch durch eine weite Kluft getrennt sind' (Vorrede S. III). Die Herbeiziehung der übrigen indogermanischen Sprachen aber, namentlich des Sanskrit, hat für die Partikeln speciell ihre eignen Misstände und Gefahren, so dasz man schlieszlich dem Vf. (der, wie einzelne Andeutungen z. B. S. 98 verraten, auch des Sanskrit wol kundig ist) Recht geben wird, dasz er in der Etymologie nicht weiter gegangen ist.

<sup>1)</sup> Was nützen z. B. in dem neuesten Programm von Rost die Ableitungen von  $\partial \eta$  aus  $\partial \alpha \eta \nu \alpha \iota$ , von  $\partial \nu$  aus dem Part. von  $\partial \nu \alpha \iota$ , wo man mithin annehmen müste, die ganze Wursel  $E\Sigma$  sei verloren gegangen, abgesehen davon dasz  $\partial \nu$  zu  $\partial \nu$ , nicht zu  $\partial \nu$  hätte contrahiert werden müssen?

Obgleich der Vf. nicht alle Partikeln aufnehmen wollte, die in Ahnlichen Werken behandelt worden sind, so ist doch das bekannte zweibändige Werk von Hartung nur um die Artikel νῦν und νὺν, um das dubitative εἰ und den Abschnitt über κὲν und ἄν reicher als B.; dagegen behandelt B. auch die bei Hartung übergangenen ᾶτε, εἶτα, ἔπειτα, ἔμπης, ἔτι und das relative ἵνα.

Wir wollen nun an einigen der wichtigeren Abschnitte des Buches die Methode des Vf. schildern und was uns dabei etwa an Zweiseln und Bedenken aufgestiegen ist mit einflieszen lassen.

Bei αρα erklärt B. als Grundbedeutung nicht das logisch folgernde, was erst später bei den Attikern bestimmt hervortrete, sondern das unmittelbar gewisse, das was nun einmal, nun eben (halt) so ist und keinem Zweisel unterliegt. Dafür berust er sich namentlich auch auf die Entstehung der Partikel yap aus yè und apa, wo apa unmöglich Partikel der Folge, der Folgerung, des Fortschritts sein könne. Daran schliesze sich 2) der Gebrauch wonach apa im Epos dem recapitulierenden Demonstrativ (oder auch dem Relativ) beigegeben werde, um einen vorher genannten Begriff, nachdem er durch eingeschaltete nähere Bestimmungen erläutert worden, wieder aufzunehmen: z. B. B 482 τοῦον ἄρ' Ατρείδην Oñne Zeús == so eben. Der Verslüchtigung der vollern Form der Partikel zu αρ, ρα, ρ' gehe zur Seite auch eine Verstüchtigung der Bedeutung, oder jene resultiere aus dieser. Demgemäsz nimmt B. eine Classe von Stellen an, in der die Bedeutung der unmittelbaren Gewisheit minder betont, leichter angedeutet scheine, und eine zweite, in der apa ausdrücke oder ausdrücken könne, dasz etwas natürlich und nach dem vorhergehenden zu erwarten sei. Beide Classen, da sie sich schwer trennen lassen, faszt er unter 3) zusammen. Und daraus erst 4) αρα als Partikel der Folge: es könne aber nie die äuszere Folge und Anreihung bezeichnen (wofür elra, Enzira, de stehen), sondern ein inneres, natürliches Verhältnis. das sich ergebende. In 5 setzt er auseinander, dasz die Grundbedeutung nur in 1 oder 4 gefunden werden könne, da 2 nur eine unbedeutende Modification von 1, 3 aber eine Abschwächung und Verslüchtigung von 1 sei. Es könne nun kein Zweifel sein, dasz man sich für 1 zu entscheiden habe. wo die Partikel noch reines Adverb, während sie in 4 eigentliche Conjunction sei. Das Verhältnis von 1 und 4 entspreche dem Uebergang der parataktischen Construction zur hypotaktischen, und entsprechend verhalte sich die freie Stellung in 1 zu der im Anfang des Satzes in 4. In 6 wird die Etymologie besprochen mit wolbegründeter Abweisung von Döderleins Zurückführung des Aor. αραρείν auf εξρω.2)

Endlich wird auch das fragende  $\alpha \rho \alpha$  so erklärt — es verhält sich

<sup>2)</sup> B. scheint nur die Redeutung 'fest sein' anerkennen zu wollen; in δ 777 μῦθον ο δη και πασιν ένι φρεσιν ηραφεν ημέν wird die gewöhnliche Erklärung 'der uns allen gefällt' zurückgewiesen; es heisze vielmehr 'der uns allen feststeht'. Allein wir haben ja hier den Aorist, mit dem sich die alte Erklärung allein verträgt (Eust. erklärt δσκεφ δυμήρης ημέν, und Schol. Ven. I 336 wird δυμήρης erklärt τῆ ψυχή ἀφέσκουσα' vgl. noch Hes. Th. 608 ἄκοιτιν ἀρηφυίαν πρακίδεσσι).

eben (ohne Zweisel, geschwächt in: etwa wol) so? eine Frage die in Wahrheit unentschieden sei und dem antwortenden weder in noch nein in den Mund lege. Am meisten Widerspruch dürste diese Theorie und die Verteilung des Stoffes unter die genannten Rubriken erfahren wegen des der solgernden Bedeutung gethanen Abbruchs. Zu dieser durste man bis jetzt alle die Stellen rechnen, wo eine eben erlangte Einsicht ausgedrückt ist im Gegensatz gegen eine frühere irrige Ansicht. B. aber führt diese Stellen (ohne eine besondere Classe aus ihnen zu bilden) in seiner ersten Rubrik S. 21 ff. auf, ist indes S. 34 geneigt einige derartige Stellen aus Hom. und Späteren unter das conclusive apa zu rechnen. So ι 495 Κύκλωψ, οὐκ ἄρ' ἔμελλες. ν 209 οὐκ ἄρα πάντα νοήμονες ήδὲ δίκαιοι | ήσαν Φαιήκων ήγήτορες. ν 293 ούκ αρ' έμελλες. Da gestehen wir denn nicht einsehen zu können, warum von diesen Stellen die gleichartigen in der ersten Classe S. 21 ff. getrennt sind, um so weniger als was B. 'fühlbar' in letzteren zu finden glaubt, die Resignation in das unabanderliche, sehr wol in uéllæ liegen kann. So möchten wir also die Stellen δ 107. E 205. π 420. φ 454 aus 1 in 4 versetzen. Desgleichen die Stellen aus den Tragikern Aesch. Si. 491. Soph. Tr. 1170. El. 934. Eur. Or. 1676. 713. IT. 345. 361. 557. 1278. Phon. 1498. Warum soll ferner Ar. Ri. 384 ην ἄρα πυρός γ' έτερα θερμότερα nicht heiszen: 'so gibt es also doch etwas was noch heiszer ist als Feuer'? Die Stelle Ar. Ach. 90 ist noch deutlicher: auf die Erzählung des Gesandten, der Groszkönig habe ihnen einen Vogel von ungeheurer Grösze, Namens pévak. vorgesetzt, bemerkt Dikaopolis: ταῦτ' ἄρ' ἐφενάκιζες σύ, δύο δραγμάς φέρων = wenn der Vogel Lug hiesz, so hast du also für deine Diäten gelogen. Damit verglichen nimmt sich B.s 'das hast du eben gelogen' doch etwas matt aus. Auch Plat. Phad. 68 οτι ουκ αρ' ήν φιλόσοφος kann sehr wol Folgerung sein aus ον αν ίδης άγαναπτοῦντα μέλλοντα ἀποθανεῖσθαι.

Freilich haben wir in diesen Stellen nicht eine ruhige Schluszfolgerung, sondern überall ein gewisses Pathos dabei, von dem allerdings B. nichts wissen will, das aber dennoch in einer Menge von Stellen, die nicht zum folgernden äga gehören, uns zu liegen scheint. So ist es Phad. 107 d ως άρα νοῦς έστιν ὁ διακοσμών, Aesch. ΠΙ 107 τολμά λέγειν είς τὰ πρόσωπα τὰ ὑμέτερα, ὡς ἄρα κτλ. schwer sich dem Eindruck zu entziehen, dasz etwas besonders merkwürdiges durch apa eingeleitet werden soll. In diesem Punkte, glauben wir, hat Hartung trotz seiner wunderlichen Theorie das richtige herausgefühlt. Ferner sagt B. S. 27, wenn aça im Bedingungssatz erscheine, so gehöre es eigentlich der Behauptung an, aus welcher der Bedingungssatz hervorgegangen sei. Dies passt nun ganz wol überall wo el durch enel ersetzt werden könnte. wie Hell. VI 3, 6. Thuk. I 136, auch Plat. Rep. V 477°. Wo aber el eigentlich hypothetisch ist, wie Hom. A 65, oder wo gar elte .. elte zwei sich ausschlieszende Glieder einleitet, wie Soph. Phil. 345 lévoures ett' άληθές, εξτ' ἄρ' οὖν μάτην, da zweifeln wir sehr ob die Theorie zu halten sei. Im Grunde macht B. selbst S. 28 eine bedeutende Concession, wenn er sagt, εί μὴ ἄρα stehe bei den Attikern um den ganz unwahr-

scheinlichen Fall zu bezeichnen, unter dessen Voraussetzung allein eine vorhergehande Behauptung ungültig sein würde: damit ist doch wol gesagt, dasz es wenigstens eine der Functionen von αρα sei, etwas unerwartetes einzuleiten. Damit stimmt nun der Homerische Gebrauch vortrefflich zusammen, wo εἰ μὴ ἄρα eine ganz unerwartete Wendung der Dinge bezeichnet Z 75. ψ 242. Auch εί ἄρα in der indirecten Frage läszt sich damit in Uebereinstimmung bringen, indem die in Frage gestellte Behauptung den überraschten befragten gleichsam zum Widerspruch heraussordert. Wo aber nicht das Stattfinden des Prädicats in Frage gestellt wird, sondern irgend ein unbestimmt gelassener Satzteil Gegenstand der Frage ist, da gestehen wir nicht einzusehen, wie B. ein beigefügtes apa aus seiner Grundbedeutung ableiten kann, mag man noch so sehr zugestehen (was ohnehin jede Erklärung thun musz), dasz ἄρα in der Frage in der Regel nur in abgeschwächter Bedeutung stehe um die Frage zu beleben. Nehmen wir gleich B.s erstes Beispiel Aesch. Pers. 144 mos ἄρα πράσσει Ξέρξης βασιλεύς; B. sagt, πώς sei an die Stelle von εὖ oder nande getreten. Allein jenes hiesze nach seiner Theorie: X. ist nun einmal im Glück, im Unglück; wenn aber in der Ungewisheit eben das resignierte Sichfügen in das was nun einmal so ist wegfällt, so sehen wir keinen Zusammenhang mehr mit seiner Grundbedeutung.

Jene Function des ἄρα etwas unerwartetes einzuleiten möchten wir nun auch in einer Reihe Kenophontischer Stellen wieder finden, freilich etwas abgeschwächt: z. B. Kyr. VIII 3, 25 Σακῶν δὲ ἰδιώτης ἀνὴρ ἀπέλιπεν ἄρα τῷ ἔππῳ τοὺς ἄλλους ἔππους ἐγγὺς τῷ ἡμίσει τοῦ δρόμου, in der Beschreibung eines nach Volksstämmen gehaltenen Wettrennens das letzte Glied: von den Sakern liesz einer die übrigen gar um die Hälfte der Rennbahn hinter sich. Aehnlich Ag. 7, 5 οὐκ ἐφησθεἰς φανεφὸς ἐγένετο, ἀλλ' εἶπεν ἄρα. Kyr. VII 3, 6 ταῦτα ἀκούσας ὁ Κῦρος ἔπαίσατο ἄρα τὸν μηρόν. Ι 4, 10 ὁ δὲ ᾿Αστυάγης ἄρα εἶπεν. Ι 3, 2 ἔρωτώσης δὲ τῆς μητρὸς... ἀπεκρίνατο ἄρα ὁ Κῦρος. VIII 4, 7 ὥστε ἐπεὶ ἐδεδειπνήκεσαν... εἶπεν ἄρα ὁ Γωβρύας.

Ueber die abgeschwächte Bedeutung von  $\tilde{\alpha}\varrho\alpha$  spricht sich B. S. 33 so aus: in vielen Stellen könne die Handlung durch ein volleres  $\tilde{\alpha}\varrho\alpha$  und  $\tilde{\alpha}\varrho$  oder durch ein verflüchtigtes  $\varrho\alpha$  und  $\varrho$  mehr oder weniger als natürliche, nach dem vorausgehenden zu erwartende bezeichnet erscheinen. Er geht also nicht so weit als Krüger, der Di. § 69, 9, 1 sagt: 'die zur Herstellung des Metrums durch ihre dreifache Form oft so bequeme Partikel, deren Sinn jedenfalls sich sehr verflüchtigt hatte, scheint in der That sich oft nur als eben nicht sinnwidriges Füllwort einzufügen.' Wenn B. mit seiner Auslassung mehr den ursprünglichen Charakter der epischen Sprache bezeichnet, so schildert uns Krüger die spätere Rhapsodenpraxis, und daher hat es von dieser Seite her wenigstens nichts verfängliches, wenn Bekker zur Herstellung des Digamma in einer Anzahl von Stellen  $\varrho$ 0 oder  $\varrho$ 0,  $\varrho$ 0 ausgeworsen hat.

Wir stellen sie hier zusammen, in der Hoffnung keine übersehen zu haben: δς δ΄ έπεα Β 213. αύτως γάφ δ΄ ἐπέσσω Β 342. άλλ' ὅτε

Schlieszlich noch einige Worte über ein paar Einzelheiten. Für eine der desperatesten Stellen von apa halten wir Hom. v 64 (von B. unter 1 gestellt) οὐδ' ἄρα μοι προτέρω νῆες κίον ἀμφιέλισσαι. B.s Uebersetzung 'sie wollten eben nicht vorwärts gehen' hat bei genauerer Einsicht des Zusammenhangs etwas gekünsteltes; aber ehenso wenig oder noch weniger befriedigen die anderen uns bekannt gewordenen Erklärungen von Ameis 'nicht aber nun eben', Nitzsch 'nicht aber halt', Fäsi 'doch nicht etwa, man glaube nicht dasz —' (Voss drückt in seiner Uebersetzung die Partikel gar nicht aus). — Eur. lA. 1230 τί δ' α̈φ' ἐγὰ σέ, πρέσβυν αρ' ἐσδέξομαι; nimmt B. S. 28 αρα für αρα. Es fragt sich aber noch, ob man nicht schreiben sollte τί δ'; αρ' εγώ σέ, πρέσβυν αρ' ἐσδέξομαι; wodurch die Frage in Parallelismus kame mit 1225 λόγος δ' ὁ μὲν σὸς ἦν ὅδ' ἀρά σ', ὧ τέκνον, εὐδαίμον' ἀνδρὸς ἐν δόμοισιν οψομαι; ein Parallelismus zu dem 1228 auffordert: ούμὸς ở οδ' ην αψ **sc.** λόγος.

Nicht besonders berührt ist die Verbindung von yao und aoa bei den Attikern, die in der auch von B. S. 26 citierten Stelle Plat. Prot. 315° vorkommt: ἐπεδήμει γὰρ ἄρα Πρόδικος ὁ Κείος. Wir möchten hier Heller beistimmen, der in seiner Abh. über äga (Philol. XIII 68-121) diese Verbindung für eine im attischen Sprachgebrauch ganz ungewöhnliche hålt und darum aus Homerischer Nachahmung erklärt. Zwar steht noch Plat. Symp. 205 b αφελόντες γαρ αρα τοῦ ερωτός τι είδος ονομάζομεν; allein die Zürcher haben aoa gestrichen mit zehn unter den sechzehn

verglichenen Hss.

Dasz αρα auch in der indirecten Frage vorkomme, bejaht B. S. 41. aber sehr vorsichtig, mit Anführung zweier Stellen aus Platons Phädon. Zwei weitere Stellen mögen hier noch ihren Platz finden: Rep. V 4624 αρ' ούν ούχ ηθε αρχή της όμολογίας, ερέσθαι ήμας αύτούς, τί ποτε . . είτα έπισκέψασθαί, άρα α νύν δή διήλθομεν είς μέν το του άγαθου έχνος ήμεν άρμόττει, τῷ δὲ τοῦ κακοῦ ἀναρμοστεί; VII 526° τοῦτο μὸν τοίνου ξυ ήμιν πείσθω δεύτερου δε το εχόμενου τούτου σπεψώμεθα άρα τι προσήπει ήμεν, wie die Zürcher richtig mit der Aldina schreiben, während Bekker und Stallbaum apa zi lesen.

Bei der Partikel y è wollen wir uns auf einen einzigen Punkt beschränken, den Homerischen Gebrauch von zolv ys und einfachem zolv. B. S. 66 sagt, Hom. brauche molv ye mit luf. nach negativen Satzen mit Haupttemporibus, wo die Attiker molv av mit Conj. anwenden. Die Hervorhebung von  $\pi \varrho l \nu$  war notwendig, um die folgende Handlung als solche zu bezeichnen, die eingetreten sein musz, ehe etwas anderes eintreten kann.' Aber auch auszer diesem Fall finde sich zuweilen molv

δή  $\delta$ ' δπα  $\Gamma$  221. νεκρον γάρ  $\delta$ ' έρύοντα  $\Delta$  467. άμφι δ' ἄρ' εἰδώλο E 451. αὐτὰρ ἐπεί  $\delta$ ' ἔσσαντο  $\Xi$  383  $\Longrightarrow$  α 467. 500. οὖς οἱ μέν  $\delta$ ' ἐπάτερθε  $\Gamma$  153. οἱ μὲν ἄρ' οἶνον ἔμισγον α 110. πάντας μέν  $\delta$ ' ἔλπει  $\delta$  90. ν 380. ὁ δ' ἄρ' οἰνοχόον βάλε χεῖρα  $\delta$  396. καὶ τότ ἄρ' ἢα ἀλοχον προσέρη  $\delta$  247. Dagegen  $\delta$  353 τὴν μὲν ἄρ' Ἰρις hat Bekker δρ' τέρρη μεταρ. Τάνταρ δρ προβραμό το απολ λίος επέρρη δρισκές στο δρίσκος στο δρ αρ' stehen lassen, während Knight und Thiersch es auch hier streichen wollten.

ys um den Begriff bevor stärker herauszuheben. Hier ist nun unbestreitbar, dasz nach affirmativen Sätzen einsaches πρίν ohne γὲ durchaus überwiegt (in 25 Stellen, wenn wir richtig gezählt); πρίν γε auszer der von B. beigebrachten Stelle nur noch ζ 288 und nach einem Wunschsatz Z 465. Dagegen stehen sich für den Fall, wo der attische Sprachgebrauch Conj. mit ἄν verlangt, 16 Homerische Stellen mit πρίν γε und 15 mit einsachem πρίν gegenüber, so dasz man also von der Notwendigkeit einer Hervorhebung des πρίν durch γὲ nicht wol sprechen kann. Dazu kommt dasz an einzelnen Stellen die Lesart nicht ganz sest steht: Χ 266 οῦτε τι νῶιν | ὅραια ἔσσονται, πρίν γ' ἢ ἔτερόν γε πεσόντα | αίματος ασαι "Αρηα hat Bekker γ' mit dem Palimpsest gestrichen; Π 840 μή μοι πρίν ltvαι . . πρίν "Επτορος ἀνδροφόνοιο | αίματόεντα χιτῶνα περί στήθεσσι δαίξαι hat Heyne πρίν γ' "Επτορος geschrieben gegen Ven. und sechs andere Hss. 4)

Was die Partikel d € betrifft, so haben wir oben schon die feine Abweisung der Ableitung derselben von ôn berührt. Sehr treffend finden wir die Bemerkung S. 92 über δέ im Nachsatz: 'ich glaube dasz man überhaupt die Voraussetzung aufgeben musz, als widerstreite de der Natur des Nachsatzes. Weder in dem Wesen des Nachsatzes noch in der Bedeutung der Partikel läge ein solcher Widerspruch. In ihrem Grundbegriff enthält letztere immer die Beziehung auf ein vorangehendes, deutet ein anderes an, das entweder einfach ein neues ist, oder als verschiedenes hervorgehoben, dem ersten entgegengestellt wird, oder auch ihm correspondiert. - So wenig die deutschen Partikeln hin wiederum, dagegen, anderseits oder auch (die alle ein entsprechendes zweites anzeigen) der Natur des Nachsatzes widerstreiten, so wenig jemand im Deutschen an der den Nachsatz einleitenden, gleichstellenden Partikel so Anstosz nimmt, so wenig man sich im Griechischen an einem beiden correspondierenden Sätzen beigefügten gleichstellenden zal oder an elra, πάπειτα nach dem Particip stoszen darf, ebenso wenig darf das einem schwächern av gleichbedeutende de im Nachsatz auffallen.' Damit tritt B. Nägelsbach und G. Hermann entgegen, die in diesem Gebrauch von de einen Rückfall aus der hypotaktischen Structur in die parataktische, beziehungsweise ein Anakoluth finden.

Misverständlich erscheint uns die Fassung S. 96: 'bei Hom. und nach ihm auch bei anderen Dichtern tritt nach begonnener relativer Construction der mit  $\delta t$  folgende Satz nicht selten aus der relativen Construction

<sup>4)</sup> Die 16 Stellen für πρίν γε sind ausser den von B. beigebrachten noch I 651. O 74.557. P504. Σ 334. Φ 578. η 196. σ 289. ψ. 138. Die 15 mit einfachem πρίν B 355. 414. Θ 474. Ξ 19. P 32. Τ 170. 423. Τ 100. 198. 257. Φ 225. 295. κ 385. 537. υ 81. — Bei Σ 334 ist die zwar verwerfliche, indes bei Aeschines, Vind. 5. Harl. Lips. Bar. vorkommende Variante ἐνείπω zu beachten. Beiläufig sei hier noch angeführt πρίν περ mit Inf. O 588, das bei B. S. 204 nachzutragen, und die Construction Π 62 οῦ πρίν μηνιθμόν καταπανσέμεν, άλλ' ὁπόταν δὴ | νῆας ἐμὰς ἀφίκηται, wo sich die Diple im Venetus ohne Zweifel auf diesen Homerischen Ersats der Construction πρίν ἄν mit Conj. bezieht, wenn auch das Scholion selbst ausgefallen ist (so schon Heyne).

heraus und führt einen neuen selbständigen Satz ein' - misverständlich einmal deswegen, weil diese Erscheinung ebenso bei zal und anderen anreihenden Partikeln vorkommt vom Homerischen δοίη δ' ον κ' έθέλοι καί οί κεγαρισμένος έλθοι β 54 an, also speciell mit δέ eigentlich nichts zu schaffen hat; namentlich aber deswegen, weil dieser Sprachgebrauch allgemein griechisch und durchweg auch in Prosa die Regel ist. Bei Herodotos ist uns eine einzige Ausnahme begegnet: VI 88 φράσας ἐν τῆ τε ήμέρη επιγειρήσει και εκείνους ές την ήκειν δεήσει βοηθέοντας. Stellen wie Aristot. Eth. Eud. II 1 (1220 29) ή αρετή ή τοιαύτη διάθεσίς έστιν η γίνεται τε ύπο των αρίστων και αφ' ης πράττεται τα άριστα τῆς ψυχῆς ἔργα sind in der guten Zeit der Sprache sehr selten. In den zweifelhaften Lukianischen Schriften finden sich dergleichen.

Was B. S. 97 den Homerischen Gebrauch von dé, 'um dem vollendeten Hauptsatz eine zu diesem gehörige Nebenbestimmung folgen zu lassen', nennt, erschöpst doch nicht völlig das was man früher so ausgedrückt hat, es stehe δέ für γάρ. Dazu berechtigen namentlich parallele Stellen, in denen γάρ und δέ wechseln, wie A 195 προ γάρ ήκε θεά λευπώλενος "Ηρη, wofür 208 προ δέ μ' ήπε θεὰ λευπώλενος "Ηρη, und Falle vie o 540 Πείραιε Κλυτίδη, σὰ δέ μοι τά περ ἄλλα μάλιστα πείθη έμων ετάρων, οι μοι Πύλον είς αμ' εποντο. | και νυν μοι τον ξείνον άγων έν δώμασι σοίσιν | ένδυκέως φιλέειν, wo der Satz mit δέ dem zu begründenden Gedanken vorausgeschickt wird, wie sonst γάρ. Verkünstelt ist was G. Hermann zu Vig. S. 845 (2e Aufl.) sagt: 'proprie non magis δέ pro γάρ quam apud Latinos autem pro enim dicitur: sed ubi quid in reddenda ratione sic affertur, ut id partem aliquam rei de qua sermo est constituat,' Natürlicher ist es gewis zu sagen, es sei die allgemein anreihende Partikel gewählt statt derjenigen welche das logische Verhältnis der Sätze ausdrückt. Damit stimmt zusammen Nägelsbach zu A 259, wenn er sagt, das de stehe für uns, die wir die Gedankenverhältnisse zwischen den Sätzen strenger als Hom. bezeichnen, anstatt γάρ. Vgl. noch Hartung 1 167, der auch einige prosaische Beispiele beibringt.

Bei  $\delta \dot{\eta}$  wünschten wir S. 101 unter c den Zusatz, dasz  $\mu \dot{\epsilon} \nu \delta \dot{\eta}$ wie μέν ούν sehr häusig recapitulierend steht. Die Beispiele sinden sich überall, namentlich bei Herodotos. Neben der Stellung οὐτος δή findet sich selten auch die umgekehrte, z. B. Her. III 9 αγαγείν δια δή τούτου τὸ ῦδωρ. Dagegen ist der recapitulierende Gebrauch von δή ohne μέν eine Seltenheit. Man kann Her. VII 148 so erklären: ώς έλθεῖν τοὺς ἀνγέλους ές δη τὸ "Appos - eben nach Argos, zurückweisend auf den Anfang des Capitels μαθόντες ως σφεας οι Έλληνες πειρήσονται παραλαμβάνοντες επί τον Πέρσην.

Ganz vermiszt haben wir den Gebrauch von ôn zum Ausdruck von etwas vorgeblichem, also im Sinne von δηθεν. B.s Deduction S. 110 f. über dieseu Gebrauch von δηθεν läszt sich wörtlich zu δή herübernehmen. Eines der schlagendsten Beispiele, die sich überhaupt werden auftreiben lassen, wird Hell. V 4, 6 sein: είσήγαγε τὰς έταιρίδας δή = 'die angeblichen Dirnen'. Auch aus Thukydides läszt sich eine Reihe von

Stellen hieher ziehen, z. B. III 10 ήμεῖς δὲ αὐτόνομοι δὴ ὅντες καὶ ἐλεύ-Θεροι τῶ ὀνόματι ξυνεστρατεύσαμεν.

Fast zu kurz ist die Abweisung der von Krüger u. a. aufgestellten Ansicht,  $\delta \dot{\eta}$  sei zuweilen =  $\ddot{\eta} \delta \eta$ , ausgefallen, indem B. sich begnügt bei zwei Hom. Stellen B 134 f. α 194 zu sagen, es sei nur eine Teuschung hier  $\delta\eta'$  für  $\eta'\delta\eta$  zu nehmen, weil  $\eta'\delta\eta$  wirklich stehen könnte (S. 98. 100); namentlich aber hätten wir gewünscht dasz B. bei καὶ δή S. 102 darauf zurückgekommen wäre. Denn gerade bei  $\kappa \alpha l \delta \eta$  finden sich die auffallendsten Stellen. Auszer der von Krüger § 69, 17, 1 beigebrachten Stelle Ar. Frö. 604 ώς ακούω της θύρας καὶ δη ψόφον vgl. man Her. ΙΧ 7 αμα δὲ τὸ τεῖγός σφι, τὸ ἐν τῷ Ἰσθμῷ ἐτείγεον, καὶ δὴ ἐπάλξις ελάμβανε, im gleichen Capitel im Nachsatz ύμεῖς δὲ ἐς πᾶσαν ἀρρωδίην τότε απικόμενοι μη δμολογήσωμεν τω Πέρση, επείτε εξεμάθετε το ήμέτερον φρόνημα σαφέως, . . καὶ δη λόγον οὐδένα τῶν Αθηναίων ποιέεσθε. Hell. IV 2, 13 εν τούτω οί Λακεδαιμόνιοι καὶ δη Τεγεάτας παρειληφότες και Μαντινέας εξήεσαν την αμφίαλον. Soph. OK. 29 ff. A. πέλας γὰρ ἄνδρα τόνδε νῷν ὁρῶ. Ο. ἡ δεῦρο προστείχοντα κάξορμώμενον: A. και δη μέν ουν παρόντα. Dazu noch ein paar Parallelstellen. wo derselbe Schriftsteller das einemal καὶ δή, das anderemal ήδη gesetzt hat. Neben Ar. Frö. 604 (s. o.) halte man Ri. 1326 καὶ γὰρ ἀνοιγνυμένων ψόφος ήδη τῶν προπυλαίων, und noch aussallender, weil im gleichen Zusammenhang, bei derselben Veranlassung und im Munde derselben Person Frö. 645 u. 647 ηση πάταξά σ' . . καὶ δη πάταξα. — Nicht als ob wir durch diese Stellen die Frage für Krüger gegen B. entschieden glaubten: wir meinen blosz, eine eingehende Erörterung dieser und ähnlicher Stellen wäre am Platze gewesen, um die Anhänger der andern Ansicht zu überzeugen.

S. 105 'II. VII 448 kann man zweifeln, ob δ' αὐτε aus δὲ αὐτε oder aus δὴ αὐτε entstanden ist.' Eine Concession an die neue Bekkersche Recension, die οὐχ ὁράφς ὅτι δὴ αὐτε καρηκομόωντες 'Αχαιοί | τεῖχος ἐτειχίσσαντο gibt. Bekker hat gewis Recht dasz er so schrieb, vgl. Α 109 f. ἀγορεύεις | ὡς δὴ τοῦδ' ἔνεκά σφιν ἐκηβόλος ἄλγεα τεύχει. Die Sache ist übrigens nicht neu: Nitzsch, Nägelsbach, Krüger (Di. § 13, 6, 4) sind darin teilweise vorangegangen, Ameis und Köchly (aber auch nur teilweise) gefolgt. b)

<sup>5)</sup> Es möge hier eine Zusammenstellung der übrigen Hom. Stellen einen Platz finden, in denen Bekker ein δ' in δή verwandelt hat. A 131. Τ 155 μὴ δὴ οῦτως, ἀγαθός πεο ἐων, θεοείκεὶ 'Αχιλιεῦ, | κλέπτε νόω (auch Nägelsbach, Köchly). Α 340 (μάρτυροι ἔστων.) εί ποτε δὴ αὐτε | χοριω ἐμεἰο γένηται (auch Nägelsbach, Krüger, Köchly). Α 540 τίς δὴ αὐ τοι, δολομῆτα, θεῶν συμφρώσσατο βουλώς; (auch Nägelsbach und Krüger, aber Köchly δ'). Β 225 'Ατρείδη, τέο δὴ αὐτ' ἐπιμέμφεαι; Ε 218 μὴ δὴ οῦτως ἀγόρευε (auch Köchly). Η 24 τίπτε σὺ δὴ αὖ μεμαυὶα... ἡλθες; (auch Nägelsbach, Krüger). Θ 139 Τυδείδη, ἄγε δὴ αὐτε φοβονδ' ἐχε μώνυχας ἴππους. Κ 385 κατάλεξου | πῆ δὴ οῦτως ἐπὶ νῆας ἀπὸ στρατοῦ ἔρχεαι οἰος; (auch Nägelsbach). Η 364 'Αργείοι, καὶ δὴ αὐτε μεθιέμεν Έκτορι νίπην; Τ 134 ως καὶ ἐγών, ὅτε δὴ αὐτε μέγας πορυθαίολος Έκτωρ | 'Αργείους ὁλέπεσκεν..., οὐ δυνάμην λελαθέσδ'

Bei  $\delta\tilde{\eta}\tau\alpha$  S. 108 f. hätte auch noch der allerdings seltene recapitulierende Gebrauch angesührt werden können, z. B. Her. III 31 τούτων δητα την νεωτέρην ἐπισπομένην οἱ ἐπ' Αξγυπτον πτείνει. — Ueber die Etymologie dieses δητα hat sich B. nicht ausgesprochen; Krüger leitet es von δη είτα oder δὲ είτα ab, Hartung von δη wie ἐνταῦθα von ἔνθα. Aehnlich beansprucht B. S. 111 für θην nur Identität der Bedeutung mit δη, nicht wie Hartung auch etymologische Gleichheit, wodurch die Schwierigkeit vermieden ist, dasz in δηθεν = δη + θην und in οῦ θην δη γ 352 δη mit sich selbst zusammengestellt sein müste.

Den Artikel über ovv (S. 173-198) disponiert B. so: die Grundbedeutung sei die der Uebereinstimmung, woraus sich namentlich erklären lasse, warum ouv nicht gleich beim ersten Gedanken vorkomme, sondern sich immer auf etwas vorangegangenes beziehe. Gebraucht nun werde οὖν 1) in zustimmenden Antworten: γ' οὖν (wo zwischen γ' οὖν und your unterschieden wird), yao our, per our. 2) zur Wiederaufnahme und Zusammenfassung des vorangehenden oder zur Zurückweisung auf dasselbe nach einer Unterbrechung: hieher das recapitulierende ukv ουν. 3) zur Entwicklung des Inhalts des vorangegangenen; ουν stelle das folgende als in jenem enthalten dar oder bezeichne etwas als Folge und Folgerung aus dem vorhergehenden: auch hier ein μέν ούν, namentlich πρῶτον μὲν οῦν. 4) allgemeiner bezeichne die Partikel überhaupt einen Zusammenhang zwischen dem vorhergehenden und dem folgenden. oft ganz auszerlich = 'nun': auch hier ein uer our. 5) ett'our., ette, ดบัร oบัง . . oบัร und das verallgemeinernde อ์ธรเธอบัง, in welchen Verbindungen ebenfalls die Bedeutung der Uebereinstimmung, Zustimmung, Gleichheit enthalten sei. 6) folgen noch einige Stellen die, wenn auch auf keine der bisher erwähnten besonderen Gebrauchsweisen, doch auf die vorausgesetzte Grundbedeutung zurückgeführt oder aus ihr erklärt werden können.'

Unter 5 unterscheidet B. S. 179. 184 f. sehr richtig, ob οὖν die ganze doppelgliedrige Periode an das vorhergehende anknûpft, oder ob es einem der Glieder speciell angehört, während z. B. Hartung II 12 beide Fälle durcheinander mischt. Im erstern Fall musz οὖν natūrlich im ersten Gliede stehen. Bemerkenswerth ist übrigens, dasz Hom. nur zweimal οὖν im zweiten Gliede hat, auszer der von B. S. 185 beigebrachten Stelle noch ι 146 f. ἕνθ' οὔτις τὴν νῆσον ἐσέδραπεν ὀφθαλμοῖσιν | οὕτ' οὖν πύματα μαπρὰ . εἰσίδομεν, wo Ameis erklärt 'noch in der That, mit Steigerung', was an sich in den Zusammenhang wol passte == 'noch auch

ἄτης. Φ 421  $\mathring{\omega}$  πόποι . . 'Ατουτώνη, | καὶ δὴ αὐδ' ἡ κυνάμυια ἄγει βροτολοιγὸν 'Αρηα (auch Krüger). κ 281 χη δὴ αὐτ',  $\mathring{\omega}$  δύστηνε, δι' ἄκριας έρχεαι οἰος; μ 116 σχέτλιε, καὶ δὴ αὖ τοι πολεμήια ξογα μέμηλεν (auch Nitzsch, Nägelsbach, Krüger). χ 165 κεῖνος δὴ αὖτ' ἀἰδηλος ἀνῆς . . ἔρχεται (auch Ameis). Fäsi zu dieser Stelle schreibt δ' αὖτ', erklärt aber δὴ αὐτε, was wir ebenso verwerflich finden als ein χ', ein τ' nicht für χè, τè, sondern für χαι, τοι zu erklären. Dazu kommt noch dasz unbestritten gelesen wird λ 386 εἰ μὲν δὴ ἀντίβιον . . πειρηθείης und gewöhnlich auch ι 311 σὺν δ'  $\mathring{o}$  γε δὴ αντε δύω (wo freilich Fäsi auch mit Hss. δ' αντε gibt, andere  $\mathring{o}$  γε αντε).

nur', wenn es nur sonst zu rechtfertigen wäre. Im zweiten Falle erklärt B., dasz verschiedene Annahmen für den sprechenden gleichen Werth haben. Dagegen erhebt sich aber das Bedenken, dasz dies schon in elts .. site, oute.. oute an sich liege, so dasz man sagen muste, dieses an sich schon in den Partikeln liegende Moment solle durch our nur stärker hervorgehoben werden. Nägelsbach zu B 350 erklärt sir' our ... efte durch 'jedenfalls, ob nun .. oder ob'. Wenn dies in diesem speciellen Fall mit B.s Erklärung übereinstimmt, so nimmt jener doch eine ganz andere Grundbedeutung an, wenn er a. O. sagt, our sei ein concentriertes 'es bleibt dabei'. Die Stelle B 350 gewinnt dadurch gewis an Energie verglichen mit B.s Deutung S. 187. So würde Nägelsbach des nat γὰρ οὖν Aesch. Ag. 524 gewis übersetzen 'denn das schickt sich nun einmal'. Auch auf die übrigen unter 6 beigebrachten Stellen würde dies passen. Auch Krüger scheint damit übereinzustimmen, wenn er zu An. 18, 9 καὶ γὰρ οὖν = 'und so denn' erklärt, indem dieses Sätze auknüpfe (παί), die eine feststehende Thatsache (οὖν) als Beleg für das vorhergehende (vao) enthalten. Diese Erklärung, die allerdings für die meisten Stellen ausreicht, braucht noch eine Ergänzung wegen der Hom. Stelle Ο 231 ſ. σοὶ δ' αὐτῷ μελέτω, έκατηβόλε, φαίδιμος Έκτως Ι τόφρα γὰρ ούν οί ἔγειρε μένος, wo Nagelsbach ohne Zweisel erklären wurde 'denn jedenfalls so lange'. Mit diesem 'jedenfalls' läszt sich auch ausreichen β 123 τόφρα γάρ οὖν βίοτόν τε τεὸν καὶ κτήματ' ἔδονται. Ηγ. 3, 291 τοῖο γὰρ ουν καὶ ἔπειτα μετ' άθανάτοις γέρας ἔξεις. Damit lassen sich die Stellen in Uebereinstimmung bringen, wo ἐπεὶ οὖν nicht zur Satzverknüpfung, sondern mit besonderem Nachdruck gesetzt zu sein scheint: o 226 = σ 362 αλλ' έπει ουν δή ξογα κακ' ξιμαθεν = 'da er nun einmal, was nicht mehr zu ändern ist'. ξ 467 αλλ' ἐπεὶ οὖν τὸ πρῶτον ανέπραγου. Ηγ. 3, 475 αλλ' έπεὶ οὖν τοι θυμὸς ἐπιθύει πιθαρίζειν. () Dies passt dagegen nicht auf folgende, vom attischen Sprachgebrauch weit abliegende Stellen: Γ 4 αι τ' έπει ουν χειμώνα φύγον. Δ 244 ήύτε νεβροί, | αι τ' έπει ουν έπαμον. Ο 363 ως ότε τις ψάμαθον πάις άγγι θαλάσσης (έρείπει), ός τ' έπεὶ οὖν ποιήση ἀθύρματα νηπιέησιν, | αψ autic ouvéreus. Den besondern Charakter dieser Stellen hat Nägelsbach zu I 4 mit den Worten ausgesprochen: 'die Partikel weist hier nicht auf früheres zurück', wogegen B.s 'auszerlicher scheint die Verknüpfung II. XV 363' (S. 182) ungenügend ist. Eustalhios zu \( \Delta 244 sagt \( \tilde{\chi} \) enek οὖν, ἀργοῦ κειμένου τοῦ οὖν, ταὐτόν ἐστι τῷ ἐπειδή, und āhnlich meint er zu a 413 οὐκ ἀεὶ αἰτιολογεῖ ὁ οὖν σύνδεσμος, ἀλλ' ἐν μυρίοις και παραπληροί. Man wird in diesen drei Stellen ein aus jenem resignierten 'nachdem nun einmal, was nicht mehr zu ändern ist' abgeschwächtes 'nachdem einmal' auerkennen müssen.

Bei μὲν οὖν unter 1 scheint B. nur die bestätigende Seite des μὲν οὖν gelten lassen zu wollen. Allein es wird nicht möglich sein die ver-

<sup>6)</sup> Gewis hat B. Recht S. 182 es für lächerlich zu erklären, wenn man in Σ 333 νῦν δ' ἐπεὶ οῦν, Πάτροκλε, σεῦ ὕστερος εἶμ' ἐπὶ γαίαν eine logische Folgerung finden wollte; indes ein resigniertes 'da nun einmal' wird jedermann am Platze finden.

neinende Bedeutung in Abrede zu stellen, wie denn auch im lat. immo beide neben einauder liegen. Schon in der von B. citierten Stelle Aesch. Pers. 1031 kann man sich fragen, ob πλέον η παπαί μέν ούν durch 'ja, mehr als wehe' oder 'nein, mehr als wehe' wiederzugeben sei. Eur. Or. 1529 f. scheint es uns natürlicher zu übersetzen 'nein, vielmehr zu sterben besorge ich', da er hinzusetzt το Γοργούς ου κάτοιδ' έγω κάρα. Vollends 1518 OP. ούτι που πραυγήν έθηπας Μενέλεφ βοηδρομείν; ΦP. σοι μέν ουν έγων' αμύνειν αξιώτερος γαρ εί — ist es gar nicht möglich anders zu übersetzen als: 'nein, sondern um dir zu helfen.' Nur ein paar schlagende Stellen mögen hier noch stehen. Ar. Vö. 340 f. inl τί γάρ μ' έκείθεν ήγες; Π. Γν' άκολουθοίης έμοι. Ε. Γνα μέν ούν πλάοιμι μεγάλα. Ekkl. 1074 ΓΡΑΥΣ Γ. αλλα δεύο' έπου. Β. δευοί μὲν οὖν 'nein, hieher.'

Vermissen kann man bei our noch den merkwürdigen, vom attischen abweichenden Sprachgebrauch des Herodotos, der auch bei Krüger Di. \$ 69, 62, 3 obwol erwähnt, doch sehr stiefmütterlich behandelt ist. Selten nemlich steht bei ihm ov in der Tmesis, wenn es nur in der gewöhnlichen Weise anknupft und fortsetzt, wie II 172 τοῦτον κατ' ών πόψας άγαλμα δαίμονος έξ αὐτοῦ ἐποιήσατο = τοῦτον οὐν παταπόψας. gewöhnlich in Schilderung bestehender Sitten und Gebräuche, im Nachsatz nach ἐπεάν, ην oder einem Relativsatz, und immer mit dem Aorist der Erfahrung. Í 194 έπεὰν ὧν ἀπίκωνται . . τὴν καλάμην πᾶσαν ἀπ' ὧν ἐκήρυξαν. ΙΙ 40 ἐπεὰν ἀποδείρωσι . . κοιλίην μὲν κείνην πᾶσαν ἐξ ών είλον. ΙΙ 47 ην τις ψαύση αυτών παριών ύός, αυτοίσι ίματιοισι απ' ων έβαψε έωυτόν. Ebd. ἐπεαν θύση, την οὐρην . . κατ' ων ἐκάλυψε πάση του κτήνεος τη πιμελή. ΙΙ 70 έπεαν έξελκυσθή ές γήν, πρώτον απάντων ο θηρευτής πηλώ κατ' ων έπλασε αύτου τούς οφθαλμούς. Η 87 έπεαν τους πλυστήρας πλήσωνται ... έν ων επλησαν του νεπρού την ποιλίην. Ebd. ἐπεὰν δὲ ταῦτα ποιήσωσι, ἀπ' ών ἔδωπαν ούτω του νεκρόν. Η 85 τοίσι αν απογένηται έκ των οίκιων ανθρωπος . . , τὸ θηλυ γένος πᾶν . . κατ' ών ἐπλάσατο τὴν κεφαλὴν πηλο. Diesen Stellen reihen wir den eine allgemeine Wahrheit ausdrückenden Satz an VII 10, 5 έπεάν σφι ό θεός φθονήσας φόβον έμβάλη η βροντήν, δι' ων έφθάρησαν. Einige weitere Stellen zeigen den Vordersatz ins Particip verkürzt: II 39 πεφαλή δὲ πείνη πολλά καταρησάμενοι . . φέροντες ές την αγορήν απ' ων έδοντο. Il 86 παρασχίσαντες.. έξ ων είλον. 11 122 φᾶρος δὲ ἐξυφήναντες . . κατ' ων ἔδησαν. Vgl. III 82 ἐκ δὲ αὐτῶν θωυμάζεται ούτος δη ύπο του δήμου, θωυμαζόμενος δε άν ών εφάνη μούναρχος εων. In diesem ων erkennen wir ein Zeichen des Nachsatzes, da wir es in einigen wenigen Stellen bei Her. auch ohne die Tmesis so finden: I 132 έπεαν δε εψήση τα κρέα, επί ταύτης έθηκε ων πάντα τα πρέα (wozu Krüger die sehr richtige Bemerkung macht: «nicht leicht gerade so ούν»). 1 69 χρήσαντος του θεού τον Ελληνα φίλον προσθέσθαι, ύμέας γαρ πυνθάνομαι προεστάναι της Ελλάδος, ύμέας ών προσκαλέομαι. Für die wenigen Stellen in denen ων nicht im Nachsatz vorkommt (II 88 συρμαίη διηθήσαντες την κοιλίην ταριγεύουσι τας ο ήμέρας, καὶ ἔπειτα απ' ών ἔδωκαν αποφέρεσθαι. ΙΥ 60 ἐπικαλέει τὸν θεὸν

τῷ αν θύη καὶ ἔπειτα βρόχο περὶ ὧν ἔβαλε τὸν αὐχένα) wird es gestattet sein eine Vermischung zweier Constructionen anzunehmen. So bleibt nur eine ganz singuläre Stelle übrig: II 96 νομεῦσι δὲ οὐδὲν χρέονται ἔσωθεν δὲ τὰς ἀρμονίας ἐν ὧν ἐπακτωσαν τἢ βύβλω = 'vielmehr verstopsten sie deswegen die Fugen von innen mit Byhlus.' Schwerlich hat Stein Recht, wenn er zu I 194 sagt, die übliche Tmesis diene die Prāp, krāstig hervorzuheben. Denn dann müste man auch in Stellen wie II 36 ἀπὸ μὲν σεωυτὸν ὥλεσας, ἀπὸ δὲ ὥλεσας Κῦρον. IX 5 κατὰ μὲν ἔλευσαν αὐτοῦ τὴν γυναῖκα, κατὰ δὲ τὰ τέκνα eine Hervorhebung der Prāp. beabsichtigt glauben, während vielmehr nur das ganze zusammengesetzte Verbum hervorgehoben wird, was die spätere Sprache durch die vollständige Wiederholung ἀπώλεσας μέν . . ἀπώλεσας δέ erreicht. Merkwūrdig übrigens ist es, wie ungleich diese Stellen über das ganze Werk verteilt sind.')

Zweifelhaft kann man darüber sein, in wie weit ein Werk über die Partikeln auch das Fehlen derselben an solchen Stellen, wo sie gewöhnlich stehen, in den Kreis seiner Erörterungen zu ziehen habe. So gut übrigens der Vf. es nicht unterläszt darauf hinzuweisen, wenn in einerlei Bedeutung verschiedene Partikeln stehen können, so gut hätte er auch jenes thun können. So hätte er z. B. beim recapitulierenden μέν οὖν sagen können, dasz sehr oft, namentlich bei Herodotos, einfaches μέν dafür stehe: vgl. IV 150. Vl 140. V 50. 109. 117. VI 117. 127. 131. VII 11. 12 usw. Xen. An. I 2, 26. 10, 18. II 3, 24. 6, 6. III 2, 13. Auch das einen Fortschritt einleitende μέν οὖν kann durch einsaches μέν ersetzt sein. Her. VII 15 Ξέρξης μέν περιδεής γενόμενος τη όψι ανά τε έδραμε. VII 24 ως μεν έμε συμβαλλόμενον εύρίσκειν. Selten dagegen steht in verstümmelten Relativsätzen einsaches őorig für oorigouv = 'ein jeder': z. B. Hell. I 5, 9 σποπείν όπως των Ελλήνων μηδε οίτινες Ισγυροί ώσιν, αλλα πάντες ασθενείς. Plat. Hipp. mai. 282 a πλέον αργύριον από σοφίας εξογασται η άλλος δημιουργός άφ' ήστινος τέχνης. Aristot. Eth. Eud. Il 3 οψοφάγοι και γαστρίμαργοι και οινόφλυγες (είσι) τῶ πρὸς όποτέρας τροφής απόλαυσιν έχειν την δύναμιν παθητικήν παρά τον λόγον = 'Fresser, Schlemmer, Säufer heiszen gewisse Leute davon, dasz sie zum Genusz eines der beiden Nahrungsmittel einen mit der Vernunst im Widerspruch stehenden Hang haben.' Andere Stellen bei Wex in diesen Jahrb. 1856 S. 671.

Zu δ' οὖν (S. 190 f.) möchten wir noch nachtragen, dasz auszer

<sup>7)</sup> Wir können Hartung nicht Recht geben, wenn er II 18 mit den genannten Stellen in Parallele stellt Ar. Frö. 1047 ώστε γε καὐτόν σε κατ' οὐν ἔβαλεν. Denn nicht nur hat diese Stelle einen ganz andern Charakter als jene, sondern sie ist auf komischen Effect berechnet, wie alle Tmesen im Dialog des Aristophanes. Stellen wie Thesm. 646 οὐκ ἐνγετανθί. We. 784 ἀνά τοί με πείθεις setzen dies ausser Zweifel. Auszerdem nur noch bei ἀπολλύναι (Wo. 792, 1440, Vö. 1506, Plut. 65) und in Chor- und melischen Stellen (We. 1290, Ach. 295, Vö. 346, Ekkl. 972, 976); vgl. noch Epicharmos bei Athen. VII 277 καὶ γλυκύν ἐπιομες οἶνον. Anth. XII 226 ἢ με κατ' οὐν ἐδαμασσεν — er Her. I 199 beruht δι' ὧν ἔχονσι nur auf einer Vermutung Bekkers.

dem hier entwickelten Gebrauch dieser Partikelverbindung noch ein ganz anderer vorkommt, den Krüger Spr. \$ 69, 52, 3 so andeutet: 'aus der Grundbedeutung von our entwickelt sich die einer bestätigenden Zurückweisung auf das vorhergehende, die es auch in δ' ουν haben kann.' Zwar in der Stelle die er als Beleg dazu citiert Anab. VI 2, 7 ἐπεὶ δ' οὖν ούτοι έδόκουν απρόθυμοι είναι, hat jetzt Dindorf mit ABCEZ ούν gestrichen; allein es gibt noch andere Beispiele dafür, z. B. Kyrop. I 4, 7 έπει δ' ούν έγνω ό 'Αστυάγης. ΙΙΙ 3, 2 τέλος δ' ούν υπήντησε και ή γυνή. Die zahlreichsten Reispiele gibt aber wol Homeros, nur in anderer Stellung, in den bei ihm so häufigen Wendungen wie τον δ' ώς ούν ένόησε u. dgl., wofür auch καί . . οὖν steht, z. B. καί τὰ μέν οὖν . . θηκαν ν 122, wofür das attische τὰ μὲν οὖν ἔθηκαν ausreichte.

Zu der sehr sorgfältigen Auseinandersetzung über onkour und oukοῦν (S. 191-198) möchten wir nur das bemerken, dasz der Herodoteische Sprachgebrauch S. 195 etwas zu kurz erledigt ist. Einmal ist offenbar die ruhige Fortsetzung und Verknüpfung da nicht sonderlich am Platz, wo vielmehr das Gegenteil des erwarteten und erstrebten geschieht. Zweitens folgt auf dieses vom Standpunkt des attischen Sprachgebrauchs aus an sich schon etwas fremdartig klingende our ov ein paarmal ein hochst ausfallendes Asyndeton: Ι 59 ούκ ων ταῦτα παραινέσαντος Χίλωνος πείθεσθαι θέλειν τον Ίπποκράτεα γενέσθαι οί μετα ταῦτα τον Πεισίστρατον τούτον. Ι 11 ούκ ών δη Επειθε, άλλ' ώρα άναγκαίην αληθέως προκειμένην . . αίρέεται αυτός περιείναι. An diesen Stellen kann man sich des Gedankens nicht erwehren, dasz das Asyndeton in einem gewissen Zusammenhang mit ovv stehe, und dasz eine causale Verbindung der beiden Sätze beabsichtigt sei, die entweder durch γάρ (oder enel) im ersten Gliede oder durch ovv im zweiten ausgedrückt sein konnte. Also entweder αλλ' οὐ γὰρ πείθεσθαι ἐθέλειν τὸν Ίπποκράτεα, yeverdat of oder melderdat de oun edélet... yeverdat av ol. So sagt Stein zu I 11: 'da er nicht überreden konnte, so wählte er: ein dem Herodotos eigentümlicher Versuch im freien Periodenbau, wobei der Grund der im Hauptsatz enthaltenen Handlung ihm mit oux wv vorausgestellt wird und der Hauptsatz meist ) asyndetisch folgt.' Logisch gehört, so viel scheint uns festzustehen, our zum folgenden Satz; und so hätten wir in diesen Stellen eine Erscheinung anzuerkennen ähnlich dem Gebrauch von alla yao, bei welchem der begründende Satz mit dem begründeten verschlungen wird (s. B. S. 82 c) und demgemäsz die verbindende Partikel ovv an den Anfang des Satzes hinaufrückt. Etwas anders steht die Sache, wenn mit αλλά fortgefahren wird: III 137 ταῦτα λέγοντες τους Κροτωνιήτας ουκ ών έπειθον, αλλά -. Ι 24 ουκ ών δη πείθειν αὐτὸν τούτοισι, ἀλλὰ ... Ι 206 οὐκ ὧν ἐθελήσεις ὑποθήκησι τησίδε γρέεσθαι . . συ δε απες = επεί δε ούκ εθελήσεις . . , απες , und ganz ahnlich IV 118 ούπ ών ποιήσετε ταυτα. ήμεις μέν πιεζόμενοι ή έκλείψομεν, wo man zwar von jeher hinter ταῦτα das Fragezeichen gesetzt hat, wogegen aber die Interpunction der ganz gleichartigen Stelle

<sup>8)</sup> Dieses 'meist' ist etwas zu viel gesagt.

I 206 spricht. Jedenfalls ist der Sinn έπει δε ου ποιήσετε, oder εί δη μη ποιήσετε, letzteres dem Zusammenhang noch etwas angemessener. Besonderer Art haben wir nur zwei Stellen auftreiben können: III 138 meiθόμενοι δὲ Δαρείω Κνίδιοι Ταραντίνους οὐκ ὧν ἔπειθον, βίην δὲ ἀδύνατοι ήσαν προσφέρειν. Hier könnte man das oben besprochene ούν im Nachsatz wiederfinden wollen; natürlicher scheint es uns aber an den gleichfalls oben besprochenen Sprachgebrauch von d'ouv zu denken. allerdings mit abweichender Stellung des our, veranlaszt durch die dem Her. so geläufige Stellung our ov. Ganz auffallend ist die zweite Stelle ΙΙ 20 πολλάκις δὲ ἐτησίαι μὲν οὐκ ὧν ἔπνευσαν, ὁ δὲ Νεῖλος τωὐτὸ έργάζεται, wo man nicht mit Stein an das μεν ούν in Antworten mit verneinendem Sinn denken darf, und wo wir einen Zweifel an der Richtigkeit der Lesart kaum unterdrücken können. Dagegen VI 124 οὐ μέν ών ήσαν σφεων αλλοι δοκιμώτεροι εν γε 'Αθηναίοισι ανδρες haben wir dieses μέν ούν = 'vielmehr aber gab es in Athen kein angeseheneres Geschlecht als sie.3

Bei rè (S. 206 - 235) unterscheidet B. den allgemeinen Sprachgebrauch und den specifisch epischen. Ueber den erstern, der zuerst abgehandelt wird, nur einige Bemerkungen. S. 218 läszt B, es unentschieden, ob in dem Verse 'Αντίνοος δ' ενένιπεν, έπος τ' έφατ' έκ τ' ονόμαζεν durch das doppelte τè zwei weitere Glieder an ενένιπεν angehängt, oder ob έπος τ' έφατ' έπ τ' ονόμαζεν eine asyndetisch angehängte Erklärung von ένένιπεν sei. Wir würden uns unbedenklich für das erstere entscheiden, nicht blosz weil letztere Formel, die doch gewis überall gleich zu verstehen ist, in den von B. angeführten Verbindungen mit Er τ' ἄρα οί φῦ χειρί und χειρί τέ μιν κατέρεξεν und in der mit θάμβησάν τ' αρ' Επειτα Γ 398 nur auf die erste Weise erklärt werden kann; sondern auch weil es in der Natur der Sache liegt und durch den Sprachgebrauch bestätigt wird, dasz zwei wesentlich inhaltgleiche Glieder nur durch eine einsache copulative Partikel verbunden werden. - Die Stelle Thuk. II 63, 2 τάγιστ' αν τε πόλιν οί τοιούτοι ετέρους τε πείσαντες άπολέσειαν ist durch ein Versehen unter die Beispiele für τè . . τè S. 219 gekommen: denn das erste zè ist satzverbindend, das zweite bezieht sich auf das folgende καί εί που έπι σφών αὐτών, αὐτόνομοι οἰκήσειαν. --Was die Verbindung ou . . ουτε, μή . . μήτε (S. 222) betrifft, so finden wir sie zwar bei Dichtern nicht an sich anstöszig und sind daher weit entsernt an dem Beispiel Eur. IA. 977 rütteln zu wollen. Dagegen vermögen wir die Notwendigkeit nicht einzusehen, dasz man Theogn. 125 ου . . ανδρός ούτε γυναικός schreibe, besonders da bei Aristot. Eth. Eud. VII 2 die Hss. (und so auch Bergk in den Poetae lyrici) οὐδέ haben. In Theogn. 745 aber können wir an die Richtigkeit der Lesart μή τιν' ὑπερβασίην κατέγων μήθ' όρκον άλιτρόν noch weniger glauben, da in Prosa μήτε . . μήτε hier gewis nicht am Platz wäre: auch Bekker und Bergk haben und' gegeben. Uebrigens hat schon Homeros ov . . ovre in 146. - Bei ovre . . ve (S. 222) möchten wir fragen, warum über die Statthaftigkeit von ve . . ovre gar nichts gesagt sei? vgl. Krüger Di. § 69, 64, 2. — Bei zè. . nal für einfaches nal (S. 225) konnte auch an die besonders bei Herodotos sich findende Verknüpfung von Zahlen durch tè . . xal erinnert werden.

S. 225 f. gibt B. eine Anzahl Beispiele für die Verbindung einer gröszern Anzahl von Gliedern durch die verschiedenen copulativen Partikeln, vorzugsweise aus Dichtern. Diese Stellen beweisen zur Genüge dasz - wie auch ursprünglich diese Partikeln sich von einander unterschieden haben mögen - sie jedenfalls schon in den für uns ältesten Denkmälern der Sprache als gleichbedeutend von den Dichtern gebraucht wurden. Zur Vervollständigung des Bildes hätten wir nur noch gewünscht dasz B. den von ihm nur flüchtig angedeuteten Zug, dasz mitten zwischen verbundenen Gliedern auch asyndetische sich finden, diesen Hauptunterschied von poetischer und prosaischer Diction, etwas weiter ausgeführt hätte. Man nehme z. B. das bekannte πολλά δ' ἄναντα κάταντα πάραντά τε δόγμια τ' ήλθον Ψ 116. Merkwürdig ist für die epische Sprache, dasz solche asyndetische Glieder bei längeren oder kürzeren Aufzählungen sich fast nur in der ersten Versstelle finden. So im Schiffskatalog Θέσπειαν Β 498. 'Ωκαλέην 501. Κώπας 502. 'Ερμιόνην 560. Τροιζην' 561. Λύπτον 647. Λίνδον 656. Βοίβην 712. "Ορθην 739. Ebenso Φάλκην N 791 und im Nereidenkatalog Σ 39 ff. die drei Namen Nησαίη, Δωρίς, Μαΐρα. Desgleichen in den Hymnen Alyal 1, 32. Σκύρος 1, 35. αρκτοι 4, 71 und bei Hesiodos Κυμοθόη Th. 245. Στουμόνα Th. 339. Eine Ausnahme Hes. Th. 454 φαίδιμα τέχνα, | Ίστίην, Δήμητρα καὶ "Ηρην χρυσοπέδιλον.

Das specifisch epische  $\tau \hat{\epsilon}$  wird S. 227 — 235 behandelt, mit stillschweigender Abweisung von Krügers Ansicht der dasselbe  $==\delta\eta$  setzt. Ueber das Relativ mit zè bei Herodotos begnügt sich der Vf. Ödov ze aus VII 100 zu citieren: da aber dieses οσον τε = 'ungefähr', so entscheidet die Stelle auch nicht die Frage, ob Her. og ve für das einsache Relativ gebraucht habe. Eine andere Stelle ist I 74 ορκια δε ποιέεται ταῦτα τὰ Εθνεα τά πέρ τε Ελληνες, και πρός τούτοισι κτλ., wo aber Krüger mit Recht re auf nat bezieht. I 153 Zanat re nat Alyuntiot, en' oug eneige τε στρατηλατέειν αὐτός, έπι δὲ "Ιωνας άλλον πέμπειν στρατηγόν wird man gleichfalls Krüger, der zè . . dé auf einander bezieht, gegen Stein, der es für έπ' ους τε nimmt, Recht geben. Dagegen οκως τε Il 108='so oft'. In II 10 ώς τε είναι σμικρά ταῦτα μεγάλοισι συμβαλέειν hat Eltz zè gestrichen, Schweighäuser und Krüger es in yè verwandelt. Jedenfalls zeigt aber schon die geringe Zahl dieser Stellen, dasz dem Her. das epische og te abzusprechen ist und nur ein Minimum mehr von Resten desselben als den Attikern zugeschrieben werden darf. - Für enel ve citiert B. S. 228 M 393 als das einzige Homerische Beispiel; es gibt aber noch zwei weitere A 87. 562, die schon Krüger Di. beigebracht hat.

Nicht ganz klar ist uns B.s Ansicht über die Verbindung von ze mit dem indef. zlg. S. 231 sagt er: 'es dürste noch schwieriger werden, zè nach dem fragenden und indefiniten τ/ς, nach πῶς, πη u. dgl., nach dem

<sup>9)</sup> δστις τε wird als Homerisch geleugnet S. 227; es steht aber Ψ 43 οὐ μὰ Ζῆν', δστις τε θεῶν υπατος καὶ ἄριστος (ohne Variante; doch hat Grashof conjiciert ὅστ' ἐστί).

versichernden nund nach ou vu befriedigend zu erklären.' S. 233 wird über  $\Gamma$  12 τόσσον τίς τ' ἐπιλεύσσει ὅσον τ' ἐπὶ λᾶαν ῖησιν bemerkt, τὲ gehöre zum ganzen Satz und sollte in Prosa zunächst nach zóooov stehen. Wir möchten vielmehr einen asyndetischen Zwischensatz annehmen und τόσσον τε .. οσον τε auf einander beziehen. Und damit stimmt offenbar auch B.s Aussassung von P 61 zusammen, ώς δ' ὅτε τίς τε λέων, wenn er sagt, tè gehöre zum ganzen Satz der mit V. 68 ώς των ου τινι θυμός ένλ στήθεσσιν ετόλμα verbunden werden solle. Dann würden wir aber noch consequenterweise auch P 133 ώς τίς τε λέων erklären = ωστε τις léwy und überhaupt kein indefinites r/g re anerkennen, auszer so dasz zufällig te hinter das Indefinitum zu stehen kommt. (Auch Krüger Di. scheint kein tig te anzuerkennen.) - Hinter Fragwörtern erklären wir tè überall als satzverbindend, so gern wir dem Vs. zugeben, dasz es an einzelnen Stellen wie A 8. B 761 durchaus nicht vermiszt würde. In Fällen wie y 22 πῶς τ' ἄρ' ἴω; πώς τ' ἄρ προσπτύξομαι αὐτόν; lassen sich beide  $\vec{\tau}$ è ungezwungen auf einander beziehen. Auch  $\vec{\eta}$   $\vec{\tau}$ e läszt sich überall ohne Zwang = 'und wahrlich' erklären, wenn te nicht eine Beziehung auf das solgende hat, wie N 631 Ζεῦ πάτερ, ἡ τέ σέ φασι περὶ φρένας ἔμμεναι ἄλλων, | ἀνδρῶν ἠδὲ θεῶν : σέο δ' ἐκ τάδε πάντα πέλονται, wo τè.. δέ sich entsprechen = 'während du für den weisesten giltst, hast du doch dies alles angestiftet.' 10) Was endlich ou vu r' betrifft, so ist B. geneigt in 7' das versichernde vol zu sehen, nicht ve. Noch einsacher, scheint es uns, sieht man darin den gewöhnlichen Dativ des Pron. pers. In α 60 fordert γαρίζετο eine Ergänzung, in α 347 denkt man unwillkürlich an Stellen wie Γ 164 ου τί μοι αίτιη έσσί, θεοί νύ μος altiol eldiv.

Und jetzt wird es am Platze sein auf B.s Ausgangspunkt in der Lehre von zè zurückzukommen: er trennt den allgemein griechischen Sprachgebrauch vom specifisch epischen und weist letztern in die zweite Stelle, weil er ein höheres Alter und gröszere Ursprünglichkeit nicht anzusprechen habe (S. 211). Dem gegenüber möchten wir behaupten, dasz gerade das specifisch epische tè uns den ursprünglichen Gebrauch dieser rätselhaften Partikel enthüllen kann, und dasz anderseits nicht blosz nach Homeros der Gebrauch desselben fortwährend sich verengert hat, sondern dasz es schon in den epischen Gedichten selbst im Absterbeu begriffen erscheint. Je mehr nemlich eine genauere Untersuchung (und nicht zum wenigsten gerade die B.sche) zeigt, dasz was die zum vollständigen, kunstmäszigen Periodenbau ausgebildete Sprache als satzverbindende Partikeln verwendete, μέν, οὐν, ἄρα, γάρ, δή usw. ursprünglich in die Classe der reinen Adverbien gehörte, desto mehr drängt sich uns die Frage auf, was denn eigentlich und von Haus aus satzverbindende Partikel gewesen sei? Auf diese Frage kann es keine andere Antwort geben als unser rè, so zwar dasz das doppelte rè (dem wir die Priorität vor dem einsachen vindicieren möchten) die Beziehung zweier

<sup>10)</sup> In Stellen wie M 409 & Λύκιοι, τί τ' ἄρ' ώδε μεθίετε θούριδος ἀλκης; wo nicht einmal ein metrischer Grund für τ' vorliegt, könnte es recht wol später erst misverständlich eingesetzt worden sein.

Sätze auf einander ausgedrückt habe, mochten beide coordiniert oder einer dem andern subordiniert sein. Wenn wir einerseits finden ogov τε . . τόσον τε  $\Gamma$  12, εἴ πέρ τε . . τὲ  $\Delta$  160 ſ., εἴ πέρ τε . . ἀλλά τε A 81 f. K 225 f., μέν τε . . δέ τε B 90; anderseits σσσον τε . . τόσον E 860; εἴ πέρ τε ohne Bezeichnung des Nachsatzes M 223 ff. und sonst. μέν τε . . δέ Δ 341 ff., μέν . . δέ τε Ι 634 f., μέν τε . . αὐτάο Δ 424 und endlich μέν..δέ: so liegt schon darin unsere These nach ihren beiden Seiten, hinsichtlich des ursprünglichen Gebrauchs wie hinsichtlich des Absterbens, deutlich genug vor. B. erklärt zwar S. 229 μέν τε . . δέ τε daraus, dasz einerseits μέν . . δέ, anderseits τè . . τὲ möglich gewesen; allein so viel Berechtigung diese Erklärung für eine Menge grammatischer Erscheinungen der spätern Sprache hat, so wird sie doch für jene frühere Periode zu künstlich sein und erklärt uns nicht. warum die spätere Zeit darauf gänzlich verzichtet hat. Dasz aber der Verfall von zè schon in die Entstehungszeit der Homerischen Gedichte hinaufreicht, ist darum nicht blosz natürlich, sondern sogar notwendig, weil schon in dieser jene ursprünglichen Adverbia in der Mehrzahl der Stellen wirkliche satzverbindende Partikeln geworden waren, und so hatte sich daneben die Satzverbindung durch zè . . zè wirklich überlebt. — Ueberall also wo te sich an das Relativ, an enel, an yap usw. anhängt, betrachten wir dieses einsache ze als Rest eines ursprünglichen doppelten τέ, und glauben dasz sich so alle die anscheinenden Wunderlichkeiten schlieszlich befriedigend erklären lassen. Daneben können wir gerade von diesem Standpunkt aus ganz unbefangen zugeben, dasz einzelne Stellen eine Entartung zeigen: so z. B. E 89 rov d' our' ao re yégyogu εεργμέναι Ισχανόωσι. Auch folgender Umstand kommt noch in Betracht. Unleughar ist unser te auch noch in aute, allore (man denke an allore .. αλλοτε), τότε, ότε usw. vorhanden. 11) Wenn nun schon Homeros an zahlreichen Stellen öre re verbindet, so liegt darin, dasz schon damals das ursprüngliche Sachverhältnis nicht mehr ungetrübt im Bewustsein war. 12)

<sup>11)</sup> Bekkers Trennung manches ore in o re = o dasz (z. B. 9 251. P 623. § 90. 366. v 333) hätte auch von Bäumlein berührt werden können. In den Berliner Monatsberichten 1859 S. 391 ff. gesteht jetzt Bekker zu, dasz er jenes 5 ze mit der Zeitpartikel auch noch A 412. 518. II 274. 433. 509. T 57 verwechselt habe, und spricht endlich die Vermutung aus, o te und ote dürften ursprünglich identisch gewesen sein.

<sup>12)</sup> Es ist vielleicht der Mühe werth das Absterben des ze noch einige Schritte über Homeros hinaus durch die Hymnen und Hesiodos zu verfolgen, und damit die künstliche Wiederbelebung durch einen spätern Epiker zu vergleichen. Für die Hymnen citieren wir Baumeisters Text, für Hesiodos L. Dindorf; verglichen haben wir damit das erste Buch von Apollonios Argonautika.

δς τε Hy. 25mal, Hes. E. 20mal, A. 5mal, Fr. einmal — Apoll. 5mal.

Dazu α τε wie sonst olά τε Ap. I 679. ός ξά τε Hy. einmal (2, 218), Hes. 1. einmal (316) — Ap. 3mal. olós τε auf ein Substantiv bezogen Hy. 4mal — Ap. einmal.
τοῖον — οἰον τε Hes. 'Δ. 8. οἰα τε Hy. einmal (3, 16), Hes.

<sup>&#</sup>x27;E. 320 — Ap. 2mal.

Zum Schlusz noch ein Wort über das Hyperbaton bei ze, eine sehr häufige Erscheinung, zu erklären teils als eine Art leichtesten Anakoluths, indem dem Schriststeller eine andere Gestaltung des Satzes vorschwebt als die er dann wirklich durchgeführt hat, teils auch als besondere Absichtlichkeit, namentlich um die Verbindung δέ τε zu vermeiden. ersterer Art gehört z. B. Xen. Hell. IV 5, 2 αὐτός τε τῷ θεῷ ἔθυε καὶ περιέμενεν, έως οί φυγάδες έποίησαν την θυσίαν, weil dem Schriftsteller der Gegensatz αὐτός und οί φυγάδες vorschwebt, also αὐτός τε ἔθυε και οι φυγάδες. Zur zweiten Art gehören Her. III 23 σίτησιν δε είναι πρέα τε έφθα και πόμα γάλα. Thuk. Ι 69 μόλις δε νῦν τε ξυνήλθομεν nal oude νυν επί φανεροίς (für μόλις δέ τε, Krüger verm. ohne Grund νῦν γε). ΙΙΙ 40, 6 κολάσετε δε άξίως τούτους τε καί.. καταστήσατε. Ι 95, 1 δι' όλίγου μεν ή παραίνεσις γίγνεται, τὸ ίσον δὲ πρός τε τοὺς άγαθούς άνδρας δύναται, και υπόμνησιν μάλλον έχει η έπικέλευσιν (auch hier will Krüger πρός γε).

Einer der gelungensten Abschnitte des Buches ist der über vol (S. 235-256). B. geht von der Annahme eines doppelten rol aus, eines enklitischen, entstanden aus dem Dativ rol der familiären Rede, und eines orthotonierten vol, entstanden aus dem epischen voi = 'darum, dann, in diesem Fall', mit welchem es im alten griechischen Alphabet auch gleich

οσος τε (nirgends auf ein Substantiv bezogen) Hy. 5, 218; Hes. E. 344. 677 — Ap. 2mal.

τόσσον - όσσον τε Αρ. Ι 84. nal ve Hy. 10mal; Hes. E. 5mal, O. 3mal, A. 2mal, Fr. einmal nal  $\tau \epsilon = n \alpha l \pi \epsilon \rho$  Hy. 3, 133. Ap. einmal.

**ual** δά τε nur Hy. 1, 3. ένθα τε Hy. 3mal.

ότε τε Hy. einmal (33, 7); Hes. E. 2mal, A. einmal — ώς ότε τίς τε Ap. I 1265.

αστε in der Vergleichung = ως Hy. 4mal (3mal ωστ', also ohne Nötigung des Metrums); ωστε θεοί Hes. Έ. 112; ωστ' Hes. Α. 405. ώστ' Ap. I 536. ως είτε Hes. A. 198. ως είπές τε Hy. 5, 215.

γάο τε Hy. 4, 132; Hes. E. 6. Θ. 721 - Ap. 2mal. γάο τίς τε Hes.

μέν τε — δέ τε Hes. E. 287 ff. μέν τε — δέ Hes. E. 231. Θ. 596 ff. 'A. 259 ff. — Ap. I 327.

μέν τε — αὐτάο Hy. 2, 11-16. μέν — δέ τε Hes. Έ. 149. Θ. 688 μέν — δέ — δέ — δέ τε Hes. Έ. 5 ff. αλλοτε μέν τε — αλλοτε δ αύτε Hy. 1, 141 f.

άλλοτε μέν τε — άλλοτε Hes. Έ. 550.

<sup>(</sup>μέν τε = 'fürwahr' Hes. 'Λ. 359: vgl. Hom. I 632.)
τὲ — καί — δέ — δέ τε Hes. 'Ε. 583 ff. — δέ τε — τὲ Hes. 'Λ. 376 f. einfaches de ve Hy. 10mal (Batr. 2mal), Hes. E. 17mal, O. 6mal, A. 2mal, Fr. einmal - Ap. 4mal.

ούδέ τε Hes. Θ. 423. Dazu noch das Anakoluth Hes. O. 87 o d' acqualeus ayogevwr | αίψά τε και μέγα νείκος έπισταμένως κατέπαυσεν.

άλλά τε Hes. Θ. 796. πώς τ' ἄρ Hy. 1, 19. 2, 29. - ή τε Ap. 3mal, ή τ' αν έπειτα im Nachsatz Ap. I 827 ff.

geschrieben wurde. Mit diesem Ausgangspunkt müssen wir uns vollständig einverstanden erklären. 13) Mit vollem Recht sagt B. S. 236, die Verschiedenheit der Stellung sei an und für sich schon entscheidend; dazu komme aber noch die Verschiedenheit der Bedeutung: wenn in dem einfachen vol wie in nvoi, xalvoi, µέννοι die versichernde Krast nicht zu verkennen sei, so in τοιγάρ, τοιγάρτοι, τοιγαρούν, τοίνυν nicht die folgernde. Sehr fein ist ferner die Bemerkung, im enklitischen vol finde eine Stimmung des Gemüts, ein Pathos, seinen Ausdruck, wogegen n und μήν dem Gebiete des Denkens angehörten und eine Ueberzeugung ausdrückten. - Zu dem vol in zustimmender und bestätigender Antwort S. 240 liesze sich (wegen der Partikelverbindung) noch das Beispiel Ar. Fro. 1047 νη τον Δία, τουτό γέ τοι δή beifügen. — Beim Homerischen ήτοι S. 243 f. ist die Lehre der alten Grammatiker verlassen, dasz es = μέν sei (z. B. Apollon. lex. Hom. ήτοι καθ' Όμηρον μεν ισοδυναμεί τῷ μέν συνδέσμω). Wir möchten heute noch für diese alte Erklärung Partei nehmen und sageu, dasz ητοι, gleichgültig ob mit μέν verbunden oder allein gesetzt, dem einfachen µév gleich geworden ist: d. h. der Process, den uév durchgemacht hatte und durch welchen es von dem nachdrücklichen 'fürwahr' zu einem 'zwar' herabgesunken war, dieser selbe Process hat sich auch an not vollzogen. Dasz dies der wahre Sachverhalt sei, zeigt die Menge von Stellen mit ητοι . . δέ, ητοι . . δέ τε nebst manchen mit ήτοι . . αὐτε, ήτοι . . αὐτάρ, ήτοι . . άλλά, denen ganz gleichartig die ebenso zahlreichen mit ήτοι μέν . . δέ, ήτοι μέν . . αὐτάρ oder άτάρ, ήτοι μέν . . άλλά zur Seite stehen. Wie ferner bei ήτοι μέν das ursprünglich beabsichtigte zweite Glied unterdrückt werden kann (A 211. A 376. I 65): so hat es keine Schwierigkeit auch bei einfachem not dasselbe anzunehmen, z. B. I 305 not eyov elui, genau wie das ἐγοι μὲν εἶμι der Attiker mit blosz gedachtem Gegensatz der Personen. Und damit werden sich alle Homerischen Stellen befriedigend erledigen.

Bei der Verbindung von vol mit dem disjunctiven \( \tilde{\eta} \) konnte noch beigefügt werden, dasz man in der Regel nur not. . n sagte; für n . . ήτοι hat Pape éin Beispiel (Pind. Nem. 6, 8) beigebracht; ήτοι . . ήτοι haben erst Spätere.

Für nalvos bringt B. S. 246 die Stelle Her. VIII 68 bei: nalvos vade λέγω, das er erklärt 'und folgendes ist denn meine Ansicht.' Allein es wird gewis mit Recht von Bekker, Krüger, Stein, Dietsch geschrieben παί τοι τάδε λέγω 'und so sage ich dir denn' 14), wodurch ein sonst nicht

belegter Gebrauch von zalvos wegfällt.

erwähnt sein: Her. III 81 καίτοι τυράννου υβριν φεύγοντας ανδρας ές

δήμου ακολάστου υβριν πεσέειν έστι ουδαμώς ανασχετόν.

<sup>13)</sup> Daraus erklärt sich auch, warum dieses so häufige epische to später verschollen ist. In Plat. Theat. 1794 τφ τοι, ω φίλε Θεόδωρε, μαλλον σχεπτέον έξ άρχης erkennen wir eine der bei Platon so beliebten Reminiscenzen aus Homeros, um so mehr als dieser gerade so zo zot zusammenstellt E 816 τω τοι προφρονέως έρεω έπυς ουδ' έπικεύσω. 14) Dagegen möge hier ein anderes, uns wenigstens rätselhaftes καίτοι

Sehr schön ist die allgemeine Entwicklung der Geschichte von μέντοι (S. 247-251). Aber etwas aussührlicher hätten wir die Verbindungen besprochen gewünscht, welche dieses μέντοι mit άλλά und nal eingeht. αλλά μέντοι ist teils ein schrosses 'nein, vielmehr' in Stellen wie Plat. Prot. 359° άλλα μέντοι, έφη, ω Σωκρατες, παν γε τουναντίον έστιν έπι α οί τε δειλοί ξργονται και οί ανδρείοι: denn dieser Satz ist eine Entgegnung auf die Behauptung des Sokrates: alla μην έπι α γε θαρρούσι πάντες αύ ξργονται, και δειλοί και ανδρείοι, καί ταύτη γε έπὶ τὰ αὐτὰ ἔργονται οί δειλοί τε καὶ οί ἀνδρείοι. Xen. An. VII 6, 39; — teils 'ja fürwahr', Kyr. V 5, 36 αλλ' ίσως μέντοι καλώς λέγεις = 'fūrwahr, du hast wol Recht'; - teils 'aber in der That' wie beim Imperativ, αλλ' εὐ γε μέντοι ἐπίστασθε Hell. II 4, 22. An. I 4, 8. Symp. 1, 12; — teils sinkt es zu einem bloszen 'ferner' herab Hieron 4, 8 άλλα μέντοι καλ πένητας ὄψει. Symp. 4, 17 άλλ' οὐδε μέντοι ταύτη γε ατιμαστέον το κάλλος. Aehnlich ist καὶ μέντοι teils = ομως δέ. Κντ. V 1, 12 έφραπα . . ευγυμένους (ἔρωτος) ώσπερ παὶ αλλης νόσου απαλλαγήναι, άλλ' οὐ δυναμένους μέντοι απαλλάττεσθαι. Απ. Ι 9, 6; - teils 'und fürwahr', Hell. V 4, 51 καὶ μέντοι ἐδόκει καλον γενέσθαι τὸ ἐνθύμημα τοῦ Αγησιλάου. Ag. 2, 9 καὶ μέντοι οὐκ ἐψεύσθη: das mit dem Erlöschen des Pathos häufig zu einem bloszen 'und zwar' herabsinkt, Hell. III 5, 25 καλ έφυγεν είς Τεγέαν καλ έτελεύτησε μέντοι έπεινόσω. Kyr. VI 3, 12. Ar. Frö. 166. Ri. 184; — etwas stärker und in der That' Hell. V 4, 63 και 'Αθηναίοι μέντοι προθύμως εξέπεμψαν ναύς έξήπουτα, in Gewährung einer Bitte der Thebäer Kyr. V 4, 27. Nicht selten auch ist nal µέντοι = nal . . δέ, An. I 8, 20 nal ουδέν µέντοι ουδέ τοῦτον παθεῖν ἔφασαν. Hell. IV 2, 15. Kyr. I 4, 9. I 4, 20 καὶ ὁ Κυαξάρης μέντοι έφείπετο, και οί άλλοι δε ούκ απελείποντο. V 4, 18. VIII 2, 5. γε μέντοι ist haufig = γε μήν = δέ, Kyr. V 4, 19. VII 5, 51. 52.

VIII 2, 20. Aesch. Ag. 938. Sie. 1044. Eur. Med. 95.

Wenn wir και μέντοι zuweilen = 'und zwar' gesetzt, so sind wir damit doch keineswegs gemeint μέντοι = μέν zu setzen. B. verlangt zwar diese Bedeutung für Xen. Apomn. II 10, 4. Allein bei genauerer Betrachtung des Zusammenhangs zeigt sich, dasz hier μέν nicht wol möglich wäre, sondern dasz wir hier das gewöhnliche adversative uévros haben, eine der Prämissen einführend, aus denen dann der beabsichtigte Schlusz gezogen wird. Das folgende de führt ein Glied derselben Geltung ein. Ebd. IV 7, 4 καὶ ταύτης μέντοι = καὶ ταύτης δέ 'aber auch diese nur bis zu dem Punkte'. So werden auch alle anderen Stellen, wo μέντοι für μέν zu stehen scheint, entweder anders erklärt oder geändert werden müssen. Ar. Ri. 276 άλλ' έαν μέντοι γε νικάς τη βοή, τήνελλος εί. ην δ' αναιδεία παρέλθης, ημέτερος ὁ πυραμούς könnte man geneigt sein ἐὰν μέντοι . . ἢν δέ einander gegenüberzustellen; allein wir reichen mit αλλα μέντοι εάν γε 'aber fürwahr' vollständig aus. Dagegen Her. ΙΙΙ 75 ὁ δέ, τῶν μέντοι ἐκεῖνοι προσεδέοντο αὐτοῦ, τούτων μὲν ἐκών ἐπελήθετο, ἀρξάμενος δὲ .. ἐγενεηλόγησε ware wirklich μέντοι = μέν. Allein die Herausgeber haben sich um die Wette veranlaszt gesehen zu andern. Bekker vermutete μέν δή, was Lhardy in den Text aufgenommen,

obwol Dietsch mit vollem Recht bemerkt 'quod vix probandum'; er selbst vermutet τῶν γε μέν; Krüger streicht einfach τοι, was das richtige sein wird. Ebenso wenig ist εί μέντοι Xen. Apomn. II 1, 11 f., von B. S. 251 citiert, kritisch zu halten. Denn angenommen auch (was wir nicht zugeben) μέντοι sei zuweilen für μέν im ersten Glied eines Gegensatzes gebraucht worden, so ist es doch eine reine Unmöglichkeit, zwei hypothetische Satze durch el µévroi . . el µévroi einander entgegenzustellen. Nun folgt aber in dieser Stelle auf αλλ' εἰ μέντοι . . ἡ ὁδὸς αΰτη φέροι, ίσως αν τι λέγοις als Gegensatz εί μέντοι έν ανθρώποις ων μήτε άργειν αξιώσεις. Man sieht also dasz L. Dindorf mit vollem Recht das erste μέντοι in μέν corrigiert hat. Auch Plat. Apol. 31 b (B. S. 251) ist es noch zweiselhast, ob καὶ εἰ μέντοι τι ἀπὸ τούτων ἀπέλαυον . . νῦν δε οράτε και αυτοί sich halten lasse. Cobet hat τοι gestrichen als aus Dittographie entstanden, und so hat K. F. Hermann ediert; in der Vorrede laszt er allerdings die Wahl, ob nicht καίτοι εί μέν τι das ursprüngliche sei. Jedenfalls; wenn Stallbaum neuestens hier getrennt uév rot schreibt, und ebenso Parm. 1614, so gibt auch er zu dasz das gewöhnliche µévros hier seine schweren Bedenken habe. 15)

Bedenklich scheint uns der letzte Absatz von uévroi S. 251 'ein Gegensatz, eine Einwendung liegt in εί . . μέντοι. Dafür wird citiert Plat. Apol. 31 b. Xen. Apomn. II 1, 11 f. u. I 3, 10. Die beiden ersten Stellen haben wir eben besprochen; so bleibt noch die letzte übrig, wo wir mit xal uévros el = 'und fürwahr wenn' vollständig ausreichen. Die Stelle hat gewis keinen andern Charakter als z. B. Ar. Plut. 1202 f. all' εί γε μέντοι νη Δι' έγγυς σύ μοι | ήξειν έπεῖνον ώς έμ', οἴσω τὰς χύτρας = άλλα μέντοι εί γε oder Xen. Kyr. IV 1, 21 αλλ' εί γε μέντοι έθέλων τις Εποιτο, και χάριν Εγωγέ σοι είδείην αν oder die oben beigebrachte Stelle aus Ar. Ri. 276.

Eine einzige Zeile hätte genügt, um bei μέντοι noch den Zusatz zu machen, dasz es auch nach einer Anrede folgt, gerade wie das einfache vol, das B. S. 239 berührt hat, z. B. Ar. Fro. 171 ouvog, oè lévo μέντοι, σὲ τὸν τεθνηκότα.

Doch wir fürchten die Grenzen einer Recension schon überschritten zu haben und nehmen daher hier Abschied von dem Buche mit dem lebbastesten Dank gegen seinen Verfasser für alle die Belehrung die wir ihm verdanken, und mit dem aufrichtigen Wunsche dasz er seine Musze auch kunftig diesem Gebiet zuwenden und uns bald wieder mit einer neuen Frucht derselben erfreuen möge.

Heilbronn.

J. Rieckher.

<sup>15)</sup> Es verdient hiebei wol erwähnt zu werden, dasz die Abschreiber manigfach mit μέντοι gesündigt haben. Xen. An. VI 6, 36 haben ABC έμοι μέντοι für έμοι μέν, offenbar verführt durch das zwei Zeilen weiter oben stehende έπει μέντοι. Hell. III 2, 7 hat Ven. ἡμεῖς μέντοι für ἡμεῖς μέν; VII 3, 7 gibt Dindorf jetzt τίνι μὴν πιστεύον mit DHIV für das bisherige τίνι μέντοι. Kyr. III 1, 15 haben DG μέν τι für das richtige μέντοι; ähnlich Hell. III 5, 9 Ven. πολύ δέ τοι für π. δ΄ έτι; solcher Fälle gar nicht zu gedenken, wie Hell. IV 1, 27, wo für utv τοιαύτα Ven. μέντοι ταῦτα gibt usw.

#### 42.

# Zu Cicero de oratore.

I 9, 32 quid autem tam necessarium quam tenere semper arma. quibus vel tectus ipse esse possis vel provocare inprobos vel te ulcisci lacessitus? Die hsl. Lesart integros statt inprobos macht es wahrscheinlich, dasz ursprünglich im Text gestanden hat: quibus vel integer intactusque ipse esse possis usw. Wer der Sprache mächtig ist, hat damit einmal eine starke Schutzwaffe zu seiner eignen Sicherheit; weil er das Schwert der Rede zu führen versteht, bleibt er als kampfgerüsteter und kampfgeübter Gegner eben um seines gefürchteten scharfen Schwertes willen unangefochten und unversehrt. Er hat sodann aber auch eine gute Angriffswaffe, kann das Schwert zum gerechten Kampfe wider die Bösen ziehen und die Uebelthäter vor die Klinge fordern; und hat drittens auch die richtige Vertheidigungswaffe: wenn er einmal herausgefordert und beleidigt ist, kann er sich für die erfahrenen Unbilden rächen. Also: er ist vorerst gesichert vor dem Angriff, kann mit Erfolg die Offensive und, wo er ja einmal angegrissen wird, ebenso die Desensive ergreisen und durchsühren. Es wird demnach damit auf die dreifache Situation des Kampfes mit der Waffe des Wortes hingewiesen: er steht (wie ein renommierter Schläger) gesichert und unangetastet da im Schutze seines Schwertes, auch wo er es nicht zieht; er kann mit seinem Schwerte für das Recht einstehen, indem er es aus eignem sittlichem Antrieb zieht wider die Frevler; er kann endlich sich tüchtig wehren, wenn man ihn angreist, und den Schlag der gegen ihn geführt war auf das Haupt des Gegners zurückgeben. Der ersten von diesen drei Situationen entspricht nun eben der in dieser Form, wie es scheint, ganz gang und gebe gewordene Ausdruck integer intactusque vollständig. So heiszt es z. B. hei Livius V 38, 6 ignotum hostem prius paene quam viderent . . integri intactique fugerunt, d. h. ehe es noch zu irgend einem Angriff auf sie gekommen war. War einmal inprobos, was wahrscheinlich in der folgenden Zeile gerade unter integer stand, aus Versehen in integros verschrieben, so konnte es dann weiter leicht kommen, dasz ein andermal das erste richtige integer ganz wegfiel und intactus in tectus corrigiert ward. Doch konnte man allerdings auch integer allein lesen und tectus dann für ein leicht zu erklärendes Glossem davon halten, durch das hernach der ursprünglich richtige Ausdruck integer aus seiner Stelle verdrängt und verschoben sei. Dem Gedanken nach entspricht übrigens unserer Stelle ziemlich genau I 46, 202 qui possit.. nomine oratoris ornatus in columis vel inter hostium tela versari; tum qui scelus fraudemque nocentis possit dicendo subicere odio civium supplicioque constringere idemque ingenii praesidio innocentiam iudiciorum poena liberare.

Il 55, 225 pro di inmortales, quae fuit illa, quanta vis! quam inexpectata! quam repentina! cum coniectis oculis, gestu omni et imminenti, summa gravitate et celeritate verborum... Die Lesart der Hss.

gestu omni et imminenti ist allerdings nicht richtig; aber H. Ad. Kochs Versuch im rh. Mus. XVI S. 484 die Stelle zu emendieren: gestu ostendenti, vultu minanti musz als mislungen betrachtet werden. Abgesehen davon dasz er von der Ueberlieferung doch zu sehr abweicht: ostendenti ist deswegen unmöglich, weil damit ein declamatorischer Fehler in der Gesticulation bezeichnet sein würde (Quint. XI 3, 88); vultu minunti passt aus dem doppelten Grunde nicht, weil die Seite der actio, die sich auf den vultus bezieht, schon mit dem vorausgehenden coniectis oculis berührt ist und weil dem ganzen Zusammenhang nach Crassus mit seinem Blick gar nicht drohen will. Der Stelle ist vielmehr ganz einfach dadurch zu helfen, dasz ei statt et gelesen wird. Es sind die drei Seiten der actio, die hier erwähnt werden: oculi (oder vultus), gestus und vox (verborum summa gravitas et celeritas) III 56, 214; die oculi zuerst (denn in ore sunt omnia; in eo autem ipso dominatus est omnis oculorum III 59, 221); Crassus Augen waren wie todbringende Geschosse durchbohrend auf seinen Feind gerichtet; - dann gestus: Crassus ganze Stellung, Haltung, Bewegung war die eines überlegenen Kämpfers, der das Schwert über dem Gegner schwingt zum vernichtenden Schlag oder ihn mit der ganzen Wucht seines Angriffs zu Boden zu werfen droht; endlich vox: wie schwere Donnerschläge und rasche Blitze fallen die Worte, den Gegner zu zerschmettern. Mit gestu omni wird der Gesamtgestus bezeichnet im Gegensatz zu einem einzelnen Teil, etwa manibus, wie Quint. XI 3, 90 neque id in manibus solum, sed in omni gestu ac voce servandum est.

III 27, 107 de virtute enim, de officio, de aequo et bono, de dignitate .. in utramque partem dicendi animos et vim et artem habere debemus. Statt des jedenfalls, wie ich jetzt einsehe, corrupten animos hat Koch a. O. zu lesen vorgeschlagen copiose, aber diese meines Erachtens unzweifelhast richtige Emendation gehörig zu begründen versaumt. Daher ist neuerdings C. A. Rüdiger im Philol. XVIII S. 549 dadurch nicht befriedigt worden und will lieber animose schreiben. So scheinbar aber diese (mir vor Jahressrist auch von Hrn. Dr. C. Heraus in Hamm brieflich mitgeteilte) Conjectur ist, so ist sie doch entschieden zu verwerfen. Was zunächst den Ausdruck animose dicere betrifft. so kann derselbe durch Stellen wie de off. I 26, 92 haec praescripta servantem licet magnifice, graviter animoseque vivere, oder Phil. IV 2, 6 nec solum id animose et fortiter, sed considerate etiam sapienterque faciebat, oder Tusc. IV 23, 51 nisi forte quae vehementer, acriter, animose fiunt, iracunde fieri suspicamur an sich noch nicht begründet werden; animose vivere und animose facere und fieri ist doch etwas anderes als animose dicere. Es ware sehr auffallend. wenn sich dieser Ausdruck bei der so häufig sich darbietenden Gelegenheit ihn anzuwenden nur an dieser einzigen Stelle fände, während Ausdrücke wie copiose et ornate1), copiose et varie2), copiose aut callide

<sup>1)</sup> de or. I 6, 21 ornate copioseque: ebenso 14, 62. Brut. 85, 294 copiose et ornate. Tusc. I 4, 7 copiose ornateque. Tac. dial. de or. 31 copiose et varie et ornate.

2) de or. I 13, 59 copiose varieque. II 35, 151

dicere\*) sich bei Cic. sehr häufig finden. Sodaun: animose könnte nach den oben angeführten Stellen wie nach dem bekannten Horazischen (carm. Il 10, 21) rebus angustis animosus atque fortis appare doch nur die Bedeutung 'mutig, beherzt' haben, die, wie wir gleich sehen werden, hierher ganz und gar nicht passt. Noch weniger natürlich passt für unsere Stelle die spätere Bedeutung 'gereizt', wie sie sich z. B. bei Sen. de benef. VI 37, 1 findet: Rutilius noster animosius . . quid tibi, inquit, mali feci usw. Was nun aber gar die völlig versehlte Paraphrase von Kuniss (die Rüdiger unbegreislicher Weise billigt) hier soll: 'jeder der genannten Gegenstände musz von dem Redner gleichsam in seinem Innersten gefühlt werden, ehe er über ihn auf eine seines Namens würdige Weise sprechen kann', ist in der That nicht einzusehen; animose dicere soll doch nicht etwa heiszen 'gefühlvoll oder mit Empfindung reden?? Und wenn auch: der Sinn der vorliegenden Stelle ist ein ganz anderer, als ihn Kuniss und nach ihm Rüdiger angeben. Crassus spricht von der oratorischen Anwendung der sog. loci communes. Der locus communis ist (nach Cic. de inv. II 15, 48 ff.) entweder certae rei amplificutio, die lebhafte oratorische Expectoration gegen ein zweisellos verabscheuungswürdiges Verbrechen, oder dubiae rei amplificatio, wie über die Glaubwürdigkeit oder Nichtglaubwürdigkeit von Verdachtsgründen, überhaupt die ancipites disputationes, die Erörterungen über allgemein ethische Dinge. Bei diesen ist die Anwendung des locus communis ganz an ihrem Ort, nur mit dem Unterschied, dasz man hier (ohne personliche Beziehung) de universo genere, d. h. im allgemeinen über den ethischen Gegenstand an sich (de virtute, de honore, ignominia usw.) nach seiner Licht- und Schattenseite sich aussührlich zu ergehen hat, während sich die certae rei amplificatio gegen das Individuum (in depeculatorem, in proditorem, in parricidam usw.) richtet. Hier entspricht also copiose dem oben gebrauchten cum amplificatione: denn das gehört zum oratorischen Gebrauch der loci communes, dasz länger bei ihnen verweilt und ihr Inhalt mit einer gewissen oratorischen Fülle entfaltet wird. Diese letztere Fertigkeit - fährt nun Crassus fort nemlich in utramque partem copiose dicendi, wird zwar jetzt als eine speciell und wesentlich philosophische angesehen, die Akademiker und Peripatetiker nehmen sie lediglich für sich in Anspruch (I 10, 43); früher. wo die Scheidung zwischen sapientes und oratores noch nicht bestand. war das anders: da war diese Fertigkeit, die jetzt die Philosophen für sich allein haben wollen, im Besitz derer, bei denen überhaupt jede theoretische und praktische Besähigung über Dinge des (öffentlichen) Lebens zu reden zu suchen war, bei den oratores, die zugleich sapientes waren. Denn (fügt Crassus zum Beweis, dasz dies auch ganz das rechte Verhältnis sei, weiter hinzu) über solche sog. philosophische (ethische) Dinge, die aber recht eigentlich Sache des (öffentlichen) Lebens sind, nach ihrer Licht- und Schattenseite copiose zu reden, dazu müssen wir (Redner) die nötige geistige Besähigung und Kenntnisse besitzen (I 15, 69

de qua copiose et abundanter loquantur. 3) de or. I 20, 93 aut callide aut copiose.

hic locus de vita et moribus totus est oratori perdiscendus). Hier ist nun von Crassus absichtlich dasselbe Wort wie oben (disseri copiose, vgl. II 36, 153) gebraucht oder vielmehr mit besonderm Nachdruck hinzugefügt: so müssen wir über die genannten ethischen Gegenstände in utramque partem reden konnen, wie es die Natur der loci communes erfordert (von denen hier eben die Rede ist), copiose oder cum amplificatione, nicht trocken und abstract, im philosophischen Lehrton, sondern mit oratorischer Fülle und mit dem notwendigen Farbenreichtum. Vgl. or. 14, 46 in hac (universigeneris oratione) Aristoteles adulescentes non ad philosophorum morem tenuiter disserendi, sed ad copiam rhetorum, in utranque partem ut ornatius et uberius dici posset, exercuit. 4, 16. 5, 17. So entschuldigt sich nicht etwa nur die Wiederholung des Wortes copiose als des specifischen Ausdrucks für die (bei dem Gebrauch der loci communes anzuwendende) oratorische Darstellung, sondern erweist sich vielmehr dem Zusammenhang nach als vollkommen angemessen.

Hanau.

K. W. Piderit.

### 43.

## Zu Ciceros Tusculanen.

#### A.

I 12, 27 nisi haereret in eorum mentibus mortem non interitum esse omnia tollentem atque delentem, sed quandam quasi migrationem commutationemque vitae, quae in claris viris et feminis dux in caelum soleret esse, in ceteris humi retineretur et permaneret tamen. Die beiden Glieder des Relativsatzes vertragen nicht dasselbe Subject. Man hat daher, indem man aus Rücksicht auf das erste Glied quae auf migrationem und commutationem vitae oder auf mortem bezog, statt des zweiten Satzgliedes geschrieben cum ceteri humi retinerentur, ut permanerent tamen. Doch diese bedeutende Abweichung von der Ueberlieferung ist nur als ein Notbehelf anzusehen. Ein einfacheres Heilmittel für das zweite Glied scheint aber nicht möglich zu sein. Nimmt man denn nun also an, dasz dieses richtig ist, so musz quae offenbar auf vitae bezogen werden und dieses Wort musz dasjenige bezeichnen, was im Tode eine commutatio, zunächst eine c. loci (I 49, 117) erleidet, also die Lebenskraft, deren Träger die Seele ist. Von ihr kann gesagt werden, dasz sie bei dem Tode gewöhnlicher Menschen auf der Erde zurückgehalten wird, aber doch fortdauert. Aber zu diesem Subjecte passt nun wieder das erste Satzglied nicht als Prädicat. Denn wenn Klotz beim ersten Satzglied vita als bene acta vita nimmt, so muste die vita, welche im zweiten Gliede als passiv erscheint, im ersten zugleich als activ betrachtet werden. Hier wäre vita das Leben welches zum Himmel führt, dort das Lebensprincip welches nach dem Tode entweder sich zum Himmel erhebt oder auf der Erde bleiben musz. Durch eine geringe Verände-

rung kann nun aber, wie ich glaube, das erste Satzglied in ein für das Subject, welches das zweite verlangt, passendes Prädicat verwandelt werden: es ist nemlich für dux zu schreiben redux. Bei dem Tode ausgezeichneter Männer und Frauen pflegt das vom Himmel stammende Leben, die Seele, in den Himmel zurückzukehren, bei den übrigen wird es auf der Erde zurückgehalten, dauert jedoch fort: vgl. I 30, 72 sis ad illos, a quibus essent profecti, reditum facilem patere. I 49, 118 ut in aeternam et plane nostram domum remigrem us. Lael. 4, 13 iisque cum ex corpore excessissent reditum in caelum patere. de re p. VI 26, 29 nec hunc in locum nisi multis exagitati saeculis repertuntur. — I 22, 52 hunc igitur nosse nisi divinum esset, non esset hoc acrioris cuiusdam animi praeceptum tributum a deo sit hoc se ipsum posse cognoscere. Die letzten Worte hoc se . . cognoscere sind fast von allen Hgg. als ein Glossem gestrichen worden. Schon Manutius sagt von ihnen: 'frigidum et plane supervacaneum. itaque puto esse tollendum ut glossam' und liest demnach: non esset hoc acrioris cuiusdams animi praeceptum, sic ut tributum deo sit. Andere noch freier: non esset hoc acrioris cuiusdam animi praeceptum tributum deo. Zur Rechtfertigung dieser Aenderungen wird angeführt, dasz Cicero hier offenbar denselben Gedanken habe aussprechen wollen wie de fin. V 16, 44 quod praeceptum quia maius erat, quam ut ab homine videretur ortum, ideireo assignatum est deo, und de leg. I 22, 58 haec enim (philosophia) una nos cum ceteras res omnes tum, quod est difficillimum, docuit, ut nosmet ipsos nosceremus: cuius praecepti tanta vis et tanta sententia est, ut ea non homini cuipiam, sed Delphico deo tribueretur. Die Aehnlichkeit dieser beiden Stellen ist jedoch nur eine scheinbare. Denn in ihnen ist von der hohen Trefflichkeit der Vorschrist nosce te ipsum die Rede, und diese wird als die Ursache davon bezeichnet, dasz man einen Gott als ihren Urheber ansieht. Aber an unserer Stelle wird von der Selbsterkenntnis gesagt, sie sei etwas göttliches, und nach Beseitigung der überlieferten Worte würde Cic. sagen: 'wäre die Erkenntnis des Geistes nicht etwas göttliches, d. h. etwas was nur die Götter besitzen, so würde diese von einem erleuchteten Geiste stammende Vorschrift nicht einem Gotte zugeschrieben worden sein.' Damit würde aber Cic. geradezu einen unrichtigen Gedanken aussprechen. Denn das praeceptum acrioris animi hatte auch dann einem Gotte zugeschrieben werden können, wenn die dadurch vorgeschriebene Leistung der gewöhnlichen menschlichen Krast entsprechend, also nicht etwas göttliches wäre. Der Bedingungssatz hunc igitur nosse nisi divinum esset ist also ein unrichtiger Vordersatz zu dem Nachsatz non esset hoc praeceptum tributum deo. Doch wenn der Gedanke auch richtig wäre, so würden doch noch zwei Gründe gegen die bedeutende Abweichung von der Ueberlieferung sprechen: 1) man begreift nicht, welches Wort die angebliche Glosse hoc se ipsum posse cognoscere veranlaszt haben soll. Denn hätte jemand hoc acrioris cuiusdam animi praeceptum erklären wollen, so würde er gewis die naheliegenden und treffenden Worte nosce te ipsum und nicht jene unpassenden geschrieben haben. 2) Durch eine geringe Veränderung

der überlieferten Worte, nemlich durch Vertauschung des sit mit sed gewinnt man einen Gedanken, den Cic. ohne Zweisel geschrieben haben kann. Cic. glaubt, dasz die Erkenntnis des Geistes der menschlichen Natur versagt, also etwas göttliches sei. Dies behauptet und begründet er mit dem Satze: 'ware sie nicht etwas gottliches, so würde von dem Gott nicht diese Vorschrift eines erleuchteten Geistes, sondern vielmehr die Fähigkeit dieser Erkenntnis selbst den Menschen verliehen worden sein.' Dasz das praeceptum acrioris animi zugleich als etwas betrachtet wird, was von dem Gott den Menschen verwilligt worden ist, kann gewis nicht auffallen, da Cic. in § 64 die ganze Philosophie als ein donum oder auch als ein inventum deorum bezeichnet. - I 37, 90 quia tanta caritas patriae est, ut eam non sensu nostro, sed salute ipsius metiamur. Cic. will angeben, warum Camillus sich betrübt hätte, wenn er die nach 350 Jahren eintretenden Ereignisse vorausgesehen, und warum er selbst bei dem Gedanken sich betrüben könnte, dasz nach Verlauf von 10000 Jahren irgend ein Volk sich der Stadt Rom bemächtigen werde. Der Grund aber, den er nach der Lesart aller Hss. und Ausgaben dafür anführt, ist teilweise verkehrt. Er lautet: unsere Liebe zum Vaterlande ist so grosz, dasz wir sie (nicht nach unserer Empfindung, sondern) nach dem Wolergehen desselben bemessen. Was soll das heiszen? Soll Cic. etwa sagen: wir machen die Grösze unserer Liebe zu dem Vaterlande von dem Wolergehen desselben abhängig, indem wir es dann am meisten lieben, wenn es ihm am schlimmsten geht? Oder soll die Grösze der Vaterlandsliebe in einem geraden Verhältnis zu der salus patriae stehen? Aber ein Patriot miszt die Grösze seiner Vaterlandsliebe in keinerlei Weise nach der salus patriae ab. Ferner: eine solche Maszbestimmung konnte nicht als Folge von tanta caritas patriae est hingestellt werden; endlich würde aber auch Cic. in beiden Fällen in dem Causalsatz keinen Grund für die Behauptung anführen, dasz er sich wegen eines in 10000 Jahren seiner Vaterstadt drohenden Unglücks während seines Lebens im voraus betrüben könnte. Bei der Begründung dieser Behauptung gilt es offenbar den Widerspruch zu lösen, der zwischen der Voraussetzung völliger Bewustlosigkeit in der Zeit nach dem Tode und dem Schmerz über ein in dieser Zeit eintretendes Ereignis stattfindet. Denn wird der Patriot nach dem Aufhören seines eignen Lebens von einem solchen Ereignis nicht im mindesten berührt, so hat er eigentlich keine Ursache sich Jahrhunderte vorher darüber zu betrüben. Thut er dies nun aber doch, und zwar aus Liebe zu seinem Vaterlande, so musz diese ihn offenbar die kurze Dauer seines Daseins und die darauf folgende Bewustlosigkeit momentan vergessen lassen; sie musz bewirken, dasz er alles Unglück, was in ferner Zukunst dem Staate droht, im voraus schon so schmerzlich empfindet, als ob seine personliche Existenz mit der des Vaterlandes identisch wäre, als ob er selbst so lange lebte, als das Vaterland noch existiert. Beruht aber jener Schmerz, den Cic. erklären will, auf einer solchen patriotischen Selbstteuschung, so musz er statt ut eam vielmehr ut vitam geschrieben haben. Er sagt: jenen Schmerz würde Camillus empfunden haben und würde ich empfinden, weil unsere Vaterlandsliebe

so grosz ist, dasz wir unser Leben nicht nach der Dauer unserer Empfindung, sondern nach der Wolfahrt des Vaterlandes messen, d. h. dasz wir so lange zu leben glauben, als es dem Vaterlande wol geht. — I 38, 92 quam qui leviorem faciunt, somni simillimam volunt esse: quasi vero quisquam ita nonaginta annos velit vivere, ut, cum sexaginta confecerit, reliquos dormiat. ne sues quidem id velint, non modo ipse. Endymion vero usw. Alle neueren Hgg. auszer Kühner stimmen darin überein, dasz das überlieferte sues ganz unpassend sei, und mit Recht. Denn 1) hätte Cic. die sues, wie Kühner meint, als die 'animalia stupidissima' hier erwähnt, so würde er sagen: 'dieser Wunsch (90 Jahre in der Weise zu leben, dasz 60 wachend und 30 schlafend zugebracht werden) ist so albern, dasz nicht einmal das animal stupidissimum ihn hegen könnte' und hätte sich dann jedenfalls doch viel zu hyperbolisch über die Verwerslichkeit eines solchen Wunsches ausgedrückt. Er hätte dann aber auch in dem zweiten Gliede einen Ausdruck brauchen müssen, durch welchen der Gegensatz zwischen dem animal stupidissimum und dem vernunstbegabten Menschen deutlich angezeigt wäre. Dazu eignet sich aber das auf quisquam bezügliche ipse nicht, es hatte wenigstens homo stehen müssen. 2) Da die Natur den mit sues bezeichneten Thieren nicht 60 Jahre zu leben vergönnt, so würden sie offenbar gewinnen, wenn sie 60 Jahre wachend und nachher noch 30 Jahre schlafend leben dürsten; sie würden also, wenn sie die Fähigkeit hätten etwas derartiges zu wünschen, ohne Zweifel gerade den Wunsch hegen, den die hsl. Ueberlieferung ihnen gänzlich abspricht. 3) Wäre sues das Subject des ersten Satzgliedes, so würde nicht velint, sondern vellent stehen, da man notwendig den Bedingungssatz erganzen wurde si tale quid velle possent. Da aber velint gesetzt ist, so musz in dem Satze von Wesen die Rede sein. für welche ein solcher Wunsch nicht an sich schon ein Ding der Unmöglichkeit ist. In den meisten neueren Ausgaben steht nun statt des verkehrten sues nach einer Conjectur von O. Th. Keil sui. Ich kann auch dies nicht für richtig halten. Denn 1) was hätte Cic. veranlassen sollen hier von den Angehörigen des quisquam zu reden? Er will beweisen, dasz der Zustand der gestorbenen nicht als ein leichterer erscheint, wenn man sich ihn als einen Schlaf denkt. Er sagt daher: der Schlaf ist keineswegs ein erwünschter Zustand, niemand möchte wol sich einen dreiszigiährigen Schlaf wünschen. Ob es nun für andere irgendwie wünschenswerth sein kann, dasz jemand so lange schlase, das scheint mir eine Frage, deren Beantwortung an dieser Stelle ganz unnötig ist. Hätte Cic. aber doch sie berücksichtigen wollen, so ist nicht ersichtlich, warum er von den Angehörigen des quisquam redet und nicht allgemein sagt: auch kein anderer wird es ihm jemals wünschen. Und 2) warum sollten denn die Angehörigen des quisquam nicht unter Umständen, wenn sie freie Wahl hätten, einen so seltsamen Wunsch für ihn hegen können? Müste z. B. ein Leben von 60 Jahren, auf welches noch ein dreiszigjähriger Schlaf folgt, ihnen nicht lieber sein als ein Leben, dem schon im dreiszigsten Jahre der Tod ein Ende macht? 3) Das einfache id velint macht es nicht gerade wahrscheinlich, dasz in dem Satze

von einem Wunsche die Rede ist, den man in Beziehung auf andere hegt. Doch genug. Die beste Widerlegung jener Conjectur ist wol die Aufstellung einer andern einleuchtenden Verbesserung der überlieferten Worte. Eine solche scheint mir: ne senes quidem id velint, non modo ipse Endymion. Endymion vero usw. Cic. sagt: 'nicht einmal Greise (welche die Ruhe lieben) möchten das wünschen, noch viel weniger der leibhaftige Endymion.' Durch die Erwähnung des Endymion, den man als Repräsentanten der frischen blühenden Jugend betrachten kann, wird Cic. veranlaszt, gerade an seinem Beispiel im folgenden nachzuweisen, dasz der Zustand der Bewustlosigkeit, in welchem der schlafende ebenso wie der todte sich befindet, für beide nicht das geringste peinliche habe. ---I 39, 93 at id quidem in ceteris rebus melius putatur, aliquam partem quam nullam attingere: cur in vita secus? quamquam non male ait Callimachus multo saepius lacrimasse Priamum quam Troilum. eorum gutem qui exacta aetate moriuntur fortuna laudatur. [94] cur? nam, reor, nullis, si vita longior daretur, posset esse iucundior. nihil enim est profecto homini prudentia dulcius, quam, ut cetera auferat, adfert certe senectus. quae vero aetas longa est usw. Kühner betrachtet das Eintreten des Todes am Anfang des Greisenalters als den Grund der von Cic. bekämpsten laudatio fortunae eorum qui exacta aetate moriuntur, und indem er in dem folgenden Satze das von den besten Ilss. überlieferte nullis beibehält, nimmt er an dasz Cic. zur Widerlegung derjenigen, welche die exacta aetate morientes wegen ihres Todes glücklich preisen, behaupte, dasz ein längeres Leben für niemand ein gröszerer Gewinn sein würde als für diejenigen welche beim Beginn des Greisenalters sterben, da man erst in dieser Lebensperiode die Klugheit erlange, die für den Menschen der werthvollste Besitz sei. Damit würde aber Cic. dem Greisenalter ein übertriebenes, unwahres Lob spenden. Denn so sehr man es auch in Schutz nehmen mag, so kann man doch nimmermehr behaupten, dasz ein längeres Leben nach dem mit exacta aetate bezeichneten Zeitpunkt angenehmer sein würde als in dem kräftigen Mannesalter: vgl. Lael. 3, 11 senectus enim quamvis non sit gravis, tamen aufert eam viriditatem, in qua etiam nunc erat Scipio. Der solgende Satz nihil enim est profecto homini prudentia dulcius, quam . . adfert certe senectus beweist aber auch gar nicht jene unrichtige Behauptung. Denn das wäre nur dann der Fall, wenn gesagt würde, dasz man jene so wünschenswerthe Klugheit nie vor dem Greisenalter haben könne. Cic. sagt aber nur, dasz man sie im hohen Alter jedenfalls erlange, und aus dieser Thatsache ergibt sich nichts weiter, als dasz ein längeres Leben beim Beginn des Greischalters für manche angenehmer sein würde als auf einer frühern Lebensstufe, nemlich für diejenigen welchen die Klugheit früher gesehlt hat. Aber wollte man auch das Lob des Greisenalters durch Vertauschung des nullis mit nonnullis, was sich in weniger guten Hss. findet, ermäszigen, was soll dieses Lob der senectus an einer Stelle, wo Cic. den Satz beweisen will ante tempus mori miserum non esse? Konnte er der Erreichung seines Zweckes wirksamer entgegenarbeiten als durch die Behauptung, dasz gerade das Greisenalter

wegen der Klugheit, die es verleihe, der angenehmste Teil des Lebens sei? Und was soll ihn überhaupt hier, wo es sich blosz um das ante tempus mori handelt, zur Erörterung der Frage veranlassen, ob hochbejahrte Männer wegen ihres Todes glücklich zu preisen oder zu beklagen seien? In der That nötigen auch die Textesworte gar nicht zu der Annahme, dasz Cic. von den Worten eorum autem qui an diejenigen bekämpfe, welche den Tod hochbejahrter Männer für ein Glück ansehen. Denn er sagt nicht eorum autem qui exacta aetate moriuntur, mors laudatur, sondern vielmehr fortuna laudatur. Erwägt man nun, dasz der folgende Abschnitt, der offenbar noch zur Widerlegung jener laudantes fortunam eorum qui exacta aetate moriuntur gehört, nemlich die Worte quae vero aetas longa est? bis zum Schlusse des Kap. von dem Begriff einer aetas longa und longissima handeln, so wird es wahrscheinlich dasz der Grund jener laudatio fortunge nicht das Eintreten des Todes, sondern das Erreichen eines so hohen Alters ist und dasz man demnach übersetzen musz: 'aber das Schicksal derjenigen wird gepriesen, welche erst in hohem Alter sterben;' diejenigen die das thun sind natürlich dieselben die behaupten ante tempus mori miserum esse. Cic. widerlegt also in § 94 dieselbe Ansicht wie in § 93; er spricht aber zuerst von dem ante tempus mori, dann von dem vermeintlichen Glück derjenigen, denen das entgegengesetzte Los zuteil geworden ist. Aber durch diese Erklärung des Satzes eorum autem qui usw. ist nur der Weg zur richtigen Emendation der Stelle gefunden, die Schwierigkeiten selbst sind noch nicht beseitigt. Denn die Sätze cur? nam, reor, nonnullis, si vita longior daretur, posset esse iucundior: nihil enim est prudentia dulcius usw., die ein Lob des Greisenalters enthalten, bilden offenbar keinen Gegengrund gegen die Behauptung, dasz ein hohes Lebensalter etwas wünschenswerthes sei. Die mit cur? ausgesprochene Verneinung und die darauf folgende Begründung passen also nicht zu dem vorhergehenden Satze eorum autem . . fortuna laudatur. Und ebensowenig fördern sie die Widerlegung des Satzes, um den es sich in dem ganzen Abschnitt handelt, ante tempus mori miserum esse. Denn wenn ein hohes Alter manchen, die vorher nicht klug waren, endlich zum Besitz der Klugheit verhelfen könnte, so wäre ein früher Tod für sie beklagens: werth, der zu widerlegende Satz also teilweise wenigstens wahr. Dazu kommt noch ein drittes Bedenken, das wir bei der Kritik der Kühnerschen Auffassung unerwähnt lieszen. Der vor eorum autem stehende Adversativsalz quamquam non male ait Callimachus multo saepius lacrimasse Priamum quam Troilum ist eine höchst sonderbare Einschränkung oder Berichtigung der vorher ausgesprochenen Behauptung, dasz es besser sei aliquam partem quam nullam attingere, dasz also ein sterbender Säugling mehr zu beklagen sei als ein Knabe den der Tod hinwegrafft, und der Inhalt jenes ganz isoliert dastehenden Satzes steht in offenbarem Widerspruch mit dem gleich darauf folgenden Lobe des Greisenalters. Gerade dieser Anstosz gibt uns aber einen Wink, wie die Stelle auf ziemlich einfache Weise emendiert werden kann. Der Concessivsatz quamquam non male ait C. usw. ist nach dem folgenden eorum autem...

laudatur zu setzen und die nächsten Sätze cur? nam, reor, nonnullis . . certe senectus müssen als Worte des A betrachtet werden. Nachdem M gezeigt hat, wie inconsequent diejenigen sind, welche das ante tempus mori beklagen, fährt er fort: 'aber das Geschick derjenigen wird gepriesen, welche im hohen Alter sterben, d. h. welche ein hohes Alter erreicht haben, obgleich Callimachus Recht hat, wenn er sagt, Priamus habe viel mehr schmerzliche Erfahrungen gemacht als sein jugendlicher Sohn Troilus.' Daran schlieszt sich dann trefflich die Frage des A: cur? d. i. cur non male ait Callimachus usw., was dem Sinne nach so viel ist als: 'ich glaube nicht dasz das Leben eines Greises wie Priamus trauriger sei als das eines Jünglings.' Der Grund den A dafür anführt ist: denn für gar mauche (die in jungen Jahren sterben) würde ein längeres Leben weit angenehmer sein, weil sie im Alter erst die Klugheit erlangen würden, die ihnen in der Jugend sehlte.' Die Frage quae vero actas longa est? gehört aber wieder dem M. Dieser läszt sich auf die von A angeregte Frage nicht weiter ein. Er knupft seine Erwiderung an den von A gebrauchten Ausdruck si vita longior daretur und setzt damit die schon mit dem Concessivsatz quamquam non male ait usw. begonnene Widerlegung derjenigen welche die Hochbejahrten glücklich preisen fort. Der zweite Grund, warum sie Unrecht haben, ist: 'eine angeblich lange Lebensdauer ist verhältnismäszig sehr kurz und demnach kein Grund irgend jemand vor andern glücklich zu preisen.' Die Veranlassung zu der von uns angenommenen Umstellung des Concessivsatzes quamquam non male ait usw. scheint der Irtum gewesen zu sein, dasz die von A gesprochenen Worte noch mit zu der Rede des M gehörten. M kann unmöglich den von Callimachus ausgesprochenen Gedanken, den er mit den Worten non male ait C. eben gebilligt hat, gleich darauf mit der Frage cur? in Zweisel ziehen und dann förmlich zu widerlegen suchen. Sobald man daher übersehen hatte, dasz von cur? bis senectus der auditor spricht, passten diese Satze durchaus nicht mehr zu dem vorhergehenden Concessivsatze. Der einzige Gedanke aber, auf den die Worte cur? nam, reor, nonnullis usw. als Rede des M möglicherweise bezogen werden konnten, war der Satz eorum autem . . fortuna laudatur, und so suchte man denn durch Beseitigung, resp. Umstellung des Concessivsatzes die Beziehung der Frage auf den Hauptsatz eorum autem usw. zu ermöglichen. - I 45, 109 etsi enim nihil habet in se gloria cur expetatur, tamen virtutem tamquam umbra sequitur. [46, 110] verum multitudinis iudicium de bonis si quando est, magis laudandum est quam illi ob eam rem beati. Auf den Gedanken der Ruhm folgt immer der Tugend, wie der Schatten dem Körper' kann M nicht ohne alle Satzverbindung die Behauptung folgen lassen: 'ist das Urteil der Menge über die Guten einmal wahr, so ist es mehr zu loben als dasz diese deshalb glücklich wären.' Ich glaube dasz die Worte verum multitudinis . . beats von A gesprochen sind. A stellt der zuversichtlichen Behauptung des M das Bedenken entgegen, dasz das Urteil der Menge über die Guten nicht immer ein wahres und, wenn es dies auch einmal sein sollte, für diese doch nicht beglückend sei. M erwidert mit den Worten non possum autem dicere usw. und den folgenden Sätzen: 'die tüchtigen Männer des griechischen und des römischen Volkes sind ja aber doch berühmt und werden es immer bleiben.' Die Worte quoquo modo hoc accipietur beziehen sich auf die letzten Worte des A quam illi ob eam rem beati. M will es dahin gestellt sein lassen, ob man jene Männer wegen ihres unvergänglichen Ruhmes für glücklich zu halten habe oder nicht.

II 17, 40 consuetudinis magna vis est: pernoctant venatores in nive, in montibus uri se patiuntur, inde puqiles caestibus contusi ne ingemiscunt quidem. Das gegensätzliche Verhältnis zwischen pernoctant venatores in nive und den folgenden Sätzchen wäre nur dann richtig ausgedrückt, wenn dieses lautete: interdiu oder solis calore uri se patiuntur. Aber statt einer Zeitangabe, wie sie der Gegensatz zu pernoctant verlangt (interdiu), oder eines Zusatzes, durch den zugleich die Ursache und die Zeit des uri bestimmt würde (solis calore), steht an der Spitze des zweiten Satzes eine Ortsbestimmung, von der man nicht begreift, warum sie überhaupt bei diesem hinzugefügt ist und warum sie eine so nachdrucksvolle Stellung erhalten hat. Denn der Schnee kann ehenso gut auf Bergen wie in der Ebene die Lagerstätte des Jägers sein, und umgekehrt findet ja auch das uri (solis calore) nicht blosz in montibus, sondern auch im flachen Lande statt. Einen zweiten bedeutenden Anstosz gewährt das inde am Anfang des folgenden Satzes. Denn nachdem schon zwei Beispiele für die Behauptung consuetudinis magna vis est ohne den Zusatz 'aus diesem Grunde' angeführt sind, kann unmöglich bei dem dritten ein an jenen Satz anknupfendes inde stehen. Die richtige Lesart hat, wie ich glaube, zum Teil schon Davisius gefunden. Es ist zu schreiben: pernoctant venatores in nive in montibus; uri se patiuntur Indi: pugiles caestibus contusi usw. Auch an anderen Stellen erwähnt Cic. die Standhaftigkeit, mit welcher die indischen Weisen und Frauen sich verbrennen lassen, um zu zeigen wie grosz die vis consuetudinis in Beziehung auf das Ertragen groszer Schmerzen sei: vgl. II 22. 52 Calanus Indus indoctus ac barbarus sua voluntate vivus combustus est. V 27, 77 f. quae barbaria India vastior aut agrestior? in ea tamen gente primum ei qui sapientes habentur nudi aetatem agunt et Caucasi nives hiemalemque vim perferunt sine dolore, cumque ad flammam se adplicaverunt, sine gemitu aduruntur. mulieres vero usw. Natürlich meint Cic. nicht, dasz die Seelenruhe, mit welcher die Inder die Oualen des Feuertodes erdulden, eine Folge der allmählichen Gewöhnung an das Feuer sei; er denkt vielmehr, dasz die fortgesetzte Gewöhnung an jede Art von körperlichem Schmerz ihnen die Kraft gab, auch den entsetzlichen Schmerz, den das Feuer bereitet, ruhig zu ertragen. - II 25, 60 nam cum (Dionysius) ex renibus laboraret, ipso in eiulatu clamitabat falsa esse illa quae antea de dolore ipse sensisset. quem cum Cleanthes condiscipulus rogaret, quaenam ratio eum de sententia deduxisset, respondit: quia cum tantum operae philosophiae dedissem, dolorem tamen ferre non possem, satis esset argumenti malum esse dolorem; plurimos quiem annos in philosophia consumpsi

nec ferre possum: malum est iaitur dolor. Kühner und Tischer weisen die Conjectur Madvigs, nach welcher zwischen quia und cum ein si eingeschaltet werden soll, als unnötig ab, indem sie dolorem tamen usw. als zweites Glied des mit cum beginnenden Satzes betrachten ('weil, da ich so viel Fleisz auf die Philosophie verwendet, den Schmerz aber doch nicht ertragen konnte, dies ein genügender Beweis dafür war' usw.). Aber nach dieser Auffassung würde Dionysius in diesem Satze schon sagen, dasz er den Schmerz trotz seines eifrigen philosophischen Studiums wirklich nicht ertragen konnte, würde also in ihm schon vollständig den Grund angeben, der ihn bewog seine frühere Ansicht aufzugeben. Dann wäre es aber ganz unnötig und durchaus nicht zu rechtfertigen, dasz er in dem folgenden Satze nochmals, wie K. und T. meinen, vom Standpunkte der Gegenwart aus sagte, dasz er sich viel mit Philosophie beschäftigt habe und doch den Schmerz nicht ertragen könne. Die Madvigsche Coniectur kann ich daher durchaus nicht für unnötig halten. Aber es misfällt mir an ihr auszer der Häufung der Partikeln quia si cum besonders die Form des hypothetischen Satzes si dolorem ferre non possem, da diese erwarten läszt, dasz er in der Wirklichkeit den Schmerz ertragen könne, was doch nicht der Fall ist. Ich glaube dasz für possem zu lesen ist posse me. Die Worte cum tantum operae philosophiae dedissem, dolorem tamen ferre non posse me satis esset argumenti usw. bilden den Obersatz des Schlusses, mit welchem D. darlegt, warum seine frühere Ansicht falsch sei. Der von D. angenommene Fall, dasz ein Mann wie er nach langjähriger Beschästigung mit der Philosophie doch dem Schmerze gegenüber wehrlos sei, ist, wahrscheinlich im Anschlusz an die griechischen Worte des D., durch den Acc. m. Inf. dolorem tamen ferre non posse me in Verbindung mit dem Zeitsatz cum . . dedissem ausgedrückt und bildet das Subject zu satis esset argumenti: 'der Umstand, dasz ein Mann wie ich nach so fleisziger Beschästigung mit der Philosophie den Schmerz nicht zu ertragen vermöchte, wäre ein genügender Beweis dafür. dasz der Schmerz ein Uebel ist.' Die folgenden Worte plurimos . . possum, die nicht durch ein Punctum von dem vorhergehenden zu trennen sind, weil sie auch noch zu dem mit quia eingeleiteten Causalsatz gehören, behaupten die Wirklichkeit des angenommenen Falls und bilden also den Untersatz des Schlusses, dessen Resultat in den Worten ausgesprochen ist: malum est igitur dolor.

Coburg.

Heinrich Muther.

B.

Nachdem Nägelsbach in seiner lateinischen Stilistik gezeigt hat, wie Cicero bei Aufzählungen von mehr als drei Begriffen diese immer in Gruppen von zwei oder drei Gliedern ordne, haben Seyffert und andere mehrfach darauf aufmerksam gemacht, dasz in unseren Texten der Ciceronischen Schriften nicht selten diese Gruppierung gestört und die Reihenfolge der Begriffe verwirrt sei. Ein Herausgeber Ciceros hat die Pflicht durch Interpunction die Gruppierung äuszerlich kenntlich zu machen. Ich will ein paar Stellen anführen, wo teils der Zustand der Hss. teils der Gedanke

zeigt, dasz die Reihenfolge der Begriffe in Unordnung gerathen ist. Tusc. V 37, 107 iam vero exilium, si rerum naturam, non ignominiam nominis quaerimus, quantum tandem a perpetua peregrinatione differt? in qua aetates suas philosophi nobilissimi consumpserunt, Xenocrates, Crantor, Arcesilas, Lacydes, Aristoteles, Theophrastus, Zeno, Cleanthes, Chrysippus, Antipater, Carneades, Panaetius, Clitomachus, Philo, Antiochus, Posidonius. Dasz Cicero die Philosophen paarweise teils nach den Schulen teils nach den Zeiten geordnet hat, ist klar. Auf die zwei Vertreter der ältern Akademie folgen zwei Repräsentanten der mittlern, dann zwei Peripatetiker, dann die beiden altesten Stoiker. Chrysippus, der Regenerator der Stoa, wird mit Antipater zusammengestellt: gemeint ist natürlich nicht der jungere Antipater von Tyrus (de off. II 24, 86), sondern der ältere und berühmtere Antipater von Tarsus, der Schüler von Chrysippus Schüler Diogenes. Aber mit Carneades hört die Ordnung auf. In den beiden besten Hss. folgt auf Carneades sogleich Philo, und in R sind von zweiter Hand die Namen Panaetius Clitomachus über die Zeile, in G Panaetius Clitomachus Carneades an den Rand geschrieben. Es scheint also, dasz der Schreiber der Hs., aus welcher RG abgeschrieben sind, an zwei Stellen einen Namen ausgelassen hatte, und dann diese beiden Namen in umgekehrter Ordnung über der Zeile oder am Rande nachtrug, so dasz wir auf Carneades den zweiten Vertreter der neuen Akademie Clitomachus folgen lassen müssen; dem schlieszen sich die neuesten Akademiker Philo und Antiochus an, und endlich vor Posidonius ist Panātius einzuschieben, so dasz die beiden Repräsentanten der zwischen der Stoa und Akademie vermittelnden Richtung den Schlusz bilden. Die richtige Folge ist demnach: Xenocrates Crantor, Arcesilas Lacydes, Aristoteles Theophrastus, Zeno Cleanthes, Chrysippus Antipater, Carneades Clitomachus, Philo Antiochus, Panaetius Posidonius.

Tusc. I 10, 22 Aristoteles . . cum quattuor nota illa genera principiorum esset complexus, e quibus omnia orerentur, quintam quandam naturam censet esse, e qua sit mens. cogitare enim et providere et discere et docere et invenire aliquid et tam multa alia, meminisse, amare odisse, cupere timere, angi laetari, haec et similia eorum in horum quattuor generum inesse nullo putat: quintum genus adhibet vacans nomine, et sic ipsum animum évőekéyetav appellat usw. Die Stelle ist charakteristisch für Ciceros Aristotelische Studien. Der erste Fehler ist, dasz Cic. das sog. πρῶτον στοιχεῖον, das Aristoteles selbst Aether nennt, als ein Element wie die übrigen vier ansieht, während Aristoteles dieses gerade den andern vier Elementen entgegenstellt: denn der Aether ist gegensatzlos, unwandelbar, weder schwer noch leicht, erleidet weder qualitative Veränderung noch quantitative Zunahme, kurz er bezeichnet das Göttliche in der Körperwelt (s. Zeller Phil. d. Gr. Il 2 S. 332. Krische Forschungen S. 306). Die Auffassung der Stoiker, welche sich den Aether als Feuer dachten, ist hier nicht ohne Einflusz auf Cic. gewesen. Dasz er zweitens sich den Geist als aus Aether bestehend denkt, daran ist teils gleichfalls eine Verwechslung der Aristotelischen und stoischen Lehre schuld, denn die Stoiker bezeichnen den Geist als

πνεύμα νοερόν, πύρ τεχνικόν, πνεύμα πυροειδές, αλθήρ, teils hat eine misverstandene Aristotelische Stelle den Irtum veranlaszt: de gen. an. II 3 sagt Ar., die Seele sei an die Lebenswärme gebunden, welche von glei chem Stoffe wie die Gestirne sei, αναλογον ούσα τῷ τῶν ἀστέρων στοιγείω. Endlich über die Verwechslung von έντελέχεια und ένδελέχεια hat Trendelenburg zu Ar. de an. S. 319 das nötige gesagt. Aber die Eigenschaften der Seele teilt Cic. in zwei Classen: cogitare bis invenire gliquid und meminisse usw. Ar. sagt nemlich, der vernünstige Teil der Seele sei ein doppelter: einer dem die Vernunft ursprünglich zuteil geworden ist, der vous, und einer der zwar an der Vernunft Teil hat, aber im übrigen zu dem unvernünstigen Teile gehört, das ἐπιθυμητικόν: Nikom. Eth. I 13 διττον έσται καὶ το λόγον έχον, το μέν κυρίως καὶ έν αύτω, τὸ δὲ ώσπερ τοῦ πατρὸς ἀκουστικόν τι. Demgemäsz werden auch die Tugenden in dianoëtische und ethische eingeteilt. Dasselbe findet sich ausführlicher, wenn auch ungenauer im Ausdruck, Magna Mor. I 5: έστι δὲ ἡ ψυχή, ώς φαμεν, είς δύο μέρη διηρημένη, είς τε λόγον έχον καὶ ἄλογον. ἐν μὲν γὰρ δὴ τῷ λόγον ἔχοντι ἐγγίνεται φρόνησις, ἀγχίνοια, σοφία, εὐμάθεια, μνήμη καὶ τὰ τοιαῦτα ἐν δὲ τῷ ἀλόγῷ αὖται αί άρεται λεγόμεναι σωφροσύνη, δικαιοσύνη, άνδρεία, όσαι άλλαι τοῦ ก็ชื่อบรู อ้องอบังเข รักฉเของสโ รโขลเ. Dasz Cic. hier diese Einteilung vorgeschwebt hat, leuchtet ein: denn poornois und arrivoia übersetzt er durch cogitare und providere, den Begriff εὐμάθεια zerlegt er sich in discere et docere; die zweite Reihe enthält die Affecte und nur meminisse ist an der unrechten Stelle erwähnt. In de fin. V 13, 36, wo über den Unterschied der dianoetischen und praktischen Tugenden gesprochen wird, werden docilitas et memoria richtig zu der ersten Classe gerechnet, und auch hier ist meminisse nur durch die Schuld der Abschreiber von seiner Stelle verschoben, wie der Bau des Satzes zeigt. Jede der beiden Reihen zerfällt in drei Paare von Gliedern, und nur meminisse ist in der zweiten Reihe überzählig und sehlt in der ersten. Es ist deshalb zu schreiben: cogitare enim et providere, et discere et docere, et invenire aliquid et meminisse, et tam multa alia, amare odisse, cupere timere, angi laetari, haec et similia usw. Mit invenire wird meminisse auch Tusc. I 24, 65 zusammengestellt: quae autem divina? vigere sapere, invenire meminisse.

Weimar.

Otto Heine.

### 44.

Recherches sur l'origine des noms de nombre japhétiques et sémitiques par Louis Benloew, professeur à la faculté de Dijon. Gieszen 1861, librairie de J. Ricker. XI u. 108 S. gr. 8.

Der Ursprung der Zahlwörter gehört zu den interessantesten Problemen der Sprachforschung, freilich auch zu den schwierigsten und dunkelsten. Sie reichen in das höchste Altertum hinauf, wie der Umstand beweist, dasz sie in allen indogermanischen Sprachen, trots geringer lautlicher Verschiedenheiten, wesentlich dieselben sind, zu dem gemeinsamen Erbgut und zu den sprechendsten Erkennungszeichen der

ursprünglichen Einheit dieser weitverbreiteten Völkerfamilie gehören. Diese Festigkeit der Form beweist, dasz diese Worte sehr früh erstarrten, dasz ihr Laut die Einbildungskraft nicht länger anregte, sondern das Zeichen eines abstracten Begriffes für den Verstand wurde. ursprünglich müssen auch diese Laute sinnlichen Anschauungen entsprochen haben, und diese Anschauungen kennen zu lernen wäre von dem höchsten Interesse, würde uns mitten unter die ersten Menschen, in ihre Sinnes- und Denkart versetzen. Bei einigen Zahlwörtern gelingt dies auf eine überzeugende Art. Man ist so ziemlich darüber einig, dasz dvi, dvo, duo, zwei usw. mit dem Pronomen der zweiten Person zusammenhängen, und der Vf. vermutet sehr ansprechend, dasz beiden der Begriff der Entfernung, der Absonderung (vi), verbunden mit dem des Demonstrativums (d aus t abgeschwächt), sugrunde liege. Dasz pantshan, nevre, quinque, funf von skr. pani Hand abgeleitet sind, dasz die Namen der Zahl zehn von dem Zeigen der beiden erhobenen Hände mit geöffneten Fingern herkommen, ist wol allgemein anerkannt. Auch der Zusammenhang der Begriffe neun und neu in allen japhetischen Sprachen und die Deutung der Zahl neun als der novissima, der letzten in der ersten Reihe, wird kaum bezweifelt werden können. Viel bestrittener ist der Ursprung der übrigen Zahlwörter. Der Vf. gibt eine Uebersicht der verschiedenen Ansichten und begründet die seinige jedesmal mit groszem Scharfsinn. Wir verweisen auf die Schrift selbst, da ein näheres Eingehen in diese Erörterungen den Raum einer kurzen Anzeige überschreiten würde.

Die gemeinsamen Zahlwörter gehen nicht über die hunderte himaus; für tausend haben die verschiedenen Sprachen des indogermanischen Stammes verschiedene Namen erfunden. Der Ursprung dieser Namen ist also auf dem besondern Boden jeder einselnen Sprache zu suchen. Der Vf. ist von dem Gedanken ausgegangen, dasz diese Namen ursprünglich eine grosze, unbestimmte, unzählbare Menge bezeichneten, und zwar auf eine sinnliche, leicht faszliche, den ursprünglichen Culturzuständen dieser Völker entsprechende Art. Er erinnert sehr passend an eine von Pott angeführte Anekdote. Ein Jesuit glaubte einem Neger einen groszen Begriff von der Zahl der Engel zu geben, indem er ihm sagte, es wären ihrer so viele als Sterne am Himmel, als Blätter auf dem Baume. Das rührte den Neger sehr wenig; aber er zeigte eine grosze Verwunderung, als der Missionar ihn belehrte, es gebe so viel Engel als Maiskörner in einer Fanega. Demgemäsz leitet Hr. B. sahasra, das Sanskritwort für tausend, von saha und saras ab, und erklärt es: eine Menge Molken, wie denn die Kühe, ihre Milch und alles was sich auf sie bezog eine grosze Rolle in dem Leben und den Vorstellungen der alten Hindu spielten. Das griech. Wort ziliou bringt er mit zilog, Gras, Futter für die Thiere, zusammen; µνίριοι, von demselben Stamm der sich in μύρω, μορμύρω, πλημμυρίς, mare usw. zeigt, bedeutet ihm 'eine Tauschende Flut'. Das lat. mille, milia führt er auf milium, einen Haufen Hirsenkörner zurück; umgekehrt leiten einige alte Etymologen bei Festus milium von mille ab. Das Bedenken, welches die Verschiedenheit der Quantität erregen könnte, sucht der Vf. durch verschiedene Erwägungen su heben. Hier vermissen wir eine Hinweisung auf das gadhaelische mili (Accusativform). Wie erklärt der Vf. diese Uebereinstimmung? Nimmt er an, dasz die Kelten das Wort den Lateinern entlehnt haben? Eine Bildung gans anderer Art und wahrscheinlich relativ jüngeres Ursprungs ist das goth. thusundi, zehn hundert, welches die slavischen Sprachen entlehnt zu haben scheinen.

Aus diesen sprachlichen Erscheinungen wird nun eine Reihe von Folgerungen für die älteste Völkergeschichte gezogen. Vor der Völkertrennung konnten die Indogermanen noch nicht bis tausend sählen, es

bestanden also bei ihnen noch keine Vereinigungen von so groszen Menschenmassen; auch die Schwärme der Auswanderer, die sich nach Westen wandten, werden selten aus tausend Seelen bestanden haben, wie es denn auch für zahlreichere Scharen nicht leicht gewesen wäre, in dem dünn bevölkerten, wüsten Lande Nahrung zu finden. Der Vf. vermutet dasz die Stammväter der Griechen in den Steppen des heutigen Südruszlands sich zu gröszeren Banden vereinigten, vielleicht um der skythischen Reiterei Widerstand su leisten, und dasz hier bei dem Anblick der weiten grasigen Ebenen das Wort zilze entstand, während die Vorfahren der Italiker ohne bedeutende Kämpfe ihre neue Heimat erreichten und erst dort als Ackerbauer den Ausdruck mille erfanden.

Die semitischen Zahlwörter sind nach Hrn. B., von einer einzigen Ausnahme abgesehen, grundverschieden von den japhetischen. Er bekämpft die Ansicht derer die 기기차 und *èka*, www und *shash* für verwandt halten, und sucht nachzuweisen dasz nicht nur die einzelnen Zahlen hier und dort nach anderen Wurzeln und anderen Anschauungen benannt sind, sondern dasz auch die ganze Reihe der Grundzahlen von beiden anders aufgefaszt wurde. Bei den Indogermanen bildet fünf den ersten Abschnitt vor zehn, bei den Semiten ist zuerst vier, dann und in höherem Grade sieben ein Ruhepunkt in der ersten Dekade. Der Name der sieben, פֿבָע, der heiligen Zahl der Semiten, den er Rückkehr, orbis. Periode erklärt, sei von diesen zu den Japhetiden übergegangen, und wenn saptan, έπτά, septem ein t mehr habe, so sei hier, wie auch sonst hin und wieder, eine Vermischung der Ordinal- mit den Cardinalzahlen anzunehmen. Die Betrachtung der Zahlwörter und ein Blick auf den Wurzelvorrat der beiden groszen Sprachfamilien führen den Vf. zu der Ueberzeugung, dasz zwar frühzeitig Berührung zwischen Völkern semitischen und japhetischen Stammes stattgefunden habe, dasz aber Völker und Sprachen, soweit die Wissenschaft ihre Ursprünge zurück zu verfolgen vermag, sich wesentlich verschieden zeigen, dasz Hochasien die Wiege der einen, Arabien die Wiege der andern war.

Wir wollten durch diese kurse Anzeige die scharfsinnige und anregende Schrift den Lesern empfehlen. Eine gewichtigere Empfehlung ist unstreitig ein derselben vorgedruckter Brief, worin Lorenz Diefenbach den Vf. auffordert seine Arbeit der Oeffentlichkeit zu übergeben.

Besançon.

Heinrich Weil.

# (13.)

# Philologische Gelegenheitsschriften. (Fortsetzung von 8. 440.)

Coburg (Gymn.). H. Muther: über die Composition des ersten und des fünften Buches von Ciceros Tusculanen. Dietzsche Hofbuchdruckerei 1862 38 S. 4.

druckerei, 1862, 38 S. 4.

Göttingen (Univ.). E. Curtius: Festrede im Namen der Georg-Augusts-Universität zur akademischen Preisvertheilung am 4 Juni 1862 gehalten. Dieterichsche Buchdruckerei. 22 S. gr. 4 [Eindrücke einer Reise nach Griechenland und Italien]. — (Doctordiss.) Joh. Julius Schubring (aus Dessau): de Cypselo Corinthiorum tyranno. 1862. 69 S. gr. 8.

Greifs wald (Univ., zu Königs Geburtstag 15 Octbr. 1860). G. F. Schömann: scholia in Ionis Euripideae canticum primum. Druck von F. W. Kunike. 24 S. gr. 4. — (Desgl. 22 Märs 1861) G. F.

Schömann: schediasma de Theognide. 20 S. gr. 4.

Hamburg (Johanneum). F. W. Ullrich: Beiträge zur Erklärung und Kritik des Thukydides. Druck von Th. G. Meissner. 1862. 58 8. gr. 4.

Hannover (Lyceum). H. L. Ahrens: die Göttin Themis. Erste Ab-

theilung. Druck von F. Culemann. 1862, 66 S. gr. 8.

Herford (Gymn.). J. H. Knoche: Untersuchungen über des Proklus Diadochus Commentar zu Euklids Elementen. Druck von E. Heidemann. 1862. 22 S. gr. 4.

Hildburghausen (Gymn.). A. Doberenz: interpretationes Homericae. Druck von Gadow u. Sohn. 1862. 25 S. gr. 4.

Jever (Gymn.). L. H. O. Müller: Cornelius Tacitus Germania ins Deutsche übertragen nebst einem Vorworte. Druck u. Verlag von

C. L. Mettker u. Söhne. 1862. 32 S. gr. 4. Königsberg (Univ. I zum 18 Janr. 1862). L. Friedländer: diss. de temporibus librorum Martialis Domitiano imperante editorum et Silvarum Statii. Druck von Dalkowski. 16 S. gr. 4. — (II Lectionskatalog S. 1862) L. Friedländer: testimonia de virginum aetate nubili e titulis composita. 4 S. gr. 4. — (III Zu Königs Geburtstag 22 März 1862) L. Friedländer: diss. de potissimis peregrinandi caussis apud Romanos. 11 S. gr. 4. — (IV Zur An-kündigung mehrerer Reden 12 Mai 1862) L. Friedländer: observationes nonnullae de itineribus terrestribus et maritimis Romano-

Leipzig (Univ.). G. Curtius: Philologie und Sprachwissenschaft. Antrittsvorlesung gehalten am 30 April 1862. Druck und Verlag

von B. G. Teubner. 24 S. gr. 8.

rum. 7 S. gr. 4.

Liegnitz (Gymn.). J. Brix: emendationes in Plauti Captivos, Pfing-

stensche Buchdruckerei. 1862. 22 S. 4.

Marburg (Doctordiss.). F. Münscher (aus Hersfeld): quaestionum criticarum et exegeticarum in Aristotelis Ethica Nicomachea specimen. Druck u. Verlag von N. G. Elwert. 1861. 91 S. gr. 8.

Meiningen (Gymn.). A. Henneberger: adnotationes ad Senecae Medeam et Troades maximam partem criticae. Keyssnersche Hof-

buchdruckerei. 1862. 26 S. gr. 4. Meldorf (Gelehrtenschule). W. Th. Jungclaussen: de Campio et Büchsenschützio Xenophontis Hellenicorum interpretibus. Druck

von P. Bundies. 1862. 18 S. gr. 4. München (Akad. der Wiss.). W. Christ: Beiträge zur Bestimmung des attischen und anderer damit zusammenhängender Talente. Aus den Sitzungsberichten 1862 Heft 1 S. 42-88. Druck von J. G. Weiss. gr. 8.

Schleusingen (Gymn.). Voigtland: Tacitus Agricola übersetzt. Engelhard-Reyhersche Hofbuchdruckerei in Gotha. 1862. 19 8. 4.

Upsala (pro rectoratu scholari). Olaus Setréus: de duplici genitivi intelligentia commentatio. Druck von Edquist u. Berglund. 1862. 26 S. gr. 8.

Weilburg (Gymn.). R. Krebs: reliquiae libri XXXVII bibliothecae Diodori Siculi (de bello Marsico). Druck von E. L. Lanz. 1862. 15 S. gr. 4.

Wiesbaden (Gelehrten-Gymn.). E. Bernhardt: griechische Etymologien. [νήδυμος. νήπιος. πηός. ήπειοος. λαός. γέρας. έταίρος. ὄμφαξ.] Schellenbergsche Hofbuchdruckerei. 1862. 22 S. 4.

Wittenberg (Gymn., Propemptikon für G. Stier 11 April 1862). Hermann Schmidt: de quattuor Gorgiae Platonici locis disputatio. Druck von B. H. Rübener. 7 S. gr. 4.

Wolfenbüttel (Gymn.). J. Jeep: kritische Bemerkungen zu Ciceros

Reden. Druck von Bindseil. 1862. 12 S. 4.

# Erste Abteilung: für classische Philologie,

herausgegeben von Alfred Fleckeisen.

#### 43.

## Das elfte buch der Ilias

ist üheraus reich an centonen und eingeschobenen versen. Von v. 13. 14 wird es allgemein anerkannt dasz sie aus B 453. 454 entlehnt sind. Weniger einstimmig ist das urteil über v. 47-55 und doch ist die stelle nichts als ein cento: Λ 47. 48 = M 84. 85; Λ 49 = M 77. ηωθι πρό 'gegen morgen, eben ehe es tag wird' passt v. 50 nicht weil es schon eine zeit lang tag ist: es ist aus a 469 \$ 36 entnommen; ebenso ¿coorz' im anfang des verses aus  $\Pi$  166. die  $\beta o \dot{\eta}$   $\alpha \sigma \beta \epsilon \sigma r \sigma \varsigma$  endlich ist aus  $\Pi$  267 N 169, 540; eigentümlich ist nur dasz als verbum hier yévez' steht, wo sonst opoges. In v. 51 schwebt die construction von A 451  $\phi \theta \tilde{\eta}$  de télog Cavéroso nagiusvov vor, die worte sind zum teil aus der eben benutaten stelle, έπι τάφρφ aus M 85, ποσμηθέντες aus M 87. das eigentümliche ist έπκήων von φθάν abhängig, was sich rechtsertigen läszt, aber sonst nicht vorkommt; der unrichtige gebrauch von inveig für helogos; ferner uéy' welches einen gegensatz bilden soll zu ollvor im folgenden verse. in der that sich aber nur in sehr gezwungener weise einigermaszen er klären läszt (vgl. Ribbeck im philol. VIII 480. Düntzer in diesen jahrly. suppl. III 836). Verständlich wird erst v. 52. 53 ev de nudouwon mode nunov Koovlong, was aus 2 218 geschöpst ist, aber hier nicht passt weil ein kampf noch nicht stattfindet und zudozuog nicht den lärm der sich aufstellenden bezeichnet. Der blutregen von v. 53. 54, welcher hier ohne rechte veranlassung erscheint, kehrt II 459 wieder, auch die worte finden sich anderswo an gleicher versstelle (ὑψόθεν M 383 O 18 u. s. ήπε Θ 134. εέρσας Ξ 351. αζματι Z 268. έξ αίθέρος ε 50), bis auf das äπαξ είο. μυδαλέος. dasselbe heiszt 'ganz nasz' und hat diese bedeutung, die seiner ableitung von pubar entspricht, in den beiden Hesiodeischen stellen werke 556 γρώτα δὲ μυδαλέον θείη und schild 270 δάπουσι μυδαλέη, nicht aber hier: denn thautropfen können zwar mit blut gefärbt sein, nicht aber von blut durchnäszt. es ist also eine ungenauigkeit des entlehnten ausdrucks wie oben noo. endlich ist v. 55 = A 3 mit der lesart newalag.

Nach zwei versen folgt 58—61 eine dritte stelle die ich für unecht halte, dieselbe nennt neben Hektor eine anzahl troischer führer die in der schlacht nicht wieder vorkommen, und enthält kaum etwas eigentümliches: denn der name des Polybos, der nur hier als Antenoride aufgeführt wird, ist anderweitig bekannt, die clausel θεὸς δ΄ ὡς τίετο δήμω ist sonst in der Ilias immer hauptsatz (Ε 78 Κ 33 Ν 218 Π 606), nur hier und ξ 205 nebensatz; und überdies entsteht hier durch das vorgesetzte Τρωσί die schwierigkeit eines doppelten dativs welche ξ 205 ἐνὶ Κρήτεσσι vermieden ist, die clausel καὶ Δηήνορα δῖον findet sich u. a. Ν 490. — V. 60 = Δ 474 + Μ 100 + Δ 394; v. 61 = Λ 295 + 296 + Ν 157. überdies liegt ein widerspruch zwischen diesem verse wo Hektor ἐνὶ πρώτοισι sich befindet, und dem folgenden gleichnis wo er bald μετὰ πρώτοισι bald ἐν πυμάτοισι erscheint.

Die schon von Aristarchos verworsenen verse 78—83 stehen in widerspruch mit dem vorhergehenden, wie schon von andern bemerkt ist. sie sind im besten salle gelegentlich eingeschoben für v. 76. 77, wo dann v. 75 einen andern schlusz bekommen hätte, und sind im wesen nur ein cento. Von v. 78 ist das ende aus Z 267 entnommen, von v. 79 aus M 174 O 546; der ansang von v. 78 ist aus A 761, von v. 79 aus E 192, von v. 80 aus versen wie A 180 umgebildet, v. 81 =  $\mathbb{Z}$  189 +  $\mathbb{G}$  51; 82 =  $\mathbb{G}$  52; 83 ==  $\mathbb{T}$  363 ( $\mathbb{G}$  72  $\mathbb{G}$  268  $\mathbb{G}$  437) +  $\mathbb{A}$  451. — In dem uun solgenden stück halte ich v. 111. 112 sür eine späte interpolation wegen der vernachlässigung des digamma in sloov (vgl. Hosmann quaest. Hom. § 112).

Ich komme zu einem ungleich längern cento der mit v. 163 beginnt. die beiden ersten verse desselben 163. 164 sind allerdings gewissermaszen einzig bei Hom. durch die häufung von fünf synonymen in einer erzählung, zwar bewundert dies Gellius (XIII 25, 16) als eine luculenta exaggeratio und weisz nur 1 612 == Hes. th. 228 Tourag te Poroug τε Μαγας τ' Ανδροκτασίας τε damit zu vergleichen; aber das unhomerische ist damit nicht beseitigt, es scheint als sei unsere stelle eine nachhildung der Hesiodeischen. übrigens ist v. 163 ὑπαγω, welches sonst das auspaunen der zugthiere bezeichnet, für unegayo gehraucht. -- V. 165 ==  $\Pi$  372. -- V. 166 kann nicht wol neben  $\Lambda$  372 bestehen: denn A 571 f. styly neuliming and onunto ent tumbo | Ilou dagδανίδαο, παλαιού δημογέροντος wahrt die Homerische sitte eine neue person oder localităt da wo sie zum erstenmale vorkommt durch genauere beschreibung einzuführen, und dann kann nicht ein paar verse vor A 166 οδ δε παρ Ίλου σήμα παλαιού Δαρδανίδαο das local schun genannt sein\*) ohne eine solche: denn die nun folgenden bestimmungen v. 167 μέσσον καπ πεδίον παρ' έρινεον έσσεύοντο beschreiben nicht, sondern häufen nur neue ortsbestimmungen. wie aus häufung oft widerspruch entsieht, so auch hier: der feigenbaum, sonst an oder nahe der mauer, wird hier mit der mitte der ebene verbunden, und an ihm vorbei gelangen

<sup>\*)</sup> Der fall ist anders als mit Patrokios A 307, worüber s. Haupts susätze su Lachmanns betrachtungen s. 99.

die Troer aus der ebene zu dem Skäischen thor und der buche, während Hektor vom thore ab längs der stadt fliehend am feigenbaum vorbei und zu den quellen kommt (Z 433 ff. X 145. Spohn de agro Troi. s. 29). zu dieser unbekanntschaft mit dem local tritt noch die vernachlässigung des digamma von "Ilov. offenbar ist der vers ein machwerk das aus  $\Delta$  371 mit benutzung von K 415 und  $\Omega$  349 entstanden ist. V. 167 = Z = 201 + Z = 433 (X = 145) + X = 146. In v. 168 ist léuevos ein bekannter versanfang, der übrige teil des verses ist derselbe gedanke und zum teil auch dieselben worte wie in dem eben da gewesenen v. 154 aler (anoπτείνων) έπετ' ('Αργείοισι) κελεύων, vgl. X198. - V.169 = T503. -V. 170 = Z 242 + Z 237. — In V. 171 ist ανέμιμνον ein gegenstück zu Φ 608 οὐδ' ἄρ' ἔτ' ἔτλαν μεῖναί τ' ἀλλήλους jedoch ist-nicht abzusehen wie v. 172 noch eine andere schar Troer mitten in der ebene sein kann. die unklarheit ruht grammatisch auf den beiden of de von v. 166 und 172, von denen das erste ursprünglich auf alle Troer geht, dann aber durch ein zweites beschränkt wird in sehr willkürlicher art und wol nur um das nun folgende gleichnis anzuschlieszen. dasselbe ist mit βόες ως angereiht nach der art von λύποι ως Λ 73 Π 156, λέων ως E 299 usw., βοών δ' ώς μ 396; es misfallt aber durch die wiederholung von φοβέοντο (Z 41 u. s.) ας τε λέων ἐφόβησε (Θ 15. 91) und enthält kaum etwas anderes als reminiscenzen aller art. - V. 173 hat die bekannte clausel vuxtoc auolya noch mit der prap. ev welche sonst fehlt vermehrt, μολών wird sonst wol nicht so absolut gebraucht. -Die clausel von v. 174 ist wörtlich aus P 244, der anfang ähnelt 4 397 und T 272. - V. 175. 176 = P 63. 64. - V. 177 mit hülfe von A 102 nach A 496. — V. 178 =  $\Theta$  342. — V. 180 =  $\Pi$  699. — V. 179, dessen schlusz sich auch E 585 findet, scheint ursprünglich in der Patrokleia gestanden zu haben. wenigstens sagt Aristonikos, v. 179. 180 gehörten beide dorthin (vgl. Friedländer zu d. st.). athetiert waren beide: wie v. 178 und 168 nur wiederholen was v. 154 steht, so wiederholt v. 179 den inhalt von v. 159. so viel auch geschieht, kommt die sache doch nicht von der stelle. — V. 181 =  $\Psi$ 772 + Z 327: die allgemeine angabe  $\pi \delta \lambda \nu \alpha l \pi \dot{\nu}$ τε τείχος passt Z 327, hier erwartet man angabe des punktes den Agamemnon erreichte. — V. 182 =  $Z 502 + \iota 52 + A 544$ . — V. 183 ist zum teil aus 8 51 entnommen, nidnésons aber ist ein anag eig., zweckmäszig gebildet statt des gewöhnlichen πολυπίδαξ. - Von v. 184 ist der ansang aus P 545, der schlusz wendet die bekannte phrase μετά repolv Exerv in einer weise an welche man mit recht als geschmacklos tadelt. — V. 185 = 0 398. — 186 aus 0 399 und 1 839. — 187 aus \* 361 und K 3. — 188 aus E 96 O 342 und O 279 (E 166). — 189 aus  $\Lambda$  305  $\Pi$  38 B 280. — 190 = P 148 + E 84. — 191 aus Z 83  $\Lambda$  433 8 514 vgl. O 495. — Die erste hälfte von v. 192 ist eigentümlich, die zweite aus P 613. — 193. 194 — P 454. 455. — 195. 196 — O 168. 169.  $-197 = 2 \cdot 365 + 1 \cdot 651$ .  $-198 = 2 \cdot 366$ .  $-199 = 17 \cdot 129$ . -200== H 47. - V. 201, nach & 829 gebildet, ist die einzige stelle der Ilias wo set v vorkommt. -202-209 = 187-194. -210 = 6425. -211-214 = E494-497 (Z103-106). - 215 = M415 (vgl. E498)

Z 107). — 216 nach M 86. 44 +  $\Lambda$  91. — 217 zum teil aus  $\Lambda$  92 vgl. P 358.

Obgleich auch der folgende vers (218) sich anderwärts wiederholt, glaube ich doch dasz er hier mit recht steht und schon von dem ersten dichter gebraucht wurde. Es folgt eine längere, ganz tadellose stelle; nur sind v. 362—367 = T 449—454, und zwar passen sie dort zum charakter des Achilleus, hier aber nicht zu dem des Diomedes; mit ihnen fällt v. 361 = K 369, und v. 368 dessen vorbilder nicht selten sind.

lch komme zu einem andern, gröszern cento, der mit v. 497 beginnt. die phrase îmnous re nal avégas in v. 497 ist aus II 167, der folgende gedanke kehrt N 679 X 467 wieder, das µázns ên aquστερά πάσης von v. 498 ist aus E 355, der zusatz πάσης wie B 823. In v. 499 ist ογθας παρ ποταμοίο aus Δ 487, der schlusz aus Λ 126 geflossen. V. 500 aus A 158 + N 169; 501 aus A 57 und M 102; 502 nach E 854 und Ø 217. Von v. 503 ist die erste hälfte aus II 809 geschöpft; die zweite nach E 166 gebildet hat den ausfallenden ausdruck νεῶν φάλαγγας, an welchem schon Aristarchos u. a. anstieszen. Sie erklärten νεών φάλαγγας als τας προ των νεών τάξεις, und so hat man nur die wahl zwischen zwei übeln. - V. 504 nach M 262 mit der clausel aus  $\Lambda$  455; 505 =  $\Lambda$  369. V. 506 hat die clausel von  $\Lambda$  598. 651; über die erste hälfte vgl. O 460. V. 507 nach E 393. In v. 508, dessen clausel =  $\Gamma$  8, ist  $\pi \epsilon \rho \iota \delta \epsilon l \delta \omega$  wie O 123 erst mit dem dativ construiert. dann aber noch mit der conjunction μή πως, welche nach dem beispiel von E 687 an dem ansang des v. 509 steht. in demselben verse fallt das subjectione Eloiev auf; usvanlivo ist anat elo. und wurde besser passen, wenn die Achäer entschieden im vordringen wären; das scheint aber nach v. 502. 504 nicht der fall zu sein, eher noch nach v. 500: es ist eben wesen dieser centonen dasz die handlung keinen entschiedenen verlauf hat und man sich unter den gezwungenen ausdrücken alles mögliche denken kann. — V. 510 nach  $\Lambda$  346 +  $\alpha$  284; 511 = K 87. Der anfang von v. 512 = E 765 + E 221, dann folgt eine reminiscenz aus E 365 oder I 262. Von v. 513 ist es vias aus K 366, Eze mévuzas innous aus Θ 139. Es folgt die bekannte sentenz ἐητρὸς γὰρ ἀνὴρ πολλῶν ἀντάξιος άλλων, die wenigstens eigentümlich ist, und der von Aristarchos athetierte v. 515 aus A 829 und A 218. 219 zusammengesetzt. 516 ==  $\Theta$  112; 517 nach v. 512; 518 =  $\Delta$  194; 519 = K 530; 520 =  $\Gamma$  119 +  $\nu$  146; 521 nach M 143 mit benutzung von  $\Xi$  59  $\Pi$  377. In v. 522 ist παρβεβαώς wie N 708, die zweite hälfte = B 59. So ist v. 523 nach N 779; v. 524 aus Ψ 242 (γ 294) + B 686. In v. 524 ist δρίνασθαι wie \$ 14, die zweite halfte = Ø 16. Auch v. 526 hat nichts eigentumliches: Αΐας Τελαμώνιος ist bekannt, zu dem εὐ δέ μιν έγνων vergleicht sich E 182. In v. 527 ist ευρύ γαρ αμφ' ωμοισιν έχει σαπος mach N 608 und  $\Gamma$  328 gebildet; v. 528 setzt sich aus  $\Gamma$  410  $\Delta$  366  $\Theta$ 110 zusammen. 529 =  $\Theta$  59 (B 810  $\omega$  70) +  $\Gamma$ 7; 530 =  $\Sigma$  172 + N 169: 531 = 6 157 + 1 280. μάστιγι λιγυρη in v. 532 ist nach Z 290 gebildet; mlnyng aloves ist eigentümlich und, wenn auch etwas gekünstelt, nicht zu verwerfen. 533 = P458; 534-537 = 7499-503.

nur im letzten dieser verse ist die clausel δύναι διείον aus Υ 76. ob zu ομιλον das adjectiv ανδρόμεον passt, ist mir zweifelhaft: denn ανδρόμεος heiszt sonst nur was physisch zum menschlichen körper gehört, wie fleisch blut leib und bissen von menschensleisch. nur hier sell es gewühl von menschen bezeichnen. was sonst noch in diesem verse vorkommt ist bekannt: ρηξαι aus O 615, μετάλμενος ans E 336, über den πυδοιμός παπός ist oben bei v. 52 gesprochen, hier passt er besser als dort. Die zweite hälfte von v. 539, nach II 736 mit benntzung von ulνυνθα δέ aus P 277 gebildet, ist ein unklarer ausdruck, in den man sinn erst hineinlegen musz; wie denn die erklärung enerden onou no o Alag Ελασσον δόρατος βολής ανεχώρει (A) mehr darin findet als die worte sagen. Aristarchos schrieb dougl, womit wenig gewonnen ist. Fäsi übersetzt: 'nur für eine kurze zeit liesz er vom speere ab, paulisper cessabat ab hasta', den worten nach genau, aber dem folgenden sachlich widersprechend und nicht Homerisch. gerade im gegensatz faszt Damm 'wenig' = 'gar nicht', was erträglich lautet und daher von Voss gewählt ist; aber die antiphrasis ist nicht zu ertragen. Endlich sind 541. 542 = 1264. 265. Es bleiben noch die beiden verse 542. 543 übrig. sie sind bestimmt den inhalt des cento mit dem übrigen gedicht in eina klang zu setzen; man kann aber nicht sagen dasz ihnen das gelnngen sei? denn wer läse bis v. 541, ohne den kampf zu erwarten, von dem nun gesagt wird: 'Hektor vermied ihn'? überdies ist v. 543 nicht in den handschriften, sondern aus Aristoteles und Plutarchos eingeschoben, die construction αλέεινε μάχην Αΐαντος, er vermied den kampf mit Aias oder die stelle wo Aias stand, steht bei Hom. einzig da (Düntzer a. o. s. 856).

Ueber die beiden gleichnisse die von v. 548 ab folgen hat Hermann (de iteratis apud Hom. s. 9) mit recht bemerkt dasz sie neben einander nicht bestehen können. Bekker verwirft das zweite, so auch Hoffmann (qu. Hom. II 227). es ist aber nicht schwer das erste als ein füllstück zu erkennen. in v. 548 ist αίθωνα λέοντα aus  $\Sigma$  161 und ἀπὸ μεσσαύλοιο aus P 657; der löwe vom stalle verscheucht kommt überhaupt häufig genug vor, der genetiv βοᾶν bei μέσσαυλος wol nur hier. v. 549  $\Longrightarrow$  0 272; 550 $\Longrightarrow$ 555  $\Longrightarrow$  P 659 $\Longrightarrow$ 664; 556  $\Longrightarrow$  P 665 mit benutzung von  $\bowtie$  114; 557  $\Longrightarrow$  P 666  $\Longrightarrow$  1 433.

Das zweite gleichnis ist echt; dann aber haben 566 — 574 wenig eigentümliches, eine nur allgemeine schilderung ohne einzelheit mit unbestimmtheit des bildes. In v. 566 ist άλλοτε μέν aus E 595, die clausel μνησάσκετο θούφιδος άλκης ist bekannt u. a. aus A 287. In v. 567 vergleicht sich αὐτις ὑποστρεφθείς mit αὐτις ὑποστρεφφε θ 301 A 446, ἐφητύσασκε mit B 89. In v. 568 ist Τρώων Ιπποδάμων bekannt u. a. aus Γ 131, wie auch der gebrauch von ότὲ δέ aus P 148. V. 571—574 sind aus O 314—317, nur konnte O 315 άλλα μὲν ἐν χροῖ πήγνντ ἀφητθόων αίζηῶν von Aias nicht gesagt werden und lautet also hier άλλα μὲν ἐν σάκεϊ μεγάλφ πάγεν ὄφμενα πρόσσω, obgleich der gegensatz πάρος χρόα λευπὸν ἐπαυρεῖν zeigt dasz O 315 die echte version ist. die beiden anderen, dem cento eigentümlichen verse 568. 569 sind nicht glæcklich gefaszt: προέεργε und ὅδεύειν sind ἄπαξ εἰρημένα, deren

erklärung zweiselhast ist (ήτοι ἐκώλυε τοὺς Τρῶας ἐμπίπτειν ταῖς ναυσίν ἢ προττρέπετο τοὺς Ἑλληνας ἀναχωρείν. A). da sie dem τρωπάσπετο φεύγειν untergeordnet sind, so spricht die wahrscheinlichkeit sür das zweite, obwol Düntzer mit recht darauf ausmerksam macht, dasz gar keine Achäer in Aias nähe gedacht werden, soudern dieser ganz allein kämpst. es widerspricht diese angabe von seiner sucht dem v. 547, wo er ἐντροπαλιζόμενος den kops gewandt langsam zurückgeht, wie auch v. 570 ein widerspruch liegt zwischen θῦνε, wohei man eine bewegung denkt, und dem solgenden ιστάμενος. auch würde θῦνε zu dem ersten gliede gehören, wo Aias μνησάσκειο θούριδος ἀλκῆς, wenn man hier überhaupt klare anschauung und seste begriffe erwarten dürste.

Auch die nun folgende stelle v. 575-595 ist ein cento: 575 = E 95 + E 79. In v. 576 ist βιαζόμενον βελέεσσι nach O 727 (Π 102) gebildet. 577-579 = P 347-349. 580 = N 550, nur dasz Evounuloc für Arthogog eingeschoben ist; aber gerade das ist anstöszig: denn da Eugunulog im vorhergehenden subject war, durste es nicht so wiederholt und der anfang des verses muste in anderer weise ergänzt werden. redensart rófov Elnero ist eigentümlich, der schlusz von v. 583 ist nach 1 810 gebildet, δεξιόν im folgenden verse wie Ω 294. dasz δόναξ, sonst rohr, hier den rohrschaft des pfeils bezeichnet, hat kein bedenken; εβάουνε δε μηρόν aber ist reminiscenz aus Ε 664 βάρυνε δέ μιν δόρυ μαπρον ελπόμενον. da βαρύνειν auf das gewicht geht, passt es wol auf den langen nachschleppenden speer, aber nicht auf einen leichten rohrschaft. — V. 585 =  $\Gamma$  32; 586. 587 =  $\Lambda$  275. 276. Von v. 588 ist der anfang nach dem bekannten verse of d' Elelly Onsav (E 497) gebildet, die zweite halfte = P 511. Vom folgenden vers ist βελέεσσι βιάζεται schon oben erwähnt; bekannt ist auch die clausel ovot & onul. die wunderlichste umwandlung aber ist vorgegangen mit 2 307 f. (ou min kywys) φεύξομαι έκ πολέμοιο δυσηχέος, αλλά μαλ' αντην | στήσομαι, was hier teilweise von oudé & onul abhangig, teilweise ein imperativsatz geworden ist. Die wiederholung des namens von Aias ist ebenso unnötig und storend wie v. 580 die des Eurypylos; übrigens ist Alavia peyav, Tiλαμώνιον υίον aus 1 563. In v. 592 ist Ευρύπυλος βεβλημένος aus 1 809. 822. — V. 593 = N 488. Die erste hälfte von 594 = P 234, das ลัทบอร ที่ใบซิส der zweiten ist bekannt. Endlich ist 595 == 0 591.

An dieser stelle ist es nötig einen rückblick auf das bisherige zu werfen und die von anderen, hauptsächlich von Düntzer, angenommenen interpolationen zu besprechen. In vielen punkten stimme ich vollkommen mit Düntzer überein, in andern scheint er mir auf das rein ästhetische einen zu groszen nachdruck zu legen und die echt Homerische einfachheit auch da zu suchen, wo sie gleich von anfang an nicht mehr ganz vorhanden war. so glaube ich mit ihm dasz v. 36—40 nicht gerade schön sind, aber ich wage sie deshalb nicht auszuscheiden: denn schon die vorhergehende schilderung (26—28, 30. 31, auch 32 mit seinen adjectiven) ist gekünstelt und das rasseln der göttinnen im folgenden ist ein überusz welches besser wegbliebe. der geschmack des dichters hält sich,

sobald er schildert und nicht erzählt, nicht frei von solchen auswüchsen; dieselben können nicht alle fremde zusätze sein, sind vielmehr eine eigentumlichkeit des gedichts. V. 72-77 sind allerdings entbehrlich, aber ein zwingender grund zur verwerfung ist nicht vorhanden. der zweite vergleich luxor ac ist nicht ausgeführt und schlieszt sich nicht so unmittelbar an das vorhergehende gleichnis an, dasz er deshalb wegfallen müste; allerdings kann er entlehnt sein, wie auch v. 76 an A 606 erinnert; doch machen diese zwei stellen noch nicht das ganze zu einem cento. Dasz nur Eris beim kampfe zugegen ist, schlieszt weder die fernwirkung der Athene v. 437 noch das donnern beider göttinnen in v. 45 aus. Der ausdruck ίσας δ' ύσμίνη πεφαλάς έγεν enthalt eine kühne und ungewöhnliche metapher, aber gerade an kühnen wendungen ist auch das übrige gedicht reich. In v. 95 f. musz man dem dichter die freiheit gestatten den tod des einen der freunde zu beschreiben, den des andern nur als thatsache zu erwähnen, so gut wie er das berauben der erschlagenen bald erwähnen, bald ignorieren kann. Die tödtung der beiden söhne des Antimachoshat etwas grausames, aber Agamemaon zeigt auch Z 55 eine solche seite, und gerade bei Antimachos ist eine veranlassung gegeben. Mehr spräche für die von Düntzer vorgeschlagene verwerfung von v. 122-154 der umstand dasz die ganze sache viel äbnlichkeit mit Z 37 ff. hat und dasz einige verse von dort sich hier wiederholen; auch kommt anderes aus Ø 98 A 320 [H 145] wieder vor, jedoch im ganzen nicht genug um die selbständigkeit der stelle aufzuheben. dieselhe zeigt sich vielmehr in der drastischen er ählung eines mythos, die lage der beiden brüder rechtfertigt dieselben gegen den vorwurf der feigheit: ihre pferde waren schon scheu als Agamemnon auf sie los kam, auszer stand sich zu vertheidigen bitten sie sogleich um gnade, denn tod blosz um des todes willen ist nicht Homerische art. wir hören nur was Agamemnon selbst noch sah, als er sie überraschte, dasz sie beide nach den pferden griffen, weil ihnen die zügel entfallen waren. in der that sind die zügel allerdings blosz éinem entfallen, 'ihnen' rechtfertigt sich aus dem Geiste Agamemnons, der sich nicht mehr kümmerte welcher von beiden sie gehalten hatte. kürze die bis an harte streift liegt in der art des dichters, sie zeigt sich in seinen metaphern und auch wieder v. 243 in rager los, einem ausdruck der allein steht weil die sache selten ist, und in kühn gewählten adjectiven wie zalneov űnvev v. 241, avehotpepes Eyzos v. 256. Eine weitere von Düntzer athetierte stelle ist v. 328-342. An Elérqu, welches im grunde nur auf Diomedes geht, ist kein anstosz zu nehmen: denn der satz fängt an als ob die beiden bis jetzt vereinten auch ferner gemeinschaftlich kämpsten, unterscheidet aber dann die einzelnen (vgl. Aristonikos zu d. st.). allerdings 1st v. 329-332 = B 831-834 und steht im katalog der Troer noch ein vers dahei mit den namen der beiden Meropiden, welche auffallender weise hier fehlen. doch halte ich mit Hoffmann (qu. Hom. II 161) dafür dasz die stelle ursprünglich hieher gehört und dasz die namen erst später ausgefallen sind: so scheint mir auch θυμού καὶ ψυγής eher von hier nach \( \phi \) 154 gekommen als umgekehrt. Es finden sich allerdings noch andere reminiscenzen, doch nicht genug um die ganze stelle zu verdächtigen. Mit diesen versen bleibt auch v. 373-375 bestehen, eine von den stellen über das plündern der leichen, welche Düntzer entfernt hat.

In dem gedichte, wie es die gewöhnliche überlieferung auf uns gebracht hat, waren zwei stellen des kampfes unterschieden; eine wo nacheinander Agamemuon Diomedes Odysseus kämpfen und zuletzt durch Aias ersetzt werden, und dazwischen eingestochten ein zweiter kampf mazns έπ' αριστερά πάσης, παρ' όχθας Σκαμάνδρου, wo eine zeit lang Hektor kampft. nun verwundet v. 370 Alexandros den Diomedes am denkmal des llos, dann v. 505 den Machaon auf der linken seite, endlich v. 581 den Eurypylos wieder in der mitte der schlacht, es ist kaum erträglich dreimal hinter einander dieselbe geschichte zu haben, aber nicht zu begreisen wie Alexandros bei der zweiten verwundung auf der linken seite sich befindet, vorher und nachher aber auf dem andern schlachtfelde, ohne dasz eine aufklärung über die ortsveränderung gegeben wird. Ein zweiter punkt ist dasz Hektor von Kebriones veranlaszt wird sich von der linken seite in die mitte der schlacht zu begeben, ausdrücklich um mit Aias zu kämpfen, dasz er aber dort angekommen eben diesen kampf vermeidet; und zwar ist dies um so auffallender weil eine hochtonende besehreibung seiner sahrt die erwartung des hörers hoch genug gespannt hat, wenn dies erklärt werden musz, so kann man noch am ersten Nitzsch beistimmen, der es für eine feine rückbeziehung hält auf den zweikampf von Aiss und Hektor: es sei das erste zusammentressen beider helden seit demselben und eine gewisse scheu in folge desselben halte sie ab vom kampfe. allerdings hätte ein dichter die sache so motivieren können, aber niemals konnte einer dem hörer ohne weiteres die zumntung stellen dies ohne unterstützung von seiten des dichters zu fühlen. die anspielung ist so fein dasz ein gewöhnlicher hörer sie gewis nicht fühlt. Ein dritter übelstand ist das versprechen des Zeus an Hektor (v. 193); die betreffenden worte passen P 464 und gehen dort in erfüllung, in 1 193 aber ist es niemand gelungen das zu beweisen. Lachmanu verwirst zwei, Nitzsch (sagenpoesie s. 228) wenigstens éinen der dritthalb verse. aber auch die übrigen worte des Zeus lassen sich mit der lage kaum vereinigen. als (v. 181) Agamemnon eben im begriff war an die stadt und die hohe mauer zu gelangen, schickt Zeus den befehl an Hektor, er solle zurückweichen so lange der Achäerkönig unverwundet bleibe. wo soll er hin weichen? warum den befehl zum weichen erst nach dem kampfe? Hektor (v. 286-290) spricht richtig das gefühl aus welches ihn erfüllen musz wenn er seinen hauptgegner weichen sieht: 'jetzt hat mir Zeus gelegenheit gegeben ruhm zu erwerben'; auf den angeblichen befehl des Zeus nimmt er keine rücksicht. auch kann Zeus des Diomedes speerwurf kaum zulassen, wenn er eben das gerade gegenteil versprochen hat.

Das sind die drei hauptbedenken welche mit beseitigung der centonen sich erledigen: kleinere kann man noch mehr finden, wie v. 499 und 528 wo der schwerste kampf (μάλεστα) einmal links, das anderemal in die mitte verlegt wird, oder v. 58—61 wo sechs Troerfürsten genannt worden von denen nur Hektor wirklich kämpft. allerdings wird auch so Pulydemas noch immer vergeblich genannt; aber wenn es einmal geschieht,

so ist es gewis mit éinem besser als mit fünf. man bemerkt ferner dass die haupthelden der Griechen zu fusz kämpfen, aber ihre wagen sind bei der hand so wie sie gebraucht werden. v. 151. 152 musz man auch auf griechischer seite wagenkämpfer anerkennen. dem widerspräche v. 47 wenn er echt wäre, weil da gesagt wird dasz die griechischen wagen zurückbleiben.

Das gedicht welches nach weglassung der centonen übrig bleibt hat einige mangel: bombastische beschreibungen, kühne und ungewöhnliche ausdrücke, kürze des ausdrucks überhaupt, etwas haschen nach effect; aber im ganzen ist es gut angelegt. es ist nicht frei von allgemeinen beschreibungen, aber in seiner erzählung hat es einen raschen, die hauptpunkte gut hervorhebenden gang. bei allem unglück der Griechen ist es entschieden griechenfreundlich und stellt Hektor gestissentlich in den hintergrund. eine etwas wortreiche einleitung mit viel beschreibung bis v. 66, bis v. 90 allgemeine schilderung ohne individuelles, dann tritt Agamemnon, wie die einleitung erwarten läszt, in den vordergrund. er tödtet drei paare, wovon das zweite durch eine beziehung auf den jetzt abwesenden Achilleus merkwürdig, das dritte durch die gehässigkeit des Antimachos; von v. 150-162 wieder allgemeine schilderung auf welche dann von v. 218 ab individualisiertere handlung folgt. Agamemnons kampf mit Iphidamas und Koon, seine verwundung und rache ist rasch und lebendig erzählt, wie auch die würdige art in der er noch eine zeit lang kämpft und sich endlich zurückzieht. nun neigt sich das glück auf Hektors seite, doch thun dem Diomedes und Odysseus wieder einhalt; die griechischen siege werden kürzer erzählt, je mehr die entscheidung herandrängt, erst des Odysseus verwundung wird wieder aussührlicher behandelt, Aias dagegen musz sich in der hauptsache mit einer allgemeinen beschreibung dessen begnügen was sein heldenarm leistet; auch wo er den rückzug deckt, ist er doch für den hauptzweck nur nebenperson. jedoch ist es möglich dasz zwischen v. 496 und 544, wie nach v. 565 einiges fehlt.

Eurypylos und Machaon, als vierter und fünster neben den drei hauptheiden, können nicht in sagenmäsziger überlieserung dem dichter zugekommen sein: die zahl füns ist für die sage zu grosz, die charaktere der beiden sind zu sarblos, sie bestehen eigentlich nur in namen. auch im besten salle sind sie nur ersindung eines dichters, dem bei einheitlichem plane die sage nicht genügte.

Der kampf geht in der weiten ebene vor sich (v. 152), teilweise am grabmal des Ilos (v. 371), die Troer sind vor Ag. gewichen (v. 154) ohne jedoch die stadt zu erreichen, und befinden sich in ziemlicher entferaung von den schiffen. wenn Ag. (v. 277) die Achäer ermahnt die schiffe zu vertheidigen, auch (v. 311.315) von der möglichkeit gesprochen wird dasz sie bis an die schiffe zurückgedrängt werden, so deutet auf der andern seite der ausdruck 'nach den schiffen fahren' (v. 274.400, vgl. 488) schon eine gewisse entfernung von denselben an, so auch noch nach dem rückzuge das tummeln des tobenden Aias im felde (v. 496): geradezu aber ist es ausgesprochen (v. 282—284) in der rückfahrt des Ag. welchen die pferde 'fern von der schlacht weg' tragen und Hektor

sich entfernen sieht. auch denkt Hektor bei dieser gelegenheit noch nicht an die schiffe, sondern ermahnt nur seine Troer (v. 290) auf die Danaer loszustürmen. gefahr für die schiffe ist nur deswegen bei jedem rückzuge vorhanden, weil das ganze lied keine verschanzung für dieselben kennt. dies sind die gründe welche mich bestimmen von Ribbecks annahmen abzuweichen.

Ueber den zweiten teil des buchs (\$\alpha\$ 596--848) sind nur wenige bemerkungen nötig. v. 596 ist hier ein passender gegensatz zu dem folgenden und mag schon ursprünglich hier gestanden haben. mit recht hat man v. 605--607 und dann v. 662 gestrichen; auch über Hekters lange erzählung v. 664-762 ist kaum ein zweifel. ihre grenzen scheinen durch das doppelte αὐτὰρ ἀχελλεύς bezeichnet zu sein. endlich Δ 794--8'3 stand ursprünglich wol Π 36--45; mit der sentenz ἀγαθ ἡ δὲ παραίφασίς ἐστιν ἐταίρου ist ein zweckmäsziger schlusz gegehen und es konnte sehr wol dem freunde überlassen bleiben auf das orakel das nur ihm, und auch ihm nicht genau bekannt war anzuspielen.

Der zusammenhang zwischen den beiden teilen von  $\Lambda$  ist zerrissen mit der auswerfung der centonen. ich glaube aber auch dasz selbst ursprünglich überhaupt kein solcher zusammenhang bestanden hat. Der zweite teil weicht nemlich im vers bau so wesentlich von dem ersten ab, dasz er nicht von demselben verfasser sein kann wie dieser. um dies zu beweisen vergleiche ich  $\Lambda$  1—12 + 15—46 + 56. 57 + 62—77 + 84—110 + 113—162 + 218—360 + 369—496 + 544—547 + 558—565, im ganzen 422 verse, mit  $\Lambda$  596—604 + 608—661 + 663. 664 + 763—793 + 804—848, im ganzen 141 versen. der erste teil ist also gerade dreimal gröszer als der zweite, eine verhältniszahl welche man festhalten musz bei einer vergleichung die sich nur in zahlen ausdrücken läszt.

Wenn in der dritten arsis eine einsilbige enclitica oder eine der partikeln μέν δέ γάρ steht, so ist es sitte in die thesis des zweiten fuszes eine einsilbige länge oder ein zweisilbiges wort von dem masze des pyrrichius zu bringen. nur einzelne teile der Ilias gestatten sich die bei spätern dichtern wieder verschwindende freiheit ein längeres wort in dem zweiten fusze zu brauchen: das thut auch der erste teil von Δ in 4 versen: 265 ἔγχει τ' ἄρρί τε μεγάλοισί τε χερμαδίοισι. 393 τοῦ δὲ γυναικός μέν τ' ἀμφίδρυφοί εἰσι παρειαί. 481 σίντην · Θῶες μέν τε διέτρεσαν, αὐτὰρ ὁ δάπτει. 117 χραισμεῖν · αὐτὴν γάρ μιν ὑπὸ τρόμος αἰνὸς ἰχάνει. der zweite teil erlaubt sich diese freiheit nie.

Ein zweiter punkt ist die verschiedenheit des versrhythmus. in bezug auf diesen beruft sich ein jeder auf sein gefühl und läszt sich der einen behauptung eine andere entgegenstellen. ich werde versuchen mit zahlen zu einem einigermaszen greifbaren ergebnis zu kommen. Es ist klar dasz der anapäst steigenden rhythmus hat, der dactylus fallenden: dies weiter ausgedehnt, kann man sagen dasz jeder versfusz, und also auch das ihm entsprechende wort, steigenden rhythmus hat, wenn seine arsis über die mitte hinaus nach dem ende zu liegt, und fallenden, wenn die arsis vor die mitte und näher dem anfang fällt. So hat der bacchius

newors

fallenden, der antibacchius steigenden rhythmus, der choriambus beginnt fallend und endigt steigend usw. Nun ist der unterschied aussallend zwischen einem verse von dem noch vor der hauptcäsur ein teil steigenden rhythmus hat, z. b. K 545 οππως τούσδ' εππους λάβετον καταδύντες outloy, und einem welcher in allen seinen teilen steigenden rhythmus hat. z. h. K 547 alvag antivegos fornotes nelloso. Eine wesentliche eigentömlichkeit der mustergültigen lateinischen hexameter besteht darin dasz sie fallenden rhythmus so gut wie gar nicht zulassen: die Griechen hingegen haben zu allen zeiten fallende rhythmen gebraucht, nur ist das verhältnis in der zahl der verse mit fallendem und steigendem rhythmus verschieden. und dieser unterschied ist sehr merklich zwischen den zwei fraglichen teilen von A. Man bemerkt nemlich bald dasz fallende rhythmen hauptsächlich auf dreierlei weise entstehen. 1) es steht vor der hauptcasur ein wort des maszes - 💴 - 👡 z. b. K 547 alvog antiverdi έοικότες ηελίοιο. 2) es stehen an derselben stelle zwei worte, das erste ein dactylus oder spondeus, das zweite ein trochaus, z. h. P 128 Αΐας δ' έγγύθεν ήλθε φέρων σάπος ηύτε πύργον. 3) das erste wort ist ein trochaus, das zweite ein amphibrachys, z. b. P 103 αμφω κ' αύτις λόντες έπιμνησαίμεθα χάρμης. Neben diesen drei gewöhnlichsten Formen sind einige andere zu erwähnen, die seltener vorkommen. 4) der vers beginnt mit einem worte des maszes - = auf welches ein amphibrachys folgt, z. b. P 379 Πατρόκλοιο Θανόντος αμύμονος, αλλ' ετ' έφαντο. 5) auf einen trochäus folgt ein wort des maszes -- Ψ --, z. b. P 437 ούδει ένισκίμψαντε παρήστα · δάκουα δέ σφιν. endlich 6) auf einen trochaus folgen zwei amphibrachen, z. b. A 422 avrag Enerra Θόωνα και Ευνομον έξεναριξεν. einige andere falle kommen zu selten vor als dasz eine besondere classificierung rätlich wäre. Auch eutsteht bei einer solchen vergleichung noch eine zwischenfrage. da nemlich die encliticae und die partikeln μέν δέ γάρ in vielen fallen die casur dadurch ausheben dasz sie sich an das vorhergehende wort anlehnen, so könnte man in 122 αυτάρ ο Πείσανδρόν τε και Ιππόλογον μενεγάρμην den worten Melaardoo'r te denselben rhythmus zuschreiben wie in A 123 υίξας 'Αντιμάχοιο δαίφρονος, ος δα μάλιστα das wort 'Αντιμάχοιο ihn hat, und so in allen andern fallen. Es würde mich zu weit führen zu erörtern, warum ich nicht glaube dasz der rhythmus eines wortes sich durch eine solche anhängung wirklich wesentlich ändert; aber ich füge in parenthese die betreffenden verse bei, um zu zeigen dasz die gegenteilige annahme meinen beweis eher noch unterstützen würde. es kommen nun vor: 1) verse mit einem worte des maszes - 👱 - - vor der căsur natà toltov toogaĩov: A 2. 18.\*) 67. 100. 119. 123. 132. 138. 153. 257. 261. 269. 325. 372. 377. 379. 383. 417. 562 (122. 143. 320. 395), im ganzen 19 (23) verse, im zweiten teile, der, wie gesagt, so grosz ist wie ein drittel des ersten, dagegen nur 629 (616); 2) verse mit einem dactylus oder spondeus im zweiten susze: A 6. 34. 43. 88. 97. 131. 318. 338. 414. 435. 443. 450. 483 (44. 218. 470), wozu noch 84. 117. 265. 481

<sup>\*)</sup> V. 45 ist Bekkers lesart δε γδούπησαν für δ' έγδούπησαν angenommen.

kommen, deren rhythmus in dieser hinsicht nicht verschieden ist, im ganzen also 17 (20) verse, wogegen im zweiten gedichte nur 627. 775 (841); 3) verse wo ein trochäus mit einem amphibrachys vor der cäsur x. To. To. steht: 177. 103. 127. 235. 309. 343. 416. 421 (35. 408. 470), also 8 (11) verse, wogegen freilich im zweiten gedichte 604. 624. 648. 653. 658. 767. 773. 829, im ganzen auch 8; 4) verse des maszes - - - - - - - -1 306. 423 (26. 233. 253), im zweiten gedicht gar keine (644); 5) des maszes - - - - - 124. 263. 409. 447. 453. 468 (11), im zweiten gedichte 764; endlich 6) mit zwei amphibrachen 1 93. 324. 422, im zweiten gedichte gar keine. sonst entstehen auf andere weise fallende rhythmen A 44. 121. 356. 418. 470, im zweiten gedichte 835 (787). alles zusammengenommen hat man 60 (74) fälle im ersten gegen 13 (17) im zweiten gedichte, während jenes nur dreimal gröszer ist als dieses, und selbst dieses verhältnis kommt nur dadurch zustande dasz das zweite die dritte form, trochaus mit amphibrachys vor der casur, auffallend begunstigt; alle anderen vermeidet es noch weit mehr als die obige zahl auszudrücken scheint. der unterschied ist bedeutend genug, um in der lecture, auch wenn man nicht speciell auf diesen punkt achtet, sich fühlhar zu machen, und so grosz wie kaum sonst zwischen zwei teilen der Ilias.

Ein dritter punkt steht mit dem eben gesagten in enger verbindung. fallende rhythmen entstehen jederzeit auch dann wenn ein längeres wort am ende des zweiten suszes casur macht, z. b. ενθ' 'Αντήνορος υίες ὑπ' 'Ατρείδη βασιλήι oder in έν Λακεδαίμονι αύθι, φίλη έν πατρίδι γαίη. deshalb vermeiden die mustergültigen Lateiner auch diese verse, selbst die späteren Griechen kommen mehr und mehr von denselben zurück. die Ilias scheut sich nicht vor ihnen, ohne sie jedoch in allen ihren teilen gleichmäszig anzuwenden. in A ist leicht zu bemerken dasz der erste teil sie ungleich öfter gebraucht als der zweite. streng genommen gehört zu den in betracht kommenden versfüszen auch der dactylus; da er aber nichts auffallendes hat, führe ich ihn nicht wieder auf. den spondeus dagegen, obwol er schon oben mit inbegriffen war, führe ich noch einmal besonders auf, weil er den vers lähmt und schwerfällig macht. auszerdem gehören hierher der zweite paon (- - -), z. b. ως αρ' εμέλλετε τηλε φίλων και πατρίδος αίης, der bacchius ήχι έκάστω δώμα περικίντὸς ἀμφιγυήεις, der sehr seltene molossus τος Alvela θυμὸς ένι στήθεσσι γεγήθει mit seinen auflösungen 🖚 - 🖚 wie ένθ' 'Αντήνορος υίες ὑπ' Ατρείδη βασιληι, ἐν δ' ἐκατόμβην βησαν ἐκηβόλφ Απόλλωνι und er Aanedaluovi audi, play er naroldi yaln, endlich verse welche mit worten von sechs moren beginnen: กุละใหญระบ แบ้ชื่อบ, ถ อีก ระชะโอธuévoc écolo. ich gehe eine übersicht der in A vorkommenden verse dieser art und stelle in parenthese diejenigen wo durch encliticae\*) alm-

<sup>\*)</sup> Dasz die encliticae in diesem falle die cäsur so gut wie aufheben, sieht man an dem seltnen vorkommen derselben in der sweiten thesis, dagegen haben μέν δέ γάς offenbar hier andere wirkung. denn während verse wie ωὐοφαγοί μιν Φῶες ἐν οῦςεσι δαςδάπτουσιν sehr selten sind, ist nichts häufiger als μέν in der sweiten thesis, z. b. Δ 301 Ισαίον μὲν πρῶτα καὶ Αὐτόνοον καὶ Ἐπίτην.

liche verbindungen entstehen. so steht also im zweiten fusze ein wort spondeischen maszes A 84. 97. 117. 318. 481 (218. 315. 407), im zweiten gedichte keins, nur das enclitische  $\pi \varepsilon \rho$  nach  $\overline{\alpha g}$  (841) v. 792 ist etwas anderes, weil eine zweite enclitica auch noch die cäsur am ende des zweiten fuszes sufhebt; ein bacchius findet sich v. 393, ein wort des maszes - -  $\sim$  v. 262 und  $\sim$  -  $\sim$  228, encliticae stehen noch zweimal (292. 479) in der zweiten thesis, während im zweiten gedichte nur der zweite päon  $\ell u \ell \lambda \varepsilon \varepsilon$  vorkommt v. 817.

Es entsteht eine gewisse härte, wenn die πενθημιμερής nach einem längern wort von einem einsilbigen gebildet wird. im ersten tetle von Δ geschieht dies auszer den schon erwähnten v. 117. 265. 393. 481 noch v. 84 ὄφρα μὲν ἡῶς ἦν, im zweiten gar nicht.

Ein fernerer unterschied macht sich bemerklich in der positionsverlängerung der ersten, zweiten und vierten thesis. man hat bemerkt dasz die spondeische thesis im vierten fusze, wenn nach ihr cäsur ist, bei den Griechen von natur lang ist, nicht durch position. positionslängen, wenn sie einmal vorkommen, sind meist einsilbige worte die durch den sinn zum folgenden gezogen werden. Λ 359 τόφο ἔκπωρ ἄμπνυτο, καὶ ἄψ ἐς δίφρον ὀρούσας, ebenso Λ 381. 429. 440. auffallender ist Λ 115 ἐλθῶν εἰς εὐνήν, ἀπαλόν τέ σφ' ἦτορ ἀπηύρα, weil τε zu ἀπαλόν, das elidierte pronomen aber durch die kraft der elision zu dem folgenden wort gezogen wird und doch die vorhergehende thesis verlängert. in Λ 36 τῆ δ' ἐπὶ μὲν Γοργῶ βλοσυρῶπις ἐστεφάνωτο wird in derselben thesis sogar ohne position die silbe -ις verlängert, die zwar ursprünglich anceps gewesen sein mag, aber doch sonst bei Hom. kurz ist. das zweite gedicht hat keine derartige verlängerung.

Was von der vierten thesis gilt, kann man von der zweiten mit einigen, und von der ersten mit noch mehr einschränkungen sagen. in der zweiten werden einsihige worte häufiger durch position verlängert:

Λ 16 'Λογείους, ἐν δ' αὐτὸς ἐδύσετο νώροπὰ χαλκόν, vgl. v. 17. 23.
144. 229. 251. 301. seltner schon wenn sie encliticae sind, v. 292. 315.
479, aber nicht gern die endsilbe eines längern worts; doch geschieht dies Λ 393. 481. im zweiten teile von Λ kommt letzteres gar nicht vor; encliticae werden v. 792. 841 verlängert, andere worte 824. 833. selhst die erste thesis ist in vielen teilen der Ilias selten durch position lang, wenn der erste fusz ein wort bildet; so im zweiten teile von Λ nur v. 636. 663. 763. dagegen hat der erste teil eine ganz auffallende zahl solcher verlängerungen: v. 10. 37. 56. 62. 86. 90. 133. 147. [282.] 286. 296. 307. 319. 336. 347. 377. 390. 394. 406. 413. 459. 465.

Ungewöhnliche stellung des verbums im nebensatz kenne ich nur aus dem zweiten gedicht  $\Delta$  658. 848 (vgl. diese jahrb. 1861 s. 232).

Es bleibt noch ein punkt übrig in welchem ich einen unterschied der fraglichen gedichte bemerke: das ist hiatus und verlängerung von vocalen. lange vocale in der thesis bleiben lang auch vor einem andern vocal v. 35 λευποί, ἐν δὲ, v. 131 ζώγρει, ᾿Ατρέος, und in der zweiten thesis v. 484 ἀίσσων ῷ ἔγχει. im zweiten gedichte gar nicht. kurze vocale stehen im hiatus, und zwar zunächst ι, welches dem hiatus am meisten

stand hālt: Δ 256 ἀλλ' ἐπόρουσε Κόωνι ἔχων, und auch einmal im zweiten gedicht: Δ 791 δαΐφρους, αἴ κε πίθηαι am ende des vierten suzes (über v. 637 s. Hossman i s. 107). andere kurze vocale stehen im histus a) in der cāsur κατὰ τρέτον τροχαϊον v. 378 κατέπηκτο, ο. v. 373 θώρηκα Αγαστρόφου (ių v. 88 nimmt Bekker digamma bei ἄδος an), b) am ende des vierten suzes v. 84 ἀέξετο ερρον. v. 76 καθτιάτο ήχε. v. 461 ἀνεχάζετο, αὖε. hārter sind v. 24 δέκα οίμοι und v. 356 ἀμφὶ δὲ ὅσσε in der zweiten thesis (letzteres vielleicht zu entschuldigen nach Hossman i s. 93; v. 108 und 767 läszt sich der histus vermeiden). man sieht dasz das zweite gedicht in dieser hinsicht sorgsältiger ist als das erste.

Kurze silben die auf einen consonant endigen werden vor einem folgenden vocale durch die kraft der dritten arsis verlängert, im ersten gedicht v. 40. 68. 219. 371. 376. 427. 547 (über v. 151 s. Bekker), im zweiten gedicht v. 630. 776, was ungefähr dem verhältnis der gedichte entspräche. in der zweiten arsis kommt diese verlängerung v. 39, in der vierten v. 237 vor; im zweiten gedichte gar nicht.

Kurze silben die auf einen vocal endigen werden vor einem einfachen consonantischen anlaut des folgendeu wortes verlängert: v. 10. 37 vor dem stamme δειδ-, v. 447 und im zweiten gedichte v. 830 == 846 vor λιαφόν, v. 476 == 664 vor νευφῆς, v. 239. 480 vor λίς, v. 12 in ἄλληπτον, v. 76 vor μεγάφοισιν, v. 265. 340. 459 vor μέγας, v. 226. 333 vor dem possessivpron. der dritten person, v. 305 vor νέφεα, v. 559 vor φόπαλον; im zweiten gedichte vor νότιος v. 811 und vor φίζαν v. 846; vgl. διλφιλος 419. 473 und 611. härter sind δὶ μάλα v. 378, παφαὶ δὲ v. 233, ὑπαὶ δὲ v. 417, denen im zweiten gedicht παφαίφασις v. 793 zur seite tritt: denn Ὑπείφοχος und ὑπείφοχος v. 336. 784 erklären sich aus dem ursprünglich consonantischen anlaut von ἔχω.

Kl. Rosleben.

Bernhard Giseke.

### 46.

# Zu Aeschylos Agamemnon.

V. 790 ff. (Hermann) καὶ γυναικὸς οὕνεκα | πόλιν διημάθυνεν 'Αργείον δάκος, | ἴππου νεοσσός, ἀσπιδηφόρος λεώς, | πήδημ' ορούσας ἀμφὶ Πλειάδων δύσιν | ὑπερθορῶν δὲ πύργον ῶμηστης λέων | ἄδην ἔλειξεν αἴματος τυραννικοῦ — hat die Zeitbestimmung 'um den Untergang der Plejaden', wo der Löwe den verderblichen Sprung zur Verwüstung Trojas gethan habe, den Erklärern viel zu schaffen gemacht. Stanley verstand nach einem bekannten griechischen Sprachgebrauch unter δύσις den Morgenuntergang der Plejaden; dieser aber fällt in den Anfang des November, und so hätte Aeschylos die Zerstörung Trojas in den Spätherbst gesetzt, während doch nach zahlreichen übereinstimmenden Zeugnissen, die man bei Stanley nachlesen mag, die Griechen gewöhnlich annahmen, dasz die Stadt im Mai erobert worden sei. Obgleich hierbei rätselhaft blieb, warum der Dichter der Tradition seines Volkes ent-

gegengetreten sei und auf welche Ouelle er sich bezogen habe, so beruhigten sich doch bei jener Erklärung Blomfield, Dindorf, Klausen (letzterer mit der Bemerkung dasz Aesch. wol deshalb die Eroberung in den November setze, weil so der Sturm, der die Flotte auf der Rückfahrt treffe. besser motiviert sei!), sowie in neuerer Zeit auch noch Hermann und Enger. Mit vollem Recht aber ist jene Auffassung bekämpst worden von Böckh, der im Corpus inscriptionum Graecarum II S. 328 f. auf die Uebereinstimmung der zahlreichen Angaben, dasz die Eroberung Trojas im Frühsommer (im Thargelion oder Skirophorion) erfolgt sei, wieder das gebührende Gewicht legte. Indem er nun einen andern Weg der Erklärung einschlug, vermutete er, der Dichter habe mit αμφί Πλειάδων δύouv nicht die Jahreszeit, sondern die Stunde des Tages bezeichnen wollen: denn die Plejaden gehen ja, wie die meisten Fixsterne, täglich auf und unter, nur dasz diese Zeiten sich das Jahr hindurch regelmäszig verschieben. Aber da trat ihm eine neue Schwierigkeit entgegen. Troja sollte in der ersten Hälste des Mai erobert sein; nun aber gehen die Plejaden für Griechenland am 1n Mai um 7 Uhr 38 Min. Abends unter, am 11n Mai um 7 Uhr 2 Min., am 20n Mai um 6 Uhr 25 Min.: also wären die Griechen aus dem Bauch des Pferdes um Sonnenuntergang oder jedenfalls gleich nachher hervorgekrochen. Das aber ist nicht nur an sich mehr als unwahrscheinlich, sondern es widerspricht auch den ausdrücklichen Zeugnissen, wonach der Uebersall περί πρωτον υπνον (Verg. Aen. Il 168 tempus erut quo prima quies mortalibus aegris incipit), d. h. also 1 oder 2 Stunden vor Mitternacht erfolgt ist. In dieser Not nahm denn Bockh seine Zuflucht zu der Erklärung, dasz αμφί Πλειάδων δυσιν nicht den Augenblick des Untergangs des Gestirnes bezeichne, sondern die längere Frist wo es untergegangen sei, also unter dem Horizont verweile; demnach wurde durch jene Worte die Zeit von etwa 7 Uhr Abends bis 5 Uhr Morgens angedeutet. Dieser Interpretation hat sich unbedingt Schneide win angeschlossen, mit einer unhaltbaren und auf Misverständnis Bockhs beruhenden Modification auch Karsten. Aber mit Recht haben K. O. Müller, Hermann und neuerdings H. L. Ahrens jeuen Ausweg für unmöglich erklärt: sicherlich müste das was Böckh meinte statt durch αμφί Πλειάδων δύσιν vielmehr durch μετά Πλειαδων δυσιν ausgedrückt sein. Aber selbst wenn wir von der grammatischen Unmöglichkeit jener Erklärung absehen, so ist doch klar dasz der Dichter in diesem Zusammenhang, wo er von dem Sprung redet, den die Rossebrut, der Löwe, auf lijos volifûhrt habe, einen Zeitpunkt nennen musz, nicht einen Raum von etwa 10 Stunden: mit dieser unbestimmten Angabe hätte er eben gar nichts gesagt.

So halt denn Ahrens in seinen trefflichen Bemerkungen zum Agam. (Philol. Suppl. I S. 571) die verzweifelte Stelle für corrupt, und indem er wieder nach Art der älteren Ausleger davon ausgeht, dasz durch die Erwähnung der Plejaden die Jahreszeit der Eroberung bezeichnet werde, im Mai aber nicht der Morgen untergang, sondern der Morgen aufgang jenes Gestirns stattfinde, so hält er es für höchst wahrscheinlich dasz Aesch. geschrieben habe augi Illeidow passer. Es entgeht ihm

natürlich nicht, dasz sonst mass nie von dem Morgenausgang der Fixsterne gesagt wird, sondern an den wenigen Stellen, wo dies Wort vorkommt, den Gegensatz zur nouvig der Planeten bezeichnet; aber weil palνεσθαι von der ἐπιτολή ἐώα der Sterne gebraucht werde (z. B. Hes. Werke 596 ευτ' αν πρώτα φανή σθένος 'Ωρίωνος), so glaubt er dasz auch jenes Substantiv in ähnlichem Sinne wol habe verwandt werden dürfen.

Aber bedürfen wir denn wirklich einer so gewagten Conjectur? sollte sich die Schwierigkeit der überlieferten Lesart nicht in anderer Weise heben lassen? - Vor allem jedoch haben wir, ohne uns durch chronologische Traditionen und astronomische Data voreinnehmen zu lassen, die Dichterstelle in ihrem Zusammenhang darauf anzusehen, ob dort durch die Erwähnung der Plejaden eine Jahres - oder eine Tageszeit bezeichnet werde: diese Gerechtigkeit hat bisher keiner der Ausleger dem Aeschylos in genügender Weise widerfahren lassen.

Agamemnon also rühmt in stolzer Sprache das Rachewerk, das mit Hülfe der Götter gegen Troja vollbracht sei. Mit Ueberhebung sagt er: 'um eines bloszen Weibes willen hat das argivische Ungethum die Stadt zertreten, die Brut des Rosses - in jähem Sprunge herausstürmend um den Untergang der Pleiaden; und hinübersetzend über die Mauer des Königspalastes leckte der gefräszige Leu sich satt in Fürstenblut.' Er sagt dies, nachdem in derselben Tragodie eben vorher die Eroberung Trojas telegraphisch gemeldet ist und ein Herold diese Nachricht in ausführlicher Schilderung bestätigt hat. Wäre es da nicht (sagen wir mit Schneidewin) in der Königsrede, die der Meldung von Trojas Fall auf dem Fusze folgt, eine Albernheit, von der Jahreszeit der Eroberung zu sprechen, da ja der König nicht nur in derselben Jahreszeit, sondern unmittelbar nach dem Siege spricht? Freilich wendet Ahrens dagegen ein, dasz wir uns Agamemnons Rückkehr keineswegs als mit telegraphischer Schnelligkeit ausgeführt zu denken haben, sondern dasz, wie das Gespräch über Menelaos und die Schilderung des Sturmes zeige, zwischen dem ersten und zweiten Act ein bedeutender Zeitraum liege, ähnlich wie zwischen Eum. 233 und 234. Vollkommen richtig; aber der Dichter drängt doch gleichsam perspectivisch die Zeit für die Illusion der Zuschauer zusammen, und wenn er auch hie und da andeutet, dasz in dem für die Handlung unwesentlichen und darum von ihm übersprungenen Zeitraum allerlei sich ereignet habe, so muste er sich doch vor einer ausdrücklichen, nur den Verstand interessierenden Zeitbestimmung hüten, welche die Gebilde der raum- und zeitüberspringenden Phantasie der Zuschauer zerstört hätte. Hierzu kommt noch ein wichtigeres. Aeschylos, den nur wegen der Verderbtheit der Ueberlieferung der Vorwurf der Unklarheit hat trefsen können, ist auch bei dem genialsten Schwung der Phantasie immer besonnen und klar: namentlich in der Durchführung seiner groszartigen Metaphern ist er so correct und verständig wie nur je ein Dichter vor oder nach ihm. Hätte er nun aber hier, wo er in seiner erregten Phantasie das in den Bauch des Rosses eingeschlossene Griechenvolk als sprungbereiten Lowen schaut, mit αμφί Πλειάδων δύσιν eine Jahreszeit bezeichnet, so hätte er eine rein zufällige Nebenbestimmung, die mit

der Natur des Raubthiers in gar keinem Zusammenhang stände, gleichsam an den Haaren herbeigezogen; ja diese Herbeiziehung wäre so gewaltsam, dasz man fast annehmen müste, der Dichter habe hier gegen eine andere Zeitangabe von der Einnahme Trojas polemisieren wollen, natürlich auf Kosten der Schönheit seines Gedichts. Undenkbar für jeden der Aeschylos kennt. Nehmen wir dagegen an dasz αμφὶ Πλειά-δων δύσιν eine Stunde der Nacht bezeichnet, so fügt sich diese Zeitbestimmung natürlich und schön in die herliche Metapher vom Löwen ein: denn eben in der Nacht brechen die Raubthiere aus ihrem Versteck hervor.

Das also scheint festzustehen, dasz der Dichter mit den fraglichen Worten in rundem poetischem Ausdruck eine bestimmte Stunde der Nacht fixieren will. Aber welche Stunde? denn die Plejaden gehen ja in jeder Nacht zu einer andern Zeit unter. Da denken nun unsere Gelehrten an die Stunde des Plejadenuntergangs in jener Nacht, wo nach allgemeiner Tradition Troja genommen sein soll; und sieh, sie bleiben vor einem unlösbaren Widerspruch stehen: denn in der ersten Hälste des Mai sindet jener Untergang für Griechenland schon um 7 Uhr Abends statt. Aber konnte der Dichter denn wirklich diesen Pleiadenuntergang im Auge haben? Er deutet nirgends an, in welcher Jahreszeit Troja erobert sei. und dabei sollte er seinen Zuhörern zugemutet haben, nicht nur zu wissen, dasz die Eroberung in den Mai falle, sondern auch sofort zu berechnen, wann ein bestimmtes Sternbild in einer Mainacht untergehe? Wie hat man doch so etwas glauben können! Nein, eine so kunstlich verständige Deutung von αμφί Πλειάδων δύσιν wurde schlecht stimmen zu der hochpoetischen Naivetät, mit der Aesch. sonst die stärksten Anachronismen begeht, wenn vor seiner kühnen und doch zugleich kindlichen Phantasie die Unterschiede der Zeiten schwinden. Wie viel natürlicher und einfacher ist es dagegen, jene Tageszeitbestimmung von dém Standpunkt aus zu verstehen, auf welchem Aesch. mit seinen Zuhörern zur Zeit der Aufführung dieser Tragödie sich befand! Er wollte den König sagen lassen, dasz der Griechenleu etwa 1 oder 2 oder 3 Stunden vor Mitternacht den verderblichen Sprung gethan habe. Natürlich durste er hei dieser Zeitangabe nicht zählen, sondern er muste durch eine in sich abgeschlossene plastische Vorstellung den Moment zur Anschauung bringen. So wählte er den Untergang eines bekannten Sternbildes, der um die von ihm zu bezeichnende Stunde erfolgte: aber er muste ein Sternbild nennen, das gerade in jenen Tagen, wo dies Drama aufgeführt ward, um die gemeinte Stunde untergieng; soust hatte die poetische Umschreibung, die eben verdeutlichen sollte, völlig ihren Zweck auf die Zuhörer versehlt. — Dieser Standpunkt zur Erklärung des fraglichen Ausdrucks ist, wie mir scheint, der einzig natürliche und poetische, von ihm aus aber lösen sich sofort alle Schwierigkeiten. Denn höchst wahrscheinlich ward die Oresteia an den groszen Dionysien aufgeführt: gegen Ende des März aber gehen in Griechenland die Plejaden um 10 Uhr Abends unter. Aesch. sagt also in einer poetischen Wendung, die von der dem Zuhörer unmittelbar gegenwärtigen Himmelsconstellation aus zu verstehen ist: 'der Löwe that den Sprung zwei Stunden vor Mitternacht.' Das stimmt sowol zu der Natur des Raubthiers (m. vgl. A. v. Humboldt: das nächtliche Thierleben im Urwalde, im ersten Bande der 'Ansichten der Natur') als auch zu der sonstigen Tradition von der nächtlichen Einnahme Trojas.

So scheint diese Erklärung nach allen Seiten hin zu genügen, zugleich aber ist sie so einfach, so von selbst hervorgehend aus einer unbefangenen Betrachtung des Zusammenhangs, dasz ich mich nur wundere, wie man so lange den richtigen Standpunkt zur Erfassung des Ausdrucks hat umgehen können. Und doch fehlt es nicht an Beispielen von Accommodation des Dichters an Verhältnisse der ihn unmittelbar umgebenden Gegenwart. Wenn z. B. V. 936-939 Klytämnestra in der überschwänglichen Lobpreisung auf ihren heimgekehrten Gemahl sagt: Salnos ubv έν χειμώνι σημαίνεις μολόν | όταν δὲ τεύχη Ζεὺς ἀπ' ὅμφακος πικάς | οἶνον, τότ' ηδη ψύχος ἐν δόμοις πέλει, | ἀνδρὸς τελείου δωμ' έπιστρωφωμένου - so deutet der Dichter das erste Bild nur kurz an, das zweite führt er in Vorder- und Nachsatz aus. Warum? doch wol, weil er die Tragodie im Winter schrieb und einübte, so dasz ihm und auch noch seinen Zuhörern die Vorstellung von 'Sommerwärme im Winter' unmittelbar gegenwärtig war, die entgegengesetzte aber erst kunstlich erzeugt werden muste. Aehnliche Beziehungen auf die unmittelbare Gegenwart des schreibenden und ausführenden Dichters wird man sicherlich auch bei den anderen Tragikern finden.

Kehren wir aber zu unserer Stelle zurück, so wirst die gesundene Erklärung ein neues Licht auf Aeschylos. Eine wie groszartige, ergreifende Bescheidenheit liegt in dieser Naivetät, die nicht daran denkt, dasz die gewaltige Schöpfung der Oresteia auch zu einer andern Zeit als an dem Dionysossest ausgesührt oder studiert werden könne, und die eine solche Summe von religiösem Tiessinn, erhabenster Phantasie, mühevollstem Studium der slüchtig verrauschenden Ausschnung eines einzigen Tages weiht! Wie erscheint der Meister so titanisch und doch zugleich so rührend kindlich in seiner Verherlichung des Festes! Ehrsürchtiges Staunen, andächtige Begeisterung ersazt uns, wenn wir uns in die Betrachtung dieses Genius versenken.

Aber ehe wir die ganze berührte Stelle in ihrer vollen Schönheit genieszen können, sind noch einige Schäden der Ueberlieferung zu heilen. Zunächst freilich ist die hal. Lesart 'Αργεῖον δάκος gegen Blomfields von manchen gebilligte Conjectur ἄγριον δάκος in Schutz zu nehmen. Es ist bekannt, wie sehr Aesch. es liebt einer kühnen substantivischen Metapher ein auf die eigentliche Bedeutung hinzielendes Adjectiv zu geben, so dasz durch diese Zusammenstellung ein Oxymoron entsteht. Wie er nun z. B. ein gewaltiges Landheer κῦμα χερσαῖον, oder den Adler πτηνὸς κύων nennt, so bezeichnet er hier die in den Bauch des Pferdes eingeschlossene Griechenschar überraschend als 'Αργεῖον δάκος: sonst nemlich mochte es in Argos zu Aesch. Zeit keine reiszenden Thiere mehr geben, 'Αργεῖον δάκος ist also ein Oxymoron, das dem Chor verdeutlicht, was

unter dem danog zu verstehen sei. Diese Verdeutlichung war der Dichter dem Publicum, Agamemnon dem Chor schuldig. — Im folgenden Vers aber kann die Lesart ασπιδηστρόφος λεώς nicht richtig sein, wie auch fast allgemein wenigstens in Bezug auf das Adj. anerkannt wird. Namentlich aber gehört lews nicht hierher: Ahrens hat durchaus Recht, wenn er dies Wort sowie Karstens Conj. λόχος eine plumpe Unterbrechung der sonst so consequent und glücklich durchgeführten Metapher nennt. Sicherlich aber ist seine eigne Conjectur ασπιδητρόφος λέων nicht zu billigen: die ausdrückliche Nennung des Löwen, wenn der Dichter auch schon an einen solchen denkt, gehört noch nicht hierher, so geradezu hätte Aesch. schwerlich die Rossehrut als Löwen dargestellt, sondern erst V. 794 tritt das bis dahin nur dunkel angedeutete Raubthier als wundens hervor. Dazu müsten, wenn schon V. 792 der Löwe genannt wäre, V. 794 und 795 unecht sein, wie denn auch wirklich Ahrens diese wundervollen Verse athetiert hat, aus keinem andern Grunde als weil (nach Ahrens Conjectur) die Bezeichnung des Léwy schon in V. 792 enthalten sei (!). Vollends aber das von ihm gehildete Adj. ασπιδητρόφος ist nicht zu ertragen. Es soll nach Analogie von χαιτητρόφος geformt sein; aber wenn der Löwe auch seine Mähne wachsen läszt, könnte darum irgend ein Geschöpf 'Schilde aus sich hervorsprieszen lassen'? - Ich vermute vielmehr dasz das corrupte Adj. zu l'anov veossos gehörte, so dasz hier durch ein ähnliches Oxymoron wie im vorhergehenden Verse die eigentliche Natur der Rossebrut verdeutlicht war. Wahrscheinlich also schrieb Aesch. Γππου νεοσσός ασπιδηκρότος (vgl. κωδωνοκρότος u. ā.) ' die mit Schilden rasselnde Rossebrut', wie es Verg. Aen. Il 243 heiszt quater ipso in limine portae | substitit atque utero sonitum quater arma dedere. Statt leoc aber wird zu lesen sein leoc, das dann als Adverb zum vorgehenden Adj. gehören würde; léos wird von den alten Lexikographen erklärt durch zavzslos oder zeléws. — V. 794 erregt noch πύργον einiges Bedenken. Da es ohne weitern Zusatz gesagt ist, so müste man die Stadtmauer darunter verstehen; diese kann aber nicht gemeint sein: denn das hölzerne Pferd befand sich is innerhalb derselben, als der Löwe aus ihm hervorbrach. Die Mauer also, die der Löwe überspringt, um sich in Fürstenblut satt zu lecken, kann nur die der Königsburg sein. Demnach wird gelesen werden mussen υπερθορών δὲ Πέργαμ' ώμηστής λέων πτλ. im genauesten Anschlusz an Verg. Aen. VI 515 fatalis equus saltu super ardua venit Pergama und an Ennius Alexander Fr. 9. Man sieht wie genau alle diese Dichter der Quelle des griechischen Epos folgten.

Plon.

Heinrich Keck.

### 47.

Untersuchungen über die Echtheit und Zeitfolge Platonischer Schriften und über die Hauptmomente aus Platons Leben. Eine von der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien gekrönte Preisschrift. Von Dr. Friedrich Ueberweg, Docenten an der Universität zu Bonn [jetzt Professor in Königsberg]. Wien, Verlag von Karl Gerolds Sohn. 1861. VIII u. 298 S. Lex. 8.

Vorstehende Schrift besteht aus zwei Teilen. Der erste enthält eine Kritik der neueren Forschungen über die Ordnung der Platonischen Schriften, der Hauptsache nach nur eine Kritik der Ansichten K. F. Hermanns und Schleiermachers (S. 7—112); der zweite Teil enthält hie und da wol einige sporadische Beziehungen auf einzelne Sätze des ersten Teils, doch ist er diesem mehr äuszerlich angehängt als zu einem systematischen Zusammenhang mit demselben methodisch verarbeitet. Der zweite Teil zerfällt in drei Abschnitte: a) Untersuchungen über Platons Geburtsjahr, Todesjahr, erste Reise nach Sicilien, mit einer Episode über die Echtheit des siebenten Briefes (S. 112—130); b) Zeugnisse des Aristoteles und Späterer für Echtheit der Dialoge (S. 130—201); c) Untersuchungen über Zeitfolge Platonischer Dialoge, nach äuszeren Zeugnissen, nach historischen Spuren in den Schriften selbst, nach inneren Beziehungen in denselben.

Wir wollen versuchen zuerst vom zweiten Teil eine Anschauung zu geben, um dann zum ersten, dem Hauptteil, zurückzukehren. Den Zweck seiner Untersuchungen gibt der Vf. S. 296 an: 'wenn uns durch die vorstehenden Untersuchungen auch nur weniges, dieses aber mit Sicherheit sestzustellen und fälschlich für wahr gehaltenes zu widerlegen gelungen ist, so finden wir hierin den befriedigendsten Lohn unserer Arbeit.' Dieser Zweck ist kaum erreicht. - Zuerst werden S. 112-130 das Geburtsjahr, das Todesjahr, die Rückkehr von der ersten Reise nach Sicilien und die Gründung einer Schule erörtert. Hier entscheidet sich der Vf. für 347 (die letzte Halste von Ol. 108, 1) als Todesjahr, weil 'Xenokrates Ol. 110, 2 (339/338) die Leitung der Akademie übernahm, vor ihm aber Speusippos 8 Jahr sie geführt hatte, also von 347/346 an (Ol. 108, 2), so dasz, wenn zwischen Speusippos Uebernahme der Leitung und Platons Tod einige Monate verstrichen waren, wir auf Ol. 108, 1 d. i. 347 als Todesjahr kommen.' Platons Geburtsjahr bestimmt der Vf. vom Todesjahr ausgehend. Sein Resultat ist S. 116: 'hiernach hat das Jahr 427 unter allen die gröste Wahrscheinlichkeit; nächst diesem ist das Jahr 428 gut bezeugt; das Jahr 429 aber ist höchst unwahrscheinlich.' Zeller war früher (Phil. d. Gr. II 287) zum entgegengesetzten Resultat gelangt, hat sich aber in der Schrift 'de Hermodoro Ephesio et Hermodoro Platonico' (Marburg 1859) für 427 eutschieden; ihm folgt Ueberweg, indem er wahrscheinlich ehenfalls der unbestimmten Angabe des Hermodoros (Diog. L. III 6), Platon sei im Alter von 28 Jahren nach Sokrates Tode nach Megara gezogen, entscheidendes Gewicht beilegt. Doch spricht der Vf. sich nicht bestimmt aus, noch erklärt er genügend die so bestimmten Angaben über das von Platon erreichte Alter von 81 Jahren. Auch hat sich hier eine Ungenauigkeit eingeschlichen. Nach Athenäos V 217 ist Platon nicht 84 Jahre alt geworden, wie Ue. angibt, sondern nur 82. Zeller a. O. hat das richtige. Der ganze Abschnitt bis S. 130 enthält wenig neues, mit Sicherheit festgestelltes.

Nach dieser Untersuchung werden die Citate und Zeugnisse des Aristoteles und der Späteren S. 130-201 zusammengestellt und erörtert. um die Echtheit oder Unechtheit gewisser Dialoge zu ermitteln. Grundlage dienen dem Vf. (S. 131) die Arbeiten von Trendelenburg, Suckow, besonders die übersichtliche Sammlung Aristotelischer Stellen in Zellers Platonischen Studien S. 201-203. Uebrigens hat schon Schleiermacher die von Aristoteles ausdrücklich bezeugten Schriften Platons zum Maszstab seiner Beurteilung der übrigen gemacht, und es ist dieses Verfahren, dieser 'methodische Grundsatz' nicht neu, wie es nach Ue. S. 130 f. scheinen möchte. Die Resultate in Bezug auf die Echtheit der Schriften, die Ue. gewinnt, sind im ganzen nicht zu erschüttern. Nur an Einzelheiten im Verfahren wird der Leser wol Anstosz nehmen. S. 199 wird als Resultat ausgesprochen: 'Republik, Timãos und Gesetze sind auf Grund ausdrücklicher Zeugnisse des Aristoteles unter Nennung Platons und der Schrift, in Uebereinstimmung mit den Zeugnissen Späterer, namentlich des Aristophanes und Thrasyllos, ohne dasz irgend welche Gegenzengnisse vorliegen, mit zureichender Gewisheit für Werke Platons zu halten.' Der Leser wird den Vf. fragen, ob dem Aristotelischen Zeugnis durch das hinzukommende des Thrasyllos ein höherer Grad von Gewisheit erwachse? ob ein Zeugnis, wie das des Aristoteles in Betreff des Timãos, nur 'zureichende Gewisheit' gewähre, 'sofern Zeugnisse entscheiden können, oder nicht vielmehr für die Echtheit schlechthin entscheidend sei? ob dem Aristotelischen gegenüber ein Gegenzeugnis (der Unechtheit, eines andern Autors) überhaupt in Betracht kommen könne? Etwas epideiktisches und eine gewisse Manier kritischer Vorsicht, eine kritische Zweiselsucht ist unverkennbar, und diese letzte ist besonders der ganzen Erörterung eigentümlich. So ist S. 149 der Philebos 'nur mit genügender Wahrscheinlichkeit', die Apologie 'mit ausreichender Wahrscheinlichkeit' eine Platonische Schrift, trotz der Citate bei Aristoteles. Ue. hat sich das Zweifeln durch eine unhaltbare und unklare Unterscheidung des Präsens und des Präteritums in den Aristotelischen Citaten erleichtert. Nach dieser soll λέγει, φησί auf eine geschriebene Aussage bei Platon, Eleye, Egn, sogar elonne auf einstige mündliche Aeuszerungen des historischen Sokrates sich beziehen. In den meisten Fällen nimmt Ue. doch zugleich eine 'Mitbeziehung des nero, Em auf eine Schrift' an, da z. B. 'von der gesprochenen Vertheidigungsrede des historischen Sokrates Aristoteles das genauere wol nur aus der Apologie wuste'. So bewegt sich der Vf. unklar im Zirkel. Die von ihm angezogenen Stellen widerstreben einer solchen Unterscheidung (S. 141), und wenn Ue. S. 149 dieselbe Zeller zuschreibt, so ist das ein Misverständnis.

Zeller sagt (Studien S. 201 Anm.): 'allerdings scheint durchs Präteritum eine Aeuszerung als dem historischen Sokrates angehörig bezeichnet zu werden;' fügt aber hinzu, dasz Präsens und Präteritum auf dasselbe sich beziehen. Durch obige Unterscheidung wird die Beziehung auf Platons Apologie bei Ar. zweifelhaft gemacht; 'das Zeugnis für das Vorhandensein unserer Apologie zur Zeit des Ar. soll kein sicheres sein', 'eine gewisse Möglichkeit bleiben, dasz Ar. aus einem andern Bericht geschüpft hätte.'

Es folgt S. 201-296 die Erörterung der Zeitfolge der Platonischen Schriften. Zuerst werden äuszere Zeugnisse über Abfassungszeit der jeweiligen Gespräche gesucht (S. 201-217). Hier werden gerade die drei wichtigsten Zeugnisse, für frühe Entstehung des Phadros und Lysis, für späte des Phädon, sehr unphilologisch, fast leichtsinnig verworfen. Betreff des Lysis heiszt es S. 110: 'wenn Hermann auf Grund dieser Zeugnisse von einer urkundlich beglaubigten Stellung des Lysis in der ersten Periode der Platonischen Schriften, gar von einer urkundlichen Sicherheit redet, so streift dies ans lächerliche. Nur in sofern als keine gültigen Gegenzeugnisse und Gegenargumente vorliegen, mag in jenen Anekdoten eine nicht ganz verwerfliche Bestätigung für aus inneren Gründen wahrscheinliche Annahmen gefunden werden.' Das ist nicht Kritik, auch kaum Hyperkritik zu nennen; es sehlt uns ein bezeichnender Terminus. Eine natürliche Folge davon ist, dasz dem Vf. 'jeder Schritt auf diesem schlüpfrigen Boden mit Unsicherheit behaftet' (S. 1) erscheint. Das übrige was der Vf. an Zeugnissen vorbringt, ist mehr als problematisch, das Aristotelische Zeugnis über die späte Entstehung der Gesetze ausgenommen.

Nach den auszeren Zeugnissen werden die historischen Data in Platons eignen Schriften erforscht und geprüst, um die Absassungszeit zu bestimmen (S. 217-265). Das Resultat ist nicht immer von besonderer Bedeutung. So soll vom Gorgias (S. 250) sich nur mit voller Zuversicht annehmen lassen, dasz er nach, nicht vor dem Tode des Sokrates verfaszt sei. Vom Menon soll nur das éine wahrscheinlich sein, dasz er nach, nicht vor 395 verfaszt sei, wegen der Anspielung auf die Bestechung des Ismenias; 'er könne aber auch vielleicht um 382, zur Zeit des Processes des Ismenias geschrieben sein' (S. 227). In Betreff des Phadros entscheidet der Vf. sich mit Hermann für die Zeit um 387. Die Argumentation und Polemik gegen Schleiermacher, Spengel, Vater (S. 253-264) ist keine glückliche. Wenn er beiläufig S. 260 Vater darin Recht gibt. dasz ein Uebergang aus der Rhetorenschule zur gerichtlichen Beredsamkeit im 55n Lebensjahre, ein solcher Umschwung in so späten Jahren bei Lysias nicht stattgefunden haben, Lysias darum nicht 458 geboren sein könne, so verweisen wir auf Platons Euthydemos, Gorgias Leben, des Lysias Metőkenverháltnis und Unglück. Wann wurde Thukydides Geschichtschreiber? - In Betreff der Apologie entscheidet Ue. sich mit Schleiermacher für Abfassung bald nach der Verurteilung und hält dieselbe auch für eine möglichst treue Aufzeichnung der von Sokrates gesprochenen Rede (S. 237-247). Hier ist die Argumentation und Polemik

des Vf. besonders gegen Steinhart in der Hauptsache eine sehr glückliche, schlagende. Den Theatetos verlegt der Vf. mit Munk in die Zeit nach 368 (\$. 227 ff.). Die Gründe gegen die Abfassung während oder nach der megarischen Periode sind zu spitzfindig. Der Parmenides wird ebenfalls aus der megarischen Periode, in welche Schleiermacher ihn verlegt, in eine sehr späte Zeit herabgerückt. Ue. folgert dies aus den von Böckh hervorgehobenen vier Zeiträumen. Mit der Folgerung, die neu ist, kann man einverstanden sein, besonders wegen des langen Zeitraums von der Relation des Pythodoros bis zu der des bejahrtern Antiphon. Wenn aber Ue. von der letzten Erzählung bis zur Wiedererzählung durch Kephalos lange Zeit verstreichen läszt und einen noch spätern fünsten Zeitpunkt der Absassung des Gesprächs unterscheidet, so können wir nicht solgen. Offenbar fällt doch die Wiedererzählung des Kephalos mit der Zeit der Abfassung zusammen. - Neu ist auch die Würdigung des Euthyphron S. 250 f. Der Dialog soll nicht in der schweren Zeit der Anklage oder Vertheidigung oder Hinrichtung als Vertheidigungsschrift geschrieben sein können, weil er 'ein heiterer Scherz', der 'Ton ein leichter und heiterer' sei. Mit dem letzten Urteil wird der Vf. schwerlich eine allgemeine Anerkennung erreichen. Die Klageschrift und die allgemeine Klage behauptete, Sokrates verderbe die Jugend, vernichte die Pietät gegen die Eltern, mache die schlechte Sache zur bessern, leugne die Götter. Dessen war er auch in den Wolken angeklagt worden. In Platons Apologie sieht Sokrates voraus, dasz ihn diese allgemeine Verleumdung verderben werde. In diese Zeit und Stimmung passt nach unserm Urteil gerade der Euthyphron, in dem man die tiefste Bitterkeit und Ironie kaum überhören kann. Zum Schlusz äuszert Ue. aus einigen unhaltbaren inneren Gründen den Verdacht, 'der Euthyphron möchte wol die Nachbildung eines Fälschers sein' (S. 251). - Im allgemeinen ist es ein Fehler dieser ganzen Erörterung, dasz der Vf. nicht auch bei der Ermittelung der historischen Data in den Dialogen eine historische Folge eingehalten hat. In dieser Beziehung ist gar keine Disposition und Ordnung beobachtet, alles dem Leser überlassen, dem dadurch nur das Verständnis erschwert wird.

Zuletzt wendet sich der Vs. zu den inneren Beziehungen zwischen den verschiedenen Dialogen, um danach die Zeitsolge zu bestimmen (S. 265-296). Der Vf. unterscheidet diese Beziehungen in 1) genetische Fortschritte, teils beabsichtigte, teils thatsächliche, 2) methodische, teils didaktische, teils systematische. Demgemäsz sieht er sich vor zwei grosze Aufgaben gestellt: 1) 'eine Abhandlung, die eine vollständige Aufzeigung aller genetischen Beziehungen, d. i. eine Entwicklungsgeschichte der Philosophie Platons enthielte'; 2) 'eine solche, die einen vollständigen Nachweis aller methodischen Beziehungen, d. i. eine Erörterung der Tendenz und Gliederung der sämtlichen Dialoge enthielte' (S. 266). Von diesen gesteht der Vf. dasz sie 'noch nicht existieren', und 'ein auf ihre Ausarbeitung gerichtetes Versprechen? findet er mislich. Indessen glaubt er, 'ohne den Gesamtplan der einzelnen Dialoge zu berücksichtigen und die manigfachen Beziehungen hervorzuheben, durch Erörterung einiger weniger Sätze aus Ideenlehre, Physik und Ethik, die iu mehreren Gesprächen

in verschiedener Gestalt erscheinen, einige sichere Resultate in Betreff der Zeitfolge gewonnen zu haben', und diese fragmentarischen Resultate werden uns denn S. 268 f. mitgeteilt. Diese Gedanken kritisieren sich selbst. Die Resultate sind: 1) Es folgen auf einander Protagoras, Gorgias, Phadros, Menon, Theatetos, Politikos; der Unterschied von Wissen und Meinung, philosophischer und bürgerlicher Tugend, die relative Anerkennung der Rhetorik wird in dieser Folge immer deutlicher in den Gesprächen ausgesprochen' (S. 293 ff.). 2) 'Es folgen auf einander Phädros, Timāos, Phādon: denn im Phādros ist die Seele als ἀρχὴ κινήσεως unlösbar, unsterblich; im Timäos ist sie als von Gott erschaffen nur mit seinem Willen lösbar, aber unsterblich, ethisch-religiöser Beweis; im Phädon ist sie unsterblich wegen ihrer Teilnahme an der Idee «Leben», metaphysischer Beweis' (S. 281 ff.). Hier läszt der Vf. sich eine Menge Irtumer zu Schulden kommen. Irtumlich hält er den genannten metaphysischen Beweis der Unsterblichkeit für einen spätern und bessern als den ethischen; er weisz nicht dasz bei Platon 'leben, denken' auch unter den Begriff 'Bewegung (xlupois)' fallt, nimmt daher einen Widerspruch zwischen 'Selbstbewegung' der Seele im Phädros und dem der Seele wesentlichen 'Leben' im Phadon an, und sieht nicht dasz der Phadon dialektisch aussührt, was im Mythos des Phädros in undialektischer Weise gegeben wird; vor allem scheint er den eigentlichen ethischen Unsterblichkeitsbeweis Platons nicht zu kennen: denn er verurteilt das 10e Buch der Republik als wahrscheinlich unecht (S. 290), obgleich dort jener Beweis zu finden ist, auf den der Timäos nur sich zurückbezieht, wie gleichfalls auf die Idee des Guten als Weltschöpfer und Weltkönig. — 3) 'Es folgen auf Timāos und Phādon der Sophist und Politikos: denn in jeneu findet man absolutes Ausschlieszen der nlungig in den Ideen, im Sophist (248 ff.) findet man ein relatives Anerkennen einer zivnoig in den Ideen; beides ist auf einer Entwicklungsstuse nicht möglich; die Mitaufnahme der zivnou in die Ideenlehre ist die spätere Form derselben' (S. 276 ff.). Auch hier begegnen wir demselben Irtum wie vorhin. Ue. versteht nicht das Soph. 248 ff. gesagte, wo Platon doch deutlich genug unter zivnoc nicht Ortsbewegung, Veränderung, Wachsen, Altern (allowoodas, φέρεσθαι, μεταβολή) usw. versteht, sondern Leben, Denken, Erkennen und Erkanntwerden (γιγνώσκειν, γιγνώσκεσθαι, ζωή, φρονείν). Platon sagt dies: 'bei Gott, im Jenseits (avodev) ist Leben; Gott erkennt die Ideen, erkennt sich selbst; die Ideen werden von Gott erkannt; er selbst wird von sich erkannt.' Dieser Platonische Gedanke wird im Sophist als neu vorgetragen, begriffen. Es braucht nun hier blosz bemerkt zu werden, dasz z. B. der Timäos von dem Gedanken der jenseitigen Welt als eines Ur-ζώον, ζώον αὐτό ausgeht. Das obige Resultat ist demnach ein falsches.

Wir wenden uns nunmehr zum ersten Teil, dem Hauptteil der Abhandlung. Er enthält, wie gesagt, der Hauptsache nach eine Kritik der Ansichten Hermanns und Schleiermachers. In der Relation dieser Ansichten mit den Argumenten ist der Vf. nicht ganz genau. Hermann erwähnt eine ἀκρόασις περί τοῦ ἀγαθοῦ vor dem versammelten Volk im

Theater der Hafenstadt (Plat. Phil. S. 123 A. 178. S. 711 A. 746. S. 558 A. 13. Vind. disp. de idea boni S. 41 ff.). Ue. gibt die Stellen bei Hermann nicht an (S. 59.61) und sagt dann: 'es kann sich bei einer απρόασις περί rov ayadov nur um Mitteilungen an die geforderten seiner Schüler, die in langer Schule mündlicher dialektischer Gesprächsführung gereiften Genossen handeln.' Hermann nennt (S. 352. 355 A. 14) die dialogische Form der Platonischen Schriften im Gegensatz zu Schleiermacher eine beliebte, hergebrachte, von Zenon gebrauchte Einkleidungsweise', 'eine unwesentliche Manier von blosz auszerlicher Bedeutung, die im Parmenides und einigen kleineren Schriften fast verschwindet, der man im Timäos, in den Gesetzen, in der Republik, im Gastmahl den Zwang ansieht.' Das letzte hat eigentlich schon Schleiermacher eingeräumt, den ganzen Gedanken aber gewis mit Recht bestritten; auch macht Hermann in Betreff einiger Gespräche Schleiermacher eine Concession (S. 352); aber jenen Widerspruch läszt er sich nicht zu Schulden kommen, den Ue. S. 70 ihm vorwirft: 'Hermann scheint vorauszusetzen, dasz die Form, wenn sie eine innere und wesentliche Bedeutung habe, bei aller Verschiedenartigkeit des Inhalts durchaus sich selbst gleich bleiben müsse: denn er schlieszt aus den Veränderungen der Form auf ihre blosz äuszerliche Bedeutung.' Hermann meint ja eben, Platon hatte in den constructiven Gesprächen eine verschiedene Form wählen, nicht dieselbe dialogische beibehalten sollen. Nach Ue. S. 25 soll Schleiermacher nur 'eine natürliche Folge und notwendige Beziehung der darstellenden Gespräche (Timāos, Republik, Gesetze, Philebos) auf die anregenden (alle übrigen sind gemeint)' annehmen. Schleiermacher lehrt aber eben eine Beziehung selbst des Lysis, Laches, Charmides auf den Phadros, des Protagoras auf diese usw. Wegen dieser Ungenauigkeit hat die Kritik natürlich etwas schwankendes, und viele Ausfälle fallen ins leere.

Die Kritik der Hermannschen Ansicht ist im ganzen die beste. S. 63 -69 findet man neben einigem schiefen manches treffende gegen dieselbe vorgebracht. Dagegen ist die Beurteilung Schleiermachers eine flüchtige und unglückliche. Sie geht aus von der Annahme, dasz Schleiermacher eine Entwicklung des Philosophen Platon nicht statuiere: s. S. 30 einen stufenweisen Fortschritt des philosophischen Bewustseins bei Platon selbst während der Zeit, in welcher er seine Werke verfaszte, so dasz sich derselbe in den Werken kund gäbe, statuiert Schleiermacher nicht.' Man wird sich allerdings, wenn man Ue.s Referat S. 13-31. inshesondere seine Bemerkung S. 95 f. liest, wundern, wie der Kritiker diese Auffassung vor seinem philosophischen Bewustsein verantworten kann; man entdeckt ja daselbst, dasz Schleiermacher eben eine durchgängige Entwicklung statulert. Freilich ist die 'Entwicklung' Schleiermachers eine andere als die Hermanns; sie ist die Entwicklung einer Eiche organisch aus ihrem Keim, der 'Ahnung' des Ganzen, während nach Hermann Platon nur seine Meinungen, Standpunkte 'wechselt'. zuletzt 'ganz Pythagoreer' wird, so dasz er ldeen und Zahlen, Dialektik und Mathematik nicht mehr unterscheiden soll.

Von iener falschen Annahme ausgehend sagt Ue. S. 94: es liegt ja

auch in der Natur der Sache, dasz die Begründung eines auf der gesamten frühern Philosophie der Griechen fuszenden Systems nicht das Werk eines Augenblicks gewesen sein kann. Das Platonische System in seiner Vollendung konnte erst dastehen, nachdem sein Urheber die älteren Philosopheme in gründlicher Kritik gelstig verarbeitet hatte.' Aber Schleiermacher findet im Phädros gar nicht das System in seiner Vollendung, sondern in seinem Anfang, als Ganzes in einer 'Ahnung', einem Keim dargestellt. Die junge Eiche hat gegen sechzig Jahr gebraucht, um voll sich zu entwickeln.

Gegen Schleiermachers allgemeinen Satz, dasz ein Genie mit einer Ahnung des Ganzen beginne, bringt der Vf. mehrere Argumente bei: S. 94 'die vollendetere Philosophie springt nicht wie eine Minerva aus dem Haupte des Jupiter mit éinem Male hervor'. Gerade wie jene Göttin der Einsicht aus dem Haupte des göttlichen Denkers und Lenkers geboren plötzlich dasteht, wird der leiten de Gedanke dem Genie plötzlich gegeben. Mit dem Zeugnis des allgemeinen griechischen Bewustseins stimmt Platons Erfahrung überein, Theāt. 146 τρῦ γὰρ ὅντι ἡ νεότης εἰς πᾶν ἐπίδοσιν ἔχει — 'geniale Sprünge werden gemeiniglich in der Jugend gemacht.' Platon beweist diesen Satz mit dem Beispiel des Theātetos in diesem Gespräch und dem Beispiel des Sokrates im Parmenides und läszt mit Rücksicht auf diese letzte Stelle den Sokrates im Phādon Cap. 45 dieselbe Wahrheit bestätigen. Platons Erfahrung ist aber entscheidend.

Uebrigens steht auch Fichtes Ansicht nicht mit jener Schleiermachers in Widerspruch, wie der Vf. meint S. 98 f. Auch Schleiermacher nimmt eine 'reiche Entwicklung' Platons vom Phadros bis zur Republik an, und dieses Werk ist ihm ein Product des reisern Alters, der mannlichen Kraft, gediegen, reich an Gehalt und innerer Klarheit', ganz in Uebereinstimmung mit Fichtes Sätzen. Auch das Beispiel Kants und Goethes beweist nicht gegen Schleiermacher. Der Götz von Berlichingen ist der ganze Goethe im Keim, freilich ohne den reifen Geschmack und das ausgebildete Schönbeitsideal einer Iphigenie; dafür hat er originelle dramatische Vorzüge, die später von Goethe nicht ausgebildet wurden. Kant hatte leider keinen mäeutischen Lehrer, wie der junge Platon; Kant ist eigentlich der deutsche Sokrates, Kritiker; dazu war er ein langsamer Schreiber; dennoch hatte er den leitenden Gedanken seiner Kritik der reinen Vernunst lange bevor er dieses Werk drucken liesz, die Idee des 'Dings an sich' z. B. schon als er seine lateinische Abhandlung über Atome schrieb.

Ue.s Hauptargument gegen Schleiermacher wird S. 101 angegeben: 'eine Thatsache von entscheidender Bedeutung aber ist die nachgewiesene Beziehung des Phädros und aller derjenigen schriftstellerischen Production, die diesem Dialog nachgefolgt ist, wie auch der Möglichkeit eines umfassenden schriftstellerischen Planes überhaupt zu der Lehrthätigkeit seiner Schule.' Freilich wenn vom Vf. nachgewiesen wäre, dasz Platon eine eigne Schule gegründet haben muste, als er den Phädros schrieb, dann könnte dieses Gespräch nicht eine Jugendarbeit sein. Dies ist aber am

betreffenden Ort (S. 19-21) nicht vom Vf. nachgewiesen; vielmehr beruht die versuchte Deduction auf einer falschen Interpretation einer Stelle des Phadros, die von Schleiermacher durchaus richtig verstanden wird, wie wir ausführlicher nachweisen wollen, um jene 'Thatsache von entscheidender Bedeutung', die seiner Ansicht im Wege stehen soll, zu entfernen. Die Stelle lautet (277°): ο đέ γε εν μεν τῷ γεγραμμένω λόγω περί επάστου παιδιάν τε ήγούμενος πολλήν άναγκαΐον είναι και ουθένα πώποτε λόγον εν μέτρω ουθ' άνευ μέτρου μεγάλης ἄξιον σπουδής γραφήναι οὐδὲ λεγθήναι, ώς of (Schleiermacher und Heindorf όσοι) βαψωδούμενοι ανευ ανακρίσεως καὶ διδαχής πειθους Ενεκα ελέχθησαν, άλλὰ τῷ ὄντι αὐτῶν τοὺς βελτίστους εἰδότων ύπόμνησιν γεγονέναι, έν δε τοῖς διδασχομένοις καὶ μαθήσεως χάριν λεγομένοις και τῷ ὄντι γραφομένοις ἐν ψυχῆ περί δικαίων τε και καλών και άγαθών εν μόνοις ήγούμενος τό τε έναργες είναι και τέλεον καὶ ἄξιον σπουδής. Schleiermacher übersetzt die Worte von οὐδένα πώποτε bis ελέχθησαν: 'dasz keine Rede, sei sie nun in gemessenen oder ungemessenen Silben gesprochen oder geschrieben, sehr ernsthaft zu nehmen sei, unter allen welche ohne tiefere Untersuchung und Belehrung nur des Ueberredens wegen zusammengearbeitet und gesprochen worden.' Fast ebenso übersetzt Stallbaum: nec unquam ullum sermonem versibus vel sine versibus multo dignum studio scriptum putat aut dictum esse, sicuti δαψωδούμενοι illi sermones nulla adhibita disquisitione et explicatione persuadendi causa recitari consueverunt. Diese Uebersetzung ist am wenigsten klar und richtig. Nicht bezeichnet of δαψωδούμενοι eine allgemeine Classe, sondern der Artikel steht in individueller Bedeutung, hinweisend auf die drei hergesagten loyos in unserm Gespräch, den Erotikos des Lysias und die zwei Reden des Sokrates. Daher kann schon aus diesem einen Grunde Eléronsav nicht ein gnomischer Aorist sein: recitari solent. Endlich entsteht, wenn ws of (sicuti) beibehalten wird, keine verständige Verbindung und Beziehung zwischen dem Haupt- und Nebensatze: nullum unquam sermonem multo dignum studio dictum esse, sicuti δαψωδούμενοι illi sermones dicti sunt (dici solent): 'es sei eine der ernsthaften Erwägung werthe Rede nie gesprochen worden, in der Art wie jene hergeleierten Reden gesprochen wurden (werden, zu werden pslegen).' Der Sinn soll sein, dasz 'von den in solcher Weise hergesagten Reden keine einen gar ernsten Werth besitze'; wenn wir uns aber an den sprachlichen Ausdruck Stallbaums streng halten, bekommen wir den entgegengesetzten Sinn: 'keine ernsthafte Rede ist je so gesprochen worden wie' usw. Daher war Schleiermachers Conjectur osos wol erforderlich, wenn man den Hauptsatz so construierte und verstand: nullum unquam sermonem multo dignum studio dictum esse, quotquot more rhapsodiae . . . dicti sunt. Hier ist eine richtige Verbindung der Sätze, und der gefundene Sinn ist auch in den Ausdrücken Dennoch müssen wir die Schleiermachersche Conjectur wie seine Construction verwerfen. Zuerst bekommt das Verbum γραφήναι sowie Asydnivas im Hauptsatz die Bedeutung der puren Copula esse, fwisse. Diese Bedeutung wäre wol möglich, nur in unserm Zusammenhange nicht: denn schon ἐλέχθησαν im Nebensatz hat diese Bedeutung nicht, könnte als significanteres Verbum nicht durch die pure Copula ersetzt werden. Auch die Stellung einerseits von youghvas oude lezθηναι, anderseits des mehr zurücktretenden Ausdrucks μεγάλης άξιον σπουδής steht einer solchen Auffassung der Verba und einer solchen Construction im Wege. Dann entbehrt ooos als Conjectur der handschriftlichen Autorität, und was die Hauptsache, eine Aenderung ist unnötig. Der Artikel in of δαψωδούμενοι steht in individueller, nicht in genereller Bedeutung, wie wir sahen, und ist ganz an seinem Platze. Dasz wir of δαψφδούμενοι . . ελέχθησαν auf die drei λόγοι des Phadros, die in diesem Gespräch oft als παραδείγματα ausdrücklich bezeichnet und stillschweigend vorausgesetzt werden, beziehen, liegt so nahe dasz man sich wundern musz, wie diese Beobachtung einer aufmerksamen Lectüre sich entzichen konnte. Wir construieren nun den Hauptsatz so: 1) ήγούμενος αναγκαΐον (sc. είναι) παιδιαν πολλην είναι έν τῷ γεγραμμένο λόγω: 2) ηγούμενος οὐδένα πώποτε λόγον έν μέτρο οὐδ ανευ μέτρου άξιον (sc. είναι) μεγάλης σπουδής γραφήναι ουδέ λεχθήναι, ώς οί πτλ. und übersetzen den zweiten Teil: is qui nullam unquam orationem persibus aut sine versibus elaboratam dignam arbitratur fuisse (esse), summo studio quae scriberetur aut haberetur (scribatur, habeatur), quemadmodum orationes illas rhapsodiarum more decantatas... recitatae sunt. Genau kann man das Griechische (ağıov σπουδής und αξιον γραφήναι) nicht im Lateinischen wiedergeben: denn in dignam summo scribi studio wird man nur scribi zunächst auf dignam beziehen, den Ablativ aber von scribi regiert sein lassen, wie auch vorhin in summo studio quae scriberetur. Wenn wir nun aber auch anders construieren als Schleiermacher, so erhalten wir doch denselben Sinn: es ist keine sehr ernsthafte Sache, eine im Versmasz oder ohne dasselbe abgefaszte Rede zu schreiben oder mündlich sie vorzutragen, wie' usw. Den Sinn hat also Schleiermacher nach unserer Ansicht ganz richtig getroffen.

Nun hat Ue. eben den Sinn der Schleiermacherschen Uebersetzung angefochten. Um das zu können, erlaubt er sich eine neue Construction und Ordnung der Worte. Es ist dies für ihn eine Sache von Wichtigkeit: denn namentlich an dieser Stelle des Phädros will er Schleiermachers Auffassung der Platonischen Ansicht von der Schriftstellerei widerlegen und auf diese Weise dessen Ansicht über die frühe Entstehung des Dialogs wankend machen. Er macht gegen Schleiermachers Uebersetzung geltend (S. 19): 1) dasz ein Widerspruch entstehe: 'der zweite von nyoùuevoc abhangige Satz läszt also daneben eine andere Classe nicht nur von gesprochenen, sondern auch von geschriebenen Reden zu, welche (mit ανακρισις und διδαγή geschrieben) die Krast der Belehrung besitzen und daher als ein durchaus ernstes Werk anerkannt werden müssen, im Widerspruch mit dem ersten Satz; 2) dasz, da αὐτῶν auf die meidoug Evena geschriebenen und gesprochenen Reden sich beziehen müste, der Nonsens herauskäme: 'von den überredenden Reden, geschriebenen und gesprochenen, sind die besten nur zur Erinnerung des wissenden an das schon erkannte (?) bestimmt (?); die besten

der überredenden dienen in Wahrheit zur Wiedererinnerung des wissenden. 3) wird eine Aeuszerung über die belehrenden geschriebenen Reden vermiszt: wir suchen vergeblich; vielmehr sagt Pl. von den belehrend gesprochenen: ἐν μόνοις τούτρις (?) τό τε έναργές είναι και τέλεον και άξιον σπουδής. 4) Daher schlägt Ue. endlich vor den Satz von οὐδὲ λεχθηναι bis ἐλέχθησαν zu trennen und als eine parenthetische Bemerkung zu betrachten. Dann schlieszt er S. 21: 'Schleiermachers Annahme einer Classe von Schriften, deren Zweck sei, den noch nicht wissenden Leser zum Wissen zu bringen, musz als bloszer Schein erkannt werden. Dies geht über Platons Aussagen hinaus. Nach diesen haben die besten unter den geschrieben en Reden (d. i. der εἴδωλα, nach Inhalt und Form, der besten mündlichen, der dialektischen Reden, S. 20) ihren Zweck doch nur in der Wiedererinnerung des wissenden, d. i. des durch eigne Forschung belehrten (!) oder des Schülers; ganz allein die gesprochenen dienen zur Belehrung. Also hat Pl., als er den Phädros schrieb, den angenommenen didaktischen Zweck mit der Schriftstellerei nicht verbunden. Seine Schriften, wenigstens die nach dem Phädros verfaszten zum grösten (?) Teil, möchten bei weitem mehr (?) wirklich von ihm geführte Unterredungen mit relativer (?) Treue wiedergeben als man anzunehmen pflegt.

Zunächst bemerken wir (gegen 4), dasz die vorgeschlagene Parenthese grammatisch nicht wol sich motivieren läszt. Erstens ist αὐτῶν ein Plural und der Uebergang zu diesem wird durch den Satz ως of δαψωδούμενοι πτέ. in leichter Weise ohne Hülfe der Structur πατά σύνεσιν bewerkstelligt; auch auf jene drei λόγοι δαψωδούμενοι bezieht sich das αὐτῶν. Ferner folgt unmittelbar darauf μαθήσεως χάριν λεγομένοις καί τω οντι γραφομένοις: hier haben wir im Context der Rede einen ausdrücklichen, durch Wiederholung der Wörter markierten Gegensatz zu der angeblich auszer dem Zusammenhang gesprochenen Parenthese; darum wird es keine Parenthese sein. Zu bemerken ist noch besonders, dasz zu Ansang des Gegensatzes nicht er de levouevoic, sondern er de τοῖς διδασκομένοις steht; ienes würde man erwarten, wenn Ue. Recht hatte. Endlich sind in diesem Gegensatz in umgekehrter Folge leγομένοις καὶ γραφομένοις verbunden, und auch Ue. selbst denkt hier nicht an eine parenthetische Ausschlieszung, weder an eine partielle noch eine totale. Auch hieraus folgern wir mit Recht, dasz die correspondierenden Infinitive γραφηναι und λεχθηναι mit ihren näheren Bestimmungen zusammen gehören. Die beiden Verba werden im Phädros auch sonst durchgängig verbunden, wie 277 d noch gelesen wird: τί δ' αν περί τοῦ παλον η αίσγρον είναι το λόγους λέγειν τε καὶ γράφειν. - Der Nonsens, den Ue. (2) vorzufinden glaubt, existiert auch nicht. Die Reden gegen welche Pl. im Phadros polemisiert, sind die der Sophisten, selbst eines Zenon, ferner die des Lysias und des jungen Isokrates, endlich die der Volksredner und der Angeklagten im Gerick. Von diesen Reden waren selbst die der Sophisten gewöhnlich niedergeschrieben, wurden auswendig gelernt und vorgetragen oder auch de scripto vorgelesen (Xen.

Apomn. II 1, 21. 34). Dieselben Reden wurden also geschrieben und vorgetragen, vorgelesen (ἐλέχθησαν); insofern war kein Grund für Pl., einen Unterschied zu machen und zu markieren. Wir sehen auch Prot. 229, wie Pl. das angebliche Autoschediasma des Sophisten mit jenen Demegorien identificiert. Es ist ja ihnen insgesamt gemein, dasz sie ohne διδαγή sind. Also auf dasselbe Object von einem ganz bestimmten Charakter bezieht sich γραφήναι οὐδὲ λεχθήναι und auf eben dieses so beschaffene Object bezieht sich αὐτῶν. - Die Reden, gegen welche polemisiert wird, sind die neidoùc Evena geschriebenen und gesprochenen. Ob nun Pl., als er den Phädros schrieb, keine geschriebenen Reden anderer Art kannte, mithin einerseits die Gedichte des Parmenides und Empedokles, die prosaischen Schriften des Herakleitos und Anaxagoras zu jener Gattung rechnete, anderseits von ihm selbst geschriebene dialektische Gespräche noch nicht publiciert hatte, kann erst am Schlusz einer Einzeluntersuchung erörtert werden. Wir haben aber schon gesehen, dasz of φαψωδούμενοι auf die drei paradeigmatischen Reden des ersten Teils vom Phadros sich bezieht: also ist auch die zweite Sokratische Rede, der Mythos, eine neidoug Evena geschriebene und gesprochene Rede. Diese wird 257 bezeichnet als τοῖς ὀνόμασιν ἡναγκασμένη ποιητικοῖς τισί διὰ Φαϊδρον είρησθαι, wie die epideiktische Rede des Prodikos (Xen. Apomn. II 1, 34). Sie wird in dichterischer Ekstase componiert (265 \* μανικώς), heiszt ein mythischer Hymnos und παιδιά (265°), eine Palinodie (243b). Dasz Ueberredung ihr Zweck und ihre erreichte Wirkung ist, erkennen wir aus 257. Was den dichterischen, rhetorischen Schmuck betrifft, so ist die Rede so gearbeitet, dasz sie Beispiele zu den aufgezählten Kunstregeln der Sophisten und Rhetoren Gorgias, Tisias usw. enthält. Dagegen fehlt sowol die άνάχρισις, d. i. objectiv die kritische, dialektische Prūfung des Inhalts, als auch die διδαγή, d. i. subjectiv die lebendige Ueberzeugung des angeredeten. Aber ein Wahres liegt dieser rhetorisch-dichterischen Studie zugrunde (265 h αληθούς τινός έφαπτόμενος). Sie enthält ja Dogmen in Betreff des apriorischen Erkenntnisvermögens (253° auroi μετέργονται, ίγνεύοντες δε παρ' έαυτων ανευρίσκειν . . έφαπτόμενοι τή μνήμη, vgl. 249°). Aber hauptsächlich handelt sie von der guten Liebe, also einem der Themata δικαίων αδίκων, κακών αγαθών πέρι (277°). Darum heiszt sie auch 276° eine παγκάλη παιδιά. Auch sonst wird die Rede in unserm Dialog in verschiedener Beziehung sowol von Sokrates als von Phadros die beste, die schönste genannt. Wir haben im Mythos also nach Platons Bezeichnung ein Paradeigma jener besten überredenden Reden (d. i. orationes), geschriebenen und gesprochenen, die in Wahrheit eine Wiedererinnerung von wissenden (ὑπόμνησις εἰδότων) sind, eine διδαγή nicht enthalten. Jene zweite Sokratische Rede enthalt philosophische Wahrheiten (ein alnoés, welches wir eugoquer autol, 274°. 275 bc. 253°. 249°); von solchen haben aber nur die dialektischen Naturen in ihrer Seele, die insofern als uvnun bezeichnet wird, ein deutlicheres Wissen (253 a. 250 a. 249 c. 248 d); diese Naturen haben auch das dialektische Vermögen der avanquois (266 b. 265 d), sind schlechthin die eldores

(262.271° ff.), und für sie ist, wie alles 'auszerlich erscheinende' überhaupt ὑπομνήματα (249°), so auch eine geschriebene Rede von gutem philosophischem Inhalt eine Veranlassung (ὑπόμνησις), innerlich ihres Wissens inne zu werden (ἔνδοθεν αὐτοὺς ὑφ' αὐτοὺν ἀναμμνησκομένους κτέ. 275°) So sehen wir den Ueberwegschen Einwurf (2) durch Platons Sätze widerlegt. Dasz 'wissende' durch solche orationes, wie der Mythos ist, mögen sie geschrieben, gelesen oder vorgetragen werden, 'erinnert' werden können, hat einen ganz guten Sinn.

Wenn ferner Ue. (3) eine Aeuszerung über helehrende geschriebene Reden vermiszt, so ist auch dieser Einwurf nicht gerechtsertigt. Nach 277 d ist es möglich sowol schön als häszlich zu reden und zu schreiben, und zwar beides nach 277° sowol ποὸς τὸ διδάξαι als πρός τὸ πείσαι. Hier ist es also ausgesprochen, dasz es geschriebene belehrende Reden geben kann. Dasz solche didaktische Rede ein Bild der lebendigen mündlichen Unterredung didaktischer Art sein musz, lernen wir aus 276°. Der Charakter einer solchen mündlichen belehrenden Rede im Unterschiede von der mündlichen überredenden Rede, des wissenschastlichen Vortrags im Unterschied von der oratio, des Dialektikers im Unterschied vom wahren orator wird im zweiten Teil des Phädros erörtert. Worin der wahre orator mit dem Dialektiker übereinstimmen musz, das wird 277 be u. 271 dff. festgestellt. Ganz specifische Merkmale des Dialektikers als solchen sind: dasz er specifisch im Besitz der Wissenschaft vom αληθές, des δρίζεσθαι κατ' είδη μέχρι του ατμήτου, des logisch zusammenhängenden und zusammenstimmenden Denkens, der bewusten Erkenntnis der Natur seiner Schüler sich befindet; dasz er διαλέγεται, auf ανάπρισις des Objects, Themas ausgeht, die διδαχή des angeredeten methodisch verfolgt, zu welchem Zweck er sich nach dessen Anlage und Vermögen richtet, an dessen Wissen und Meinung anknüpft, auf alle Fragen ihm Antwort zu geben vermag, da er sein erkanntes αληθές (allgemeine, philosophische Wahrheit) nicht auf eine Art und Weise, wie ein Protagoras, Lysias u. a. aussprechen kann, sondern es in jedem besondern Fall anders wiederzugeben vermag; endlich dasz sein ganzes Trachten auf μάθησις (eigene und des angeredeten, 278°) gerichtet ist. So ist also des Dialektikers τέχνη τοῦ λέγειν πρὸς τὸ διδάξαι beschaffen; seine τέχνη τοῦ γράφειν προς το διδάξαι ist dieselbe.

Dasz nun der zweite Teil unsers Dialogs der Forderung dieser τέχνη in jeder Beziehung entspricht, braucht blosz bemerkt zu werden. Nur auf eins machen wir aufmerksam. Wie der dichterische, rhetorische Schwung der ersten und zweiten Sokratischen Rede auf die πειθώ des Redeenthusiasten Phädros berechnet ist (257° διὰ Φαϊδφον), so läszt im zweiten Teil Platon den Sokrates stets an das anknüpfen, was ein Phädros weisz und begriffen hat, wofür er sich interessiert usw. (270°. 268°. 269°); Pl. bezweckt mithin eine διδαχή der so beschaffenen Seele. Dieser Zweck wird auch erreicht; wenigstens kann kein Leser zu einer andern Ansicht gelangen, als dasz Phädros die Gründe (λόγοι) für den Vorzug des philosophischen Strebens verstanden habe, dasz er überzeugt und im Stande sei noch andere analoge selbst zu entdecken (λόγοι

Enyovoi τε καὶ ἀδελφοὶ ᾶμα ἐν ᾶλλαισιν ᾶλλων ψυχαῖς 278<sup>b</sup>). Auch dies ist ein Punkt, der nicht übersehen werden darf, dasz jede mögliche Frage eines Phādros, eines Tisias, eines Lesers aufgeworfen und beantwortet wird, jede mögliche, d. h. nicht alle Fragen (Schwierigkeiten) die jetzt (und ehemals) ohne Ende einer machen kann, sondern solche die vernünstigerweise nur gemacht werden können, durch den jedesmaligen Satz, die Sache selbst gegeben sind. Misverständnis ist so weit unmöglich gemacht als eine mündliche Unterredung es vermag.

So ist also der zweite Teil des Dialogs mit bewuster Kunst ganz gemäsz der τέχνη τοῦ γράφειν πρὸς τὸ διδάξαι componiert und geschrieben. Niemand wird wol noch daran zweifeln, dasz es ein γράφειν πρὸς τὸ διδάξαι nach Platon geben kann, noch in Abrede stellen, dasz durch den zweiten Teil des Phādros er selbst belehrt, auf seine Einsicht und Ueberzeugung gewirkt wird (μάθησις, διδαχή), während das Thema dialektisch zergliedert wird (ἀνάκρισις); aber vielleicht wird noch jemand zweifeln, ob Pl. bei der Ausarbeitung dieses zweiten Teils eine solche Wirkung auch bei fremden Lesern mit dialektischer Gabe und wissenschaftlichem Interesse vorausgesehen und beabsichtigt habe. Diesen Zweifel zu beseitigen machen wir auf folgendes aufmerksam:

- a) Wiederholt wird der Ernst des zweiten Teils im Gegensatz zu den teils de scripto auswendig gelernten und vorgetragenen, teils autoschediastischen, hergeleierten Reden des ersten Teils hervorgehoben. Die Erörterung heiszt ein Prüfen (ἐξετάσαι 258 ε ἀνάκρισις), ein ernstes διαλέγεσθαι (259); durchaus nirgends wird der Leser in seinem Glauben gestört, Zuhörer einer mündlichen Unterredung zur Belehrung zu sein.
- b) Der Unterredner Sokrates wendet sich am Schlusz 278<sup>b</sup> ff. an Lysias und alle Redner, an Rhetoren, an Homeros und alle Dichter, an Solon, alle Gesetzgeber und Staatsmänner mit der Hoffnung dasz sie von nun an ihre Ehre darin suchen werden, den Namen φιλόσοφος zu verdienen. Dies aber, denkt Platon sich, wird erreicht werden, wenn jenen unzähligen unbekannten die λόγοι mitgeteilt werden, welche Sokrates und Phädros unter der Platane vernommen haben. Hier spricht offenbar der Schriftsteller Platon in feiner urbaner Weise seine Erwartung einer belehrenden, überzeugenden Wirkung bei den Lesern aus.
- c) Ueber seine schriftstellerischen Motive äuszert sich Platon 276 dahin: 'jeder Schriftsteller, wenn er schreibt, γράφει έαυτῷ τε ὑπομνήματα θησαυριζόμενος εἰς τὸ λήθης γῆρας ἐὰν ἰπῆται, καὶ παντὶ τῷ ταὐτὸν ἔχνος μετιόντι· ἡσθησεταί τε αὐτοὺς θεὰρῷν φυομένους ἀπαλούς.' Diese Motive sind all gemeine. Dasz Pl. aber dabei an sich selbst als den Schreiber unsers Gesprächs denkt, erkennen wir aus dem ὡς ἔοικε, und deutlicher aus der Antwort des Phādros, der mit bestimmter Beziehung und Hindeutung auf den Mythos (μυθολογοῦντα παίζειν) solches Schreiben eine gar schöne Muszearbeit (παγκάλην παιδιάν) nennt. Die anderen Schriftsteller, wie ein Lysias, Gorgias, Euenos und Isokrates, hatten andere Themata (nicht das ἀληθές eines διαλεκτικός) und andere Motive, wie wir aus unserm Dialog erfahren. Auf Platon

bezogen und interpretiert heiszt unsere Stelle: 1) 'Meine Schrift ist bestimmt für mich selbst als ein Schatz von Aufzeichnungen für das vergeszliche Alter, wenn es herankommt.' 2) 'Mir soll die Betrachtung (Lecture) derselben Freude machen, wenn zarte Gewächse zum Vorschein kommen.' In diesem zweiten Motiv liegt schon angedeutet, dasz wir bei den Aufzeichnungen (ὑπομνήματα) es nicht mit historisch treuen Aufzeichnungen von Unterhaltungen zu thun haben, wie sie wirklich zwischen Sokrates und einem zweiten vorgefallen waren; dasz wir vielmehr eine eigne Ausarbeitung vor uns haben, also die Sokratischen loyos, wie sie αλλοι εν αλλοις ήθεσι φυόμενοι geworden sind. Die ύπομνήματα sind Aufzeichnungen auch eigner Gedanken, die der um systematisches Wissen besorgte Schriftsteller nicht vergessen will. 3) Meine Schrift ist bestimmt für je den der den selben Weg verfolgt, d. i. für jeden dem es um die Dialektik mit ihrem Object der dinasoconn usw. zu thun ist. Hier ist es unmöglich τῷ ταὐτὸν ἔγνος μετιόντι mit Ueberweg (S. 21 f.) zu interpretieren: 'wissende, belehrte, sei es durch eigne Forschung [ist unklar] oder von anderen im mündlichen Unterricht, Schüler oder Schüler der Schüler.' Es kann ravrov l'avog nicht bedeuten: 'die in der Schule zugegen, bei der aufgezeichneten Unterredung Zuhörer waren. Auch das mavri widerstrebt einer solchen Erklärung. Ebenso verkehrt ist Stallbaums Interpretation: item boni, iusti et pulcri studioso ideoque (?) indigenti simili memoriae adminiculo. Unsere obige Interpretation ist die richtige, wie Platons Aeuszerung 266 beweist. Pl. schreibt seinen Dialog für alle wissenschaftliche Naturen, alle dialentizol überhaupt. Daher musz Pl. auch seinen dialektischen Commentarien die Kraft zutrauen, den eventuellen dialektischen Leser über des Autors Gedanken zu unterrichten, wie er anderseits nach dem was wir früher entwickelten den besten der überredenden Reden die Kraft zutraute, solchen Menschen (διαλεπτιποί, είδότες) eine Veranlassung zu werden (ὑπόμνησις είδότων), dasz sie ihres Wissens inne würden.

- d) Ein Beweis gegen Ue.s Auffassung ist es auch, dasz dieselbe sehr unklar ist und sich widerspricht. So können nach ihm die 'wissenden, zuvor schon belehrten', für die Platons Schrift als Wiedererinnerung an wirklich gehörtes bestimmt ist, auch wol 'durch eigne Forschung oder von anderen (als Platon oder Sokrates) in mündlichem Unterricht belehrte sein.' Was bedeutet dann die ὑπόμνησις? Auch gibt Ue. zu 'dasz Platon wol eine Rede fingiert' haben könnte, 'die weder der historische Sokrates noch auch er selbst so oder ähnlich' gehalten habe. Ue. erkennt selbst (S. 22), dasz 'dann der Charakter einer eigentlichen Erinnerung zurück- und der einer ursprünglichen Anregung und Belehrung hervortrete.'
- e) Ueberhaupt ist der Gedanke Ue.s schwerlich irgendwie anwendbar. Man kann eine sorgfältig mit dramatisch-rhetorischer Kunst (παι-διά), besonders aber mit dialektischer Kunst ausgearbeitete Abhandlung über einen philosophischen Satz (ἀληθές), der nicht Gedächtnissache zum Auswendiglernen, sondern a priori aus der Seele zu entnehmen ist (εῦροιμεν αὐτοὶ τοῦτο, ἔνδοθεν αὐτοὶ ὑφ' αὐτῶν ἀναμιμνησπό-

μενοι· Sache der ἀνάμνησις, aus der innern μνήμη d. i. der Seele zu gewinnen: 274°. 275° h. 252° usw.) — man kann eine solche Abhandlung nicht mit der bloszen Aufzeichnung einer historischen Begebenheit, eines vorgefallenen Zwiegesprächs (historisches ἀληθές — Xenophons ὑπομνήματα) vergleichen.

f) In den Fragmenten des Herakleitos, dessen Werk dem Euripides, Sokrates, daher wol auch dem jungen Platon (jedenfalls als er den Protagoras schrieb) bekannt war, hören wir wie er klagt: dasz die Menschen wachend traumen, sehend nicht sehen, gegenwärtig abwesend sind; dasz sie ihn nicht verstehen und begreifen, ohgleich er von nichts fremdem, nur von dem rede, was täglich vorfalle (dem Werden), nur es auseinandersetze (διαγεύμαι), indem er nach der Natur jedes unterscheide (κατά φύσιν διαιρέων) und dessen Wesen angebe (αράζων ὅκως ἔχει). Darum verzweiselte er daran seinen Mitbürgern seine Wahrheiten, die er mit Orakeln verglich, deutlich machen zu können, schrieb sie auf und liesz sie im Heiligtum der Artemis ausbewahren, um sie nicht untergehen zu lassen, ohne Zweifel tüchtige spätgeborene 'Exegeten' erwartend. Diese hat er gefunden. Man kann jeden Satz des Herakleitos in den Schriften des Platon (Politikos, Gesetze, Theatetos, Parmenides) anders motiviert, d. h. als nur auf diese Welt anwendbar begriffen, wiederfinden. Hegel sagt selbst: 'es ist kein Satz des Herakleitos, den ich nicht in meine Logik aufgenommen.' Herakleitos also dachte daran einmal verstanden zu werden und andere zu belehren, und hat sich nicht geirrt, obgleich in seiner dunklen Schrift nicht einmal durch richtige Stellung der Wörter im Satz für ein richtiges Verständnis gesorgt war. Ganz anders ist im Phädros für ein richtiges Verständnis gesorgt. Die Kunst sich verständlich zu machen war überhaupt eine Erlindung des Sokrates (ίπανῶς πάντα διευπρινησάμενου ἄλλου διδάξαι, Parm. 135 b), von dem Platon sie lernte. In unserm Dialog ist nun, wie wir sahen, dieser Kunst der ανάπρισις und διδαγή in jeder Weise genügt. Da wird man denn fragen: sollte der Verfasser bei dieser Einrichtung seiner Schrift nicht daran gedacht haben, Leser von gleichem dialektischem Trieb und Interesse belehren zu können? Sollte denn der Autor einer Schrift wie des Phadros nicht an Fortpflanzung seiner eignen Gedanken (αλλοι έν αλλη ψυχη γενόμενοι λόγοι) gedacht haben? Sollte er selbst nicht einmal die Neuheit und Vortrefflichkeit seiner dialektischen Schreibweise bemerkt haben, obgleich die Schrist von dem καλώς γράφειν πρός τὸ διδάξαι handelt? Sollte er nicht auch etwas Ehrgeiz gehabt, an den unsterblichen Ruhm bei der Nachwelt, wenigstens bei der dialektischen Nachwelt gedacht haben, da er Ehrgeiz als allgemeines Motiv der sterblichen Menschen bei ihrem Schreiben erkennt und eventuell (el nalos) billigt (257 d ff.)? Auf alle diese Fragen, die man nach Ue, gar nicht erheben kann oder darf, gibt der Dialog im bejahenden Sinne eine positive Antwort.

Auch Ue.s erster Einwurf gegen Schleiermachers Uebersetzung ist in dem bereits vorgebrachten schon zurückgewiesen. Es bleibt nur ührig, einige Ausdrücke richtiger und präciser zu würdigen. Das nachen noh-

Lay in dem ersten Satze bedeutet nicht, dasz eine geschriebene onatio überhaupt, selbst wenn sie wie der Mythos von einem wichtigen philosophischen alydés handelt (megl énaszou), nur Scherz sei, sondern menden bezeichnet hier 'dichterischen rhetorischen Schmuck'. Platon sagt also: 'in jeder geschriebenen oratio ist notwendig viel dichterisches rhetorisches Beiwerk.' Was er an unserer Stelle mit Bezug auf orationes wie den Mythos sagt, kann Platon daher an einer andern Stelle auch von seiner Abhandlung, dem zweiten Teil des Dialogs, sagen (278): ŋôŋ manulσθω μετρίως ήμεν τα περί λόγων. Auch in diesem ist viel dichterisches, rhetorisches, wie die zwei Mythen (274° ff. 259), der Spaziergang, die Naturschilderung, das dramatische und vieles einzelne: zo lnone vñoue, το του Χαληηδονίου σθένος. Der Zusatz μετρίως aber sagt, dasz dieses Spiel ein im richtigen, zweckmäszigen Verhältnis stehendes sei (vgl. 267) μετρίων). Also auch der zweite Teil ist in anderer Weise eine παγκάλη παιδιά. Es ist möglich dasz in diesen Stellen (278b. 277°) eine Entschuldigung Platons liegen soll, weswegen er von der gewöhnlichen Prosa des Sokrates in seiner Schrift abweiche (vgl. Symp. 221 °. Xen. Apomn. IV 4, 6, I 2, 37. IV 6, 15. II 1, 34). — Darum heiszt nun auch (οὐ) μεγάλης . αξιον σπουδής nicht 'eine geschriebene Rede ist gar keine ernste Sache', sondern vielmehr 'sie ist eine nicht gar ernste Sache'. Also relativen Werth hat selbst der Mythos. Hiermit stimmt es wol überein, wenn Platon eine andere Seite hervorhebend 276 d sagt, er schreibe in seinen Muszestunden zu seiner Unterhaltung und Erholung (παιδιάς χάριν) solche Reden wie den Mythos. Auch hier zeigt der Zusatz maynaln maidia, dasz die Arbeit nicht bloszer Scherz ist.

Wir hahen bereits früher gesehen, dasz Platon an der eben citierten Stelle seine schriftstellerischen Motive ganz allgemein angibt, so dasz sie auch auf die Abhandlungen so gut bezogen werden können wie auf die orationes. Also auch von unserm zweiten Teil, dem belehrenden λόγος mit ανάκρισις und διδαγή gilt, dasz er eine Muszearbeit zur Unterhaltung ist (nasdiag zages). Hiermit wird demselben die Absicht der Belehrung und der Ernst nicht abgesprochen, wol aber anerkannt, dasz auch eine solche belehrende Schrift dem Grade nach hinter dem belehrenden mündlichen Gespräch zurückstehe. erreicht weder den Grad der deutlichen Einsicht (zo evapyée 278° == σαφήνεια 277 d), den eine mündliche Unterredung beim Schüler erreichen kann, noch ist sie von so lebendiger, dauernder Wirkung (τέλεον, βε-Basorns). Daher verhält sie sich zur mündlichen Belehrung besonders in der letzten Beziehung wie die Gewächse der Adonisgärten zu den Feldfrüchten (276b); sie ist das Bild (slowlow) des lebendig beseelten loves (2764). Das letzte ist durchaus wahr, und man hat darin nur die schlechthin richtige Würdigung der Schrift zu erkennen, nicht aber eine Ansicht, die dem geschriebenen die Fähigkeit den Leser zu belehren abspräche.

Das Hauptargument gegen Schleiermachers Ansicht und für eine neue des Vf. fällt demnach weg. Ueberhaupt ist es ein allgemeiner Charakter der gegen Schleiermacher geübten Kritik, dasz der Vf. nicht von einem festen neuen Standpunkt aus widerlegt, sondern in skeptischer

Weise etwas zweifelhaft zu machen sucht. Schleiermacher rechnet Timäos, Gesetze, Republik, Kritias zu Platons 'letzten' Werken und nennt darum diese schriftstellerische Periode die constructive. Diese von guten Zeugnissen gestützte Annahme acceptiert Hermann und acceptieren wol alle. Ueberweg dagegen meint, er habe sehr gut auch in der constructiven Zeit (wo nach anderen die Gesprächsform als Zwang von Platon gefühlt wurde) noch dialektische Gespräche schreiben können und habe den Theätetos, Sophist, Politikos nach jenen Werken geschrieben (S. 73-78). Leichtsinnig raubt er uns so das festeste Kriterium. Zwar beruft er sich auf Platonische und Aristotelische Sätze für seine Hypothese; allein diese sind misverstanden. Die S. 73 f. citierten Stellen aus der Nikomachischen Ethik, aus Platons Republik uud Phadon behaupten, es gebe eine Methode 'nach vorwarts' und 'nach rückwarts', eine progressive und regressive, eine ἀπὸ ἀρχῶν und eine ἐπὶ τὰς ἀρχάς oder eine ἐξ ὑποθέσεως ἐπὶ τελευτήν und eine έξ ὑποθέσεως ἐπ' ἀρχὴν ἀνυπόθετον. Platon hat zu Anfang des zweiten Teils seines Parmenides uns zwei Beispiele, Paradigmen dieser Methoden hinterlassen. Die Stellen wollen nichts anderes sagen als was Hegel sagt, 'man konne mit seinem voraussetzungslosen Anfang, dem reinen Sein, beginnen, man könne aber auch vom Ende seiner Logik, der Idee, anfangen.' Die beiden Methoden sind anwendbar, mag man ein Gespräch 'Lysis' schreiben oder eine 'Republik' construieren. Ue. meint dagegen, 'die eine Methode bezeichne den Aufweg zu den Principien in den elementaren Gesprächen, die andere den Rückweg von den Principien in den systematischen', und fügt dann eine dritte Classe von Gesprächen hinzu, 'die in der Region der Principien verweilen'. Zu dieser dritten Classe werden Theatetos usw. gerechnet und gesagt: 'uns hindert auch nichts anzunehmen, dasz einzelne von diesen Untersuchungen den systematischen Darstellungen nachgefolgt seien' (S. 75 f.).

Die neue Ansicht, zu der uns der Vf. hinführen will, glauben wir S. 106 f. zu finden. Der Vf. will eine Vermittlung der Hermannschen und Schleiermacherschen Ansichten, der Hermannschen 'Selbstentwicklung' und der Schleiermacherschen 'Methode'. Diese Vermittlung ist etwa folgende: 'Mit der Kenntnis eines neuen (ältern) Systems trat Platon in einen bisher unbekannten Kreis von Gedanken, anderte seinen Standpunkt. Dies ist Hermanns Entwicklung, und insofern hat H. Recht. Aber auf diesem jeweiligen Standpunkt schrieb er so, dasz mindestens in jedem einzelnen Dialog methodische Berechnung obwaltete, aber auch einige einzelne (z. B. Theatetos, Sophist, Politikos) nach methodischer Berechnung unter einander verknüpft wurden. Insofern hat Schleiermacher Recht: denn sicher ist bei der Abfassung einiger einzelnen Dialoge und des einzelnen zu der bestimmten Zeit des Philosophen Standpunkt ein bestimmter und fester gewesen.' Auch soll mit Schleiermacher 'ein Fortschritt von mehr (?) elementarischen Dialogen zu systematischen im ganzen und groszen' anerkannt werden. Eine neue und eine vermittelnde Ansicht kann dieses Resultat nicht genannt werden. Was hier Schleiermacher vom Vf. zugeschrieben wird, wird weder von Hermann noch von F. Ueberweg: über die Echtheit u. Zeitsolge Platonischer Schristen. 541

sonst jemand bestritten, sondern ohne weiteres angenommen, und Schleiermachers Aussage ist eine ganz andere.

Ein anderes festes Resultat hat Rec. nicht finden können. Der Vs. trägt aber selbst die Schuld. Er zieht nie ein letztes Resultat, trifft nie eine endgültige Entscheidung, sondern wo wir eine solche erwarten und sassen möchten, werden wir mit Aeuszerungen abgefunden wie: 'die endgültige Entscheidung in dieser Frage kann nur von der Einzeluntersuchung erwartet werden.' Gleichwol ersuhren wir vorhin, dasz 'solche nicht existieren' und 'sie zu versprechen eine misliche Sache sei' (S. 266. 268). Freilich wird das Wort 'existieren' wol ein Schreibsehler sein: denn wie könnte einer eine Kritik Hermanns und Schleiermachers wagen, ja überhaupt ihre Ansichten studieren ohne Ersorschung der einzelnem Gespräche? Alleim für den Leser der Preisschrift existieren sie in der That nicht.

Daher hat der Vf. auch seinen Zweck nicht erreicht. Er würde (S. 267) 'sich in dem Gedanken beruhigen, für jene anderweitigen Untersuchungen nach Möglichkeit die gesicherte Basis errungen zu haben, ohne welche sie in luftige Constructionen sich verlieren müssen.' Sehr richtig sagt er auch S. 6: 'der Spätere tritt ein in die gesicherten Errungenschaften seiner Vorgänger, vermeidet nach Möglichkeit die erkannten Abirrungen und verfolgt die als zuverlässig bewährten Spuren.' Wir haben aber gefunden, dasz der Vf. allgemein anerkannte gemeinsame Errungenschaften Hermanns und Schleiermachers ohne Grund anzweifelt, und 'eine sichere Basis' haben wir in keinem Teil der Schrift entdecken können. Die Platonische Frage halten wir daher durch diese Preisschrift 'nicht für gefördert.

Kiel.

C. R. Volquardsen.

#### 48.

## Zu Lukianos.

(Vgl. Jahrg. 1855 S. 717—719. 1857 S. 479—481. 1858 S. 476—479. 1859 S. 483—486. 1860 S. 256—259. 1861 S. 58—62.)

Πλοῖον ἢ εὐχαί Kap. 2. Vier auf einem Spaziergang begriffene Freunde haben auf einem im Peiräeus eingelausenen groszen ausländischen Schiff einen schönen Knaben bemerkt, dessen Bild Lykinos in den solgenden Worten beschreibt: οὖτος δὲ πρὸς τῷ μελάγχρους εἶναι καὶ πρόχειλός ἐστι καὶ λεπτὸς ἄγαν τοῖν σκελοῖν... ἡ κόμη δὲ καὶ ἐς τοὐπίσω ὁ πλόκαμος συνεσπειραμένος οὐκ ἐλεύθερον αὐτόν φησιν εἶναι.
[3] Τιμόλαος. τοῦτο μὲν εὐγενείας, ὡ Λυκῖνε, σημεἰόν ἔστιν Λίγυπτίας, ἡ κόμη ἀπαντες γὰς αὐτὴν οἱ ἐλεύθεροι παίδες ἀναπλέκονται. Cod. Marcianus 434 hat εὐγενές und Λίγυπτίοις. Es ist zu lesen τοῦτο μὲν εὐγενείας.. σημεῖόν ἔστιν Λίγυπτίοις, und ἡ κόμη ganz zu streichen. Das solgende αὐτήν läszt sich sehr wol auf das (Kap. 2) vorhergehende ἡ κόμη δὲ beziehen. Schon die Stellung zeigt,

dasz die beiden Worte zur Erklärung des rours von fremder Hand hin-

zugefügt sind.

Ebd. Kap. 16. Den langen Rückweg nach Athen wollen sich die Freunde dadurch abkürzen, dasz sie ihn in vier Teile zerlegen; jeder soll auf dem ihm zukommenden Anteil die Wünsche seines Herzens aussprechen: ἐπείπερ ἔτι πολὺ ἡμιν τὸ λοιπόν ἐστι πρὸς τὸ ἄστυ, διελόμενοι τετραγή την όδον κατά τους έπιβάλλοντας ξκαστος σταδίους α Ιτ ω μεν απερ αν δοκή παρα των θεων. Wie es scheint ist das Zahlzeichen g nach ἐπιβάλλοντας wegen des vorhergehenden ς oder εξ vor dem folgenden Exactos ausgefallen, so dasz es ursprünglich geheitzen: κατά τους εκιβάλλοντας λξ εκαστος σταδίους αίτωμεν. Darauf führt Kap. 39. Samippos, dessen höchstes Verlangen dahin geht, ein groszer Feldherr zu werden, hat so eben ein prächtiges Schlachtgemälde entworfen und in Babylon einen glänzenden Sieg davon getragen. Da unterbricht ihn Lykinos mit den Worten: πέπαυσο ήδη, α Σάμεππε καιρός γαρ σε ήδη μεν νενικηκότα τηλικαύτην μάχην εν Βαβυλώνι εθωχείσθαι τὰ ἐπινίκια (ἐκστάδιος [oder richtiger ἐξαστάδιος, wofür auch die freilich etwas verwischten Schriftzüge des Marc. 434 sprechen] y à o olμαί σοι ή ἀργή, d.i. 'du hast deine [σοι] sechs Stadien commandiert'), Timolaov δε έν τῷ μέρει εὖχεσθαι ὅπερ αν εθέλη, wo sowel das σοι als εν τῷ μέρει meine Vermutung unterstützen.

Ebd. Kap. 18. Adeimantos wünscht sich das grosze Schiff, das im Hafen steht, mit seiner ganzen Ladung: Form yan to nholov nal ta ev αύτο πάντα έμα και ο φόρτος οι Εμποροι αί γυναϊκες οι ναύται και άλλο εί τι ηδιστον πτημάτων άπάντων. Die letzten Worte sind so umzustellen και εί τι άλλο ηδιστον κτημάτων άπάντων. Aber ein gröberer, sinnentstellender Fehler ist in den folgenden Werten des Samippos: λέληθας σεαυτον έχων έν τη νηί, worauf Adeimantos erwidert: του παίδα φής, ω Σάμιππε, του πομήτην. Bekker sucht so zu helfen, dasz er die Rede des Adeimantos mit ol ναῦται abschlieszt und dann Samippos sagen läszt: สดใ ดีโโอ ส์ าเ ก็อัเฮาอง สากุนตำหนา απάντων λέληθας σεαυτον έχων εν τη νηί. Das Heilmittel liegt aber, glaube ich, näher. Die Abteilung der Worte bedarf keiner Aenderung. Es ist nur notig in σεαυτον das σè von αυτον zu trennen und zu schreiben λέληθας σε αὐτὸν ἔχων ἐν τῆ νηί, so hängt alles wol zusammen und gibt einen guten Sinn. Samippos sagt: 'du denkst nicht daran, vergissest dasz du ihn hast.' Dazu passt vortrefflich die Antwort des Adeimantos 'du meinst den Knaben', von dem oben Kap. 2. 3 die Rede gewesen und der, wie im Laufe des Gesprächs erwähnt ist, gerade auf Adeimantos einen besonders tiefen Eindruck gemacht hat. Dieses aurov von jemand, den man nicht nennen will, den man aber als bekannt voraussetzt, findet sich auch Δίς κατηγορούμενος 28 έμου μεν ημέλησε .. αυτον (so Marc. 434 statt αυτος) δε τον γενειήτην εκείνου . . υπεραγαπήσας . . τούτφ σύνεστι, hier mit dem Ausdruck der Geringschätzung.

Ebd. Kap. 28. 29. Samippos wünscht ein König zu sein, nicht ein solcher der durch Erbschaft zur Krone gelangt ist, sondern ein wogen

seiner Verdienste zur Herschaft erhobener: αίτω δη βασιλεύς γενέσθαι, οὐχ οἶος Αλέξανδρος. ἐγὰ δὲ χειροτονητὸς ὑφ' ἀπάντων προκριθείς ἄρχων, ἄριστος εἶναι δόξας ἀνθρώπων ἡγεῖσθαι καὶ πράγμασι χρησθαι, ὡς τοῦτό γε αὐτὸ ἤδη μείζονα εἶναι τῶν ἄλλων βασιλέων ἄτε ἀρετῆ προχειρισθέντα ὑπὸ τῆς στρατιᾶς ἄρχειν, οὐ κληφονόμον γενόμενον ἄλλου πονήσαντος ἐς τὴν βασιλείαν ἐπεὶ τῷ Αδειμάνων θησανρῷ παραπλήσιον τὸ τοιοῦτο καὶ τὸ πρᾶγμα οὐχ ὅμοιον ἡδύ, ώσπερ ὅταν ἔδη τις αὐτὸς δι' αὐτοῦ κτησάμενος τὴν δυναστείαν. Statt μείζονα hat Marc. 434 μεῖζον, statt ἔδη cod. Gorlic. ἤδη. Zu ὡς τοῦτό γε αὐτὸ ἤδη fehlt das Prādicat. Ich schlage daher mit leichter Aenderung vor: ὡς τοῦτό γε αὐτὸ ἡδὺ μείζω εἶναι τῶν ἄλλων βασιλέων 'denn gerade das ist sūsz, gröszer als die anderen Könige zu sein'. Die letzten Worte aher sind gewis so zu verbessern: καὶ τὸ πρᾶγμα οὐχ ὅμοιον ἡδύ, ῶσπερ ὅταν ἡ τις αὐτὸς δι' αὐτοῦ κτησάμενος τὴν δυναστείαν.

Συμπόσιον ἢ Λαπίθαι Kap. 43. Die beiden Philosophen Hermon und Zenothemis sitzen beim Hochzeitsmahle neben einander: παφέκειτο δ' αὐτοῖς τὰ μὲν ἄλλα πάντα ἴσα καὶ ἀνείλοντο εἰρηνικῶς, ἡ δὲ ὅρνις ἡ πρὸ τοῦ Ἔρμωνος πιμελεστέρα οῦτως, οἶμαι, τυχόν. Was soll das οῦτως? Will etwa der Erzähler mit einem Gestus zeigen, wie fett der Vogel gewesen? Es kann wol kaum ein Zweifel sein dasz zu schreiben ist: ἡ δὲ ὄρνις. πιμελεστέρα πως, οἶμαι, τυχόν 'der Hermon vorgesetzte Vogel war zufällig (τυχόν) etwas, einigermaszen (πως) fetter. Der absolute Gebrauch von τυχόν ist nicht selten, wie überhaupt Lukianos dergleichen absolute Accusative von Participien liebt.

Δὶς πατηγορούμενος Καρ. 24. Ein neuer Process soll beginnen. Dike sagt: τον Πύρρωνα πήρυττε, worauf Καρ. 25 Ερμῆς. ἀλλ ἡ μἐν Γραφικὴ πάρεστιν, ὡ Δίπη, ὁ Πύρρων δὲ οὐδὲ τὴν ἀρχὴν ἀνελήλυθε, καὶ ἐφκει τοῦτο πράξειν. Δίκη. διὰ τί, ὡ Ερμῆς Ἐρμῆς. ὅτι οὐδὲν ἡγεῖται πριτήριον ἀληθὲς εἶναι, d. i. 'die Graphik ist erschienen, aber Pyrron ist überhaupt nicht heraufgekommen, und wollte sich damit befassen (?). Warum? Weil er kein Kriterium für wahr hālt.' Fehlt nicht in dem Satze ἐφκει . πράξειν die Negation: ἐφκει τοῦτ' οὐ πράξειν—? Nun erst ist alles in Ordnung: Pyrron ist nicht auf die Burg gekommen und will auch nicht erscheinen, weil er an der Richtigkeit jedes Urteils zweifelt. Der Gebrauch von ἔσικα mit dem Inf. fut. wie δοκοῦ mit dem Inf. fut. 'ich glaube dasz ich . . werde' in der Bedeutung von 'ich will' ist Lukianos sehr geläufig: s. z. B. Κατάπλους 9 Ελκετε αὐτόν ἔσικε γὰρ οὐκ ἐπεμβήσσοθαι ἡμῖν ἑκών, und meine Ausgabe von Lukianos ausgew. Schr. I S. 24.

Ebd. Kap. 28. Die Rhetorik beschwert sich, dasz Lukianos sie verlassen und sich zum Dialog gewendet habe: ἐπεὶ δὲ ἐπανῶς ἐπεσιτίσατο καὶ τὰ πρὸς εὐδοξίαν εὐ ἔχειν αὐτῷ ὑπέλαβε, τὰς ὀφρῦς ἐπάρας καὶ μέγα φρονήσας ἐμοῦ μὲν ἡμέλησε, μᾶλλον δὲ τέλεον εἴασεν, αὐτὸν δὲ (s. oben zu Πλοῖον 18) τὸν γενειήτην ἐπεῖνον, τὸν ἀπὸ τοῦ σχήματος, τὸν Διάλογον, Φιλοσοφίας υίὸν εἶναι λεγόμενον ὑπεραγαπήσας μάλα ἐρατικῶς πρεσβύτερον αὐτοῦ ὄντα τούτῷ σύνεστι. Dasz τὸν ἀπὸ τοῦ σχήματος nicht

zu dulden, ist mir nicht zweiselhast. Es sindet sich sowol bei andern Schriststellern, z. B. Platon, als auch bei Lukianos νεκρικοί διάλογοι 10, 8 ὁ σεμνὸς δὲ οὖτος ἀπό γε σχήματος. Νιγο. 24 ἐπισημότερον δὲ τῶν ἄλλων ἀπὸ τοῦ σχήματος und āhnliches der Art; aber ein so allein stehendes ὁ ἀπὸ τοῦ σχήματος möchte sich kaum nachweisen lassen, weil es keinen Sinn gibt. Weniger gewis ist mir, ob wol durch folgende Umstellung geholsen werden könnte: αὐτὸν δὲ τὸν γενειήτην ἐπεῖνον, τὸν ἀπὸ τοῦ σχήματος Φιλοσοφίας υξὸν εἶναι λεγόμενον τὸν Διά-

λογον, ύπεραγαπήσας τούτω σύνεστι.

Theol the Hepsychou teleuthe Kap. 36. Der Mond ist aufgegangen und Peregrinos im Begriff den Scheiterhausen zu besteigen: πρόεισιν, heiszt es, έπείνος έσπουασμένος ές τον αεί τρόπον ('nach der jede smaligen Art angethan') καὶ ξύν αὐτῷ τὰ τέλη τῶν κυνῶν καὶ μάλιστα ο γεννάδας ο έκ Πατρών δάδα έχων, ου φαύλος δευτεραγωνιστής. In den meisten Hss. steht alel statt ael. Vermutlich liegt hierin ein Fehler. Wenn man Kap. 33 vergleicht, wo Peregrinos Aeuszerung erwähnt wird: Εφη γάρ βούλεσθαι χρυσφ βίφ χρυσην πορώνην επιθείναι. χρήvat yao tov Hoandelws bestwieta Hoandelws anodaveiv nat άνωμιχθήναι τῷ αἰθέρι, und Kap. 36 weiter unten: ἀποθέμενος . . τὸ Ηράκλειον έκεινο βόπαλον έστη έν οθόνη φυπώση ακριβώς, so wird es sehr glaublich, dasz statt eg rov del roonov zu lesen ist eg rov Ήρακλειον τρόπον. Auch die Worte ο γεννάδας ο έκ Πατρών δφδα έχων, οὐ φαῦλος δευτεραγωνιστής scheinen darauf hinzuweisen, indem durch sie der Begleiter des Peregrinos als ein zweiter Philoktetes bezeichnet wird.

Περὶ παρασίτου Καρ. 55 καὶ μὴν καὶ πάντες ὁμοῦ φιλόσοφοι καὶ ρήτορες φοβοῦνται μάλιστα τους γέ τοι πλείστους αὐτῶν εὕροι τις ἀν μετὰ ξύλου προϊόντας, οὐκ ἀν δή που, εἰ μὴ ἐφοβοῦντο, ἀπλιεμένους, καὶ τὰς θύρας δὲ μάλα ἐρραμένας ἀποκλείοντας. . ὁ δὲ (καμάσιος) τὴν θύραν τοῦ δαματίου προστίθησιν . γενομένου δὲ ψοφου νύκταρ οὐδέν τι μᾶλλον θορυβεῖται ἢ μὴ γενομένου. καὶ δι ἀρημίας δὲ ἀπιὰν ἄνευ ξίφους ὁδεύει φοβεῖται γὰρ οὐδὲν οὐδαμοῦ. φιλοσόφους δὲ ἢδη ἐγὰ πολλάκις εἶδον, οὐδενὸς ὅντος δεινοῦ, τόξα ἐνεσκευασμένους ξύλα μὲν γὰρ ἔχουσι καὶ ἐς βαλανεῖον ἀπιόντες καὶ ἐπ ἄριστον. Cobet sagt, er wisse nicht was mit τόξα ἐνεσκευασμένους anzufangen sei. Ich trage kein Bedenken τόξα in τὸ ξύλον zu verbessern, was durch die folgenden Worte auszer Zweifel gestellt scheint. Die Verbindung τὸ ξύλον ἐνεσκευασμένους ist durch Xen. Kyrop. VIII 5, 11 hinlänglich gesichert.

Posen.

Julius Sommerbrodt.

#### 49.

# Zur Geographie von Susiana.

Im alten Susiana vermochte man bis auf die neueste Zeit kaum eine einzige der aus dem Altertum her berühmten Localitäten jeuer Landschaft mit einiger Sicherheit anzusetzen. Selbst über die Hauptstadt des Landes, das Memponische Susa, die Winterresidenz der persischen Könige, war man im Zweisel. Noch im J. 1844, als die Ruinenstätte Sus (Shush) am Shapur (Shaur) bereits seit längerer Zeit im allgemeinen bekannt und von einer groszen Anzahl Gelehrter für die alte persische Residenz in Anspruch genommen war, entschied sich Forbiger in seinem Handbuch der alten Geographie für die Stadt Shushter am Disful. Diese Stadt ist indessen sassanidischen Ursprungs, und ihr Name selbst, der Neu-Sus bedeutet, spricht dafür, dasz sie nicht das alte Susa repräsentiert. Dasz dieses letztere aber an der Stelle des genannten Sus zu suchen sei, darüber kann, nachdem die Ruinen, die bereits Ritter im neunten Bande seines groszen Werkes ausführlich beschrieben hat, in den Jahren 1851 und 1852 von General Williams und W. Kennet Loftus genauer untersucht worden sind, kein Zweifel mehr bestehen.

Loftus hat über seine und Williams Ausgrabungen zu Sus in seinem Werke 'travels and researches in Chaldaea and Susiana' (London 1857) ausführlichen Bericht erstattet. Ihm zufolge sind im Westen des Shapur keine Ruinen (S. 343), wonach die Darstellung von Ritter zu modificieren ist, der sie bis in die Nähe des Kerkah ausdehnt (IX S. 295). 1) Gleich auf der Ostseite des Shapur aber erheben sich die beiden bedeutendsten Ruinenhügel, der südlichere, Kál'a (Schlosz) genannt, bis zu 119 Fusz über dem Fluszuser, der nördlichere nicht ganz so hoch. Auf dem letztern wurden die Basen einer groszen Seulenhalle blosz gelegt, die in Anordnung und Stil - es fand sich auch ein Capital, das Loftus S. 369 abbildet — durchaus den Bauten von Persepolis glichen und von denen vier in dreisprachigen Keilinschriften des Artaxerxes Mnemon die Angabe enthielten, dasz Dareios Hystaspes Sohn der Erbauer sei. Es sind dies somit die Ueberreste jenes vielgepriesenen Palastes, auf dessen Errichtung nach den Zeugnissen des classischen Altertums König Dareios besonders stolz war.2) Nicht so bedeutende Reste fanden sich auf der Kál'a. Da dieser Hügel eine dominierende Lage hat, so kann kein Zweisel darüber sein, dasz er der Burg Susas entspricht, deren die Alten öfter gedenken (Ktesias bei Diod. II 22. XIX 17. Arr. III 16. Polyb. V 48, 14. Plin. s. h. VI 27, 135), und die erwähnten Baureste von dem Memnonischen Königsbau (τὰ βασιλήια τὰ Μεμνόνια καλεόμενα) herrühren, der

<sup>1)</sup> Nach Kinneir. Mit Loftus stimmt indessen Rawlinson in der gleich anzuführenden Abhandlung S. 71 überein. 2) Aelianos Thiergesch. I 59 Δαφείος δὲ μέγα ἐφφόνει ἐπὶ τῷ πατασκευῷ τῶν οἰκοδομημάτων τῶν Σουσείων· καὶ γὰς ἐκεἰνος τὰ ἀδόμενα ἐκεἰνα εἰςγάσατο. Vgl. Plin. n. h. VI 27, 133 vetus regia Persarum Susa ab Dario Hystaspis Alio condita.

nach Herodotos V 53 der Ausgangspunkt der groszen vorderasiatischen Königsstrasze war und nach Ktesias auf der Burg lag. 3)

Es würde nun wol das natürlichste sein, das Schlosz Susan. welches das alte Testament als in Elam am Flusz Ulai gelegen erwähnt, wo der Prophet Daniel im dritten Jahre des Königs Belsazer ein Gesicht hatte und Esther in den Harem des Königs Ahasverus aufgenommen wurde (Daniel 8, 2. 16. Esther 1, 2. 2, 5), auf einem dieser beiden Hügel zu suchen. Denn die Namen Susa und Susan sind identisch, und die griechische Form Zovoa wird von einem alten Profanschriftsteller ausdrücklich von dem semitischen Worte susan d. h. Lilie abgeleitet 4); eines doppelten Susa-Susan aber gedenkt kein alter Schriftsteller, selbst die nicht, welche, wie z. B. Iosephos, als Nacherzähler oder Erklärer iener Bibelstellen den nächsten Anlasz gehabt hätten auf eine solche Duplicität hinzuweisen, wenn sie existiert hatte. Selbst die Tradition der Muhamedaner, und zwar eine ziemlich alte, spricht für die Identität. Noch heutzutage wird am Ufer des Shapur der höchsten Stelle der alten Burg gegenüber ein angebliches Grab jenes alten Propheten verehrt. Dies Grab soll, wie ein neupersischer Schriftsteller (Dschihannuma, citiert von v. Hammer in den Wiener Jahrbüchern VIII [1819] S. 367) erzählt, seit 'Nebukadnezars' Zeit auf der Westseite von Shush sich befunden haben; den Sarg aber hat man zur Zeit der muhamedanischen Eroberung entdeckt und, damit er nicht in den Händen des Volks verunehrt werde, am Ufer des vor der Stadt vorbeislieszenden Flusses aus Stein und Kalk ein unterirdisches Gewölbe gemacht, darin den Sarg beigesetzt und den Flusz von Shush darüber geleitet.

Trotz dieser Gründe für die Identität von Susan-Susa-Sus hat sich Ritter, wenngleich etwas widerstrebend, dafür ausgesprochen, dasz das biblische Susan von dem Susa der Profanschriftsteller zu unterscheiden und am Flusse Kuran, der dem biblischen Ulai, dem Euläos der Griechen, entspreche, zu suchen sei. Spruner in seinem Atlas antiquus ist ihm darin gefolgt, und noch 1854 hat Kiepert in der 4n Lieferung seines Atlas von Asien, noch 1856 Bähr in der zweiten Ausgabe seines Herodotos wenigstens den Euläos mit dem Kuran identificiert.

Es bewog zu dieser Annahme auszer der Schwierigkeit den Euläos in anderer Weise unterzubringen namentlich die Autorität des bekannten und verdienstvollen Obersten Rawlinson, der auf seinen Reisen in jenen Gegenden von einem Ruinenorte am mittlern Kuran hörte, der noch jetzt den Namen Susan führe und ein Grab des Propheten Daniel enthalte, das zum Unterschied von dem zu Sus das des groszen Daniel heisze (Journal of the London geogr. soc. IX [1838] S. 83). Da sich indessen bei den

<sup>3)</sup> Diod. II 22 οἰκοδομῆσαι δ' αὐτὸν (Μέμνονα) ἐπὶ τῆς ἄπρας τὰ ἐν Σούσοις βασίλεια τὰ διαμείναντα μέχρι τῆς Περσῶν ἡγεμονίας, πληθέντα δ' ἀπὶ ἐκείνου Μεμνόνεια κατασκευάσαι δὲ καὶ διὰ τῆς χώρας λεωφόρον ὁδὸν τὴν μέχρι τῶν νῦν χρόνων ὀνομαζομένην Μεμνονείαν. Nach Strabon XV 728 hiess die Burg selbst Memnonion. 4) Steph. Βγχ. Σοσόα . . πέκληται δὲ ἀπὸ τῶν κρίνων, ᾶ πολλὰ ἐν τῆ χώρα πεφύπει ἐκείνη, σοῦσόν τε αὐτὸ καλοῦσιν οἱ βάρβαροι. Vgl. Athenkos XII 518 .

späteren Besuchen von Layard und Lostus an jenen Orten herausgestellt hat, dasz die fraglichen Ruinen weder sehr erheblich noch sehr alt sind (Journal of the L. geogr. soc. XXVII [1857] S. 122), so ist wol anzunehmen, dasz der Name Susan erst von den Verehrern der dort befindlichen Reliquien auf den Ort übertragen wurde, um die Authenticität derselben denen von Sus gegenüber zu bekräftigen. Das Problem aber in Betreff des Euläos und der andern Flüsse Susianas hat durch diese Annahme eine so wenig befriedigende Lösung erhalten, dasz M. Duncker 1855 in seiner 'Geschichte des Altertums' II S. 594 geradezu behauptete: 'die Verwirrung in den Nachrichten der Alten über die Fluszläuse des Euläos, Choaspes, Pasitigris usw. ist nicht aufzuklären.'

Die Verwirrung aber läszt sich aufklären und zwar ohne dasz man nötig hat ein doppeltes Susa zu statuieren. Freilich nicht in der Art, wie es kurzlich Loftus in seinen 'travels and researches' und, in einem besondern Aufsatz con the determination of the river Eulaeus of the Greek historians' im Journal of the London geogr. soc. XXVII (1857) S. 120 ff. versucht hat. Lostus hatte ein altes trocknes Fluszbett im Osten des Shapur gefunden, das ihm zufolge bei Paipul vom Kerkah ausgeht, sich durch die Trümmerhaufen von Sus eine oder anderthalb engl. Meilen im Osten der Burg hinzieht und unterhalb Sus mit dem Shapur sich vereinigt, keinesfalls aber so wie es auf Loftus Karte angegeben wird, unmittelbar an den Quellen des Shapur vorbei sich hingezogen haben kann. Indem Lostus nun in diesem Fluszbett einen Teil des Euläos zu finden glaubt und sich auf Ptolemäos VI 3 bezieht, wonach der Euläos aus zwei Queflarmen entsteht, einem kürzern westlichen, der aus Susiana, und einem längern östlichen, der aus Medien kommt, gelangt er zu folgenden hefremdlichen Resultaten: 1) Choaspes ist ein Flusz mit Bifurcation, nemlich der Kerkah bis zu seiner Mündung in den Tigris und der Abstusz desselben in dem eben erwähnten Fluszbett nebst seiner Fortsetzung im Shapur und Kuran. 2) Unter dem medischen Quellarm des Euläos ist ebenfalls der Kerkah, aber nur bis Paipul zu verstehen, unter der Quelle des susischen Quellarms die Bifurcation bei Paipul, unter dem susischen Quellarm der von da ausgehende Wasserlauf durch das erwähnte Fluszbett, unter dem vereinten Euläos der untere Kuran. 3) Der ganze Kuran heiszt auch Pasitigris. - Ich brauche wol nicht hinzuzufügen, dasz, abgesehen von allen andern Bedenklichkeiten, an denen diese künstliche Annahme laboriert, eine derartige Interpretation des Ptolemãos völlig unstatthaft ist. Ich will indessen nicht gegen meine Vorgänger polemisieren, sondern unabhängig von ihnen, an der Hand der alten Schriftsteller, den Beweis meiner Behauptung versuchen.

Es ist natürlich zu unterscheiden zwischen solchen Nachrichten, welche die alten Schriftsteller nachweislich aus ihren eignen oder ihrer schriftstellerischen oder statistischen Gewährsmänner Beobachtungen schöpften, und solchen denen lediglich unbestimmtes Hörensagen oder Combination eines Schriftstellers oder Kartographen zugrunde liegt. Die der ersten Kategorie sind die entscheidenden. Sie beschränken sich aber hei Susiana auf zweierlei; die Nachrichten über Alexanders und

seiner unmittelbaren Nachfolger Feldzüge und die uns von Herodotos gegebene Beschreibung der groszen medisch-persischen Heerstrasze, die von Ephesos am ägäischen Meere aus, in einem groszen nach Norden ausschweifenden Bogen, die unbewohnten Striche des innern Kleinasiens und Mesopotamiens vermeidend, durch Kappadokien, Armenien und die Länder am linken Tigrisufer bis zu den Memnonien von Susa führte. Aus dem spätern Altertum liegt uns nichts derartiges mehr vor. Ueber den Raubzug des Antiochos Epiphanes nach Elymais haben wir nur einige kurze Notizen, und als Teil des parthischen Clientelkönigreichs Persien verschwindet Susiana ganz aus der Geschichte und liegt abseit der groszen Hauptverkehrsstraszen. - Zu der zweiten Kategorie gehören vor allem Strabon, so weit er nicht die Nachrichten aus Alexanders und seiner Nachfolger Zeit wiedergibt, Ptolemäos und Plinius. Der letzte befolgte bei der Beschreibung dieser Gegend, wie er selber angibt, zunächst die grosze Weltkarte, welche nach der im Jahre 20 vor Chr. beendeten, im Auftrage des römischen Senates vorgenommenen Vermessung des bewohnten Erdkreises in der nach Agrippas Bestimmung nach dem Tode desselben (im Jahre 13 v. Chr.) von seiner Schwester Polia angefangenen und später von Augustus vollendeten porticus Vipsania in der siebenten Region des alten Roms sich befand. 5) Wir können uns von dieser für die Geschichte der Geographie so ungemein wichtigen Welttafel eine einigermaszen deutliche Vorstellung machen, da abgesehen von den vielen Nachrichten, die Plinius aus ihr gibt, sie aller Wahrscheinlichkeit nach nicht blosz die Quelle des geographischen Compendiums des sog. Aethicus Ister ist, sondern auch die Peutingersche Tafel wesentlich auf ihr beruht. Mag die fast völlig unentwirrbare Confusion, in welcher sich auf diesem merkwürdigen Ueberreste des Altertums alles was jenseit des Euphrat und Tigris liegt befindet, auf dem Original in der Vipsanischen Seulenhalle etwas geringer gewesen sein: dasz sie nicht sehr viel geringer war, beweisen hinlänglich Aethicus und Plinius: denn im wesentlichen stützt dieser sich doch wol auf jene Weltkarte des Agrippa. Freilich benutzte er für diese Gegenden auch, wie er angibt (VI 27, 141), die Schriften des Königs Juba so wie die des Dionysios von Charax, der sonst völlig unbekannt ist, wenn er nicht den bekannten Isidoros von Charax meint, so wie die Nachrichten aus Alexanders und seiner Nachfolger Zeit, und so mag auch das kartographische Bild, welches er sich von dieser Gegend entwarf, wenn er überhaupt einer solchen Mühe sich unter-

<sup>5)</sup> Ich lese nemlich Plin. n. h. VI 27, 140 etiam Vipsania porticus habet oder ut iam Vipsania porticus habet. Die Stelle lautet in der Ausgabe Silligs, der sie ohne Hülfe besserer Handschriften nicht verbessern su können glaubt: et iam Vipsanda porticus habet. Carl Müller Geogr. min. S. LXXXI schlägt vor: ut Iamipsanda Parthicus habet, womit nichts gewonnen ist. Die Vipsania porticus wird unter diesem Namen erwähnt Tac. hist. I 31. Plut. Galba 25, vielleicht auch im Curiosum urbis Romae, regio VII, wo Becker röm. Alt. I S. 713 porticum Gypsiani hat. Plinius erwähnt die porticus n. h. III 2, 17. Vgl. Becker a. O. I S. 597. Ueber die Tafel selbst s. die schönen Abhandlungen von Ritschl und Petersen im rhein. Mus. I (1842) S. 481 ff. VIII (1853) S. 161 ff. usw.

zogen hat, in manchen Stücken sich von seiner Hauptquelle unterschieden haben.

Auszer der Sparsamkeit authentischer Nachrichten trug zu der Unklarheit der alten Geographen in Betreff der Flüsse Susianas auch noch folgendes bei. Zunächst wurde die Erforschung der Mündungen der Flüsse in das Meer durch das (um den an unseren Nordseeküsten für den nur bei der Ebbe über den Meeresspiegel sich erhebenden schlammigen Meeresgrund üblichen Ausdruck zu gebrauchen) weit in das Meer hinein sich erstreckende Watt, das schon der Flotte Alexanders es unmöglich machte der Küste sich zu nähern, sehr erschwert. Den untern Tigris, zu dem nach der antiken Anschauung auch der Shat el Arab gehörte. begleiteten damals noch ausgedehntere Sümpfe als heutzutage, die es in keinerlei Weise erleichterten, klare Vorstellungen über den Lauf der dahin abflieszenden Gewässer zu erlangen. Die Quellgebiete aber dieser Flüsse waren von den weiter unten zu besprechenden Raubvölkern der Uxier, Kossäer und Elymäer besetzt, die den Zugang zu ihnen fast unmöglich machten. Es kam dazu, dasz auch der Pasitigris (zu deutsch kleiner Tigris) Tigris hiesz (Curt. V 10. Diod. XVII 67) und dasz es daher nahe lag, wie ungenannte Autoren (bei Strabon XV 729) thaten, den Pasitigris, indem man den Namen einer griechischen Etymologie unterwarf, entweder als einen alle Zustüsse des Tigris zusammensassenden Mündungsarm, oder, was Plinius Ansicht ist, als eine Abzweigung des Tigris aufzufassen. Endlich aber blieben den Alten, die überhaupt für derartiges keinen sehr geschärften Sinn hatten, die eigentümlichen ethnographischen und linguistischen Verhältnisse dieser Gegend unklar.

Das Land der Tigrisquellen und der östlichen Zustüsse des Tigris war nemlich das Grenzgebiet der semitischen Rasse gegen die Völker arischer und armenischer Zunge. Noch im sünsten Jahrhundert nach Chr. wurde in Sophene aramäisch geredet (Kiepert Monatsber. der Berl. Akad. 1859 S. 199 nach Moses von Chorene). Die Genesis (Cap. 10) nennt Arpaxad (Arrapachitis), Assur (Assyria) und Elam (Elymais, Susiana) unter den Söhnen Sems, und dasz dies auch im Sinne der modernen Ethnographie richtig ist, haben in Bezug auf Assyrien die in den Keilinschristen von Niniveh erhaltenen Sprachreste, in Bezug auf Susiana vielleicht die oben erwähnte trilingue Inschrist, über deren vollständige Entzisserung mir indessen nichts bekannt ist, bestätigt. Dasz der Name der Stadt Susa semitischen Ursprungs sei, wurde bereits erwähnt. Unter den Göttern der Elymäer figuriert der semitische Bel.

In Folge dieser Nachbarschaft machte sich in dem semitischen Grenzgebiete arische Nomenclatur für Flüsse und Landschaften neben der semitischen geltend, besonders seit medische und persische Könige bis zum Tigris herschten und die grosze bereits erwähnte medisch-persische Königsstrasze von Susa nach Kappadokien und später bis Sardeis und Ephesos führte: ein Verhältnis das mit der gröszern Ausdehnung des Perserreichs natürlich in noch weiteren Kreisen Platz griff. Von diesen arischen Namen, die mit Ausschlusz der gleichbedeutenden semitischen zur Zeit des Perserreichs von den gleichzeitigen griechischen Schriftstellern ge-

braucht werden, bliehen die bekannteren auch nach dem Fall desselben im Occident üblich; die unbekannten aber wurden damals durch ihre semitischen Synonymen oder deren Uebersetzungen ins Griechische verdrängt. Das erstere ist der Fall bei der Landschaft Kappadokia (Katpatuka auf der Inschrift des Dareios Hystaspes S. zu Naksh i Rustam), deren Namen schon Polybios als einen persischen anerkannte (Konstant. Porph. περί θεμάτων I 18), beim syrischen Flusse Orontes (pers. aroanda, der lausende, Lassen ind. Alt. III S. 447), der früher Typhon hiesz (Strabon XVI 750), und endlich beim Tigris selbst, dessen alte semitische Bezeichnung Hiddekel, die im alten Testamente (Gen. 2, 14) erscheint, vollständig der medischen Bezeichnung des Pfeils (tigra in den Keilinschriften) Platz machte. 6) Ein deutliches Beispiel der zweiten Art ist ein Nebenflusz des Euphrat, der im alten Testament semitisch Habor oder Hebar, bei Xenophon (also zur Zeit des persischen Reichs) mit einem häufig auf arischem Gebiete vorkommenden Namen Araxes, bei späteren Profanschriftstellern aber wieder Aborras, Chaboras heiszt. Es scheint aber auch bei den Nebenslüssen des mittlern Tigris, die überdies sämtlich auf arischem Gebiete entspringen, derselbe Fall vorzuliegen. Wenigstens erscheinen statt der Namen, die Herodotos und Xenophon für sie haben, Zabatos, Physicos, Gyndes, später die Benennungen Lykos, Kapros, Tornadatos, Dialas, und von diesen letzten Wörtern ist wenigstens Lykos (lúxoc, Wolf) ein oft auf altsemitischem Gebiete vorkommender hellenisierter semitischer Name, dessen semitisches Original in seiner arabischen Form Nahr et Kelb (Hundeflusz) lautet, wie noch heute der Lykos bei Beirut heiszt?); der Name Kapros aber (xémpos, Eber, arab. chansir); kommt noch einmal unmittelbar neben einem Lykos in der Nähe der durch ihren vom semitischen Worte gebel (Berg) abzuleitenden Namen semitische Bewohnerschaft oder Anwohnerschaft verrathenden Gebirgsgegend Kabalia bei Laodikeia in Karien vor. 8)

In Susiana, das von allen semitischen Ländern am meisten gegen die von Japhets Nachkommen bewohnten östlichen Länder vorgeschoben war, das nicht blosz im Osten an die arischen Perser, sondern auch im Norden an die arischen Meder grenzte, dessen Hauptstadt eine der regelmäszigen Residenzen des Groszkönigs war und vielleicht groszenteils persische Revölkerung hatte, jedenfalls aber mehr arisches Leben in sich faszte als irgend eine andere Stadt auf semitischem Boden: in Susiana kann eine solche Doppelsprachigkeit in der Bezeichnung der Flüsse am allerwenigsten auffallen. Sie und eine dazu kommende zwiefache geographische Auffassung des Fluszsystems von Susa klären die anscheinende Verwirrung der susianischen Flusznamen vollkommen auf.

Von solcher zwiefacher geographischer Auffassung erscheint beim Tigris selbst ein Analogon, als dessen einzigen Quellarm die Alten, die alte persische, bei Herodotos hervortretende Ansicht beibehaltend, den

<sup>6)</sup> Plin. n. h. VI 27, 127 Tigris: ita appellant Medi sagittam. 7) Kiepert hat irgendwo hierauf aufmerksam gemacht. 8) In sassanidischer Zeit erscheint dann wieder Zabas, zuerst bei Ammianus.

in der Nähe des Wan-Sees entspringenden Bitlitschai betrachten, während wir den westlichen bei weitem längern, von Diarbekr herkommenden Fluszarm als den eigentlichen Quellarm des Tigris ansehen.

In ganz ähnlicher Weise war die Ansicht der Arier und der Semiten darüber, was Haupt- und was Nebenflusz im Fluszgebiete von Susa sei, gespalten. Es betrachteten nemlich, um meine Ansicht hier gleich zu sammenzufassen, die Perser, wie dies noch heutzutage der Fall ist, den ihrem Lande näher liegenden, obgleich kürzern und ruhiger flieszenden Kuran, bei ihnen Pasitigris genannt, als Hauptflusz, und als seine Nebenflüsse den Shapur, den sie Choaspes nannten, und den Disful, der bei ihnen Kopratas hiesz. Die eingeborenen Semiten dagegen sahen den gleich im Osten von Susa liegenden Disful und den unmittelbar im Westen der Stadt vorüberflieszenden Shapur als Quellarm des untern Kuran an, nannten diesen doppelquelligen Flusz Ulai, Euläos und betrachteten den obern Kuran oder Hedyphon als seinen Nebenflusz.

Von den in dieser Hypothese als arisch bezeichneten Namen erscheint der des Choaspes noch für einen zweiten Flusz auf arischem Gebiete, einen Nebenslusz des Kabul (Kophen), und seine Endung -aspes (entsprechend dem pers. acpa, skr. acva, Pferd) ist häufig in persischen Personenund Ortsnamen.9) Der Name Pasitigris gibt sich nach dem oben über den Tigris gesagten als ein persisches Wort zu erkennen und bedeutet 'unterer oder geringerer Tigris' (Ritter IX S. 321. Rawlinson S. 90). Beziehung ferner auf die Concurrenz arischer und semitischer Ortsbezeichnungen bestätigen sich auch hier die ohen vorgetragenen Beobachtungen, indem es sich damit folgendermaszen verhält: 1) Die griechi schen Schriftsteller zur Perserzeit, nemlich Herodotos, Ktesias und Demokritos (Plin. h. n. XXIV 162), erwähnen nur den Choaspes, nicht den Euläos oder einen andern der semitischen Namen. 2) Das alte Testament hat dagegen nur den Namen Ulai. 3) Die Historiker Alexanders und seiner unmittelbaren Nachfolger bedienen sich der arischen oder der semitischen Nomenclatur, je nachdem ihre jedesmalige Quelle die eine oder andere gebrauchte. Ein vollständiges Beispiel der arischen Nomenclatur gibt aus ungenannter Quelle Strabon XV 729, indem er die von Alexander überschrittenen Flüsse in folgender Reihe aufführt: Choaspes, Kopratas, Pasitigris, Kyros, Araxes. 4) Die Unsicherheit des Strabon über Choaspes und Pasitigris (XV 728), die Wunderlichkeit der Ansichten des Plinius über dieselben scheinen zu beweisen, dasz zu ihrer Zeit die arischen Namen auszer Gebrauch gekommen waren. 5) Ptolemäos führt keinen der arischen Namen an, sondern lediglich den Euläos mit seinen zwei Quellarmen.

Was die einzelnen Flüsse anbetrifft, so ist von andern bereits vollständig erwiesen, dasz der Pasitigris den ganzen Kuran, der Kopratas den Disful repräsentiert und der untere Teil des Kuran auch unter dem Namen Euläos verstanden wird. Ich habe daher nur noch den Choaspes, den obern Euläos und den Hedyphon zu besprechen.

<sup>9)</sup> Hystaspes; Prexaspes; Aspadana (Ispahan) von dhâna, Station.

Die Identität des Choaspes mit dem Shapur erhellt teils aus dem Umstande, dasz Alexander ihn auf seinem Marsche von Babylon nach Susa berührte (Curt. V 8), teils aus der Herodoteischen (V 52. 53) Beschreibung der persischen Königsstrasze, nach welcher dieselbe 421/2 Parasangen durch das Land der Kissjer führte bis an den schiffbaren Flusz Choaspes, an dem Susa lag, und dort bei den Memnonien endete. Da diese 421/4 Parasangen lange Linie fast durchgängig den Kerkah begleitet und ihn erst kurz vor Susa verlassen haben musz, wie Kiepert in seiner vortrefflichen Abhandlung über die persische Königsstrasze (Monatsber. der Berl. Akad. 1857 S. 123) nachgewiesen hat, da ferner die Memnonien am Shapur, aber anderthalb englische Meilen von dem durch Loftus bezeichneten jetzt trockenen Fluszbette lagen, so kann der Choaspes weder dieses gewesen sein, wie Loftus meint, noch der Kerkah, wie fast allgemein und selbst von Kiepert angenommen wird. Vielleicht war es die Stelle der auf Lostus Plan angegebenen alten, aber nicht antiken Brücke über den Shapur, die wol dem alten Zeugma entspricht (Strabon XV 728), von der die Distanzen der alten Königsstrasze gemessen wurden und nicht blosz diese, sondern alle Distanzen des Perserreiches, wie später die des Römerreiches von dem goldenen Meilenstein auf dem Forum. Wenigstens rechnete jedenfalls auch Demokritos von diesem Punkte aus, wenn er berichtete, dasz dreiszig ozoivos vom Choaspes das Heilkraut Theobrotion wachse, dessen sich die Perserkönige als eines Universalmittels bedienten (Plin. n. h. XXIV 162).

Der Shapur hat ein enges und tiefes Bett und ist, in Uebereinstimmung mit Herodotos Angaben, von Sus bis zu seiner Vereinigung mit dem Kuran schiffbar (Rawlinson S. 70. Ritter IX 294). Die widersprechende Angabe von Loftus beruht nicht auf Autopsie. Bedenken gegen seine Identification mit dem Choaspes hat hauptsächlich der Umstand erregt, dasz der Groszkönig nur vom Wasser des Choaspes trank, das ihn in silbernen Gefäszen auf besonderen Wagen auf allen seinen Reisen begleitete (Her. I 188. Ktesias bei Athenãos II 45b), das Wasser des Shapur aber bei den jetzigen Persern als besonders schwer und ungesund (eparticularly heavy and unwholesome' Rawlinson S. 70) gilt, während die nahen Gewässer von Kerkah und Kuran in Bezug auf Klarheit und Verdaulichkeit des besten Ruses sich ersreuen. Die Richtigkeit dieser Ansicht bleibe dahingestellt: da Herodotos ausdrücklich hinzufügt, dasz das Wasser, bevor man es in die Gesasze thue, abgekocht werde, ja Ktesias sogar diese Abkochung besonders beschrieben zu haben scheint, so fallt der anscheinende Widerspruch vollkommen weg. Zudem scheint, wenn ich die Stelle eines alten geographischen Poeten 10) richtig aussase, zu dieser königlichen Bevorzugung des Choaspeswassers weniger seine wirkliche Vortrefflichkeit Anlasz gegeben zu haben als der Glaube, dasz er mit dem Indos in einem geheimnisvollen Zusammenhange stehe. Das Motiv war demnach

<sup>10)</sup> Dionys. Perieg. 1073 χωρίς τε Χοάσπης Ελκων 'Ινδον ύδως παρά τε φείων χθόνα Σούσων. Dazu Eustathios: ως έπ τοῦ 'Ινδοῦ σχιζόμενος ποταμοῦ.

ein religiöses oder abergläubiges: denn der Indos flieszt nach einer im alten Asien verbreiteten Ansicht, die ich hier nicht ausführlicher erörtern kann, mit dem Ganges, dem Nil, dem Euphrat und dem Tigris aus éiner und derselben Gegend, welche die heilige Urheimat des Menschengeschlechtes war.

Den erwähnten formell und materiell vorzüglichen Zeugnissen gegenüber können wir nach meiner Ansicht, obgleich wir durch neuere Reisende noch nicht über die Quellen des Shapur, ja selbst noch nicht einmal darüber, ob sein Wasser das goldgfänzende Grün habe, das dem Choaspes zugeschrieben wird 11), dennoch die Frage, was unter dem Choaspes zu verstehen sei, als völlig entschieden ansehen und die widersprechenden Nachrichten des Strabon (XV 728), wonach der Choaspes aus dem Gebirge der Uxier komme und neben dem Euläos und Tigris in einen See fliesze, sowie die des Plinius (n. h. VI 27, 130), dasz er in Medien entspringe und in den Fluszarm sich ergiesze, der nach Plinius Ansicht Pasitigris heiszt, unbedenklich als Irtümer betrachten.

Ich wende mich nun zum Euläos. Ueber den obern Lauf desselben verdanken wir Ptolemäos die genauesten Nachrichten. Es ist bereits erwähnt worden, was er von den beiden Quellarmen desselben berichtet. Da nach seinen Länge- und Breitebestimmungen Susa zwischen die beiden Arme des Euläos fallen musz, so entspricht seine Schilderung selbst in den Einzelheiten sehr wol der Wirklichkeit. Den Disful und nicht den Kuran, wie es jetzt geschieht und im Altertum von Seiten der Arier geschah, als den Hauptflusz zu betrachten, konnte auch der Umstand veranlassen, dasz der Disful länger als der Kuran ist und dem Gewässer desselben nach seiner Vereinigung mit ihm den trüben Charakter seiner Fluten mitteilt (Loftus travels S. 292).

Auf den westlichen, kurzen, in Susiana entspringenden Quellarm des Euläos, den Shapur oder Choaspes, bezieht sich Daniel, wenn er vom Ulai bei Schlosz Susan redet, so wie Plinius (s. h. VI 27, 135), wenn er den Euläos die Burg von Susa umflieszen läszt, und nur an den Choaspes kann gedacht werden bei der Bemerkung des Plinius (a. O.), dasz die Könige, nemlich die parthischen Könige und die parthischen Clientelkönige von Persis, die darin offenbar altpersischer Sitte folgten, nur Wasser aus dem Euläos tränken. Eine spätere Nachricht desselben Plinius (XXXI 3, 35), dasz die Partherkönige nur des Choaspes- und des Euläoswassers sich bedienten, zeigt, wie er, um die einmal von ihm verkannte Identität beider Namen nicht einzuräumen, selbst einen Widerspruch mit seiner frühern Angabe nicht scheute.

An den me dischen Quellarm des Ptolemãos dagegen hat man bei den Nachrichten des Plinius zu denken, dasz der Eulãos aus Medien komme, durch Messabatene fliesze und den Hedypnos, der am Asyl der Perser vorbeifliesze, in sich aufnehme. Es ist dabei zu bemerken, dasz Pli-

<sup>11)</sup> Plin, n. h. XXXVII 10, 156 sagt von einem Edelsteine: choaspitis a flumine dicta est, ex viridi fulgoris aurei.

nius fehlerhafte Combinationen, die Doppelarmigkeit des Kulios verkennend, das von beiden gesagte auf einen einzigen Fluszlauf deutsten. Um die zuletzt genannten Localitäten näher zu bestimmen, sind die Sitze der in den Gebirgen oberhalb Susa wehnenden Räuberstämme, in deren Gebiete sie uns führen, näher zu erörtern. Nearchos, der Flottananführer Alexanders, erwähnte ihrer vier (Strabon XI 524. Arr. Ind. 40): die Marder, die an die Perser, die Uxier und Elymäer, die an die Susier und Perser, und die Kossäer, die an die Meder stieszen. Als die mächtigsten und verhältnismäszig civilisiertesten unter ihnen erscheinen die Elymäer.

Die Sitze der Uxier lagen auf Alexanders Marsch von Susa nach Persepolis, den ich aber, abweichend von Mützells gründlichen Erörterungen, in das uns noch fast unbekannte Gebiet im Norden der über Ahwaz und Babahan nach Schiras und Persepolis führenden Straeze suchen möchte. Sie begannen in nicht groszer Entfemung vom Pasitigris, und dieser Flusz entsprang in ihrem Gebiete (Curt. V 10, 1. 3. Died. XVIII 67. Arr. VII 15, 1). - Die Marder scheinen im Süden von ihnen an der Strasze von Babahan nach Schiras zu suchen zu sein (Curt. V 21). Hhre Demütigung durch Alexander würde dann den Zweck gehabt haben, sich den Besitz dieser Hauptstrasze zu sichern. - Die Kossäer bewohnten eine Thalgegend des Zagros (Polyb. V 44) und zwar nach Strabons geographischer Ansicht (XI 524) an der Ostseite von Medien gegen Parthien zu, oder nach Diodoros (XVII 111) noch in Medien selbst. Sie empfiengen Geschenke vom Groszkönig, wenn er von Ekbatana nach Babylonien zog (Strabon XI 524). Es kann daher kein Zweisel sein, dasz sie im Süden der von Isidoros von Charax beschriebenen groszen Strasze saszen, die von Ktesiphon über Chala (Holwan) und Baptana (Bissitun) nach Agbatana führte im obern Fluszgebiete des Disful und teilweise des Kerkah, keinessalls bis zu der persischen Königsstrasze, die ausdrücklich als nicht im Kossäerland liegend bezeichnet wird (Died. XIX 19). Arrianos nennt sie Nachbarn der Uxier (VII 15, 1); deeh reichten sie wol nicht so weit nach Süden. - Die Elymäer endlich, die Nearchos als Nachbarn der Perser bezeichnete, und von denen ein abgesonderter Zweig am Meere im Osten des untern Pasitigris sasz, werden von Strabon meist in Verbindung mit den Parätakenern erwähnt. Ich will die bezüglichen Stellen hier im Auszug geben. Susier, Elymäer und Parätakener saszen im Osten von Babylonien (XVI 739), Elymäer und Parätakener im Norden von Apolloniatis und Susis nach Osten zu, diese mehr die Apolloniaten, iene die Susianer durch ihre Räubereien belästigend (XV 732). Die Gebirgsgegend der Parätakener und Elymäer lag über Babylonien, die der Kossier über Medien (XI 522). Ihr Gebiet, das einige früher sehr reiche Tempel und am Flusse Hedyphon die grosze Stadt Seleukeia, früher Soloke genannt, enthielt, hatte drei bequeme Zugänge: von Medien und dem Zagros aus durch Messabatike, das wie die Kossäer auch zu Medien gerechnet, von andern aber als Provinz von Elymaa angesehen wurde (XI 524), von Susis aus durch Gabiane, eine Provinz Elymaas, und von Persis aus. Auch Korbiane war eine Provinz von Elymais (XVI 744 f.).

Das in diesen Stellen erwähnte Räubervolk der Parätakener ist natürlich von dem zwischen Persis und Medien vorkommenden zu unterscheiden <sup>12</sup>) und vielmehr im Gebirge östlich von Apolloniatis im Süden von Nieder-Medien zu suchen. Das Wort ist eine arische Bezeichnung für Bergbewohner, abgeleitet vom altpersischen paruta, Berg (Lassen in Ersch und Grubers Encycl. Art. Parätacene).

Der Name Messabatene oder Messabatike bedeutet auf Persisch Räuberland. 18) In seiner neupersischen Form Mahsabadan erscheint er bei neupersischen Schriststellern; heutzutage ist er im Lande nicht mehr üblich (Ritter IX S. 333), und es ist lediglich eine Vermutung, wenn Ritter und Kiepert ihn im Thale des Kerkah ansetzen. Es läszt sich aber damit weder die von den Alten bezeugte Lage von Messabatike auf dem Wege von Medien nach Elymais, noch die am obern Eulaos vereinigen. Sehr wol aber stimmen alle Nachrichten zusammen, wenn man Messabatike als den mit Elymais im politischen Verband stehenden Teil des Kossäerlandes betrachtet und es südöstlich von Kambadene über Khorramahad bis über den Disful hinaus ansetzt. Es wird dies auch durch Ptolemãos bestätigt, der die Stadt Karine (in Nieder-Medien) Kabandene (so wird bei ihm geschrieben) und Messabatae in einer Linie hat, freilich Kabandene statt in Medien bereits in Susiana und die Messabatae statt in Susiana bereits in Persis ansetzt. Ptolemãos hat aber gerade bei den iranischen kleineren Bezirken mehrfach Distanzangaben, die im Verhältnis zu den Maszen der Länder zu grosz sind und diese Bezirke daher auf der Karte in eine Landschaft rücken, in die sie nicht gehören. 14) Freilich fallt damit die Möglichkeit weg, Korbiane mit Reichardt in Khorramabad anzusetzen. Man verliert aber schwerlich mehr damit, als durch den Verlust irgend einer andern der vielen wunderlichen und unwissenschaftlichen Ansichten, aus denen dieser Schriftsteller die Geographie des alten Iran zusammengewoben hat.

Die Identificierung des Hed yphon oder Hed yphos mit dem obern Kuran rechtfertigt sich nicht blosz durch das angeführte, sondern auch durch den Reichtum seines Fluszgebiets an antiken Ruinen: s. darüber Ritter IX S. 167 ff. Die elymäische Provinz Gabiane endlich, die als sehr reich geschildert wird, kann, da sie vom Wege des Eumenes von Persis nach Medien nur drei Tage ablag (Diod. XIX 26), wol nur an diesem Hedyphon und bei der Stadt Disful gesucht werden.

Ich will zum Schlusz darauf aufmerksam machen, dasz die militärischen Bewegungen des Antigonos und Eumenes im J. 318, die Diodoros

<sup>12)</sup> Die Karte von Carl Müller in seiner Ausgabe des Strabon gibt in Folge der Verwechselung beider ein gar wunderliches Bild.

13) 
\*mah Land. sebed, plur. sibdan == homo vafer et versatus, pec. in latrocinando. Meninski Thesaurus (II) S. 2536.

14) So fallen die Astabener und Nisäer, deren richtige Lage wir aus Isidoros, Strabon und Plinius kennen lernen, bei Ptolemäos bereits in Aria. Ich bemerke dies, weil ein so bedeutender Kenner wie Kiepert auf die Verkennung dieses Umstandes eine nsch meiner Ansicht irrige Anordnung der Segensorte des Zendavesta basiert.

(XIX 17 ff.) erzählt und die bisher nicht geringe Schwierigkeiten in der Geographie von Susiana veranlaszt haben, zu den angegebenen Ansichten auf das beste stimmen. Diodoros nennt bei seiner Schilderung, indem er die Silben pasi- nach griechischer Etymologie zu Ehren bringen will, nur den untern Pasitigris mit dem vollen Namen, den obern aber einfach Tigris, wie er auch gelegentlich bei Curtius heiszt. Eumenes zieht sich nun vor Antigonos auf die Ostseite des Tigris (des obern Kuran und zwar des Armes Shuteyt: denn der östliche von Shushter ausgehende Arm, Ab-i-bargar, ist sassanidischen Ursprungs) zurück und lagert 80 Stadien vom Pasitigris. Auf die Nachricht, dasz die Truppen des Antigonos, von Susa kommend, den Koprates überschreiten, geht Eumenes über das Zeugma des Tigris, vernichtet den Teil der Truppen des Antigonos, der den Koprates bereits überschritten hat, ohne dasz Antigonos vom andern Ufer aus ihnen zu Hülfe kommen kann, und veranlaszt den Antigonos mit den Resten seines Heeres sich nach Badana, einer Stadt am Euläos, zurückzuziehen. Auf dem Wege dahin kommen viele aus seinem Heere durch die Hitze um; der Rest erreicht die Stadt in groszer Mutlosigkeit. Diese Schilderung scheint nicht auf eine Stadt am Shapur zu passen, der seiner ganzen Ausdehnung nach dem Kampfplatze zu nahe lag, sondern eher auf eine Stadt am medischen Euläos, dem Koprates, der in der betreffenden von Diodoros benutzten Notiz also mit semitischem Namen genannt wurde, etwa die Stadt Disful. Von hier führten zwei Wege nach Ekhatana: einer durch Hügelland, der aber 40 Tage lang und sehr heisz war, nemlich die mehrfach erwähnte Königsstrasze (ödos παλή παι βασιλιπή bei Diodoros), der andere durch das feindliche Land der Kossäer, kürzer und kühler, aber weniger bequem wegen der schroffen Gebirge und des Mangels an Lebensmitteln.

Vegesack bei Bremen.

Theodor Menke.

### 80.

Geschichte des römischen Münzwesens von Th. Mommsen. Berlin, Weidmannsche Buchhandlung. 1860. XXXII u. 900 S. Lex.-8.

Fast zwei Jahre sind verslossen, seitdem das groszartige Werk, dem die solgende Besprechung gilt, im Druck erschienen ist, Zeit genug für die Stimme der gelehrten Welt ihr Urteil abzugeben. Dasz dasselbe ungeteilt beisällig und anerkennend aussallen würde, war nach dem, was Theodor Mommsen der Wissenschast bereits war, nicht anders zu erwarten. Wir wollen gern von der Auszeichnung absehen, die dem Vf. jenseit des Rheins zuteil geworden ist: in unserm Vaterlande ist der Beisall, wenn auch äuszerlich weniger glänzend, um so tieser und allgemeiner gewesen. Es ist wol nicht zu viel gesagt, wenn wir behaupten dasz alle, die seitdem auf verwandten Gebieten gearbeitet haben, die volle Autori-

tät des Werkes als selbstverständlich anerkannt haben. Und in der That ist dasselbe so meisterhaft in der ganzen Anlage, so neu und eigenartig in der Durchführung, so überreich an den wichtigsten Ergebnissen, dasz ihm notwendig der erste Platz in seinem Gebiete eingeräumt werden muste. Ja noch mehr, es läszt sich überhaupt nichts ähnliches ihm an die Seite stellen: denn eine Geschichte des römischen Münzwesens im streng wissenschaftlichen Sinne und mit erschöpfender Benutzung des weiten Materials hat niemand auszerdem zu schreiben versucht. Diese hohe Bedeutung des Werkes erschwert aber auch nicht wenig die Aufgabe einer nähern Besprechung desselben. Denn es fällt in die Augen dasz eine Recension, die auf alle die wichtigen Hauptfragen und in die fast unzähligen Nebenpunkte speciell eingehen wollte, selbst den Umfang eines kleinen Buches erreichen müste. Darauf also musz von vorn berein Verzicht ausgesprochen werden. Aber das wird sich erreichen lassen, dasz wir für die weiteren Kreise, deneu die Beschäftigung mit dem Buche nicht so nahe liegt, eine kurze Darlegung seines Inhalts geben und, soweit es thunlich ist, einige eigne Bemerkungen daran knüpfen.

Der eigentlichen Geschichte des römischen Münzwesens musten zwei vorbereitende Abschnitte vorausgehen, deren erster das asiatischgriechische Gold- und Silbergeld behandelt. Die früheren Untersuchungen über das römische Münzwesen hatten dem Vf. genugsam gezeigt, wie unerläszlich notwendig ein Zurückgehen auf dieses scheinbar so weit entlegene Gebiet sei. Eine Anzahl von Währungsverhältnissen der spätern republicanischen und ersten Kaiserzeit wird durch die zusammenhängende Darlegung der asiatischen und griechischen Münzwährungen sofort klar. Die Art, wie der Vf. den weitschichtigen Stoff sichtet und übersichtlich zusammenstellt, wie er aus der scheinbar grenzenlosen Regellosigkeit die Regel, aus den entferntesten Enden den Zusammenhang heransfindet, verräth auf den ersten Blick die Meisterhand. Man musz das Chaos von Münzgewichten, welches aus den numismatischen Katalogen entgegenstarrt, näher kennen gelernt haben, man musz den Irrgängen und Hypothesen älterer wie neuerer Forscher mit dem stets vergeblichen Suchen nach Licht und Klarheit gefolgt sein, um vollkommen anzuerkennen, was M. auch hier, wo es sich für seinen Zweck doch nur um ein Beiwerk handelte, geleistet hat. Dasz damit eine erschöpfende Behandlung der einschlagenden Fragen gegeben sei, liegt weder in der Natur der Sache noch in des Vf. Absicht. Aber die gewonnenen Resultate werden für immer als leitende Gesichtspunkte für die weitere Forschung, als die Grundlage auf der das Gebäude fortgeführt werden kann, stehen bleiben. Dasz aber solche Resultate erreicht wurden, war nur durch die angewendete Methode möglich. Von den beiden Quellen, aus denen unsere Forschung über altes Münzwesen schöpft, ist die eine zwar beredt, aber sehr kärglich und so gut wie stets getrübt; die andere ist von unerschöpflichem Reichtum, aber ihre stumme Sprache vermögen nur wenige zu verstehen. Was aus den Nachrichten der alten Schriftsteller, der beredten aber getrübten Quelle, zu entlocken war, war von früheren mit viel Aufwand von Gelehrsamkeit und Scharfsinn herausgeschöpst worden, aber

trotz aller Mühe hatte ein sester Bau nicht gegründet werden können. - So selbstverständlich es auch an sich klingen mag, dasz die Alten von den alten Bingen mehr als wir gewust haben müssen: auf metrologische Fragen leidet der Satz nur eine hochst beschränkte Anwendung. Wir schätzen Varro mit Recht als einen unserer besten Gewährsmänner über die Zustände der römischen Vorzeit, und doch teilte er die Irtümer seiner Zeitgenossen über die ursprüngliche Gestaltung des römischen Münzwesens. Von Plinius, von den meisten anderen (denn Ausnahmen gibt es auch hier) darf ich nicht besonders reden, da dieser ganze Punkt hier nur bestäufig berührt werden konnte. So würden wir in unsicherm Bunkel bleiben, wenn nicht die Münzen selbst, die aus dem Altertum erhalten sind, sobald wir nur ihre Sprache verstehen lernen, eine seste Grundlage der Forschung gewährten. Dazu müssen freilich noch ebenso gut jene Stellen der Aften herbeigezogen und gewissenhaft benutzt werden; aber sie bilden nun, schwankend wie sie sind, nicht mehr den Grund, sondern werden nur zur Verknüpfung und zum Ausbau verwendet. Damit scheint mir in kurzem der Kern von M.s Methode hervorgehoben zu sein; sehen wir nun, zu welchen Erfolgen er mit derselben gleich bei dem so schwierigen Anfange gelangt ist.

Der Ursprung aller griechischen Münzwährungen ist aus Vorderasien herüberzuleiten. Hier läszt sich seit der Zeit der ersten, zum Teil uralten Münzprägung ein eigner Fusz für Gold, ein anderer für Silber unterscheiden. Diese beiden Währungen erscheinen sowol in der ursprünglichen kleinasiatischen Prägung, mag diese von Gemeinden oder von Dynasten ausgegangen sein, als auch in der königlich persischen Munte. Die Silbermunze steht zu den gleichen Nominalen der Goldmanze in dem Verhältnis von 4:3. Diese beiden asiatischen Münzgewichte sind wiederzufinden in dem von Herodotos erwähnten babylonischen und euboischen Talent. Die griechische Prägung knupfte in verschiedener Weise an die asiatische an. Der Silberfusz zunächst wurde in doppelter Weise übertragen. Entweder wurde das Ganzstück von reichlich 11 Gramm als Tridrachmon geteilt, oder es wurde mit merklich erhöhter Währung als Didrachmon herübergenommen. Letzteres ist der äginäische Fusz mit seinem Stater von 12,4 Gr. Aber auch der persische Goldfusz wurde auf das Silber übertragen: so in Korinth, so vorzüglich in Athen, wo ursprünglich die äginäische Währung herschte, durch Solon aber der euboische Münzfusz, seitdem auch der attische genannt, eingeführt wurde.

Dies sind in Kürze die wichtigsten Resultate des ersten Abschnitts. Es sei mir nun gestattet einige Bemerkungen daran zu knüpfen. Was zunächst das Gold- und Silbergewicht des persischen Reiches hetrifft, so ist M.s Ansicht durch eine vor kurzem in diesen Jahrbüchern oben 6.387—394 veröffentlichte Abhaudlung, die von den neuerdings aufgefundenen babylonischen Gewichtstücken ausgeht, im wesentlichen bestätigt worden. Nur hat sich ergeben, dasz anstatt des factisch ganz richtigen Verhältnisses von 3:4 zwischen Gold- und Silbergewicht das genaue Verhältnis von 10:13 bestand, welches dem auch von Herodotos angegebenen Werthverhältnis beider Metalle von 13:1 entspricht. Durch diese Untersuchung

sind zugleich die Münzverhältnisse des persischen Reichs klar geworden und ist nebenhet noch die höchst schwierige Stelle des Herodotes über das babylonische und euboische Talent zur endgültigen Lösung gelangt. Weiter scheint es uns, dasz neben dem babylonischen Silberfusz (so wollen wir den dem babylonischen Talent entsprechenden kurz nennen) noch ein anderer Münzfusz schärfer hervorzuheben war, dem der Vf. S. 18--22 nur eine untergeordnete Stellung anweist. Es ist die Währung mit dem Ganzstück von reichlich 14 Gr. In welchem Zusammenhange dieselbe mit der babylonischen steht, das wage ich freilich jetzt noch nicht zu entscheiden - gewis werden auch hiefür noch Anhaltspunkte sich finden - ; aber dasz sie für sich bestanden und eine ausgebreitete Geltung gehabt hat, ist vollkommen sicher. Wir finden sie in sehr alter Prägung in Gold, wo das Ganzstück, dessen Gewicht hier auf mindestens 14,2 Gr. anzusetzen ist, gedrittelt wird. Daneben erscheint eine andere Serie ebenfalls in Gold, wo auf dasselbe Ganzstück die Viertelung angewendet ist. Beide Systeme sind frühzeitig auf die Silberprägung übertragen worden. Hier ist das gröste Nominal ein Doppelstück, welches in der ältesten makedonischen Pragung (Metrol. S. 265 f. A. 2) auf reichlich 29 Gr. auskommt und welches sein entsprechendes Ganzstück und dessen Drittel, Sechstel und Zwölftel zur Seite hat. Das andere System dagegen treffen wir in den in Baby-Ion aufgefundenen Doppelstücken von reichlich 28 Gr., welche Viertel von 7 Gr. neben sich haben (Mommsen S. 33 A. 100). Auch in der klazomenischen Prägung erscheint dieser Fusz zugleich in Gold und in Silber. Auf diese Währung ist nun unzweifelhaft die ganze ausgedehnte Silberprägung zurücksuführen, welche sich um das Ganzstück von 14,5 Gr. in den Grenzen von 16,5 bis 13,6 Gr. bewegt, und deren Verbreitung über Kleinasien und die dazu gehörigen Inseln, Phonikien und Aegypten der Vf. S. 33-41 verfolgt. Nur denkt er sich dieselbe als in der Weise aus dem babylonischen Fasse entstanden, dasz dessen Ganzstück von 11 Gr., als Tridrachmon betrachtet, aus sich heraus jenes gröszere Silberstück als Tetradrachmon gebildet habe. Meiner Ansicht nach aber hat das Tetradrachmon selbständig neben dem babylonischen Stater bestanden; und erst wo beide zusammenkamen, da hat man als gemeinsame Einheit jene kleine Drachme von ungefähr 3, 5 Gr. gebildet, zu welcher das gröszere Stück Tetradrachmon, das kleinere Tridrachmon ist. Uebrigens ist, beiläufig bemerkt, diese Vereinigung, wo sie bestanden hat, nirgends eine langdanernde gewesen; es läszt sich wiederholt nachweisen, wie das Tetradraghmon das Tridrachmon neben sich verdrängt hat. Dies ist meine abweichende Ansicht, zu deren Begründung ich nur zwei Punkte noch hervorheben will. In Aegypten, wo alies alte so zah festgehalten wurde, und we selbst die makedonische Dynastie weit weniger anderte als es in allen übrigen Diadochenstaaten geschah, scheint der fragliche Münzfusz in einer von der ursprünglichen am wenigsten abwelchenden Gestalt sich erhalten zu haben. Wir finden ihn hier sowol in Gold als in Silber, und zwar in Gold auch Doppelstücke von nahe an 28 Gr., in Silber meist Tetradrachmen. Davon wird mit der nötigen Vorsicht sich mancher Rückschlusz auf frühere Epochen machen lassen. Zweitens ist dasselbe Gewicht aller Wahrscheinlickkeit nach auch das palästinische. Ich spreche dabei nicht von den Münzen, die in verhältnismäszig späte Zeit fallen und den tyrischen nachgeprägt sind, sondern von dem alten hebräischen Landesgewicht. Vielleicht gelingt es recht bald diese vereinzelten Momente zusemmenzubringen.

Doch es ist an der Zeit zu den griechischen Währungen zu kommen. Dasz der attische Münzfusz mit dem euboischen identisch ist, war bereits von Hussey behauptet worden und ist nun durch des Vf. Beweisführung über alle Zweisel erhoben. Aber über die Art der Uebertragung ist noch einiges zu bemerken. S. 51 u. 55 wird die Ansicht ausgesprochen, dasz Solon, der Einführer des neuen Münzfuszes, denselben unmittelbar aus der persischen Goldmünze entlehnt habe; aber später (S. 61. 67) wird nachgewiesen, dasz schon früher in der korinthischen Währung derselbe Goldfusz auf das Silber übertragen worden ist. Nehmen wir nun dazu, dasz die his ins 6e Jh. zurückreichende kyrenäische Prägung, welche gleichem Fusze wie die attische folgt, nicht von Athen entlehnt sein kann, dasz die altetruskische Münze mit der kyrenäischen das Fehlen des Obolos gemein, also möglicherweise auch einen von Athen unabhängigen Ursprung hat, so ergibt sich mit groszer Wahrscheinlichkeit, dasz die attische Silherprägung nach dem euboischen Goldfusz nur ein vereinzeltes, wenn auch das wichtigste Glied in einer gröszern Kette ähnlicher Silberwährungen ist. Es führt alles darauf hin, dasz die ersten Spuren dieser Uebertragung des Goldgewichtes auf den Silberfusz irgendwo im griechischen Kleinasien zu finden sein werden, und von da die Verbreitung nach Griechenland und dem fernen Westen in verschiedenen Zweigen stattgefunden hat, unter denen durchaus nicht der älteste der attische ist. — Bei Bestimmung der äginäischen Währung hat die durch Bockhs metrologisches System so wichtig gewordene Stelle des Pollux, wonach das äginäische Talent 10000 attische Drachmen enthalten soll, aufgegeben werden müssen, und es ist mit Recht auf die Münzen als die hier allein zuverlässige Quelle zurückgegangen worden. Aber dem Versuche die Angabe des Pollux auf die Cistophorenwährung zurückzuführen liegt ein Irtum zugrunde (S. 51), der diese ganze Hypothese beseitigt. Wie viel Scharfsinn ist überhaupt schon aufgewendet worden um diese einzige unglückselige Stelle zu erklären! Wenn es mir gestattet ist zu den schon vorhandenen Vorschlägen (vgl. Metrol. S. 135 ff.) hier noch einen neuen, oder wenigstens die Andeutung eines solchen hinzuzufügen, so will ich es, jedoch mit dem Vorbehalt späterer Prüfung und Begründung, wagen. Man glaubt nicht, wie viel in den verschiedenen metrologischen Fragmenten, die uns erhalten sind, auf alexandrinisch-jüdischen Ursprung zurückgeht. Nun zerfällt der hebräische Sekel oder Stater in 20 Gera oder Obolen, welche dem attischen Obolos an Gewicht genau gleich sind.\*) Die entsprechende Drachme enthält also sowol dem System als dem Gewicht nach 10 attische Obolen. Damit stimmt vollkommen, dasz losephos

<sup>\*)</sup> Der attische Obolos wiegt 0, 728 Gr. (Metrol. S. 307), der Sekel 14, 65 Gr. (ebd. S. 273), also dessen Zwanzigstel 0, 73 Gr.

(s. Böckh M. U. S. 52) das hebräische Talent auf 100 attische Minen ansetzt. Wir haben also hier sowol ein Talent von 10000 attischen Drachmen als eine Drachmen on 10 attischen Obolen, mithin dieselben Ansätze die Pollux für sein pseudo-äginäisches Talent angibt. Ist das nicht Grund genug zu vermuten, dasz unter diesem bisher nicht erklärten Talent das hebräische zu verstehen sei, welches man zu einer Zeit, wo es längst kein äginäisches Geld mehr gab, irtumlich mit dem äginäischen zusammenwarf, weil man wuste dasz dieses gröszer als das attische gewesen?

Der zweite Abschnitt, dem griechischen Münzwesen Italiens und Siciliens gewidmet, behandelt jenen merkwürdigen Ausgleichungsprocess 'der in dem sicilisch-italischen Litrensystem sich vollzogen hat und von dessen genauer Feststellung jede Einsicht in das ältere italische Geld- und Münzwesen bedingt wird'. Alroa, die gräcisierte Form für libra, hat ursprünglich wie in Latium die altitalische Wertheinheit, das Pfund Kupfer, bezeichnet. Aber durch das Zusammentressen mit der Silberwährung der griechischen Colonien erhielt diese Kupfereinheit eine ganz andere Gestalt. Zunächst wurde sie auf die Hälfte der griechischen (attischen) Mine, d. i. auf 1/120 des Talentes normiert, dann aber ein Werthausdruck dafür in Silber, eine kleine Münze im Gewicht von 1/5 Drachme geschaffen. Dies ist die sicilische Litra, auch Nummos genannt, nach Aristoteles das Zehntel des korinthischen Staters oder, was dasselbe ist, des sicilischen Didrachmon attischer Währung. Die Einteilung der Litra fand nach dem italischen Unzensystem statt. Alle diese Hauptpunkte sowie mehrere andere kaum weniger wichtige sind von M. zuerst mit sicherer Consequenz festgestellt worden, so dasz nun auch hier, wie im ersten Abschnitt, eine feste Grundlage für die weitere Forschung gewonnen ist. Besondere Betrachtung verdienen noch die weiteren Reductionen des Litrensystems, welche in Syrakus im 4n Jh. eingetreten sind. Das ursprüngliche sicilische Talent von 120 Litren war gleich 24 attischen Drachmen. Unter dem ältern Dionysios erhielt nach Pollux (IX 79) die Silbermünze (νομισμάτιον) den Werth von vier Drachmen anstatt éiner; in dieselbe Regierung fällt aber auch wahrscheinlich die Herabsetzung des Talentes auf 24 Litren: denn dieses ist das Talent, welches Aristoteles (bei Pollux IX 87) als das alte sicilische erwähnt. Beide Nachrichten, von denen der Vf. S. 84 die erstere als ungenau bezeichnet, sind wahrscheinlich in der Weise zu vereinigen, dasz von Dionysios durch eine gewaltsame, einem Staatsbankerott gleichkommende Maszregel die Geltung der Silberdrachme vervierfacht, die der Silberlitra verfünffacht wurde: es brauchten also für jedes Talent alter Schuld, welches 24 Drachmen oder 120 Litren entsprack, nur 6 Drachmen oder 24 Litren zurückgezahlt zu werden. Der Name Talent aber und die Einteilung in 120 Litren blieb auch für die reducierte Summe; es entsprach mithin nun eine Münzlitra fünf Rechnungslitren, eine Münzdrachme zwanzig Rechnungslitren. Später, zu Aristoteles Zeit, war das Talent noch einmal um die Hälste reduciert; es enthielt nur noch 3 Drachmen oder 12 Münzlitren, und die Mänzlitra galt nun 10 Rechnungslitren. Hieran sind noch folgeude Bemerkungen zu knüpfen. Das Talent erster Reduction von sechs Drachmen ist höchst wahrscheinlich die Grundlage für das später bei den Griechen allgemein übliche kleine Goldtalent von dem gleichen Gewicht. Schon das muste auf Sicilien führen, dasz dort überhaupt zuerst durch die Uebertragung der Kupferwährung auf das Silber kleine Talente entstanden sind. Der Dichter, der jenes Goldtalent von sechs Drachmen zuerst erwähnt, Philemon, war in Syrakus wenigstens geboren; wir wissen übrigens, dasz ihm auch die sicilischen Litren wol bekannt waren (Pollux IV 175). Nur die Schwierigkeit bleibt, dasz nach der obigen Darstellung das Sechsdrachmentelent in der Münzordnung von Syrakus eine verhältnismäszig kurze Geltung hatte. Doch ist dabei nicht ausgeschlossen, dasz es als Gewicht sich erhielt; auch mag der Zusammenhang mit der Ptolemäischen Münzordnung (Metrol. S. 110) immerhin geltend bleiben; nur der Ursprung des merkwürdigen Gewichts wird jedenfalls in Sicilien zu suchen sein. Das jüngste sicilische Talent von drei Drachmen erscheint noch bei Festus (S. 359 M.), der hier irgend eine griechische Quelle nachschreibt und dahei anstatt Drachme nach gewöhnlichem Gebrauch Denar setzt; aber an einen Legaltarif, wie S. 87 angenommen wird, kamm meiner Ansicht nach unmöglich gedacht werden. Wie sollten die Römer den Werth der ausländischen Rechnungsmünze um die volle Hälfte erhöht haben (S. 87 unten)? - Höchst scharfsinnig ist die Erklärung des Werthzeichens .: XIII auf den Litren aus der Zeit der römischen Herschaft; es wird als 13<sup>1</sup>/<sub>2</sub> gedeutet und im Zusammenhang damit eine letzte Herabsetzung des Talentes von 12 auf 9 Münzlitren vermutet (S. 85 f.); doch gestehe ich dasz zur vollen Beglaubigung irgend ein weiterer Anhalt sehr zu wünschen wäre. - Zuletzt noch eine Berichtigung. Das nevroyniev apyvolov des Epicharmos (bei Pollux IX 82) wird auf das von dem ältern Dionysios reducierte Talent bezogen (S. 78). Das ist schon deshalb nicht möglich, weil Epicharmos um 450 vor Chr. starb. An der von Pollux citierten Stelle findet sich offenbar eine absteigende Reihe von Preisen: πεντώγκιον άργυρίου, Μυρα, ήμιλίτριον. Was kann hier die zuerst genannte Münze anders sein als die attische Drachme, deren Fünstel eben die Litra ist? Und in der That ist es recht wol glaublich, dasz, indem man eine Bezeichnung für die Drachme nach dem einmal gebräuchlichen Duodecimalsystem suchte, der Name odynia auch auf die Litra übertragen und so die Drachme πεντώγκιον, jedoch mit dem Zusatz ἀργυρίου, genannt wurde. Das nerroynior schlechthin, wie es von demsetben Epicharmos an einer andern Stelle (ebenfalls bei Pollux) neben dem & avvior erwähnt wird, mag immerhin als der entsprechende, durch eine Kupfermünze dargestellte Tell der Litra gelten. - Das übrige, was im zweiten Abschnitt behandelt wird, die eigentämlichen Münzwährungen, die anszer der attischen in Sicilien sich finden, sowie die Prägungen und Münzsysteme Unteritaliens, kann hier nur erwähnt, nicht besprochen werden. Auch hier enthält fast jede Seite Resultate von gröster Wichtigkeit, die nur des weitern Ausbaus bedürfen, wobei sich die etwa noch nötigen Correctionen von selbst ergeben würden. Die beigegebenen Tabellen dienen als nicht genug zu schätzendes Hülfsmittel; sie können geradezu als Muster für jede derartige Untersuchung hingestellt werden.

Mit dem dritten Abschnitt eröffnet das älteste latinische und etruskische Münzsystem die eigentliche Geschichte des römischen Münzwesens. Das älteste Tauschmittel der Italiker war das Herdenvieh, Rinder und Schafe. Daneben trat frühzeitig das Kupfer. Die Ausbildung einer reinen ungemischten Kupferwährung hat in Mittelitalien ungestört von fremdartigen Einflüssen sich vollzogen. Das Kupfer wurde in Barren gegossen und nach dem Gewichte genommen. Ursprünglich waren die Stücke ohne jede Bezeichnung - dies ist das aes rude; später, der Tradition nach seit Servius Tullius, trat daneben das aes signatum, d. h. durch Zeichen von Thieren und bisweilen durch die Außschrift ROMANOM gemarktes Kupfer. Beide Sorten haben, wie die Funde beweisen, im Verkehr neben einander bestanden. Die Einführung einer eigentlichen Münze, welche unabhängig von der Wage und deren Werth durch das Gepräge bezeichnet war, fällt in die Zeit der Decemviralgesetzgebung. Dieser wichtige Punkt ist mit vollkommener Sicherheit festgestellt (S. 174-176). Das beabsichtigte Normalgewicht des Ganzstückes der neuen Münze, welches als solches as hiesz, war das des römischen Pfundes; aber effectiv steht der Fusz etwa um 1/6 niedriger auf 10 bis 9 Unzen. Dieses Gewicht ist daraus zu erklären, dasz der Münzas von vorn herein das Aequivalent einés bestimmten Gewichtes Silbers, nach dem festen Verhältnisse von 1: 250 ausgebracht, gewesen ist. - Dies sind die Hauptpunkte, die zunächst kurz zu referieren waren. In Betreff des ältesten Barrenkupfers glaubt Ref. auf eines noch hinweisen zu müssen. Es ist sowol der Natur der Sache nach als aus bestimmten Zeugnissen vollkommen sicher, dasz das Kupfer, so lange es noch keine Münze gab, zugewogen wurde. Aber diesen jedesmaligen Gebrauch der Wage kann man sich doch nur für gröszere Käufe und Verkäufe statthast denken; in dem Kleinverkehr des gewöhnlichen Lebens, so beschränkt er auch im Vergleich zu späteren fortgeschritteneren Zeiten gewesen sein mag, kann doch unmöglich allemal zur Wage gegriffen worden sein. Es müssen notwendig sowol die gröszeren Barren als die kleineren Stücke, welche die alteste Scheidemunze bildeten, gewisse conventionelle Werthe gehabt haben, die man, so weit kein Grund einen Betrug zu argwöhnen vorlag, auf Treu und Glauben hinnahm. Das unterscheidende Kennzeichen kann hierbei allerdings nur die Grösze und Gestalt der Kupferstücke gewesen sein; aber es ist bekannt, dasz der Blick in solchen Dingen, sowie er sich auf anderweitigen Anhalt nicht verlassen kann, sich sehr schärft. Auch sind wenigstens die gröszeren Barren ersichtlich auf bestimmte Gewichte gegossen: es hat also die Absicht vorgelegen, dasz sie, kenntlich an Grösze und Gestalt, für dieses bestimmte Gewicht auch gelten sollten. Für die kleineren Beträge gibt einigen Anhalt der Fund von Volci (S. 171), wo wir dieselben durch zahlreiche teils würfelförmige, teils elliptische Stücke im Gewicht von einem Pfund bis zu einer Unze dargestellt finden. Leider fehlt uns ein genauer Bericht über diesen, wie es scheint, jetzt wieder verlorenen Fund; doch werden sicher noch weitere Spuren sich auffinden lassen. - Weit wichtiger ist ein zweiter Punkt, die Frage über das Gewicht des römischen Münzas, wie er unter den Decemvirn eingefährt

wurde. Gegen die Ansicht des Vf., dasz derselbe von vorn herein als Aequivalent für ein bestimmtes Silberquantum, nemlich einen Scrupel, ausgebracht worden sei, hat Ref. bereits früher (Metrol. S. 193 f.) sich ausgesprochen. Es ist unmöglich anzunehmen, dasz die Römer nach Silbergewichten rechneten, während sie ausschlieszlich Kupfermunze hatten; ferner ist das Verhältnis von 1 : 250 zwischen Kupfer und Silber ein für das Kupfer weitaus zu ungünstiges, welches wol aus besonderm Anlasz éinmal aufgestellt sein, aber auf keinen Fall fast zwei Jahrhunderte hindurch unverändert bestanden haben kann. Entscheidend endlich ist, dasz die eigentümliche römische Silberrechnung nach Nummen und Libellen. auf welche der Vf. seine Hypothese vorzüglich stützt, entschieden jüngern Ursprungs ist als die Einführung des gemünzten As durch die Decemvirn. Sie beruht, um es kurz anzudeuten, auf der Gestalt des sicilischen Münzwesens, welche zu Aristoteles Zeit (um 350) bestand. Damals giengen auf die Münzlitra oder den Nummos 10 Rechnungslitren; ebenso wurde seit Einführung der Silbermünze bei den Römern der römische Nummus oder Sestertius in 10 libellae eingeteilt. Aber unmöglich kann daraus gefolgert werden, dasz schon 200 Jahre früher das dem Sestertius entspreschende Silberquantum als allgemeine Rechnungseinheit gegolten und das Gewicht des Kupferas bestimmt habe. Will man überdies einen Vergleich mit der ursprünglichen sicilischen Münzordnung im römischen Münzwesen suchen, so findet man ihn, freilich in wesentlich modificierter Weise, im denarius. Wie die Hauptsilbermünze im sicilischen System, das Didrachmon attischen Fuszes, in 10 Litren zersiel und davon στατήρ δεκάλιτρος hiesz, so wurde in Rom, aber ebenfalls erst mit Einführung der Silberprägung und nicht früher, das Ganzstück der Silbermunze denarius genannt und ihm seine 10 libellae (= Mroai) zugeteilt; nur mit dem Unterschiede, dasz die sicilischen Litren Silberstücke waren, während die Libella des Denars nur als Rechnungsmünze bestand und als ihr Aequivalent den reducierten As hatte (Metrol. S. 206 f.). - Soviel zur Widerlegung der Ansicht des Vf.; einen Versuch das Gewicht des ältesten Münzas auf anderem Wege zu erklären hat Ref. mit Hinweisung auf die gesamte latinische Kupferprägung gemacht. Dies führt noch darauf besonders hervorzuheben, wie vorzüglich auch in dieser Beziehung des Vf. Methode und Darstellung ist. Zwar hatte hier bereits die frühere Forschung den richtigen Weg eingeschlagen - ich erinnere nur an die Arbeiten italiänischer Gelehrten, die sich an das aes grave des Kircherschen Museums knupfen -; aber zur vollen durchsichtigen Klarheit ist doch alles erst durch M. gebracht worden. Ein ganz neuer Blick wird auch in das merkwürdige etruskische Münzwesen eröffnet, zu dessen Erklärung erst in neuerer Zeit die ersten Versuche gemacht worden sind. Wir sehen, wie dort verschiedene Münzsysteme neben einander bestehen, und erhalten Aufklärung über die eigentümlichen Werthzeichen. Im ganzen freilich. das ist nicht zu verkennen, stehen wir hier erst am Ansange der Forschung. Was aber auch für fernere Resultate sich ergeben mögen, immer wird M.s Verdienst auch auf diesem Gebiete die Bahn gebrochen zu haben unbestritten bleiben.

Ueber die nächstfolgenden Abschnitte kann unser Bericht füglich kürzer gefaszt werden. Nicht als ob sie weniger der Beachtung werth wären - im Gegenteil betreten wir nun den interessantesten Teil der Geschichte des römischen Münzwesens -; aber der Vf. bewegt sich fortan auf so sicherem Boden, und überdies sind die wichtigsten seiner Sätze bereits durch seine frühere Abhandlung über das röm. Münzwesen (Abh. der sächs. Ges. d. Wiss. Bd. II [1850]) zu allgemeiner Kenntnis und Geltung gelangt, dasz ein specielleres Eingehen wenigstens in dieser Zeitschrift füglich unterbleiben kann. Der vierte Abschnitt stellt die erste Reduction des As und die Einführung des römischen Silbergeldes dar. Beide Maszregeln stehen in einem notwendigen innerlichen Zusammenhang und sind deshalb auch der Zeit nach gleich zu setzen (wonach der Ausspruch auf S. 306, dasz die erstere der letztern vorangegangen sei, zu berichtigen). Der alte librale As wird abgeschafft und erhält als Aequivalent in Silber den Sestertius; dieser Sestertius ist gleich 21/2, reducierten Assen, die auf den trientalen oder Vierunzenfusz ausgebracht sind; der Denar ist das zehnfache dieses reducierten As. Die Werthsätze bleiben unverändert. nur dasz der librale As, durch den Zusatz aeris gravis bezeichnet, nun zur bloszen Rechnungsmünze wird, welche in Wirklichkeit durch einen Sestertius oder durch 21/, reducierte Asse dargestellt wird. Die Reduction war also keine Gewaltmaszregel behufs der Schuldentilgung, sondern nur die Folge des Uebergangs zu der neuen Silberwährung. So oft man diese überraschenden Ergebnisse an sich vorüberziehen läszt, man wird eine wahre Freude darüber empfinden, dasz nun Licht an die Stelle des alten Dunkels getreten ist. Freilich ist damit das mühsam aufgerichtete Gebäude der Hypothesen, die sich an die Irtümer Varros u. a. knüpfen, zusammengestürzt; aber zu bedauern ist das nicht, da es auf die Länge unmöglich sich halten konnte. Als neu in M.s Darstellung ist besonders noch hervorzuheben, dasz er nach Borghesis Vorgang für den ältesten Denar das Gewicht von 4 Scrupel nachweist, wofür kürzlich Christ (Sitzungsber. der Münchner Akad. 1862 I S. 51 f.) weitere Belege beigebracht hat. Einer andern Auffassung aber scheint uns das Verhältnis zwischen Kupferund Silberwährung, so lange diese neben einander bestanden, und die schlieszliche Alleinherschaft der letztern zu bedürsen. S. 293 heiszt es. es sei das im ersten punischen Kriege einreiszende Kipp - und Wippsystem gewesen, wodurch der trientale As allmählich auf den uncialen herabsank. Wir wenden uns damit zu dem fünften Abschnitt, der das römische Münzwesen von der Einführung des Denars bis auf Cäsar verfolgt. Ref. hat vor kurzem (Metrol. S. 211) eine wesentlich abweichende Darstellung des sinkenden Kupferfuszes zu geben versucht, indem er darin eine durch verschiedene Stufen erfolgte Ausgleichung des Werthverhältnisses der beiden Metalle erblickte, die mit der schlieszlichen Herabsetzung des Kupfers zur Scheidemunze endete. — Was übrigens teils in dem eben genannten Abschnitt über das Münzrecht und die Münzbeamten der Republik, über die Prägung in und auszerhalb Roms, teils in dem vorhergehenden Abschnitt über die Prägung und das Münzrecht der römischen Colonien gesagt ist, das ist alles unvergleichlich. Der Vf. bewegt sich

hier auf seinem eigensten Gebiete, in welches ändernd und mäkelnd einzureden nicht so leicht jemand befugt sein dürste; das Verdienst Ausstellungen im kleinen und einzelnen zu machen wollen wir gern anderen überlassen. Dasselbe ist unser Urteil über den sieben ten Abschnitt, das Münz- und Geldwesen der römischen Provinzen, ebenfalls ein Kapitel dem sich nichts früheres an die Seite stellen läszt. Noch aber ist ein Wort über den sechsten Abschnitt zu sagen, welcher ein Verzeichnis der römischen Kupfer-, Silber- und Goldmünzen von Einführung des Denars bis auf Casar enthält. Wol schwerlich ist je ein massenhafterer Stoff mit gröszerer Einsicht geordnet und beherscht und zu den schönsten Resultaten verwerthet worden. Wir glauben dies unbeschadet der Verdienste, die M.s Vorarbeiter auf diesem Felde, besonders Borghesi und Cavedoni haben, mit vollem Rechte behaupten zn können. Man durchblicke nur das fast zweihundert Seiten füllende Verzeichnis, man verfolge mit einiger Aufmerksamkeit die Specialuntersuchungen, die in den zahlreichen Anmerkungen besonders über die chronologische Bestimmung der Münzen und Münzmeister geführt sind, man prüse endlich die dem Verzeichnis vorausgeschickten Forschungen über die Alterskriterien der republicanischen Münzen: gewis, man wird zu der eben ausgesprochenen Anerkennung eher dazuthun als davon wegnehmen wollen.

Doch wir wenden uns nun zum Schlusz dem achten Abschnitt zu, um hier noch etwas länger zu verweilen. Derselbe behandelt die Reichsmünze der römischen Kaiserzeit. Es gewährt ein hohes Interesse des Vf. frühere Untersuchungen über diese Materie (Ber. der sächs. Ges. der Wiss. 1851 S. 180 ff.) mit der hier vorliegenden Umarbeitung zu vergleichen. Früher wuste man über den Verfall des Münzwesens in der Kaiserzeit wenig oder nichts zusammenhängendes; erst durch M. wurde damals ein so wichtiges Stück Culturgeschichte fast wie neu geschaffen. Freilich konnten die schwierigsten Probleme noch nicht sofort endgültig gelöst werden. Welche groszartigen Fortschritte zeigt nun allenthalben die vorliegende Umarbeitung! Der Gang der Untersuchung int jetzt so methodisch scharf und sicher, dasz wie durch ein Wunder aus dem endlosen Gewirre des Stoffes die Wahrheit oder wenigstens die Wahrscheinlichkeit sich heraushebt. Hier nur ein Wort über die Behandlung der Münzfunde. Aus Münzfunden eine Münzgeschichte zu schreiben ist ein Gedanke, den unsers Wissens M. zuerst ins Leben gerufen; sicherlich hat niemand vor ihm in so folgenreicher Weise es ausgeführt. Was die alte Tradition über das Münzwesen der spätern Kaiserzeit uns bietet, beschränkt sich fast lediglich auf blosze Namen von Münzgattungen; und wo etwa Erklärungen beigegeben sind, sind sie undeutlich oder sonst unzureichend. Wie lebendig entwickelt sich nun aber unter so kundiger Hand das Bild des schnellen Verfalls des römischen Münzwesens, des Verschwindens der alten guten Sorten, des Auftauchens neuer Gattungen, des Verhältnisses der Währungen und Curse, die im Zusammenhang damit aufkamen. Und alles dies ist hauptsächlich aus einer kritischen Beleuchtung der Münzfunde entnommen. Freilich viel, sehr viel bleibt noch zu ergründen übrig. Während die dunklen Punkte, die bei der ersten

Untersuchung geblieben waren, durch die Umarbeitung fast sämtlich beseitigt sind, so haben sich dem Vf. nicht anders als dem Astronomen. der mit immer schärferen Instrumenten die fernsten Himmelsräume durchmustert, neue Fragen mit neuen Schwierigkeiten aufgeworfen. Zunächst ist hier eine Trennung der Zeit nach festzustellen, die vielleicht später in dem Werke auch auszerlich in der Weise ausgesprochen werden könnte, dasz der éine achte Abschnitt in drei besondere Abschnitte getrennt oder wenigstens in drei Unterabteilungen recht scharf geschieden würde. In der ersten Epoche, die vom Beginn der Kaiserzeit bis auf Caracalla reicht, stehen wir noch auf verhältnismäszig festem Boden. Hier ist in der Hauptsache alles sicher ergründet. Den Anfang macht bei M. die Münzordnung der Kaiserzeit, die im kleinen ein Abbild der Umgestaltung zeigt, die damals das ganze Staatswesen erhielt. Die republicanischen Beamten und der Senat behalten zunächst ihr früheres Münzrecht; daneben aber üht es auch in der Stadt, nicht wie früher blosz auszerhalb derselben, der Monarch kraft seines militärischen Imperium, dessen volle Gewalt er aus dem Feldlager auf das Stadtregiment übertragen hat. Bald darauf behält er sich die Gold- und Silberprägung allein vor, und überläszt dem Senate nur die Ausmunzung des Kupfers. Dies die Hauptzüge der Manzordnung. Hieran schlieszt sich die Darstellung der Prägungen in Gold, Silber und Kupfer und die Untersuchung über die gleichzeitigen Währungsverhältmisse. Im Anfang der Kaiserzeit bestehen der Absicht nach Gold- und Silberwährung neben einander; factisch aber gewinnt sehr bald die Goldwährung die Oberhand, bis sie durch Herabdrückung des Silbers zur Scheidemünze die ausschlieszliche Herschaft erhält. — Die zweite Epoche umfaszt den völligen Verfall des Münzwesens im 3n Jh. Die Goldmünze wird ganz regellos ausgeprägt; die Silbermünze, welche auszer dem Denar noch ein neues etwas gröszeres Nominal, den Antoninian, aufweist, erhält immer stärkern Zusatz von unedlem Metall, bis sie endlich zur fast völlig werthlosen mit Silberglanz überzogenen Kupfermünze herabsinkt; neue Werthausdrücke kommen auf, oder es bleiben die alten mit ganz veränderter Bedeutung; kurz es tritt eine allgemeine Verwirrung ein, in welche sich hineinzufinden schon den Zeitgenossen schwer genug geworden sein meg, die für uns aber nach so vielen Jahrhunderten und bei dem Mangel fast jeder unmittelbaren Ausklärung um so trostloser sich darstellt. Was nach den gegenwärtigen Unterlagen menschlicher Scharfsinn herausbringen kann, das hat M. ans Licht gestellt; vieles andere wird gewis noch später sich aufklären lassen. So bleibt vor der Hand noch problematisch die Werthbestimmung der eben erwähnten eigentümlichen Silbermünze, des Antoninian, der in der ganzen Epoche eine so wichtige Rolle spielt. Ref. hat (Metrol. S. 242 f.) einen Lösungsversuch vorgeschlagen, kann aber darauf, solange nicht ein günstiger Zusall irgend ein neues Moment zur Entscheidung bietet, keinen besondern Werth legen. Ganz waentschleiert aber ist noch das Räthsel, wie die Entwerthung des Benar als Rechnungsmunze in dieser Epoche sich vollzogen hat; denn da wo er nach langem Schweigen zuerst wieder erwähnt wird, nemlich unter Diocletian, erscheint er bereits als winzig kleiner Werth. Hier lassen sich nur von fern Vermutungen andeuten. Ein wesentlicher Anhalt ist, dasz der Denar als Gewicht (= 1/08 Pfund) jedenfalls unverändert blieb, so dasz man noch in der spätesten Zeit in diesem Sinne auch bei der Geldrechnung von Silberdenaren sprechen, ja auch solche teilweise wieder ausmünzen konnte; aber der Denar schlechthin wird Bezeichnung der mit dem sinkenden Metallwerth des Silbergeldes schnell herabgehenden Rechnungsmunze. In welcher Weise freilich und in welchen Abstufungen die Entwerthung sich vollzogen hat, darüber läszt sich nicht einmal rathen. Nur das mag noch hervorgehoben werden, dasz die von M. S. 829 vorgeschlagene Erklärung unserer Ansicht nach einen Widerspruch in sich zu tragen scheint. Danach soll der Nominalwerth des Antoninian von 2 auf 4, später bis auf 21 Denare gesteigert worden sein. Nun ist aber der Antoninian eben die Münze, welche durch ihre immer schlechtere Ausprägung das schnelle Sinken der früheren Werthausdrücke veranlaszt hat; er kann also nicht seinerseits höher als früher gegen den Denar angesetzt worden sein, sondern das Sinken des Denars läszt sich nur so erklären, dasz er mit dem Antoninian herabgieng, und, wie dieser zur Kupferscheidemünze, so der Denar eine kleine Rechnungseinheit wurde. — Die dritte Epoche endlich ist die der Münzordnung Constantins, woran sich die Münzverhältnisse des spätern oströmischen Kaiserreichs anschlieszen. Die schon von früher her sicheren Sätze waren, dasz Constantin das Goldpfund als alleinige Norm der Werthschätzung hingestellt und eine neue Goldmünze, den Solidus von 1/72 Pfund, eingeführt habe. Als neues und höchst willkommenes Resultat kommt nun durch M.s Forschungen hinzu die Bestimmung der wichtigsten Silbermunzen jener Zeit, des Miliarense und der Siliqua. Aber über die übrigen Münzen und Rechnungsgrössen herscht doch noch grosze Unsicherheit. Wir erwähnen beispielsweise den nummus centenionalis, den decargyrus und besonders den vieldeutigen follis, der bisher wahrhaft proteusartig der vollständigen Erforschung sich entzogen hat. Einiger Aufschlusz liesze sich vielleicht von einer zusammenhängeuden Behandlung und Kritik aller einschlägigen Quellenangaben, die für diese Epoche wieder reichlicher flieszen, erwarten. Wie die Sachen jetzt liegen, läszt sich nicht verhelen, dasz das meiste nur auf unsicherer Vermutung beruht.

Zum Schlusz musz noch darauf hingewiesen werden, dasz in der Vergleichung der römischen und heutigen Münzwerthe (S. 900) der preuszische Thaler etwas zu hoch (zu 17³/4 anstatt 16²/3 Gramm fein) angesetzt worden ist, mithin alle Reductionen des römischen Geldes auf preuszisches etwas zu niedrig ausgefallen sind. Am auffälligsten ist dies bei dem Goldpfund, dessen Werth dadurch auf nur 286 anstatt 304 Thaler gekommen ist. Wir bemerken dies hauptsächlich deswegen, weil nach diesen Verhältnissen die Geldwerthe in des Vf. römischer Geschichte (s. Bd. I³ S. IX) reduciert worden sind.

Dresden.

Friedrich Hultsch.

# Erste Abteilung: für classische Philologie,

herausgegeben von Alfred Fleckeisen.

### 51.

## Der Schatz von Guarrazár.

1) Description du trésor de Guarrazar accompagnée de recherches sur toutes les questions qui s'y rattachent. Par Fer dinand de Lasteyrie, membre de la société impériale des antiquaires de France. Paris, Gide éditeur, rue Bonaparte, 5. 1860. 38 S. 4. Mit 5 chromolithographierten Tafeln.

2) El arte latino-bizantino en España y las coronas visigodas de Guarrazar: ensayo histórico-critico por Don José Amador de los Rios, de la real academia de la historia, decano de la facultad de filosofía y letras de la universidad central, academico de numero de esta de las tres nobles artes de San Fernando, etc. Madrid, en la imprenta nacional. 1861. IV u. 174 S. 4. Mit 6 Kupfertafeln. Auch als erstes Hest der Memorias de la real academia de San Fernando.

3) Historia crítica de la literatura Española por Don José Amador de los Rios, etc. etc. Tomo I. Madrid 1861, imprenta de José Rodriguez, calle del Factor núm. 9. CVI u. 526 S. 8. Mit einer chromolithographierten Handschriftentafel.

Trotz der nie sich erschöpfenden Fülle von Aufgaben der Forschung innerhalb der Perioden höchster Blüte im griechischen und römischen Altertum wendet das Interesse der Philologen sich von Zeit zu Zeit nicht ohne Nutzen den Ausgängen der eigentlich classischen und ihren Uebergängen zu barbarischen Culturstufen zu, sei es auch nur um sich des Gegensatzes beider deutlich bewust zu werden. Unter den deutschen Stämmen, welche die absterbende Bildung des abendländischen Römerreichs aufnahmen und fortpflanzten, pflegt jedoch keiner den Philologen ferner zu bleiben als der der Westgothen, obgleich gerade in dem von ihnen beherschten Spanien einige der letzten Früchte römischer Litteratur. wie die Werke des Isidorus und der kirchlichen Dichter, gezeitigt worden sind. Die politische und die Culturgeschichte des westgothischen Reiches in Spanien soll in der zu erwartenden dritten Abteilung von F. Dahns Königen der Germanen (Abt. 1 und 2 München 1861) eine neue Darstellung finden. Und das Bedürfnis einer solchen ist grosz: denn in keiner der bisherigen Arbeiten darüber ist das wüste Material mit methodischer Kritik geprüft und übersichtlich dargelegt worden. Die lateinischen Schriftwerke jener Zeit und jenes Landes, welche in den allgemeinen Darstellungen der römischen Litteratur mit Recht kurz abgehandelt zu werden pflegen, sind in dem letzten der drei oben angeführten Bücher, auf welches ich nachher zurückkomme, ausführlich besprochen worden. Zunächst soll von einigen Denkmälerfunden berichtet werden, welche zur Kenntnis der gesamten Zustände des Westgothenreichs in Spanien, der politischen, culturhistorischen und litterarischen, einige unverächtliche Beiträge liefern.

Zu Anfang des Jahres 1859 wurden der französischen Regierung acht goldene Kronen und eine Anzahl dazu gehöriger Kreuze, zum Teil mit Inschriften versehen, welche in der Nähe von Toledo durch einen dort lebenden frühern französischen Artillerieofficier zu Ende des Jahres 1858 erworben worden waren, unter der Hand zum Kauf angeboten und sofort, mit richtiger Würdigung ihres Werthes, für das musée des thermes (weil es eine römische Thermenanlage in sich schlieszt) im frühern hötel de Cluny angekaust. Vierzehn kleine Kronen in durchbrochener Goldarbeit waren nach den Berichten, die nach Paris gelangten, schon früher an derselben Stelle gefunden, von den Findern aber an die königliche Münze in Madrid verkauft und sofort eingeschmolzen worden. Der Franzose belehrte wol erst den Finder darüber, dasz man damit an anderem Orte einen bessern Handel machen könne als bei den Goldschmieden und in der Münze. Die erste Notiz über diese Erwerbung findet sich (ich entnehme diese Nachweisungen dem Buch von Lasteyrie S. 28) im bulletin de la société des antiquaires de France vom 2 Februar 1859; in demselben Jahr publicierten sie Mr. du Sommerard im monde illustré vom 19 Februar (nachdem er vorher in der Nummer vom 12 Februar eine kurze Notiz davon gegeben hatte), Mr. de Lavoix in der illustration desselben Tages, und Mr. Darcel in der gazette des beaux arts vom 1 März. folgenden Jahr hat dann Graf de Lasteyrie in dem oben genannten glänzend ausgestatteten und mit Klarheit und Eleganz geschriebenen Buche diese acht Kronen mit den dazu gehörigen Kreuzen in vortrefflichen farbigen Lithographien bekannt gemacht. In Spanien, dessen Zeitungen die französischen Berichte verbreiteten, beklagte man natürlich tief, aber etwas zu spät, dasz der Schatz ins Ausland gekommen. Wie dies geschehen ist, bedarf für den, welcher spanische Zustände kennt, durchaus keiner tiefern Erklärung; für die Sache aber ist es ziemlich gleichgültig. Die spanische Akademie der Geschichte veranlaszte übrigens mit löblichem Eifer schon im April desselben Jahres 1859, dasz eine Commission an den Fundort der Kronen geschickt wurde, um daselbst Ausgrabungen und Nachforschungen auzustellen nach dem Gebäude, zu welchem der Fund gehört haben könnte. Die sämtlichen hierauf bezüglichen Actenstücke werden im Anhang von Hrn. Rios unter 2) angeführter Schrift S. 163 bis 173 vollständig mitgeteilt. An der Spitze dieser Commission stand Hr. Rios, der Vf. der unter 2) und 3) oben genannten Bücher. Der Fundort ist ein Thalgrund mit einer Quelle, genannt die Niederungen und die Quelle von Guarrazár, zwel spanische Leguen (etwa 1% geographische) westlich von Toledo, und eine halbe von dem kleinen Orte Guadamur. Guar-

razár und Guadamúr sind. Ortsnamen arabischen Ursprungs von ziemlich unsicherer Bedeutung (vgl. Rios S. 63). Bei den an jener Stelle vorgenommenen Ausgrabungen fanden sich in der That die Reste eines kleinen altchristlichen Oratoriums, dessen Grundrisz Hr. Rios auf Tafel 4 gibt. Darin fand sich das mit einer groszen Schieferplatte bedeckte Grabmal eines Presbyter Crispinus mit der folgenden Inschrift, welche ich nach meinem von dem Original genommenen Abklatsch gebe (es wird jetzt in der Nationalbibliothek in Madrid aufbewahrt), etwas abweichend von dem Text bei Rios S. 69:

> + QVISQVIS HVNC TABVLE TustraRIS TITVLVM HVIVS ecceLOCVM RESPICE SITVM perquire vicinym Malviabere loc.VM

sacrum sacer ipse ministERANNISSEXSA qinta pEREGI TEMPORA

5

10

15

5

fune REPERFVNCTVM SCIS com MENDOTVENDVM ut cum Flamma vorax ve **MIET COMBURERE TERRAS** CETIBVS SCORVM MERITO SOCIATVS RESVRGAM **HICVITECVRSOANNOFINITO** CRISPINVS PRSBT PECCATOR IN XPI PACE QVIESCO ERADCCom

XXXI

Die Schrift ist die in Spanien übliche des siebenten Jahrhunderts. Der Stein trägt das Datum era septingentesima cum tricesima prima (so lese ich): die Aera der kaiserlichen Provinzen in Spanien beginnt mit dem Jahr 38 vor Chr., also ist es das Jahr 693. Zwischen Z. 7 und 8 fehlt nichts; die Lücke blieb nur frei, um den Stein gleichmäszig mit Schrift zu bedecken. Hr. Rios teilt (S. 171) eine Ergänzung der Lücken mit, welche den Herren Guerra und Hartzenbusch in Madrid verdankt wird und in der Hauptsache das richtige trifft. Ich lese mit Benutzung jener Ergänzungen so:

Quisquis hunc tabule | [ustra]ris titulum huius, [ecce] locum respice, situm [perquire v]icinum. malui abere [loc]um [sacrum sacer ipse minist]er. annis sexsa ginta p eregi tempora [vite]. [fune]re perfunctum sanctis [com]mendo tuendum, ut culm flamma vorax ve niet comburere terras cetibus sanctorum merito sociatus resurgam. hic vite curso anno finito Crispinus presbyter peccator in Christi pace quiesco.

Era DCC cu[m] XXXI.

**38**\*

Ergänsungen sind in diesen accentuierenden, von allen Regeln der Quantität und Elision sich emancipierenden Versen überhaupt sehr schwierig. V. 1 schreibt Rios verkehrt legeris. Für das allerdings sehr matte ecce zu Anfang von V. 2 setzen die spanischen Gelehrten das mir unverständliche lingue. Besonders unsicher ist V. 3. Die Spanier setzen für locum sacrum das nicht ausreichende hic tumulum. Wenn man bei vicinum einen neuen Satz anfangen darf, so möchte man an vicinum locum sacris denken. Das für den Raum eigentlich zu lange sacer ipse minister setze ich in Ermangelung von etwas besserem. Auch mit der Annahme von unvollständigen oder in Prosa verlaufenden Versen will sich mir nichts befriedigendes ergeben. Nach dem Schlusz scheinen die freilich abscheulichen Hexameter ganz durchgeführt zu sein. Merkwürdig ist auszerdem, dasz V. 5 bis 8 ohne Rücksicht auf dadurch entstehende Quantitätssehler aus einem Gedicht genommen sind, welches König Chindasvinth (640 bis 649) entweder selbst oder in seinem Namen für ihn der Bischof von Toledo Eugenius auf die Königin Reciberga, Chindasvinths Gemahlin, gemacht hat. Es steht in den Werken der patres Toletani Bd. I (Madrid 1782) S. 33 und die betreffenden Verse lauten:

> hinc ego te, coniux, quia vincere fata nequivi, funere perfunctam sanctis commendo tuendam, ut cum flamma vorax veniet comburere terras coetibus ipsorum merito sociata resurgas.

Nicht einmal das grammatisch notwendige me hat Crispinus (oben V. 5) hinzuzufügen sich die Mühe genommen. Hieraus folgt also, dasz das Oratorium von Guarrazar spätestens nach der Mitte des siebenten Jahrhunderts erbaut worden sein musz. Ein späterer Fund gehört zwisches die Jahre 621 und 631; also musz das Gebäude schon seit dem Anfang des siebenten Jahrhunderts vorhanden gewesen sein. Anstoszend an das Oratorium lag der damit verbundene Begräbnisplatz, und in demselbes fanden sich nach, wie es scheint, verbürgten Nachrichten (Rios S. 67) zwei gemauerte Behälter. In diesen lag der ganze Schatz von Kronen und Kreuzen. Der Bauer Domingo de la Cruz, dem der angrenzende Acker gehört, soll einen der groszen Steine, welche diese Behälter verschlossen, besessen, später aber weislich verborgen haben. Auszer dieser Inschrift und einer Reihe ziemlich unbedeutender architektonischer Fragmente is dem jener Zeit entsprechenden romanischen Baustil (abgebildet bei Rios Tafel 4) fand sich in dem Gebäude nichts. Aber im Jahr 1860 erwarb iener selbige Franzose eine an derselben Stelle gefundene neunte Goldkrone ohne Inschrift. Auch diese soll zuerst der spanischen Regierung zum Kauf angeboten worden sein; aber aus in spanischen Verhältnissen begründeten Ursachen ward sie im März 1861 ebenfalls für das musée de Cluny von dem Grafen Walewski angekauft. Die erste Notiz von dieser Krone gab Hr. Prosper Merimée in den französischen Zeitungen. Die sämtlichen neun Kronen und Kreuze sind seitdem in einem der oberen Zimmer des musée de Cluny in einem eignen Glaskasten von allen Seiten sichtbar aufgehängt. Mr. du Sommerard widmet ihnen 8 Seiten seines

zweiten Nachtrags zu dem officiellen catalogue du musée des thermes et de l'hôtel de Cluny (Paris 1861) S. 350 bis 357, Nr. 3113 bis 3121.

ì

Ļ

Inzwischen ergab sich, dasz die Fundgruben von Guarrazár noch keineswegs erschöpst seien. Wie viel edles Metall die Goldschmiede von Toledo schon eingeschmolzen haben mögen, läszt sich natürlich nicht ermitteln. Denn dasz solche Dinge mehr als den Metallwerth haben, ist neun Zehnteilen unter den Spaniern, nicht etwa blosz den Landleuten, bis heute ganzlich unbekannt. Mittlerweile war es in Toledo aber doch ruchbar geworden, dasz mehr Geld damit zu erwerben sei. Das spanische Cultusministerium konnte z. B. auszer allerlei Fragmenten von Schmuck, wie Steinen und Perlen, das Stück eines Kreuzes von ganz ähnlicher Arbeit wie die der Kronen kaufen, um es dem noch zu errichtenden Nationalmuseum zu überweisen. Bis dahin werden sie auf der Nationalbibliothek aufbewahrt. Andere Gegenstände, von denen Hr. Rios Kunde erhielt (S. 124), wie goldene mit Edelsteinen besetzte Gürtel, eine goldene Taube in natürlicher Grösze ebenfalls mit Perlen und Steinen geschmückt, vielleicht ein goldenes Scepter mit Krystallknopf, Gefäsze und Lampen, sind entweder zerstört worden oder werden von den schlauen Besitzern noch geheim gehalten, um höhere Preise dafür zu erlangen. Am 19 Mai 1861 aber kamen, wie Hr. Rios S. 106 ff. sehr rührend erzählt, jener Landmann Domingo de la Cruz und der Schulmeister von Guadamur, Juan Figueroa. nach Aranjuez, erlangten eine Audienz bei der Königin und schenkten derselben schlauer Weise eine neue Goldkrone, die unten zu nennende des Abtes Theodosius, ein goldenes Kreuz und einige Fragmente eines andern Kreuzes und einer Inschrift, ohne dabei ein Wort verlauten zu lassen, ob das alles sei was sie hatten oder nicht. Natürlich war das blosz die Wurst, welche sie nach der Speckseite warfen, wie die Umgebung der Königin auch sofort verstand. Ein Beamter des königlichen Hauses wurde nach Guadamúr geschickt, und es gelang ihm (man kann sich vorstellen um welchen Preis) den Cruz zu einem vollständigen Geständnis zu bringen. Er zeigte tiefe Reue darüber, dasz er sich schon eine Menge Kostbarkeiten habe entreiszen (wahrscheinlich war er es also oder seine stillen Geschäftsteilnehmer, wie der Schulmeister, welche dem Franzosen die Kronen für Paris überlieszen; der Franzose wird dabei auch nicht zu kurz gekommen sein) und andere bei den Goldschmieden habe einschmelzen lassen. Am 24 Mai fuhren die beiden wieder nach Aranjuez und brachten die Krone des Svinthila, ein neues groszes Kreuz und eine Menge von Perlen und Edelsteinen. 'Groszherzig wie immer' sagt Hr. Rios S. 108 mit der den Spaniern eignen Emphase, wenn es sich um die allerhöchsten Herschaften handelt 'nahm die Königin das Geschenk an (denn die Königin von Spanien kauft so etwas nicht von einem Unterthan) und vergasz die früheren krümer (so); Cruz empfieng aus ihren Händen eine reichliche Belohnung und kehrte in den Schosz seiner Familie zurück, als ein ehrlicher Mann und befriedigt (honrado y satisfecho).' - Wer weisz ob er nicht übers Jahr wiederkommt? Wir haben uns nicht versagen mögen die Geschichte dieses Handels als eine köstliche Probe der spanischen Art mitzuteilen. Kurz erwähnt habe ich den Schatz in den Monatsberichten

der Berliner Akademie von 1861 S. 545, und später legte ich die beiden Bücher von Lasteyrie und Rios der archäologischen Gesellschaft in Berlin vor; sonst ist meines Wissens in Deutschland nirgends ausführlich davon berichtet worden.\*) Es hat nicht an Leuten gefehlt, die mit wolfeiler Ueberklugheit den ganzen Schatz für falsch erklärt haben. Allein eine ruhige Erwägung der Thatsachen musz jeden Zweisel benehmen, und in Paris kann sich wer nur einigermaszen zu sehen versteht von der Echtheit der sämtlichen Gegenstände überzeugen.

Die Kronen sind entweder massive Goldreifen oder gitterartig durchsichtig gearbeitet. Sämtlich sind sie reich mit Steinen, bunten Glaspasten. Perlmutter und Perlen geschmückt, auch mit einigen geschnittenen Steinen (s. Rios S. 95 und Tafel 6, 14), wie sie häufig in Werken des spätesten Altertums und des frühen Mittelalters vorkommen. Im Umfang variieren sie zwischen dem eines groszen Manneskopfes und ganz engem, armbandahnlichem; in der Höhe von starker Handbreite bis zu etwa zwei Fingern. Mehrere der von mittlerer Grösze sind mit Scharnieren zum Auf- und Zumachen versehen. An ihrem obern Rand haben sie sämtlich je vier Oesen. Darin sind mehr oder weniger verzierte goldene Ketten befestigt, welche oben ein Ring oder Knopf, zuweilen von Krystall zusammenhalt. An diesem Knopf sind sie wie Kronleuchter mit Haken zum Aufhängen versehen, und von demselben hängt bei den meisten wiederum eine goldene Kette mitten durch die Krone herab, an der ein Kreuz besetigt ist. Am obern Rand des Reifs der einen sind kleine Oesen, durch welche, wie man mit Wahrscheinlichkeit annimmt, Fäden giengen, um eine Fütterung von Zeug im Innern der Krone zu halten. Am untern Rand des Reiss hängen bei den meisten bunte Steine an goldenen Bommeln als Zierat herab; bei einigen in einzelnen Buchstaben, die wiederum mit eingelegter Arbeit und unten daran hängenden Steinen geschmückt sind, eine Dedicationsinschrift. Bei anderen steht eine solche auf dem Reif selbst bei noch anderen auf dem Kreuz. Danach machen die Kronen im ganzen den Eindruck von kleinen Kronleuchtern; aber es ist nirgends eine Andeutung davon, dasz man Leuchter irgendwie an ihnen befestigt habe. Es ist bekannt genug, dasz die Fürsten der deutschen Stämme den byzantinischen Kaisern nichts eifriger nachmachten als die Verschwendung von Gold und Edelsteinen in Kleidung und Abzeichen der Macht. Auch von den westgothischen Königen ist das vielfältig bezeugt. Eugenius läszt den König Chindasvinth in der für ihn verfaszten Grabschrift (opera patrum Toletanorum Bd. I S. 77) sagen:

non mihi nunc prosunt biblatea tegmina regni, non gemmae virides, non diadema nitens. non iuvat argentum, non fulgens adiuvat aurum.

biblateus fehlt im Ducange, bedeutet aber, worauf mich Haupt aufmerk-

<sup>\*)</sup> Von der Auffindung der beiden zuletzt erwähnten Kronen ist der Pariser Akademie der Inschriften Mitteilung gemacht worden: s. Desjardins comptes rendus de l'académie des inscriptions et belles lettres 5 (1861) S. 136 f.

sam macht, unzweiselhast doppelt gesärbten Purpur, bis blatteus, wie &lbargoc.

Die gröste und kostbarste der in Paris befindlichen Kronen (Nr. 3113 des Katalogs, Lasteyrie Tafel 1) ist mit dreiszig orientalischen Sapphiren und ebensoviel feinen und groszen Perlen geschmückt. An ihrem untern Rand hieng in willkürlicher Ordnung eine Reihe von Buchstaben, golden und wie der Rand der Krone mit sogenannten gemmae alabandinae (karischen rothen Steinen) eingelegt, ohne Ordnung von den Findern in den dazu bestimmten Oesen befestigt. Longpérier errieth ihre Folge (nach dem Bericht bei Rios S. 92) und setzte die Worte

. 1) + RECCESVINTHVS REX OFFERET

daraus zusammen. Reccesvinth regierte von 649 bis 672; die Form offeret für offert kommt in den übrigen Inschriften des Schatzes von Guarrazar und vielen gleichzeitigen vor (Rios S. 34 u. 35 stellt Beispiele zusammen; vgl. S. 124). An jedem der 24 Buchstaben (mit dem Kreuz zu Anfang) hängt eine Bommel von Gold mit feinen Perlen und einem röthlichen Sapphir in Birnenform. Das Kreuz, welches in der Mitte herabhängt (Lasteyrie Tafel 4, 1), ebenfalls mit Sapphiren und Perlen geschmückt, ist das gröste und reichste aller gefundenen. Schrist ist nicht daraus. Uebrigens ist es nicht ganz sicher, dasz dies Kreuz zu der Krone des Reccesvinth gehört hat (Rios S. 94 Anm.).

Die zweite Krone in Paris (Nr. 3114 des Katalogs, Lasteyrle Tafel 2, 1) ist im ganzen der des Reccesvinth ähnlich, aber kleiner und einfacher. Eine Inschrift trägt nur das, wie nach genauerer Untersuchung festgestellt worden ist, zu ihr gehörige, aber zuerst fälschlich an einer andern Krone befestigte Kreuz (Rios S. 95), und zwar auf der Rückseite und in vertieften Buchstaben. Lasteyrie gibt sie im Facsimile in natürlicher Grösze (S. 10) so:

2) + IN DI NOMINE OFFERET SONNICA SCE MARIE IN SORBACES

Der Anfang kann heiszen in dei nomine und in domini nomine; wahrscheinlicher das zweite, wie Rios S. 97 Anm. 1 will, obgleich domini DNI geschrieben zu werden pslegt, wie z. B. in der Dedicationsinschrift einer Marienkirche in Toledo vom Jahr 587, welche Rios S. 17 anführt, in den Inschriften bei Florez 7, 34. 10, 59 und vielen anderen. Dei dagegen, wie Lasteyrie annimmt, das in der Verbindung famulus oder famula dei sehr häufig vorkommt, erinnere ich mich nicht abgekürzt gesehn zu haben. Der Name Sonnica scheint sonst nicht vorzukommen. Förstemann stellt in seinem deutschen Namenbuch alle Namen ähnlich klingender Stämme, wie Sunno, Sunna (mannlich und weiblich), Sunicho, Sonifred, Suniericus (ein Westgothe) und ähnliche zusammen (1, 1115 und 1128). An sich kann er männlich sein, wie Egica, Liuba, Svinthila, Wamba und viele andere gothische Namen, oder weiblich, wie zahlreiche bei Förstemann. Lasteyrie S. 19 und Rios S. 95 halten ihn für männlich; Sommerard nimmt zwar seine früher ausgesprochene Ansicht, dasz dies die Krone der Gemahlin Reccesvinths sei, zurück, schlieszt aber aus dem geringern Umfang der Krone doch, dasz eine Frau sie getragen. Auf die Frage, ob die Kronen überhaupt jemals getragen worden, kommen wir unten zurück. Auch wenn Sonnica ein weiblicher Name ist, so leuchtet ein, dasz dies noch nicht genügt, um in dieser Krone die der unbekannten Gemahlin, und in den übrigen kleinen die der Kinder Reccesvinths zu erkennen. Ueberdies hatte Reccesvinth nur zwei Kinder, einen Sohn und eine Tochter. Den Namen der Kirche, welcher diese Krone geweiht worden ist, sancta Maria in sorbaces, hat Lasteyrie S. 23 mit ziemlicher Wahrscheiulichkeit erklärt. Sorbus ist der Arlesbeer- oder Sperberbaum (cormier), spanisch serval, wie Rios S. 5 Anm. 1 anführt; davon konnte wol in jener Zeit ein Wort sorbacium statt sorbarium, das in des Iosephus Laurentius Luccensis Amalthea onomastica [S. 627 der Lyoner Ausgabe von 1664] vorkommt, wie Lasteyrie anführt, wie pomarium und ähnliche gebildet werden; in sorbaces stände danach etwa für in sorbaciis. Lasteyrie will sorbacis als Nominativ sing.; der Accusativ bei in macht dabei keine Schwierigkeit. Es gibt Proben westgothischer Orthographie, welche eine solche Annahme durchaus rechtsertigen. Zu Notre-damedes-cormiers vergleicht Lasteyrie die französische Kirche Saint-Aubindu-cormier, im Departement Ille-et-Vilaine. Andere Erklärungen, die vorgeschlagen worden sind, können übergangen werden, wie z. B. die bodenlose von Lavoix, sorbaces sei gleich gothisch shaur Dach und bacos niedrig, oder die ebenfalls jedes Sprachgefühls baare, zu der sich Rios S. 99 hinneigt, sorbaces sei gleich sub arce, wofür er sich auf nachher zu erwähnende Thatsachen stützt und dabei das in gänzlich vergiszt (denn in sub arce kann selbst ein Westgothe nicht geschrieben haben), oder endlich die von Sommerard (Katalog S. 354), der in Sorbaces die kleine spanische Stadt Sorbas bei Mujacár und Almería in der Alpujarra erkennt (Madoz diccionario geografico 14, 448: daselbst wird noch eine Reihe von gleich klingendem Stamm gebildeter Städtenamen in Spanien aufgeführt) und dabei an die durch die ganze katholische Christenheit verbreiteten Weihungen an die Jungfrau von Loreto erinnert. Die Masse der localen Anrufungen der Jungfrau ist allerdings in Spanien gröszer als in irgend einem katholischen Lande; allein es dürste doch erst nachzuweisen sein, dasz dieser Brauch schon in westgothischer Zeit existierte und dasz es in Sorbas damals ein weitverehrtes Bild der Jungfrau gab. Vorschnell aber war es von Lasteyrie, in der Bezeichnung sancta Maria in sorbaces den Namen jenes kleinen Oratoriums zu sehen, in welchem der Schafz gefunden worden ist. Wir werden unten finden, dasz man es mit gleichem Recht für eine Kirche des ersten Märtyrers Stephanus halten könnte.

Die übrigen Kronen und Kreuze in Paris tragen keine Inschriften.

An der zweiten Krone, welche die Königin von Spanien dem Cruz abkaufte (bei Rios Tafel 1, 2), hiengen mit dem Kreuz zu Anfang 12 Buchstaben, 3 wurden einzeln dazu erworben; daraus ergab sich mit ziemlicher Gewisheit die Inschrift:

3) † SVinThILanys REX OFFEreT
Fünf Buchstaben, die mit einem Punkt bezeichneten und das Kreuz, hiengen an ihrer ursprünglichen Stelle und gaben den Anhalt zur Ergänzung.

Die Form Sointhilanus für Sointhila entspricht den analog gebildeten und ebenfalls vorkommenden Chintilanus Egicanus Oppilanus Wambanus. Da Svinthila nach der gewöhnlichen Rechnung von 621 bis 631 regiert hat, so folgt aus dieser Inschrift, dasz, wie oben bemerkt wurde, das Oratorium von Guarrazár Wahrscheinlich, nicht notwendig, schon zu Anfang des siebenten Jahrhunderts existiert hat.

Die erste der Königin von Cruz geschenkte Krone trägt auf dem Reif selbst eingegraben die Inschrift

4) + OFFERET MVNVSCVLVM SCO STEPHANO THEODOSIVS ABBA Die Schrift scheint nach den Proben bei Rios (Tafel 1, 1 und 5, 11) einen etwas jüngern Charakter zu tragen als die der übrigen Kronen und Kreuze. Dasselbe schlieszt Rios S. 119 daraus, dasz Isidorus (orig. 6, 18) nach dem Terentius donum für den Göttern, munus für den Menschen gegebenes erklärt. Da hier diese Regel nicht befolgt worden sei, so müsse die Krone junger sein als Isidor. Isidors Cento antiker Gelehrsamkeit war zu unterrichten bestimmt: Abweichungen von seinen zum Teil willkürlichen Aufstellungen sind daher gewis vor und nach seiner Veröffentlichung gleich häufig vorgekommen. Der Abt Theodosius nennt seine Krone ein munusculum, und weiht sie dem heiligen Stephanus. Also gab es in dem Oratorium von Guarrazár Weihgeschenke auch an andere Heilige neben der Jungfrau; mithin ist kein Grund vorhanden, dies Oratorium für das der sancta Maria in sorbaces zu halten. Abbas hiesz in iener Zeit sowol der Vorstand eines Klosters als der Pfarrer einer Gemeinde, wie Rios S. 118 an Beispielen zeigt.

Endlich trägt auch das der Königin von Cruz geschenkte Kreuz eine Inschrift von leider nicht ganz sicherer Lesung. Hr. Rios gibt davon Tafel 1,6 nur eine ganz ungenügende Abbildung und S. 119 eine Abschrift, welche von einer mir früher mitgeteilten, die Hr. Manuel Olivér vom Original genommen hat, abweicht. Ich habe das Original nicht gesehen. Sie steht in dieser Weise auf dem Kreuz verteilt:

of Ference of the state of the

In der Abschrift Olivers stehen die M in dem zweimaligen nomine nicht auf dem Kopf, auch nicht die S in sci und pius. Für das in des zweiten in nomine gibt Rios:n. Das T nähert sich in der Form dem P, deshalb schreibt Rios OFFEREP. Daraus folgt, dasz der darauf folgende und davon verschiedene Buchstab nicht wol ein T sein kann; eher vielleicht ein L. Das P in PIVS soll dem T in OFFERET gleichen; deshalb las Hr. Pedro de Madrazo Lucetius unter Rios Beistimmung; das ganze also:

5) in nomine dni in nomine sci offeret Lacetius...

Das erste Concilium von Braga hat ein Bischof Lucetius oder Lucentius (so in Loavsas Ausgabe [Madrid 1593] S. 123) unterschrieben; Rios führt ihn nicht an. Ob sich der Name Lucetius als westgothisch oder spätrömisch sonst nachweisen läszt, weisz ich nicht. Auf den wie es scheint keltischen Mars Leucetius oder Loucetius (Orelli 1356. Henzen 5898. 5899) wird man sich dabei nicht berufen wollen. Einleuchtender ist die Herleitung von Lucentius. Trennt man pius davon, so ist auch nicht sehr viel gewonnen. Ich finde Luca als Frauennamen bei Förstemann 1, 880; ferner Tugus, Tugeman 1, 1204 und Dugiman 1, 354. Auch so aber fragt sich, wie der Anfang zu verstehen ist. Wenn sancti zu domini gezogen wird, womit es in den Inschriften dieser Zeit nirgends verbunden wird, so musz das doppelte in nomine ein Fehler sein. Wenn nicht, so fehlt der Name des Heiligen. Man hat daher schon in Spanien vorgeschlagen, das LVCE der Mitte zu SCI zu ziehen und zu lesen in nomine domini in nomine sancti Luce (für Lucae), und PIVS als den Namen des Gebers zu fassen, der wol vorkommen kann. Gewöhnlicher ist es freilich in der westgothischen Zeit als Appellativum in Inschriften: so steht z. B. auf vielen Münzen der westgothischen Könige seit Reccared Toleto pius und ähnliches. Das Fehlen des Namens dessen, dem geweiht wird, stört nicht: er sehlt ja auch in den Inschristen der beiden Könige. Das Zeichen am Schlusz nach pius bleibt unerklärt. Ohne einen Abklatsch des Originals wage ich nicht zu entscheiden. Etwas wichtiges neues lehrt übrigens diese Inschrift nicht.

Die übrigen in Spanien gebliebenen Reste des Schatzes tragen keine Inschriften.

Aus den fünf angeführten und dem Grabstein des Crispinus ergibt sich, dasz zwischen den Jahren 621 und 672 die Könige Svinthila und Reccesvinth und ein Sonnica, später vielleicht ein unbekannter Abt Theodosius und einer, dessen Name nicht einmal feststeht, Kronen und Kreuze als Weihgeschenke dargebracht haben, und dasz diese Weihgeschenke in das kleine Oratorium von Guarrazár, welches seit 693 sicher vorhanden war, gekommen sind. Wann sie dahin gekommen sind, läszt sich nicht bestimmen. Die Zeugnisse arabischer Schriftsteller, welche Rios S. 80 bis 84 zum Teil aus noch ungedruckten Handschriften und im Urtext anführt, preisen mit der jenem Volk eignen Uebertreibung die Schätze der gothischen Könige und Groszen, welche Tarik und Musa in Toledo fanden. Es ist möglich, dasz die grösten unter den Kronen von Guarrazár wirklich von den Königen getragen worden sind, wenigstens schlieszen dies äuszere Anzeichen keineswegs aus (wie Lasteyrie S. 16 irtumlich behauptet); bei einigen machen sie es sogar wahrscheinlich. Allein bei der gröszern Anzahl der kleineren ist diese Annahme an sich, bei der des Abtes Theodo-

sins deshalb nicht möglich, weil Aebte nicht goldene Reife auf dem Kopf zu tragen-pflegten. Aber geweiht wurden Kronen keineswegs blosz von zum Tragen von Kronen berechtigten Personen. Die Sitte Kronen blosz als Weihgeschenke an heiligen Stätten aufzuhängen haben Lasteyrie (S. 11 ff.) und Rios, mit den analogen Gaben an die Götter des Altertums beginnend, an einer Reihe von Beispielen von Constantin an durch die langobardische und fränkische Dynastie hindurch, in Spanien insbesondere durch die asturische und castilische bis in das zwölste und dreizehnte Jahrhundert verfolgt (S. 86 bis 91). Ganz von derselben Art war z. B. die einst mit der berühmten eisernen im Schatz von Monza befindliche Krone des Agilulf, welche eine denen der Kronen und Kreuze von Guarrazár ganz ähnliche Weihinschrist trug (+ Agilulf grat. di. vir glor. rex totius Ital. offeret sco Iohanni Baptiste in ecla Modicia, nach Frisi memorie storiche di Monza [Mailand 1794] I S. 93 Tafel 7).\*) Auch mit dieser Krone war ein mitten in ihr hängendes Kreuz verbunden. Ein arabischer Schriftsteller des 12n Jh., welchen Lasteyrie S. 21 aus Gayangos mohammedan dynasties in Spain I Appendix S. XLVIII anführt, erzählt, die Araber hätten in der Kirche von Toledo unter vielen anderen Schätzen 25 Goldkronen gefunden, denn jeder König habe vor seinem Tode eine solche Krone mit der Inschrift seines Namens geweiht (hiermit bringt Rios seine Zusammenstellung von sorbaces mit sub arce in Verbindung). So weit mag der Araber Recht haben; was er hinzufügt, in den Inschriften der bei Lebzeiten der Könige geweihten Kronen habe auch die Dauer ihres Lebens und Reichs und die Anzahl ihrer Kinder gestanden, ergibt sich in seinem ersten Teil als eine sehr unbedachte Uebertreibung. Die Art, wie der Schatz von Guarrazár verwahrt gefunden worden ist, in zugemauerten Behältern, führt allerdings auf die Vermutung, dasz man man ihn auf diese Weise vor den einbrechenden Arabern gerettet habe, da es vielleicht zu spät oder sonst unmöglich war ihn mit nach Asturien zu nehmen. Ist das angeführte Zeugnis jenes arabischen Schriststellers in seinem Kern glaubwürdig, und das scheint es zu sein, so können die in Guarrazár gefundenen Kronen nicht zu den in Toledo geweihten gehört haben, und beweisen nur, dasz die westgothischen Könige reich genug waren, an verschiedenen Orten dergleichen todte Kapitalien anzuhäufen. Darin liegt gewis eine echt germanische Sitte; wem siele dabei nicht der Hort der Nibelungen ein? Aber die germanische Sitte zwingt keineswegs, den Schatz selbst für rein germanische Arbeit zu halten. Lasteyrie nemlich glaubt (S. 27 ff.) in der Ornamentik der in Paris befindlichen Gegenstände einen ausgeprägt germanischen und überhaupt nordischen Kunststil (S. 38)

<sup>\*)</sup> Lasteyrie hat der Pariser Akademie (vgl. Desjardins comptes rendus 5 [1861] S. 144) eine Krone ähnlicher Arbeit, aber nur aus Bronze, ebenfalls sum Aufhängen, mitgeteilt, welche im Besitz des Hrn. Mayer in Liverpool ist und folgende Inschrift trägt:

HERCVLANVS BOTVM SOLBIT A  $+ \omega$  ET Was das ET am Schluss (nach dem Zeichen Christi und dem  $\alpha$  und  $\omega$ ) bedeutet, weiss ich nicht. Der Ausdruck votum solvit zeigt deutlich die Anknüpfung dieser Weihekronen an die heidnischen Weihgeschenke.

zu sehen. Ausgeführt und näher bestimmt hat diese Theorie Mr. E. Martin in dem Journal le siècle vom 2 Juli 1860 (vgl. Rios S. 25). Dies zu widerlegen wendet Hr. Rios viel Gelehrsamkeit und Papier auf. Er zeigt an den in Guarrazár gefundenen architektonischen Fragmenten wie an den Kronen und Kreuzen die Uebereinstimmung der wesentlichen Teile der Ornamentik mit römischen Mosaiken und byzantinischen Bauten, und benutzt diese Gelegenheit, dem Reiche der Westgothen in dem heimischen Spanien in künstlerischer wie in litterarischer Beziehung als Träger der latino-byzantinischen Cultur, wie er sie nennt, den ihm mit Unrecht, wie er meint, misgönnten Platz mit dem ganzen Eifer spanischen Nationalgefühls (man lese besonders die emphatischen Schluszworte S. 161) zu wahren. Bei dieser Gelegenheit gibt er nützliche Nachweisungen über die Reste altspanischer Architektur, besonders in Asturien. Uns scheint der Streit nicht sehr erheblich: denn es bliebe noch nachzuweisen, woher anders Langobarden, Franken und Angelsachsen in den uns vorliegenden Proben ihrer Kunst und ihres Kunsthandwerks den Stil der Ornamente hergenommen haben als aus der ihnen durch Konstantinopel oder Rom vermittelten antiken Kunst. Hr. Rios teilt S. 8 mit, dasz auch Labarthe in Paris in ähnlichem Sinne gegen Lasteyrie zu schreiben gedenke. Uebrigens bemerkt er selbst S. 93 Anm. 1, dasz die langobardische Kunst unter dem Einflusz der römisch-byzantinischen stehe. Er hätte sich zum Beweis für den byzantinischen Einflusz auf eine Zahl christlicher griechischer Inschriften, darunter einige griechische mit lateinischer Schrift, berufen können, die in Spanien gefunden worden sind. Allein diese Inschriften waren ihm, obgleich sie zum Teil gedruckt sind, unbekannt. Auch der Streit, ob einige der eingelegten Zieraten in den Kronen aus rothem Glas bestehen (Lasteyrie S. 28) oder aus irgendwelchem edlern Gestein (Rios S. 113 f.), mag auf sich beruhen. Aber es musz protestiert werden gegen die Art, wie Hr. Rios das von ihm höchlich bewunderte Buch des Isidorus (er war ja ein Spanier!) benutzt, um daraus Zeugnisse für den bohen Stand der Cultur im Westgothenreiche abzuleiten, besonders S. 12 bis 14 und S. 80, wo er es den lebendigen Meister alles dessen nennt, was jenes Zeitalter beträfe. Weil Isidor z. B. sagt (5, 5): bibliotheca est locus ubi reponuntur libri usw., so gab es unter den Westgothen zahlreiche Bibliotheken; weil er (16, 7 bis 13) die verschiedenen Eigenschaften der Edelsteine beschreibt, so wurde die Glyptik in Spanien geübt, und so fort.\*) Es liesze sich noch manche Blume ähnlicher gewählter Gelehrsamkeit, die sich auch in zahlreichen hebräischen und arabischen Citaten zeigt, aus Hrn. Rios Buche pflücken (wie z. B. die Gründe dafür, dasz die Fundamente eines in Toledo auf der Burghohe gelegenen Tempels zu einem Tempel des Jupiter Capitolinus gehört hätten, S. 51 Anm. 1); aber wir wollen dem Leser statt vieler Proben nur eine geben. In einem weitläufigen Excurs über die Verwendung der Edelsteine zum Schmuck von

<sup>\*)</sup> Ein besonders auffälliges Beispiel der verkehrten Benutzung des Isidor findet sich auch in dem unter 3) verzeichneten Buch desselben Verfassers S. 444, wo aus *orig.* 1, 20 auf die Kenntnis der griechischen Tragödie und Komödie unter den Westgothen geschlossen wird.

den urältesten Zeiten an bedient er sich auch einiger in Spanien gefundener römischer Inschriften. So gibt er S. 145 ein Stück der schönen Isisinschrift von Acci bei Montfaucon 2,2 Tafel 136, Mur. 139, 1 und Florez medallas de España 2, 621, natürlich mit den sämtlichen Fehlern der früheren Abschreiber, und S. 146 widmet er der Inschrift von Loja, die ich in den Monatsber. der Berliner Akad. 1861 S. 27 herausgegeben habe, eine eigne Anmerkung. Von dieser Inschrift gab es bis dahin nur den von Muratori 124, 4. 482, 5 und 737, 6 aus den handschriftlichen Sammlungen des 16n Jh. herausgegebenen ganz lückenhaften und unverständlichen Text. Hr. Manuel Cueto y Rivero, ein sehr bescheidener junger Geistlicher, Lehrer des Hebräischen an der Universität von Salamanca (der Lehrstuhl Perez Bayérs) und aus Loja gebürtig, fand das Original dieser Inschrift wieder auf und schickte einen Gipsabgusz an Hrn. Guerra in Madrid, ohne zu ahnen, dasz dies der vermiszte Stein bei Muratori sei, und ohne eine Zeile davon gelesen zu haben; denn er ist sehr verwittert und schwer zu lesen. Rios sagt davon wörtlich: 'unser höchst ausgezeichneter Schüler Cueto hat mit lobenswürdiger Ausdauer endlich die Lesung dieser Inschrift sestgestellt in einer kurzen, aber wichtigen Schrift, welche die Akademie der Geschichte nächstens drucken lassen wird' usw. - 'Dieser Stein besitzt hohen Werth in Bezug auf die Geschichte des Schmucks und der Kleidung,' - er nennt das mit einem für unsere Begriffe absurden, aber sehr schön klingenden Worte, deren er immer in Bereitschast hat, la historia indumentaria de España — 'weshalb unser geliebter Schüler alles Lob verdient' usw. Das wahre ist, dasz ich die Inschrift in Hrn. Guerras Zimmer und unter dessen Augen mit Mühe und mit Hülfe der alten Abschriften entzissert und dann der Akademie in Madrid, auf Hrn. Guerras dringenden Wunsch, nicht auf meinen eignen, die Erklärung vorgetragen habe, in Hrn. Rios Gegenwart, wenn ich mich recht erinnere. Hrn. Cueto, der in Salamanca war, wurde sie abschriftlich mitgeteilt. Dies nur als eine factische Berichtigung. Wir sind zufrieden wenn es gelungen ist, nach den Büchern der Hrn. Lasteyrie und Rios, denen wir dafür zu Dank verpflichtet sind, und nach eigner Anschauung den deutschen Lesern ein genaues Bild jenes in der That auszerordentlichen Schatzes gegeben zu haben. In den prachtvoll ausgestatteten 'monumentos arquitectonicos de España' (von denen his jetzt zwölf Lieserungen erschienen sind) werden die sämtlichen in Guarrazar gefundenen Gegenstände in natürlicher Grösze in bunten Stahlstichen bekannt gemacht werden; Hr. Rios schreibt den Text dazu, wie er zu wiederholten Malen (in den Anmerkungen S. 3. 35. 68. 104. 108) ankündigt.

Wir haben noch länger bei Hrn. Rios zu verweilen, nicht um sein unter 3) angeführtes Buch über die spanische Litteratur, welches er seiner Königin widmet als 'die erste kritische spanische Litteraturgeschichte von einem Spanier spanisch geschrieben', eingehend zu prüfen, was über unsere Competenz hinausgeht und dem Zweck dieser Zeitschrift fernliegt, sondern nur um von dem philologischen Inhalt desselben einen kurzen Bericht zu geben. Denn nach der ausführlichen Einleitung von 106 Sei-

ten. in welcher der Vf. einen Abrisz der litterarhistorischen Bestrebungen seiner Vorgänger gibt und besonders die Deutschen sehr lobt (S. LXXXII ff.). behandelt er in vier Kapiteln auf beinahe 200 Seiten was? - die Schriften derjenigen römischen Dichter und Prosaiker, und in zwei weiteren Kapiteln (S. 195 bis 284) die der christlichen Schriftsteller, welche zufälligerweise in Spanien geboren sind! Zu Ende des vorigen Jahrhunderts schrieben zwei Brüder, Geistliche aus Lucena in Andalusien, Pedro und Rafael Mohedano, eine Litteraturgeschichte von Spanien, deren bis zum Jahre 1791 erschienene zehn grosze Quartbände nur bis auf Neros Zeit kommen und mit dem Dichter Lucanus abschlieszen. Mir ist dies Buch wegen seiner Monstrosität immer auffallend gewesen; Hr. Rios drückt an der Stelle wo er davon spricht (S. LXII) den Wunsch aus, dasz es ihm vergönnt sein möge, sein verwandtes Unternehmen glücklich zu Ende zu führen. Vorher und nachher figurieren übrigens auch in allen spanischen bibliographischen Wörterbüchern (voran Nicolás Antonios bibliotheca vetus, und Rodriguez de Castros biblioteca Española) die alten Autoren unter den modernen. Einen gewissen Einflusz der Heimat auf Denk- und Schreibweise kann man den in Spanien geborenen Dichtern und Prosaikern wol anmerken, obgleich er nie zur Ausbildung einer besondern spanischen Latinität ausgereicht hat neben der africanischen und besonders neben der gallischen. Auszerhalb Spaniens wird daher den meisten der Gedanke. Seneca und Quintilianus zur spanischen Litteratur zu zählen, mit Recht ungefähr so vorkommen, als wollte man, was etwa ein englischer Officier in Calcutta schreibt, zur indischen Litteratur rechnen. Und nicht bloss das: selbst was ein in Calcutta geborener englischer Officier in London schreibt, müste Hr. Rios zur indischen Litteratur rechnen. Dagegen fällt es ihm nicht ein, den im spanischen America geschriebenen Werken eine eigne Nationalität zu vindicieren: im Gegenteil, er zeigt sich groszmütig bereit (S. CV), den spanischen Schriftstellern der neuen Welt einen Platz in seiner Litteraturgeschichte zu vergönnen. Aber die Frage der Berechtigung einmal dahingestellt, sieht man zu, wie der Vf. die betreffenden Abschnitte der römischen Litteratur behandelt, so stöszt man gleich S. 4 auf eine Anmerkung, in welcher er ein für allemal anzeigt, dasz er sich für die Classiker der K. Tauchnitzischen Stereotypausgaben bediene, weil sie zu den sorgfältigsten gehörten und das gröste Ausehen unter den Gelehrten genössen.' Allein bei den unendlich schwierigen litterarischen Verbindungen zwischen Deutschland und Spanien ist, dasz der Vf. nur Tauchnitzische Texte hat, sehr begreiflich und durchaus zu entschaldigen. Auch wollen wir ihm keinen Vorwurf über die Art machen, wie gleich auf derselben Seite 4 einige Stellen aus Strabon griechisch angeführt werden (es sind darin so viel Accentsehler wie Wörter: έλάσαί πείραταί und ähnliches, jedes Iota hat seinen Accent): man kann natürlich nicht verlangen, dasz spanische Setzer griechisch können, da es unter den Gelehrten schwer hält einen aufzufinden der es wirklich kann. Allein in dem ganzen die römische Litteratur betreffenden Abschnitt scheint es, als habe der Vf. keine Ahnung von der Existenz einer deutschen Philologie, welche solche Werke hervorgebracht hat, wie den jetzt

in vierter Auflage erscheinenden Bernhardyschen Grundrisz - der monographischen Arbeiten über einzelne Schriftsteller gar nicht zu gedenken. In Bezug auf die Dichter jener Zeit kennt er von neueren Arbeiten nur das Buch von Herrn Nisard (études sur les poètes latins de la décadence, Paris 1849), das er häufig citiert, sowie einige andere französische Schriften; die collection Nisard gilt ihm auch für das neueste und feinste von Textkritik (S. 66 Anm. 1. S. 168 Anm. und sonst). Das erste Kapitel beschäftigt sich, nach einer Einleitung über Spaniens Zustand vor und unter den Römern, wie man sie iu allen spanischen Büchern findet (z. B. in Modesto Lafuentes Geschichtswerk, und daselbst ohne die Ansprüche auf verlegene Gelehrsamkeit, aber in durchsichtiger und anmutiger Darstellung), mit den 'frühesten Talenten in Spanien', von dem Rhetor Porcius Latro, bei welchem der Vf. S. 33 weislich die Geschichte von seiner lächerlichen Furchtsamkeit verschweigt (Bernhardy S. 236), bis auf Seneca den Rhetor. Hyginus wird S. 39 ohne weiteres Spanien vindiciert: auf die eignen Zweisel des Suetonius darüber (de gramm. S. 115 Reisserscheid) wird gar keine Rücksicht genommen. Im 2n Kap. wird Seneca der Philosoph, den der Vf. in einer leidenschaftlichen Note S. 64 für identisch mit dem Dichter erklärt (denn Martialis I 61, 7 spräche ja nur von zwei Seneca; die Möglichkeit, dasz keiner von beiden die Tragödien gemacht zu haben braucht, fiel dem Vf. gar nicht bei), im 3n Lucanus und Martialis besprochen (Martialis soll sich nach S. 122 die Titel eines quirite, tribuso und padre de familias erworben haben!). Diese beiden vergleicht der Vf. mit den spanischen Dichtern Gongora und Lupercio de Argensola. Lucans falscher Grabstein (Grut. 354, 2) wird S. 103 als eine notable Inschrift angeführt: in der Anmerkung versteckt sich die doch nicht ganz zu unterdrückende Bemerkung, dasz Nicolás Antonio sie für falsch hielt, nemlich nach aller verständigen Vorgang. Ebenso beruft sich Rios S. 146 in gröster Unschuld auf den Grabstein des aus Martialis bekannten Dichters Canius Rufus, der schon bei Gruter im 'thesaurus veterum scriptorum', wie er sagt, unter den spuriis (10, 2) steht. Dann folgen im 4n Kap. Mela, Quintilianus und Florus. Natürlich L. Annaeus Florus: denn dasz wir ihn jetzt Julius Florus nennen und warum, fand der Vf. nicht im Nisard. Aber was soll man dazu sagen, dasz auch Silius Italicus auf zehn Seiten unter den spanischen Dichtern figuriert? Nur der vollständige Mangel an Sprachsinn, welcher selbst den besten Spaniern anhaftet, macht es glaublich, dasz man seit Morales Italicus für den aus Italica gebürtigen halt, statt Italicensis: diesen Unsinn, den kein Nichtspanier jemals nachgesprochen hat, wiederholt Hr. Rios (S. 166)! Es ware ungerecht, wenn man nach der Feststellung dieser Thatsachen dem Vf. die zahllosen peccata im einzelnen, die spanische Orthographie in den lateinischen Citaten, die Uebersetzungsfehler vorwerfen wollte: auch wüste ich in der That nicht, wo damit anfangen und wo aufhören. Es würde mir überhaupt gar nicht beigekommen sein, über diese Teile des Buchs in einem ernsthaften philologischen Journal zu sprechen, wenn es nicht mit der Anmaszung einer höchst gelehrten Arbeit aufträte. Den einzelnen für den ungemein tiefen Stand gelehrter Bildung in seiner Heimat veraut-

wortlich zu machen wird niemandem einfallen: aber dann musz dieser auch nicht fortwährend seine 'groszen Anstrengungen' und 'Nachtwachen' im Munde führen, und nicht wo es ihm einfällt, seine Vorgänger zu meistern suchen, wie z. B. S. 263. Und S. 313 wagt er es gar dem Julius Cäsar Scaliger, und noch dazu in ganz verkehrter Weise, seinen Irtum in Bezug auf des Musãos Hero und Leander vorzuwerfen, den schon sein groszer Sohn bedauerte (man sehe darüber Bernays Scaliger S. 113). Die Sache ist seitdem bekannt und abgethan; Hr. Rios bringt sie wie etwas ganz neues vor und scheint gar nicht zu wissen, dasz es zwei Scaliger gegeben hat; wie er denn auch sicher nicht eine Zeile von dem griechischen Gedicht gelesen hat. Fast noch schlimmer als die Art seines Tadels ist es wenn er lobt, natürlich immer mit Reservierung einer eignen Ansicht, wie z. B. S. XIX seinen Landsmann Hrn. Tomás Muñoz, S. 259 die Schrift von Mörner über den Orosius (Berlin 1844) und S. 346 die von Bourret: l'école chrétienne de Séville sous la monarquie des Visigoths (Paris 1855). Am allerschlimmsten aber ist es, wenn er selbständige Entdeckungen zu machen vorgibt, z. B. S. 266, wo er den viel bestrittenen Titel von Orosius Werk wie nach einer ganz neuen Vermutung erklärt mit Or(ossi) 1 moesta mundi; was auf der letzten Seite von Mörners so eben von ihm belobter Schrift (S. 181) als schon längst von Withof und Frisch vorgebracht zu lesen ist. Dazu sind die besseren unter seinen Landsleuten doch schon zu gewitzigt, dasz sie sich durch so hohle Redensarten imponieren lieszen. In dem dürftigen Kapitel über die christlichen Schriftsteller sieht es nicht besser aus als in den vorhergehenden über die classischen- Von der Secte der Priscillianisten, die in Spanien ihren Hauptsitz hatte, finde ich darin kein Wort: Hr. Rios wird ohne Zweisel erstaunen, wenn er erfährt, was Bernays jungst darüber in der Schrift über die Chronik des Sulpicius Severus (Berlin 1861, S. 5 bis 19) gesagt hat. Kaum dasz Rios im Vorbeigehen (S. 283 Anm.) des Auszugs aus Severus Chronik erwähnt, welchen Florez in der España sagrada (10 S. 428 bis 454, vgl. S. 417) herausgegeben hat. Der Ausrottung des Arianismus wird dagegen im folgemen Kapitel bei Gelegenheit des Bischofs Leander von Hispalis ein schwungvoller Passus mit dem ganzen Stolz spanischer Rechtgläubigkeit gewidmet (S. 322 ff.). Aus den drei folgenden Kapiteln, welche sich mit der Litteratur der westgothischen Zeit beschästigen (S. 285 bis 424), hofften wir trotz alledem etwas lernen zu können, besonders bei dem Anlauf, den der Vf. in dem Buch über den Schatz von Guarrazar genommen hat, worauf er nicht verfehlt ausdrücklich (S. 336 und 422) aufmerksam zu machen. Aber nicht einmal von dem wenn auch höchst unvollkommenen Buch von Aschbach hat der Vf. eine Ahnung. Es ist in Spanien keineswegs unmöglich, sich mit deutschen Werken wenigstens oberslächlich bekannt zu machen, wie die Arbeiten der Hrn. Vazquez Queipo, Berlanga and der Brüder Olivér beweisen. - In der Note S. 322 wird Ulfila zu einem 'Griechen von Nation' gemacht, und an einer andern Stelle beruft sich der Vf. auf einen Ausspruch des Leander zum Beweis dafür, dasz die Westgothen eine eigne Sprache gehabt hätten: ein Punkt welcher, wie er sich in einer eignen Anmerkung zu

S. 325 ausdrückt, 'von sehr gelehrten einheimischen und fremden (?) Autoren in Zweisel gezogen worden sei?! Man sieht, von gothischer Sprache sowie von der germanischen Philologie und ihren Arbeiten ist bis jetzt noch keine Spur über die Pyrenäen gedrungen. Aber auch lateinische Bücher, wie Gustav Beckers Ausgabe des Isidorus de natura rerum (Berlin 1857) kenut Rios nicht: die darin nachgewiesene sehr nahe Beziehung der Isidorischen Gelehrsamkeit zu Suetons prata benannten Büchern (s. Reifferscheids Suct. S. 193 bis 265) hätte Hrn. Rios vielleicht zu ganz anderen Ansichten über seinen Lieblingsschriftsteller (dem er 40 Seiten widmet) führen können, als er sie weitläufig vorträgt. Er versehlt bei dieser Gelegenheit nicht (S. CI und 330) auf seine frühere Schrift, die 'estudios históricos, políticos y literarios sobre los judios en España' (Madrid 1846) aufmerksam zu machen, welche ins Französische übersetzt worden ist und den Vf. zuerst in weiteren Kreisen bekannt gemacht hat. Beachtung verdienen jedoch die S. 365 gegebene Notiz über in Spanien befindliche zum Teil recht alte Handschriften der origines, an denen freilich auch sonst kein Mangel ist, und die S. 348 aus Palomares Facsimiles einer wahrscheinlich im Escorial befindlichen Handschrift mitgeteilten Proben des dem Isidorus zugeschriebenen Gedichtes de fabrica mundi. Danach haben wir auch in dem folgenden 9n Kapitel, welches sich mit den Bischöfen von Toledo, Eugenius, dessen äuszerst schwache Poesien der Vf. ungemein überschätzt, Hildefonsus, Julianus und andern Prälaten, sowie mit den litterarischen Versuchen der Könige Sisebut und Chindasvinth beschäftigt, vergeblich nach einer fruchtbringenden Behandlung dieser, wie der Vf. mit Recht sagt, sehr interessanten, wenn auch nicht gerade erfreulichen Epoche gesucht. Was ein anderer Spanier, Hr. Vicente Lasuente, im ersten Bande seiner 'historia eclesiástica de España' (Barcelona 1855, in der libreria religiosa, in 4 Octavbänden) über diese Zeit sagt, ist, obgleich ohne Anspruch auf bestechende Form und Neuheit, nach unserer Ansicht weit anschaulicher und lehrreicher. Als letzte Hoffnung auf Belehrung und Genusz blieb dann das letzte Kapitel, welches den vielversprechenden Titel führt: 'lateinische Volkspoësie während der westgothischen Monarchie' und mit einem Blick auf das Eindringen der Araber schlieszt. Dies Kapitel und sein Inhalt würde nach unserer Aussassung der Dinge sich etwa eignen, eine Geschichte der spanischen Litteratur einzuleiten. Vergeblich suchten wir bei dem Bild der Sitten und Zustände im Westgothenreich, welches der Vf. in diesem Abschnitt zu entwerfen sich bemüht, nach der Benutzung der nach dem westgothischen Gesetzbuch (welches die Spanier das forum iudicum oder fuero juzgo nennen) hierfür wichtigsten Quelle, nemlich den von Eugène de Roziére aus einer Madrider Hs., gleichsam unter Hrn. Rios Augen, herausgegebenen 'formules wisigothiques inédites' (Paris 1854), welche sich gerade auf die Zeit von Reccared bis Chindasvinth (586 bis 641) beziehen. Es war allerdings nicht sehr schmeichelhaft für die Nation, dasz Männer wie Hr. Rios solche Schätze ganz unbeachtet gelassen hatten. Verzeihlich ist, dasz er Biedenwegs darauf bezügliche commentatio ad formulas Visigothicas novissime repertas' (Berlin 1856,

88 S. 8) nicht kennt, ebensowenig wie das noch neuere Buch von Helfferich (Entstehung und Geschichte des Westgothenreichs, Berlin 1858). In den diesem ersten Teil angehängten ilustraciones (S. 471 bis 522) gibt aber der Vf. Beschreibung und Auszüge aus den lateinischen Hymnen der spanischen Kirche, welche aus der Toledaner Hs. des elsten Jh. Dd 75 in dem zuerst vom Cardinal Cisneros (oder Jimenez, wie man ihn in Deutschland zu nennen pflegt), dann vom Cardinal Lorenzana herausgegebenen 'breviarium gothicum secundum regulam beati Isidori' usw. (Madrid 1775) publiciert worden sind, während sie in Arévalos 'hymnodia Hispanica' (Rom 1786) zum grösten Teil sehlen. — Auf der dem Buch beigegebenen sehr gut ausgeführten Steindrucktafel werden Proben aus dieser Handschrift und aus anderen des Juvencus, Leander, Eugenius, Isidorus und Julianus, worunter der bekannte Codex des Azágra, mitgeteilt. Das ist was der Vf. die lateinische Volkspoesie (poesia popular) nennt, und es sind daraus allerdings manche interessante Dinge zu lernen. Dasz wir unter Volkspoesie etwas anderes verstehen, darf dem Vf. nicht zum Vorwurf gereichen. Aber wenn er mit Recht Gewicht auf den Umstand legt, dasz die Kirche in jeuer Zeit durch Monopolisierung der Bildung die gewis auch in Spanien noch zahlreichen heidnischen Elemente zu verdrängen suchte, so hatten doch diese Elemente und die Erscheinungen, in welchen sie hervortreten, das Interesse des Litterarhistorikers mindestens ebenso in Anspruch nehmen müssen wie iene christlichen Hymnen. Von der Art jenes oben mitgeteilten Grabsteins des Presbyter Crispinus habe ich noch etwa ein Dutzend gröszere und kleinere metrische Grabschriften aus verschiedenen Teilen Spaniens zusammengebracht (einige stehen in den Monatsber. der Berl. Akad. 1861 S. 768), welche sehr geeignet sind die rohe Einkleidung dürstiger eigner Gedanken in kaum verstandene classische Formen zu veranschaulichen, welche überall dem Erwachen der mittelalterlichen Litteraturen zu selbständigen Hervorbringungen vorangegangen sind. Sie entsprechen auf dem litterarischen Gebiet genau dem Stil, den in der Kunst oder im Kunsthandwerk die Kronen von Guarrazar zeigen. Hatte der Vf. nur einige von jenen Gedichten, die in den gangbarsten Büchern stehen, angeführt und besprochen, und dazu etwa noch die sehr merkwürdige von Roziére publicierte metrische dotis formula (abgedruckt bei Biedenweg S. 44 f.) herangezogen (das darin vorkommende deutsche Wort morgingeba hätte seine kühne Annahme einer eignen Sprache der Westgothen noch einigermaszen unterstützen können), so würde er sein Buch mit einer interessanten Parallele zwischen diesen Gedichten und der Architektur der Westgothen haben beschlieszen können.

Seit dem fast zweijährigen Aufenthalt auf der Halbinsel, zu welchem epigraphische Studien mich veranlaszten, verfolge ich mit dem grösten Interesse alle Regungen geistigen Lebens, welche mir von dorther bekannt werden. Das längst erwartete Buch des Hrn. Rios sollte nach der allgemeinen Annahme einen hervorragenden Platz unter diesen Leistungen einnehmen. Um so aufrichtiger bedaure ich, dasz der Vf. sich in diesem ersten Bande vorherschend auf einem Gebiet bewegt, dem er gar

nicht gewachsen ist. Besser wäre es gewesen, er hätte diesen Band gar nicht geschrieben, sondern hätte mit der Zeit und mit den litterarischen Erscheinungen begonnen, mit denen nun wol der zweite Band beginnen wird, und denen er seit langer Zeit ein eindringendes Studium zugewendet hat, wie er zu versichern nicht müde wird; über das nennte und zehnte Jahrhundert sähen wir ihn allerdings auch am liebsten schon glücklich hinweg.

Berlin.

Emil Hübner,

**32.** 

Zu Euripides Taurischer Iphigeneia V. 1134-1136.

άέρι δ' Ιστία πρότονοι κατὰ πρῶραν ὑπὲρ στόλον ἐκπετάσουσι πόδα ναὸς ἀκυπόμπου.

Es ist eigentümlich, dasz diese vielfach behandelte und als heillos verdorben geltende Stelle weder sprachlich noch sachlich den geringsten Anstosz bietet und sicherlich von der Kritik unbehelligt geblieben wäre, wenn nicht das Metrum lehrte, dasz in πρότονοι, wo eine Silbe fehlt, und in ἐκπετάσουσι πόδα sich eine Verderhnis eingeschlichen habe. Diese suchte Seidler dadurch zu heben, dasz er πρότονοι in πρὸ προτόνου und πόδα in πόδες verwandelte. Der erste Teil dieser Aenderung hat wegen der unpoetlschen rein localen Bestimmung keinen Anklang gefunden. Es ist aber überhaupt nicht einzusehen, wie die moorovos in der eigentlichen Bedeutung des Wortes, als die zur Besestigung des Mastes dienenden Taue, in eine passende Beziehung zum Segel zu bringen seien. und es scheint mir daher unzweifelhaft, dasz man darunter die Segeltaue zu verstehen habe, πρότονοι also als Subject festzuhalten sei. Euripides selbst gebraucht das Wort in dieser Bedeutung in der Hekabe V. 112 rac ποντοπόρους δ' έσχε σχεδίας λαίφη προτόνοις επερειδομένας: denn die Taue, auf welche die ausgespannten Segel gestützt werden, sind eben die Segeltaue, die ja wol deshalb, weil sie das Segel tragen, nódec genannt werden. Hat man nun unter πρότονοι die Segeltaue zu verstehen, so darf natürlich  $\pi \acute{o} \acute{o} \alpha$  nicht in  $\pi \acute{o} \acute{o} \epsilon_{S}$  geändert werden, was auch an sich ganz unwahrscheinlich ist, sondern πόδα ist Apposition zu lorla, das Segel ist der Fusz des Schiffes, mit dem es sich fortbewegt. Was bedeudet aber κατά πρώραν ύπερ στόλον, was hat man sich als fast bis zum Schiffsschnabel sich erstreckend zu denken? Sicher nicht die Segeltaue, denn diese werden an Bord nach dem Hinterteile zu besestigt. Also das Segel. Aber dieses kann doch unmöglich ὑπὲρ στόλον reichen. Ferner was soll hier die ganz unpoetische locale Bestimmung? Die Stelle ist anders aufzufassen als es gewöhnlich geschieht. Der von Sehnsucht nach der Heimat erfüllte Chor verweilt mit Liebe bei der Vorstellung, wie das

Schiff die Iphigeneia über das Meer nach Griechenland führen werde, und so erklärt sich die Wiederholung desselben Gedankens innerhalb einer Strophe. Es wird aber hier ein neues Moment hinzugefügt, das rasche Enteilen aus dem Barbarenlande, woran sich dann der Wunsch des Chores knupft, beslügelt in die liebe Heimat zu gelangen. Folglich wird mit den Worten κατά πρώραν ύπερ στόλον gesagt, das Schiff werde mit allen Segeln fahren, es werde nicht blosz die groszen Segel am Hauptmast, sondern auch die axareia an dem auf dem Vorderteile befindlichen Nebenmast ausspannen. So geben die überlieferten Worte einen durchaus angemessenen Sinn, der durch die aus metrischen Rücksichten notwendige Aenderung nicht alteriert werden darf. Vergleichen wir nun die entsprechenden, leider auch verdorbenen antistrophischen Verse: ¿ppuμένα πολυποίκιλα φάρεα και πλοκάμους περιβαλλομένα γένυσιν έσκίαtov. Hier hat man yeven συνεσκίαζον geandert, aber öds και . . συνεσκίαζου läszt sich nicht verbinden und auch der Rhythmus entspricht nicht dem in der Strophe. Ich halte FENYCIN für eine Correctur von ΓΕΝΥ(N)OICIN, also γένυν οίσιν ἐσπίαζον. Vergleichen wir nun περιβαλλομένα γένυν und στόλον εκπετάσουσι πόδα, so ist hier eine Kürze zu viel, und da γένυν und πόδα genau respondieren, so wäre das σι zu streichen. Nun ist die handschriftliche Lesart nicht πρότονοι, sondern πρότονος, und bleiben wir hier bei der Ueberlieferung, so müssen wir exnerácsi herstellen, wodurch zugleich die genaueste Responsion gewonnen wird. Aber πρότονος kann so nicht gesagt werden, und das war ja auch der Grund, warum die Abschreiber anderten, die freilich nicht daran dachten, dasz nag vor noorovog ausgefallen sei. Durch dieses mas wird nicht nur dem Metrum genügt, sondern auch diejenige Auffassung der solgenden Worte bestimmt vorbereitet, die wir oben als die allein zulässige ermittelt haben, da nac noorovoc ennerages lorla ebenso gesagt ist wie πάντα κάλων έξιέναι, έκτείνειν. Der Schluszsatz dieses Strophenpaars dürste so gelautet haben:

στο. ὁ Φοίβός δ' ὁ μάντις ἔχων ἐπτατόνου πέλαδον λύρας ἀείδων ἄξει λιπαράν σ' Αθηναίων ἐπὶ γῶν. ἐμὲ δ' αὐτοῦ προλιποῦ σα βήσει ὁ οθίοις πλάταις · ἀέρι δ' Ιστία πᾶς πρότονος κατὰ πρῶραν ὑπὲρ στόλον ἐκπετάσει, ναός ἀκυπύμπου. [πόδα

άντ. χοροίς δε σταίην, όθι και παρθένος εὐδοκίμων γονέων πέρι πόδ' είλίσσουσα φιλάν\*) προς ήλίκων θιάσοις, ές άμίλλας χαρίτων ζιόδας άβροπέπλου τ' έριν όρνυμένα πολυποίκιλα φάρεα και πλοκάμους περιβαλλομένα, οίσιν έσκιαζον. [γένυν

Ostrowo.

Robert Enger.

<sup>\*)</sup> φιλάμπρὸς gieng mit Umstellung des α über in φιλματρός d. i. φίλας ματρός. In dem strophischen Verse ist vielleicht μελοποιών das ursprüngliche statt ἀείδων.

#### 58.

## Schedae criticae ad tragicos Graecos.

1) Aeschyli Prom. 858 sqq. (H.)

οί δ' (Aegypti filii) ἐπτοημένοι φρένας πίρκοι πελειῶν οὐ μακρὰν λελειμμένοι ήξουσι θηρεύσοντες οὐ θηρασίμους γάμους, φθόνον δὲ σωμάτων ἔξει θεός.
Πελασγία δὲ δ έξεται θηλυκτόνω
"Αρει δ αμέντων νυκτιφρουρήτω θράσει.

Prometheus Ioni postquam finem laborum in Aegypto eventurum demonstravit (v. 847 sqq.), quae deinde futura sint stirpis Inachiae fata, exponit ordine: creatum a love Epaphum terrae Niloticae regno potiturum, at quinta post illum aetate Danai filias redituras in veterem gentis patriam consobrinorum fugientes matrimonia, quippe quae pro nefariis sint ducturae; secuturos brevi intervallo Aegypti natos, nec vero a numine concessum iri, ut optata perfruantur voluptate. verba (v. 861) quae sunt φθόνον δε σωμάτων έξει θεός ad virginum pertinere corpora, quorum potiri non permissurus sit deus Aegypti filiis, mihi quidem omnino persuasit G. Hermannus, neque adduci possum ut probem quae in contrariam sententiam nuper disputavit F. Heimsoethius (de restit. Aeschyli tragoediis p. 431 sq.), qui procorum vitam medio in cursu abrumpendam significare vult Aeschylum usitato Graecis hominibus dicendi cogitandique modo, quo subitam rerum florentium eversionem ad deorum quandam referre soliti sint invidiam: eius modi enim interpretatione et iusta tollitur sententiarum ratio, quae postulet ut captationi coniugii (θηρεύσοντες . . γάμους 860 sq.) diserte opponatur eiusdem denegatio (φθόνος σωμάτων), et obtruditur poetae nostro invidiae divinae notio, qualem quamvis tritam Graecorum plerisque ab Aeschyli saltem ingenio longe afuisse alio loco demonstravi (Philologi vol. XV p. 224 sqq.). mirum surdum illud et caecum floris cuiusque vel fastigii humani odium, e cuius informatione natus videtur apud Graecos communis iste loquendi . usus, data opera a numine divino abiudicavit tragicorum princeps (Agam. 722-732), neque unquam aliter usurpavit φθόνου θεών vocabulum nisi addita mentione sceleris humani, quo excitata esse intellegeretur illa quam dicit invidia, h. e. iusta deorum ira. quae nostro quoque loco obtinet notio: cum enim νάμοι dicuntur ου θηράσιμοι, nefarium iudicatur studium fuisse procorum (cf. Suppl. 9 ἀσεβη, 30 έσμον ύβριστην, 37 ὧν θέμις εξογει, 73 υβοιν, 93 idem), ex quo efficitur non malignitatem aliquam deis tribui, sed indignationem fructu sceleris sceleratos homines privantem, sicut Suppl. 130 sq. aogalāv iubetur Diana virginum diwyμοίς. secuntur versus, qui medella videntur egere, 862 sq. ad quos mea quidem sententia recte adnotat Hermannus, Aeschyli verbis, qualia libro Mediceo tradita sint, solam admitti Wellaueri explicationem interpretantis: 'easque (Danaides) Pelasgia excipiet interfectis illis (kegypti filiis)

ferro muliebri', ut δέξεται referatur ad virgines, δαμέντων genetivus sit absolutus; esse autem id dicendi genus perobscurum, cum virginum pariter ac sponsorum nomina cogitatione sint addenda. quare censet vir summus rem expediri non posse, nisi si statuatur excidisse non nulla, ac fortasse totum locum olim hunc in modum fuisse scriptum:

Πελασγία δὲ δέξεται [τὸν ἐγγενῆ στόλον γυναικῶν, νυμφίων] θηλυκτόνω "Αρει δαμέντων νυκτιφρουρήτω θράσει.

non carent sane haec sententia perspicua, neque est cur ab admittenda lacunae suspitione deficiente leniore remedio abhorreamus, cum praesertim post v. 849 plura excidisse certum sit. sed repugnat Hermanni coniecturae ipsius antiquitatis de Danaidum fatis narratio, quam in Supplicum fabula repraesentavit Aeschylus. ibi enim non post interfectos demum maritos hospitio excipiuntur a Pelasgo virgines, sed diserto ac rato plebiscito (Suppl. 905 sqq.) in civitatem receptas rex defendit ab adventantium propinguorum impetu (876 sqq.), defensis in ipsa urbe propria assignat domicilia (921 sqq.). quam igitur voti partem virgines, dum initio fabulae deos Argivorum patrios precibus adeunt, his conceperant verbis (26 sqq.): δέξασθ' εκέτην | τον θηλυγενή στόλον αίδοιω | πνεύματι χώρας, eam ante pugnam cum Aegypti filiis consertam, ante inflictam Argivis cladem, quanto magis ante conciliatas victoriae praemia nuptias, quibus rebus inter alteram et tertiam trilogiae fabulam locum fuisse probavit Welckerus (de Prometheide trilogia p. 393 sqq.), in ipsa Supplicibus fabula spectatoribus effectam apparuisse in promptu est. et eundem sere rerum narrandarum ordinem servant cetera, quae quidem nobis servata sunt, veterum testimonia: velut Apollodorus (II 1, 4, 6) refert Danaum cum filiabus, postquam ad Rhodum insulam navem appulerit Minervaeque ibi posuerit statuam, inde venisse Argos, καὶ την βασιλείαν αυτοῦ παραδίδωσι Γελάνως ὁ τότε βασιλεύων, postea vero advenisse procos pacem et conubium offerentes (II 1, 5, 1). similia memorat Pausanias (II 10, 1): Δαναός δ' απ' Αλγύπτου πλεύσας επί Γελάνορα . . τους απογόνους τους Αγήνορος βασιλείας Επαυσε. τα δε από το ύτο υ και οι πάντις όμοίως έσασι, θυγατέρων των Δαναού τὸ ές τοὺς ανεψιούς τόλμημα aré. neque ab utroque dissentit Hyginus f. 168. quare neque Hermannus locum corruptum ab omni parte videtur sanasse, et Heimsoethius quam duce libro Cantabrigiensi priore tentavit emendationem δαμέντα (xc. σώματα) eis tantum probabit, qui de procorum corporibus Prometheum verba facere sibi persuaserint. nos ita putamus subveniri posse poetae, ut scribatur:

> Πελασγία δε δεύεται θηλυκτόνο "Αφει, δαμά φτων νυκτιφφουφήτο θράσει,

quod est: 'Pelasgia autem (sanguine) inquinatur ferro muliebri per uxorum pervigilem audaciam.' verbum δεύειν, ubi sententia per se patet, ita usurpatum, ut omisso sanguinis vocabulo idem valeat quod αίμάσσευν, invenies apud Euripidem Herc. fur. 969 (K. = 979 N.) sq.: ὑπτιος δὲ λαΐνους | ὀρθοσεάτας Εδευσεν ἐκπνέων βίον. positum pro futuro tempore tempus praesens ut defendam, ablego te ad nostrae tragoediae

v. 849, ubi eodem modo vaticinium edit Prometheus: ἐνταῦθα δή σε Zευς τίθησιν ξμφρονα nimirum utroque loco graviorem sententiam vividiore dicendi genere repraesentat poeta. iam cum manifestum sit coniungenda esse verba δεύεται θηλυπτόνο "Αρει, vulgatae scripturae quae restant δαμέντων νυπτιφρουρήτω θράσει intellegi nullo modo possunt: nam quominus aptum putemus genetivum δαμέντων e vocabulo "Αρει, obest Graeci sermonis consuetudo, qua haud quidem raro Mars alicuius hominis dicatur caedes quam quis propriis viribus perficit, at nunquam internecio qua quis afficitur, velut (Aesch. Pers. 926) clades a Persis apud Salaminem accepta ut contra spem ipsorum evenisse significetur, non Persarum commemoratur, sed Ίάνων ναύφρακτος "Αρης έτεραλκής\*): est enim, ut ita dicam, omnino activa vocabuli notio (cf. Soph. OC. 1066). absolutus igitur sit genetivus δαμέντων necesse est, quod si verum est, subjecto proprio carere nequit verbum passivum δαμήναι, quoniam nimis remotum est of dé v. 858. quae plane elevatur difficultas probata scriptura δαμάρτων, quae simplicem facilemque praehet sententiam. obiciat fortasse aliquis, δάμαρτας dici non posse Danai filias, quarum corpora deus procis denegaverit (861). at ut taceam, nimis continentem informandum esse Aegypti έσμον υβριστήν (Suppl. 30), si servata coniugum virginitate somno capti locum dedisse putandi sint mulierum vuxtiquouρήτω θράσει, nonne eundem in modum refert de Iphidamante Homerus (A 241 sqq.): ως ο μέν αύθι πεσών ποιμήσατο γάλπεον ύπνον | οίκτρός, από μνηστής αλόχου, αστοίσιν αρήγων, | κουριδίης, ής ου τι γάριν έδε, πολλά δ' έδωκευ? atqui idem Iphidamas (v. 227) γήμας έκ θαλάμοιο μετὰ κλέος îneτ' 'Αχαιών. denique Apollodorus (II 1, 5, 10) cum haec narrat: αί δὲ κοιμωμένους τους νυμφίους ἀπέκτειναν πλην 'Τπερμνήστρας · αύτη δε Λυγκέα διέσωσε παρθένον αὐτὴν φυλάξαντα, satis manifeste indicat, Lyncei fratres eadem temperantia non fuisse. Aeschylus autem etsi contrariam fere causam pietatis Hypermnestrae fuisse tradit (Prom. 868 sqq.), abstinet tamen in Prometheo omni conservatae mulierum castitatis mentione, id quod comparantibus tantas in Supplicum fabula (8 sqq. 37 sqq. 126 sq. 965 sqq.) pudicitiae tributas laudes mirum non posset non videri, si de sororibus quoque Hypermnestrae poeta aliam atque Apollodorus secutus esset narrationem. igitur ut Iphidamantis Homerici abstinentiam, ita Aeschylium σωμάτων φθόνον de perpetuae ac durabilis tori societatis ademptione intellegimus esse accipiendum.

2) Euripidis Iph. Taur. 1245 (1276) sqq.

έπι δ' Εσεισεν κόμαν, παύσεν νυχίους ονείρους, ἀπο δε λαθοσύναν νυκτοπον έξειλεν βροτών, και τιμάς πάλιν Θηκε Λοξία, πολυάνορι δ' εν ξενόεντι θρόνφ Θάρση βροτοίς θεσφάτων ὰσιδαίς.

<sup>\*)</sup> Hanc veram esse loci interpretationem edocemur etiam scholio: ὁ ἀττικὸς στόλος ἀφείλετο (ἀπηύρα) τὴν Περσῶν σωτηρίαν.

ferro muliebri', ut δέξεται referatur ad virgines, δαμέντων genetivus sit absolutus; esse autem id dicendi genus perobscurum, cum virginum pariter ac sponsorum nomina cogitatione sint addenda. quare censet vir summus rem expediri non posse, nisi si statuatur excidisse non nulla, ac fortasse totum locum olim hunc in modum fuisse scriptum:

Πελασγία δὲ δέξεται [τὸν ἐγγενῆ στόλον γυναικῶν, νυμφίων] θηλυκτόνω "Αρει δαμέντων νυκτιφρουρήτω θράσει.

non carent sane haec sententia perspicua, neque est cur ab admittenda lacunae suspitione deficiente leniore remedio abhorreamus, cum praesertim post v. 849 plura excidisse certum sit. sed repugnat Hermanni coniecturae ipsius antiquitatis de Danaidum fatis narratio, quam in Supplicum fabula repraesentavit Aeschylus. ibi enim non post interfectos demum maritos hospitio excipiuntur a Pelasgo virgines, sed diserto ac rato plebiscito (Suppl. 905 sqq.) in civitatem receptas rex defendit ab adventantium propinquorum impetu (876 sqq.), defensis in ipsa urbe propria assignat domicilia (921 sqq.). quam igitur voti partem virgines, dum initio fabulae deos Argivorum patrios precibus adeunt, his conceperant verbis (26 sqq.): δέξασθ' Ικέτην | τον θηλυγενή στόλον αίδοίω | πνεύματι χώρας, eam ante puguam cum Aegypti filiis consertam, ante inflictam Argivis cladem, quanto magis ante conciliatas victoriae praemia nuptias, quibus rebus inter alteram et tertiam trilogiae fabulam locum fuisse probavit Welckerus (de Prometheide trilogia p. 393 sqq.), in ipsa Supplicibus fabula spectatoribus effectam apparuisse in promptu est. et eundem fere rerum narrandarum ordinem servant cetera, quae quidem nobis servata sunt, veterum testimonia: velut Apollodorus (II 1, 4, 6) refert Danaum cum filiabus, postquam ad Rhodum insulam navem appulerit Minervaeque ibi posuerit statuam, inde venisse Argos, καὶ την βασιλείαν αυτώ παραδίδωσι Γελάνωρ ο τότε βασιλεύων, postea vero advenisse procos pacem et conubium offerentes (II 1, 5, 1). similia memorat Pausanias (II 16, 1): Δαναός δ' απ' Αλγύπτου πλεύσας έπλ Γελάνορα . . τους απογόνους τους Αγήνορος βασιλείας έπαυσε. τὰ δὲ ἀπὸ τούτου καὶ οί πάντες όμοίως ίσασι, θυγατέρων των Δαναού τὸ ές τοὺς ανεψιοὺς τόλμημα ark. neque ab utroque dissentit Hyginus f. 168. quare neque Hermannus locum corruptum ab omni parte videtur sanasse, et Heimsoethius quam duce libro Cantabrigiensi priore tentavit emendationem δαμέντα (sc. σώματα) eis tantum probabit, qui de procorum corporibus Prometheum verba facere sibi persuaserint. nos ita putamus subveniri posse poetae, ut scribatur:

> Πελασγία δε δεύεται θηλυκτόνω "Αρει, δαμάρτων νυκτιφρουρήτω θράσει,

quod est: 'Pelasgia autem (sanguine) inquinatur ferro muliebri per uxorum pervigilem audaciam.' verbum δεύειν, ubi sententia per se patet, ita usurpatum, ut omisso sanguinis vocabulo idem valeat quod αξμάσσειν, invenies apud Euripidem Herc. fur. 969 (K. == 979 N.) sq.: ὑπτιος δὲ λαῖνους | ὀρθοστάτας Εδευσεν ἐκπνέων βίον. positum pro futuro tempore tempus praesens ut defendam, ablego te ad nostrae tragoediae

v. 849, ubi eodem modo vaticinium edit Prometheus: ἐνταῦθα δή σε Ζεύς τίθησιν ξμφορονα· nimirum utroque loco graviorem sententiam vividiore dicendi genere repraesentat poeta. iam cum manifestum sit coniungenda esse verba δεύεται θηλυπτόνο "Αρει, vulgatae scripturae quae restant δαμέντων νυπτιφρουρήτω θράσει intellegi nullo modo possunt: nam quominus aptum putemus genetivum δαμέντων e vocabulo Aρει, obest Graeci sermonis consuetudo, qua haud quidem raro Mars alicuius hominis dicatur caedes quam quis propriis viribus perficit, at nunquam internecio qua quis afficitur, velut (Aesch. Pers. 926) clades a Persis apud Salaminem accepta ut contra spem ipsorum evenisse significatur, non Persarum commemoratur, sed Ἰάνων ναύφρακτος "Αρης έτεραλκής\*): est enim, ut ita dicam, omnino activa vocabuli notio (cf. Soph. OC. 1066). absolutus igitur sit genetivus δαμέντων necesse est, quod si verum est, subjecto proprio carere nequit verbum passivum δαμήναι, quoniam nimis remotum est of δέ v. 858. quae plane elevatur difficultas probata scriptura δαμάρτων, quae simplicem facilemque praebet sententiam. obiciat fortasse aliquis, δάμαφτας dici non posse Danai filias, quarum corpora deus procis denegaverit (861). at ut taceam, nimis continentem informandum esse Aegypti έσμον υβριστήν (Suppl. 30), si servata coniugum virginitate somno capti locum dedisse putandi sint mulierum vuxtiquovρήτω θράσει, nonne eundem in modum resert de Iphidamante Homerus ( $\Delta$  241 sqq.): ພ້ຽ ວິ μεν αυθι πεσών ποιμήσατο χάλπεον υπνον | οίχτρός, από μνηστής αλόχου, αστοίσιν αρήγων, | πουριδίης, ής ου τι γάριν ἔδε, πολλα δ' ἔδωκεν? atqui idem Iphidamas (v. 227) γήμας ἐκ θαλάμοιο μετὰ πλέος 『πετ' 'Αχαιών. denique Apollodorus (Il 1, 5, 10) cum haec narrat: αί δὲ κοιμωμένους τους νυμφίους ἀπέκτειναν πλην 'Υπερμνήστρας αύτη δε Λυγκέα διέσωσε παρθένον αύτην φυλάξαντα, satis manifeste indicat, Lyncei fratres eadem temperantia non fuisse. Aeschylus autem etsi contrariam fere causam pietatis Hypermnestrae fuisse tradit (Prom. 868 sqq.), abstinct tamen in Prometheo omni conservatae mulierum castitatis mentione, id quod comparantibus tantas in Supplicum fabula (8 sqq. 37 sqq. 126 sq. 965 sqq.) pudicitiae tributas laudes mirum non posset non videri, si de sororibus quoque Hypermnestrae poeta aliam atque Apollodorus secutus esset narrationem. igitur ut Iphidamantis Homerici abstinentiam, ita Aeschylium σωμάτων φθόνον de perpetuae ac durabilis tori societatis ademptione intellegimus esse accipiendum.

2) Euripidis Iph. Taur. 1245 (1276) sqq.

ἐπὶ δ' ἔσεισεν κόμαν, παῦσεν νυχίους ὀνείρους,
ἀπὸ δὲ λαθοσύναν νυκτοπὸν ἐξεῖλεν βροτῶν,
καὶ τιμὰς πάλιν

δηκε Λοξία,
πολυάνορι δ' ἐν ξενόεντι θρόνφ
Φάρση βροτοῖς θεσφάτων ἀοιδαῖς.

<sup>\*)</sup> Hanc veram esse loci interpretationem edocemur etiam scholio: ὁ ἀττικὸς στόλος ἀφείλετο (ἀπηψοα) την Περσών σωτηρίαν.

De Iove haec dicta esse quivis videt. chorus enim ancillarum Iphigeniae Apollinem concelebrans (1208 sqq.) narravit infantem deum relicta Delo a matre in Phocidem delatum interfecto ibi Pythone occupasse sitam sub Parnaso monte oraculi sedem; at Tellurem, ut privatae antiquo munere Themidi filiae opitularetur, emisisse species nocturnas, quae responsa mortalibus darent, unde factum esse ut orbaretur sciscitantibus Phoebi delubrum, cuius periculi amoliendi causa Apollinem ad patris Iovis solium profectum impetrasse, ut solutis veterum dearum praestigiis suus honos oraculo Delphico restitueretur. iure offenderunt viri docti in eo quod tradita scriptura luppiter diceretur ademisse mortalibus oblivionem nocturnam: nam hoc modo significari potuisse vim atque effectum somniorum vaticinantium (1233 sqq.) quis sibi persuadeat? neque enim per se futurorum casuum auditio qualiscunque vocari potest oblivio, neque, si neglectum his verbis indicare voluit poeta Apollinis cultum, satis diserte est locutus, quoniam nominandus utique fuit Apollo. itaque Marklandus coniecit scribendum esse ἀπὸ δὲ μαντοσύναν πτέ., id quod recepit Schoenius; Nauckius vero legi mavult ἀπο δ' ἀλαθοσύναν \*\*\* qui tamen quo iure in textu, quem repraesentavit in editione altera, omiserit particulam dé, enucleare non potui, sed ego quominus in alterutra acquiescam correctione, in causa est necessaria quaedam, quam requiro, universi loci concinnitas. nimirum accuratius verba contemplantem fugere nequit duplicem proponi corum quae luppiter fecerit narrationem, cum inter se opponantur inimicae potentiae abolitio (1246 sq.) et laetioris rerum status instauratio (1248 sqq.) habita utrimque et dei et mortalium ratione, ut et redditis Apollini honoribus (1248 sq.) respondeat sublata somniorum vis (1246), et restitutae mortalium animis fiduciae opponatur άλαθοσύνα illa sive μαντοσύνα νυπτωπός olim ab hominibus celebrata. huius igitur in locum si contingat ut reponi possit vocabulum eius modi, quo et ipso exprimatur animi aliqua humani condicio, omnia omnino, puto, congruent. quare fortasse est scribendum: απο δ' αδαμοσύναν νυκτωπον έξειλεν βροτών. rariorem hanc vocis formam usitationis loco usurpatam, quae est ἀδημονία, invenimus apud Democritum (Stob. flor. VI 55): ἡμερήσιοι ὅπνοι σώματος ὅχλησιν ἢ ψυχής αδημοσύνην . . σημαίνουσιν. abire autem potuisse vocalem  $\eta$  in  $\alpha$ , ubi Doricae dialecti affectaretur imitatio, concedes considerata vocabuli stirpe, quippe quod a δήμω derivandum esse docuit Buttmannus (lexil. II p. 121 sq. ed. II). iam apicum qui sunt δ' αδαμ- ubi antiquam reputamus formam  $\Delta A \Delta A M$ , quam facile in hac priore vocabuli parte potuerit turbari, cum sexiens eidem fere ductus repeterentur, sponte intellegitur, neque est multo obscurius, quo modo in altera parte per neglegentiam bis exarata littera o (cf. Porsonus ad Eur. Phoen. 1638 p. 115 ed. Lips.) nasci potuerit OO. denique ad sententiam quod attinet, cum propria sit verbi αδημονείν sive αδημείν (Hesvch.) notio horroris cuiusdam, cuius causae non satis perspiciuntur vel qualem ignotae ac plane novae res incutere solent animis (v. Buttmannus l. c. p. 120. 122), nulla videtur inveniri potuisse vox aptior ad significandum caecum illum pavorem hominum, quos in specubus subterraneis (1236 sq. narà dvoqsρὰς γᾶς εὐνάς) per mussitantium umbrarum portenta (1232 sq. νύχια φάσματα, 1243 νυχίους ἐνοπάς) rerum futurarum scientia legimus esse impertitos.

3) Eur. Andr. 985 (1005) sqq. Orestes Neoptolemum Delphos profectum asseverat et Apollini et sibi poenas daturum superbiae:

άλλ' Εκ τ' ἐκείνου διαβολαῖς τε ταῖς ἐμαῖς κακῶς ὀλεῖται γνώσεται δ' ἔχθοαν ἐμ ήν. ἐχθοῶν γὰρ ἀνδοῶν μοῖοαν εἰς ἀναστροφὴν δαίμων δίδωσι κοὐκ ἐὰ φρονεῖν μέγα.

verbis έχθρῶν ἀνδρῶν non Orestis sed deorum (τοῦ δαίμονος) inimicos denotari cum ratio postulet grammatica, desideratur perspicuus sententiarum progressus: nam quod dei dicuntur hominum sibi invisorum fortunam convertere, quaenam inde spes nasci potest Oresti, mortali homini, suam inimicitiam pro principali interitus causa habiturum Neoptolemum? non fugit hoc Kirchhoffium, qui scribi maluit (v. 986) Εχθραν θεού. verum universus locus inde a v. 973 cum ita comparatus sit, ut Orestis potissimum machinis suis (975 sqq.) deoque socio (982 sqq.) freti eluceat suam potentiam certamque victoriam venditandi studium: nam et initium loquendi capit a sua offensione suisque dolis commemorandis, et ad eadem post injectam Apollinis mentionem revertitur (985 ξατ' ἐκείνου διαβολαίς τε ταίς έμαίς): eundem in modum etiam in repetenda deorum commemoratione illum sese gerere consentaneum est, ut non in universum, quales invisis hominibus soleant se dei praestare, exponat, sed suam iram illorum auxilio Neoptolemo' exitil causam fore, suam igitur ultionem numini maxime cordi esse significet. itaque recte habet illud ἔγθραν ἐμήν, cetera sic emendo:

έχθοῶν γὰο ἀμῶν μοῖραν εἰς ἀναστροφὴν δαίμων δίδωσι κοὐκ ἐῷ φρονεῖν μέγα.

4) Eur. Hel. 323 sqq. Helenae falso de Menelai obitu rumore anxiae suadet chorus, ut adeat Theonoen utpote rerum omnium divina scientia praeditam:

τάφον λιποῦσα τόνδε σύμμιξον πόρη, ὅθενπερ εἴσει πάντα, τάληθῆ φράσαι: ἔχουσ' ἐν οἴκοις τοῖσδε τί βλέπεις πρόσω;

non id refert Helenae, ut dicere vera possit, sed ut audiat; quare neque coniungenda sunt εἴσει φράσαι, neque probanda aut Lightfootii coniectura (Philol. XIII 242) ὅθενπερ ἔσται πάντα, sc. ἔχουσα), quippe quae eandem praebeat sententiam, aut similis Augusti Matthiae interpretatio ('dictu vera'), qua plane inutilis additamenti partes deferantur infinitivo φράσαι, denique, quod Musgravio Pflugkioque placuit: τάληθη φράσαι ἔχουσ ἐν οἴκοις, neminem ita accepturum ac si dictum esset ἔχουσα ος τάληθη φράσει recte monuit Dindorfius. Hermannus verba τάληθη φράσσαι pendere statuit ex imperativo σύμμιξον ('conveni virginem, ut vera dicat') non opus esse ratus obiecto sequentis verbi ἔχουσα diserte addito, quod cum durius videretur Nauckio, pro τοῖσδε legi suasit τήνδε. assentior Hermanno omne petendum esse censeuti remedium a vera interpunctione, quam tamen hanc esse existimo:

όθενπες είσει πάντα τάληθη, φράσαι, έχουσ' έν οϊποις τοϊσδε τί βλέπεις πρόσω;

ut φράσαι sit imperativus aoristi generis medii φράζεσθαι, et sententia efficiatur haec: 'veritatem, reputa, cum paratam habeas in his aedibus, cur longinqua quaeris oculis?' cf. Aesch. Eum. 133 φράζου == attende, hoc age, et Suidas v. φραζόμενος σπεπτόμενος, διανοούμενος, ut taceam epicorum poetarum usum.

5) Eur. Heracl. 169 sqq.

έρεις τὸ λῷστον ἐλπίδ' εὑ ρήσειν μόνον καὶ τοῦτο πολλῷ τοῦ παρόντος ἐνδεές, κακῶς γὰρ ᾿Αργείοισιν οίδ' ὑπλισμένοι μάχοιντ' ἀν κτέ.

Copreus Argivorum internuntius postquam varia tentavit ad sollicitandum Demophontem regem, ne contempta Eurysthei potentia neglectaque civium salute senis decrepiti puerorumque infantium tutelam susciperet, in fine orationis subicit verba quae apposuimus. quorum sententia in universum quae sit, facile perspicitur, cum v. 171 sq. edoceamur eo spectare praeconis sermonem, ut vel speciosissimam fiduciae causam, spem dico in futura Heraclidarum virtute ponendam, praecidat regi futilemque esse demonstret; sed accuratius singula perpendenti dubitationem movit mihi extremum vocabulum μόνον. cum enim proxime sequantur haec (170): καὶ τοῦτο πολλῷ τοῦ παρόντος ἐνδεές, h. e. vel hoc (sc. optimum quidque, quod dicere poteris) multo deterius est praesenti rerum statu', perincommode additum apparet eius modi adverbium sive adiectivum, quo aliquantum imminuatur vis superlativi loorov, quam quantum fieri potest augeri postulet oppositionis ratio. itaque non repugnaverim, si quis scribendum esse coniciat: ἐλπίδ' εύρήσειν πόνον, h. e. 'laborem (nunc puerorum causa susceptum) pariturum futurae gratiae spem', nisi forte dubitandum est, an omnino expungenda sint verba ευρήσειν μόνον, utpote quae librarii oscitationi videantur deberi, ubi enim versus antecedentis (168) extremos ductus EMBHCEINOAA comparaveris cum his EYPHCEINMONON, haud scio an suspicaturus sis inde natam esse tantam similitudinem, quod in fine versus posterioris per incuriam repetita prioris clausula spatium verae scripturae praecluserit; deinde utriusque versus extrema pars cum in illo exemplari temporum experta esset iniuriam - nam et v. 168 post εμβήσει, quod nostri omnes habent libri, intercidisse litteram C vidit Reiskius - in conficiendo apographo cogitari potest evanidos ac sententia destitutos alterius versus apices ita esse refictos, ut tolerabilem viderentur praebere intellectum; quod si factum est, nequimus hodie pristinam sententiae formam indagare.

6) Eur. El. 167 sqq.

'Αγαμέμνονος ὧ κόρα, ἥλυθον, 'Ηλέκτρα, ποτί σὰν ἀγρότεραν αὐλάν. ἔμολέ τις ἔμολέ τις γαλακτοπό τας ἀνἦρ Μυκηναΐος οὐριβάτας. versus 169 ut a metro ita laborat a dictione. et metrum quidem ut cum antistrophicis (191) congrueret, unam esse resecandam syllabam vidit Seidlerus, qui alterum illud τις eiecit praeeunte Victorio, ut glyconeum praecederet diiambus sive prosodiacum dochmius: ἔμολέ τις ἔμολε ν γαλαπτοπότας ἀνήρ, ad dicendi autem modum quod attinet, minime videtur carminis gravitati convenire puerilis ista locutio, qua agrestis aliquis homo vocatur γαλαπτοπότης ἀνήρ, multoque etiam magis absonum est, quod non nullis placuit, cogitare de γλαπτοφάγοις hominibus iustissimis Homeri (N 6). diguior utique poeta oratio evadet, ubi scripseris:

ξμολέ τις ξμολεν γὰ ο ἀγοοβότας ἀνήο, qua emendatione lucramur etiam voculam γά ο paene necessariam, cum causam sui adventus Electrae expromant mulieres Argivae; cuius particulae vel post tertium quartumve enuntiati verbum positae exempla congessit Dobraeus adv. II p. 262 sq. videtur autem non oculorum in legendo sed aurium in dictando errore peccasse librarius.

lam de antistrophico versu videamus, qui interpretatione magis quam emendatione videtur egere. aspernatae igitur Electrae festi Iunonii concelebrandi societatem (175 sqq.) chorus suadet haec (189 sqq.):

μεγάλα θεός άλλ' ἔθι καὶ παρ' ἐμοῦ χρῆσαι πολύπηνα φάρεα δῦναι χρύσεά τε χάρισαι προθήματ' ἀγλαΐας.

versus extremi in parte glyconea quod sedem mutavit dactylus, ea re responsionem antistrophicam non tolli exempla docent ab Hermanno notata (el. d. m. 529, 12). scripturae autem sinceritatem ex parte asserit, nisi fallor, Hesychii glossa haec: πρόθημα δόμα η ατι (sic traditum est) πρόσθημα καὶ προσθήκη ἡ (l. ἢ) πλεπτάνη (quod dedit Salmasius pro πλεπταμένη), unde id certe licet colligere, explicatum olim esse vocabulum πρόθημα et voce δόμα et voce πλεπτάνη. quarum notiones etsi mirum quantum inter se discrepant, ut vix queas informare, quo modo ad eandem glossam illustrandam potuerint adhiberi, cadit tamen utraque in hunc nostrum poetae locum; si quis enim coniunxit haec: χάρισαι προθήματα, pronum suit ut πρόθημα statueret significare donum sive donarium; rursus ubi forte quis antea dicta ab Electra (175 sqq.) memoria tenens: οὐπ ἐπ' ἀγλαΐαις, φίλαι, | θυμόν, οὐδ' ἐπὶ χουσέοις | ορμοισιν πεπόταμαι intellexit inter προθήματα illa et hos δρμους nullum re vera intercedere discrimen, fieri potuit ut nasceretur interpretamentum πλεπτάνη huic tantum loco accommodatum; quae cum coniuncta ex aliquo commentario in suum lexicon derivasset Hesychius, effecit ut et sibi postmodo ex Euripide lux posset affundi et ipse tueretur verba Euripidis. sed totius loci ratio grammatica quae sit, iam videtur quaerendum. Seidleri quidem sententiae duplici interpunctione separantis imperativum γάρισαι a relicua enuntiati parte, ut significet 'quaeso' vel sodes, προθήματα alterum sit obiectum verbi χρησαι, obest impeditior dicendi modus, id quod ipse videtur sensisse vir clarissimus, cum Victorii et Musgravii coniecturis usus ediderit χάρισιν προσθήματα (h. e. adminicula venustatis) adversante et tradita scriptura et Hesychio (l. c.), si modo iure statuimus nostrum locum a grammatico respici, qui cum in interpretamentorum numero recenseat πρόσθημα et προσθήκη, doceat haec ipsa poetae non esse tribuenda. verum χρύσεα προθήματα per se quo modo accipienda sint cum facile pateat comparantibus superiores versus (175 sqq.), quorum sententiae haec verba respondent, verbum autem χαρίζεσθαι dativum aliquem sibi deposcat, quo referatur, malim extremo mutato vocabulo sic scribere:

προθτά τε χάρισαι προθήματ' ἀγλατα,
quae significare arbitror: 'largire diei festi laetitiae ornamenta aurea'
h. e. 'da hoc celebritati festi, ut tu quoque auro ornata incedas.' ἀγλατα
enim illa cum in deae honorem esset instituta, ipsi deae gratum factura
erat Electra, si id a se impetrasset, ut missis lacrimis, quas solas sibi
delicias esse antea dixerat (v. 181), decoro habitu laeta laetis se immisceret choreis festique morem debita coleret observantia. ceterum de significatione vocabuli etiam singulari numero usurpati cf. Panyasin (apud
Athen. Il 37°) de vini virtute haec dicentem: ἐν μὲν γὰρ θαλίης ἱερὸν
μέρος ἀγλατης τε, | ἐν δὲ χοροιτυπίης πτέ.

Eur. Or. 11 sqq.
 οὖτος φυτεύει Πέλοπα, τοῦ δ' ᾿Ατρεὺς ἔφυ,
 ὧ στέμματα ξήνασ' ἐπέκλωσεν θεὰ
 ἔριν, Θυέστη πόλεμον ὅντι συγγόνφ
 θέσθαι.

pridem dubitatum esse de vocabulo ξοιν propter languidam atque inutilem eiusdem notionis repetitionem, quae efficitur sequente continuo πόλεμον, testimonio est varia lectio a scholiasta Marciano tradita Έρις, quam tamen iure improbat Porsonus, cum proprium sit Parcarum fatalia fila nendi officium. mihi glossematis culpa labem contraxisse videtur textus, cum ad explicanda στέμματα lector aliquis in margine ascripsisset idem quod nunc in scholiis habemus, ξρια, quod ubi in verborum ordinem se insinuavit, factum est, puto, ut expelleret genuinam lectionem, quae fortasse fuit στυγνόν sive λυπρόν sive καινόν sive aliud eius modi adiectivum cum accusativo πόλεμον coniungendum.

8) Eur. Herc. fur. 408 sqq. Herculis recensentur facinora:
τον Ιππευτάν τ' 'Αμαζόνων στρατόν
Μαιᾶτιν ἀμφὶ πολυπόταμον
ἔβα δι' ἄξεινον (sic ex coni. Meinekii) οἶδμα λίμνας,
τίν' οὐπ ἀφ' Ἑλλανίας
ἄγορον ἁλίσας φίλων;
πόρας 'Αρείας πέπλων
χρυσεόστολον φάρος,
ζωστῆρος ὀλεθρίους ἄγρας.

verba quae sunt πέπλων χουσεόστολον φάρος ut-per se possint ferri, accusativi tamen φάρος et ἄγρας iusta carent explicatione: nam quominus pendere putentur a verbo ἔβα (v. 410), id officit quod alia significatione usurpatus est accusativus στρατόν (v. 408), alia ei quos antea notavimus, ut non videantur eadem constructione fuisse complectendi; hoc dico, priori accusativo solam significari regionem, quo tetenderit Hercules, at in vocabulis φάρος et ἄγρας eundem casum notionem assumere quae-

rendi sive appetendi. itaque dudum viri docti (ut Dobraeus adv. Il 117) suspicati sunt, pro illo  $\pi \acute{e}\pi \lambda \omega \nu$ , quod ne probata quidem constructione totius loci satis eleganter censeremus esse dictum (qua enim re differt  $\pi \acute{e}\pi \lambda \omega \nu$   $\varphi \acute{\alpha} \varrho o_{\varsigma}$  a simplici  $\varphi \acute{\alpha} \varrho \epsilon \iota$ ?), reponi debere participium aliquod, quocum coniungerentur accusativi sequentes, quorum Nauckius proxime videtur ad veritatem accessisse coniciendo  $\pi o \vartheta \check{\omega} \nu$ . cui viri doctissimi emendationi meam, non quo meliorem ducam, sed in re dubia ut meum quoque interponam suffragium, addiderim hanc:

πόρας Αρείας μετ α χρυσεόστολον φάρος

(cf. Heracl. 215 sqq. φημὶ γάρ ποτε σύμπλους γενέσθαι τῶνδ' ὑπασπίζων πατρί, ζωστῆρα Θησεῖ τὸν πολυκτόνον μέτα): addita enim praepositione μετά satis distincte separantur diversae notionis accusativi, neque abrumpitur ea mutatione συνάφεια quae in hac parte carminis obtinet numerorum, cum clausula versus emendati natura brevis producatur sequentibus litteris χρ (cf. Soph. El. 9). originem autem inde duxit corruptela, quod antecedentis versus extrema syllaba (412 (ΦΙ)ΛΩΝ) ab incurioso librario repetita est in fine v. 413, unde nati sunt ductus ΜΕΤΑΛΩΝ, qui deinde coaluerunt in ΠΕΠΛΩΝ.

Praeterea v. 416 sententia videtur postulare ut legamus ὀλεθοίους τ' ἄγρας, quoniam novi aliquid commemoratur, neque ullam continet hic versus vocabuli φάρος explicationem.

9) Eur. Herc. fur. 949 (959) sqq.

κάνταῦθα γυμνὸν σῶμα θεὶς πορπαμάτων
πρὸς οὐδέν ἡμιλλᾶτο, κἀκηρύσσετο
αὐτὸς πρὸς αὐτοῦ καλλίνικος οὐδενὸς
ἀκοὴν ὑπειπών.

Hercules, ut refert nuntius, vesania correptus in itinere sibi visus erat versari (911 sqq.) quasi suscepta adversus Eurystheum expeditione (933 sqq.), cum re vera aedium suarum omnes pererraret cellas atque angulos; deinde observatis rite viae stationibus postquam Megaris, quas finxerat, fessum scilicet corpus quiete ciboque refovit, iam ad Isthmum opinatus se pervenisse expertusque ibi robur suum in sollemnium ludorum vano certamine victorem sese ipse pronuntiaverat, et quidem οὐδενὸς ἀποὴν ὑπειπών. rectius coniungi inter se οὐδενὸς ἀκοήν quam καλλίνικος οὐδενός, licet καλλίνικου τῶν ἐγθρῶν γίγνεσθαι dictio sit Euripidia (Med. 760), sententia monemur nostri loci necessaria, quippe neque veri neque ficti adversarii victorem se praedicare potuit Hercules praeconem imitatus, quandoquidem non solebant praecones eorum qui victi essent nomina declarandae addere victoriae. quid igitur sibi vult illud οὐδενὸς ἀκοὴν ύπειπών? significari censuit Augustus Matthiae, ut tamen ipse dubitanter sententiam proferret, renuntiasse Herculem victoriam suam nullo (h. e. spectatorum coetu, quem praeter heroem mente captum non adesse omnes intellexerint) attendere iusso, et tangi eis verbis notum praeconum morem, antequam nuntiqs suos expromerent, ad auscultandum homines vocantium (ἀκούετε λεώ); sed vocabulum ἀκοή vereor ut unquam usurpatum sit ad denotandam actionem audiendi; certe Telemachus πλέων μετὰ πατρὸς ἀπουὴν (β 308 ở 701 alibi) rumorem vel famam sequitur patris (cf. ν 415 πλέος); deinde vero Euripidem in simplici rerum narratione tam contorto modo esse locutum, cum ad manum esset quod nemo non erat intellecturus: οὐδένα πλύειν πελεύσας, ego mihi nequeo persuadere, et assentior Nauckio graviter corrupta verba esse iudicanti. periculi igitur faciendi causa scripserim: οὐδενὸς ἀλκὴν ὑποσχών\*), h. e. ° nullius (adversarii) sustentato robore'. ne dicas languidam hanc esse sententiae, quae in ν. άμιλλᾶσθαι insit, iterationem: nam accedit sane aliquid novi coloris, cum diserte adicitur eum, qui tanto opere gloriatus sit quasi parata victoria, laborem re vera in parandam impendisse nullum, id quod omnium minime decebat Herculem, heroem aliquin impigerrimum.

10) Eur. Cycl. 359 (361) sq.

μή μοι, μη προδίδου.
μόνος μόνω κόμιζε πορθμίδος σπάφος.

hos versus ita scriptos se non intellegere fatetur Nauckius (adn. crit. p. XIV), neque priorum cuiquam editorum melius res cessisse est existimanda. verba sunt Satyrorum, postquam execrati sunt improbam Polvphemi voracitatem (354-368), absentem Vlixem, qui post v. 353 in antrum Cyclopis intrasse cogitandus est (cf. v. 372), implorantium, ut sibi quoque terrae nefastis sacrificiis commaculatae (362 sqq.) longaeque servitutis (23 sq. 75 sq. 437 sq. 442 sq. 701 sq.) praebeat effugium. et absentem quidem quod appellant nihil habet offensionis: est enim eius modi imploratio voti instar sive desiderii vehementer ac vivide enuntiati; at permira est corundem hortatio clamantium: μόνος μόνω κόμιζε πορθμίδος σπάφος, h. e. 'solus soli praepara navigii alveum': nam utrocunque modo explicaveris dativum μόνφ, sive ad Satyros rettuleris, ut sententia sit: 'solus tu mihi soli fac fugae copiam', sive de Vlixe Graecisque dictum acceperis, ut neglectis Satyris iubeatur suae salutis habere rationem, inepta utique nascetur sententia, quoniam nec tam ridicule impudentes informari a poeta potuerunt Satyri, ut sperarent heroem, quem modo ne proditorem ageret dehortati essent, desertis veteribus sociis omnem sospitandae lascivae catervae navaturum operam, nec tam fatui, ut solitariam ei fugam suadendo ipsi manifeste contradicerent eis quae continuo subiungunt: χαιρέτω μέν αυλις ήδε πτέ. (361 sqq.). quid multa? genuinam loci scripturam hanc puto fuisse:

μή μοι, μη προδιδούς μόνος μόνω κόμιζε πορθμίδος σκάφος,

h. e. 'noli, obsecro, noli proditoris instar solus soli tibi tuisque (quippe sine sociis navem gubernare nou poterat) salutem quaerere (sc. sed me quoque tecum avehas).' προδιδούς sic absolute positum cum per se pateat quo referendum sit, nemini, spero, erit suspectum; quare inutilis est Bothii contectura pro ήθικοῦ illo μοι legi iubentis με.

11) Rhesi v. 243 (250) sq. excubitores Troiani admirati Dolonis audaciam modo ad speculandum profecti (post v. 223) gloriautur hunc in modum:

<sup>\*)</sup> cf. Soph. Trach. 1273 sq. τῷ τήνδ' ἄτην ὑπέχοντι.

έστι Φουγών τις έστιν άλκιμος.

ένι δε θράσος εν αίγμα ποτί Μυσων ος εμάν συμμαγίαν ατίζει. omnino reicienda est scholiastae Vaticani non in tempore docti adnotatio, qua ad notum illud proverbium ablegamur, quod est Μυσών ἔσχατος, vulgo usurpatum ad significandos homines despicatui habitos (cf. paroemiogr. Gr. ed. Gotting. t. I app. II 85 p. 411 sq. ann.): nimis enim inepti essent milites Troiani, si vilium et abiectorum hominum exemplum proposituri commemorandos eligerent eos, quos postea in sociorum recensent numero (v. 531 [541] cf. K 430. B 858 sqq. Q 277 sq.); qualem neglegentiam ne Rhesi quidem auctorem, quamvis importunum doctrinae undique corrasae ostentatorem, credibile est admisisse. quod cum probe perspexerit Vaterus, miror eum iudicasse ferendum fuisse locum, si satyricum drama Rhesus esset, quasi vero carere omnino possit fabula satyrica eorum quae dicuntur ad informatam rerum condicionem aliqua accommodatione. nihilo aptior evadit loci sententia G. Hermanni interpretatione, qui deleta post v. αίχμα interpunctione verbisque ἔνι δὲ.. arizes in unum enuntiatum coniunctis (opusc. III 302) haec vult dici a poeta: Ενεστι θράσος εν αίγμη προς έπεινον, ος έμην Μυσων (i. e. έμου ώς Μυσου όντος) συμμαχίαν ατίζει: sic enim neque eximitur e militum oratione sociorum contemptus, quem abesse debere vel mediocris poeta non potuit non intellegere, neque qui sit usus vocabuli συμμαγία potest enodari, cum recte moneat Vaterus, cos contra quos spiritus sese sumpsisse inctent Troes, hostes esse, non socios; qui tamen ne ipse quidem omnia videtur expedivisse interpretando: 'qui meam cum Mysis societatem despicit'; quippe cur Mysorum potissimum socios strenuos, vel cur omnino alius cuiusvis gentis socios hostibus sese probare studerent Troes, cum illi certe gravissimos sibi adversarios deputarent ipsos Troiae incolas, ceteros secundo loco numerarent? quod contra commode asseverarent milites Troiani, sociis suis sese, quam digni essent eorum auxilio quamque eorum virtuti pares, illustri documento, nimirum Dolonis popularis fortissimo auso, modo ante oculos proposuisse; universorum autem ἐπικούρων e numero cur solos Mysos commemorent, causa cogitari potest ea, quod illos in vigiliarum ordine proxime narrantur excepisse (530 sq.): Κίλικας Παίων στρατός ηγειρεν, Μυσοί δ' ήμας (cf. schol. Vat. Cobeti ad v. 5, post Geelii Phoenissas p. 294), ut haud absurde dicturos intellegas, non sane ignavius sese munere suo functos esse quam Mysos. suadeo igitur ut corrigatur:

ἔνι δὲ θράσος ἐν αίχμα πόθι Μυσων ος ἐμὰν συμμαχίαν ἀτίζει; h. e. 'quisnam iam Mysorum (i. e. sociorum) meam contemnet societatem?' ut μείωσις quam dicunt in verbis insit gloriantium, se socios omnes virtute anteisse.

12) Photius in lexico (p. 226, 11 Pors. = p. 194 Lips.) ν. λίσπας. haec habet: ἐκωμωδοῦντο λίσκαι οἱ ᾿Αθηναῖοι ἀπὸ Θησέως · ἐπεὶ Ἡρακλῆς δοκεῖ ἀρπάσαι ἀπὸ τῆς πέτρας τὸν Θησέα ὁ τὴν ἐν Ἅλιδου ὡσ μειαν (sive ὡσμειαν) την πρὸς τὴν πέτραν τῶν ἰσχίων. corruptelae notam in codice Galeano appictam esse monet editor Cantabrigiensis; præterea verba ipsa seu verborum fragmenta, qualia tradita

sunt, docent primum non Photii esse extremam interpretamenti partem, quae legitur post v. Θησέα, sed ex antiquo aliquo scriptore sumptam servata genuina enuntiati forma: nimirum ne grammatico quidem tanta videtur tribuenda esse socordia, ut suam continuans sententiam brevi intervallo separata dedisse putetur ἀπὸ τῆς πέτρας.. πρὸς τὴν πέτραν, cum aut scribendum esset από της πέτρας .. πρός ην, aut altero loco pronomine avrós utendum; quod contra consulto repetitum esse Thesei nomen intellegitur, ut quo sequentia referenda essent patesceret. deinde iacturam apparet esse factam verbi alicuius praedicativi, unde pependerit illud  $\pi \rho o c$ , et reponendum esse pro vocula o, quae intellegi non potest, pronomen relativum os, hiscentis remedium constructionis; denique verba quae sunt ος την έν Αιδου et προς την πέτραν των ίσηίων metro contineri iambico nemo semel monitus negabit. iam quaenam loci depravati fuerit sententia, facile perspicimus adhibita glossae apud Photium sequentis, quae est Monai, explicatione, quacum omnino congruit Suidas v. Monoi (cf. schol. Aristoph. Eqq. 1368 Duebn. et Hesychius v. Μοποι, Apostolius v. ἀπόγλουτος ὑπάρχεις cent. III 36), ubi legimus λίσπας sive ἀπογλούτους Athenienses esse dictos non nullorum opinione διὰ τὸ Θησέα μετὰ Πειρίθου καταβάντα εἰς Αιδου καὶ πρός τινα πέτραν υπό Περσεφόνης επικαθεσθέντα συν το Πειρίθω, Ήρακλέους έπὶ τὸν Κέρβερον κατελθόντος παρὰ τῆς θεοῦ τε αὐτὸν έξαιτησαμένου καί της πέτρας αποσπώντος, έγκαταλειφθήναι το προσηνωμένον αυτή τῶν γλουτῶν μέρος. causam vero in Orcum descendendi ambobus fuisse Proserpinam Pirithoo rapiendam referunt Diodorus Siculus (IV 63) Apollodorus (II 5, 12, 5) scholiasta Apollonii Rhodii (ad I 101 sqg.) Horatius (c. III 4, 79 sq.) Hyginus (f. 79) alii. quae cum cogitatione complector, hunc fere in modum mihi videntur restituendi esse ignoti auctoris trimetri:

> ος την εν "Αιδου [νεοτέφων αναφπάσαι] βασίλειαν [έλθων Πειρίθω συνέμπορος προσάπτε] ται πρός την πέτραν των ίσχίων.

ad litterarum ductus quod attinet, sive Galeani archetypum totum statuis exaratum fuisse uncialibus (id quod factum esse videtur Dobraeo praef. p. X = XVI), sive, ut in apographi hac parte, quae debetur manui D (praef. p. IX = XV), exceptis lemmatis omnia perscripta fuisse minusculis, proclive utique fuit, ut evanescente apicum forma βασίλειαν abiret in ωσμειαν (cf. Bastius ad Greg. Cor. p. 708), cui si postmodo corrector aliquis, quod genus hominum mira licentia in Photii textu fertur esse grassatum (praef. p. IX = XV), emendandi scilicet causa spiritum addidit, vitari vix potuit, ne in duo vocabula dispescerentur litterae. Os cur legendum sit, supra monuimus; την deinde illud accentu carens e ται potuisse nasci facile concedetur. versuum numerus Euripidio stilo non videtur esse indignus: nam et anapaestos praeter nomina propria in prima sede collocatos ab huius poetae arte minime esse alienos quamlibet eius paginam evolventi tibi patefiet (cf. v. c. Hel. 749. 774. 901. 955. Med. 958. Iph. T. 1168. Iph. Aul. 643), et in speciem dipodiarum discriptos h. e. caesura carentes trimetros haud raro eundem panxisse testimo-

nio sunt, qui mihi obiter nonnullas fabulas oculis perlustranti se obtulerunt versus Iph. A. 309. 693. Iph. T. 684. 1422. Hel. 935, quales ne a Sophoclis quidem Aeschylive tragoediis abesse monstravit Hermannus (el. d. m. p. 111 sq.). neque minus grammatica loci conformatio sapit Euripidem, quippe cui praesentis ille historici usus, cuius in tertio versu vestigium videmur eruisse, tantum non tritus sit in eis maxime enuntiatis, quae narrationi alicui interposita relativis introducuntur particulis, vel si proxime antecedat aut sequatur tempus praeteritum, e. c. Suppl. 642 (640) sq. Καπανέως γαρ ην λάτρις, | ον Ζευς κεραυνώ πυρπόλω παταιθαλοί (cf. Suppl. 30. 989. Iph. A. 240. Iph. T. 34. El. 417. 540. Herc. fur. 7. 252. Hec. 21 sq. 1112. Bacch. 42. Hipp. 34 sqq. cum Valckenarii ann. Reisigii coni. in Aristoph. praef. p. XII). genetivum τῶν ἰσχίων usurpatum ad significandam partem corporis, ex qua Theseus affixus fuerit saxo, tuetur dicendi genus illud notissimum: λαμβάνειν τινα της γειρός, κατασπάν τινα του σκέλους et similia (v. Matthiae gramm. Gr. § 331). ceterum fortasse Hesychius hunc ipsum locum de quo agimus respicit v. λίσποι, ubi scriptum est: λίσποι 'Αθηναῖοι' ἀπὸ Θησέως, απὸ τοῦ ἐν ''Αιδου προσσχεθῆναι τῆ πέτρα ἀπὸ τῶν γλουτῶν (sic enim legendum est deleta post πέτρα interpunctione, quam posuit M. Schmidtius), quibuscum conferas eiusdem glossam ίσχία τὰ ποῖλα τῶν γλουτων: denique συνέμπορος h. e. comes Pirithoi apte diceretur Theseus, sicut in Aeschyli Choephoris (204. 699) Pylades vocatur Orestis συνέμπορος, et in Euripidis Bacchis Maenadum chorum deus appellat παρέδρους suas και ξυνεμπόρους (Bacch. 57).

Euripidios igitur sive Euripidiorum similes nobis hic versus videmur deprehendisse; sed de fabula, unde sumpti sint, vereor ut certi quicquam possit statui. de satyrico quidem dramate quominus cogitem, prohibeor ipso dicendi genere, in quo videatur poeta sponte oblatam ioci captandi occasionem quasi de industria sprevisse posito honesto illo vocabulo loziov. tragoediam autem, cui insertos olim fuisse veri sit simillimum, cum circumspicio, in Pirithoum incido Euripidis, et sunt fortasse verba Aeaci explicantis sciscitanti Herculi miserum vincti Thesei habitum (cf. Welckeri tragodumena Gr. II 589 sqq.), etsi ambigo num in' ea fabula, cuius in Orco universa versaretur actio, satis eleganter Proserpina dici potucrit ή εν "Αιδου βασίλεια. certe cum bis in alius argumenti tragoediis huius rei mentionem iniecerit Euripides (Herc. fur. 619. Heracl. 217 sq.), potuit et tertio aliquo loco, ubi de Thesei factis fatisque sive obiter ageretur sive data opera, eandem in memoriam revocare auditorum, quod qua in fabula et quanam factum sit oblata sermonis opportunitate, in tanta poesis expatiandi licentia et in tam frequenti apud tragicos veteres Atticarum rerum commemoratione quis pro certo ausit affirmare?

Scr. Berolini.

Guilelmus Hoffmann.

#### 54.

# Zur Litteratur von Xenophons Hellenika.

- 1) Quaestiones Xenophonteue. dissertatio inauguralis. scripsit Richardus Schneider. Bonnae 1860. 36 S. 8.
- 2) Quaestionum Xenophontearum particula IV. scripsit G. A. Sauppe. Liegnitz 1861. 20 S. gr. 4.

Beide zwar kleine, aber für Freunde Xenophons interessante Schriften geben einen Beitrag zur Frage über die Handschriften der Hellenika, die zweite auch zur Kritik des Oekonomikos und Kynegetikos. Wir beschränken uns hier auf die der kritischen Nachhülfe vor allen bedürftigen Hellenika und beginnen mit Nr. 2, weil wir auf das Resultat der Besprechung dieses Programms die Beurteilung von Nr. 1 wenigstens teilweise zu gründen haben.

Wer sich mit der Kritik des Textes der Hellenika speciell beschäftigt hat, weisz auf wie unsicherem Boden sich dieselbe bewegte, so lange auszer den alten Ausgahen die Gailschen Varianten die einzigen Hülfsmittel waren. In vielen Fällen war man ungewis, ob, wo Gail schweigt, die Lesart in Schneiders erster Ausgabe, nach welcher von jenem die Pariser Hss. verglichen waren, auch die der Hss. sei; auch schienen auszere Gründe dafür zu sprechen, dasz man sich auf positive Angaben Gails nicht überall sicher verlassen könne. Dieses Gefühl der Unsicherheit wurde gesteigert durch die Mitteilung einer Collation der beiden besten Hss. B und D von III 1, 5 bis III 2, 18, die von Häusser angestellt und von Hertlein im Wertheimer Programm von 1841 veröffentlicht worden war. Häussers Angaben stimmten vielfach nicht mit Gail, und noch weit öfter gab er was dieser ganz übergangen hatte. Aerger noch wurde die Verwirrung teilweise dadurch, dasz manche, die Gails Werk nicht zur Hand hatten, sich auf Schneiders zweite Ausgabe verlieszen, in der die Gailschen Varianten bereits benutzt, aber ebenso nachlässig wiedergegeben als principlos angewendet waren. Nachdem über diesen Misstand manche Klage laut geworden und man Jahre lang der Veröffentlichung der im J. 1843 von G. A. Sauppe an Ort und Stelle angestellten Collationen. Pariser Hss. vergeblich entgegengesehen hatte, da erschien im J. 1853 die Oxforder Ausgabe von L. Dindorf mit der Versicherung von Seiten des Hg., seinem Texte liege eine genauere Collation von B und eine bei weitem sorgfältigere von D als die Gailschen zu Grunde. Nun glaubte man einen zuverlässigen Apparat, namentlich die Pariser Hss. betreffend. beisammen zu haben, und das um so mehr, weil Sauppe auch nach Dindorf wieder viele Jahre schwieg. Jetzt endlich, 18 Jahre nach seiner Pariser Reise, 8 Jahre nach Dindorfs Oxforder Ausgabe, überrascht uns Sauppe im vorliegenden Programm wenigstens mit einem Teile seiner damals gewonnenen Ausbeute. Er gibt zunächst auszer Varianten zum Oekonomikos und Kynegetikos eine äuszerst genaue Vergleichung des cod. B von I bis II 2, 10 und des cod. D von I bis III. Die Collation wird in der

Weise mitgeteilt, dasz ohne Rücksicht auf Häusser und Dindorf nur Gail berichtigt und ergänzt wird. So viel sieht man auf den ersten Blick: Gail hat vieles und oft nicht unwesentliches weggelassen; nicht so zahlreich ist das was er falsch gelesen hat. Auch Häusser berichtet manches anders als Sauppe, besonders zu III 1, 22. 23. 24. 2, 2. 10. Vor allem aber wichtig ist es, wie sich Dindorf zu Sauppe verhält. Letzterer fordert für sich unbedingten Glauben und will als disceptator angesehen sein überall wo Gail und Dindorf differieren. Da S., der uns eine bewährte Autorität ist, seinen Anspruch auf Autopsie gründet. Dindorf aber die Collationen durch andere hat ausführen lassen, deren Zuverlässigkeit wir ebenso wenig kennen als ihre Namen, so wird niemand darüber in Zweifel sein, dasz die Angalien des erstern für sicherer zu halten sind als die des letztern. - Vergleichen wir nun diese mit jenen, so stellt sich die Differenz für B bei weitem geringer heraus als für D. Ueber B nemlich referiert S. von 1 bis II 2, 10 an 44 Stellen anders als Dindorf. Die meisten dieser Varianten sind unerheblich und nur etwa 17 davon verdienen einen Platz in der varietas scripturae. Darunter sind folgende, die, bei Dindorf bereits im Text, durch S. erst ihre diplomatische Bestätigung gefunden haben: I 1, 28 ήμετέραν . . ύμετέραν. I 6, 14 διήρπαζον. Hatte B wirklich διήσπασαν, wie Dindorf angibt, dann wäre dieses aufzunehmen. I 6, 21 αφορμήσασαν, das Dindorf nach Schneiders Conjectur aufgenommen hat, ohne die gute Lesart von B zu kennen. Ebenso ist es 17, 12 mit προσεκαλέσαντο, einer Emendation von Morus. Auch μάλιστ' τάληθη Ι 7, 19 dient zur Bestätigung von Dindorfs μάλιστα τάληθη. Noch bedeutender ist 17, 23 διηφημένων, das nur B gibt. Bei Dindorf liest man darüber, wol durch Druckschler, ganz falsches. I 7, 24 hat B ύφ' ὑμῶν, nicht ὑφ' ἡμῶν. Wichtig ist, dasz I 3, 19 nicht blosz H, wie Dindorf meldet, sondern auch B απολλυμένους bietet, das also unbedenklich aufzunehmen ist. Dasselbe gilt 1 6, 22 von els rov Eŭquav rov των Μιτυληναίων. - Die Ansicht des Ref., dasz I 7, 31 ταξιάρχων den Vorzug verdiene vor τριηράργων, hat auch B für sich, der ταξιαρχών gibt. Doch ist es mir jetzt auszer Zweifel, dasz das eine wie das andere durch Interpolation in den Text gekommen ist, da beides nicht passt. ταξιάρχων ist aus dem unmittelbar vorhergehenden, τριηράρχων aus I 6, 35 entlehnt. Niemand wird etwas vermissen, wenn es heiszt: τῶν δὲ καταλειφθέντων ήσαν καὶ Θρασύβουλος καὶ Θηραμένης, und dies ist allein das richtige. - Auszerdem ist der Erwähnung noch werth, dasz 1 2, 12 B μέν, nicht μόνον, D aber μόνον, nicht μέν hat. Ferner steht in B I 6, 37 τοῦτ', nicht ταῦτ' ἐποίουν, I 7, 2 Ἐρασινίδην ohne Artikel, Ι 7, 30 και τὰς Σαμίων, ΙΙ 1, 15 συνενενεγκεῖν, ΙΙ 1, 17 ἐπὶ τῆς Χίου πελάγιοι, ΙΙ 1, 19 προσβάλλοντες.

Das ist die Ausbeute aus B für I bis II 2, 10: die Bestätigung von fünf bereits recipierten Emendationen und zwei neue Lesarten die Aufnahme verdienen. Wie es scheint, hat dieses Resultat Sauppes Erwartungen nicht in dem Masze entsprochen, dasz es ihn getrieben hätte die Vergleichung von B weiter zu verfolgen. Da wir auf diesen Punkt noch einmal zurückkommen, wenn wir die neue Collation von D besprochen

haben werden, so wenden wir uns jetzt zu dieser Hs., die nach B unbestritten die wichtigste ist.

Bie Zahl der Stellen in den drei ersten Büchern, an denen S. von Dindorf abweicht, gibt jener selbst auf etwa 245 an. Davon sind gegen 80 erwähnenswerth. Unter diesen 80 finden sich folgende 16, an denen die Lesart von D bereits aufgenommen ist, ohne dasz man wuste dasz auch D sie hat: I 1, 28 ἡμετέραν . ὑμετέραν wie B; I 1, 35 καὶ ὅθεν wie B u. a.; I 1, 39 παρεληλυθότων τῷ πολέμφ mit übergeschriehenen β — α; I 3, 17 ἐδύνατο wie B; I 4, 11 ἐπὶ κατασκοπὴν und ἔχει e corrwie B u. a.; I 4, 21 om. of ante ἡρημένοι wie B u. a.; I 5, 16 ᾿Αριστοκράτην. I 7, 4 ἐπεδείκνυε. I 7, 24 ὑρ᾽ ὑμῶν pr. m. II 2, 2 εἰδῶς ὅτι. II 3, 18 συρείησαν. II 4, 13 οὖτοι δὴ und πόλεως. II 4, 15 ἀφιέντες. III 5, 7 ἐν Τεγέφ.

Dagegen wird das, was Dindorf angeblich auch aus D entlehnt haben will, an folgenden Stellen durch S. nicht bestätigt: I 1, 28 gibt D zal (om. διά) την ύμετέραν. Ι 2, 12 τέτταρας μόνον Ελαβον. Ι 3, 9 Ελαβον καὶ ἔδοσαν πρὸς Φαρνάβαζον. Ι 6, 5 ἐροῦντας. Ι 6, 19 σίτων. Ι 7, 5 βραγέα. II 3, 20 απεληλύθεισαν. II 4, 33 ένταῦθα δὲ ἀποθνήσπει. Ill 1, 7 ενέβαλλον. ΙΙΙ 3, 7 πάλιν ουν. ΙΙΙ 5, 7 λέγοντας τοιάδε. ΙΙΙ 5, 18 το απο Λαπεδαιμονίων. Als D eigentümliche Lesarten aber sind hervorzuheben: I 4, 14 ἀπεστήρησαν. I 6, 29 και αύται. II 3, 19 ἄτοπον ὅτι. II 3, 27 νῦν οὖν αἰσθάνομαι, was S. vorzieht. II 3, 47 om. ποτε. II 4, 6 καί έστιν ους μέν αὐτῶν. Η 4, 11 περί την Μουνυγίαν. Η 4, 18 πέση, weshalb S. emendiert สอใน ลิ้น เฉ็น ธตุระร์อุฒน ที่ สะธทู เเร ที่ รอุพชิทู้. III 2, 5 έαυτοῖς μνήματα. III 2, 28 ἐξέφερον τὰ ὅπλα. III 5, 1 om. μέν post Θήβαις. III 5, 11 καὶ νῦν δὲ, vielleicht καὶ νῦν δὴ ' und jetzt vollends'. - Allein keine dieser Varianten hat in irgend einer Beziehung etwas zwingendes. Insbesondere dürfte II 3, 27 Kritias Sache nicht gefördert sein, wenn er den Buleuten sagt, dasz er allein (ohne die übrigen Dreiszig) des Theramenes für diese wie für jene verderbliches Treiben wahrnehme. II 4, 11 scheint uns neol the Mouvezlav, was S. durch ein 'bene' billigt, weniger passend als ent rhy M., da mit συνεσπειρά-Onoav 'sie drängten sich zusammen, concentrierten sich' meel nicht recht stimmen will, zumal da die Schar des Thrasybulos aus nicht mehr als etwa tausend Mann bestand. Welchen Sprachgebrauch aber S. im Sinne hat, wenn er III 2, 28 έξέφερον τὰ ὅπλα εἰς τὴν ἀγοράν 'usum de re bellica frequentiorem' nennt als ἐξεφέροντο κτέ., das ist nicht klar. έκφέρειν τὰ ὅπλα ist kein stehender Ausdruck wie etwa τίθεσθαι und πατατίθεσθαι τὰ ὅπλα, und in diesen Phrasen haben wir ja gerade das Medium. Mit πόλεμον ἐκφέρειν haben jene Worte natürlich auch keine Analogie. Der Sinn ist: sie trugen ihre Wassen auf den Markt, d. h. sie stellten sich bewaffnet auf dem Markt auf. Aber II 4, 18 ist παρήγγελλεν zu schreiben, weil es an sich passender ist als παρήγγειλεν und weil es auch B gibt. Aus dem letztern Grunde ist auch τῶν vor Σαμίων I 7, 30 zu streichen. Auch die Wortstellung aronov ort II 3, 19 hat elwas für sich und sie wäre eben so gut wie I 1, 27 okođev ozi, was Dindorf aus B aufgenommen hat, zu recipieren, wenn B. sie hätte. Denn dasz

die Varianten von D allein, wenn sie nicht absolut vorzüglicher sind, nicht so hoch anzuschlagen sind als die von B, dafür gibt S.s Collation neue Belege. Sie bringt eine ganze Reihe bisher unbekannter Lesarten des cod. D, die offenbar nur als willkürliche Aenderungen oder luterpolationen anzusehen sind, z. B. I 1, 18 ίδων δὲ καὶ ὁ Μίνδαρος. I 3, 12 om. οὖν et ἀπήει, was auch einen Sinn gibt. I 4, 15 καθ' ἐκάστην ημέραν. 16, 8 υπὸ (ἀπὸ) Κύρου. 16, 35 τῆ πόλει interpoliert vor τῆ Μιτυλήνη. Il 1, 25 om. έφη ante όταν. Il 1, 27 έπειδαν κατίδωσί. ΙΙ 1, 32 παρανομείν, νικήσας έφη ποίει, δ παθείν έμελλες ήττηθείς, εὐθύς τοῦτον ἀπέσφαξε μετὰ τῶν ἄλλων στρατηγῶν, ein nach Plut. Lys. 13 gebildeter Zusatz, der ebensowenig von Xen. herrührt als in die Construction hineinpasst. Plutarch, der Xen. so oft als seinen Gewährsmann auführt, beruft sich hier gerade nicht auf Xen., sondern ausdrücklich auf Theophrast. Das ist wol so viel als ein positives Zeugnis gegen diesen Zusatz. II 3, 52 om. Fon. Il 4, 12 wilol nal anovisoral. Il 4, 20 om. καὶ συστρατιώται. III 1, 19 Δερκυλίδας καὶ αὐτος ώσπερ. III 3, 5 om. nal yépovreç usw. usw. Diese Beispiele sind nicht geeignet den cod. D in seinem Werthe zu heben. Hinter der Güte von B, von dem unten speciell die Rede sein wird, steht er doch weit zurück. Darum müssen wir es sehr bedauern, dasz Hr. Sauppe seinen Fleisz und seine Zeit vorzugsweise auf die Vergleichung von D, und nicht wenigstens in gleichem Masze auch auf die von B verwendet hat. Zu einigem Trost gereicht es, dasz die neue Vergleichung von B, so weit sie angestellt worden ist, zu einem, wie wir sahen, nicht eben sehr erheblichen Resultat geführt hat, und dasz Hr. S. selbst die von Dindorf benutzte Collation dieser Hs. als sorgfältig (diligenter) ausgeführt anerkennt.

So sind wir also jetzt endlich in der erwünschten Lage, erstens darüber Gewisheit zu haben, dasz man sich in Betreff der Hs., auf welche der Text der Hellenika wesentlich zu gründen ist, auf Dindorf in der Hauptsache verlassen kann, und zweitens von der Hs., an welche man sich vorzugsweise zu halten hat, wo uns jene im Stich läszt (insbesondere von VII 1, 38 bis zu Ende), durch Sauppe eine mit musterhafter Akribie und bis ins kleinste Detail zuverlässige Collation zu besitzen. Möge nur Hr. S. mit Veröffentlichung seiner Vergleichung von D für die zweite gröszere Hälfte der Hellenika nicht zu lange zaudern. Ueber die nicht weniger dankenswerthe Berichtigung und Ergänzung des handschriftlichen Apparats zum Oekonomikos und Kynegetikos, die dasselbe Programm enthält, soll bei einer andern Gelegenheit berichtet werden.

Hr. R. Schneider hat zum Gegenstand seiner Doctordissertation die schwierige Frage über den Werth der Hss. der Hellenika gewählt. Da wir bei Dindorf aus GHLMNOY nur wenig Varianten angeführt finden, so beschränkt sich seine Untersuchung mit Recht auf ABCDEFJKV und die Aldina. Der Gang derselben ist folgender. Zuerst werden JBDV gegenübergestellt FAAldKCE nach 9 Stellen, an denen die erstere Reihe überliefert oder richtig gibt was die zweite ausläszt oder falsch hat. Dann folgen 3 Stellen, wo F mit JBDV bewahrt was in AAld u. a. fehlt. Demnächst 9 Stellen, die in AAldK, zum Teil auch in C durch Schreib-

ersten Büchern. - Wenn nun weiter der Vf. an B eine Reihe von Fehlern rügt wie ἐπ' olulav für Ἐπιεικίαν, Καδμεία für Ακαδημία, ἐπήxous für ἐποίχους, in denen er seltsamerweise absichtliche Correcturen sieht, gegen welchen Verdacht B durch zahlreiche Belege für die Unkenntnis des Schreibers, wie είρημένοι st. ήρημένοι 1 1, 27. διωρύξαντες st. διορύξοντες Ι 2, 14. παρά βασιλέως st. παρά βασιλέα Ι 3, 13 u. a. geschützt sein sollte, so übersieht er dabei, was eine Menge solcher Fehler zehnfach aufwiegt, dasz wir der oben bei den Lücken V 1, 7, 10, 13 schon gedachten Gewissenhaftigkeit oder Unbefangenheit so wichtige Lesarten verdanken wie το αυτοῦ (d. i. αυτοῦ) δυνατον I 6, 7. διωπεllag I 7, 2, worin Dindorf das richtige διωβελίας erkennen konnte, μάλιστ' τάληθη Ι 7, 19. διηρημένων Ι 7, 23. τα δέκα ΙΙΙ 4, 23. ψηφισαμένων III 5, 8. δύναντο Ι 1, 22, wonach J. G. Schneider δύναιντο emendierte, woraus J oder einer seiner Vorgänger mit übel angebrachtem Scharfsinn τὸ αὐτῷ δυνατὸν, Δεκελείας, μάλιστα άληθη, διηρημένης, τους δέκα, ψηφισαμένοις, ήδυναντο gemacht hat, und vieles andere.

Doch wenden wir uns zu etwas entscheidenderem. Um darzuthun dasz J dem Urcodex nach Alter und Werth am nächsten komme, worauf der Vf. doch ausgeht, hätten solche Lesarten, die sich evident als ursprüngliche oder doch als die älteren nachweisen lieszen und J allein eigentümlich wären, beigebracht werden müssen. Das thut aber der Vf. nicht, und er konnte es nicht thun, weil in Wirklichkeit durch alle 7 Bücher J nicht eine einzige Variante bietet, die ihm allein angehörte und vor allen anderen den Vorzug verdiente. Dagegen verdanken wir B allein schon in den drei ersten Büchern 42 gute Lesarten, die auch mit Ausnahme von dreien bei Dindorf bereits im Texte stehen. Diese 42 sind: Ι 1, 11 έχ τῶν Κλαζομενῶν (die Vulg. ist wol aus ἐκ τῆς Κλαζομενίων entstanden). 22 δύναντο d. i. δύναιντο. 23 ἀπέσσυα. 27 οἶκοθεν ὅτι φεύγοιεν. Ι 3, 4 οσον οίον. 7 στενοπορίαν. Ι 4, 16 οντων είναι, wo Hr. Schneider elvas nicht verstanden hat. Der Sinn ist: es sei nicht die Sache solcher Leute wie Alkibiades, der Neuerungen zu bedürfen. I 5, 1 μέχοι ου wie auch 14. Ferner 4 διδάσκοντες ότι. Ι 6, 5 έφουντα. 7 αυτοῦ d. i. αυτοῦ st. αυτῷ. 11 ἡμῖν. 21 ἀφορμήσασαν. 22 είς τὸν Ευοιπον του των Μιτυληναίων, was Dindorf noch nicht kannte. 17, 2 ο του δήμου. 5 βραχέως (nur C hat noch βραχέος). 12 προσεκαλέσαντο. 15 πάντα ποιήσειν. 19 μάλιστ' (d. i. μάλιστα) τάληθη. 23 διηρημένων. 11 1, 28 ανήχθησαν άθρόαι. 11 3, 21 έχοιεν τοῖς φρουροῖς. 42 ἐμέλλομεν οί ἄρχοντες τῶν ἀρχομένων, eine Wortstellung die Dindorf nicht verschmähen durste. 54 θρασυτάτου τε και άναιδεστάτου. II 4, 7 στησάμενοι καὶ συσκευασάμενοι. 25 πολλοί τε ήδη. 29 ποιήσοιντο. 41 δάκνοντας κύνας. ΙΙΙ 1, 9 άρμοστής γάρ. 14 μάλα φυλαττομένης. 21 Σκηψίων. ΙΙΙ 2, 7 Χερφονησιτών. ΙΙΙ 3, 2 συνεμαρτύρησε δέ. 5 συμμάχους. . απαντας, welchen Satz als interpoliert zu verdächtigen Schneider vergebliche Mühe aufwendet. 11 alloug roug. III 4, 9 all' ίσως. 23 ὅτι μὲν τοῖς (was aufzunehmen ist, vgl. III 5, 10. IV 5, 12. V 2, 30). ebd. τὰ δέκα. 27 ἄργοι. III 5, 18 τὸ ἀπὸ Λακεδαίμονος, d. i. das von Lakedamon her zu erwartende Heer, eine vorzügliche Lesart, die Schneider nicht zu würdigen wuste, und die nur B, nicht D hat (vgl. VI 2, 38 τὸ ἀπὸ Κερκύρας ναυτικόν. Κγιορ. II 1, 5 τοὺς ἀπὸ Φουγίας); endlich III 5, 21 μείζον δη. Durch diese 42 Lesarten wird wol die Behauptung des Vf., alles gute oder scheinbar gute, das B abweichend von J und F gebe, sei nichts als willkürliche Correctur des Abschreibers, wie sie auch mit der bereits durch andere Proben dargelegten Beschaffenheit des Codex im geraden Widerspruch steht, vollständig widerlegt sein. Dergleichen wie diese 42 hat J für sich allein nichts aufzuweisen. Nur mit B oder mit diesem und anderen zugleich bietet er Lesarten, die den Anspruch haben anderen vorgezogen zu werden. Das ist aber an den bereits erwähnten 288 Stellen in den drei ersten Büchern nicht öfter als 90mal der Fall. Es wird also niemand in Zweifel sein. dasz J dem B in jeder Beziehung weit nachsteht. Ziehen wir auszerdem noch in Betracht, dasz wir keinesweges sicher sind, dasz unter den 'ceteri' bei Dindorf J, wo er nicht ausdrücklich erwähnt wird, überall mit zu verstehen ist - der Vf. glaubt selbst nicht daran unter Beziehung auf Dindorf zu V 4, 50. VI 1, 16 - und dasz der unbekannte; von dem die Varianten aus J an den Rand der Leydener Aldina geschrieben worden sind, blosz was ihm gut dünkte übertrug und vieles für die Beurteilung der Hs. nicht unwesentliche - und, wie man wol mit Grund annehmen darf, unbrauchbares häufiger als brauchbares - wegliesz, dasz wir also gar nicht genau wissen können, wie wir ihn zu schätzen haben und wie weit wir ihm selbst da, wo er annehmbares enthält, trauen dürfen: so wird der Vf. selbst einräumen müssen, dasz sein Versuch J als den ältesten und besten Codex und J mit F als diejenigen zu bezeichnen, die vor allen anderen bei Gestaltung des Textes zu Grunde gelegt werden müsten, gänzlich mislungen ist.

Dieses Resultat nun schien dem unterz. zwar von vorn herein so gut wie ausgemacht; gleichwol hielt er es für der Sache dienlich, diese Frage, die er schon vor elf Jahren in der Z. f. d. AW. 1851 S. 481-502 eingehend behandelt hat, jetzt, wo die handschriftlichen Hülfsmittel teils manche Aeuderung, teils auch manche Ergänzung und Erweiterung erfahren haben, noch einmal gründlich zu prüfen, zumal da die Schätzung der in Rede stehenden Hss., wie sie von Schneider aufgestellt wird, die Zustimmung Sauppes, wenn auch ohne irgend eine Motivierung, gefunden hat. Man liest nemlich in dem oben besprochenen Programm S. 2 folgendes: 'cum vero Dindorsius quaestionem de codicum indole ac stirpibus aut obiter attigisse videretur aut neglexisse, eam negotii partem explendam nuper sibi sumpsit Richardus Schneider editis Bonnae quaestionibus Xenophonteis, non recte ille quidem dicens codicem D a Dindorfio collatum esse, cuius is, ut supra diximus, multo se diligentiorem quam Gailium exhibuisse diceret collationem, ceterum in JF, adhibitis ubi de J non satis constaret BDV, rejectis AAldKCE, fundamentum criticae in hoc libro factitandae ponendum esse colligens.' Fassen wir die von Sauppe hiernach gebilligte Ansicht Schneiders näher ins Auge, so fällt zunächst auf, weshalb man sich, wo J nicht ausreicht, gleich an BDV und nicht lieber an F halten soll, da doch dieser Codex nach der Meinung des Vf. überall, wo er in bemerkenswerther Weise von BDV abweicht, das ursprunglichere geben soll und deshalb auch von ihm neben, wenn auch etwas hinter J und über BDV gestellt wird, zumal da F auszer den oben erwähnten eigentümlichen 3 noch 62 gute Lesarten, die freilich auch B und andere haben, vor J voraus hat. Dann aber musz man weiter fragen, wie man den Text auf Grund eines Codex gestalten soll, der durch alle sieben Bücher nicht eine einzige Variante aufzuweisen hat, die vor denen anderer Hss. einen Anspruch auf Bevorzugung geltend machen kann. Die guten Lesarten die J bietet hat er mit B und anderen, einige wenige, wenn auch nicht mit B, doch mit anderen gemeinsam. Und selbst wenn man die 65 von F noch mit zu Hülfe nimmt, so bleiben von jeuen 288 immer noch 132 übrig, die wir weder aus J noch aus F entnehmen können. Von diesen 132 gibt B allein die bereits aufgezählten 42. ferner mit anderen folgende 76: I 1, 28 αὐτοί τε καθ' αὐτοὺς. ebd. ήμετέραν... ύμετέραν. Ι 4, 21 Λευπολοφίδου. Ι 5, 19 περιτυχών. Ι 6, 2 παραδιδοίη. 20 ἐπὶ Ελλησπόντου. 22 ώρμισατο. 17, 2 ἐπιβολήν. 18 πείθησθε. 29 προς Μιτυλήνην. 30 καὶ τὰς Σαμίων δέκα. Π 1,5 συνενεγπείν (Β συνενενεγπείν). ebd. διέδωπε. 6 συλλεγέντες. 7 ήδη το πολέμω. 8 μόνον. 11 δ' έδωπε. 16 ἐπὶ την Χίον. 28 συνέλεξεν. ΙΙ 2, 3 οίμωνη ohne Artikel. 9 της αύτων (αυτών). 21 έπανέφερον. Π 3, 2 Πολυτάρης. 6 βουλομένων. 9 είς ο εξάμηνος. ebd. οι άρεθμούμενοι. 14 συμπέμποντος. 18 συρφείησαν oder συρείησαν, d. i. συρquelησαν. 19 έαυτφ γε. ebd. δύο ήμας. 24 ένθάδε. 30 έν έπείνοις. 35 προσταχθέν μοι. 37 ποιεί. 45 έπι τῶν. 46 αισθόμενος. 48 διὰ τούτων. 51 απασιν ήμιν. ΙΙ 4, 12 αντενέπλησαν. 16 πρωτοστάται. 18 παρήγγελλε. ebd. έπομένοις. 19 ανέλαβον. 20 οὐδὲν πώποτε. 22 τον πάντων. 28 έν τῷ καταλόγῳ. 29 συνέλεγεν. 31 μόρας. ebd. εὐαποτειγιστότατος. 32 έλαν. 35 διίστη. 36 ήδέως δè. III 1, 4 ἀποδημοίεν. 18 κήρυκες και είπον. 23 αυ τον. 25 πόσοι . . γώροι. 28 ήμιν. ebd. ω Μειδία. III 2, 1 έβουλεύετο. 2 τα επιτήδεια. ehd. έπειδή. 3 ώς ανδρομήπει. 12 πάσχοι. 16 έπατέρωθεν ohne μέν. 25 σύμμαγοι πάντες. III 3, 1 αντέλεγον. 3 of αφ' Hoanleous. III 4, 1 om. και aute τριακοσίας. 4 είπαν oder είπον. 9 μεν αρα. 11 έγοι. 26 δίδου δή. III 5, 7 εμβάλοιεν d. i. εμβαλοίεν. 8 ψηφισαμένων. 16 ενεδείκνυτο. 18 and Aansdaluovos. 22 sylvreso. Ferner fehlen in J und F 6 gute Lesarten, die D teils allein (3), teils mit auderen aber ohne B (3) gibt: 1 6, 35 έπτα. ΙΙ 4, 13 ούτοι δή. ΙΙΙ 1, 18 αρέσκοι. Ι 7, 22 κριθέντα. 23 μερών. III 2, 13 στρατηγία(ς). Dazu kommen noch zwei die E allein hat: I 1, 17 προς την γην. III 2, 4 απεχώρησαν, éine die sich nur in A: I 6, 24 τὰς δέκα καὶ έκατὸν, und eine die sich nur in AK findet: I 6, 29 αύταὶ ἐπὶ μιᾶς.

Nach allem dem wird es einleuchten, dasz es durchaus keinen verständlichen Sinn hat, nach zwei Hss. den Text gestalten zu wollen, von denen in allen 7 Büchern die eine keine einzige, die andere nur 3 eigentümliche Lesarten aufzuweisen hat, die alle andern überhietet, welche beide, wo sie die beste Lesart geben, mit anderen Hss. übereinstimmen. Das einzige richtige in dem Resultat, zu dem Schneider gelangt, ist dasz

im ganzen zwei Gruppen von Hss. zu unterscheiden sind und dasz BDVJ auf die eine, AK auf die andere Seite zu stellen sind. Dasselbe hat Ref. in der bereits erwähnten Abhandlung, nachdem er den Werth der einzelnen Hss., wie und soweit sie damals bekannt waren, und ihre Beziehung zu einander geprüft und festzustellen gesucht, S. 501 so ausgesprochen: 'die eine (Gruppe) bilden die codd. BD, die Varianten bei Vict. Steph. Leoncl.; die andere die codd. AF und die edd. vett. Zwischen beiden in der Mitte stehen\*) die codd. CE, von denen dieser sich mehr den letzteren, jener mehr den ersteren anschlieszt.' An diesem Urteil ist gegenwärtig, wo die Collationen von F (der Leydener Hs.), V und J hinzukommen, nichts weiter zu ändern als dasz F seinen Platz neben CE einzunehmen hat, da die Lesarten dieser drei Hss. zwischen der ersten und zweiten Gruppe geteilt sind. J ist hinter BD zu stellen, K neben A: Eine ganz eigentümliche Stellung nimmt aber V in Anspruch: er gehört zu den besseren, insofern als er von jenen 288 Lesarten nicht weniger als 160, also 50 mehr als F und 70 mehr als J hat, zu den schlechtesten aber insofern als er bei weitem am häufigsten, fast auf jeder Seite, sichtbar willkürliche Aenderungen, die übrigens oft recht geschickt sind, und eine Reihe umfangreicher Interpolationen, namentlich III 2, 27. V 1, 13 enthält. Wie gewandt und ungeniert er mit den Textesworten umspringt, mögen von zahlreichen Beispielen nur zwei zeigen. I 1, 35 nimmt er πράτιστον als Eigennamen, und weil sich anschlieszt καὶ Κλέαρχον τον Ραμφίου, fügt er auch jenem einen Vaternamen bei τον Αριστομένους. Um aber den so gestörten Zusammenhang wieder herzustellen, tilgt er είναι und setzt vor Κράτιστον die Worte έν δε Λακεδαίμονι καλον ἔδοξε τοῖς τέλεσε. Umgekehrt faszt er VII 2, 16 Πρόξενον als Appellativum und aus οντα macht er nun ζώντα. Aus diesem Grunde ist ihm nirgends zu trauen als wo er B oder eine andere der besseren Hss. für sich hat. Cobet hat ihn in seiner 'oratio de arte interpretandi' usw. S. 68 ff., freilich dem Standpunkt seiner kritischen Methode entsprechend, viel zu hoch gestellt und als 'codex optimus' bezeichnet. Dindorf ist von der Ueberschätzung desselben bedeutend zurückgekommen, räumt ihm aber in der Oxforder Ausgabe immer noch gröszere Geltung ein als ihm gebührt. Wollten wir die Zahl der guten Lesarten bei Schätzung der Hss. allein als Maszstah gelten lassen, so würden sie, abgesehen von allem rein orthographischen, von Accent und Spiritus, von den häufigsten Verwechselungen und Nachlässigkeiten, von indifferenten Wortumstelluugen und dgl., so rangieren: von 288 Lesarten in den ersten drei Büchern hat B 273, D 208, V 160, F 109, J 90, C 78, H 70, E 51, K 22, A 19, Y 13. Es finden sich aber in V und F viel mehr Spuren willkürlicher und unberechtigter Behandlung des Textes als in J. Folglich musz dieser maszgebender sein als jene. Alle aber bleiben weit zurück hinter dem Werth und der Bedeutung von B. Sowie er von allen der älteste Codex ist, so hat er bei weitem die meisten guten Lesarten teils allein, teils

<sup>\*)</sup> Leider sind dort die Worte von dem ersten 'die codd.' bis zu dem zweiten 'die codd.' im Drusk ausgefallen.

mit anderen, hat die wenigsten Interpolationen und Glosseme und ist unter allen am gewissenhaftesten und mit einer der Sache in weit höherem Masze nützenden als schadenden Unkenntnis geschrieben. Wo ein einzelner Codex so bedeutend überwiegt, da hat gewis der Grundsatz seine volle Berechtigung, den K. E. Ch. Schneider in seiner Vorrede zu Platons Staat Bd. I S. IV aufstellt, dasz man der Hs., welche die wenigsten Fehler zeige, überall zu folgen habe, wo sie nicht 'soloecam orationem vel sententiam absurdam' - wir fügen hinzu: und keine Interpolationen und Glosseme, die nicht immer sprachwidrig oder abgeschmackt sind - gebe. Selbst die besseren haben in ihrer Stellung zu ihm nur accessorische Bedeutung, nicht blosz J, der ohne B von jenen 288 Lesarten nur eine einzige (xarastñval II 3, 38 mit D) gibt und mit ihm mitunter selbst die ëinfaltigsten Versehen (II 1, 14 πλείω. III 2, 18 δεί. VI 1, 15 ποιείσθαι) teilt, und V, der zwar einigemal ohne B (17, 22 xqubévra mit DH, 23 μερών mit D, II 3, 38 καταστήναι mit ACDHJ, III 2, 13 στρατηγία(ς) mit D), aber niemals allein eine gute Lesart bietet, die nicht als Correctur anzusehen wäre, sondern auch D. dem allein wir nur an den 3 obengenannten Stellen den richtigen Text verdanken und dem ziemlich viele und einige sehr auffallende Interpolationen eigentümlich sind. Demnach verlangt eine gesunde ratio, dasz man überall die Lesart von B, wenn sie nicht schlechter ist als die der anderen, vorziehe, oder mit anderen Worten, dasz alle auderen Hss. nur dazu dienen dürfen, offenbare Schäden und Lücken in B auszubessern und auszufüllen. Wird aber dieser Grundsatz durchgeführt, dann musz im Dindorfschen Text, besonders in der Wortstellung, noch vieles anders werden. Im letzten Buch, wo uns B im Stich läszt und also D an dessen Stelle tritt, gewinnen auch JH und selbst FV um so mehr an Bedeutung, als sich jetzt nach Sauppes Collation von D das Urteil über diesen Codex, wie wir sahen, etwas ungünstiger stellen musz als früher.

Hrn. Schneider hat der nötige Ueberblick über das gesamte Material gefehlt. Hätte er dieses mehr beisammen gehabt und besser übersehen, dann hätte ihn seine mit Fleisz und bei mangelhaften und nicht gehörig erwogenen Unterlagen doch geschickt angestellte Untersuchung gewis zu einem richtigern Resultate geführt.

Wittenberg.

Ludwig Breitenbach.

## 55.

Das Leben und staatsmännische Wirken des Demosthenes, nach den Quellen dargestellt von Dr. ph. O. Haupt. Mit dem Portrait des Demosthenes. Posen, Druck und Verlag von Louis Merzbach. 1861. VIII u. 190 S. gr. 8.

Es ist nun hald ein halbes Jahrhundert verslossen, seitdem A. G. Becker durch sein verdienstliches Buch 'Demosthenes als Staatsmann und Redner' (Halle 1815) den ersten Versuch machte, eine kritische Biogra-

phie des Demosthenes herzustellen, die, wenn auch nicht frei von enkomiastischer Färbung, doch das Für und Wider prüfte und neben den Schilderungen des Plutarchos, des Verfassers der Lebensbeschreibungen der 10 Redner, des Libanios usw. auch die Historiker des Philippischen Zeitalters zur Beurteilung des in den Reden vorliegenden Materials herbeizog. Man weisz, wie seitdem auf dieser Grundlage weiter gebaut worden ist: die schöne Arbeit F. Rankes in der Ersch-Gruberschen Encyclopädie, die Einzeluntersuchungen von Böckh, Winiewski, Droysen, Böhnecke, Vömel, Funkhanel, Westermann, K. F. Hermann usw. bearbeiteten die Pfeiler. Brückners König Philippos, Droysens Alexander, Grotes groszes Geschichtswerk schusen den Hintergrund zu einem Gebäude, das des Architekten harrte. Die ungeschickte Hand Söltls (Demosthenes der Staatsmann und Redner, Wien 1852) konnte (oder wollte nach eignem Geständnis) die Vorarbeiten dreier Decennien nicht benutzen: Arnold Schaefer blieb es vorbehalten, die Resultate fremder und langjähriger eigner Forschungen zu dem groszen Werke zu verarbeiten, welches der (unseres Wissens erste) Recensent (in der Augsb. allg. Ztg. 1857 Jan.) als ein echtes Werk deutscher Gelehrsamkeit bezeichnete. Es können auf diesem Gebiete vielleicht fernerhin noch neue Ergebnisse der Combination gefunden werden; eine Vermehrung des historischen Stoffs ist ohne Entdeckung neuer Monumente des Altertums nicht möglich. Die lichtvollen Prolegomena in der Ausgabe von Rehdantz (Leipzig 1860) haben bei aller Selbständigkeit der Forschung doch nur ein den Zwecken der Schule wol entsprechendes Compendium dessen liefern können, was Schaefer in drei Bänden der gelehrten Welt vorgelegt hatte.

So wird man auch an die jungste Arbeit über Dem. nicht mit der Erwartung herantreten, die Fülle des thatsächlichen durch neuen Gewinn aus den Quellen bereichert zu finden. Otto Haupt hat sich bereits früher durch seine 'Demosthenischen Studien' (Cöslin 1852), durch die Abhandlung 'über die Midiana des Demosthenes' (Posen 1857), neuerdings durch einen Aufsatz in diesen Jahrb. 1861 S. 600 ff. als competenten Mitsprecher in Demosthenischen Untersuchungen legitimiert. Das Verhältnis seines neuen Werks zu dem von Schaefer ist wenigstens nach einer Seite hin durch den Titel hinlänglich charakterisiert. Schaefer hat 'Dem. und seine Zeit' geschildert, Haupt das 'Leben und staatsmännische Wirken des Dem.' Während daher Schaesers Buch zu einer Darstellung der Geschichte Griechenlands im weitesten Umfange des Mutterlandes und der östlichen Colonien seit der Befreiung Thebens, sowie Makedoniens seit der Regierung Amyntas II bis zur Verwirklichung der makedonischen Hegemoniebestrebungen über Griechenland und Asien wird, bleibt das Werk von Haupt eine Biographie, der die gleichzeitigen Ereignisse der Geschichte nur als Rahmen, die Personlichkeiten der Zeitgenossen nur als Staffage dienen. So finden wir die Zustände Griechenlands seit dem Antalkidischen Frieden bis zum Auftreten des Dem., genauer bis zum olynthischen Kriege, und das Wachstum der makedonischen Macht im ersten Abschnitte (S. 1-7) kurz zusammengefaszt, den von Schaefer im 5n Kap. des 5n Buchs geschilderten Feldzug Alexanders in Asien und Aegypten

(bis Ende 332) ganz übergangen; von den Parteigenossen des Dem. (Schaeser II S. 295 ff.) charakterisiert H. nur den Hypereides und Lykurgos näher (S. 90 f.), von seinen Gegnern nur den Aeschines (S. 60 f.) und in besonders wol gelungener Zeichnung den Demades (S. 153 ff.); die übrigen Parteigänger der makedonischen und der patriotischen Faction werden nur beiläufig erwähnt; eine eingehendere Schilderung des Antagonismus beider Parteien, der Triebsedern und Zwecke ihres Versahrens vermissen wir nur ungern; sie ist unentbehrlich zum Verständnis des athenischen Staatslebens und des Handelns der beiden Parteihäupter.

In der Vorrede sagt der Vf. selbst, das Buch sei nicht für das gelehrte Publicum allein geschrieben; er hat insbesondere auch die reisere Jugend durch seine Arbeit für das Studium der griechischen Geschichte gewinnen wollen. Es erklärt sich daraus die Weglassung des wissenschaftlichen Apparats - denn weder Quellen noch Hülfsmittel werden citiert - und die Form der Darstellung, welche nicht Untersuchungen, sondern Resultate geben wollte. Ein zwölfjähriges Studium hat H. dem Dem. gewidmet; es gehört Resignation dazu, die mühsame Forschung der Kritik zu entziehen und nur die oft unscheinbar und selbstverständlich erscheinenden Ergebnisse ihr vorzulegen. Eigentlich nur in der Darstellung des Harpalischen Processes (S. 165 ff.) hat sich der Vf. dazu verstanden, die Genesis und die Motive seiner Ansicht über denselben zu entwickeln. Dasz aber durchaus unmittelbar aus den Quellen geschöpft ist, lehrt eine sorgfältige Lecture des Buchs, wenn es uns der Vf. auch nicht versicherte; er hat sein Urteil nicht durch Schaeser oder andere Vorarbeiter gefangen gegeben, nur lag es nicht in Zweck und Grenze des Werks, die Abweichungen besonders zu constatieren und zu rechtsertigen, ebensowenig wie bei Controversen die Parteinahme wissenschaftlich begründet werden konnte. Es wird die Aufgabe der vorliegenden Besprechung sein, diese Abweichungen von Schaeser, soweit es der Raum gestattet, nachzuweisen, beziehungsweise zu berichtigen.

Die Ausfassung der Person des groszen Redners und Staatsmanns zeichnet sich durch ein Streben nach Unparteilichkeit aus: man sieht, dasz H. dem audiatur et altera pars gerecht werden wollte. Doch kann Ref. dem Rec. im litt. Centralblatt 1861 Nr. 36 nicht Unrecht geben, wenn er behauptet dasz der Vf. in diesem löblichen Bestreben zuweilen über das Ziel hinausgeschossen habe. Die calumniösen Darstellungen bei Aeschines und Deinarchos wollen wir nicht ohne weiteres als pure Erfindungen bezeichnen; aber bedenklich musz es bleiben ihnen aufs Wort zu glauben, ein Vorwurf der dem Vf. rücksichtlich einzelner Partien nicht erspart bleiben kann. Die Audienz der ersten athenischen Friedensgesandtschaft in Pella bei Philippos ist nach der spöttischen Schilderung bei Aeschines (II 25 ff.) erzählt und dem Dem. damit die Rolle eines lächerlichen Prahlers, der im rechten Augenblick die Contenance verliert, zugewiesen; ebenso ist die Berichterstattung der Gesandten vor der Ekklesia im wesentlichen dem Aeschines nacherzählt (S. 40 ff.). Die Invectiven welche Aeschines (III 175. 244. 253) und Deinarchos (I 12. 81) gegen Dem. wegen seines angeblich wenig rühmlichen Anteils an der Schlacht bei

Chăroneia aussprechen und die aus diesen unsaubern Quellen in die alten Biographien gestossen sind (Westermann de vita Dem. in Bekkers 2r Ausg. S. XXVIII Anm. 178), hat H. S. 134. 187 als beglaubigte Thatsachen aufgenommen (ganz anders Schaefer III S. 32 Anm. 2), und das war gewagt, selbst wenn man sich gestehen musz, dasz des Redners Schweigen über seine Beteiligung an der Schlacht einigermaszen stutzig macht. Das Frohlocken des Dem. trotz der häuslichen Trauer nach der Ermordung des Philippos mag den Auforderungen der Ethik nicht entsprechen und unserem Gefühle zuwiderlaufen; wer aber will deshalb den Griechen verdammen. dem das ius talionis in Fleisch und Blut übergegangen war, dem der Feind auch im Tode Feind blieb? 1) Ein anderes war es, wenn das athenische Volk von knechtischen Ehrenbezeugungen bei der Nachricht von der Mordscene in Aegeiä zu Freudenopfern übergieng, ein anderes, wenn der glühende, den Feind mit aller Erbitterung hassende Patriot über dem Tode des Gegners und über den Aussichten auf nahe Befreiung das häusliche Leid vergasz und die Freude nicht verhelen konnte. Jenes mochte Phokion mit Recht als unedel tadeln (Plut. Phok. 16), dies mag uns ein Zeichen mangelnden Seelenadels sein (Haupt S. 143, so auch Schaefer III. S. 82), mag auch im Altertum dem geläuterten Geiste einzelner so erschienen sein<sup>2</sup>); aber den Gefühlen des Volks widersprach die Freude am Untergang des Gegners, an der Ermordung des Tyrannen nicht, und Aeschines richtet seinen Tadel auch nicht gegen das Frohlocken über den Fall des Philippos an sich, sondern gegen die Verletzung der hochgehaltenen Pietät und die Nichtachtung des Trauerceremoniels (III 77); was verbietet uns dies als Seelengrösze anzuerkennen?

Weiter wird dem Aeschines (III 160 f.) und Deinarchos (I 82) ohne Reserve von H. nacherzählt, wie Dem. sich bramarbasierend über den 'Knaben Alexandros' (vgl. Plut. Dem. 23) geäuszert, wie er dann aber nicht gewagt habe ihm unter die Augen zu treten, sondern auf halbem Wege seine Mitgesandten verlassen habe (S. 145); Plutarchos Uebereinstimmung wird man nicht als eine authentische Bestätigung gelten lassen wollen. Die Schilderung der Inconsequenz des Redners bei den Verhandlungen über die von Alexandros beanspruchten göttlichen Ehren (S. 157) ist dem Deinarchos I 94 entlehnt, trotz des gewichtigsten Gegenzeugnisses bei Polybios (Schaefer III S. 286 Anm. 1). Ueber die Auffassung des Harpalischen Handels unten noch ein Wort. Wie will aber der Vf. sein hartes Urteil (S. 182) rechtfertigen, dasz des Dem. Vortrag dem groszen Haufen mehr gefallen habe als den feiner gebildeten, welche ihn für

<sup>1)</sup> Vgl. Soph. Ant. 522 οὖτοι ποθ' οὐχθοςς, οὐδ' ὅταν θάνη, φίλος. Vgl. Ai. 1348. Eur. ras. Her. 732 ἔχει γὰς ἡδονὰς θνήσκων ἀνὴς ἐχθοςς. 2) Soph. Ant. 1029. Ai. 1344. [Lysias] II 8. Demosthenes selbst sagt XVIII 315: τοὺς τεθνεῶτας οὐδὲ τῶν ἔχθοῶν οὐδεἰς ἔτι μισεὶ aber dort spricht er von dem beruhigten Urteil über längst verstorbene Vorgänger in der Staatsverwaltung im Gegensatz zu dem leicht erregbaren φθόνος gegenüber den Politikern der Gegenwart; ähnlich Thuk. II 45.

niedrig, unedel und weichlich gehalten hätten? Konnte doch kaum ein Athener anstoszen an den persönlichen Injurien der Rede vom Kranz; vom Bema herab muste er noch mehr hören, auch von dem mit seiner Bildung so gern renommierenden Aeschines; aber welches der drei obigen Attribute kann wol beim Vortrag der Staatsreden möglich gedacht werden?

Der Glaube, den der Vf. dem Aeschines vielfach beimiszt, mag zusammenhängen mit der Ansicht die er sich überhaupt von demselben gebildet hat. Aeschines, dessen Jugend und staatsmännische Anfäuge H. S. 60 f. im ganzen dem Dem. entnimmt, ist ihm nicht der feile Verräther, 'wie Dem. und ihm Glauben schenkend die Geschichte ihn schildern', wenn es auch nicht zweiselhaft sei, dasz er dem makedonischen Interesse ergeben gewesen sei (S. 72). Ref. kann nicht erkennen, dasz zwischen diesen beiden Charakterzügen ein anderer als höchstens ein gradueller Unterschied sei; wenn Aeschines dem makedonischen Interesse ergeben war, so war er notwendig ein Gegner der patriotischen Bestrebungen. die das Vaterland gegen die drohende makedonische Tyrannis zu schützen suchten; können wir dies anders als Hochverrath nennen? Es könnte höchstens die Frage noch offen bleiben, ob er aus den unlauteren Beweggründen des Eigennutzes oder aus wirklicher Ueberzeugung von der Berechtigung seiner makedonischen Politik, aus Bewunderung der persönlichen Bedeutsamkeit des Philippos gehandelt habe, wie ihn denn H. S. 120 in der verhängnisvollen Amphiktyonenversammlung im Herbst 339 nicht aus Verrätherei, sondern aus Verblendung dem Philippos den Rechtstitel der Invasion verschaffen läszt (anders Schaefer II S. 505. Rehdantz Einl. S. 43 u. a.). Aber S. 159 erscheint doch Aeschines wieder als der Vertreter der makedonisch-oligarchischen Partei gegenüber der 'durch ihr sittliches Bewustsein mächtigen? Volkspartei; sei Verblendung oder niedriger Eigennutz das Motiv, das Handeln bleibt doch immer ein verrätherisches, und so viel wenigstens läszt sich behaupten, dasz, wenn Aeschines auch nicht auf Belohnungen speculierte, er doch die reellen Gunstbezeugungen seines 'Gastfreundes' Philippos nicht zurückwies (Schaefer II S. 143 Anm. 5. S. 293. III S. 176); der Cynismus eines Demades und Philokrates mag ihm fern gelegen haben.

Ref. deutete schon oben an, dasz bei der Beurteilung des Dem. der Vf. insofern sich eines Anachronismus schuldig gemacht hat, als er zuweilen nicht den Maszstab antiker, sondern christlicher Moral anlegt und auf dem sittlichen Charakter des Mannes Makel entdeckt, die dem Urteil der Zeitgenossen nicht wahrnehmbar gewesen sein werden. In dem letzten Abschnitte des Buchs, einer Charakteristik des Dem., welche ein Facit des im vorausgehenden vorgetragenen gibt, wie wir es bei Schaefer vermissen, faszt er seine Ansicht in das Urteil (S. 190) zusammen: 'auf festen, unerschütterlichen sittlichen Grundseulen ruhte sein Charakter nicht; auch wenn wir den Zeitumständen und der Parteileidenschaft volle Rechnung tragen, müssen wir ihm doch die Lauterkeit und den Seelenadel absprechen, welcher sittlich grosze Charaktere auszeichnet.' Das Urteil trifft vom Standpunkte der objectiven Wahrheit den Geist der Zeit und

des Volkes, nicht den Mann, der ein Kind dieses und keines andern Geistes sein muste. Es heiszt aber auch aus antiken Anschauungen heraustreten, wenn man, wie es der Vf. thut, in Phokion ein 'Musterbild des Sittlichguten' (S. 178) findet; die Lauterkeit seines Charakters in einer Zeit, wo alles feil war, ist unbestritten und ein schöner Ehrenkranz; aber die Politik die er verfolgte, im voraus und ein für allemal auf das grosze zu verzichten und die erwachende Begeisterung durch Vorrechnung der unzureichenden Mittel niederzuschlagen, ein solches Aufgeben seiner selbst und des Staates kann nicht uns, geschweige dem Griechen sittlichgut erscheinen, wenn anders er der Ahnen würdig sein wollte<sup>3</sup>); nicht ihn dursten die Ereignisse, nein, er muste die Ereignisse bestimmen<sup>4</sup>): 'kleinmütiges Verzagen' sagt Euripides (ras. Her. 106) 'ist eines schlechten Mannes Sache? b); 'hilf dir selbst, nicht eher wird Gott dir helfen' ruft Demosthenes (II 23) den Athenern zu. Solcher Gesinnung muste die Resignation des Phokion als ein kläglicher Verzicht auf bessere Zukunst und als Impietat gegen das Vaterland erscheinen: diesem zahlte man das Ziehgeld durch kleingläubige Aengstlichkeit nicht heim. 6) Danach mag man bemessen, mit welchem Rechte H. dem Phokion höhern Adel der Seele zuspricht als dem Dem. (S. 143) und jenen den edelsten Bürger Athens nennt (S. 15). Wir zweiseln nicht, dasz es ihm Ernst war mit der Aeuszerung, er werde es für ein Glück halten für seine Mitbürger zu sterben (Plut. Phok. 17); aber ruhmvoller und würdiger ist der Tod im selbstgewählten Kampfe für die Freiheit des Vaterlandes denn als Sühnopfer zur Rettung seiner physischen Existenz, zur Besänstigung des zurnenden Gebieters; und zu solchem Sühnungstode erklärte sich Phokion bereit; zu dem Rathe alles freudig an die Ehre und Freiheit der Nation zu setzen konnte er sich nicht ermannen.

Haben wir hierin H. entgegen treten müssen, so heben wir um so freudiger die edle Begeisterung hervor, die er der Darstellung seines Helden widmet. Mit beredten Worten schildert er die grosze Aufgabe die sich Dem. gestellt hatte (S. 29), die herlichen Grundsätze seiner Staatsverwaltung, die er in der Rede vom Kranz ausspricht (S. 104), die unermüdliche Thätigkeit vor dem Entscheidungskampfe (S. 128) und bei den Maszregeln zur Vertheidigung der Stadt (S. 135), seine Uneigennützigkelt (S. 89), seine Bereitwilligkeit zu öffentlichen Leistungen und philanthropischen Handlungen (S. 186); wir bedauern, dasz der Raum nicht gestattet die markigen Worte anzuführen, mit denen der Vf. am Schlusz noch einmal auf das Wirken des groszen Mannes zurückblickt. Unterbrochen wird die Continuität der Lebensschilderung durch das Uebergehen der sach-

<sup>3)</sup> Dem. XVIII 205 von den Kämpfern der Perserkriege: οὐδὶ ζῆν ηξίουν, εἰ μὴ μετ' ἐἰευθερίας ἐξέσται τοῦτο ποιείν . . . φοβερωτέρας ἡγήσεται τὰς ὕβρεις καὶ τὰς ἀτιμίας, ας ἐν δουλευούση τῆ πολει φέρειν ἀνάγκη, τοῦ θανάτου. Vgl. IX 65. 4) Dem. IV 39. 5) Vgl. Dem. XVIII 97. 6) Wie oft betonen Redner und Philosophen die Pflicht dem Vaterlande τὰ τροφεία ἀποδοῦναι! [Lysias] II 70. VI 49. Platon Rep. V 4704. VII 520½; vgl. Cic. de re p. I 4, 8. Aristeides ὑπὸς τῶν τεττάρων κτλ. II 8. 237 Ddf.

walterischen Thätigkeit des Dem., die nur mit wenigen Zeilen in der allgemeinen Charakteristik (S. 179) nachgeholt wird; Schaeser hat derzelben sast hundert Seiten gewidmet (II S. 308 ff.). Der Hinweis auf dieselbe war unentbehrlich nach der Erzählung von der Vorbereitung des Dem. für die Rednerbühne am Schlusz des 2n Abschnitts; die Rede gegen Aristokrates ist so wichtig für die Geschichte des Ausstrebens Philipps, und die gegen Leptines, Androtion und Timokrates so interessant für die gleichzeitigen athenischen Verhältnisse, dasz die blosz beiläusige Nennung derselben (S. 179, der gegen Androtion auch S. 105) nicht ausreichen kann. Eine Hindeutung auf die einigermaszen zweideutig erscheinende Thätigkeit eines λογογράφος gehörte sicherlich in die Biographie eines Mannes, dem sie von seinen Gegnern oft genug vorgerückt worden ist (Aesch. I 94. II 165. 180. III 173, vgl. Dem. XIX 246).

Dasz der Vf. die Quellen umfassend und selbständig geprüft hat, ist schon oben hervorgehoben worden. Das ziemlich häufige Einstreuen von Anekdoten und Sentenzen wird durch den Zweck des Buchs, das auch den Gebildeten in weiteren Kreisen und der Gymnasialjugend eine anregende Lecture bieten soll, sich wol rechtfertigen lassen; der historischen Kritik gegenüber werden solche anekdotische Ausschmückungen nicht immer Stich halten. Als unverfängliche Quellen hat H. auch die in die Rede vom Kranz eingeschobenen Actenstücke mehrfach benutzt, so S. 98, wo die Belagerung von Selymbria und die Wegnahme von 20 athenischen Schiffen lediglich der Urkunde bei Dem. XVIII 77 entnommen ist: denn sonst ist von einer Belagerung Selymbrias nichts bekannt, so wenig unglaublich sie an sich wäre, da Selymbria, nachdem es früher durch Timotheos dem athenischen Seebunde zugewendet worden war (Schaefer I S. 52), zur Zeit der Rede von der Freiheit der Rhodier von den Byzantiern vertragswidrig seiner Autonomie beraubt erscheint (Dem. XV 26). S. 102 wird das bei Dem. XVIII 90 f. eingeschaltete Ehrendecret der Byzantier und Perinthier gleichfalls als authentisch mitgeteilt. Wir fürchten dasz der Vf. mit dieser Ansicht niemlich allein stehen dürfte, seitdem Droysens Nachweis der Fälschung der eingelegten Urkunden durch die speciellsten Untersuchungen auderer gerechtsertigt worden und auch Böckh von der Vertheidigung ihrer Echtheit zurückgetreten ist. In ahnlichem Widerspruch gegen die herschend gewordene Ansicht ist dem Vf. die Proomiensammlung Demosthenisch (S. 183), wegegen das Ultimatum des Philippos, welches nach dem Vorgange Grotes und Böhneckes neuerdings auch Rehdantz für echt erklärt hat, von H. mit Schaefer (III b S. 113) und früher schon Taylor und Westermann für pseudophilippisch erklärt wird (S. 99). Die Rede gegen Polykles, welche Benseler und Bekker dem Dem. absprechen und Schaefer dem Apollodoros zuschreibt, bezeichnet er S. 108 als von Dem. verfaszt, wofür auch Rehdantz (Jahrb. 1854 Bd. LXX S. 504 f.) sich erklärt hat.

Bei der Benutzung der Quellen sind dem Vf. zuweilen kleine Fatalitäten im Verständnis passiert, die möglicherweise auf dem Gebrauch älterer Texte beruhen. Bei dem Bericht der Anekdote über die Bestechung des Dem. durch Harpalos (S. 168) spricht er von einem 'königlichen'

Becher; bei Plut. Dem. 25, wo die Sache erzählt wird, haben aber alle guten Handschriften βαρβαρική, βασιλική ist die Lesart der Vulgata. S. 176 erzählt er, Hypereides sei im Tempel des 'Ajax' auf Aegina ergriffen worden; Plut. Dem. 28 sagt aber: παταφυγόντας έπὶ το Αλάκειον, also zum Heiligtum des Aeakos, welches auch die Biographien der 10 Redner S. 846° und Pausanias II 29, 6 erwähnen.7) Sicher ein Misverständnis der Worte des Aeschines III 160 ist es, wenn H. S. 145 den Dem. über den noch wenig gekannten Alexandros spotten läszt, er begnüge sich in Pella die Eingeweide der Opferthiere zu beschauen, ein Misverständnis das freilich auch Reiske nicht vermieden hat. Acschines sagt: ayanav αὐτὸν ἔφη . . τὰ σπλάγηνα φυλάττοντα · die Phrase τὰ σπλάγηνα φυ-Lattelv ist aber eine populäre Redensart: 'er sei zusrieden, wenn er seine Haut nicht zu Markte tragen müsse', wie das folgende ganz klar beweist, wo Dem. sagt, Alexandros sei nicht der Mann dazu, um sein Blut und Leben an Ehre und Ruhm zu setzen. Schon der Scholiast erklärte: αγαπώντα έαν ζήση· παρά το έν τοῖς σπλάγγνοις εἶναι ώσπερ την ζωήν τοῦ ανθρώπου, und Aeschines spricht ja dann den nur so verständlichen Vorwurf aus, Dem. schliesze von seiner Natur auf die des Alexandros und glaube, dasz, so wenig wie er selbst es je thun würde, der junge König für die apern den Preis des Lebens einsetzen werde. Unverständlich ist S. 67 die Uebertragung aus Dem. XIX 273 'um einen Rosseslauf'; das ημέρας bei εππου δρόμου durfte nicht unübersetzt bleiben.

Wenden wir uns nun zu einem Ueberblick über den Verlauf der Darstellung, die in funfzehn Abschnitte zerfällt. Der erste Abschnitt schildert die Verhältnisse Griechenlands (seit dem Frieden des Antalkidas) bis zum Austreten des Dem. (S. 1-7), ein kurzer Abrisz, der zugleich die Aufänge und das Umsichgreisen Philipps bis zu dem misglückten Zuge gegen die Thermopylen (352) enthält. Ref. möchte dazu nur darauf hinweisen, dasz S. 3 die athenischen Zustände doch gar zu schwarz angesehen sind; dasz es doch begüterte Bürger gab, die mit patriotischem Eifer, nicht widerwillig ihre Leiturgien leisteten, läszt sich aus den Reden leicht erweisen (vgl. Dem. XVIII 114. 312. XXI 165 usw.); rühmt sich doch fast jeder Sprecher in der Ekklesia oder vor dem Gerichtshofe seiner Leistungen für den Staat. Der zweite Abschnitt behandelt das Leben des Dem. bis zum olynthischen Kriege (S. 7-12). Das Geburtsjahr des Redners verlegt H. nach der Angabe des Dionysios (Br. an Ammãos 1 4) in Ol. 99, 4 == 381 (mit Böhnecke), während bekanntlich Schaefer sich für Ol. 99, 1 == 384 im Anschlusz an die Biographien der 10 Redner S. 845d entscheidet und diese Ansicht auch neuerdings noch in diesen Jahrb. 1860 S. 864 gegen einen Einwand Emil Müllers festhält. Im dritten Abschnitt wird die politische Thätigkeit des Dem. zur Zeit des olynthischen Kriegs gezeichnet (8. 13-37); wir lesen da (S. 13) von einem Angrisse Philipps auf Olynthos wegen Nichtauslieferung seiner beiden unechten Brüder, der

<sup>7)</sup> Eine Variante, etwa Alarteiov, ist dem Ref. nicht bekannt. Bryanus wollte bei Plut. Alarteiov corrigieren, mit Bezug auf Paus. I 35, 3, hat aber Salamis und Aegina verwechselt.

aber mit athenischer Hülfe zurückgeschlagen worden sei; gemeint ist wol der Dem. I 13. IV 17 angedeutete Angriff (351), bei dem aber den Olynthiern athenische Hülfe noch nicht zur Seite stand (Schaefer II S. 53. 67); es mag, wie besonders aus Dem. IV 17 ersichtlich, dabei mehr auf Beute als auf Eroberung abgesehen gewesen sein. Die erste Philippica, nach H.s Urteile (S. 20) die gröste aller Philippischen Reden, verweist er (S. 16) seiner früher (Demosth. Stud. S. 4 ff.) begründeten Ansicht gemäsz in Ol. 107, 2/3 == 350, während Schaefer sich für Ol. 107, 1==351 erklärt hat (mit ihm Dindorf und Rehdantz); für Ol. 107, 2 haben sich neuerdings auch andere Stimmen erhoben (vgl. Schaefers Referat in diesen Jahrb. 1859 S. 667 ff.). In der Inhaltsübersicht der Rede betout H. mehrfach (S. 19. 21) als Kernpunkt den Vorschlag einer allgemeinen 'Syntaxis' der Bürger; doch kommt dieser Ausdruck nicht in der ersten Philippica, wol aber Olynth. I 20. III 34 vor. Von der unmittelbaren Beteiligung des Dem. an dem Antrag des Apollodoros zur Reclamation der Theorika für ihren ursprünglichen Zweck weisz die Geschichte nichts; H. läszt ihn (S. 23) aber sogar redend austreten mit Worten die aus Olynth. III 34 entnommen sind. Bei der Erzählung vom Beginn des olynthischen Kriegs (S. 27) wäre eine chronologische Angabe wünschenswerth gewesen; dasz die Frage über Chronologie und Reihenfolge der olynthischen Reden nicht weiter berührt ist, entschuldigt der Zweck des Buchs. Mit Recht weist übrigens der Vf. darauf hin (S. 34), dasz diese Reden nicht blosz Anfeuerungen zur energischen und schleunigen Hülfsleistung, soudern auch den Grundzug einer staatlichen Reform, die Idee einer allgemeinen Entschädigung für die dem Staat in Krieg und Frieden geleisteten Dienste enthalten, eine Idee die dem Geiste des Altertums, den Anschauungen von dem banausischen Makel aller bezahlten Leistungen zu sehr zuwider lief, um zum Siege zu gelangen; der Geist des Staatsmanns war hierin dem seiner Zeit vorausgeeilt. Der ärgerliche Handel mit Meidias wird in diesem Abschnitt mit erzählt und nach der Stelle XXI 154 gemäsz der Fixierung des Geburtsjahrs in 349 verlegt (S. 24). Der Friede des Philokrates bildet den vierten Abschnitt (S. 37-54). Zu wünschen wäre eine genauere Angabe über das Verhältnis des S. 39 nur beiläufig erwähnten Kersobleptes zu Athen; denn dem Leser wird das Interesse nicht klar werden, welches die Athener hatten ihn in den Frieden einzuschlieszen (S. 44); ein Versehen ist es (S. 45), wenn Philippos schon bei dem Kriegszug von 346 der Herschaft des Kersobleptes ein Ende gemacht haben soll; dies geschah erst durch den Feldzug von 341 (Schaefer II S. 420), dessen Erwähnung (S. 84) mit dem angeblichen Resultate des ersten Zugs in Widerspruch steht. Der fünfte Abschnitt (S. 54-59) schildert die durch Philippos Verfahren gegen die Phokier und seine Aufnahme in den Amphiktyonenbund hervorgerusene Misstimmung in Athen und des Dem. Rede vom Frieden. Dabei wird (S. 59) die Sendung des Python von Byzantion mit dem Schol. zu Dem. XIX 131 in die Zeit der Anwesenheit der amphiktyonischen Gesandtschaft zu Athen verlegt, während Schaefer und neuerdings Rehdantz sie mit groszer Wahrscheinlichkeit ins J. 343 setzen. Der Parteienkampf in der Anklage des Dem. wider Aeschines wegen der

παραπρεσβεία wird im sech sten Abschnitt dargestellt (S. 59-72) und dabei das bisherige Leben des Aeschines erzählt. Sein Geburtsiahr ist nach H. Ol. 97, 4, nach Schaefer (I S. 198) Ol. 97, 2/3 = 390. Nicht übergangen werden durste die erfolgreiche Anklage des Hypereides gegen Philokrates, den von seiner Partei aufgegebenen, kurz vor dem Process wider Aeschines (Schaefer II S. 343 ff.); zustimmen dagegen musz Ref. dem Vf. in seiner Ansicht von der juristischen Schwäche des Demosthenischen Angriffs und von der Unbilligkeit, den Aeschines allein als Unheilsstifter zu verfolgen, während doch mit ihm solidarisch seine Mitgesandten verantwortlich waren. In Uebereinstimmung mit alten Angaben (L. d. 10 Redner S. 840°, vgl. Plut. Dem. 15) und mit neueren Vermutungen (Becker Dem. S. 320 f.), doch in Widerspruch mit Franke, Dindorf, Westermann (vita Dem. S. XXIII Anm. 127), Schaefer (II S. 390) meint H., der Process sei nicht wirklich zur Verhandlung gekommen und die beiden Reden nur in Umlauf gesetzte Parteischriften (S. 71), eine Annahme wozu ihn besonders. wie schon den Plutarchos, das Stillschweigen beider Redner in den Kranzreden veraulaszt hat; mit welchem Recht er freilich die das Gegenteil berichtende Ueberlieferung als 'wenig glaubwürdig' bezeichnet, dafür fehlt der Beweis: denn Idomeneus, dem wir sie verdanken, lebte ja, wenn er nicht gar ein jungerer Zeitgenosse des Dem. war, doch nur wenige Decennien nach ihm. Der sieben te Abschnitt (S. 72-86), der die Gründung der makedonischen Weltmacht durch Philippos und des Dem. Rede vom Chersonnes behandelt, gibt zuerst ein gut gezeichnetes Bild der arglistigen, trügerischen Politik des Philippos, nachgewiesen an den Beispielen von Amphipolis, Olynthos und Phokis, und seiner bei aller hellenistischen Bildungstünche durch Urkraft, Schlauheit und Rohheit den Barbaren verrathenden Natur. Bei der Schilderung der peloponnesischen Händel (S. 78 ff.) ist die gegen Philippos Reclamationen wegen der Einmischung der Athener gehaltene zweite Philippische Rede bis auf eine beiläufige Erwähnung (S. 80) übergangen. Im ach ten Abschnitt (S. 87 -105) schildert der Vf. den innern Zustand Athens vor und bei dem Ausbruch der Krisis, und den Ausbruch des Kriegs mit Philippos; eingefügt ist ein Résumé des Inhalts der dritten Philippica. Dem. Gesandtschaft nach Byzantion wird S. 96 erst nach der misglückten Unternehmung gegen Perinthos (340) angesetzt; sie fand aber kurz nach der Rede vom Chersonnes statt, und der Bund mit Athen war schon im Sommer 341 abgeschlossen (Schaefer II S. 450. 465). Ob Alexandros wirklich (S. 102) bei der Belagerung von Byzantion mit anwesend war, ist ungewis; Plut. Alex. 9 berichtet das Gegenteil, und die Stelle des Justinus IX 1 ist wol so zu deuten, dasz der Thronerbe erst nach Aushebung der Belagerung herbeigerufen ward bei den weiteren auch von Justinus schon vorher erwähnten Unternehmungen im Chersonnes. Der neunte Abschnitt (S. 105 -117) enthält einen längern, lebhaft und anschaulich geschriebenen Excurs über das athenische Seewesen, wol zur Orientierung des Laien bestimmt, und die beiden trierarchischen Reformvorschläge des Dem., den von 354, der S. 21 kurz erwähnt war, nachträglich ausführlicher, und den mit besserem Erfolg gekrönten von 340. Die unheilvollen Händel mit

Amphissa, der Einmarsch des Philippos in Hellas und die Besetzung von Elateia, endlich die fast dictatorische Wirksamkeit des Dem. in den letzten Monaten vor der Katastrophe wird im zehnten Abschnitt erzählt (S. 117-129). Dabei wird der erste amphiktvonische Feldzug gegen Amphissa unter Kottyphos S. 120 als erfolgreich geschildert, nach Aesch. III 129; Dem. XVIII 151 sagt aber von den amphiktvonischen Streitern: ovđều knolovu, und dem entsprechen die folgenden Ereignisse, die fortdauernde Renitenz von Amphissa und die Uebertragung der Execution an Philippos, gewis besser. Elateia (S. 122) soll nach H. wie auch nach Schaefer (II S. 516) erst nach der Einnahme Amphissas besetzt worden sein; bekanntlich ist die Frage hei der nicht ganz exacten Angabe der Ouellen (Schaefer a. O. Anm. 1) noch controvers. Schwankend sind auch die Quellen rücksichtlich der Beschickung des delphischen Orakels nach dem ominösen Vorfall an den Eleusinien 339; nach Plut. Dem. 19 ward die Gesandtschaft wirklich ausgeführt, und so erzählt II. S. 125; Schaefer Il S. 514 meint, die Absicht sei durch Dem. Widerspruch verhindert worden, nach Aesch. III 130; doch ist dies aus der Stelle des Aeschines nicht notwendig zu schlieszen: denn Dem. widersprach nur (avrékeye) mit Berufung auf das quannifeur der Pythia; von einem Durchsetzen des Widerspruchs ist nicht die Rede und daher Plutarchs Zeugnis wol unverdächtig. Mit Unrecht hat dagegen der Vf. den Bund der Hellenen gegen Philippos S. 127 in die letzte Zeit vor der Schlacht bei Charoneia verlegt; schon im Frühjahr 340 ward er geschlossen (Schaefer II S. 454). Der elfte Abschnitt (S. 129-141) schildert die Schlacht bei Charoneia und ihre Folgen und in trefflicher Sprache den Ausgang des Philippos. der zwölfte (S. 141-152) den Uebergang der Hegemonie an Alexandros, das Strafgericht über Theben, die demütigende Behandlung Athens. Gegen Grote und Schaefer (III \* S. 85), welche des Diodoros Zeugnis (XVII 3) verwerfen, berichtet H. S. 144, dasz die Thebäer sofort nach Philippos Tode beschlossen hätten die Makedonier aus der Kadmeia zu vertreiben: und allerdings ist ohne wirkliche feindselige Acte der Thebäer der schneile Anmarsch des Alexandros gerade auf Theben nicht recht begreiflich: bloszer feindseliger Gesinnung muste sich der König ja fast allerorts versehen. Im dreizehnten Abschnitt wird die Staatsverwaltung des Demades, dessen Charakteristik eine der gelungensten Partien des Buchs ist. und der Kranzprocess dargestellt (S. 153-165). Des Aufstands der Peloponnesier gegen die makedonische Hegemonie wird zwar S. 158 gedacht. übergangen aber ist sein unglöcklicher Ausgang durch die Schlacht bei Megalopolis (330). Mit groszem Interesse liest man den vierzehnten Abschnitt, der den famosen Harpalischen Process, den letzten groszen hellenischen Aufstand gegen Makedonien und das Ende des Dem. schildert (S. 165-177). Das Urteil über des Dem. Beziehungen zu Harpalos ist bei den einander zuwiderlausenden Berichten der Alten - denn ebenso be-

stimmt wie Plutarchos Dem. 25 die Schuld, so fest behauptet Pausanias II 33, 4 die Unschuld des Redners — von je her bestritten gewesen, und selbst gegenüber der lebhaftesten Parteinahme für Dem. durch Westermann (vita Dem. S. XXXIII) und Schaefer (III S. 312f.) musz die Sache na-

entschieden bleiben. H. hat zwischen den verurteilenden und freisprechenden Verdicten einen Mittelweg eingeschlagen. Es scheint ihm nach den Fragmenten der Rede des Hypereides nicht zweifelhaft, dasz Dem. von Harpalos 20 Talente empfangen habe (S. 169); aber mit Recht, wie Ref. glaubt, weist er darauf hin, dasz er sie nicht zu eignem Nutzen, sondern zum Besten des Staats werde verwendet haben. Ein neuer Aufstand schwebte in der Lust; seinen vorzeitigen Ausbruch verhinderte Dem. durch des Harpalos Verhastung in weiser staatsmännischer Berechnung. und das eben wird den heiszblötigen, über der Gegenwart die Zukunst vergessenden Hypereides - der ja von der Komödie selbst in den ärgerlichen Handel verflochten ward (Athen. VIII 341 f.) — verunlaszt haben, gegen den scheinbar die Interessen seiner Partei verletzenden alten Mitstreiter aufzutreten. Dasz aber der Kampf zu günstigerer Zeit unvermeidlich war. konnte Dem. voraussehen, und dasz er dafür die Mittel auch aus nicht reiner Quelle nahm, war ihm das zu verargen? Schon früher hatte er aus Persien Subsidien bezogen, wie der Biograph der 10 Redner S. 847 ausdrücklich sagt, um gegen Philippos zu wirken; vgl. Aesch. III 173. 239. Dein. I 18. Plut. Dem. 14. Solche Vertheidigungsgründe lieszen sich natürlich im Gerichtshofe nicht vorbringen, und Dem. hatte durch eine etwas mysteriöse Phrase, die Hypereides § 4 berichtet, von weiteren Enthüllungen abzumahnen gesucht; aber der einmal rege Verdacht der δωροδοκία mochte dadurch bei dem argwöhnischen Volke nur gesteigert werden, und dasz auch der Areopag, der Gerichtshof von bewährter Besonnenheit, der vor wenigen Jahren durch das an seinem Mitgliede Autolykos statuierte Exempel seine Unparteilichkeit bewiesen hatte, die Schuld des Dem. anerkannte, musz schwer gewogen haben; so erklärt sich des Dem. Verurteilung. Ganz frei von Geldliebe mag er nicht gewesen sein (S. 188), und ohne die Annahme ansehnlicher Geschenke lassen sich seine ausgedehnten Staatsleistungen bei seinem durch die gewissenlose Vormundschaft so reducierten Vermögen gar nicht erklären; in der Harpalischen Sache aber läszt sich wol annehmen, dasz dem Dem. ehen das Mittel durch den Zweck geheiligt erschienen sei und dasz er ohne sittliche Bedenken unterschlagene Gelder zur baldigen Bekämpfung des Gegners annahm. — Ein Irtum ist es, wenn S. 173 Korinth am lamischen Kriege beteiligt genannt wird; es hatte schon Jahre lang makedonische Besatzung und verhielt sich ruhig (Schaefer III \* S. 48 Anm. 4); chenso ist S. 177 irrig als Todestag des Demosthenes der 16e Munychion anstatt des 16n Pyanepsion (Plut. Dem. 30) bezeichnet. Im funfzehuten Abschnitt endlich gibt H. zam Schlusz eine Charakteristik des Dem. (S. 178-190) mit zahlreich eingestreuten Anekdoten und einer episodischen Darstellung des Verhältnisses zwischen dem Redner auf dem Bema und dem Volk, ein gut geschriebener, die Resultate des bis dahin vorgetragenen ziehender Epilog.

Schlieszlich noch ein Wort über die Form. Die Sprache ist durchweg würdig, ohne Effecthascherei und (mit wenig Ausnahmen) ohne die Uebertragung moderner politischer und militärischer Ausdrücke auf antike Begriffe. Stellenweise nimmt die Schilderung einen fast begeisterten

Aufschwung, und die Lectüre bleibt bis zu Ende fesselnd durch die Gewandtheit und Klarheit der Darstellung. Tadelnswerth ist die Inconsequenz in der Wiedergabe der griechischen Eigennamen, deren Endungen immer latinisiert sind, während sonst bald die griechische Form der Schreibung beibehalten, bald dieselbe in die lateinische Lautgestaltung übertragen wird. Die Schreibung des Namens Ambrysos S. 130 ist durch die guten Hss. nicht beglaubigt; "Αμβρωσος ist gleichmäszig durch Paus. IV 31, 5 wie X 36, 3 empfohlen. Der Hetärenname Philte (S. 90), der sich auf die Biogr. der 10 Redner S. 849 stützt, ist gewis mit Athen. XIII 590 Phila zu schreiben: denn Φίλα ist ein auch sonst vorkommender Hetärenname (vgl. Philetäros bei Athen. XIII 587°), der an Φίλα Αφροδίτη erinnert (Alexis bei Athen. VI 254°). Die Uebertragung athenischer officieller Ausdrücke durch römische ist nicht zu billigen, wie wenn βουλευτήρουν Dem. XVIII 169 S. 123 durch 'Curie', σερατήγιον Aesch. III 146 S. 127 durch 'Prätorium' wiedergegeben wird.

Besonders zur Verhreitung auf Gymnasien sei das Buch aufs lebhafteste empfohlen.

Grimma.

Hermann Frohberger.

### 56.

# Zu Cicero de oratore.

- I 3, 12 quod hoc etiam mirabilius debet videri, quia ceterarum artium studia fere reconditis atque abditis fontibus hauriuntur, dicendi autem omnis ratio in medio posita communi quodam in usu atque in hominum more et sermone versatur. Die Worte in hominum more passen nicht zu dem damit verbundenen et sermone und sind durch communi quodam in usu schon vorweg genommen. Es ist daher dafür zu schreiben in hominum ore: vgl. Phil. X 7, 14 erat enim in desiderio civitatis, in ore, in sermone omnium. XII 6, 14 tamen eorum ora sermonesque qui in urbe ex eorum numero relicti sunt, ferre non possumus. or. p. S. Roscio 6, 16 erat ille Romae frequens atque in foro et in ore omnium cotidie versabatur.
- 19, 32 quid autem tam necessarium quam tenere semper arma, quibus vel tectus ipse esse possis vel provocare improbos vel te ulcisci lacessitus? In dem handschriftlichen integros statt improbos scheint zu stecken: impigre hostes. Warum aber Piderit oben S. 488 tectus verändern will, wodurch doch sicherlich die Unangesochtenheit desjenigen, der die Rede als Schutzwasse gebraucht, aus beste ausgedrückt wird, ist nicht abzusehen. Wenn übrigens derselbe mir vorwirst, dasz ich die zu de or. III 27, 107 von mir mitgeteilte Emendation copiose sür animos, die er unzweiselhast richtig nennt, gehörig zu begründen versäumt hätte, so kann ich nicht umhin zu bemerken, dasz ich kein Freund von vielem Gerede bin und es sür überslüssig halte Sachen die aus der Hand liegen mit einem groszen Wortschwall zu umgeben.

Brandenburg. H. A. Kock.

#### 57.

M. Tullii Ciceronis pro T. Annio Milone oratio ad iudices. Texte latin, reou, corrigé et annoté par J. Wagener, professeur de rhétorique latine à l'Athénée royal d'Anvers, accompagné de l'introduction de O. Asconius Pedianus, revue, traduite et commentée par le même, et précédé d'une esquisse historique, servant d'introduction générale, par A. Wagener, professeur à l'université de Gand. Paris, L. Hachette et Cio. Mons, Manceaux-Hoyois. Anvers, Manceaux-Giron. 1860. XXVIII u. 129 S. gr. 8.

Diese Ausgabe der Miloniana verdient nicht allein darum Beachtung, weil sie ein Zeugnis ablegt, mit welcher Sorgfalt die philologischen Studien in einem uns befreundeten Nachbarlande gepflegt werden, sondern auch weil sie das Verständnis der Rede durch eine zweckmäszige Erklärung wesentlich fördert; auch bietet sie insofern noch ein besonderes Interesse, als sie zum Vergleich mit der bei uns verdientermaszen hochgeschätzten Ausgabe von Halm selbst auffordert. Denn wie der Hg. im Vorworte sagt, war sein ursprünglicher Plan, eine einfache Uebersetzung des Commentars von Halm nach der dritten Ausgabe von 1857 zu geben; aber im weitern Verlauf hat die Arbeit durch Ausscheidung einjger weniger brauchbaren Anmerkungen, durch Umformung und Entwicklung zu kurz gesaszter, durch Ausnahme anderer aus den gröszeren Werken von Garatoni, Möbius und vornehmlich Osenbrüggen, durch Hinzufügung neuer, da Hr. W. bei vieljähriger Erklärung der Rede sich in manchen Punkten eine eigene Ansicht gebildet hat, vielsache Aenderung und Erweiterung gefunden.

Vorausgeschickt hat W. eine klar geschriebene historische Skizze, verfaszt von seinem Sohne August Wagener, einem ehemaligen Zögling des Bonner philologischen Seminars, worin die Entstehung und der Kampf der politischen Parteien, die sich in jener Zeit in Rom um die Macht stritten, geschildert, und die besonderen Umstände, die den Process des Milo herbeiführten und begleiteten, im Detail entwickelt werden. Es folgt das Argumentum des Asconius mit beigedruckter französischer Uebersetzung und Commentar, dann die Rede.

Ich habe von Halm nur die vierte Auflage von 1860 zur Hand gehabt und daher die Vergleichung nicht mit völliger Genauigkeit anstellen können. Soviel ich sehe, hat W. Halms Anmerkungen oft wörtlich übersetzt, aber an anderen Stellen sucht er sie auch deutlicher und vollständiger wiederzugeben, z. B. zu § 1 fortissimi, haec novi iudicii nova forma, § 2 ne non timere, § 32 atqui, zerlegt zu dem Zwecke Halms Noten, z. B. § 5 non modo . . spem habituros ad, § 36 diem . . intenderat, sucht ihn zu berichtigen, z. B. § 74 arma Geräthschaften, Bauwerkzeug' Halm: dagegen wendet W. ein, dasz diese Bedeutung bei Prosaikern ungewöhnlich sei und dasz Cic. den Clodius als Mörder von Profession darstellen wolle; ich denke mit Recht: s. § 74 castris exercitu und armis castrisque. § 86 sine funere 'überhaupt ohne feierliches Leichenbegangnis. H. Par ce mot. Cicéron désigne ici, dans un sens plus restreint, le lit de parade, sur lequel le corps du défunt aurait dû reposer.' W.; also für lectus funebris; dafür liesze sich etwa anführen Suet. Dom. 15 f. evenit ut repenting tempestate deiecto funere semiustum cadaver discerperent canes. § 96 facinoris suspitionem 'ein Unternehmen gegen den Staat, s. § 63 ff. H. 'gegen Pompejus, s. § 67. 68.' W. \$ 101 praesidentibus 'so bitter für adsistentibus.' H. 'praesidere für praesidio esse, protéger, wie Phil. V § 37. p. Salla § 86. W.; s. auch Weissenborn zu Liv. X 17, 2. Auch vervollständigt er Halms Commentar durch Erklärung mancher historischer oder geographischer Namen, z. B. S 26 Favonius, S 32 Cassius Longinus, S 51 Aricia (nur über Asconius ist nichts gesagt); oder publicistischer Ausdrücke. z. B. \$ 12 frequentissimo senatu, \$ 15 rogatione, \$ 41 saepta, \$ 74 vindiciae, wobei er häufig auf Paulys Realencyclopädie verweist; oder eigentümlich gebrauchter und zweiselhaster Wörter, z. B. § 3 pavit, § 29 reiecta paenula (Osiander übersetzt ja: 'nach abgeworfenem Mantel'). § 48 occurrit faszt W. anders als § 25 occurrebat, nemlich für obstat, obici potest, vgl. de fin. II \$ 108 quid occurrat, non videtis; so auch Möbius und F. Schultz. \$ 85 fines: 'l'espace consacré à un dieu et délimité par le collège des pontifes; v. Varro L. L. VI 54.º \$ 91 furias insepulti. § 96 meminit für dicit; dafür spricht die Stellung zwischen negat, dicit, addit, doch wird sich diese Bedeutung sonst bei Cic. kaum nachweisen lassen; denn die Stelle die dafür angeführt wird, Phil. II S 96 meministi ipse de exulibus, scis de immunitate quid dixeris sollte man anders construieren: meministi quid de exulibus dixeris. Ferner unterscheidet W. Synonyma, z. B. S 10 insidiator, latro; S 13 maeror, luctus; erläutert die Bedeutung der Tempora § 9 eriperet, § 45 approperaret, \$ 43 contempserat, 52 concupierat, 56 evertit, perculit, und andere Grammaticalien, wozu er fleiszig die in Gent erschienene lateinische Grammatik von J. Gantrelle (5e Aufl.), manchmal auch die von Weissenhorn citiert, trägt auch noch manche zum Verständnis nützliche Stellen nach, z. B. § 87 magistratuum privatorumque caedes p. Sestio § 75. 76. 79 (nicht 39). 85; \$ 91 cum falcibus p. Sestio \$ 34. 85; \$ 87 negant intueri: inductio a majore ad minus Quint. V 11, 12; respiravi, liberatus sum: simulatio Quint. IX 2, 26; \$ 61 argumentis signisque, technische Ausdrücke, die Quint. V 9, 9 und 10, 11 erklärt; § 76 quae vero: sub oculos subiectio Quint. IX 2, 40 f.; § 79 eius igitur mortis: enthymema ex contrario Quint. V 14, 2; § 85 vos enim: anotroopi Ouint. IX 2, 38. Dann läszt er an manchen Stellen die einzelnen Teile der Rede noch schärfer hervortreten, z. B. § 7. 12. 15. 76 und besonders \$ 61 omnia audienti (hominum imperitorum sermones \$ 62-64). magna metuenti (inimicorum delationes § 64-67), multa suspicanti (Pompei suspitiones § 67-72); oder gibt noch hie und da den Inhalt eines Paragraphen oder Kapitels an, weist den Zusammenhang mit dem früheren oder folgenden nach, bespricht die Motive die Cic. bei seiner

Darstellung geleitet haben, z. B. § 33 cruentum cadaver. Wahrscheinlich hatten die Gegner ein prächtiges Gemälde von dem aus Liebe und Trauer um Clodius vom Volke veranstalteten Leichenbegängnis gemacht; dem entgegen schildert es Cic. mit den garstigen Ausdrücken, welche die Hinrichtung eines groszen Verbrechers kennzeichnen. Dies führt W. im einzelnen aus. Darauf konnte auch § 90 bei den Worten in curiam abiecit verwiesen werden; Asc. § 8 in curiam intulit. § 64 und Asc. § 19. Pompejus wollte die Verurteilung des Milo; dies beweisen sein speciell gegen ihn gerichtetes Gesetz wie auch seine Worte und Handlungen, s. Asc. S 16. 21. Sein Verfahren rief eine Menge von Denuntiationen gegen Milo hervor, die Cic. alle innerhalb drei Stunden nicht erwähnen und widerlegen konnte. Deshalb wählt er vier aus, die ihm am besten passen, gruppiert sie geschickt um diejenige die allein begründeter ist, und schlieszt dann \$ 67 mit den Worten omnia falsa comperta sunt. \$ 80 confiteretur bis 83. Weil die Gegner dem Milo heabsichtigten Mord zur Last gelegt hatten, weist Cicero nach, dasz er selbst in diesem Falle nichts zu fürchten habe. Sollte er dennoch wider Erwarten verurteilt werden, so werde er hochherzig und unerschüttert ins Exil gehen; denn der wahre Patriotismus bestehe darin alle Arten von Gefahren zu verachten. \$ 83 sed huius beneficii bis 87. Anschlieszend an \$ 6, wo dieser Standpunkt schon in den Worten nec postulaturi, ut . . populi Romani felicitati assignetis angedeutet ist, benutzt der Redner die besonderen Umstände, die den Tod des Clodius begleiteten, um zu beweisen, dasz die Gottheit selbst denselben veranlaszt habe, und gründet diese Behauptung allgemein auf den Glauben an eine göttliche Vorsehung und speciell auf des Clodius Verhalten den Göttern gegenüber. Endlich macht W. auch noch auf besondere Feinheiten im Ausdruck aufmerksam, z. B. auf den Chiasmus § 2 sapientissimi et iustissimi . . nec instiline nec sapientiae, \$ 105 vestram virtutem usw., auf die Gradatio \$ 3 non periculum . . verum etiam silentium, & 93 sint . . beati, auf die Symmetrie \$ 18 ianua ac parietibus — iure legum iudiciorumque, \$ 75 calumnia vindiciis sacramentis — castris exercitu signis, auf die Malice in den Worten \$ 3 quae quidem est civium mit ihrem versteckten Gegensatz, auf die Energie der Versicherung § 6 clariores hac luce, usw.

Das mitgeteilte wird genügen, um die Vielseitigkeit und Reichhaltigkeit des Commentars von W. zu beweisen, wofür andere freilich schou viel vorgearbeitet hatten; doch will ich noch einiges hervorheben. Asc. \$ 16 sed in hortis manehat, idque ipsum in superiorihus. Den Ausdruck superioribus finde ich, soweit ich es übersehen kann, bei den früheren Hgg. nicht erläutert. Halm sagt: 'idque ipsum. und da noch'. Soll man daraus schlieszen: in dem obern Teile? 'in seinem Garten' Osenbrüggen Einl. S. 17; 'in seinem Garten vor der Stadt' Möhius S. 325. W. vermutet 'in einer auszerhalb, aber dicht vor der Stadt, auf dem collis hortorum gelegenen Villa'; vgl. Asc. zu \$ 67. - Zu \$ 26 stellt W. auf, was Halm unter anderen Meinungen nur zweifelnd erwähnt, dasz am 7n April, am vierten Tage der gerichtlichen Verhandlung und am dritten des Zeugenverhörs, das vor einer Specialcommission abgehalten wurde, unmittelbar nach Beendigung desselben noch des Abends die aequatio pilarum erfolgen sollte, also nicht für dieselbe ein besonderer Tag angesetzt war. Damit stimmt \$ 28 dimisso circa horam X indicio und Asc. zu § 71. Nur macht Schwierigkeit der Ausdruck dein rursus postera die sortitio iudicum fieret, wo doch rursus kaum gebraucht ware, wenn nicht vorher quarta die ebenfalls einen folgenden Tag, also den Tag nach dem Zeugenverhör, bezeichnen sollte. Oder darf man rursus mit sortitio verbinden, mit der Annahme dasz auch die Specialcommission schon durch das Los bestimmt war? etwa so wie Augustus seine consilia semestria aus den Senatoren sich ausloste; s. Suet. Aug. 35. --§ 29 clausae fuerunt tota urbe tabernae. Osenbruggen bemerkt: 'es ist hier nicht ausdrücklich angegeben, ob dieses auf Besehl der Tribunen geschah.' W. zeigt aus Asc. zu \$ 71 ut clusis tabernis postero die ad indicium adesset, dasz T. Munatius Plancus dazu aufgefordert hatte. Doch wollen wir die Neugierde nicht vergessen. - p. Mil. § 14 ipse decrevi usw. erklärt W. im wesentlichen so wie Halm: decrevi . . non eum . . fecisse, sed decrevi crimen iudicio esse reservandum, rem notandam. Aber um den Sinn und den anakoluthischen Satzbau kenntlich zu machen. sollte ein Komma hinter non gesetzt werden. non bei folgendem sed ist so gestellt wie § 31 illud iam in iudicium venit, non, occisusne sit . . sed, wo freilich W. mit Baiter und Halm aus dem doch auch fehlerhasten \*) Palimpsest die abschwächende Stellung non illud gegen alle anderen Handschriften aufgenommen hat: vgl. de orat. Il § 356 habet hanc vim, non ut . . verum ut -.- \$ 25 Collinam novam dilectu perditissimorum civium conscribebat. W. erinnert daran, dasz Clodius in seinem Tribunat die alten collegia compitalicia hergestellt und neue eingerichtet hatte, ex servitiorum fuece Asc. in Pison. S 9. Da nun die Mitglieder dieser Collegien so wie die Wähler in den Tribus in Decurien eingeteilt waren, so konnte Cic. sie wol geringschätzig Collina nova, d. h. arrière-ban der Collina nennen: s. p. Sestio § 34. Mir scheint Cic. eher von den Maszregeln zu sprechen, die Clodius während der Wahlumtriebe für seine Prätur vorbereitete, von denen er § 76 mit ähnlichen Worten sagt: servorum exercitus illum in urbe conscripturum fuisse. Zwar erwähnt Asc. zu \$ 87 nur éine von diesen Maszregeln (aber ausdrücklich als éine unter mehreren, und von mehreren spricht auch Cic. \$ 33. 87. 89), wonach Clodius den libertini auch in den ländlichen Tribus Stimmrecht gewähren wollte; aber wäre es nicht möglich, dasz er auch an eine Vermehrung der städtischen Tribus, an eine Teilung der überfüllten Collina dachte? - Zu § 27 gibt W. einen Situationsplan, der die Lage der in der Rede genannten Oerter von Rom aus längs der via Appia bis nach Lanuvium veranschaulicht. Das ist zweckmäszig, doch bedarf auch die Schilderung des Kampfes § 29 noch weiterer Erläuterung. Wenigstens sehe ich, dasz Baiter die Conjectur von Rau decurrere der Erwähnung werth gefunden, dasz Möbius die Erklärung recurrere sc.

<sup>\*)</sup> Auf derselben Seite (1161 der Zürcher Ausgabe) zähle ich noch 4 bis 5 anerkannte Fehler.

629

versus Romam aufgenommen hat. Nach allen Nachrichten sind Milo und Clodius selbst schon an einander vorbeigezogen: Appianos b. c. II 21 ύπείδοντο μόνον αλλήλους καλ παρώδευσαν. Θεράπων δέ του Μίλωνος έπιδραμών τῷ Κλωδίω . . ἐπάταξεν ἐς τὸ μετάφρενον ξιφιδίω. So ist auch Asc. \$5 zu verstehen: - Endamus et Birria. ii in ultimo agmine tardius evintes cum servis P. Clodii rixam commiserunt, ad quem tumultum cum respexisset Clodius -, der also auf dem Wege nach Rom schon etwas weiter gezogen war. Ob aber, wie W. annimmt, romphaea traiecit einerlei sei mit ἐπάταξε ξιφιδίω, ist mir zweiselhast; ich möchte es eher von einer Verwundung aus der Ferne verstehen. Nach Ciceros Darstellung schneidet der von dem Albanum auf die via Appia einbiegende Zug des Clodius das lang hingestreckte Gefolge des Milo: s. \$ 56 qui cum a tergo hostem interclusum reliquisset. Etliche die noch von der Höhe herabsteigen — das Albanum lag über der via Appia (§ 53) — greifen Milo von vorn an, adversi, worauf dieser vom Wagen herabspringt und sich gegen diese zur Wehr setzt. Da kommen von denen, die mit Clodius auf dem Wege nach Rom voraus waren, einige zurückgelaufen, um ihn von hinten anzugreifen, während andere auf die zurückgebliebenen Sklaven des Milo einhauen: S 29 qui post erant, 56 extremi comites, Eudamus und Birria mit anderen bei Asc. Diese, durch die Clodianer, wol aber auch durch die in der Mitte des Zuges befindlichen ancillae und pueri symphoniaci gehindert ihrem Herrn zu Hülfe zu eilen, greifen den Clodius an und tödten ihn. - Zu \$ 59 und Asc. § 10 und 25 nimmt W. an, dasz das Gesetz des Pompejus den Ankläger - ausnahmsweise wie in der Catilinarischen Verschwörung ausdrücklich ermächtigt hatte die Sklaven des Milo zum peinlichen Verhör zu fordern. Weil aber Milo dieselben freigelassen, habe das Gericht dem Ankläger zugestanden, seine Sklaven, die Sklaven seines Oheims, zu stellen: eine Neuerung die Cic. tadle. Das Verhör habe nur in Gegenwart der streitenden Parteien unter Leitung eines vom quaesitor designierten Commissars stattgefunden. Das atrium Libertatis sei foro medio gewesen (Liv. XXVI 27, 9). Man könnte vielleicht auch ad Att. IV 16, 14 für diese letzte Behauptung anführen.

Wenn auch auf diese Weise überall belehrend oder zur weitern Prüfung anregend, enthält doch der Commentar einige Irtümer, die ich nicht verschweigen darf. Asc. § 8 cremavitque subselliis et tribunalibus et mensis et codicibus kibrariorum übersetzt W. 'où il saisit les bancs, les sièges, les tables et les registres des commis' und erklärt so auch codices librariorum für die von Schreibern geführten Senatsprotokolle. Aber wie die tribunalia vom Forum genommen waren, so sind wol auch unter den codices librariorum die Schriften der Buchhändler zu verstehen, die auf dem Forum ihre Buden hatten, s. Halm z. d. St. und W. zur Rede § 40 N. 5. Auch zu § 10 qui frater fuerat hat Halm mit Recht bemerkt, dasz aus dem Plusquamperfectum nicht auf den Tod des C. Claudius geschlossen werden darf; soll derselbe ja doch noch im J. 51 wegen Erpressungen angeklagt und nur durch Bestechung seines Anklägers der Verurteilung entgangen sein. Aufgefallen ist mir auch, dasz W.

S 1 minimeque deceat mit vereor coordiniert; es ist doch wol ne turpe sit . . minimeque deceat soviel wie ne turpe sit indecorumque: val. p. Mur. S 26 ne. . atque. Ueber diese lockere Verbindung mit 'und, que oder et' statt 'und dasz' oder 'und dasz nicht', die Cornelius Nepos besonders liebt, wenn auch die Stellen Eum. 6, 3. Hann. 12, 2. Att. 10, 4. 22, 2 anderer Art sind, geben die Grammatiken freilich keine genügende Auskunft. Ebd. sagt W. zu den Worten quocumque inciderunt: 'le parfait est ici employé au lieu du présent, pour désigner une action réitérée.' Aber das ist nur ein nebensächliches Moment; die Handlung ist eine vorausgehende. Es ist dieselbe Genauigkeit der Sprechweise, die man auch in der Verbindung der beiden Futura, des Plusquamperfectum und Impersectum bemerkt. Wie § 53 locus ad insidias ille ipse, ubi congressi sunt das Komma richtiger hinter insidias gesetzt würde, wie bei Halm, so ist § 54 W. durch eine sehlerhaste Interpunction zu einer falschen Erklärung verleitet worden: N. 5 'quid minus . . cum pour quid minus quam cum.' Die Stelle ist vielmehr so zu ordnen: - uter nihil cogitaret mali. cum alter veheretur in raeda, paenulatus, una sederet uxor - quid horum non impedilissimum, vestitus an vehiculum an comes? quid minus promptum ad pugnam? - cum paenula irretitus, raeda impeditus, uxore paene constrictus esset: videte nunc illum. Mit cum alter beginnt eine Periode, deren Nachsatz alter egreditur rhetorisch umgeformt ist. Der Vordersatz wird durch eine Parenthese unterbrochen und in stärkeren Ausdrücken wiederholt. Hinter raeda ist ein Komma nötig, weil drei Momente namhaft gemacht werden.

Manches könnte auch noch zur Vervollständigung des Commentars nachgetragen werden. Für Grammatik und Synonymik bietet mehreres F. Schultz in seiner 2n Ausgabe der 14 Reden (Paderborn 1858), z. B. § 26 barbaros, quibus. 33 ac non. 43 fas esset . liceret. 49 properato. 66 ne vos aliquid. Aber auch anderes bedarf wol noch einer Bemerkung, z. B. Asc. § 3 Pompeius gener Scipionis konnte, da eine Verwechslung mit Q. Pompejus Rufus möglich ist, auf Plut. Pomp. 55 verwiesen werden. Erwähnung verdiente auch § 32 und § 34 die ungleiche Verteilung der Richterzahl: 18 Senatoren, 17 Ritter, 16 Aerartribunen. Fand diese auch sonst statt? Auf die Wiederholung der propositio \$ 6 insidias Miloni esse factas nach der refutatio trium praeiudiciorum \$ 23 und nach der narratio \$ 31, auf die Wiederanknupfung in den Worten § 72 nec vero me Clodianum crimen an § 67 nach der Apostrophe an Pompejus, auf die Ironje in den Worten homo nobilis § 18, luget senatus § 20 (zugleich Merismos, s. Halm), homo sapiens \$ 21 konnte aufmerksam gemacht werden. Die Citate konnten vermehrt werden: § 8 iure cuesum videri, s. Vell. Pat. II 4, 4 si is occupandae rei publicae animum habuisset, iure caesum. Warum läszt Cic. die Bedingung weg? § 9 si tempus est ullum jure hominis necandi, quae multa sunt: welche, definiert Cic. selbst de orat. Il § 106 iure autem omnia defenduntur, quae sunt eius generis, ut aut oportuerit (§ 8 Ahala usw.) aut licuerit (§ 9 fur nocturnus usw.) aut necesse fuerit (§ 9 miles . . Milo) aut imprudentia aut casu facta esse videantur

(p. Tullio § 51 si telum manu fugit). Ebd. vi vis illata: vgl. p. Sestio \$ 88 vi vim oblatam praesertim. Ebd. probus adulescens: was bedeutet hier probus? s. Sall. Cat. 25 psallere et saltare elegantius quam necesse est probae. § 10 expressimus: 'nous avons copié'; vgl. de leq. ll 5, 13 lex . . ad illam antiquissimam . . expressa naturam. \$ 11 tacite dat ipsa lex: vgl. p. Tullio § 51 haec enim tacita lex est humanitatis. § 38 cuius vis omnis: s. p. Sestio c. 40 und 41. § 43 diem campi: vgl. \$ 56 Martemque communem und de orat. III \$ 167. Einer Erläuterung bedarf vielleicht auch noch § 11 causa = cur telo esset usus, telum = an cum telo fuisset. § 47 quippe, si: ist es verschieden von si quidem \$ 28. 48? vgl. quippe qui und qui quidem. Welche Satze sind davor su erganzen? § 48 hora X denique: 'erst' oder 'endlich'?

Doch ich breche davon ab; denn auch die Rücksicht kommt in Betracht, dasz der Commentar nicht so anschwelle, dasz er von Lehrern und Schülern nicht bewältigt werden könnte. Darum wird genaue Prüfung notig, ob alles aufgenommene auch erforderlich ist. Wenigstens bei uns wird doch kaum einem Schüler eine Rede von Cicero in die Hand gegeben, der zu hanc dixit sich nicht ergänzen kann orationem Cicero, der nicht den Conjunctiv bei cum und in der indirecten Frage, der nicht Africanus und Marius kennt. Auch könnten manche Anmerkungen, die gleiche Gegenstände berühren, zu Asconius und zur Rede, hier oder dort verkürzt, andere durch Verweisung auf die historische Einleitung erledigt werden, z. B. § 6 T. Annii tribunatu S. XVIII, § 13 cuius enim S. X f., \$ 38 Fabricio S. XVII. Noten, die Abweichungen im Texte betreffen, könnten, soweit sie nicht eine besondere Besprechung nötig machen, wie bei Halm in einen Anhang gebracht werden.

Der Text ist im ganzen der Baitersche. Die Einwendungen, die Madvig in der 4n Aufl. der or. selectae S. XX f. gegen Baiter erhoben hat, scheinen W. nicht bekannt gewesen zu sein; sonst hätte er wol einiges, wie Halm, geandert, z. B. § 6 sed si in sin, § 33 non dicam in ne dicam. Doch bemerke ich hierbei, dasz die Textesfrage mir noch keineswegs erledigt scheint. Gegen einzelne gute Lesarten, nach denen Madvig den Erfurter Codex über den Tegernseer und den verlornen Coluer über beide stellt, können auch andere zum Beweise des Gegenteils beigebracht werden, z. B. die Interpolationen in E § 2 terrores, § 39 illius Clodii, \$ 48 testamentum Cyri\*), und aus C \$ 55 Clodius, ipse

<sup>\*)</sup> Bei dieser Gelegenheit will ich noch einiges aus dem Erfurter Codex nachtragen, was in Baiters kritischem Apparat übersehen ist. § 2 hat E allein (nach dem Abdruck von Freund) Lambins Conjectur collocata, nicht collata. § 23 ist electi mit dem Zeichen für ae statt des ersten e geschrieben: ei lecti Halm, § 67 hat E delecta, nicht dilecta. § 68 ist an testaretur ein wenig getrennt, vielleicht für an, d. h. ante testaretur. § 69 metu statt motu. § 79 nolletis. § 81 statt vestri die Abkürzung ui in Verbindung anscheinend mit der Note für et, also vestri et ordinis, was den Zusatz dieses Wortes bestätigen könnte. § 91 s; sût, d. 1. sed sunt für et sunt, und eae dividistis statt caedi vidistis. § 92 et animosos wie Severianus. Endlich verbindet E § 69 proximorum quantae timiditates.

Clodius, \$ 93 valeant, valeant, inquit, cives mei valeant, \$ 95 suam se fecisse. Um aber die Lesart des Archetypon unserer jetzigen Hss. zu ermitteln, gibt es noch einen andern Weg. Am Schlusse des \$ 49 setzen manche Hss. die Worte hinzu: noctu occidisset. insidioso et pleno latronum in loco occidisset, welche die neueren Hgg. fast einstimmig ausgeschieden haben (Osenbrüggen und F. Schultz lassen wenigstens mit älteren Ausgaben das erste occidisset weg). Ich kann aber den von Halm in diesen Jahrb. 1855 S. 110 f. dafür beigebrachten Gründen durchaus nicht beistimmen und halte die Worte mit Trojel ebd. S. 332 für echt. Denn 1) der Zusammenhaug der Gedanken leidet darunter nicht, gewinnt vielleicht im Gegenteil: 'dann hätte er ihn zu passender Zeit und am passenden Orte getödtet; niemand hätte ihn beargwöhnt, denn der Ort - die Zeit -.. Es folgen dieselben Argumente in weiterer Ausführung, doch in umgekehrter Reihenfolge. Und 2) die Form verräth keineswegs einen Interpolator, der etwa tum oder si eum noctu loco latrociniis infami occidisset geschrieben hätte. Aber das Asyndeton, der Mangel des Objects, die Wiederholung occidisset..occidisset, selbst die Wahl und Stellung der Worte insidioso ... loco geben der Stelle ein eigentümliches Colorit, wie wol kaum eine Glosse aufweisen kann. Es scheint eine Zeile in der gemeinsamen Quelle von TE u. a. übersprungen zu sein. So erhalten wir zwei Gruppen in den jetzigen Hss., die auch sonst nicht direct aus einander hergeleitet werden können. Leider ist die eine, die jene Worte bewahrt, in der Zürcher Ausgabe nur durch eine Hs. vertreten, den Salzburger, jetzt Münchner Codex, italianischen Ursprungs, und diese ist, wie der reichere Apparat zu den Reden de lege agraria und pro Murena zeigt, nicht frei von Correcturen. Zu solchen musz man wol § 69 immutatis, § 102 a quibus non potuisse? ab iis rechnen. An der ersten Stelle, wo E metu, TE in communium geben, dürste ein anderes Wort ausgefallen sein: metu aliquo in communium temporum conversione (perturbatione, inclinatione), quae quam usw., vgl. p. Flacco § 94, de domo sua § 46, p. Balbo § 58, de lege agr. I § 24, de divin. II S 6. Die Lücke an der zweiten Stelle möchte ich so ergänzen: quae est grata gentibus omnibus. eam probari non potuisse iis qui maxime P. Clodii morte acquierunt! quo deprecante? me. Wie mit Halse von S schon manche Fehler corrigiert sind, z. B. die Glossen S 27 a Langeimis, wo man aber ohne zureichenden Grund auch id vor difficile ausgeschieden hat (vgl. § 46), und § 88 potentiam, wo der Palimpsest bestätigt, so würde man, wäre die zweite Gattung noch besser vertreten, vielleicht manchen weitern Gewinn daraus ziehen, z. B. § 79 quonam modo ille vos vivus afficeret, qui mortuus (vgl. \$ 90). Im allgemeinen werden TS oder ES vor E und T allein, oder mit anderen Worten, die Hss. der éinen Gattung unterstützt durch einen Teil der andern vor einzelnen abweichenden den Vorzug verdienen, also z. B. § 6 hoc nobis saltem (öfters wird ja ein weniger betontes Wort zwischen zusammengehörige eingeschoben, s. Nipperdey zu Corn. Nepos Ages. 6, 2); ferner § 8 seditiose in contione, § 16 ipse dicet, § 33 cuius tu, § 39 de me decretum. Einer einzelnen Hs. ausschlieszlich zu folgen, wie Madvig der Erfurter folgt,

ist nicht rathsam, namentlich in der Wortstellung, die in ihr auch in den Reden de lege agraria oft umgestaltet scheint. Was aus der Colner allein überliesert wird, die übrigens oft mit S zusammenstimmt, kann, wie bestechend es auch ist, gerade Correctur sein und versehlte Correctur. Man verwirst z. B. jetzt allgemein die Lesart von C \$ 79 ut ea cernamus quae non videmus, s. Baiter und Halm z. d. St., Supfle zu Cic. ad fam. X 19 S. 395; und doch hat sie einst Beifall gefunden, vielleicht weil Ouint. IX 2, 41 dafür zu sprechen scheint. Und so dürsten auch \$ 51 ad se in Albanum (nach Gruter ad se ad Albanum, wo die Glosse handgreislich wäre) für ad Albanum, wie gleich darauf ud villam, \$ 54 mora et tergiversatio statt des verkannten Nom. plur. morae et tergiversationis (man denke an den doppelten Aufenthalt in der Villa des Pompejus und in der eignen), § 70 vi statt vel, § 85 testor für obtestor sich einst als Correcturen oder Unachtsamkeitsfehler herausstellen. So auch \$ 11 non statt non modo. Bei der Verbindung mit non . . sed wird das erste Glied ausgeschlossen, mit non modo . . sed eingeschlossen, aber das zweite als so bedeutend hingestellt, dasz das erste dagegen nicht in Betracht kommt (Haase zu Reisigs Vorlesungen Anm. 422. Nipperdey zu Tac. ann. I 60). Prufen wir nach dieser Regel jene Stelle: tacite dat ipsa lex potestatem defendendi, quae non modo hominem occidi. sed esse cum telo hominis occidendi causa vetat. Das Gesetz, mag hier die lex Cornelia oder eine andere gemeint sein, verbot, verponte zunächst den Mord, Meuchelmord, Giftmischerei usw. (Dig. 48, 8, 1 lege Corneliu de sicariis tenetur, qui hominem occiderit), dann aber auch das Tragen von Wassen in böswilliger Absicht (quive hominis occidendi furtive faciendi causa cum telo ambulaverit). Auf den ersten Teil des Gesetzes weisen die Worte non modo hominem occidi, auf den Zusatzartikel die folgenden sed esse cum telo. Das Verbot 'du sollst nicht tödten' läszt auch einen Act der Notwehr als straffällig erscheinen; aber der Zusatz 'du sollst auch nicht Waffen tragen zum Behuf eines Mordes' nötigt den Richter, jedesmal nicht blosz den Thatbestand zu untersuchen, ob jemand eine Waffe getragen und gebraucht hat, sondern auch den Anlasz, warum er sie getragen und gebraucht hat, und denjenigen frei zu sprechen, der sie nur zu seiner Vertheidigung gebraucht hat. Weil also für den Redner dieser Zusatz allein in Betracht kommt, hat er die Verbindung mit non modo . . sed gewählt, wodurch der zweite Teil des Gesetzes als der bedeutendere hervortritt, ohne dasz jedoch der erste in Abrede gestellt wird. Man setze dafür non . . sed und sehe, zu welcher gekünstelten Erklärung man dann greisen musz: 'Cic. sagt auch, was die lex an sich nicht verbietet, um die Bedeutung des zweiten Satzes sed usw., den er allein in das Auge faszt, in das rechte Licht zu stellen. Das non hominem occidi wird aus dem esse cum telo hominis occidendi causa gefolgert.' Halm.

Damit diese Polemik nicht extra causam scheine, bemerke ich dasz auch Wagener an der letzten Stelle, wie meistens an den früher erwähnten, die meiner Ansicht nach unrichtige Lesart aufgenommen hat. Doch ist er dem Baiterschen Text nicht ohne Prüfung gefolgt. Neu und vortrefflich ist seine Emendation Asc. § 8 ex luco Libitinae für ex lecto L., wofür er Orelli-Henzen 1378 und 5683 ab luco Libitinae, Dion. Hal. ant. Rom. IV 15 aloos und Plut. quaest. Rom. 23 beibringt. Nach der letzten Stelle konnte man dort, έν τῷ τεμένει τῷ Λιβιτίνης, alle zur Beerdigung nötigen Geräthschaften, also auch dergleichen fasces sich verschaffen. \$ 20 nimmt W. Manutius Emendation invidiosas auf, die sich dem Satze besser einfügt als Halms Conjectur in invidiam, vgl. \$ 12 d. R. invidiose. \$ 25, wo Halm eine Lücke annimmt, gibt W. ex servorum suorum numero statt eorum (vgl. \$ 59 d. R. de servo accusatoris) und gewinnt damit denselben Sinn. In der Rede § 104 schreibt er aus Lagomarsinischen Hss. mit geänderter Interpunction: hicine . . morietur? aut, si forte procul patria, huius usw., wodurch der Gedanke klar und verständlich wird. Auch dasz er § 27 guod erat dictator Lanuvii Milo mit Bake und Baiter ausscheidet, dagegen \$ 43 audaciae mit Baiter beibehält, ist zu billigen. Denn selbst wenn an der ersten Stelle das Impersectum durch die zweite Redaction der Rede entschuldigt wird, so bleibt doch die Wiederholung der Worte Lanuvis Milo unmittelbar nach Miloni esse Lanuvium aussallig, und Cic., der § 45 voraussetzt, dasz sogar die Tage der Amtshandlungen des Milo bekannt sein musten, sollte hier noch erst vom Amte desselben Nachricht geben? audaciae aber, was auch der Rhetor Severianus bewahrt, kann, wie W. mit Wex und Seysfert Schol. Lat. I S. 44 bemerkt, als Dativ im Sinne von hominibus audacibus zum folgenden Satz gezogen werden, und wird durch § 30 oppressa virtute audacia est und § 32 hominis sceleratissimi . . audaciam gewissermaszen vorbereitet. Nur wäre dann eine gröszere Interpunction vor audaciae wünschenswerth.

Dagegen scheinen mir auch manche Aenderungen des Textes zweifelhaft. Mit Halm gibt W. Asc. § 9 singula milia statt in singulos milia; vielleicht ware in singulos singula milia besser; § 10 propter corundem candidatorum tumultus statt corum; cher cosdem, denn die Tumulte dauerten in gleicher Weise fort, vgl. § 3 ob eas ipsas perditas cundidatorum contentiones; mit Köchly und Halm S 30 verum alterum alteri statt verum ei, aber alterum alteri ist selbstverständlich, und ei nur wie häufig mit et verwechselt: verum et forte occurrisse et ex rixa usw. Umgekehrt kann man § 33 subscripserunt et in s. ei verwandeln. Am Schlusz des § 10 ergänzt W., wie auch andere schon versucht haben. aus \$ 13 den Namen Q. Manilius Cumanus tr. pl.; wie aber wenn hier gar keine Lücke vorhanden wäre? Man ändere die Interpunction: et L. Herennius Balbus P. Clodii quoque familiam . . postulavit; codem tempore Caelius familiam Hypsaei et Q. Pompei postulavit. § 12 setzt W. mit Köchly contra M. Caeli contionem für contra M. Caepionem ein. Es ist wol möglich, dasz die Namen M. Cālius und M. Cāpio hier so vertauscht sind wie § 6 M. Saufejus mit M. Fustenus (und vielleicht auch \$ 3 mit M. Fusius). Aber reicht nicht contra M. Caelium aus? Würde Asconius nicht eher de M. Caeli contione gesagt haben? In der zweiselhaften Stelle der Rede § 2 gibt W. mit Garatoni und Madvig (dieser aber nicht mehr so in der 4n Ausl.) nec illa praesidia, wozu er § 3 neque . .

non vergleicht, weil die Motive zur Furcht zweierlei Art seien: 1) der Mangel des gewöhnlichen Auditorium (non enim . . stipati sumus), 2) die Anwesenheit der bewaffneten Macht, läszt das auch von Orelli und Wex verdächtigte Wort oratori weg und nimmt dagegen aus E terroris auf: vgl. Quint. VIII 3 nam ferrum adfert oculis terroris aliquid. Aber jene Motive fallen wieder in einander, weil eins das andere bedingt; oratori, das zu consessus vester eine Art Gegensatz bildet, wird erträglicher, wenn man im folgenden Satze orationi aus E mit Madvig und F. Schultz einsetzt; der Zusatz einer einzelnen Hs. terroris ist ebenso verdächtig wie horroris im Vat. Ueber die gewöhnliche Lesart vgl. Halm. \$ 4 klammert W. mit Bake und Baiter vobis ein; es sind, wie Halm bemerkt, hier die Richter überhaupt gemeint, nicht gerade die damals das consilium bildenden. Und dies ist eine ähnliche Freiheit, wie wenn der Redner die Richter mit dem ganzen Volke identificiert, \$ 34 quibus ego tum vos, s. Halm, und vos adepti estis, § 63 vobis haec fruenda relinqueret, wo Baiter und die übrigen Hgg. gegen die Hss. nobis schreiben, § 78 spero multa vos liberosque vestros, § 81 sui se capitis quam vestri defensorem. § 39 wirst W. mit Halm nach Bakes Vorschlag die Worte P. Lentulus ganz aus. Weshalb, sehe ich nicht ein. Denn auch der Schol. Bob. bewahrt sie, und nur scheinbar in anderer Stellung: P. Lentulus . . restitutor salutis meae . . septem praetores, indem er nemlich wie öfters einige Worte in der Mitte wegläszt. Ist aber, wie W. und Halm bemerken, illius adversarii im zweiten Gliede als Prädicat zu fassen, so doch wol auch inimicus Clodio im ersten und illius hostis im dritten. Woran schlieszt sich dann die Apposition ultor sceleris illius usw.? 'Aber was war das für eine Zeit?' Es war damals (sollte nicht erat tum hinter erat tempus ausgefallen sein?) ein hochberühmter und heldenmütiger Consul feind dem Clodius, nemlich P. Lentulus, der Rächer seines Frevels' usw. Ueber die Stellung des Namens s. Osenbrüggen zu S 16 und 18. Dagegen möchte ich auf drei andere Stellen aufmerksam machen, wo vielleicht ein Name zur Erklärung hinzugesetzt ist. § 48 una fui, testamentum simul obsignavi [cum Clodio]; testamentum autem usw. Der Name ist eben genannt und selbstverständlich; ohne denselben schlieszen alle vier Sätze mit dem Verbum, je zwei und zwei durch gleiche Ausgänge verbunden. § 50 neque caeca nox ostendisset [Milonem]. Ohne Object hat die Periode begonnen; wie die ersten Satze mit der conversio und dem ouoioréleurou occidisset, occidisset, credidisset schlieszen, so wendet die Ausführung die gekreuzte Form an: sustinuisset . . ostendisset; auf diesem Worte ruht der Schluszton; das Object kann man leicht erganzen: 'ihn, den Thater'; s. p. S. Roscio § 32 und Halm z. d. St. § 55 quia, quamquam paratus in imparatos [Clodius], tamen mulier inciderat in viros. Warum sollte der Name, der in der Frage nicht genannt ist, mitten zwischen die Gegensätze der Antwort gestellt sein? - \$ 39 nimmt W. Jeeps Conjectur de vi statt bis auf, wogegen sich Madvig S. XXII mit Recht erklärt hat. § 49 gibt er mit Wex: ecquid afferebat festinationis quod heres erat? Aber wie Madvig erinnert, beginnen die Worte quod heres erat eine neue Frage, die der Redner als Vermutung aufwirst. Doch halte ich auch die von Madvig aus dem Colner Codex aufgenommene Lesart quid afferebat causam festinationis? für interpoliert und ziehe die der Aldina vor: quid afferebat festinatio? An die erste Frage 'was für ein Grund war zur Eile?' schlieszt sich die speciellere 'was nützte ihm die Eile?' so wie nach der aufgestellten Vermutung 'etwa dasz er ein Erbe war?' die Erwiderung sich zwiesach gliedert: 'es war kein Grund, er erreichte dadurch nichts.' Vielleicht könnte man auch festinationis in festinationum verwandeln: quid aff. festinatio? num quod h. e.? § 58 nimmt W. Jeeps Conjectur quo minus moleste auf, aber Halms Erklärung rechtfertigt quod minus genügend. § 67 emendiert er: verum tamen si metuitur, wie schon früher F. Schultz; aber cum tamen 'während dennoch' belegt Halm durch in Verr. V \$ 74. Nur bleibt es mir fraglich, ob si mit Recht von diesem Gelehrten getilgt wird. Man könnte auch hinter cum tamen eine kleine Lücke annehmen, etwa des Inhalts: 'während dennoch die Vorsichtsmaszregeln fortdauern', oder eine beabsichtigte Reticenz: cum tamen - sc. praesidia contra illum collocantur, und mit den Worten si metuitur etiam nunc Milo einen neuen Satz beginnen. Es sind noch ein paar andere Stellen, wo der Text mir lückenhaft scheint. \$ 9 nocturnum furem quoquo modo. Wie soll man quoquo modo construieren? mit defenderet? mit interfici? Soll man es absolut fassen? Osiander übersetzt: 'auf jede beliebige Weise'; Halm: 'unter allen Umständen'. Vermutlich fehlt ein Verbum, etwa venerit, wie später nach anderer Lesart defenderit. Wenigstens erklärt der Schol. Bob. noctu vero quoquo modo venerit; an einer Parallelstelle p. Tullio § 49 heiszt es: nisi se telo defendit, inquit, etiam si cum telo venerit, und dafur steht in der oben citierten Stelle aus den Digesten: cum telo ambulaverit. Ferner § 90 neque id fieri a multitudine imperita . . sed ab uno. Was ist das für ein Gegensatz, da doch Sex. Clodius nur Führer der Menge war? Wenn wenigstens ein Schimpfwort dabeistände, ab uno helluone, dann fiele der Ton auf die Beifügungen: 'unerfahren und Taugenichts.' de domo sua \$ 25 nenut ihn Cic. einen helluo spurcatissimus. Zum Gebrauch von unus vergleiche man p. Sestio \$ 55 ab uno gladiatore, uni helluoni. Phil. II § 7 cum uno gladiatore neguissimo. Vielleicht sehlt aber noch mehr: denn die Worte in curiam potissimum abiecit sehen nur wie der Schlusz einer Schilderung von dem Auflauf bei dem Brande der Curie aus. Und § 101 in viri et in civis invicti periculo. vir und civis werden öfters mit einander verbunden, wie auch vir und homo, s. Halm zu p. Sulla § 3 S. 52 der Ausg. von 1845, Zumpt und Jordan zu in Verr. I § 67, so auch in dieser Rede § 38 civi egregio et viro fortissimo; ob aber jemals, ohne dasz ein jedes Wort sein Epitheton hat? Vielleicht fehlt ein Adjectiv, das den Parteistandpunkt des Milo bezeichnet, viri boni, optimi, wo dann civis invicti mit der Bedeutung 'unbesiegt in den bürgerlichen Streitigkeiten' sich anschlieszt.

Man gestatte mir noch einige Emendationsversuche als πάρεργον hiuzuzufügen. Asc. § 12 ex servis Clodii.. Milonis für Miloni; § 13 neque p. R. potestatem aut consilio aut sententia interpellatu-

rum für consilium aut sententiam, vgl. si ita ei videretur und se de hac re consulendo; § 15 duas ex S. C. promulgavit . . po ena graviore el forma judiciorum breviore für poenam graviorem usw.; S 26 resque eodem die illo iudicaretur für reusque und dasz das Urteil sofort gesprochen werden sollte', vgl. p. Flacco § 48 itaque recuperatores contra istum rem minime dubiam prima actione iudicaverunt; § 32 damnatum autem opera maxime Appii Claudii proc. nuntiatum est, für pronuntiatum; ich denke nemlich, Appius Claudius Pulcher, Proconsul in Cilicien, benutzte seinen Einflusz, den ihm seine Verschwägerung mit Pompejus gab (ad fam. III 4 Cn. Pompejum filiae tuae socerum). In der Rede § 13 de illo incestus stupro für incesto, aber Schol. Bob. incestu stupro und de aere al. Mil. S. 345 nihil de incestus stupris questus es. incestus stuprum 'die mit Incest verbundene Buhlschaft' ist eine von den kühnen Genetiv-Constructionen. an denen die lateinische Sprache reich ist, wie in Verr. V § 51 in illo foedere societatis, s. Nagelsbach lat. Stil. S. 274. \$ 56 nec vero sic erat umquam non paratus Milo, contra illum ut non satis fere esset paratus: 'war auch einmal Milo schlecht gerüstet, dem Clodius gegenüber war er immer noch gut genug gerüstet.' Die Ausgaben setzen das Komma hinter contra illum. § 75 sed ausum esse T. Furfanio. Die

Hinzufügung des Pranomen erklart die doppelte Lesart: ausum esse und ausus esset. § 78 etenim si praecipue meus esse debebat, tamen ita communis erat omnium ille hostis, ut in communi odio paene aequaliter versaretur odium meum. Die doppelte Antithese geht bei der Lesart praecipuum, sc. odium verloren.

Hr. Prof. Wagener verspricht in der Vorrede, wenn die Ausgabe dieser Rede Beifall gefunden, noch andere in gleicher Weise bearbeitet folgen zu lassen. Möge es ihm an Lust und Musze dazu nicht fehlen! Solche Ausgaben werden namentlich in Ländern französischer Zunge höchst nützliche Handbücher für Lehrer und Schüler sein.

Rastenburg.

Friedrich Richter.

### 38.

# Vir und homo.

Hr. Hofrath Döderlein wiederholt in dem Anhang zu seinen 'öffentlichen Reden' (Frankfurt à. M. 1860) S. 330 f. die schon in den lat. Synonymen Bd. V S. 131 aufgestellte Behauptung, dasz vir, wenigstens bei Cicero, nur mit Attributen verbunden werde, die eine sittlich e Eigenschast bezeichnen, wie vir optimus, vir fortis ac strenuus, vir sapiens, während Adjectiva, die eine zufällige, natürliche oder eine intellectuelle Eigenschaft anzeigen, mit homo verbunden würden; daher homo doctus, homo ingeniosus, homo clarissimus. Demnach würde der bei Anführung hervorragender Persönlichkeiten jetzt ausschlieszlich herschende Gebrauch

des Subst. vir, wie in Godofredus Hermannus, vir doctissimus oder Lessingius, vir clarissimus u. dgl., wie Döderlein meint, eigentlich gegen den classischen Sprachgebrauch verstoszen und in den genannten Fällen vir mit homo zu vertauschen sein. — Allein diese Unterscheidung findet in den Schriften Ciceros und überhaupt bei den lateinischen Schriftstellern keine ausreichende Bestätigung. Denn was zunächst den Ausdruck vir clarissimus oder viri clarissimi betrifft, so ist dieser in Ciceros Schriften nicht blosz ungemein häufig, sondern sogar der bei weitem gewöhnlichere (s. Halm zu Cic. p. S. Roscio 18, 51); und doch wurden mit diesem Adjectiv nicht sowol sittliche Eigenschasten charakterisiert als vielmehr vorzugsweise die durch staatsmännische Thätigkeit (besonders durch Verwaltung des Consulats) erworbene öffentliche Rangstellung: s. Mai und Osann zu Cic. de re p. I 8, 13. Später war bekanntlich vir clarissimus stehender Ehrentitel für diejenigen welche Senatsmitglieder geworden waren. (Dasz übrigens mit diesem Adjectiv auch andere Vorzüge als die des Standes bezeichnet werden können, soll nicht geleugnet werden: vgl. Cic. p. Q. Roscio 14, 42. de orat. I 11, 46.)

Ebenso finden sich aber auch andere Adjectiva oder attributive Bestimmungen, die eine auszere oder auch intellectuelle Eigenschaft oder eine Naturgabe bezeichnen, nicht selten mit vir verbunden, z. B. amplissimus: Cic. p. Flacco 14, 32. p. Plancio 10, 25. 14, 35. in Verr. IV 8, 17. p. Deiot. 14, 39. Catil. I 1, 4. de orat. 1 45, 198 amplissimus quisque et clarissimus vir. Ferner gehören hierher vir spectatus und viri spectalissimi (p. Balbo 5, 12. epist. ad fam. V 12, 7), honorati viri (de leg. Il 24, 62), summi viri (de imp. Cn. Pompei 16, 47 u. 5.), womit wol hauptsächlich nur die äuszere Stellung im Staate, aber nicht ethische Vorzüge bezeichnet wurden (s. Halm zu Cic. p. S. Roscio 18, 51). Auszerdem können verglichen werden: Cic. de orat. 12, 4 viri omnium eloquentissimi clarissimique. Brut. 33, 127 Servii illius eloquentissimi viri flius. 34, 128 L. Bestia . . vir et acer et non indisertus. 15, 59 qua (eloquentia) virum excellentem praeclare tum illi homines florem populi esse dixerunt. 96, 332 Pammenes, vir longe eloquentissimus Graeciae. p. Sestio 2, 3 a O. Hortensio clarissimo viro atque eloquentissimo. de off. I 22, 78 vir abundans bellicis laudibus Cn. Pompeius. Il 17, 59 L. Philippus, magno vir ingenio in primisque clarus. orat. 5, 18 M. Antonius . . vir natura peracutus et prudens -- und von demselben bald darauf: vir acerrimo ingenio. p. Mur. 29, 61 fuit quidam summo ingenio vir, Zeno. de leg. III 19, 45 vir magno ingenio summaque prudentia, L. Cotta. de orat. I 49, 214 M. Scaurus, vir regendae rei publicae scientissimus. III 34, 138 Clazomenius ille Anaxagoras, vir summus in maximarum rerum scientia. de re p. II 3, 5 vir excellenti providentia (Romulus). de imp. Cn. Pompei 23, 68 vir bellorum omnium maximarumque rerum peritissimus, P. Servilius. de fato 1 Hirtius . . vir nobis amicissimus : dasselbe p. Sestio 35, 75. - Gellius n. A. I 2, 1 Herodes Atticus, vir et Graeca facundia et consulari honore praeditus. XV 8, 1. Vell. Pat. I 6, 3 u. 5 Lycurgus, vir generis regii. I 7, 1 Hesiodus, vir perelegantis ingenii.

Aber auch das gerügte vir doctus oder vir doctissimus, das auch Seyffert Palaestra Cic. Ill 3, 18 zu misbilligen scheint, findet sich mehr als éinmal bei Cicero: vgl. p. Archia 7, 16 ex hoc numero fortissimum virum et illis temporibus doctissimum, M. Catonem -; wenn das Adj. doctissimus nicht die unmittelbare Verbindung mit vir zuliesze, so würde es als zweites Attribut homo zur Stütze erhalten haben. de re p. III 11, 19 non mediocres viri, sed maximi et docti. Brut. 30, 114 Rutilius . . doctus vir et Graecis litteris eruditus. 64, 228 L. Sisenna, doctus vir et studiis optimis deditus. Tusc. V 3, 8 Ponticus Heraclides, vir doctus in primis. de re p. II 1, 2 doctus vir Phalereus Demetrius. de leg. Il 6, 14 ut vir doctissimus fecit Plato atque idem gravissimus. Il 11, 26 illud bene dictum est a Pythagora, doctissimo viro. Il 26, 66 fuit enim hic vir (Demetrius) . . non solum eruditissimus, sed eliam usw. I 6 18 igitur doctissimis viris proficisci placuit a lege. Brut. 8, 31 huius (Socratis) ex uberrimis sermonibus extiterunt doctissimi viri. - Quint. inst. or. IX 2, 1 quod . . multis doctissimis viris video placuisse. Gell. n. A. IX 7, 5 et alii viri docti et Suctonius. IV 16, 1. V 4, 1. - Diese Stellen beweisen wol hinlanglich, dasz die Verbindung des Adj. doctus (doctissimus) mit vir durchaus nicht gegen den classischen Sprachgebrauch verstöszt; im Gegenteil, wenn das Attribut doctissimus als Ehrenprädicat einer hervorragenden Persönlichkeit beigelegt wird, dürfte die Verbindung mit vir sogar die angemessenere sein.

Eben so wenig kann vir magnus (viri magni) als unclassisch oder gar als unlateinisch bezeichnet werden, und die von Döderlein angeführte Stelle (Quint. inst. or. X 1, 50) ut magni sit viri, virtutes eius (Homeri) non aemulatione, quod fieri non potest, sed intellectu sequi enthält an und für sich durchaus keine Akyrologie, wenn sie sonst diplomatisch beglaubigt wäre. \*) Vgl. Cic. de off. I 24, 82 idque est viri magni .. punire sontes. I 20, 67 causa autem et ratio efficiens magnos viros. de deor. nat. I 43, 120 Democritus, vir magnus in primis. de leg. III 13, 30 vir magnus et nobis omnibus amicus, L. Lucullus. de deor. nat. II 66, 167. de leg. III 6, 14. p. Plancio 27, 66. Quint. II 5, 21. IX 4, 110.

Aus den angeführten Beispielen — von einer vollständigern Sammlung muste jetzt abgesehen werden — ergibt sich wol zur Genüge, dasz die von Döderlein aufgestellte Regel auf keinem gesicherten Grunde beruht. Ebenso bedarf aber auch die von Ellendt zu Cic. de orat. III 4, 13 gegebene Erklärung wenigstens teilweise einer Berichtigung. Dagegen ist von Döderlein mit Recht bemerkt worden, dasz das Adj. bonus (melior, optimus) und auch fortis (fortissimus) fast ausschlieszlich mit vir

<sup>\*)</sup> Da viri in den besten Hss. fehlt, so ist es jedenfalls zu streichen, aber magni als Genetivus pretii aufzufassen. Denn zu magni die Ellipse von viri oder hominis ansunehmen (wie in stulti est, sapientis est) verbietet die Natur dieses Adjectivs: s. Nägelsbach lat. Stilistik § 25 II a 1.

verbunden wird. In dem Ausdruck vir bonus, der die Geltung eines philosophischen Kunstausdrucks erhalten hat, sind aber die beiden Begriffe (der substantivische und der adjectivische) so sehr in einen einheitlichen Gesamtbegriff verschmolzen, dasz rir bonus geradezu als ein einfaches Attribut angesehen werden kann und deshalb auch andern Adjectiven gleich einem einfachen Adjectiv coordiniert wird: vgl. Cic. de off. II 10, 35 quamobrem, ut volgus, ita nos hoc loco loquimur, ut alios fortes, alios viros bonos, alios prudentes dicamus. Aus diesem Grunde sind auch diejenigen Stellen, in denen nach vir bonus (optimus) noch homo mit einem eignen Adjectiv folgt (wie Cic. epist. ad fam. XIII 53 optimo viro et homini gratissimo), für die Feststellung des Unterschiedes zwischen vir und homo keineswegs von groszer Bedeutung.

Da nun, wie aus den angeführten Beispielen ersehen werden kann, vir durchaus nicht ausschlieszlich mit Adjectiven, die eine sittliche Eigenschaft anzeigen, verbunden wird, anderseits Adjectiva der letztern Art (fortis und bonus ausgenommen) eben so oft an das Subst. Aomo als an vir sich anschlieszen, so wird wol nur die allgemeine Unterscheidung sestgehalten werden können, dasz mit vir hervorragende, ausgezeichnete Persönlichkeiten eingeführt werden - gleichviel ob ihre Auszeichnung auf Vorzügen des Talentes beruht oder auf hervorragenden Leistungen in Kunst, Wissenschaft, Staatsverwaltung, Kriegführung usw.; selbst Hervorhebung persönlicher Würde berechtigt zu dem Gebrauch des Subst. vir, wie in vir amicissimus. - Zur Vergleichung mögen hier noch folgende Beispiele eine Stelle finden: Cic. p. C. Rabirio Post. 9, 23 sed ego in hoc tantum Postumo non ignoscam, homini mediocriter docto, in quo videam sapientissimos homines esse lapsos? virum unum totius Graeciae facile doctissimum, Platonem . . in maximis periculis insidiisque esse versatum accepimus: Callisthenem, doctum hominem . . ub Alexandro necatum: Demetrium, et ex re publica.. et ex doctrina nobilem et clarum..aspide ad corpus admota vita esse privatum. in Pis. 26, 62 L. Crassus, homo sapientissimus nostrae civitatis, spiculis prope scrutatus est Alpes, ut, ubi hostis non erat, ibi triumphi causam aliquam quaereret: eadem cupiditate vir summo ingenio praeditus, C. Cotta, nullo certo hoste flagravit. p. Mur. 36, 75 fuit eodem ex studio vir eruditus apud patres nostros et honestus homo et nobilis, Q. Tubero - gleich nachher wird derselbe Tubero, der mit vir eruditus eingeführt war, als homo eruditissimus bezeichnet. in Verr. IV 44, 97 P. Scipio, vir omnibus rebus praecellentissimus und unmittelbar darauf (§ 98): Scipio ille, homo doctissimus alque humanissimus. Uebrigens würden bei einer gründlichern Behandlung dieses Gegenstandes auch diejenigen Stellen in Betracht gezogen werden müssen, in denen vir oder homo kein eigentliches Eigenschaftswort, sondern ein adjectivisches Pronomen bei sich haben, wie in Cic. Cat. m. 4, 12 multa in eo viro (O. Maximo) praeclara cognovi.

#### 59.

Quaestiones criticae Quintilianeae. scripsit Ragnar Törnebladh, phil. dr. lector Calmariensis. Calmariae typis O. Westin. MDCCCLX. (Commissionsverlag von A. Calvary u. Comp. in Berlin.) 42 S. gr. 8.

Obige Schrift, deren Vf. sich in den letzten Jahren auch durch einige andere kleine Schriften (de elocutione M. Fabii Quintiliani quaestiones, Upsala 1858 — de usu particularum apud Quintilianum quaestiones, Holm 1861) um Quintilianus verdient gemacht hat, behandelt etwa 60-70 Stellen aus den institutiones oratoriae, besonders den ersten Büchern. Neues handschriftliches Material hat der Vf. geschöpft 1) aus einer leider öfters lückenhaften Hs. des 10n oder 11n Jh., welche in der kaiserlichen Bibliothek in Paris aufbewahrt wird; sie ist auch von Pithou benutzt und mit einigen Randbemerkungen versehen, und stimmt am meisten mit Ambr. 2 (cod. Pithoeanus); 2) hat er den cod. Lassbergensis auf der Universitätsbibliothek zu Freiburg im Breisgau, welcher im allgemeinen mit der Florentiner Hs., in den ersten Büchern aber mit Ambr. 1 übereinstimmt, an einigen Stellen verglichen; 3) sechs Pariser Hss., von denen die 1e (Regius) und 2e (Vallensis) vollständig, aber junger sind, die 4 andern aber ziemlich dieselben Lücken haben wie der Pith., wahrend einzelnes namentlich in der von Jean Poulain 1389 geschriebenen 5n Hs. ausgefüllt ist. Diese sämtlichen Hss. gehören nicht der ersten, sondern der zweiten Classe an und sind von dem Vf. ebenso sorgfältig und vorurteilsfrei wie das übrige handschriftliche Material benutzt. Derselben besonnenen Prüfung begegnen wir auch bei der Beurteilung des bisher geleisteten; zu eignen Vermutungen hat er selten seine Zuflucht genommen, aber doch einige schwierige Stellen recht glücklich emendiert.

Ich werde diejenigen Stellen, in denen er dem neuesten Herausgeber beistimmt und nur neue, oft schlagende Belege für dieselben beibringt, übergehen und mich auf diejenigen beschränken, in denen er abweichender Meinung ist, und mache den Anfang mit denen, wo er die Lesart geringerer Hss. vorziehen zu müssen glaubt. Dahin gehört zuerst I 2, 7 ante palatum eorum quam mores instituimus: diese Worte enthalten eine Schluszfolgerung, welche aus dem vorhergehenden nondum prima verba . . poscit gezogen wird, und wie durch palatum das obige iam cocum intellegit, iam conchylium poscit kurz zusammengefaszt ist, so das nondum prima verba exprimit durch - os, wie statt mores in den weniger guten Hss. steht; mores erscheint hier, da es sich nicht um den Einflusz auf die Charakterbildung handelt, geradezu unpassend. - III 8, 15 ist die nähere Bestimmung zu videtur . . iure, wie in den besseren Hss. steht, sehr sonderbar, aber auch in re, worauf T. wieder zurückgeht, gefällt mir nicht; möglich dasz ein Infinitiv wie inesse dieser Verderbnis zu Grunde liegt. - IV 1, 13 verwirst T. die von Bonnell aus Ambr. 1 aufgenommene Lesart multo magis und schlieszt sich den übrigen Hss. an, welche multum agit bieten; einen Anhaltspunkt dafür gewährt Julius Victor, insofern es bei ihm heiszt: prosunt etiam et liberi et sexus et condicio usw. - IV 3, 10 ist der Begriff von iustum, wie in den besseren IIss. steht, zu umfassend, gewis ius nostrum (vgl. IV 5, 19. 21. VII 5, 3) vorzuziehen. — V procem. 1 kann ich mit T. mich nicht einverstanden erklären, dasz die Lesart der besten Hss. misericordia gratia similibusque anzufechten sei. Im Lassb. Pith. Guelf. steht ir a für gratia; jenes zieht T. vor, weil diese Zusammenstellung auch sonst sich häufig finde. Indessen entscheidend ist dieser Grund nicht. Ebensowenig halte ich V 6, 3 negarent für richtig, wöfür ich in meinen 'quaestiones Quintilianeae' (Liegnitz 1860) S. 22 negent vorgeschlagen habe. - Unbedenklich erscheint es VIII 3, 11 auch gegen die besseren Hss. vera, was der Sinn verlangt, statt des proleptischen mera und X 5, 17 exercitatos statt excitatos (wie Bonnell auch in der Gesamtausgabe geschrieben hat) wiederherzustellen. Ebenso hat VIII 4, 7 die früher gewöhnliche Schreibung plus quam maximum, eine allerdings eigentümliche Bezeichnung der zweiten Art der adiectio, viel für sich. — XI 3, 79 wird inaequalitate (so Lassb. Pith. Ambr. 2. Guelf. Par. 4. 5 von erster Hand) durch ein von T. beigebrachtes Citat aus Fortunatianus S. 78 Pith. sicher gestellt gegen inaequalia, wie Bonnell mit Tur. Flor. Alm. geschrieben hat.

Wenden wir uns jetzt zu den Stellen, in welchen T. sich den besseren Hss. anschlieszt und durch Zurückgehen auf diese die Conjecturen von anderen Gelehrten zu beseitigen versucht. Zu I 1, 5 ist nachgewiesen, dasz rudibus animis den Vorzug verdient vor rudibus annis: aus den citierten Stellen I 2, 27, 28, I 1, 36, I 8, 4, wo ähnliche Vergleiche angestellt werden, geht es deutlich hervor, dasz der jugendliche Geist es ist, welcher mit einem neuen Gefäsze u. dgl. verglichen wird. - I 5, 33 bemüht sich T. vergeblich, wie mir scheint, die treffliche Conjectur Burmanns deprehendimus für reprehendimus als unberechtigt zurückzuweisen. Der ganze Satz sunt etiam . . deprehendimus enthält eine beiläufige Notiz, welche ohne Schaden für die Hauptsache ganz gut weggelassen werden konnte. Dasz dem so ist, geht deutlich aus dem folgenden hervor remotis igitur omnibus de quibus supra dixi vitiis usw. Es fällt somit Quint. nicht ein, die inenarrabiles soni für einen Fehler zu erklären, zumal die Bestimmung, welches Volk sich über dergleichen Dinge einem andern gegenüber einen Tadel zu erlauben hätte, sehr schwer sein dürfte, sondern Quint. will nur gelegentlich bemerken, dasz ein geübtes Ohr die Heimat eines Menschen aus gewissen Lauten, die sich schwer bezeichnen lassen, erkennen könne. - Vortrefflich sind T.s Bemerkungen zu § 39 desselben Kapitels, wo von den verschiedenen Ansichten über den Solöcismus gehandelt wird; daselbst heiszt es folgendermaszen: per quot autem et quas accidat species, non satis convenit. qui plenissime, quadripertitam volunt esse rationem nec aliam quam barbarismi, ul fiat adiectione: 'navigavimus Pelusio in Alexandriam'; detractione: 'ambulo viam, Aegypto venio, ne hoc fecit'; transmutatione, qua ordo turbatur: 'quoque ego, enim hoc voluit, autem non habuit'. Auffallend ist es dasz, während für die detractio

und die transmutatio je drei Beispiele angeführt werden, für die adiectio - nur ein einziges und sonderbarerweise in einem ganzen Satze beigefügt ist; dieser Mangel an Concinnitat musz bei einem so sorgsamen Schriftsteller wie Quint. notwendig befremden. Doch die Worte sind auch gar nicht so überliefert, es ist nur eine Conjectur Bonnells, während früher gelesen wurde: veni de Susis in Alexandriam. Was steht in den Hss.? nam enim de susum in Alexandriam; daraus hat . T. sehr richtig, wie ich glaube, hergestellt: nam enim, desursum, wie falschlich für deorsum gesagt wurde (vgl. Donatus artis gramm. II 13, 5 S. 21 Lind.), in Alexandriam ist als drittes Beispiel ohne Anstosz. - I 5, 57 scheinen die Verschreibungen in den besten Hss. auf evaluerunt zu führen. was sich auch im Ambr. 2 findet. - IV 3, 4 scheint mir kein triftiger Grund vorzuliegen expatiandi mit Ambr. 1 von zweiter Hand in spatiandi umzuändern. Die Autorität des Julius Victor, auf welche sich T. beruft, ist nicht entscheidend, und seine Angaben sind immer nur mit Vorsicht zu benutzen. In diesem Sinne hat sich T. auch selbst zu V 14 22 ausgesprochen, wo Bonnell aus Julius Victor conclusio aufgenommen hat, während die Quint. Hss. auf das schon von Regius vermutete conexio aut vera führen, vgl. m. quaest. Quint. S. 22. - V 7, 35 verwirst T. die übrigens nicht von Bonnell, sondern von Obrecht herrührende und durch Julius Victor gewissermaszen bestätigte Conjectur partes divinationis und verlangt in engerem Anschlusz an das überlieferte divinationem vielmehr divinationum. - V 10, 84 steht der Plur. ceciderint abiegnae in den besten Hss. auszer Ambr. 1 und dürfte wol aufzunehmen sein. § 125 wird cogitationem gegen das nicht beglaubigte cognitionem - vielleicht ein Drucksehler der Spaldingschen Ausgabe? — in Schutz genommen. — V 11, 28 ist mit T. zu schreiben a y e s is; at cedo, wie Bonnell geschrieben, durfte bei diesem Uebergang kaum am Platze sein. - V 14, 13 für ut et assumptio, wie Bonnell aus dem überlieferten ut est ass. conjiciert hat, schlägt T. vor zu lesen item ass. § 32 verwirft er Badens von Bonnell aufgenommene Conjectur veneris vel artis und schlägt dafür vor entweder mit den besten Hss. zu lesen iuris vel artis oder velut artis; ich meinerseits beharre noch auf severitatis (vgl. Z. f. d. AW. 1856 S. 126), worauf viele Lesarten der besseren Hss. und ganz besonders Lassb. und Flor. von zweiter Hand hinzuweisen scheinen, in welchen veritatis steht.

VIII prooem. 31 empfiehlt T. mit Ambr. 1 und Par. 1 commorandi für commoriendi; ob es den Vorzug verdient, bezweisle ich sehr. — IX 1, 38. 39 verwirst er in vor eadem und demotis (Ambr. 1. Bamb. von 2r Hand) statt demptis, wie auch ich in m. quaest. Quint. S. 6 vorgeschla gen habe; auszerdem will er mit den Herausgebern Ciceros sursum versum geschrieben haben, was sich um so mehr auch für Quint. empfiehlt, als es die Autorität des Tur. und Pith. für sich hat. Auch IX 4, 31 stimme ich T. bei, dasz an dem überlieserten in clausulas kein Anstosz zu nehmen und deshalb Spaldings Conjectur in clausulas aufzugeben sei. — Die Erklärung der viel besprochenen Worte ceteraque probandi et refutandi X 1, 49 cetera probandi i. e. cetera, quae probationis (pro-

pria) sunt' scheint mir ebenso kühn als hart zu sein. Ebenso wenig glaube ich dasz das über die schwierige, zum Teil räthselhaste Stelle X 1, 130 bemerkte haltbar ist. Statt si aliqua steht in Flor. von 2r Hand, Lassb. Par. 1. 2 von 2r Hand si nil aequalium. Diese Worte liest T. si multa nequalium und weist allerdings die Möglichkeit, dasz das überlieferte so gelesen werden könne, sehr sorgfältig nach; aber davon kann ich mich nicht überzeugen, dasz Quint. so sonderbar sich ausgedrückt haben sollte, um den einfachen Gedanken, der darin enthalten sein müste 'si multa, quae aequalibus usitata erant, sprevisset' auszusprechen. Vollständig klar und ohne Anstosz, ja notwendig ist aliqua, wenn wir mit M. Seyffert (Z. f. d. GW. 1861 S. 297) lesen: si garum non concupisset statt partem oder parum oder opiparum, wie Hoffmann in derselben Zeitschrift 1858 S. 935 vermutet hat. — XI 1, 52 ist zuzugeben, dasz Bonnells Conjectur non vor contentus nicht unbedingt notwendig ist, desgleichen dasz 3, 36 statt der Emendation desselben Gelehrten veniat . . veniat mit Guelf. Pith. Par. 4 beidemal zu schreiben sei venit, da unde venit und quo venit nicht indirecte Fragsätze, sondern gewissermaszen adverbiale Ortsbestimmungen sind, der Conjunctiv des Präsens aber statt des Perfects ganz unpassend wäre.

Sehr dankenswerth ist des Vf. Bemühen Conjecturen namentlich von früheren Gelehrten wieder zur Besprechung zu bringen und näher zu begründen; fast in allen einzelnen Fällen schliesze ich mich seiner Ansicht an. Entschieden anderer Meinung bin ich I 1, 23, wo er eine Vermutung Bahlmanns a perfectissimo philosophorum billigt, gegen welche ich mich schon in diesen Jahrb. 1860 S. 792 f. ausführlicher ausgesprochen habe. - I 5, 68 stimmt er H. Meyer bei, welcher aus dem überlieferten aliquid (et ex duobus peregrinis) a liquan do hergestellt hat, eine notwendige Acnderung, auf welche ich auch selbst unabhängig von jenem gekommen bin. Beiläufig sei bemerkt, dasz in demselben S vielleicht ex vor duobus corruptis auch gegen die guten Hss. wieder aufzunehmen ist, weil dieselbe Prap. vor allen andern Gliedern dieses Satzes steht und hier wol nur durch ein Versehen weggelassen ist. III 8, 54 liest T. hortationem amorum, wie schon bei Spalding steht; amorum ist nur durch Gryph. bestätigt, im Ambr. 1 steht exhortationem uicio (daher Bonnell: exhort. vitiorum) in den übrigen Hss. morum. In der betreffenden Stelle Ciceros pro Caelio 14 u. 15 handelt es sich nur um Liebeshändel, es scheint darum amorum den Vorzug zu verdienen; doch würde ich kein Bedenken tragen aus Ambr. 1 exhortationem statt des ungewöhnlicheren hortationem in den Text aufzunehmen. -V 13, 13 billigt T. Spaldings Vorschlag si vor singulis im Anschlusz an die Hss. zu streichen. Dagegen läszt sich wenig sagen, aber für si kann man doch geltend machen, dasz es bei der Aehnlichkeit des folgenden Wortes leicht ausfallen konnte, ferner dasz dies die gewöhnliche Ausdrucksweise ist. In demselhen S ziehe ich urgent dem urent vor. -VI 1, 18 sehe ich keinen zwingenden Grund die Conjectur des Regius solitudinem statt sollicitudinem wieder aufzunehmen: - VI 2, 3 halte ich auo dicto ebenfalls für falsch, aber während T. Spaldings Vermutung

quo dicente hilligt, bin ich vielmehr der ebenfalls von diesem Gelehrten aufgestellten Ansicht, dasz die Worte quo . . esset als Glossem zu streichen sind. — VI 2, 10 bestätigt T. durch Vergleichung einer Stelle bei Cassiodorus rhet. comp. S. 335 Pith. eine ganz vortreffliche Vermutung Spaldings, welche längst in den Text aufgenommen zu werden verdient hatte; statt peritorum steht im Ambr. 1 Tur. von erster Hand, Flor. von 2r H. per tuum, von 1r H. war es ganz weggelassen. Spalding vermutet nemlich adiciunt quidam perpetuum ήθος, πάθος temporale esse; nur möchte ich vorschlagen die gewöhnliche Wortstellung beizuhalten und zu schreiben ήθος perpetuum, πάθος temporale esse. Der Umstand, dasz griechische Wörter häufig in den Hss. weggelassen sind, läszt uns freiern Spielraum und zwingt uns mindestens nicht zu der Annahme dasz ήθος wegen des ähnlichen πάθος und vor demselben ausgesallen sei. - Mit Recht billigt T. ferner VI 3, 110 Spaldings urbana ex serio; VII 2, 10 die alte Conjectur periit für petit; VIII 2, 14 Zumpts von Bonnell aufgenommene Vermutung, an der er nur hyperbati in hyperbaton, wie übrigens schon Spalding geschrieben, andert; IX 2, 77 begründet er Obrechts Umstellung quid denique dicendo damit, dasz in einigen Hss. (Pith. Guelf. Voss. 1. 3) dicendo fehlt und dasz dadurch leicht die Einschaltung des Wortes an unpassender Stelle veranlaszt werden konnte. — X 1, 7 ist es T. entgangen, dasz seine Emendation tantummodo schon von Osann observ. part. III (Gieszen 1845) S. 3 vorweggenommen ist, welcher nur mit Rücksicht auf die Bamberger Hs., in welcher modo fehlt, neben tantummodo auch das einfache tantum vorgeschlagen hat.

Zum Schlusz wenden wir uns zu denjenigen Stellen, welche T. durch Conjectur zu heilen versucht hat. Ebenso einfach als ansprechend sind seine Bemerkungen zu I 4, 16: die bis jetzt fehlende Concinnität stellt er dadurch her, dasz er schreibt: Hecoba et notrix, Culcides et Pulixena, wobei ich nur bemerke, dasz Seyffert notrix Culchidis (nicht, wie in Bonnells Ausgabe steht, Culcidis) empfohlen hat. -V 10, 9 schreibt T. ne nos in Catonem nostrum transferremus illinc aliquid, wozu ich nur bemerke, dasz illinc schon von Regius, aliquid von Spalding in Vorschlag gebracht worden ist. - V 10, 64 erganzt derselbe mit Beziehung auf Julius Victor S. 221 Or. folgendermaszen: ut, quia proprium est boni recte facere, iracundi verbis [aut manu male tractare (?), haec in ipsis] esse credantur aut contra, wobei ihm selbst male tractare wenig zusagt. Einsacher ist vielleicht folgende Ergänzung: quia proprium est boni recte facere, iracundi [male dicere, ex ipsis factis aut] verbis esse credantur aut contra. - V 10, 89 sucht T. durch ein Komma nach bonum zu helfen, doch bin ich zweifelhaft, ob nicht Gedoyns einfache Umstellung bonum est, non minus vorzuziehen sei. - VI 2, 30 scheint mir das von T. vorgeschlagene nisi vero für nihil vero oder nil vero der Hss., woraus Spalding an vero conjicierte, sehr hart zu sein. - Ansprechend sind die übrigen Vermutungen, so V 11, 6 ut simile concessis aus dem überlieserten ut simile concessisse, X 7, 29 debeat tamen evincer e aus inicere, wofür alte Ausgaben vincere lesen, endlich XI 3, 21 lapsus statt des hsl. spiritus (Pith. lps), wo jetzt nach einer alten Conjectur fluxus gelesen wird.

Breslau.

Ferdinand Meister.

# **60.** Zu Horatius.

- 1) Im zweiten Teile der 7n Ode des ersten Buchs, wo von der Verbannung des Teucer die Rede ist, handelt es sich um Erklärung der Worte V. 21 Teucer Salamina patremque cum fugeret, und V. 32 cras ingens iterabimus aequor. Orelli bemerkt zur ersten Stelle: 'clare demonstrant haec verba Teucrum ita alloqui comites eo ipso temporis puncto, cum ancoram a litore Salaminio solveret: alii frustra appellantes v. 32: cras ingens iterabimus aequor: « cum ad litus alicubi appulisset, ibi ut pernoctaret.» Er selbst erklärt daher die letzten Worte 'rursum navigabimus, ut cum Troiam olim profecti sumus atque inde in patriam revertimus.' Wie jene ersten Worte cum fugeret deutlich beweisen sollen, was Orelli will, sieht man nicht ein. Was steht denn in sprachlicher Beziehung der Erklärung dieser Worte entgegen 'als Teucer auf der Flucht war?? Und wie entlegen ist die Bezichung der letzten Stelle cras iterabimus aequor auf die frühere Fahrt nach Troja und die Rückkehr von da in die Heimat. Dagegen gewinnt man eine malerische und dichterische Situation, wenn man die von Orelli verworfene Erklärung annimmt. So sagt Mitscherlich zu V. 21 ff.: 'transumpta haec narratio fortasse e poetae Graeci dramate, idque e scaena, ubi Teucer in itinere appulsa ad litus nave cum sociis Herculi, exulum deo tutelari, sacrum faceret et inter epulas se illosque exhilaraturus ea quae secuntur diceret.' Und zum Schlusz der Ode: 'ergo ad litus appulerant sacra Herculi facturi.' So denke ich mir Teucer irgendwo gelandet am ersten Tage seiner Fahrt von Salamis, wo der Schmerz und die Trauer seiner Gefährten über das Verlassen der Heimat am frischesten sein muste, und dem Hercules, ehe er seine Fahrt fortsetzte, opfernd. So ist auch kein Grund vorhanden, in der Stelle iterare anders als streng wörtlich zu nehmen, wie es Horatius auch carm. I 34, 4 gebraucht: iterare cursus cogor relictos.
- 2) In der wenn auch nicht in ironischem Sinne, aber gewis mit komischem Pathos geschriebenen 16n Ode des ersten Buchs, der sogenannten palinodia, sei sie nun an Tyndaris oder an Canidia oder an Gratidia gerichtet, in welcher der Dichter die tragischen Folgen des Zornes schildert, dessen Wirkungen auch er empfunden, als er gegen die, an die das Gedicht gerichtet ist, bittere lamben verfaszt habe, heiszt es am Schlusse, der wie der Anfang die durch Schmähungen verletzte versöhnen soll: nunc ego mitibus | mutare quaero tristia, dum mihi | fias recantatis amica | opprobriis animumque reddas. Die letzten Worte erklären die Herausgeber gewöhnlich in derselben Weise. So Mitscherlich: 'animum a me isto carmine abalienatum reddas, amore me tuo iterum

amplectaris.' Aehnlich auch Dillenburger und Orelli. Anders lautet die Erklärung des commentator Cruquianus: 'animumque, hoc est, spem mihi redintegrandi amoris facias. Man sieht aber nicht ein, wie animum diese Bedeutung haben könne. Zum Verständuis unserer Stelle dient vielleicht Terentius Andr. 333 (II 1, 33), wo auf die Worte des Pamphilus nuptias effugere ego istas malo quam tu apiscier Charinus antwortet: reddidisti animum. Freilich hat da Bentley aus (nicht zwingenden) metrischen Gründen auf Grund einer Lesart reddixti aus Conjectur geschrieben redduxti animum; aber eben dies redducere animum und redit oder remigrat animus, was Bentley vergleicht, und das oft vorkommende addere animum können doch darauf führen die Worte des Horatius reddere animum anders zu nehmen als es die Erklärer thun, nemlich in der Bedeutung 'den Lebensmut oder, wie wir sagen, das Leben wieder geben.' Diese Aeuszerung entspräche auch dem pathetischen Charakter der Ode. Durch que aber würde das Ergebnis des fias amica bezeichnet, also diese Partikel für uns Deutsche wie so hänfig bezeichnen und so. - Dasz das, was Hor. carm. I 19, 4 sagt finitis animum reddere amoribus, eben so wenig als ein Beweis für wie gegen die gewöhnliche Erklärung unserer Stelle angeführt werden kann, versteht sich von selbst.

Eisenach.

K. H. Funkhaenel.

## (13.)

# Philologische Gelegenheitsschriften. (Fortsetzung von S. 503 f.)

Altenburg (Gymn.). H. E. Foss: de Theophrasti notationibus morum commentatio quarta. Hofbuchdruckerei. 1861. 35 S. gr. 4. [Comm. I II III sind 1834—1836 in Halle erschienen.]

Berlin (Univ., Lectionskatalog W. 1862-63). M. Haupt: de versibus Ionis Chii ab Athenaeo XI p. 463 servatis. Formis academicis. 10 S. gr. 4. — (Doctordiss.) Julius Liebinger: de rebus Pheraeis. Druck von H. S. Hermann (Verlag von W. Adolf u. Comp.). 1862. 70 S. gr. 8. Mit einer Steindrucktafel.

Bonn (Univ., Lectionskatalog W. 1862—63). F. Ritschl: priscae Latinitatis epigraphicae supplementum I. Druck von C. Georgi (Verlag von A. Marcus). 17 S. gr. 4. Mit einer Steindrucktafel. — (Doctordissertationen) Alexander Riese (aus Frankfurt a. M.): de commentario Vergiliano qui M. Valeri Probi dicitur. 1862. 32 S. gr. 8. — Otto Benndorf (aus Greiz): de anthologiae Graecae epigrammatis quae ad artes spectant. Druck von B. G. Teubner in Leipzig. 1862. 75 S. gr. 8. — Heinrich Hirzel (aus Leipzig): de Euripidis in componendis diverbiis arte. Druck von Breitkopf u. Härtel in Leipzig. 1862. 98 S. gr. 8. — Anton Giers (aus Oberbachem): observationes Livianae. part. I. Druck von C. Georgi. 1862. 28 S. gr. 8. — (Gymn.) J. Freudenberg: observationes Livianae. particula II. 1862. 16 S. gr. 4. [Part. I erschien ebd. 1854, 14 S. gr. 4.]

Braunschweig (Obergymn.). G. T. A. Krüger: die dramatischen Aufführungen auf dem ehemaligen Martineum zu Braunschweig gegen Ende des siebenzehnten und im Anfange des achtzehnten Jahrhunderts. Druck von H. Neuhoff u. Comp. 1862. 24 S. gr. 4.

Clermont-Ferrand. Ch. Thurot: observations critiques sur la rhétorique d'Aristote. Extrait de la Revue archéologique. Paris, Didier et C<sup>o</sup>. 1861. 56 S. Lex. 8.

Cleve (Gymn.). L. Tillmanns: miscellanea critica e Xenophonte [historia Graeca]. Knippingsche Buchdruckerei. 1862. 15 S. gr. 4.

Glogau (kath. Gymn.). A. Knötel: das Sühnfest von Iguvium (nach dem aus dem Umbrischen entzifferten Rituale). Ein Beitrag zur Kenntnis der altitalischen Religionen und Staatseinrichtungen. Druck von C. Flemming (Verlag von E. Zimmermann). 1862. 23 S. gr. 4.

Göttingen (Univ.), Lectionskatalog W. 1862—63). E. von Leutsch: exercitationum criticarum specimen secundum [su Theognis]. Dieterichsche Buchdruckerei. 9 S. gr. 4. [Ueber spec, I s. Jahrb. 1859 S. 799.] — (Zum Prorectoratswechsel 1 Septbr. 1862) E. v. Leutsch: commentationis de violarii ab Arsenio compositi codice archetypo particula quarta. 21 S. gr. 4. [Part. I und II erschienen 1856, part. III 1859.]

Jena (Univ., Lectionskatalog W. 1862—63). Additamentum ad tabellam aheneam Romanam quae a C. Goettlingio edita est a. MDCCCLIX cum catalogo scholarum hibernarum Ienensium. Bran-

sche Buchhandlung. 5 S. gr. 4.

Konitz (Gymn.). A. Łowiński: diverbii Aeschylei secundum rationem antitheticam emendati specimen. Druck von Hemmel. 1862. 20 S. 4.

Leipzig (k. Gesellschaft d. Wiss.). O. Jahn: über Darstellungen antiker Reliefs, welche sich auf Handwerk und Handelsverkehr beziehen. (Aus den Berichten der phil.-hist. Classe 1861.) S. 291
 —374. Druck von Breitkopf u. Härtel. gr. 8. Mit 8 Steindrucktafeln.

Marburg in Kurhessen (Univ., zum Geburtstag des Kurfürsten 20 Aug. 1862). J. Cäsar: Hegesippi qui dicitur de bello Iudaico a Car. Frid. Weber recogniti part. VI. Druck von Elwert. 59 S. gr. 4. [Ueber die vorausgehenden Teile s. Jahrb. 1861 S. 80. 864.] — (Lectionskatalog W. 1862—63) J. Cäsar: Aristidis Quintiliani de metris commentarius emendatus atque annotationibus criticis instructus. 12 S. gr. 4.

Marburg in Steyermark (Gymn.). Ad. Lang: Homer und die Gabe des Dionysos. Druck von E. Janschitz. 1862. 35 S. Lex. 8.

Meiszen (Landesschule). Th. Döhner: quaestionum Plutarchearum particula tertia [hauptsächlich die Symposiaka betreffend]. Druck von Klinkicht u. Sohn. 1862. 68 S. gr. 4. [Part. I erschien in Leipzig 1840, part. II in Meiszen 1858.]

Nürnberg (Gymn.). H. B. Dombart: de codicibus quibusdam librorum Augustinianorum de civitate dei commentatio. Druck von

Campe. 1862. 20 S. gr. 4.

Pforta (Landesschule). Max. Heinze: stoicorum ethica ad origines suas relata. Druck von H. Sieling in Naumburg. 1862. 44 S. gr. 4. Rostock (Univ., Lectionskatalog S. 1862). F. V. Fritzsche: de

Rostock (Univ., Lectionskatalog S. 1862). F. V. Fritzsche: de Graecis fontibus Terenti specimen secundum. Druck von Adler. 8 S. gr. 4. [Ueber das spec. I vgl. Jahrb. 1861 S. 296.]

Wertheim (Lyceum). F. K. Hertlein: Conjecturen zu griechischen Prosaikern. Zweite Sammlung. [Zu Antiphon, Andokides, Lysias, Isokrates, 1säos, Lykurgos, Aeschines, Demosthenes, Thukydides, Xenophon.] Druck von E. Bechstein. 1862. 34 S. gr. 8. [Ueber die

erste Sammlung s. oben S. 152.]

Wien (k. Akademie der Wiss.). H. Bonitz: Aristotelische Studien.
I. [Zu den ersten fünf Büchern der Physik und zu der Schrift über Xenophanes usw.] Aus den Sitzungsberichten Februar 1862. 100 S. gr. 8.

# Erste Abteilung: für classische Philologie, herausgegeben von Alfred Fleckeisen.

#### 61.

## Dichter und Chorlehrer.

Quaestiones scaenicae. dissertatio philologica quam...die XVII m. Ianuarii a. MDCCCLXI defendet scriptor Wolfgangus Helbig Dresdensis. Bonnae formis C. Georgii. 39 S. gr. 8.

Vorstehende Dissertation behandelt die Fälle, in welchen ein dramatischer Dichter in Athen sein Stück nicht selbst einübte, und zwar so dasz die zwei mir bekannt gewordenen Recensenten, Bu. im litt. Centralblatt 1861 Nr. 17 S. 280 f. und L. Kayser in den Heidelberger Jahrbüchern 1861 S. 632 ff. sich mit allen Resultaten einverstanden erklärt haben.

Der Vf. stellt zuerst die Nachrichten über die Tragödien zusammen, die aus verschiedenen Veranlassungen nicht von den Dichtern selbst aufgeführt worden seien, und sucht zu erweisen, dass dann in den Acten nicht der Name des Dichters, sondern nur der des χοροδιδάσκαλος verzeichnet worden. Darauf geht er zu den Komikern über und handelt besonders von den Aufführungen der Aristophanischen Dramen, und da dies der Kernpunkt der ganzen Frage ist, so werde ich diesen Teil seiner Ansicht zuerst prüfen und mit den Ansichten anderer vergleichen.

Dasz immer, wenn Aristophanes eine Komödie durch Kallistratos oder Philonides aufführte, nicht sein, sondern dieser Männer Name in den Acten genannt worden ist, darin stimmen fast alle mit H. überein; aber nach diesem waren sie dort als Chormeister genannt, während z. B. Bergk in Meinekes comici Gr. Il S. 926 bestimmt sagt, sie seien als Dichter eingetragen worden, da sie officiell als solche gegolten hätten. Es fragt sich zunächst, warum sich Aristophanes jener Männer bediente, und dazu kommt es auf die Erklärung der Worte des Dichters an. Was H. S. 18 gegen Bergk und Enger einwendet, trifft den erstern nur zum kleinsten Teil, da er auszer der Schwierigkeit einen Chor zu erhalten auch andere Beweggründe anerkennt. Jenes Motiv ist allerdings dem Dichter rein untergeschoben. Dasz, wie Enger in diesen Jahrb. 1856 S. 343 ff. meint, die einen Chor wünschenden Dichter nur ihren Namen beim Archon genannt

und dieser blosz nach dem mehr oder minder guten Klange desselben gewählt hätte, ist mehr als unwahrscheinlich und würde für alle anfangenden Dichter einen Umweg nötig gemacht haben. Uebte doch auch der Archon weder 'Censur' noch 'Kunstrichteramt' aus, wenn er die Stücke vorher sah, sondern er bekam damit nur die allernotwendigste Sicherheit bei seiner nicht unbedeutenden Verantwortlichkeit. Weil diese Schwierigkeit nicht bestand, stellt H. eine andere hin, welche aus den Worten des Dichters keineswegs hervorgeht: dasz nemlich Aristophanes zuerst noch unfähig gewesen sei einen Chor einzuüben und daher sich des hierin erfahrenen Kallistratos bedient habe. Er beruft sich auf die wichtige Stelle Ri. 516 ff., wo der Dichter sagt, er habe nicht früher um einen Chor gebeten νομίζων πωμφδοδιδασκαλίαν είναι χαλεπώτατον ξογον άπάντων. Hier soll die κωμωδοδιδασκαλία 'primitiva significatione' verstanden werden von der Einübung des Chors. Abgesehen aber davon, dasz die primitive Bedeutung die dichterische Thätigkeit einschlieszt, weil der Dichter die κωμφδούς seine Dichtung lehrt'), so ist die Bedeutung des Wortes an unserer Stelle durch den Zusammenhang bestimmt. Aristophanes beweist jenen Ausspruch mit den schwankenden Erfolgen der alteren Komiker, von denen nur Krates etwa sich dauernd die Gunst des Publicums erhalten habe, auch dieser rore per ninton rore d' ouzi. Fast alle, wenn sie auch eine Zeit lang erfreut und durch dichterische Erfindsamkeit gesesselt hätten, hätten doch zuletzt sich erschöpft. Alles was er hier zu ihrem Lobe oder Tadel anführt, um ihr Steigen und Fallen zu erklären, geht nur auf ihre Dichtungen, nicht auf die Einübung des Chors.

Eine besondere Stütze findet H. in den Worten derselben Parabase von V. 541 an, wo Aristophanes die Laufbahn des dramatischen Dichters mit der eines Seemanns vergleicht, der, bevor er sein eignes Schiff führe, erst Ruderer und dann Untersteuermann sein müsse. H. verlangt dasz das Gleichnis auch im einzelnen passe, verwirft Bergks Erklärung, nach der nur die dritte Stufe zu vergleichen sei, lobt dagegen Droysen (Vorr. zu den Acharnern II S. 159); und doch stimmt für das zweite Glied Bergk ganz mit diesem überein, der sehr fein das τους ἀνέμους διαθοήσαι von dem Erforschen der aura popularis durch das unter fremdem Namen gegebene Stück versteht<sup>8</sup>) und nur fehlt, indem er dies auf die Acharner allein bezieht. Die zweite von Bergk vorgeschlagene und von Ranke in Meinekes Aristophanes Bd. I S. XVI gebilligte Erklärung, welche den Vergleich stricter durchführt, so dasz der Dichter seinen Freunden erst einzelne Teile von Komödien, dann ganze gegeben hätte, und zuletzt selber aufgetreten wäre, setzt ein ganz unkünstlerisches Verfahren voraus.

Anders Helbig. Er denkt folgende Stufen, dasz Aristophanes erst als Choreut, dann etwa als Koryphãos, endlich als Chorlehrer sich versucht

<sup>1)</sup> Daher solche Auffassungen dieses Wortes bei Dichtern, wie sie Aeschylos in den Fröschen V. 1054 ausspricht: τοῖς μὲν γὰς παιδαφίσιστν ἔστι διδάσκαλος ὅστις φράζει, τοῖς ἡβῶσιν δὲ ποιηταί. Vgl. J. Richters Proleg. zu den Wespen S. 2. 2) Aehnlich früher K. F. Hermann im Marburger Sommerprogramm 1835 S. IX.

habe, wo dann dem Chorlehrer zulieb der Dichter ganz beseitigt ist. Liegt aber doch in dem πυβερναν αυτον έαυτω nicht nur, dasz einer den Chor einübt, sondern dasz er ihn für sich, in eignem Stücke einübt, so dasz diese verbundene Zweiheit als Vorstufe eines von beidem voraussetzt, entweder als Chorlehrer einem andern dienen oder als Dichter. Dasz das letztere der Fall war, wissen wir aus We. 1018 und 1021. Als erster Schritt mag dem Ruderer entsprechend gern Schauspieler oder Chorent mit Drovsen angenommen werden: nur hätte H. sich hüten sollen den Beweis dafür in den Worten des Dichters Fri. 762 zu finden, wo derselbe nach Aufzählung seiner Verdienste das Publicum auffordert ihm den Sieg zu verleihen: καὶ γὰρ πρότερον πράξας κατὰ νοῦν οὐχὶ παλαίστρας περινοστών | παίδας έπείρων, άλλ' άράμενος την σπευήν εύθυς έχώρουν das heiszt: 'denn auch früher, da ich es euch zudank gemacht, d. i. den Preis erhalten hatte (vgl. Ri. 549), habe ich nicht meinen Ruhm misbraucht, in den Gymnasien Eroberungen zu machen, sondern gleich wenn es aus war, habe ich meinen Kram zusammengepackt und bin damit abgezogen.' War diese Stelle an sich nicht deutlich genug, so hätte doch die zum Teil wörtlich übereinstimmende We. 1023 Aufklärung geben konnen, wo statt des πράξας κατά νοῦν steht: ἀρθείς δὲ μέγας καὶ τιμηθείς ως ουδείς πώποτ' εν ύμιν, was bekanntlich auf die Ritter geht.

Noch auffallender ist es, wenn H. mit seiner Erklärung auch die Stellen Wo. 529 ff. und We. 1016 ff. im besten Einklange glaubt. Denn es tritt hier das falsche, dasz ein Incognito von Aristophanes nicht beabsichtigt wäre<sup>3</sup>), am deutlichsten hervor. Das Gleichnis an erster Stelle: πάγώ, παρθένος γάρ ετ' ήν, κούκ έξην πώ μοι τεκείν, | έξέθηπα, παίς δ' έτέρα τις λαβουσ' ανείλετο, wird ganz verzerrt, wenn man es von dem Dichter versteht, der zwar dichten, aber noch nicht aufführen kann, da doch nach aller Menschen natürlicher Denkweise das Gedicht selbst ein Kind des Dichters heiszt. Da er aber wie ein Mädchen sich nicht zum Kinde bekennen durfte, so gab er es einem andern, der es annahm und für das seinige ausgab. Dasselbe liegt in dem Vergleich mit dem Eurykles, aus dem ein Dämon redet, wie Aristophanes aus dem Kallistratos. Das heimliche, versteckte ist wesentlich, und ganz unzweideutig steht es We. 1018: τὰ μέν οὐ φανερῶς ἀλλ' ἐπικουρῶν κρύβδην ἐτέροισι moinvaic. Dagegen muste die ganz verschiedene Thatigkeit des Dichters und Chorlehrers, wenn nicht einer beide übernahm, vom Publicum auseinandergehalten werden, und jedenfalls wäre es unwürdig gewesen, wenn der Dichter selbst seine Thätigkeit so unterordnete.

Entscheidend dafür, dasz Kallistratos als Dichter der durch ihn aufgeführten Aristophanischen Stücke galt, sind die bisher, so viel ich sehe<sup>4</sup>),

<sup>3)</sup> H. sagt zwar S. 21 Anm. 8, als die Ritter gegeben wären, wäre Aristophanes dem Publicum auch als Dichter der früheren Stücke bekannt gewesen, aber nach seiner ganzen Auffassung ist nicht einzusehen, wie Aristophanes nicht gleich bei Aufführung der Dätaleis hätte bekannt sein sollen, was Enger S. 343 auch behauptet. 4) Vgl. Droysen, Bergk bei Meineke S. 918. Ranke vor Meinekes Aristophanes Bd. I S. XVI. In Richters Ausgabe habe ich nichts gefunden.

falsch verstandenen Worte We. 1021: μετὰ τοῦτο δὲ καὶ φανερῶς ἤδη κινδυνεύων καθ' έαυτόν, | ούκ άλλοτρίων άλλ' οίκείων Μουσών στόμαθ' ήνιοχήσας. Aristophanes, meint man, weise damit die Verdächtigungen anderer Komiker, des Kratinos und Eupolis, zurück, als ob er in den Rittern den Eupolis bestohlen hätte. Das wäre ein aussallender Gedankensprung, indem ganz unerwartet ein neues Moment hinzutrate, ohne auch nur durch ein ovdé angeknüpst zu sein. Natürlicher würde noch einmal die Hervorhebung solgen, wie sein späteres Austreten von dem frühern verschieden sei. Jene Worte sind aber auch nicht einmal so doppelsinnig, wie etwa die Uebersetzung 'nicht fremde, sondern eigne Musen reden lassend' sein würde. Wol könnte allorgiag Movoag ήνιογείν heiszen 'ein fremdes Stück aufführen'; aber der Zusatz στόματα, der in dem einfachen Gleichnis nicht aufgeht, nimmt den Musen das treibende, das zwar einem andern dienstbar sein kann, aber denn doch die eigentlich dichterische Thätigkeit gibt oder bezeichnet. Er macht sie ganz äuszerlich zum Organ des Dichters, statt dasz sonst der Dichter das Organ der Musen war. Er führt ihnen den Mund, wie wir sagen 'jemandem die Hand führen', legt ihnen die Worte in den Mund. Früher, sagt also Aristophanes, hätte er fremden Musen, d. i. denen des Kallistratos, seine Worte geliehen. Da aber einem Chorlehrer die Musen gar nicht zukommen, sondern nur dem Dichter, so galt Kallistratos als Dichter für Aristophanes. Es ist mithin auch V. 1018 die Bezeichnung ποιηταίς wörtlich zu nehmen, ohne dasz daraus notwendig folgte, Kallistratos ware sonst Dichter gewesen, aber für und durch Aristophanes galt er als solcher. Fassen wir nun alle diese Stellen zusammen, so sagt der Dichter, er hatte die Schwierigkeit des Dichterberufs und den veranderlichen Geschmack der Athener gefürchtet<sup>5</sup>), aber beides ist eins. Der jugendliche Dichter trachtet nach der höchsten Ehre wahren Dichterberufs, aber nicht als nach etwas leichtem, gewissem, sondern er hat es wol im Auge, dasz gerechter Spott den trifft, der ohne echten Dichtergeist sich anmaszt um die Palme zu ringen mit den Besten. So treibt ihn einerseits Ehrgeiz und dichterische Leidenschaft, schreckt ihn aber anderseits die Furcht vor um so tieferem Fall und dem Vorwurse der Selbstüberhebung; dazwischen das einzige Mittel ist heimlich aufzutreten, um im Fall entschiedenen Gelingens vor sich selber und dem Publicum gerechtfertigt sich zu zeigen, beim Mislingen aber entweder zurückzutreten oder einen zweiten Versuch nicht unter erschwerten Umständen zu machen. 6) Die gewünschte Gewähr gab dem Aristophanes auch der

<sup>5)</sup> Bergk ist der Wahrheit am nüchsten, stellt aber als verschiedene Gründe nebeneinander, was eins ist, und spricht nicht bestimmt aus, was es ist worin sie sich einigen. Ranke 8. XVI meint, Aristophanes sei erst anonym aufgetreten, um zu lernen, wie er es machen müsse. Das konnte er ebenso gut bei öffentlichem Auftreten. 6) H. hätte besser gethan diesen schönen und wahren Zug aus der Entwicklungsgeschichte eines Dichters anzuerkennen, als die Phrase hinzustellen 8. 21: 'praeterea se poetica virtute praeditum esse quivis sentit verus poeta sensitque Aristophanes, qui in Acharnensium parabasi insigni iam de se loquitur fiducia.' Denn erstens waren die Acharner das letzte

zweimal errungene zweite Preis noch nicht, wie es deutlich in der Ritterparabase ausgesprochen ist, wo die ganze Aussührung V. 515 ff. auf das wiederholte Warten geht, besonders V. 515 das τοῦτο πεπουθώς διατρίβειν und V. 541 das ταῦτ' ὀρφοδῶν διέτριβεν ἀεί. Waren Kratlnos und die Besten nach Siegen wieder gefallen, so fürchtete er es um so mehr, und wollte daher wenigstens einen solchen Sieg, der nicht durch eine Niederlage wieder vernichtet wurde; das ist die notwendige Ergänzung des Gedankens. Halb scherzhaft fügt er dann hinzu, dasz es sich auch für den Dichter zieme von unten auf zu dienen, womit er sein individuelles Versahren als Gesetz hinstellt.

Schlieszlich bemerke ich noch, dasz es eine ganz falsche Vorstellung ist, dasz Aristophanes Komödien wol hätte dichten, aber nicht einüben können aus Mangel an musikalischen und orchestischen Kenntnissen. Ohne diese Kenntnisse hätte er auch nicht dichten können, und die Aufgabe des Chorlehrers bestand nur darin, zu erstreben dasz alles so ausgeführt würde, wie es der Dichter beabsichtigt hatte. Von einem Dichter ist es nicht zu verlangen, dasz er seine Stücke selbst spielen könne, wol aber wird er, wenn éiner, urteilen, ob ein Schauspieler seine Dichtung richtig auffaszt und darstellt.

Bei diesen Aufführungen wurde also ohne Zweifel Kallistratos in den Acten genannt als Dichter. Da aber Aristophanes auch später durch Kallistratos und Philonides Stücke aufführen liesz, so entsteht die Frage', wie das Verfahren des Dichters bei diesen gewesen sei. Liesz er jene wieder officiell als Dichter gelten, so wurden sie natürlich auch eingeschrieben. Dies so umzukehren, dasz, wenn sie allein eingeschrieben waren, sie auch officiell als Dichter gegolten hätten, würde H. nicht zugeben. da er ihnen die Ehre als Chorlehrer vindiciert. Es kommt aber in diesem Falle auf dasselbe hinaus, und H. hat die Sache eigentlich nur umgekehrt. Gewöhnlich sah man das officielle Austreten als Dichter darin, dasz einer mit einer Dichtung, sei es eigner sei es fremder, als seiner eignen zum Archon gieng und einen Chor für sie erbat, dessen Unter weisung er damit übernahm. Bergk z. B. meinte also, dasz Aristophanes später, um nicht die Mühe des letztern zu haben, auch das erstere abtrat und damit die Ehre der öffentlichen Nennung. H. knupft die Ehre an das Chorlehren, betrachtet aber als notwendig dazu gehörig das 2000v alzesv (S. 20). Wenn also nicht erwiesen wird, dasz jene Ehre ausdrücklich nur für den einen der zwei eng verbundenen Teile gehört, so steht es frei sie ebensowol für den andern zu beanspruchen, und würden also H.s Beweise auch Bergk zugute kommen. Wir können darum sagen, wenn Kallistratos und Philonides eingeschrieben waren, so galten sie auch als Dichter. Beides zusammen wird nun auch für die späteren Fälle ziemlich einstimmig angenommen, als ob nicht die andere Möglichkeit vorhanden wäre, dasz der Dichter zwar die Meldung beim Archon gemacht, aber das Einüben anderen überlassen hätte. War dann auch die Ehre der Nen-

pseudonym gegebene Stück, und dann darf man auch nicht das humoristische Renommieren in jener Stelle verkennen.

nung mit der Meldung ausschlieszlich verbunden, so konnte doch darum der Chorlehrer nicht verlangen, beides oder nichts zu übernehmen: denn für ihn wäre es nicht zur Ehre gewesen, sondern nur zum Spott. Dagegen aber ist es widersinnig, dasz der Dichter allbekannt sich hinter andere versteckte oder aus bloszer pedantischer Förmlichkeit nicht genannt wurde, oder wie K. O. Müller griech. Litt.gesch. Il S. 216 es ausdrückt, 'dasz der Staat wenig darnach fragte, wer ein Drama eigentlich verfertigt habe', was wesentlich auf das vermeintliche Verfahren des Aristophanes begründet ist. Die ganze Hypothese aber beruht éinmal auf einer unrichtigen Ansicht von dem ersten Bekanntwerden des Aristophanes, zweitens auf falschem Verständnis der didaskalischen Angaben.

Was das erste angeht, so schlosz man so: Aristophanes sei mindestens, da er die Acharner aufführte, als Dichter derselben schon bekannt gewesen, dennoch fasse er sie in der Ritterparabase mit den ersten Stücken zusammen und lasse, was er von seinem Incognito und den Gründen desselben sage, von allen gleich gelten. Danach bestände also jenes widersinnige schon für die Acharner, und weil es einmal gewesen, sollten wir es auch mehrmals hinnehmen und überdies einen auffallenden Widerspruch dem Dichter zuschreiben. Woher weisz man denn aber, dasz der Dichter bei Aufführung der Acharner bekannt war? Bergk S. 931 führt Ri. 512 ff. an: α δε θαυμάζειν ύμων φησιν πολλούς αὐτῷ προσιόντας! καὶ βασανίζειν, ώς οὐχὶ πάλαι χορὸν αίτοιη καθ' έαυτόν, | ἡμᾶς ὑμῖν έχέλευσε φράσαι usw., wozu er bemerkt: 'hoc πάλαι qui minime urgere velit, certe ad Acharnenses referre debet . . itaque hoc quidem tenendum est, etiam Acharnenses cum agerentur, non Callistratum, sed Aristophanem vulgo auctorem comoediae habitum esse.' Deshalb, fährt er fort, sei, was in dem Stücke von dem Dichter gesagt werde, von Aristophanes zu verstehen. Im Stücke aber sage er, dasz Kleon ihn, den Dichter der Babylonier, wegen Beleidigung der Beamten verklagt habe; bei der Gelegenheit habe Aristophanes sich offenbar bekannt als Verfasser, 'atque (S. 932) inde ab hac lite, quam Cleo Aristophani intendit, profecto non erat cuiquam obscurum, quis auctor esset comoediarum illarum.' Innerhalb dieser Kette ist es ganz unwahrscheinlich, dasz Aristophanes bei jener Anklage vorgetreten sei. Die Geldbusze, die etwa den Kallistratos treffen konnte. mochte er für denselben bezahlen, ohne sein Incognito, das er doch aus bestimmten Gründen angenommen hatte, aufzugeben. Dasz aber Kallistratos der Mann war, einen Handel mit Kleon, der obendrein mehr Ehre gab als nahm, nicht zu scheuen, scheint mir aus der Nachricht hervorzugehen, dasz Aristophanes ihn immer bei politischen Dramen brauchte, Philonides aber bei denen gegen Privatpersonen. Man hat zwar diese Nachricht aus irgend welcher vorgefaszten Meinung verworfen<sup>7</sup>), aber sehr mit Unrecht. Die sich er en uns überlieserten didaskalischen Angaben bestätigen sie durchaus, und dasz die Grammatiker noch mehr Beweise hatten . zeigen die Worte ra de nar' Euginidou nat Zwngaroug Dilwνίδη (διδόναι φασί) in dem Abrisz περί κωμωδίας im Aristophanes von

<sup>7)</sup> Vgl. Bernhardy griech. Litt. II b S. 551.

Bergk Proleg. III 12, aus welchen Worten Bergk bei Meineke S. 909 mit vollem Rechte schlosz, dasz die Wolken durch Philonides aufgeführt worden seien<sup>8</sup>), wie wir das für die Frösche noch selbst aus der Didaskalie erfahren. Es ist also eine seltsame Methode, die eine Hälfte jener Notiz zu verwersen, wie es Enger, Kayser, Helbig thun, welche sagen, durch wen die Wolken aufgeführt seien, wüsten wir nicht, während Bernhardy gr. Litt. II b S. 572 nur von einer 'Mutmaszung' Bergks spricht. Ranke S. XLIII verwirft sie auch, weil die Grammatiker sich widersprächen, und weil die Wespendidaskalie Philonides auch für ein politisches Stück thätig sein lasse. Letzteres hat einigen Schein, wird aber später beseitigt werden. Ersteres beruht auf unrichtiger Methode. Sollen wir denn, wenn zwei Berichterstatter ein ganz bestimmtes Factum angeben, aber die zwei damit zusammenhängenden Namen in entgegengesetzter Weise damit verknüpfen, alles verwerfen, zumal wenn die Fassung des einen mit den anderweitigen sicheren Nachrichten übereinstimmt und die andere nur durch einen leicht zu beseitigenden Irtum widerstrebt? Nicht anders aber ist es mit den Worten der Biographie des Aristophanes 15 εδίδασκε δια μεν Φιλωνίδου τα δημοτικά, δια δε Καλλιστράτου τα ίδιωτικά, wo ehenso leicht die zufällige Vertauschung der Worte δημοτικά und ίδιωτικά angenommen werden kann wie der beiden Namen ). letztere vielleicht um so eher, weil eben vorher Kallistratos zuerst genannt ist. Der falsche Zusatz an selbiger Stelle ὑποκριταὶ ᾿Αριστοφάνους Kallstoatog nal Dilwisng hängt innerlich gar nicht mit jener Angabe zusammen und darf sie daher nicht verdächtigen. Wie man überhaupt in der Beurteilung der Grammatikerangaben über das Verhältnis jener drei Männer, auch nachdem Bergk die richtige Anleitung gegeben, mit Unrecht schwankt, werde ich nachher zeigen. Also jenes Factum, dasz durch Kallistratos die politischen Stücke, durch Philonides die privaten aufgeführt sind, hätte man bestehen lassen sollen, wenn man auch meinte, es sei zusallig gewesen. Mir aber wird es freistehen, einen Grund dafür vorauszusetzen, den, dasz Kallistratos ein dreister Mensch war, der den Kleon nicht fürchtete und wahrscheinlich auch selbst politischer Gegner desselben war. 10)

Genug, hatte Kallistratos die Aufführung der Babylonier übernommen, und er muste ja den Kleon so gut wie das Stück vorher kennen, so ist es ganz natürlich, dasz er auch die Anklage aushielt. Ja selbst wenn sich Aristophanes genannt hätte, wäre doch Kallistratos der rechtlich zu belangende gewesen: denn das Stück zu schreiben konnte niemandem verwehrt werden, aber dasz es an den groszen Dionysien aufgeführt worden war, das war der Klagegrund (Ach. 503 ff.).

Aber auch der Nagel, an welchem die ganze Schluszfolgerung Bergks aufgehängt ist, hält nicht. Er erklärt ja, als ob dastände  $\pilpha\lambda$ ast

ı

<sup>8)</sup> Auch Hanow exercitationes criticae I S. 7 bezog es richtig auf die Wolken, nahm aber irrig noch Philonides als Schauspieler. 9) Mit Clinton Fasti Hell. S. 67. 10) Vgl. Ranke comm. de vita Aristophanis S. CCXXVII und K. F. Hermann a. O. S. X.

Θαυμάζειν<sup>11</sup>); aber wie die Worte stehen, bedeuten sie: 'worüber viele von euch sich wundern und zum Dichter kommen und fragen, warum er nicht schon lange für sich um einen Chor gebeten<sup>2</sup> (und öffentlich, φανερώς, aufgetreten sei) usw. Es kann also auch πάλαι nicht auf die jüngst vorher gegebenen Acharner gehen, sondern auf alle Stücke, wo er nicht καθ' ξαυτόν aufgetreten war. Das Fragen und Forschen fällt nach dem mit den Acharnern gewonnenen Siege, womit die Form des Satzes bestens übereinstimmt.

Sonst ist aber auch nichts im Stücke, was dem Publicum den Aristophanes enthüllt hätte: denn alles was vom Handel mit Kleon vorkommt, kann und musz auf die Anklage wegen der Magistratsbeleidigung bezogen werden, so die Worte des Dikkopolis V. 496 ff. wie in der Parabase V. 630 ff. und endlich die Worte des Dikaopolis V. 377: avroc τ' έμαυτον ύπο Κλέωνος απαθον | επίσταμαι δια την πέρυσι κωμφδίαν, welche wegen des διά την κωμφδίαν nicht auf die andere vom Scholiasten genannte yoaon gevlag gehen konnen, weil bei dieser die Komodie nicht als Grund galt. Es ist überhaupt kein Grund diese γραφή ξενίας, die doch schwerlich ganz erfunden ist, vor den Acharnern anzunehmen, wie das auch Bergk nicht thut. Ich möchte sogar glauben, sie sei erst nach den Rittern erhoben und sei dieselbe, von welcher Aristophanes in den Wespen V. 1284 ff. spricht 12), wie auch Ranke bei Meineke S. XXVII annimmt: denn dasz auch in dieser Frage die Grammatiker verwirrt haben, indem sie die verschiedenen Angaben nach ihrer Weise in Zusammenhang bringen wollten, ist ganz deutlich. Bei dieser Klage Esvías war also das persönliche Austreten ganz selbstverständlich.

Wenn serner auch die Worte des Chors V. 299 οὐχ ἀνασχήσομαιμηδὲ λέγε μοι σὰ λόγον | ὡς μεμισηκά σε Κλέωνος ἔτι μᾶλλον, ὂν | κατατεμῶ τοῖσιν ἐππεῦσι καττύματα, wie z. B. Droysen II S. 165 und
Bergk S. 931 richtig bemerken, vordeutend auf die Ritter gehen, so war
dies doch damals für die Zuhörer noch nicht zu verstehen. Ebenso wenig
solgt aus V. 652 sf., wo es heiszt, die Lakedämonier forderten unter den
Friedensbedingungen Aegina nur um den Dichter mitzubekommen. Die
Scholiasten sprechen so gut für Kallistratos wie sür Aristophanes, und
sür jenen kann die Autorität des unbekannten Theodoros nichts beweisen.
Aber zugegeben dasz Aristophanes Besitzungen auf der Insel hatte, so

<sup>11)</sup> Ebenso Grysar in der allg. Schulzeitung 1832 S. 719 'weshalb er schon lange von andern befragt sei'. 12) Einen bestimmten Anhalt für diese Vermutung glaube ich in der Stelle selbst zu finden. In der Biographie des Dichters wird erzählt, er hätte sich aus der Klage geholfen mit der witzigen Anwendung der Homerischen Worte μήτης μέν τὲ μέ φησι τοῦ ἐμμεναι, αὐτὰς ἔγωγε | οὖτο οἶδ' οῦ γάς πῶ τις ἔον γονον αὐτὸς ἀνέγνω. In jener Stelle der Wespen aber beschwert er sich, dasz seine Freunde ihn verlassen hätten: οὐδὲν ἄς ἐμοῦ μέλον, δσον δὲ μόνον είδέναι | σκωμμάτιον εί ποτέ τι θλιβόμενος ἐκ-βαλῶ. Die γοαφή ξενίας vor die Acharner zu setzen, konnte leicht Ach. 655 verführen. — Dasz die Stelle der Wespen auf einen Handel nach den Rittern geht, sah schon Bergk S. 937 und auch K. F. Hermann a. O. S. VI.

war er doch mit jenem Verse nicht verrathen 18), es müste denn vorausgesetzt werden, es wäre allbekannt gewesen, 1) dasz Kallistratos dort nicht auch Güter gehabt, 2) dasz Aristophanes sie hatte, 3) dasz niemand auszer ihm dort Besitzungen hatte; ja zudem müste man noch hinzunehmen, dasz schon einiger Verdacht auf den Dichter gefallen wäre. Ist dieses alles mehr oder minder unwahrscheinlich 14), so ist anderseits ganz erklärlich, dasz Aristophanes bei diesem letzten pseudonymen Austreten nicht so äugstlich wie wol vorher vermied einen Zweisel an der Versasserschaft des Kallistratos aufkommen zu lassen, ohne im mindesten auf sich hinzuweisen. Er hätte damit höchstens erreicht, dasz das Publicum neugierig und gespannt auf die Enthüllung des verborgenen Genies nach der Preisverteilung geworden wäre, was auf die Aufnahme des Stückes nur günstig einwirken konnte. Dasz Aristophanes nach dem glänzenden Sieg über Kratinos und Eupolis nicht länger zurückhielt, kann als gewis angenommen werden, und höchst wahrscheinlich hatte er nur auf einen ersten Preis gewartet, um sich dreist und stolz zeigen zu dürfen. Da gab es denn unter den neugierigen Athenern begreiflich viel zu rathen und zu fragen. 15)

So erscheint das ganze Verfahren des Dichters als ein sehr besonnenes, durch einen bestimmten Gedanken geleitetes, das, sobald die Absicht erreicht ist, aufgegeben wird mit den Rittern, in welchen daher der Dichter den Grund seines frühern Verfahrens angibt. Indes um diese klare Grenzlinie zu verwischen ist auch anderes vorgebracht, das ich kurz beseitigen musz, um keinen Zweisel über das veränderte Austreten übrig zu lassen. Erstens hat Helbig S. 19, veranlaszt durch den Ausdruck all' έπιχουρών κούβδην ετέροισι ποιηταίς We. 1018, vermutet, Aristophanes habe auszer den drei bekannten Stücken, die alle durch Kallistratos aufgeführt wurden, auch andere durch andere, besonders durch Philonides geben lassen. Diese Vermutung sprach schon Ranke comm. S. CCXXVIII aus; aber Bergk S. 924 wies sie zurück mit der richtigen Bemerkung, dasz es sich nicht erweisen lasse, und dasz dennoch immer Kallistratos vornehmlich an jener Stelle zu verstehen sein würde, da er allein drei Stücke aufführte. 16) Der Plural ετέροισι ποιηταίς kann aber auch sehr . gut nur éinen bezeichnen in unbestimmter Ausdrucksweise, da dieser

<sup>13)</sup> Auch K. F. Hermann S. X meinte das. 14) Vgl. Böckh Staatshaushaltung d. Ath. I S. 561 (461) Anm. c. 15) Das von Hanow S. 4 erhobene Bedenken, dasz des Dichters Autorschaft der ersten drei Stücke vor Aufführung der Ritter nicht so bekannt hätte werden können, wie die Stelle Ri. 517 aussagt, wenn alle früheren Stücke unter fremdem Namen aufgeführt wären, ist nichtig. Eine solche Angelegenheit konnte in Athen doch wol in ein paar Tagen verbreitet sein. K. F. Hermann S. IX hätte daher auch nicht dagegen setzen sollen, dasz Aristophanes als Sieger der Acharner verkündet worden. 16) Ebenso wenig darf man sich durch jenen Plural und durch die scheinbar einander widersprechenden Grammatiker verleiten lassen, die von W. Dindorf Aristophanis fragmenta S. 40 aufgestellte, jetzt auch von Ranke bei Meineke S. XXIII gebilligte Vermutung anzunehmen, dasz die Dätaleis durch Philonides aufgeführt seien. Doch davon nachher mehr.

éine es wiederholt gethan hatte, eben so gut wie umgekehrt von den drei Stücken in den Wolken 531 παῖς ἐτέρα τις ἀνείλετο wie von éinem Stücke gesprochen wird. 17) Endlich ist Helbigs Vermutung, dasz Ach. 642 der Inhalt eines vierten Stückes gegeben sei, ganz aus der Luft gegriffen. Was jener Vers andeutet, konnte sehr wol in den Babyloniern ausgeführt sein, wie Bergk S. 971 erörtert; nach dem Zusammenhang der Stelle ist es sogar unmöglich den éinen Vers, der in engster Verbindung mit den Ausführungen aus den Babyloniern steht, auf etwas neues zu beziehen. Ja wenn es, wie ich denke, erwiesen ist, dasz es dem Dichter mit dem Incognito Ernst war, so wäre es geradezu thöricht gewesen sich mit mehreren zugleich einzulassen.

- Man hat ferner gemeint, das öffentliche Austreten des Dichters in den Rittern sei nicht sowol freiwillig gewesen als gezwungen, da kein anderer die Ausschinung des gesährlichen Stückes hätte übernehmen wollen. Helbig hat sogar behauptet S. 24, dasz dies der ursprüngliche Sinn der Angabe in der zweiten Hypothesis der Ritter gewesen sei, wo es von Aristophanes heiszt: \*αθίησι τὸ τῶν Ἱππέων δρᾶμα δι' αὐτοῦ, ἐπεὶ τῶν σπευοποιῶν οὐδεὶς ἐπλάσατο τὸ τοῦ Κλέωνος πρόσωπον διὰ φόβον. Dort seien die Worte von ἐπεὶ an Zusatz eines Grammatikers, der das δι' αὐτοῦ salsch vom Spielen verstand. Ganz richtig, wie auch Bergk S. 929 erkannte; aber wenn H. dann fortsährt, vielleicht wäre dadurch die Bemerkung verdrängt, dasz keiner die Aussührung des Stückes habe übernehmen wollen, so ist das eine Vermutung sür sich, die schon Bergk abgewiesen hat, weil sich nichts das ragen liesze. Sie ist geradezu unmöglich wegen der Parabase, wenn man nicht annehmen will, dasz diese erst nachträglich geschrieben worden.

Kaum eine Widerlegung verdient das Argument von Enger S. 343: 'nach der Aufführung aber gaben die Dichter ihr Stück heraus, so dasz nun vollends kein Zweifel mehr über den Verfasser herschen konnte.' Wenn Aristophanes unbekannt bleiben wollte, so gab er seine Stücke natürlich nicht heraus, oder wenigstens nicht unter seinem Namen.

Die vermeintliche Aehnlichkeit in dem Verhalten des Dichters zum Publicum bei den Acharnern und den späteren Stücken besteht also nicht, und wir wenden uns daher zu den Beweisen, dasz Aristophanes später wieder unter fremdem Namen aufführte. <sup>16</sup>) Es sind das die didaskalischen Angaben und die Berichte der Grammatiker. Da ich die letzteren schon mehrfach berührt habe, so erledige ich sie zuerst.

Es ist wahr, dasz sich die Grammatiker vielfach widersprechen, und das hat bei einer Menge von Fragen zu Meinungsverschiedenheiten ge-

<sup>17)</sup> Ganz falsch war es von Hanow S. 2, dies nur auf die Dätaleis zu beziehen, ebenso von Ritter allg. Schulzeitung 1830 S. 789. Es wird ja das ganze frühere Auftreten unter einem Bilde begriffen. 18) Der Spott des Aristonymos und Ameipsias gegen Aristophanes mit dem bekannten τετράδι γεγονέναι kann sehr wol auf die frühesten Stücke gehen. Wenu der spätere Sannyrion dasselbe Wort wieder brauchte, so mag er es als stehende Bezeichnung angewandt haben, um daran einen andern Witz zu knüpfen.

führt, indem man bald dem einen bald dem andern folgte, bald des Widerspruchs wegen beide glaubte verwerfen zu dürsen, wovon ich oben ein Beispiel besprochen habe. Und doch setzte Bergk schon an mehreren Stellen das wesentliche auseinander (S. 914. 925. 929), aber nicht recht im Zusammenhang, so dasz z. B. neuerdings wieder Ranke bei Meineke S. XXIII behaupten konnte, man könne aus den Berichten der Grammatiker nicht entscheiden, ob die Dätaleis durch Kallistratos oder durch Philonides ausgeführt worden seien.

Den Grammatikern lagen die Didaskalien vor, aus denen sie sahen, dasz Aristophanes teils durch andere, teils selbst aufführte. Da sie ferner aus den oben behandelten Stellen der Ritter, Wolken und Wespen von dem Incognito des Dichters erfuhren, so machten sie nun verschiedene Versuche einen Zusammenhang herzustellen. Einmal legten sie es so zurecht, dasz Aristophanes anfangs durch Kallistratos und Philonides aufführte, danach selbst und zuletzt durch seinen Sohn Araros. Indem sie für alle Aufführungen des Kallistratos und Philonides dasselbe Motiv annahmen, musten sie sie auch alle zusammenrücken vor die Ritter. Für die letzten Aufführungen durch Araros erfanden sie ein neues, der Vater hätte seinem Sohn zu Ehren helfen wollen 19), und waren also der Meinung, dasz immer, wenn Aristophanes nicht selbst aufführte, er einen andern als Dichter gelten liesz. Die ganze Combination liegt offen vor in der Schrift nepl κωμωδίας in Bergks Aristoph. Proleg. III 12, trotz der etwas seltsamen Einfügung von τας μέν γαρ πολιτικάς τούτφ φασίν αὐτὸν διδόναι, τὰ δὲ κατ' Εὐριπίδου καὶ Σωκράτους Φιλωνίδη. Denn wenn es danach weiter heiszt: διὰ δὲ τοῦτο νομισθείς ἀγαθὸς ποιπτής τους λοιπους επιγραφόμενος ενίκα, επειτα τῷ υίῷ εδίδου τὰ δράματα, wo zu verbessern ist ταῖς λοιπαῖς ἐπιγραφόμενος αὐτὸς ἐνίκα (αὐτὸς mit Bergk; vielleicht aber ist es nach lounais zu stellen), so heiszt es deutlich: 'der Erfolg der durch jene beiden aufgeführten Stücke machte ihm Mut selbst aufzutreten.' Man durste sich also nicht auf die Worte der Biographie τὰ μέν πρώτα διὰ Καλλιστράτου καὶ Φιλωνίδου καθίει δράματα oder die Scholien Wo. 531 (vgl. Schol. We. 1013) berufen, um zu behaupten, dasz Aristophanes mehr als drei Stücke vor den Rittern aufgeführt hätte, oder wenn nur drei, eins davon unter Philonides Namen gegangen wäre.

Die zweite Hypothese der Grammatiker hat noch mehr Unheil angerichtet, doch ist das schon seit lange wieder gut gemacht. Die Chronologie wurde danach besser beachtet, aber nun für das δια Καλλιστρά-

<sup>19)</sup> In der vierten Hypothesis des Plutos heiszt es: καὶ τὸν νίὸν αὐτοῦ συστῆσαι Αραρότα δι' αὐτῆς τοῖς θεαταῖς βουλόμενος τὰ ὑπόλοιπα δύο δι' ἐκείνου καθῆκε. Man hat mit Recht Anstosz genommen an δι' αὐτῆς, aber es su streichen war nicht genug. Bedenkt man die sonderbare Stellung des συστῆσαι und die Aehnlichkeit der Züge, so wird man es nicht unwahrscheinlich finden, dasz συστῆσαι, eine Verbesserung des verschriebenen δι' αὐτῆς, an einen verkehrten Platz gekommen und zu schreiben ist: τὸν νίὸν αὐτοῦ Αραρότα συστῆσαι τοῖς Φεαταῖς usw.

του und διὰ Φιλωνίδου, wenn es nach den Rittern vorkam, eine andere Erklärung gesucht: sie sollten dann die Schauspieler des Aristophanes gewesen sein. Beide Hypothesen verschmolzen finden wir in dem Scholion Wo. 531 zu den Worten παῖς έτέρα τις ἀνείλετο, also: δηλονότι ὁ Φιλωνίδης καὶ ὁ Καλλίστρατος, οἱ ὕστερον γενόμενοι ὑποκριταὶ τοῦ ᾿Αριστοφάνους.

Hält man dies fest, so kann man auch in den einzelnen Fällen nicht leicht schwanken über den Werth der Angaben. Es erhellt z. B., dasz was über die Verteilung der Stücke nach politischem oder privatem Inhalt darin enthalten ist, mit jenen Hypothesen sich nur scheinbar berührt. Für unsere Hauptfrage nach den späteren Aufführungen durch andere gewinnen wir also nichts bei den Grammatikern. Aber wir sind wenigstens sicher, dasz aus den Worten der vierten Hypothesis zum Plutos τελευταίαν δε διδάξας την κωμφδίαν ταύτην επί τῷ ίδίω ονόματι nicht mehr gefolgert wird, die Wolken oder Frösche z. B. wären unter Philonides Namen aufgeführt. Zum Glück braucht aber derselhe Grammatiker den Ausdruck καθήκε δι' έκείνου auch in diesem Falle, und dieselbe Formel finden wir bei allen Aristophanischen Aufführungen durch andere, sei es εδίδαξε διά oder καθηκε διά oder passiv z. B. von den Acharnern εδιδάχθη έπι Εὐθυδήμου ἄρχοντος εν Ληναίοις δια Καλλιστράτου, was also nicht aufgelöst werden darf Καλλίστρατος έδίδαξε. Der Sinn dieser Bezeichnung kann nicht mehr zweiselbast sein, aber wie und wann ist sie in die Didaskalien hineingekommen? Nur bei Bergk S. 927 habe ich eine bestimmte Antwort darauf gefunden. Er sagt, die Grammatiker hatten die Namen mit die hinzugefügt, damit, wer die Didaskalien selber habe nachschlagen wollen, die Stücke hätte finden konnen, die dort unter dem Namen dessen, der sie aufgeführt, gestanden hätten. Es wäre aber doch sehr seltsam, wenn die, welche die Didaskalien handhabten und ausschrieben was jedesmal nötig war für ein Stück, und zwar, wie manche Beispiele lehren, die ganze Didaskalie des betressenden Stückes, doch noch wieder auf die Didaskalien verwiesen hätten. Das ist schwerlich antike Art zu eitieren. Woher ersuhren sie denn aber, kann man fragen, wer das Stück eigentlich gedichtet, so dasz nicht andere es eben daher hätten wissen können? Wenn ferner nur der διδάσκαλος in den Didaskalien stand, so wäre es ein gar wunderbarer Zufall, dasz die Grammatiker, welche Bescheid wusten, so ost oder immer εδίδαξε von dem Dichter brauchen, auch wenn ein anderer einübte, dasz sich nie etwa ein solcher Ausdruck findet wie z. Β. ἐδιδάχθη υπο Καλλιστράτου oder Καλλίστρατος εδίδαξε τὰ του 'Ap. oder αντί τοῦ 'Ao.; ja es ware auffallend, dasz nicht ein solcher Ausdruck der gewöhnliche geworden ist. Einsacher wäre es da gewesen zu sagen, die Grammatiker, denen der Dichter wichtiger war, hätten diesen zur Hauptperson gemacht und den διδάσκαλος mit διά untergeordnet. Dann wird aber jeder gleich fragen, warum nicht dasselbe von Aristoteles gelten solle, der ja doch auch gewis für seine litterarhistorischen Studien mit besonderem Interesse für die Dichter jene Vorarbeit machte. Und in der That sehe ich nicht ein, warum man dies nicht glauben sollte. Dasz die-

selbe Form ἐδιδάτθη διὰ Καλλιστράτου sich auch hei den wirklich unter dem Namen des Kallistratos gegebenen Stücken findet, da ich doch behauptet habe, derselbe sei dann auch in den Acten allein verzeichnet gewesen - dieser Widerspruch löst sich leicht. Er existiert ja nur unter der zwar sehr verbreiteten, aber so viel ich sehe völlig unbegründeten Voraussetzung, dasz Aristoteles und die Acten übereinstimmen musten. Als er seine Didaskalien zusammenstellte, war natürlich kein Zweifel, dasz die Dätaleis, Babylonier und Acharner von Aristophanes seien, und aus den Rittern desselben konnte jeder leicht wissen, welche Bewandtnis es mit jenen gehabt. Aristoteles konnte also auch hier gern den Dichter nennen und daneben διά Καλλιστράτου, ohne zu befürchten die Wahrheit zu verdunkeln. Durch die erhaltenen didaskalischen Angaben wird dies bestätigt. Mir ist es wenigstens nicht zweifelhaft, dasz, wie G. Hermann in der Leipziger Litteraturzeitung 1829 Nr. 204 behauptet, das πρῶτος ην in der Didaskalie der Acharner und Frösche, nachdem vorhergeht έδιδάχθη διὰ Καλλιστράτου und διὰ Φιλωνίδου, auf Aristophanes gehen musz, weil bei jenem ἐδιδάχθη der Name des Dichters hinzuzudenken ist, wie es z. B. in der Hyp. II der Vögel heiszt: ἐπὶ Χαβρίου τὸ δράμα καθήκεν είς ἄστυ διά Καλλιστράτου, während in Hyp. I steht εδιδάχθη επί Χαβρίου δια Καλλιστράτου. Hatte in den Didaskalien gestanden πρώτος Καλλίστρατος Άχαρνεύσιν, so wurde man erwarten έδιδαγθη έπὶ Ευθυδήμου άργοντος πρώτος Καλλίστρατος. Oder damit das πρώτος ήν auf den Kallistratos bezogen werden konnte, muste es durch ein Relativ angeknüpft sein, wie es in der Vögeldidaskalie geschehen ist: δια Καλλιστράτου ος ην δεύτερος. Nach diesen Worten müste man allerdings annehmen, dasz in der Didaskalie gestanden hätte Καλλίστρατος "Ορνισι δεύτερος, und einen noch schlagenderen Beweis scheint dafür die Wespendidaskalie zu liefern, wo es heiszt nai evina πρώτος Φιλωνίδης Προάγωνι, da doch der Proagon nach aller Meinung ein Stück des Aristophanes gewesen ist. Hierüber nachher; jenes og nv aber, welches als Stütze einer an sich zweifelhaften Ansicht nur gelten kann, wenn es selbst keinem Verdacht ausgesetzt ist, ist schon weil es so vereinzelt dasteht nicht unverdächtig, und läszt sich auf verschiedene Weise sehr leicht beseitigen. Zwar möchte ich weder autog mit G. Hermann schreiben, noch mit demselben eine Lücke vor og annehmen; leichter wäre es schon zai statt og zu schreiben oder ein Misverständnis eines Grammatikers anzunehmen, was die besondere Form dieser Didaskalie nahe legt. Das wahre scheint mir or' oder ore no deutegos, so wie es in der Hypothesis der Wolken heiszt εδιδάγθησαν επὶ ἄργοντος Ίσαρχου, ὅτε Κρατίνος μέν ένίκα, oder wenn dies wegen der wechselnden Personen nicht zutreffen sollte, so vergleiche man aus der Biographie des Euripides bei Kirchhoff Zeile 29 f. πρώτον δε εδίδαξε τας Πελιάδας, ότε καὶ τρίτος έγένετο. Die Wiederholung von τοῖς "Ορνισι, die unter allen Umständen gleich viel oder wenig stört, ist aus der Form der Didaskalie δεύτερος τοις "Ορνισι zu erklären. Es ist also auch hier Aristophanes zu dem πρώτος ην hinzuzudenken.

Es bleibt die Wespendidaskalie, auf die ich einige Worte mehr ver-

wenden musz, da die Sache minder einfach ist, ich aber alle Schwierigkeiten lösen zu können glaube. Sie lautet im Ravennas: ຂໍວີເວີດຊື່ອີກ ຂໍກໃ άρχοντος 'Αμυνίου δια Φιλωνίδου εν τῆ πόλει όλυμπιάδι β ἡν εἰς Δήναια και ένικα πρώτος Φιλωνίδης Προάγωνι, Λεύκων Πρέσβεσι γ΄. Davon weichen die andern Hss. nur so ab, dasz man einen unglücklichen / Versuch zu verbessern erkennt, so statt olumiadi, veraniaszt durch τη πόλει, das sinnlose ολυμπίων. In dieser Lesart erkannte aber schon Kannegieszer über die alte komische Bühne S. 270 die Zeitangabe ἐν τῆ πθ΄ ολυμπιάδι έτει β', letzteres aus β' ήν, was von Bockh über die Dionysien (Abh. der Berl. Akad. 1816/17) C. 9 gebilligt wurde. Nachdem aber W. Dindorf Aristophanis fragmenta S. 66 das B' nv als notwendig zur Bezeichnung des zweiten Preises wiederhergestellt hat, sind die meisten dabei geblieben und haben auch die von Meineke quaestt. scen. II S. 39 vorgeschlagene Aenderung διά Καλλιστράτου statt διά Φιλωνίδου verworsen. Um jedoch der unwahrscheinlichen Annahme zu entgehen, dasz Philonides dem Aristophanes hülfreich gewesen als Chormeister, und gleichzeitig an demselben Feste ein eignes Stück aufgeführt hätte, hat man jetzt allgemein Dindorss Vermutung, dasz auch der Proagon ein Stück des Aristophanes gewesen sei, angenommen. Ohne zu verkennen, dasz es befremdlich sei éinem Dichter, gleichviel ob Aristophanes oder Philonides, zwei Chore zuerteilt zu sehen, glaubte man doch eher sich dabei beruhigen zu müssen als an der Didaskalie zu rütteln.

Natürlich kann ich dies Hindernis nicht so hinwegräumen, dasz ich sagte, den Proagon hätte Aristophanes, um ihn nur auch zur Aufführung zu bringen, dem Philonides ganz abgetreten, so dasz, da jener als Dichter gegolten, er auch als solcher eingeschrieben worden; denn ich habe ja behauptet, dasz Aristoteles auch in solchen Fällen den wahren Dichter nannte, wenn er ihn kannte. Kennen muste er ihn aber so gut, wie die Grammatiker nach Dindorfs und Bergks Ansicht ihn kannten. Ebenso wenig wurde man mit jener Annahme das auffallende Factum beseitigen. dasz einer zwei Chöre verlangt hätte: denn wenn Philonides einen Chor für ein Stück von ihm und einen für eins von Aristophanes verlangt hätte. so würde doch für den Archon der Verdacht sehr nahe gelegen haben, dass beides Stücke eines Verfassers wären. Prüfen wir aber vor allem die Didaskalie selbst. Freilich hat Bergk Recht zu sagen S. 912 'at non licet temere didascaliarum fidem labefactare'; aber der Kritik können sie sich so wenig entziehen wie andere Ueberlieferungen. Das auffallendste in jenen Worten ist zunächst die verkehrte Stellung des B'nv zwischen der Olympiadenzahl, oder wenn man diese als Einschiebsel nicht gelten läszt, dem δια Φιλωνίδου und der Festangabe είς Λήναια, wofür es keine Analogie gibt noch geben kann. Es ist unbegreiflich, wie dies gegründete Bedenken von Kannegieszer so hat beseitigt werden können. Zweitens widerstreitet es dem constanten Gebrauche, dasz es erst heiszt zal évixa zooτος Φιλωνίδης, also der Siegerrang vor dem Namen steht, danach aber es umgekehrt ist in Λεύκων Πρέσβεσι τρίτος. In allen Beispielen ist die Folge der Namen des Dichters, des Stückes und des Ranges immer dieselbe. \*\*O) Drittens endlich ist es sprach- und sinnwidrig, dasz, nachdem gesagt ist, Aristophanes (oder Philonides) war der zweite, die Aufzählung der andern Mitkämpfer durch καὶ angeknüpft wird. Mindestens hätte es heiszen müssen: καὶ ὁ αὐτὸς ἐνίκα, oder καὶ Φιλωνίδης ἐνίκα, oder καὶ πρῶτος ἐνίκα, was bedeuten würde 'auch als erster siegte er'. Richtig sind die Worte in der Acharnerdidaskalie: denn da ist der πρῶτος derselbe der vorher genannt war, und wird dessen Rang passend mit καί angeknüpft. Die verschiedenen Wettkämpfer werden dagegen nie durch irgend welche Partikeln verbunden auszer Hyp. V der Wolken, ὅτε μὲν usw., wo jedoch die ganze Didaskalie in einen ordentlichen Satz umgeformt ist. Hier würde aber auch derselbe Philonides an zwei verschiedenen Stellen für zwei gelten. \*\*21)

Alle Bedenken lösen sich mit zwei geringen Aenderungen, indem éinmal das an seiner Stelle unsinnige p' nv mit Kannegieszer in Eres B' verwandelt wird, zweitens vor ΛΕΥΚώΝ der Ausfall von ΔΕΥ angenommen wird. Ich schreibe und teile ab: ἐδιδάχθη ἐπὶ ἄρχοντος 'Αμεινίου [διὰ Φιλωνίδου] εν τη πθ΄ ολυμπιάδι έτει δευτέρω είς Λήναια καὶ ένικα πρώτος. Φιλωνίδης Προάγωνι δεύτερος. Λεύκων Πρέσβεσι τρίτος. Gleichzeitig habe ich das δια Φιλωνίδου eingeklammert, das gar leicht interpoliert werden konnte, nachdem einmal das weitere in Unordnung gekommen und das διὰ Φιλωνίδου ja anderswoher geläufig war. Dasz es aber wirklich interpoliert ist, beweist erstens die Stellung zwischen dem Archonten und der Olympiadenzahl. Und wenn dies jemand dadurch abweisen möchte, dasz ebensowol die Olympiadenzahl als spätere Zuthat an einen verkehrten Platz gekommen wäre, so wird das doch nie mand geltend machen, der bedenkt dasz die oben vertheidigte Angabe τάς μέν γάρ πολιτικάς τούτφ (Καλλιστράτφ) φασίν αὐτὸν διδόναι, τὰ δὲ κατ' Εὐριπίδου καὶ Σωκράτους Φιλωνίδη laut gegen jenes διὰ Dilaulou zeugt. 22)

Der Ausdruck der Biographie φασὶ δὲ αὐτὸν εὐδοκιμῆσαι συκοφάντας καταλύσαντα, οὺς ἀνόμασεν ἡπιάλους ἐν Σφηξίν kann ebenso-

<sup>20)</sup> Am häufigsten steht voran der Rang, zweitens der Dichter, drittens das Stück: so in den Didaskalien der Acharner, Ritter, Frieden, Vögel, Aeschylos Sieben, Euripides Alkestis, Medeia, Hippolytos, Troerinnen bei Aelianos versch. Gesch. II 8. Nur zweimal steht der Name des Dichters voran, und folgt erst der Rang, dann das Stück: so Wolken, Frösche. In der Wespendidaskalie werden wir eine dritte Möglichkeit kennen lernen. 21) Dasz, nachdem vorweg der Rang des einen Dichters genannt ist, er nachher nicht wieder in der Reihe auflichkeit kennen lernen. gezählt wird, findet sich sonst nur in der schon besprochenen Vögeldidaskalie. Aber dort zu ändern ὅτ' ἡν πρῶτος τοῖς "Ορνισι" δεύτερος 'Aμειψίας usw. wäre doch wol zu gewagt. 22) Diesen Widerspruch bemerkte Dindorf S. 65, liesz ihn aber wieder fallen; ebenso Bergk S. 911. Ranke erkannte früher die Richtigkeit jener Grammatikerangabe an und verwarf ihr gegenüber die Didaskalie (comm. 8. CCXXIX). Zu dem richtigen Resultat, dasz die Wespen von Aristophanes selbst aufgeführt seien, kam er durch Betrachtung der Parabase, was nicht schlagend ist. Neuerdings bei Meineke S. XLIII kehrt er die Sache um, hält an der Didaskalie fest und verwirft die Grammatiker.

wol den zweiten Preis bezeichnen, ja nach den Scholien zu Wo. 529 könnte man fast glauben, es wäre stehende Bezeichnung für den zweiten Preis. Da heiszt es nemlich mit Beziehung auf die Dätaleis: εὐδοκίμησε δὲ σφόδρα ἐν τούτω τῷ δράματι, und zu den Worten ἄριστ' ἡκουσάτην V. 530: ἀντὶ τοῦ ἡυδοκίμησαν· ο ὖ γὰ ρ τότε ἐνίκησεν, ἐπεὶ δεύτερος ἐκρίθη ἐν τῷ δράματι. Aber der Sinn dieser Scholien ist dieser, dasz jenes ἄριστ' ἡκουσάτην, ohne besondere Bedeutung des Superlativs, nicht den ersten Preis bezeichne, sondern ein allgemeiner Ausdruck für 'Erfolg haben' sei.

Aber bei alle dem ist ja doch Philonides mit dem Proagon in der Didaskalie geblieben, ja es scheint jetzt noch ungunstiger zu stehen, da Aristophanes éinen Chor, Philonides den andern verlangt hätte. Aber was ist eigentlich der Grund den Proagon als ein Stück des Aristophanes anzusehen, so wie der analogen Vermutung von Bergk bei Fritzsche quaestt. Aristoph. I S. 322, wiederholt rell. com. Att. ant. S. 370 und von Meineke hist. crit. S. 155 gebilligt, dasz die mit Aristophanes Vögeln zugleich aufgeführten Komasten ebensowol wie der Monotropos beide Stücke des Phrynichos seien, das eine dem Ameipsias übergeben wie der Proagon dem Philonides? Damit stände ja nun noch ein zweites Beispiel entgegen. Was für den Proagon der erste Grund war, dasz Ph. nicht gleichzeitig als Dichter und Chorlehrer für einen andern auftreten würde, ist bereits weggefallen. Sonst sind beide Vermutungen gegründet einmal auf den Widerspruch, dasz die Komasten des Phrynichos und der Proagon des Aristophanes anderweitig bekannt und doch in den Didaskalien nicht genannt sind, dagegen in diesen als siegreich erscheinen solche Stücke von Ameipsias und Philonides, von denen wir sonst nichts hören. Wenn man aber die vielen von Bergk bei Meineke S. 904 f. zusammengestellten Fälle berücksichtigt, durch welche Bergk zu dem Ausspruch veranlaszt wird 'profecto reperies longe inferiores poetas saepissime summo honore dignos iudicatos fuisse, und zweitens bedenkt, dasz in der Ueberlieferung der Siegesnachrichten von anderen Komikern reiner Zufall gewaltet hat, da wir nur von den Mitkämpsern von acht Aristophanischen Stücken genauer unterrichtet sind, so hat das Vorkommen der einen wie das Nichtvorkommen der anderen gar nichts auf sich. Es konnte ja sehr gut der Proagon des Aristophanes sowol wie die Komasten des Phrynichus 20 anderer Zeit auch den ersten Preis erhalten haben. Ganz natürlich aber ist es, dasz sich das Lesen und Citieren und daher die Zahl der erhaltenen Fragmente nicht nach dem oft ungerechten Erfolg eines Stückes auf der Bühne richtete, sondern nach dem bleibenden Ansehen besonders des Dichters. Wissen wir ja gut genug, wie wenig die Grammatiker ihr Urteil dem der athenischen Kampfrichter unterwarfen. Von Ameipsias aber sowol wie von Philonides haben wir überhaupt nur wenig Fragmente, und die Vergessenheit ieuer zwei Stücke erklärt sich insbesondere, wenn zwei bessere desselben Namens und ähnlichen Inhalts sie verdunkelten. Dasz für den Proagon Dindorf Ar. fragm. S. 67 mit Unrecht Gewicht darauf lege, dasz Suidas nur drei andere Stücke dieses Dichters nenne, hat Hanow exerce. crit. S.8 bemerkt: denn Suidas sagt: τῶν δραμάτων αὐτοῦ

ην, und dasz er jenen Titel nicht aus der Wespendidaskalie aufgenommen, erklärt sich aus deren Verwirrung. Es gibt aber endlich auch einen sichern Beweis, dasz der mit den Wespen zugleich aufgeführte Proagon nicht der Aristophanische war. Denn in diesem war, wie aus dem sonst zwar etwas verwirrten Scholion We. 61 mit Bestimmtheit hervorgeht, die Verhöhnung des Euripides ein Hauptmotiv. Aristophanes konnte also unmöglich an demselben Feste sagen was er We. 58 ff. durch Xanthias sagt, dasz er nicht immer dasselbe Stroh dresche, nicht schon wieder den betrogenen Herakles (wie in den Dätaleis, s. Bergk S. 1026) oder den Eurip id es oder den Kleon 28) durchziehe:

ήμεν γὰρ οὐκ ἔστ' οὕτε πάρυ' ἐκ φορμίδος δούλω διαρριπτοῦντε τοῖς θεωμένοις, οὕθ' Ἡραπλῆς τὸ δεῖπνον ἐξαπατώμενος, οὐδ' α ὖθις ἐνασελγαινό μενος Εὐριπίδης οὐδ' εἰ Κλέων γ' ἔλαμψε τῆς τύχης χάριν, αὖθις τὸν αὐτὸν ἄνδρα μυττωτεύσομεν. 14)

Aus den Worten des Dichters gieng also hervor, dasz erst nach der Aufführung der Acharner sein verändertes Austreten begann; in den didaskalischen Angaben spricht nichts dagegen, wol aber alles oder vieles dafür, dasz, wenn nicht in den öffentlichen athenischen Acten, so doch in den Didaskalien des Aristoteles Dichter und Chormeister beide genannt wurden, und zwar in den letzteren auch bei den wirklich pseudonymen Aufführungen durch Kallistratos, so dasz es etwa geheiszen hat: πρώτος 'Αριστοφάνης 'Αχαρνεύσι διά Καλλιστράτου, oder bei den Fröschen: πρώτος Αριστοφάνης Βατράχοις δια Φιλωνίδου. Und es ist in der That undenkbar, dasz ein Volk wie das athenische nicht begehrt haben sollte, vorher die Dichter zu erfahren, deren Stücke aufgeführt werden sollten. Dasz sie es selbst dann erfuhren, wenn Stücke eines todten Meisters, also dech notwendig durch einen andern, aufgeführt wurden, geht wol aus Ach. 10 hervor, wo Dikaopolis sagt, jungst sei er sehr gekränkt worden, da er im Theater erwartet, ein Stück von Aeschylos würde gegeben werden, und es da geheiszen habe elogy' w Θέογνι τον

<sup>23)</sup> Dasz die Acharner und Ritter gemeint sind, geht aus der Reihenfolge hervor. Die Babylonier werden als desselben Inhalts durch die wichtigeren Ritter vertreten. Es möchte daher wol auch diese Stelle ein nicht unwichtiges Zeugnis dafür ablegen, dasz Aristophanes nur drei Stücke vor den Rittern hat aufführen lassen. 24) Einen sehr unglücklichen Gebrauch von jenen Versen macht F. Ritter allg. Schulstg. 1830 S. 792, indem er aus ihnen beweisen will, der mit den Wespen aufgeführte Prosgon sei gerade der des Aristophanes. und mit Bezug auf den vorher gespielten Prosgon habe Ar. gesagt ovo verse evacel-vausopenge. Da aber bekanntlich (vgl. Ekkl. 1194) das Los über die Reihenfolge entschied, so konnte Aristophanes nicht darauf hin dichten. Ein Beweis für die Autorschaft des Aristophanes wäre es aber auch nur dann, wenn kein anderes Stück jenes Inhalts von Aristophanes vorher aufgeführt worden wäre. Ebenso verirt sich J. Richter, der in den Prolegomena der Wespen S. 27 in jenen Versen eine Bestätigung für seine abenteuerliche Behandlung der Wespendidaskalie findet.

χοφόν. Dasz ein anderer plötzlich auftrat, musz seinen besondern Grund gehabt haben; jedenfalls kann Dikāopolis nicht ins blaue auf ein Stück von Aeschylos gewartet haben.

Was ich über das Verzeichnen des Dichters und des Chorlehrers gesagt habe, geht aber auch aus allen anderen Beispielen solcher Chorlehrerschaft, die Helbig gesammelt hat, hervor. Was S. 5 über die Andromache gesagt ist, werde ich später als Irtum darthun. Dasz aber Euripides sich eines Chorlehrers bediente, davon möchte eine schwache Spur in der von Kirchhoff bekannt gemachten entstellten Didaskalie der Phönissen zu finden sein. Es heiszt: δεύτερος Εὐριπίδης καθήκε διδασκαλίαν περὶ τούτου καὶ γὰρ ταῦτα ὁ Οἰνόμαος καὶ Χρύσιππος καὶ σώξεται. Wenn zwar, wie Kirchhoff meint, der πρῶτος und τρίτος ausgefallen wären, könnte das καθήκε διδασκαλίαν auch auf einen vou diesen gehen, aber auch nach diesen wieder auf Euripides. Immer aber scheint dieser umständliche Ausdruck sich nur zu erklären, wenn noch etwas anderes angehängt werden sollte, und da würde sich am leichtesten ein διὰ τοῦ δείνος ergänzen. Doch könnte es freilich auch der Name des Festes sein.

Von Aphareus, der meistens oder, wie Helbig S. 11 meint, immer durch andere aufführte, heiszt es dennoch im Leben des Isokrates S. 253: ἀφξάμενος διδάσπειν und διδασπαλίας ἀστικὰς παθῆπε ς΄; auch der Sieg ist der seinige: καὶ δὶς ἐνίκησε διὰ Διονυσίου παθείς, καὶ δι΄ ἐτέρων ἐτέρας δύο Δηναϊκάς.

Ischandros ferner bediente sich als χοροδιδάσκαλος des Sannion; aber Aeschines heiszt Tritagonist nicht des Sannion, sondern des Ischandros im Leben des Aeschines S. 269. Beim Aufkommen dieser Sitte ist denn auch wol die Bezeichnung ὑποδιδάσκαλος aufgekommen, womit gewis nicht ein dritter gemeint wird neben Dichter und Chormeister, sondern dieser, wenn er, verschieden vom Dichter, dem eigentlichen διδάσκαλος, unter diesem stand.

Man musz sich aber hüten alle diese Fälle als notwendig gleichartig zu betrachten. Es konnte ja auch vorkommen, dasz ein Dichter aus denselben oder anderen Gründen wie Aristophanes zuerst unbekannt bleiben wollte und ein anderer seine Stücke gab. Sei es aber dasz die Stücke kein Glück machten und der Dichter ihnen dann gern auch später den fremden Namen liesz, sei es dasz der andere die Aufführung nur unter der Bedingung unternahm auch später als Verfasser zu gelten, es war leicht möglich dasz, wer einmal in den Acten als Dichter genannt war, auch später dafür galt. Unmöglich war dies nur bei Männern von so eigentümlicher Genialität wie Aristophanes. Ein solches Verhältnis konnte stattfinden zwischen Eubulos und Philippos (Philippides), den der Scholiast zu Platon (S. 531 Bk.) nennt Φίλιππον τον τοῖς Ευβούλου δράμασιν αγωνισάμενον, wo auch auf den Ausdruck ἀγωνισάμενον zu achten ist, der nicht gut blosz vom Chorlehrer verstanden werden kann. <sup>23</sup>) Dasz

<sup>25)</sup> Ueberhaupt ist der Dativ, in welchem die Namen der Stücke stehen sowol in den didaskalischen Angaben, die auf Aristoteles surück-

auch in solchen Fällen später Zweisel und Vermutungen, vielsach einander widersprechend, auskommen konnten, versteht sich von selbst. Wirklich pseudonym von dieser Art scheinen die Aussührungen des Platon gewesen zu sein, worüber bei Suidas zur Erklärung des Sprüchwortes Αρκάδας μιμούμενοι steht: διὰ γὰρ τὸ τὰς παμφόλας αυτὸς ποιῶν ἄλλοις παρέχειν διὰ πενίαν Αρκάδας μιμεῖσθαι ἔφη. Bas διὰ πενίαν νετwirst Helbig S. 29 mit Näke als einsältigen Zusatz und meint, Platon hätte in einer Parabase sich beschwert, dasz der Chorlehrer gröszern Gewinn zöge als der Dichter selbst, und sich daher mit den Arkadern, die für andere sochen und siegten, verglichen. 26) Das wäre aber abgeschmackt gewesen, weil den Platon niemand zwang und er es lediglich aus Bequemlichkeit gethan haben könnte. Denn dasz Unsähigkeit der Grund nicht sein konnte, habe ich oben gezeigt, und würde er sich dann auch nur noch mehr gehütet haben sich zu beklagen.

In παρέχειν liegt aber entschieden mehr als einem Chormeister die Stücke übergeben. Es zeigt sich hier einmal recht deutlich, wie widersinnig Helbigs Hypothese ist. Der Dichter sollte sich den Söldner seines Chorlehrers nennen, der für ihn die Siege erföchte! Wol aber vergleicht sich hiermit, dasz Aristophanes We. 1018 sagt, er habe zuerst heimlich den Athenern genützt ἐπικδυρῶν πρύβδην ἐτέροισι ποιηταῖς. So musz auch Platon anderen sein dichterisches Eigentumsrecht abgetreten haben. Was ihn dazu bewogen, können wir nicht mehr errathen, wenn wir διὰ πενίαν verwerfen. Unmöglich wäre es aber doch nicht, dasz er einem reichen Narren um guten Lohn ein bischen Dichterruhm erringen half, und nachher, wenn es auch gegen den Contract war seine Stücke wie Aristophanes zu reclamieren, es wenigstens unbestimmt andeutete.

Eine ganz andere Sache war es mit den Aufführungen verstorbener Meister durch ihre Söhne. Hier trat der Sohn gewissermaszen im Namen des Vaters auf, war der rechtliche Erbe, seierte und gewann den Sieg für sich, da der Vater nicht mehr lebte. Dasz aber Euphorion bei den vier Siegen mit vorher nie ausgeführten Stücken seines Vaters, als er sich um den Chor bewarb, nicht seinen Vater als Dichter genannt hätte, und dasz er allein in den Acten genannt wäre, geht mit nichten aus den Worten des Suidas hervor: τοῖς τοῦ πατρὸς Αἰσχύλου, οἷς μήπω ἡν ἐπιδειξάμενος, τετράπις ἐνίπα.

Etwas bestimmteres gewinnen wir aus der Angabe über die Aufführung des jüngern Euripides im Scholion zu den Fröschen V. 67: ούτω δὲ καὶ αἱ διδασπαλίαι φέρουσι τελευτήσαντος Εὐριπίδου τὸν υἱὸν αὐτοῦ δεδιδαχέναι ὁμωνύμως ἐν ἄστει Ἰφιγένειαν τὴν ἐν Αὐλίδι ᾿Αλκμαίωνα Βάκχας. Dieses Scholion kann aus mehreren Gründen nicht, wie einige

gehen, wo er instrumental ist, als auch in den inschriftlichen Didaskalien bei Böckh CIG. I 230 f., wo ἀγωνίζεσθαι hinzusudenken ist, der Hypothese von Helbig wenig günstig. 26) Helbig sagt: 'quod igitur in Aristophanem cavillati erant Aristonymus, Sannyzio, Amipsias, de sese ipse questus est Plato.' Aristonymos und Ameipsias konnten wol den Aristophanes necken, weil sie sein Verfahren nicht begriffen, aber seiner eignen Motive wird Platon doch sich bewust gewesen sein.

meinten, zu V. 78 gehört haben, sondern geht auf redungerog und beweist, dasz Euripides damals todt war, damit dasz in den Didaskalien. wahrscheinlich bei den Dionysien desselben Jahres, also bald nach Aufführung der Frösche, jene Aufführung genannt war. Es kann nicht nur daraus gesolgert sein, dasz der Sohn Stücke seines Vaters aussührte, und selbst dann, sieht man, müsten beider Namen genannt gewesen sein. Vielmehr ist entweder der Tod des Dichters eigens angemerkt gewesen. oder bei Nennung des Dichters neben dem der aufführte wäre es beigefügt gewesen. Das τελευτήσαντος läszt beide Annahmen zu. Da mit der zweiten schon bewiesen wäre, was ich will, nehme ich jetzt die erste an, obgleich man nicht leicht einsieht, warum dann nicht der Scholiast einsach bemerkt hätte, dasz zu dieser Zeit in den Didaskalien der Tod des Dichters angemerkt wäre. Aber was heiszt denn ὁμωνύμως? Es kann sprachlich auf den Namen des Dichters gehen oder auf den der Stücke. Dieses aber ist nicht möglich, weil aus den Worten des Suidas über Euripides νίκας δὲ είλετο ε΄, τας μὲν τέσσαρας περιών, την δὲ μίαν μετά την τελευτην έπιδειξαμένου το δραμα του αδελφιδού αυτου Ευoinidouss) hervorgeht, dasz jene Stücke früher nicht aufgeführt waren, und also auch weder ein Grund war ihnen andere Namen zu geben, noch wenn er es gethan, es bekannt sein würde. Der Vater war aber auch früher nicht als Verfasser dieser Stücke genannt, dasz darauf ὁμωνύμως gienge. Hätte blosz der Sohn als dem Vater gleichnamig bezeichnet werden sollen so ware gesagt τον ομώνυμον. Was geschrieben steht, bedeutet, dasz der Sohn eben bei dieser Gelegenheit, in der Didaskalie die Gleichnamigkeit mit dem Vater gezeigt dadurch, dasz beide Namen darin aufgeführt waren. Das ist recht, wenn es daselbst hiesz: πρώτος Ευριπίδης τοῖς τοῦ πατρὸς Ευριπίδου Ἰφ. Άλκ. Βα.

Möglich ist vielleicht auch die Erklärung von Th. Fix vor der Didotschen Ausgabe des Euripides 'patris nomine, non suo ipsius ': dann wäre also nur der Dichter genannt. — Die Worte des Anonymos περὶ πωμωσδίας 14 τῶν δὲ πωμωδιῶν αὐτοῦ (des Antiphanes) τινας καὶ ὁ Στέφανος ἐδιδαξεν, lassen sich ohne Schwierigkeit so erklären, dasz der Sohn nach dem Tode seines Vaters einige Stücke desselben aufführte. <sup>28</sup>)

Eine ganz andere Sache ist es wiederum mit lophon, von welchem Helbig S. 8 sagt: 'lophon enim post Sophoclis mortem complures eius docuit tragoedias.' Dazu beruft er sich auf Suidas, der die unbestimmte Bemerkung hat: ἐδίδαξε καὶ ἄλλα τινὰ τοῦ πατρὸς Σοφοκλέους, und auf die Scholien zu Frö. 78. Wenn diese Grammatiker aber nicht ganz

<sup>27)</sup> Ueber das verwandtschaftliche Verhältnis dieses jüngern Euripides sum ältern schwanken die Grammatiker, vielleicht weil man sich an dem gleichnamigen Sohne stiess. In der Biographie ist es auch der Sohn ος ἐδιδαξε τοῦ πατρὸς ἐνια δραματα.

28) Dasz der Titel eines Stückes von ihm Φιλολάκων genannt wird, hätte Helbig S. 14 nicht zu der grundlosen Vermutung verleiten sollen, dasz es eine Ueberarbeitung des Λοχων von Antiphanes gewesen 'in qua eiusdew indolis hominem exagitatum esse docent versus ab Athenaeo IV p. 1434 servati. Dort wird zu einem geborenen Lakonen gesprochen, der lieber anderen als spartanischen Sitten huldigte.

so albern waren, wie sie es für H. zwar meist sind, so sahen sie doch wol dasz Aristophanes, den sie erklären, gerade von Dramen spricht, die Iophon bei Lehzeiten seines Vaters aufgeführt habe. Er sagt ja, er • wolle einmal sehen was Iophon ohne den Vater machen konne, und das haben die Scholiasten ganz richtig verstanden, deren einer von Sophokles sagt: ἀλλὰ καὶ Ἰοφῶντι συνηγωνίσατο τῷ υίῷ, ein anderer von lophon: ήγωνίσατο γάρ καί ένίκησε λαμπρώς έτι ζώντος του πατρός αὐτου. διο άμφιβάλλει μήποτε του Σοφοκλέους είη. Ein dritter den H. citiert drückt es nun schon als gewis aus, dasz der Sohn mit Stücken seines Vaters aufgetreten wäre, als hätte er sie gedichtet.29) Denn das ist jedenfalls der Sinn der von H. stark misdeuteten Worte ou μόνον δέ έπὶ ταῖς τοῦ πατρὸς τραγφδίαις ἐπιγράφεσθαι κομοδείται. Er sagt praeter publica enim documenta non est quo referatur illud êniγράφεσθαι.' Aber 1) haben die Scholiasten, und hier deutet gar alles auf einen recht späten, die öffentlichen Documente weder je gesehen noch sich auf sie berufen, wenn man sie nicht falsch erklärt; 2) wird nirgends gesagt, dasz die Dichter ihren Namen selbst auf die öffentlichen Documente gesetzt haben; 3) können die Worte gar nicht bedeuten 'sich auf die öffentlichen Documente schreiben', sondern auf die Tragodien, und das heiszt sich für den Versasser ausgeben.

Ebenso ist es mit den Worten der Biographie des Aristophanes, dasz dieser nach den unter fremdem Namen errungenen Siegen ταῖς λοιπαῖς ἐπιγραφόμενος αὐτὸς ἐνίπα, wo ich zwar das dritte jener Bedenken nicht geltend machen will, weil ich selber erst ταῖς λοιπαῖς hergestellt habe; aber dafür kommt hinzu, dasz es doch billig hätte heiszen müssen νικῶν oder νικήσας ἐπεγράφετο.

Im Scholion zu Plutos 179 steht drittens gar Φιλωνίδην τον ἐν τοῖς ᾿Αριστοφανείοις ἐγγεγραμμένον δράμασιν. Er war also in den Dramen eingeschrieben, und das deutet Helbig: 'Philonidis nomen in publicis documentis fabulis quas docuerat Aristophaneis esse impositum.' Selbst wenn dastände τον ἐπὶ τοῖς ᾿Αριστοφανείοις ἀναγεγραμμένον δράμασιν gienge es doch nur auf die Aristotelischen Didaskalien, und würde nicht ausschlieszen, dasz auch Aristophanes noch daneben genannt war. Jene Stelle kann aber wol nur dén Sinn haben, dasz auf den Titeln der Stücke die betreffenden Didaskalien geschrieben waren, hier also Philonides eingetragen war. Den Verfasser würde nur ἐπιγεγραμμένον bezeichnen.

Als letzter Rest des Hauptbeweises der Helbigschen Hypothese bleiben demnach die oben berührten Worte aus den Scholien zur Andro-

<sup>29)</sup> Auch Ranke verkannte den Sinu und Werth der einzelnen Scholien früher comm. S. CCVII 'quod autem Aristophani veri simile visum est, id posteriores certo compertum habuerunt.' Neuerdings bei Meineke S. XV presst er die Worte des Dichters, wenn er sagt: Sophokles habe den Iophon von seinen Tragödien aufführen lassen 'filio ut aditum ad scaenam patefaceret'(??). Der Dichter drückt nur den Verdacht aus, dasz Iophon sich habe helfen lassen, was ja mit Angabe eines Planes oder einigen Winken geschehen konnte. Suidas nahm seine Angabe wahrscheinlich aus den Scholien.

mache des Euripides V. 446 ελλικρινώς δε τους του δράματος γρόνους ούκ έστι λαβείν ου δεδίδακται γαρ Αθήνησιν ό δε Καλλίμαγος έπιγραφήναι φησι τη τραγωδία Δημοκράτην. Die erste Hälfte sollen wieder nur 'merae nugae bariolantis grammatici' sein, und den letzten Zusatz erklärt H., nachdem er mit den eben besprochenen Stellen sich den Weg gebahnt hat, dasz nach Kallimachos Demokrates als Chormeister für dies Stück 'in documentis publicis et in didascaliis' verzeichnet worden sei. Dasz ἐπιγραφηναι usw. auch hier nur heiszt, Demokrates sei auf dem Titel geschrieben, konnten besonders hier die vielen Stellen lehren, wo ἐπιγράφειν in Verbindung mit der Thatigkeit des Kalliniachos vorkommt und wo dieser als Autorität für die Titel angeführt wird. 201 Auf dem Titel eines Drama stand wol gewöhnlich der Name des Dichters und des Stückes. Jener wird angegeben mit έπιγράφεται το δράμα oder (Hyp. zum Aias) εν δε ταις διδασκαλίαις ψιλώς Αίας επιγέγραπται, d. h. es ist Aias betitelt. Der Verfasser konnte im Genetiv beigefügt werden. wie (Hyp des Plutos) επιγέγραπται τὸ δραμα Πλούτος 'Αριστοφάνους, oder wenn es nur auf den Verfasser ankommt επιγράφεσθαι τω δράματι medial und passivisch. Wenn also Kallimachos sagte ἐπεγράφη<sup>81</sup>) δὲ τη τραγωδία Δημοπράτης, so kann nur Demokrates als Versasser verstanden werden, und von einer Aufführung ist nicht die Rede.

Um nun zum ersten Teile des Satzes zu kommen, so müste man die 'horiolantes grammatici' sehr überschätzen, wenn man glaubte, ein solcher hatte eine Untersuchung über die Entstehungszeit des Stückes angestellt. Vielmehr weist das ου δεδίδακται γαο 'Αθήνησι (Helbig verdreht es S. 6 'quae scholiasta profert de Andromacha extra Athenas in scaenam data') ziemlich deutlich auf die Aristotelischen Didaskalien hin, welche eben nur die athenischen Aufführungen enthielten. 22) Nun könnte man meinen, Euripides habe dem Demokrates sein Stück abgetreten; der habe es aufgeführt und in den Didaskalien sei geschrieben gewesen Anμοπράτης Ανδρομάχη, so dasz der Grammatiker, der unter Euripides Namen suchte, sie nicht fand. Es wäre aber doch eine gar wunderliche Annahme, dasz der Grammatiker die Didaskalie nachschlägt und nicht findet, dann aus Kallimachos erfährt, warum er nicht finden konnte und wie er suchen müsse, aber dann nicht von neuem gesucht hätte. Es ist wol so gut wie gewis, dasz Kallimachos 33) selbst bei der Bemerkung über den Titel zugleich anmerkte, dasz es in den Didaskalien sich nicht fande. Darüber wie die Sache zusammenhieng kann man wol nur folgendes vermuten. Das Stück ist geschrieben sehr wahrscheinlich um Ol.

<sup>30)</sup> S. Uppenkamp de orig. conscr. hist. litt. S. 39 ff. 31) Ob er wirklich den Aorist gebraucht, könnte zweifelhaft sein. Wenn er es that, so wollte er damit wol sagen dasz das Stück zuerst unter jenem Namen herausgegeben wurde. Später kam natürlich der rechte Name darauf, da Euripides nicht wol zu verkennen war. 32) Vgl. Ranke comm. S. CXLIV. 33) In den πίνακες τῶν ἐν πάση παιδεία διαλαμφάντων καὶ ὧν συνέγραψαν (Suidas) oder in dem besondern Abschnit πίναξ καὶ συγγραφή τῶν κατὰ χρόνους καὶ ἀπ' ἀρχῆς γενομένων διδακαλιών. Doch könnte es immerhin auch ein Zusatz des Aristophanes von Byzantion sein ἐν τοὶς πρὸς Καλλιμάχου πίνακας Athen, IX 408 f.

90, 2, wie nach S. Petit misc. III S. 168 Böckh trag. Gr. princ. S. 189 ff. ausgeführt hat. 34) Die politische Tendenz Hasz und Verdacht gegen Sparta zu erregen ist so auffallend, die Parteisprache so leidenschaftlich, dasz es sich wol begreift dasz Euripides nicht selbst mit dem Stücke hervortreten mochte, sondern es einem andern gab, der dreister war. Ebenso begreiflich ist es, dasz der Archon das Stück abwies, sei es dasz er zur Friedenspartei gehörte und lakonenfreundlich war, sei es dasz er, was wir ihm verzeihen, auch sonst kein Gefallen an dem Stücke fand. So konnte aber sehr gut eine Ausgabe der Andromache mit Demokrates auf dem Titel unter das Volk kommen. Ob das Stück später anderswo aufgeführt ist, können wir natürlich nicht wissen. 35)

Einen Blick müssen wir zum Schlusz auf die vielfach schwankenden Angaben der Grammatiker über die Verfasser einzelner Stücke werfen, was von Helbig als indirecter Beweis gebraucht ist. Da nemlich nur der Chorlehrer aufgeschrieben wäre, hätte immer die Frage offen gestanden, ob man den Namen eines solchen oder des Dichters vor sich hätte (vgl. Bergk S. 927).

Hier mache ich zunächst auf den Widerspruch aufmerksam, dasz nach Helbigs Ansicht S. 13 schon Aristoteles untersucht hätte und zu entscheiden bemüht gewesen wäre, ob die in den Didaskalien genannten Dichter oder Chorlehrer wären, danach aber doch die Grammatiker wieder geirrt hätten. Dies beruht auf der Verwirrung zwischen den öffentlichen Acten und den Aristotelischen Didaskalien, die er immer beliebig eins für das andere oder einander gleich setzt, wie wenn er z. B. immer die Grammatiker die 'publica documenta' nachsehen läszt. Diese giengen aber gewis von dem Werke des Aristoteles aus und von den Redactionen und Zusätzen des Kallimachos und Aristophanes. Es war also doch auch nach Helbig in der Hauptquelle der Grammatiker schon entschieden gewesen

<sup>34)</sup> Die Ansicht von H. Zirndorfer de chron, fabb. Eurip. 8. 40 ff. scheint mir unbegründet. Ebenso wenig kann ich Firnhaber im Philologus III S. 408 ff. beistimmen, der das Stück in die ersten Jahre des peloponnesischen Krieges surückschiebt. 35) Wenn freilich Welcker griech. Trag. II S. 533 den Ausdruck der Hypothesis to de doapa tor δευτέρων richtig erklärt: 'der Dichter erhielt die zweite Stelle', so würde das meiner Ausführung widersprechen. Richter Proleg. su den Wespen S. 20 billigt Welckers Erklärung, obgleich er bemerkt, dass in der Hypothesis des Hippolytos nach der didaskalischen Angabe πρώτος Ευριπίδης unpassend hinzugefügt sei το δε δράμα των πρώτων. Eben dies beweist, dasz letzteres ein ästhetisches Urteil der Grammatiker ist: denn dieser ganze Teil der Hypothesis ist in demselben Stil, und jene beiden Sätze sind kaum von einander getrennt. Ausführlichere Urteile finden sich Hyp. der Phönissen, z. Β. το δράμά έστι μέν ταϊς σχηνικαϊς ὄψεσι κάλλιστον, und doch erhielten sie nur den zweiten Preis. In Hyp. III und X der Wolken heiszt es τὸ δὲ δράμα τῶν πάνυ δυνατῶς πεποιημένων, obgleich sie durchfielen. Andere kommen an Kürze jenem τῶν πρώτων nahe, so Hyp. der Antigone τῶν καλλίστων oder des Oed. Kol. των θαυμαστών. Mit Unrecht aber sieht Richter auch das gans verschiedene τὸ δράμα τών ἐπὶ σκηνής εὐδοκιμούντων in der Hyp. des Orestes hierher.

über Chorlehrer und Dichter. 26) Ferner sind die Didaskalien doch auch nicht die einzige Quelle gewesen um die Verfasser zu bestimmen, da, wie Helbig in einem Falle S. 8 selbst anerkennt, die Ausgaben der Stücke den Verfasser auf dem Titel trugen. Hier also wäre ein Zweifel beim Citieren nicht möglich gewesen, auszer wenn ein Grund vorhanden war anzunehmen, dasz das Stück gefälscht oder pseudonym sei. Solche Fälle würden wieder Helbig nichts nützen.

Nehmen wir also die titellosen Stücke. Wenn auch der Name des Stückes fehlte, so war das Suchen in den Didaskalien unmöglich oder sehr mislich. War aber auch der Name des Stückes wenigstens gegeben, so konnte doch bei den vielen gleichnamigen Stücken der verschiedenen Dichter manigfacher Zweifel entstehen und verschiedene Ansichten.

Sehr wahrscheinlich ist es auch, dasz viele Stücke nie aufgeführt wurden und dann also in den Didaskalien gar kein Rath geholt werden konnte oder nur falscher. Bei betitelten Stücken musten die vielen Umarbeitungen und wiederholten Aufführungen unter gleichem Titel in Betracht kommen. Wer ein altes Drama durch êninative und πτερνίζειν (vgl. Meineke hist. crit. S. 32) auffrischte, trat natürlich als Dichter damit auf, nicht als Chorlehrer. Die Grammatiker konnten dann aber leicht verschiedener Ansicht sein, ob von einem solchen Stück der ursprüngliche Dichter oder der Diaskeuast als Verfasser zu nennen wäre, und demnach verschieden citieren. Es konnte dann auch wol der zweite neue Titel dem echten Stücke mit beigelegt werden. 37) Oder, da oft einzelne Partien aus einem Drama in ein anderes übertragen wurden, konnte aus verschiedenen Stücken verschiedener Dichter gleiches citiert werden, wodurch spätere Grammatiker zu mancherlei Irtum verleitet werden mochten. 38)

<sup>36)</sup> Helbigs Beweis freilich für diese seine Ansicht ist keiner. Er stützt sich auf Harpokration, welcher unter didagnalog bemerkt, dasz auch die Dichter von Dithyramben (und Dramen, wofür er dann die Komödie citiert) διδάσκαλοι genannt worden seien: denn bei Antiphon heisze es έλαχον Παντακλέα διδάσκαλον. ότι γαρ ο Παντακλής ποιητής δεδήlaner Aquototeling er taig Aidagnallaig. Diesen Zusatz versteht H. 80: dasz nemlich Pantakles hier nicht Chormeister sondern Dichter ist, hat Aristoteles gezeigt.' Aristoteles müste also gerade diesen Fall besprochen haben. Ich erlaube mir zu bezweifeln, dasz Aristoteles, wenn es aus der Stelle des Antiphon nicht klar war, wissen konnte wie es war. Jedenfalls besorgte Pantakles in jenem Falle zugleich das Einüben, und hätte Pantokles hier wegen letzterer Thätigkeit διδάσκαλος genannt sein können. - Harpokration schlieszt aber so: bei Antiphon heiszt Pantakles διδάσκαλος, bei Aristoteles steht er als Dichter, also der Dichter war auch διδάσκαλος, und an jenen Unterschied hat er gar nicht gedacht. Das Perfect dednlous heiszt nur 'patet ex didascaliis.' Der Aorist würde vielmehr sagen 'eum fusius de bac re egisse'. 37) So liesse sich erklären dasz, obgleich nach Meineke hist. crit. 8. 218 Avoas ein Stück des Metagenes hiesz, Manuarotos dessen Diaskene durch Aristagoras (?), wie auch Athenãos einmal XIII 571 beide nach den Verfassern scheidet, derselbe doch das andere Mal VIII 855 \* & Massauvθου η Αυρών Μεταγένους citiert und auch Suidas unter den Stücken des Metagenes nennt Αύραι ή Μαμμάκυθος. 38) Den vielen Andentungen über solche Entlehnungen gegenüber ist es etwas kühn von Hel-

Endlich sind noch die vielen wirklichen Fälschungen zu berücksichtigen, wie es z. B. unter den Aristophanischen Dramen vier falsche gab. Diese wurden aber nicht etwa dem Kallistratos oder Philonides noch dem Araros zugeschrieben, sondern dem Archippos.

Das waren, denke ich, schon Gründe genug um viele Zweifel der Grammatiker zu erklären; und unter den von Helbig angeführten und zahlreichen anderen Zeugnissen finde ich keines, das nicht aus einem derselben sich erklären liesze, eben so gut wie aus der widerlegten Hypothese Helbigs.

Erlangen.

Eugen Petersen.

big zu behanpten (S. 32), die zwei ganz sprüchwörtlichen Verse ... πολλαλ των άλεπτουόνων βία | υπηνέμια τίπτουσιν ώὰ πολλάκις könnten unmöglich von Platon und Aristophanes gebraucht worden sein.

#### 62.

# Zur Litteratur des Isäos.\*)

- 1) Isaei orationes cum aliquot deperditarum fragmentis. edidit Carolus Scheibe. Lipsiae in aedibus B. G. Teubneri. MDCCCLX. XLIX u. 167 S. 8.
- Commentatio critica de Isaei orationibus. scripsit Carolus Scheibe. (Programm des Vitzthumschen Gymnasiums und der mit demselben vereinigten Erziehungsanstalt in Dresden Ostern 1859.) Dresden, Druck von E. Blochmann und Sohn. 45 S. gr. 8.

Der Redner Isaos hatte ungeachtet Reiskes und später Bekkers Bemühungen doch noch nicht so viele Leser gefunden, als seine ausgezeichneten Vorzüge verdienten. Der Grund davon lag auch nach der Textverbesserung wesentlich in den Schwierigkeiten der Sachen, da sich von den erhaltenen zwölf Reden mit Ausnahme der letzten alle auf Erbschaftsprocesse beziehen und zum Verständnis die Kenntnis vieler Einzelheiten des attischen Civilrechtes erfordern. Hier half nun auf erwünschteste Weise Schömanns reichhaltiger und klar geschriebener Commentar aus, und durch die Zürcher Ausgabe der attischen Redner von Baiter und Sauppe machte auch die Reinigung des Textes einen neuen Fortschritt. Vieles ist seitdem weiter durch Abhandlungen und gelegentliche Bemerkungen mehrerer Gelehrter, die Scheibe aufzählt, geschehen; aber dasz noch viel übrig geblieben, zeigte dieser um die Kritik der griechischen Redner so vielfach verdiente und bewährte Gelehrte schon in seiner 'commentatio critica', worin er viele Stellen bespricht, teilweise früher

<sup>[\*)</sup> Vgl. den Aufsatz unter derselben Ueberschrift im vorigen Jahrgang dieser Blätter S. 460—473, welcher dem verehrten Verfasser des obigen unbekannt geblieben ist.

A. F.]

nicht bemerkte Schäden nachweist und sehr viele glücklich heilt. Noch mehr zeigt dieses die das Jahr darauf erschienene Ausgabe selbst, in welcher es dem Hg. gelungen ist vermöge seines Fleiszes in der Benutzung seiner Vorgänger, vermöge seiner gründlichen Sachkenntnis und Vertrautheit mit der Sprache der Redner und vermöge seines glücklichen Scharfsinnes im Conjecturieren, worauf ein Bearheiter des Isäos bei der Beschaffenheit der Textesquellen vielfach angewiesen ist, den Text des Redners beträchtlich zu berichtigen.

Ref. sieht sich der Mühe überhoben dieses Urteil im einzelnen zu begründen. Er hatte sich gelegentlich bei der Lectüre der anzuzeigenden Schriften eine grosze Anzahl meist zustimmender Bemerkungen neben manchen abweichenden aufgezeichnet. Als er nun im Begriff war dieselben zu einer Recension zu verarbeiten, überraschte ihn aufs angenehmste Hr. Prof. Kayser in Heidelberg durch Uebersendung seiner reichhaltigen Beurteilung des Scheibeschen Isaos in den Heidelberger Jahrb. 1862 S. 193 -212. Dieser auch auf dem Gebiete der attischen Redner nicht weniger gründlich als der Hg. einheimische Kritiker gibt zuerst eine treffliche kurze Charakteristik des Redners, hierauf eine Uebersicht über die Geschichte des Textes, und schreitet dann zur Beurteilung der Leistungen in Scheibes Ausgabe, indem er gegen 100 Stellen bespricht, meist zustimmend, in manchem aber auch abweichend. Durch diese Recension fand Ref. auch manche seiner eignen Auffassungen theils berichtigt teils bestätigt, so dasz er sich mit Verweisung auf Kavsers Recension kurz fassen kann und, um doch der Sache nach seinen Kräften einigermaszen zu dienen, sich begnügt einiges zur Sprache zu bringen, worin er glaubt anderer Meinung sein zu müssen.

1 \$ 10: Kleonymos hatte in einem frühern Testament seine Nessen, die unter Vormundschaft des Deinias standen, nur darum übergangen. weil er mit Deinias in Zerwürfnis lebte und sein Vermögen nicht unter des Deinias Hände wollte kommen lassen, änderte aber später seinen Sinn völlig. Nun heiszt es von jenem ungunstigen Testament: ταύτας ποιείται τας διαθήκας, ουχ ήμιν έγκαλων, ως υστερον έσώθη έλεγεν. Wir stimmen Kayser bei, dasz in den beiden letzten Worten das von Schömann und von Baiter vorgeschlagene ἐδήλωσεν stecken müsse, vermissen aber ein Wort zur nachdrücklichern Bezeichnung, etwa: ώς ΰστερον σαφῶς ἐδήλωσεν. — 2 § 12 freut sich Ref. in der Tilgung der Worte έπειδή προετίμησεν αυτούς πάντων als eines unnützen Glossems mit Kayser zusammengetroffen zu sein. Ebd. § 41: ich hielt es für schimpflich προδούναι τον πατέρα ού είναι ωνομάσθην και ος εποιήσατό με, . ist S. geneigt die Worte και ος εποιήσατό με für ein Glossem zu halten. Vielmehr dienen die Worte wesentlich zur Bekrästigung: 'ich hielt es für schmachvoll nicht mehr als Sohn dessen gelten zu wollen, desseu Sohn ich einmal genannt wurde und der mich adoptiert hatte.' Denn wenn er auch von ihm nichts geerbt hatte, so hatte er doch durch die Adoption seine Liebe ersahren. - 3 § 24 heiszt es ironisch: vielleicht war es eine unbedeutende Sache, ωστε οὐδὲν θαυμαστὸν ολιγωρηθηναι ήν τὸ πράγμα. και πώς; ώστε περί αὐτοῦ τούτου ὁ άγων ην ὁ των ψευδομαρτυριών, ον Σενοκίης έφευνεν. Dieses zweite ώστε ist offenbar falsch und vielerlei ist dafür vermutet worden, von Reiske o ye, welches sich auf den weiter oben genannten Xenokles bezieht, der in einem Process wegen falschen Zeugnisses verurteilt worden war. Kayser nimmt Reiskes of ye an; weil aber gleich darauf sehr unbequem Zevoning folgt. so schlieszt er diesen Namen als Glossem ein. Jedoch das ist unnötig, wenn man nur statt des aus der vorigen Zeile herabgerückten more nicht ω γε, sondern où schreibt und dann die Worte où περί αὐτοῦ . . γυναῖκα elvas als Frage faszt, um so eher als gleich darauf eine eben so schlagende Frage είτα . . ήξίωσεν folgt. Ebd. § 33: ist es nicht offenbar, dasz, was nach den Zeugenaussagen dieser Männer schon längst geschehen sein soll, πολλώ πλέον της λήξεως του κλήρου σύγκειται αυτοίς. S. verweist über das mir unverständliche alkov auf Jenickes 'observationes', die ich jetzt nicht einsehen kann. Der Gedanke verlangt durchaus einen Gegensatz zu πάλαι, wie schon Schömann bemerkt hat, also υστερον πολλώ της λήξεως 'erfunden ist viel später als der Anspruch auf das Erbe angebracht war.' Ebd. § 49: αὐτὸς μεν τριτάλαντον οίκου έχειν ήξίου . . τῆ δὲ γνησία οὖση τρισχιλίας δραχμάς προϊκα ἐπιδούς. Ein adoptierter hatte von seinem Adoptivvater ein Vermögen von 3 Talenten geerbt und dessen ehelicher Tochter nur 3000 Drachmen, also nur ein Sechstel als Mitgist zukommen lassen. Bald darauf aber § 51 heiszt es μηδε τὸ δέκατον μέρος ἐπιδούς. Reiske vermutete darum χιλίας, Sauppe δισχιλίας. Welches auch die richtigere Summe sein mag - die von Schömann angeführten Worte aus Harpokration, wonach man unehelichen Töchtern eine Aussteuer bis auf 1000 Drachmen gab, scheint für ziklag zu sprechen - roisziklag ist falsch und rois entweder aus dem vorausgegangenen τριτάλαντον entstanden, oder noch eher aus einem Rest des vor ziklag verdrängten δυγατρί: vgl. § 51 τη γνησία θυγατρί. Ebd. S 61 scheinen weder die Worte der Vulg. παρα τοῦ ἐντυχόντος, welche Kayser in Schutz nimmt, noch die von S. angeführten Conjecturen zu befriedigen. 'Gegen eigentliche Söhne tritt wol niemand wegen des väterlichen Erbgutes vor Gericht auf; gegen Adoptivsöhne aber halten alle Geschlechtsverwandte des Erblassers sich für berechtigt zu processieren. Γνα οὖν μὴ παρὰ τοῦ ἐντυγόντος τῶν πλήρων αί λήξεις τοῖς άμφισβητεῖν βουλομένοις γίγνωνται' κτέ. Der Sinn wird also sein müssen: 'damit nicht jeder, der da Lust hat, auch ohne Berechtigung Anspruch auf das Erbe erheben könne.' Nun aber liegt die Berechtigung, wie der Gegensatz zeigt, in der Verwandtschaft. Also wird es heiszen müssen: 'damit nicht jeder, auch wenn es ihn nicht angeht' usw. Demnach παρά τὸ προσήχον. Ebd. § 79: für die neuverheiratete muste zuerst bei den Genossen der Phratrie, danu auch bei denen der Gemeinde, des δημος, ein Opfer, γαμηλία, verrichtet werden, woran sich wie beim Opfer gewöhnlich eine Mahlzeit schlosz, und diese γαμηλία galt als Merkmal legitimer Ehe. Da nun Pollux 3 § 42 sagt: ἡ ἐπὶ γάμφ θυσία εν τοῖς φράτορσι γαμηλία, so durfte vielleicht bei is. zu schreiben sein και περί της έν τοις φράτορσι γαμηλίας μη αμνημονείτε, gleich wie \$ 80 folgt ev ro onuo.

Die Rede 4 über die Erbschaft des Nikostratos vertheidigt den Erbanspruch seiner beiden Neffen, welche den Nikostratos einen Sohn des Thrasymachos nennen, während die Gegenansprecher ihn Sohn eines Smikros nennen. Nun sagt der Sprecher (§ 4): wenn die Parteien über den Namen des Vaters übereinstimmten und sich nur um das Erbe stritten. ουδέν αν έδει ύμας σπέψασθαι, αλλ' εί τι διέθετο έπείνος ὁ Νιπόστρατος, ον αμφότεροι ωμολόγουν. S. vermutet έκείνος, ον Νικόστρατον άμφ. ώμολόγουν. Allein der Redner nimmt für den Augenblick an, es gebe zwei Nikostratos, es handle sich aber um einen von beiden Parteien Nikostratos genannten Mann. Wäre das, so hätte man nur zu untersuchen. ob jener von beiden als identisch erklärte etwas testiert hätte; und dieses sagen gerade die Worte, wie sie im Texte stehen. Ebd. § 9: an das Erbe des Nikostratos machten die verschiedensten Leute unter dem nichtigsten und lächerlichsten Vorgeben Anspruch. Πύρρος δε ὁ Λαμπτρεύς τη μέν Αθηνά έφη τα χρήματα ύπο Νικοστράτου καθιερώσθαι, αύτω δ' ὑπ' αὐτοῦ ἐκείνου δεδόσθαι. Diese Worte sind nicht ohne Anstosz. weil die Absurdität des Pyrros zu grosz ist im gleichen Athemzuge zu sagen, N. habe sein Vermögen der Göttin geweiht, und dann wieder, er habe es ihm gegeben. Man erwartet entweder teilweise Donation: Em χρήματα τὰ μὲν . . τὰ δ' αὐτῷ, oder falls τὰ χρήματα richtig ist, ἔπειτα δ' αύτω. Höchstens, scheint es, könnte die Vulg. so verstanden werden, dasz N. sein Vermögen der Göttin zwar geweiht, es aber selber zur Vollstreckung dieser Weihung dem Pyrros übergeben oder vermacht habe. Ebd. \$ 20: oder hat Chariades etwa das Vermögen des Nikostratos verwaltet? αλλά και ταυτα μεμαρτύρηται ύμιν, και τα πλείστα οὐδ' αὐτὸς άρνείται. Da dieses offenbar keine bejahenden Zeugnisse waren, so dürfte vielleicht nach μεμαρτύρηται weggefallen sein ψευδή οντα. Ebd. \$ 24: die gegnerischen Anwälte sagen: nicht Hagnon und Hagnotheos sind des Nikostratos συγγενεῖς, ἀλλ' ἔτεροι. Sogleich darauf wird Verwunderung ausgedrückt, dasz sie nicht selbst κατά τὸ γένος das Erbe ansprechen. Offenbar also mit Recht hat Schömann für all' Eregos vorgeschlagen all' αὐτοί, was S. nicht erwähnt hat. — 6 § 16 παρά τῶν ὅντων θεραπόντων τον έλεγγον ποιείσθαι, η εί τις των παρ' αυτοίς (bei der Gegenpartei) ολκετών φάσκει ταύτα είδέναι, ήμεν παραδούναι. Da es sich um Auslieferung der Sklaven beider Parteien zur Untersuchung handelt, so bemerkt Kayser mit Grund, dasz bei παρα τῶν ὅντων eine Bestimmung fehle, und schlägt vor παρά τῶν παρ' ἡμῖν ὅντων. Vielleicht genügt aber παρά τῶν ἡμῖν ὄντων, wie bei Lysias 7 \$ 34 λέγων ὅτι μοι πάντες είσιν (oder έτι είσιν) οι θεραποντες, die der Sprecher dort bereit ist zur Untersuchung auszuliefern. Ebd. § 23: Euktemon, ein alter von einer Buhlerin bethörter Mann, liesz sich von ihr überreden ihren Knaben für den seinigen anzuerkennen und ihn in die Phratrie einzuführen. Da aber Euktemons legitimer Sohn Philoktemon sich widersetzte und die Aufnahme in die Phratrie zu hintertreiben vermochte, so drohte der erboste Alte sich anderweitig zu verheiraten. Um dieses und andere grosze Verdrieszlichkeiten abzuschneiden, riethen die Freunde dem Philoktemon es zuzulassen, dasz der Alte den Knaben in die Phratrie einführe und

ihm ein Stück Land gebe. In den Worten Επειθον τον Φιλοκτήμονα ἐᾶσαι εἰσαγαγεῖν τοῦτον τὸν παῖδα ist aber eine Unrichtigkeit, da zu elsayayeiv und dovra ein Subject gewünscht wird und man genötigt wird τούτον mit τον παίδα zu verbinden, welchem Uebelstande dadurch abzuhelfen ist, dasz man für τοῦτον schreibt αὐτόν und dieses auf Euktemon bezieht, auf welchen auch, wie Schömann bemerkt, das Participium in den darauf folgenden Worten χωρίον γν δόντα geht. — 8 § 13: der Gegner sucht euch Richter mit unwahren Zeugnissen zu teuschen, indem er es nicht auf die zuverlässigen Aussagen der Sklaven auf der Folter ankommen lassen will. άλλ' ουχ ήμεῖς, άλλὰ πρότερον ὑπέρ τῶν μαρτυρηθήσεσθαι μελλόντων αξιώσαντες είς βασάνους έλθειν, τούτους δε φεύγοντας . . . . οθτως ολησόμεθα δείν ύμας τοίς ήμετέροις μάρτυσι πιστεύειν. Um andere Vermutungen zu übergehen, so wollte Kayser τούτου δὲ φυγόντος αὐτὰς αἰσχρῶς οῦτως, οἰησόμεθα κτέ. Vielleicht ist zu erganzen τοῦθ' ὁρῶντες. τοῦτο nemlich τὸ εἰς βασάνους ἐλθεῖν, und οὕτως 'bei so bewandten Umständen' bezüge sich auf αξιώσαντες und ὁρῶντες. Ebd. § 34 αναγνούς ούν τον της κακώσεως νόμον, ών ενεκα ταῦτα γίγνεται, καὶ ταῦτ' ηδη πειράσομαι διδάσκειν. Für ταῦτα γίγνεται, welches nur Conjectur ist, geben die Hss. ralla ylyveras. S. vermutet πάντα γίγνεται ταῦτα, ήδη κτέ. Es ist wol zu schreiben ών ενεκα ταύτα γίγνεται τὰ πράγματα, ηδη κτέ., sowie es \$ 40 von der gleichen Sache heiszt δι' α τα πραγματα ταυτ' έχομεν. Ebd. § 41: deu Mann der éinen Schwester hat er durch schändliche Tücke mundtodt gemacht, den Mann der andern Schwester zu beseitigen gewust, die Schuld davon aber auf diese Schwester geworfen und, (§ 42) indem er sie mit seinen Verruchtheiten einschüchterte, προσαφήρηται τον υίον αὐτοῦ τὴν οὐσίαν έπιτροπεύσας. Noch niemand hat über αυτοῦ etwas bemerkt. Indessen kann es auf den getödteten Mann der zweiten Schwester schwerlich zurückbezogen werden, und sollte es auf υίον geheu, so dasz es von οὐσίαν abhieuge, so erforderte doch die Deutlichkeit την αὐτοῦ οὐσίαν zu schreiben. Natürlicher aber scheint τον υίον αὐτης. - 9 \$ 5 ἐπειδη δὲ ἐπεδήμησα έγω και ήσθόμην καρπουμένους τούτους τα έκείνου, ο δε υίος αύτοῦ ποιηθείη ὑπὸ ᾿Αστυφίλου, καὶ τούτων διαθήκας καταλίποι παρά Ispondei. Kayser bemerkt: 'es musz das nicht nur als Wechsel der Construction erklärbare ὁ δὲ υίος αὐτοῦ ποιηθείη ὑπὸ ᾿Αστυφίλου Anstosz geben; der heimkehrende ersuhr ja nicht sowol die Adoption des Sohnes von Kleon, als dasz man eine solche fingiere. Also erwartete man ποιηδηναι λέγοιτο und καταλιπείν. Richtig ist, dasz das nicht blosz ein zufälliger Constructionswechsel ist, wie etwa in den von Krüger Spr. S. 54, 6, 4 angelührten Stellen und bei Lysias 13 § 9 u. a., soudern dasz zwischen dem was wirklich und dem was vorgeblich war unterschieden wird. Aber diese Unterscheidung ist vom Redner schon durch die Form der Construction bemerklich gemacht, das wirkliche in ήσθόμην καρπουμένους τούτους, das angebliche auf Hörensagen beruhende passend durch die Optative. - 10 \$ 15 ώστε ουπ έπὶ τῷ δικαίως Αρίσταρχον είσαχθήναι είς τους φράτορας τον λόγον ποιούνται μόνον άλλα και δίκην σασλυ ύπερ τούτων τών χρημάτων τον πατέρα τον έαυτών έκτετικέναι, ίνα,

αν μή κατ' έκ εῖνον δικαίως δοκώσιν ἔγειν, κατά γε ταῦτα εἰκότως προσηπον αυτοίς φαίνηται. Alle Hss. geben ἐκείνον, was nach Reiskes Vorgang Bekker und Schömann in excevo geandert haben in der richtigen Ansicht, es musse damit auf die Worte ent zo dinalog . . pparopag hingedeutet werden. Diesen Dienst thut aber auch exeevov, doch nicht in der Aussassung Meutzners in den acta soc. Gr. Il 133, auf welche S. verweist, dasz nemlich κατ' ἐκεῖνον auf λόγον gehen solle. ὁ λόγος ist der von den 'Gegnern behauptete Satz, dasz sie erbberechtigt seien. Und diese Behauptung stützen sie mit zwei Gründen: 1) dasz Aristarchos adoptiert worden sei, 2) dasz ihr Vater eine auf dem Erbe hastende Schuld abzutragen gerichtlich verfällt, somit als rechtmäsziger Besitzer der Erbschaft vom Gericht anerkannt worden sei. Nun wird aber keiner dieser beiden Gründe mit o loyog bezeichnet, sondern dieses ist eben jene durch zwei Grunde gestützte Schutzbehauptung. Also kann nar' eneivov nicht direct jenen erstern Grund bezeichnen, sondern zu dem Zwecke müste es κατ' ἐκεῖνο heiszen. Gleichwol aber musz der erstere Grund gemeint sein, der sich auf das persönliche Rechtsverhältnis des Aristarchos, auf seine Adoption bezieht. Daher geht xat' exeevov in der Bedeutung 'wegen des Aristarchos' auf den ersten Grund. Ebd. § 19 ὅτε γὰρ περὶ αὐτοῦ (τοῦ κλήρου) λόγους ἐποιήσατο τῆς μητρὸς κελευούσης, οὖτοι ταῦτα αυτώ ηπείλησαν, αυτοί επιδικασάμενοι αυτόν έξειν, εί μη βούλοιτο αὐτὸς ἐπὶ προικὶ ἔγειν. S. hat αὐτὸν (τὸν κλῆρον) aus dem altesten cod. A nach Dobsons Vergleichung, dem man viele Verbesserungen zu verdanken hat, aufgenommen statt der Lesart der übrigen Hss. und sämtlicher Ausgaben αὐτην, nemlich την μητέρα. Dennoch kann man zweifeln, ob nicht αυτήν besser sei; deutlicher wenigstens ist es, da es gleich darauf zu ênî nooinî kyeiv verstanden werden musz. Ebd. § 23 hatte dinalog nach Dobrees Vorgang eingeklammert werden dürsen. Ebd. καί ταύτα μηδε έχόντων τούτων έπενεγκείν παρ' ότου ποτ' είλήφασι. S. sagt 'eneveyxeiv merito suspectat Dobraeus', ohne einen Vorschlag zu machen. Kayser vermutet εἰπεῖν. Aber der förmliche Ausdruck vom Nachweisen eines frühern Eigentümers (auctor), Besitzers oder Verpachters, oder auch des Nachfolgers im Besitz oder in der Pacht ist avayeur, Platon Ges. S. 915: wann er ein Eigentumsrecht auf irgend eines seiner Vermögensstücke behauptet, αναγέτω μέν ὁ ἔχων είς πρατήρα η τὸν δόντα αξιόχρεών τε καὶ Ενδικον, oder auch αναφέρειν, Lys. 7 \$ 17 εν', εί τις αύτους ήτιατο, είχον ανενεγκείν ότω παρέδοσαν, und άνενεγneiv wird es auch hier heiszen müssen. - 11 § 47. Der Sprecher hat mit Rechnung dargethan, dasz sein Vermögen bedeutend geringer sei als das der Knaben, deren Mitvormund er war. Dann fährt er fort: aga μικρά τὰ διάφορα έκατέρας της οὐσίας ἡμῶν ἐστιν; ἀλλ' οὐ τηλικαῦτα ώστε μηδεμίαν γενέσθαι περί τους Στρατοκλέους παίδας. ουκ άξιον τοῖς τούτου λόγοις πιστεύειν, ος κτέ. So schreibt S. meist nach Reiske, leugnet aber nicht dasz die Stelle fehlerhaft sei. Eine Lücke jedenfalls ist darin. Kayser glaubt, nach yevésdas sei viel ausgefallen. Um mir die Stelle verständlich zu machen, setze ich παραβολήν nach παίδας und fasse die Worte οὐ τηλικαῦτα . . παῖδας παραβολήν; οὐκ οὖν ἄξιον

πτέ., indem ich οὖν nach οὖν einsetze. Jedoch ist jede Ergänzung ungewis. — In dem Fragment 23 S. 159 bei S. φαίνομαι τοίνυν ἐγὼ μὲν διώκων ταῦτα καὶ τὰ πράγματα εἰς βασάνους ἄγων vermutete für διώκων ταῦτα Sauppe δίκαια ποιῶν πάντα. Vielleicht genügt διακριβῶν πάντα. Im Gegensatze zum Gegner, der sich mit Verdrehungen und Phrasen behelfe, erklärt er in allem pünktlich und genau zu verfahren.

Mögen Hrn. S.s wackere Bemühungen um die Verbesserung des Textes dem Redner viele Leser gewinnen, der es verdient nicht allein wegen seiner Reichhaltigkeit für attische Rechtsaltertümer, sondern auch wegen seiner trefülichen Kunst in schlagender Beweisführung. 'Darin liegt' sagt Kayser 'seine δεινότης, von welcher Dionysios berichtet (306 Reiske) dasz sie ihn in Verdacht von γοητεία und ἀπάτη gebracht habe.'

Aarau.

Rudolf Ranchenstein.

## 63.

## Zu Andokides.

Ι \$ 11 ην μεν γαρ εκκλησία τοις στρατηγοίς τοις είς Σικελίαν, Νικία καὶ Λαμάχω καὶ 'Αλκιβιάδη, καὶ τριήρης ή στρατηγίς ήδη έξωρμει ή Λαμάγου αναστάς δε Πυθόνικος έν τω δήμω είπεν . «ώ Αθηναίοι, ύμεις μέν στρατιάν έκπέμπετε καί παρασκευήν τοσαύτην και κίνδυνον αρείσθαι (so Bekker; αίρείσθαι die Hss.) μέλλετε 'Αλκιβιάδην δε τον στρατηγόν αποδείξω ύμιν τα μυστήρια ποιούντα έν οίκία μεθ' ετέρων, και έαν ψηφίσησθε άδειαν, ώς έγω κελεύω, θεράπων υμίν ένος των ένθάδε ανδρών αμύητος ων έρει τα μυστήρια, εί δε μή, γρησθε έμοι ο τι αν ύμιν δοκή, έαν μη τάληθη λέγω.» (§ 12) αντιλέγοντος δε 'Αλπιβιάδου πολλά παὶ έξάρνου οντος έδοξε τοίς πρυτάνεσι τους μεν αμυήτους μεταστήσασθαι, αύτους δ' ιέναι έπι το μειράπιον ο ό Πυθόνικος εκέλευε. και ώχοντο, και ήγαγον θεράποντα άλκιβιάδου πολέμας τον. Dasz die letzten Worte, wie sie in den Hss. stehen, verdorben sind, versteht sich von selbst. Reiske hat zwei Verbesserungen vorgeschlagen: καὶ ηγαγον θεράποντα 'Αλκιβιάδου πρὸς τον πολέμαρχον oder και ήγαγον θεράποντα Πολεμάρχου. Jene wird von Valckenär und Sluiter gebilligt, diese von Bekker und den Zürchern. Da es sich hier um eine Aussage handelt, welche ein θεράπων zu machen hat, so steht zu erwarten, dasz an dieser Stelle nicht von einer Person Namens Polemarchos die Rede war, sondern von dem athenischen Beamten, dem Polemarchen, welchem die Untersuchung und Jurisdiction in Angelegenheiten der Metöken und Fremden (s. Hermann griech. Stautsalt. \$ 138 Anm. 9), folglich ohne Zweisel auch in denen der Sklaven zustand. Dieser Umstand bewog Reiske καὶ ηγαγον θεράποντα 'Αλκιβιάδου πρὸς · τον πολέμαρχον vorzuschlagen. Doch ist die Stelle auch so noch nicht

völlig in Ordnung. Der Wortlaut der Anklage des Pythonikos zeigt dasz hier von einem Diener des Alkibiades nicht die Rede sein kann. Pythonikos sagt: 'Αλκιβιάδην δὲ τὸν στρατηγὸν ἀποδείξω, gleich darauf: και έὰν ψησισησθε ἄδειαν, ώς έγω κελεύω, θεράπων ύμιν ένος των ένθάδε ανδρων αμύητος ων έρει τα μυστήρια. Es ist dies eben der Diener, welchen die Prytanen dann vor den Polemarchen führen. Wäre es ein Diener des Alkibiades gewesen, so würde ihn Pythonikos, zumal da er den Alkibiades eben erwähnt hat, nicht als θεραπων ένος των ένθάδε ανδρών bezeichnen, sondern als θεράπων αὐτοῦ τοῦ Αλκιβιάdov oder in ähnlicher Weise, wodurch zugleich seine Anklage an Gewicht gewonnen haben würde. Daher kann der Sklav nicht dem Alkibiades gehört haben. Folglich musz αλκιβιάδου, was die Hss. überliefern, geändert werden. Aller Wahrscheinlichkeit nach können wir erwarten, dasz jener Sklav, welcher bei der Verhöhnung der Mysterien zugegen gewesen war, einem Manne gehörte, welcher sich eben dieses Verbrechens schuldig gemacht hatte, also einem von denen welche gleich darauf (§ 13) nach der Aussage des Sklaven namhaft gemacht werden. Denn es ist unwahrscheinlich, dasz jene Manner, wenn sie die heiligsten Gebrauche der Staatsreligion verspotteten, fremde Sklaven zuzogen. Vielmehr thaten sie dies gewis nur in Gegenwart von vertrauten Personen, auf deren Verschwiegenheit sie sich verlassen konnten. Sollte sich unter den § 13 als des Mysterienfrevels angeklagten ein Name finden, welcher mit Leichtigkeit in αλκιβιάδου verschrieben werden konnte, so werden wir diesen herstellen müssen. Es wird darunter genannt ein Αρχεβιάδης. Demnach schreibe ich: καὶ ήγαγον θεράποντα Αρχεβιάδου πρὸς τὸν πολέμαρχον. Dieselbe Corruptel findet sich bei Lysias 14 § 26, wo Reiske für 'Αλκιβιάδου richtig 'Αρχεβιάδου schreiht. Auch den allmählichen Uebergang von der richtigen zur falschen Lesart können wir controlieren. In derselben Rede des Lysias S 27 haben die Hss. Αρχιβιάδης, was mit Leichtigkeit in 'Αλκιβιαδης übergehen konnte. Reiske stellt auch hier die richtige Form 'Αρχεβιάδης her. Uebrigens ist der von Andokides und der von Lysias erwähnte Archebiades ohne Zweisel dieselbe Person. Die von Reiske an zweiter Stelle vorgeschlagene Verbesserung καὶ ηγαγον Θεράποντα Πολεμάρχου wird durch den oben besprochenen Umstand widerlegt, dasz es nicht wahrscheinlich ist, dasz der Sklav eines andern Mannes bei dem Mysterienfrevel zugegen war als eines von denen, welche sich daran persönlich beteiligten und demgemäsz in der darauf folgenden Anzeige namhast gemacht werden. Ein Polemarchos findet sich unter diesen nicht. Auszerdem ist schwer abzusehen, wie es einem Schreiber bei vorliegender Lesart hätte beikommen können Aλκιβιάδου einzuschieben.

\$ 29 sind die Worte καὶ λόγους εἶπον vielleicht eine Erklärung zu dem vorhergehenden οἱ λόγοι ἀνωρθίαζον und zu streichen. \$ 121 schlage ich vor zu schreiben: πείσων Λέαγφον χρήμασι συνοικήσων τε τῆ Ἐπιλύκου θυγατρί.

Berlin.

#### 64.

Ueber die Echtheit des Platonischen Parmenides.

## Vorerinnerung.

In einem vom in September v. J. datierten Briefe teilte mein verstorbener Freund Deuschle mir mit, dasz er aufs eifrigste mit einer Widerlegung des neuesten Angriffs auf die Echtheit des Platonischen Parmenides beschäftigt sei, und bat mich die Durchsicht dieser Arbeit vor dem Drucke zu übernehmen. Ich antwortete natürlich zusagend, aber noch in demselben Monat erhielt ich die Trauerkunde, dass D. nicht mehr unter den Lebenden sei. Sofort wandte ich mich daher an seine Gattin mit der Bitte mich in den Besitz des betreffenden Manuscripts zu setzen, und fand bei ihr die bereitwilligste Gewährung. Leider erwies sich dasselbe aber noch in einem sehr unfertigen Zustande. Ich sah bald, dasz ich wol selber noch eben so viel würde hinzuzusetzen haben, um die klaffenden Fugen zwischen den einzelnen Abschnitten auszufüllen. Aber die Schwierigkeit wuchs, indem ich entdeckte, dasz D. offenbar während der Arbeit seine Ansicht über den τρίτος ἄνθρωnos bei Aristoteles geändert, aber dieser veränderten Fortführung gemäsz nicht mehr das voraufgehende umzugestalten vermocht hatte. Eine unsweifelhaft hiemit susammenhängende, auf der Rückseite der beiliegenden Disposition angedeutete Aenderung auch von dieser letztern bestärkte mich in dieser Ueberzeugung. Dasu kam nun aber vollends noch, dasz mir bei näherer Prüfung seine ursprüngliche Ansicht als die richtigere erschien. Sollte ich also die Arbeit ergänsen und vollenden, so war ich sie in diesem Sinne darzustellen genötigt, ich muste demgemäsz einiges ganz weglassen und teilweise die Ordnung der Glieder verändern; doch ist es mir gelungen jene Weglassungen auf ein sehr geringes Masz zu beschränken und die umgestaltete Disposition D.s. wenn auch in etwas freierer Weise, im wesentlichen zu befolgen. Auch wird den Lesern nach diesen Andeutungen völlig klar sein, was D.s ursprüngliche und was seine spätere Meinung über den obigen Punkt war. Und so glaube ich denn das erreichbare geleistet zu haben, um den Pflichten der Pietät und der Wissenschaft zugleich gerecht zu werden, und hoffe, das Publicum wird es mir Dank wissen, dasz ich die vielen fruchtbaren Ideen des Verewigten, welche dieser Aufsatz enthält, nicht habe für die Wissenschaft wollen verloren gehen lassen. An einer Stelle habe ich es vorgezogen die offenbar in der Mitte abgebrochene Gedankenreihe lieber als solche ansudeuten als sie selbst in einer Art fortzuführen, die vielleicht doch nicht gans im Sinn und Geist meines verewigten Freundes gewesen wäre. Was von mir herrührt, ist in eckige Klammern eingeschlossen, und es versteht sich, dass ich nur für diesen Teil der Arbeit die volle eigne wissenschaftliche Verantwortlichkeit übernehmen kann; aber gerecht und billig denkende Beurteiler werden auch an dem Torso, wie er unter D.s Händen geblieben ist, von neuem erkennen, welch einen unersetzlichen Verlust die Platonischen Studien durch den frühzeitigen Tod dieses durch ungewöhnlichen Adel des Geistes wie des Herzens ausgezeichneten und allen die ihn kannten unvergesslichen Mannes erlitten haben.

Greifswald.

Frans Susemihl.

Eine grosze Ueberraschung hat gewis allen Forschern auf dem Gebiete der Platonischen Litteratur die preisgekrönte Schrift von F. Ueber-

weg 'Untersuchungen über die Echtheit und Zeitfolge Platonischer Schriften' (Wien 1861) gebracht, indem sie S. 176-184 den Parmenides für unecht erklärt und dafür wissenschaftliche Beweisgründe aufzustellen versucht. Aber in der That musz man sich wundern, dasz ein sonst so besonneuer Kritiker wie Ueberweg gerade eine so gewaltige Frage durch ein einziges psychologisches Combinationsargument glaubt entschieden zu haben; man musz sich um so mehr darüber wundern, wenn man bedenkt, einerseits dasz durch eine Deduction von sieben Seiten die intensiv und extensiv gröste Arbeit aller Platoniker mit éinem Male annulliert wird, und anderseits die colossale Umgestaltung erwägt, die durch jene Unechtheitserklärung in der Behandlung der Platonischen Philosophie überhaupt hervorgebracht wird. Denn welcher Dialog hat mehr Aufwand an geistiger Kraft in Anspruch genommen, um vom Platonischen Standpunkte, d. h. im Einklang mit den anderen Dialogen vollständig verstanden zu werden? und welche Lehre der Platonischen Philosophie von tieferer Bedeutung stützte sich nicht auf den Parmenides? Fürwahr, keine Interpretation der Stellen über die Ideenlehre in anderen Dialogen würde mit Energie aufrecht zu erhalten sein, wenn der Parmenides als Stütze derselben entzogen würde. Sie empfängt aus ihm erst volles Licht, und das so sehr, dasz z. B. Ueberweg selbst in seinem früher erschienenen 'System der Logik' (Bonn 1857) in fast allen dialektischen Fragen seine Citate nur aus dem Parmenides entnahm. Ist daher diese Frage über die Echtheit des Parmenides so einschneidender Natur, so kann die nähere Prüfung der für seine Unechtheit vorgebrachten Gründe nicht rasch genug vorgenommen werden. Ein Zeugnis gegen unberechtigte Hypothesen gewinnt oft durch die Verhältnisse, unter denen es erfolgt. Daher moge es erlaubt sein die neue Parmenidesfrage hier unabhängig von dem übrigen Inhalt der in vieler Hinsicht so dankenswerthen Schrift von Ueberweg zu besprechen.

Das Hauptargument Ueberwegs besteht darin, dasz gewisse Bedenken, die in dem Parmenides gegen die Ideenlehre vorgebracht werden, wesentlich mit Aristotelischen Einwürfen übereinstimmen. Dies gilt insbesondere von einem Argument, welches als eins der entscheidendsten anzusehen ist, von dem sogenannten rolrog avo pomog.' Gehen wir denn zunächst auf dieses Argument näher ein. Auf welchen Grundlagen ruht seine Beweiskraft? Jener Einwurf ist gerichtet gegen die Transcendenz der Platonischen Ideen und soll eine Consequenz derselben darstellen. Ihre Notwendigkeit beruht nemlich nach Platon wesentlich darauf, dasz das Allgemeine substantiell gedacht und der Vielheit der Erschelnungen gegenüber als wesenhafte Einheit, als Idee, hypostasiert werden musz. Zwischen dieser Idee und den Einzeldingen besteht ein Verhältnis der Aehnlichkeit; diese sind Nachbilder von jener. Da nun aber — so schlieszt der Einwurf weiter - ein neues Individuum durch die Idee gesetzt wird, so musz ich auch dieses Urbild mit seinen Nachbildern wieder in die höhere Einheit eines Allgemeinen bringen oder eine neue höhere Idee derselben Gattung statuieren. So entsteht also neben dem Menschen der Erscheinung und dem Idealmenschen ein dritter Mensch. wonach

Aristoteles kurzweg den Einwurf bezeichnet. Das ist die sachliche Unterlage des Ueberwegschen Argumentes.

[Es ist nun schon hierbei von einer Voraussetzung ausgegangen, deren Richtigkeit, wie sich zeigen wird, in Wahrheit erst noch sehr der Prüfung bedarf, dasz nemlich der von Aristoteles Metaph. I 9 (919<sup>b</sup> 17) eben nur kurzweg durch den Namen τρίτος ἄνθρωπος bezeichnete Einwurf mit dem im Parmenides 132<sup>ab</sup> genauer ausgeführten wirklich derselbe sei. Ist freilich das letztere in der That der Fall, dann ist es allerdings nicht wol anders denkbar — denn von einer einzigen noch sonst vorhandenen Möglichkeit dürfen wir hier vorläufig um so mehr absehen, da sie sich uns später doch als unhaltbar ergeben wird — als dasz eine von beiden Stellen in Bezug auf die andere geschrieben sein musz, sei es die im Parmenides in Bezug auf die in der Metaphysik oder umgekehrt. Damit nun aber weiter der erstere Fall als der einzig zutreffende erscheine], damit die obige sachliche Grundlage des Ueberwegschen Argumentes Beweiskraft erhalte, sind folgende [fernere] Voraussetzungen nötig:

1) auf Seiten des Aristoteles: Aristoteles hat jenen Einwurf in keiner Platonischen Schrift vorgefunden; er würde sich [sonst], da er dieses nicht andeutet, eines Plagiates schuldig gemacht, geistige Armut in der Kritik bewiesen und nichtsdestoweniger bei Platons Anhängern nichts ausgerichtet haben;

2) auf Selten Platons ist anzunehmen, dasz er auf jenen Einwurf nicht selbst gekommen sei; das soll für den Urheber einer Theorie ohnehin unnatürlich sein.

Wie ist es also um diese Voraussetzungen, wie ist es zunächst um die erste derselben bestellt? Ausdrücklich gesagt, das sieht jeder, hat Aristoteles allerdings nicht, dasz bereits Platon selbst sich den betreffenden Einwurf gemacht habe. Aber Aristoteles macht bier an das Verständnis seiner Leser eben überhaupt sehr starke Zumutungen. 'Gewisse von Platons Schluszfolgerungen für die Ideenlehre erschlieszen zugleich den dritten Menschen' das ist alles was er sagt. Gleichviel ob dieser Einwand wirklich derselbe ist mit dem im Parmenides oder nicht, es müssen doch wol ganz besondere Umstände gewesen sein, unter denen allein Aristoteles es erwarten durste, mit dieser | rathselhast andeutenden Form [dennoch von seinen Lesern verstanden zu werden: denn] nach jener Bezeichnung roltog avoquorog ist unmittelbar jener Einwurf gar nicht verständlich. [Und gesetzt erst recht, er sei wirklich mit dem im Parmenides ausgeführten identisch, gerade das schwerste aller Argumente sollte Aristoteles am meisten verhüllt haben? Hätten wir nicht Alexanders Erklärung, so würden wir aus Aristoteles selbst schwerlich [ja unmöglich] zur Klarheit über die Bedeutung dieses Beweises gelan gen; nur der Parmenides konnte uns dann auf die rechte Spur leiten. Schon daraus scheint aber zu folgen, dasz so lediglich in dessen früherem Dasein die Entschuldigung für die dunkle Schreibweise des Aristoteles an dieser Stelle gefunden werden könnte. Nur die eine Voraussetzung ist dafür nötig, dasz die Aporie des Platon bereits den Namen des volvos

ανθρωπος empfangen hatte, als Aristoteles seine Metaphysik schrieb, so dasz die Bezeichnung dadurch verständlich wurde.

Wie aber, wenn nun vollends unter dem τρίτος ἄνθοωπος gar nicht jener im Parmenides dargelegte Einwurf verstanden wäre? Allgemein hat man dies freilich bisher angenommen, aber niemand ist so weit gegangen wie Ueberweg, eine andere Aristotelische Stelle meel comestiκών έλέγχων 22 (178<sup>b</sup> 36 ff.) ohne weiteres der obigen als Parallelstelle an die Seite zu setzen. Gerade aus ihr nemlich ist von vorn herein so viel klar, dasz der τρίτος ἄνθρωπος an sich mit Platon gar nichts zu schaffen hat. Sie lautet vollständig: καὶ ὅτι ἔστι τις τρίτος ἄνθρωπος (gehört nemlich unter diese Art sophistischer Beweise) nag' avrov nal τούς καθ' Εκαστον, τὸ γὰρ ἄνθρωπος καὶ απαν τὸ κοινὸν οὐ τόδε τι, αλλά τοιόνδε τι η πρός τι η πως η των τοιούτων τι σημαίνει. όμοίως δε και επί του Κορίσκος και Κορίσκος μουσικός, πότερον ταύτον η έτερον; το μέν γαρ τόδε τι, το δε τοιόνδε τι σημαίνει, ώστ' oun gair anig guggagai. on to entheagai ge moiel ton tolton anθρωπον, αλλά τὸ ὅπερ τόδε τι είναι συγχωρεῖν. οὐ γὰρ ἔσται τόδε τι είναι, όπερ Καλλίας και όπερ ανθρωπός έστιν. οὐδ' εί τις τὸ έκτιθέμενον μη όπερ τόδε τι είναι λέγοι, αλλ' όπερ ποιόν, οὐδὲν διοίσει. έσται γάρ τὸ παρά τοὺς πολλοὺς εν τι, οἶον ὁ ἄνθρωπος. φανερὸν ούν ότι οὐ δοτέον τόδε τι είναι τὸ κοινή κατηγοφούμενον έπί πάσιν, άλλ' ήτοι ποιον ή πρός τι ή ποσον ή των τοιούτων τι σημαίνειν. Nirgends bezieht sich in diesen Worten Aristoteles auf die Platonische ldeenlehre. Im Gegenteil ist es klar, dasz er von einer Form sophistischen Beweises redet und diese rolros ardomos nennt, welche auch auszerhalb dieser Platonischen Ideenlehre ihr Wesen trieb. Sie besteht eben in der Behauptung, dasz es drei Menschen gebe, das Individuum, den allgemeinen Begriff und das individuell gedachte Allgemeine, von dem man prädiciert, was im allgemeinen, aber doch immer nur von dem individuell gedachten gilt. So stellt es sich auch in dem Beispiel dar. Ich rede von einem Koriskos, dem bestimmten Individuum, ich rede von einem Musiker im Gattungsbegriff und von einem Musiker Koriskos, in welchem ich Gattung und Individuum wieder zusammendenke. Der dritte Mensch kommt also überhaupt dadurch zu Stande, dasz das Allgemeine individuell gesetzt wird, und darin liegt das Unrecht, das Sophistische, der Trugschlusz (nicht darin dasz überhaupt Allgemeines zusammengefaszt und als Pradicat herausgestellt wird). Man darf also die Kategorie des Individuellen überhaupt nicht in das Allgemeine übertragen. So versteht denn auch Alexander diese Stelle in ihrer allgemeinern Bedeutung. Er nennt [566 20 ff. Brandis. 62, 20 ff. Bonitz] den τρίτος ανθρωπος ausdrucklich einen λόγος υπό των σοφιστών λεγόμενος τρίτον ανθρωπον είσάγων τοιούτος, er bedient sich des Beispiels ὁ ἄνθρωπος περιπατεί. Wenn man so sage, meine man unmöglich die Idee (hier gleichbedeutend den Begriff) Mensch, die sei immer unbewegt, man meine aber auch nicht ein bestimmtes Individuum. Es kann also, lautet das Sophisma, nur von einem dritten Menschen die Rede sein. Die Auflösung liege darin, dasz man das Allgemeine nicht individuell, sondern nur generisch ausfassen

dürse; es sei ein ouoloua rov nad' Exagra. So sei eben auch der Musiker Koriskos nicht eine von Koriskos verschiedene Person; er habe kein eigentümliches Dasein auszer diesem. - Hieraus scheint denn zu erhellen, dasz der τρίτος ανθρωπος gar nicht ein von Aristoteles gegen die Platonische Ideenlehre speciell aufgefundener [oder von Platon selbst hinübergenommener] Einwurf ist. Aristoteles scheint vielmehr nur in der Metaphysik den von ihm in den σοφιστικοί έλεγχοι bereits dargelegten sophistischen Beweis auf die Platonische Ideenlehre anzuwenden und zu erklären: wenn man genau sein will, so kann man auch in der Ideenlehre den τρίτος ανθρωπος wiederfinden, d. h. einen ganz dieser Beweisart entsprechenden Fehler, nemlich den, dasz das Allgemeine fälschlich individuell gesetzt ist; es entsteht in dieser Art wirklich ein dritter Mensch, den die Sophisten nur trügerisch hervorbrachten. Dabei würde denn Aristoteles voraussetzen, dasz eben auszer der Idee auch der allgemeine Begriff gedacht werde. Aus dieser Stellung des zolzog avdowmos wurde sich dann auch ein genügender Grund ergeben, warum eben Aristoteles nur andeutend verfährt und den Beweis selbst nicht, wie man doch hier hätte erwarten sollen, ausdrücklich darlegt. [Und auch das kann hierfür zu sprechen scheinen, dasz er, während er noch zweimal in der Metaphysik auf Fragen zu sprechen kommt, die wesentlich mit seiner Kritik der Platonischen Ideenlehre auf dasselbe hinauslaufen, doch das eine Mal, VII 13 (1039 2 ff.), gleichfalls sagt, die Transcendenz der ovola wurde notwendig auf den τρίτος ανθρωπος führen, das andere Mal dagegen, VII 6 (1031 h 28 ff.), gegen die Transcendenz des vi nu sluge ausdrücklich dieselbe Schluszfolgerung darlegt wie der Parmenides in der mehrerwähnten Stelle gegen die Transcendenz der Ideen. Auch hieraus könnte hervorzugehen scheinen, dasz unter dem volvog avdownog nicht dieselbe Beweisführung gemeint sein könne: denn es hat immerhin etwas auffallendes, dasz sich Aristoteles zweimal in der Metaphysik mit der bloszen Andeutung derselben durch ihren Namen begnügt, ein drittes Mal aber sie selbst ausdrücklich entwickelt baben sollte.

Nichtsdestoweniger erscheint bei genauerer Betrachtung diese Annahme als unhaltbar. Schon die abweichende Erklärung Alexanders, nach welcher dieses Argument des Aristoteles wirklich wesentlich dasselbe ist wie das im Parmenides (vgl. auch Bonitz zu Ar. Metaph. II S. 111 f.), macht dieselbe sehr bedenklich, da dieser sie ja aus der verloren gegangenen Schrift des Aristoteles über die (Platonischen) Ideen geschöpft hat, s. 566 b 16 ff. Brandis. 63, 15 f. Bonitz. In dieser Schrift scheint Aristoteles überhaupt, worauf wir unten zurückkommen werden, die von Platon in seinen mündlichen Vorträgen gegebenen Begründungen der Ideenlehre und seine eignen Widerlegungen derselben ausführlicher entwickelt zu haben, woraus sich denn überhaupt auch die andeutende Kürze erklären würde, mit welcher er, wie schon bemerkt, rücksichtlich dieser Punkte gröstenteils in der Metaphysik verfährt.

Noch entscheidender aber ist der Umstand, dasz Aristoteles in der obigen Stelle der Metaphysik eben nicht sagt, die Ideenlehre leide an dem Fehler des τρίτος ἄνθρωπος, sondern nur, gewisse Beweisführungen für

die Ideenlehre liefen schlieszlich auf denselben hinaus. Ja noch mehr, er will nach 990 h 10 f. von allen den Beweisschrungen, zu denen auch diese gehören, offenbar nicht sagen, dasz sie in so sern zu viel beweisen, als sie schlieszlich dazu nötigen würden überhaupt ir gend et was was, sondern bestimmter auch solcherlei Ideen anzunebmen, welche mit dem eigentlichen Wesen der Ideenlehre unverträglich sind. Es scheint hiernach also in der That keine andere Annahme übrig zu bleiben, als dasz der ursprünglich jenem sophistischen Schlusz anklebende Name inzwischen auf die gegen die Platonische Ideenlehre gerichtete Aporie, wie sie der Parmenides enthält, übertragen worden war, die ihn, wenn auch in einem ganz andern Sinne, gleichfalls mit Recht sühren konnte. Denn dieser Sinn — so viel bleibt stehen — hängt ja mit dem ursprünglichen immer noch in so sern zusammen, als diese Aporie in der That dadurch hervorgebracht wird, dasz das Allgemeine, die Idee, als ein Individuelles gesetzt ist. 1)

Dabei raubt nun aber die eben vermutete Beziehung der in der Metaphysik enthaltenen Kritik der Platonischen Ideen auf die Aristotelische Schrift von den Ideen unserer obigen Schluszfolgerung von der bloszen Bezeichnung dieser Aporie durch den Namen des dritten Menschen auf das Schonvorhandensein des Parmenides — es läszt sich dies nicht leugnen — wieder ganz die sichere Stütze. Denn auch diese kurz andeutende Bezeichnung kann ja sonach möglicherweise gleichfalls durch die in der Schrift von den Ideen bereits gegebenen näheren Ausführungen hinlänglich verständlich gemacht gewesen sein. Ja noch mehr: hätte Aristoteles wenigstens in dieser letztern Schrift ausdrücklich den Platon schon als Urheher jenes Einwurfs genannt, so würde wahrscheinlich doch auch Alexander in seinem Commentar gleichfalls hiervon nicht geschwiegen haben.

Auf der andern Seite sind indessen die Angaben Alexanders teilweise immerhin noch etwas unklar und ungenau (s. Bonitz a. O. II S. 111. 113 vgl. 114 f.); es ist ferner wol denkbar, dasz Aristoteles sich auch in der Schrift von den Ideen nur mit einer Andeutung des obigen thatsächlichen Verhältnisses begnügt und dasz Alexander diese Andeutungen nicht verstanden hatte. Allzuviel darf man also auch hier auf das überhaupt immer misliche argumentum e silentio nicht geben, und es fragt sich daher, ob nicht durch eine genauere Betrachtung des Zusammenhangs

<sup>[1)</sup> Vgl. Zeller Phil. d. Gr. II b S. 220 Anm. 1 der 2n Aufl. Hat sich doch der Verfasser von Metaph. XI I (1059 b 3 ff.) nicht gescheut einen 'τρίτος ἄνθοωπος gleichfalls gegen Platon noch in einem dritten, von dem ursprünglichen noch weiter abliegenden Sinne geltend su machen: wenn doch die Ideen, das Mathematische und die Sinnendinge, so heiszt es hier, nach Platon drei einander gans parallel laufende Welten sind, so hätte er notwendig neben dem Menschen als Idee und dem Menschen als Erscheinungsding auch noch einen dritten — mathematischen — Menschen aunehmen müssen. Vgl. Zeller Plat. Studien S. 257 (Anm. 1). 260. Dass freilich diese Partie der Metaphysik nicht von Aristoteles selbst herrührt, darüber ist man bekanntlich siemlich einig.]

der Stelle das Resultat der obigen Schluszfolgerung dennoch auf anderem Wege wenigstens als wahrscheinlich erwiesen werden kann.

Die letzten, nach Aristoteles Urteil eben das zuviel enthaltenden Ergebnisse derjenigen Platonischen Beweisführungen, von welchen bereits von 990 b 10 ab die Rede ist, sind thatsächlich auch sonst zum Teil schon von Platon selbst anerkannt worden. Platon selbst nimmt ja ausdrücklich in seinen Schriften auch Ideen des Negativen an, ja begründet ausdrucklich deren Vorhandensein, und nicht minder hypostasiert er wiederholt in ihnen auch blosze Verhältnisbegriffe zu Ideen. 2) Schwerlich kann man nun aber doch dem Aristoteles eine solche Unbelesenheit in den Platonischen Schriften zutrauen, dasz er dies übersehen haben sollte. Und in den uns hier näher angehenden Worten Ers de of anossécrepos των λόγων οι μέν των πρός τι ποιούσιν ιδέας, ών ού φαμεν είναι καθ' αυτό γένος, οί δὲ τὸν τρίτον ἄνθρωπον λέγουσι lautet die Ausdrucksweise so, dasz sie nahezu nur die entgegengesetzte Deutung übrig läszt, Platon habe diese letzte Consequenz selbst ausgesprochen. Und das ist sogar noch mehr im zweiten, uns eigentlich angehenden Gliede als im ersten der Fall. Heiszt es in diesem: die Aussagen, in welche Platon gewisse von seinen Beweisen faszt, setzen selber ideen des Relativen, und nicht etwa blosz, sie führen schlieszlich auf solche hinaus, so heiszt es vollends in jenem: andere solche Aussagen selbst sagen den dritten Menschen aus.

Hier entsteht nun aber eine Schwierigkeit. Allgemein wird jetzt nach dem Vorgang Alexanders (58, 14 ff. Bonitz. 562° 26 ff. Brandis) angenommen<sup>3</sup>), dasz Aristoteles hier die eignen Sätze Platons in der ersten Person des Pluralis wiedergibt, indem er sich selber den Platonikern zurechnet. Dann sagt er aber doch mit dürren Worten aus, dasz Platon keine Ideen des Relativen und Negativen anerkannt habe. Es fragt sich daher,] ob man die betreffende Bemerkung Alexanders nicht mit Unrecht zu sehr urgiert hat. Aristoteles spricht ja anfänglich (990° 34 ff.) von den Platonikern in der dritten Person: οί δὲ τὰς ἰδέας τιθέμενοι . . προηλ-Dov. Die erste Person des Pluralis erscheint zuerst in delnvuper und olóμεθα (990 8 ff.). [Es fragt sich also, ob nicht Aristoteles von hier ab die Platonischen Satze und sein eignes Urteil über dieselben in dieser eigentümlichen Weise dergestalt zusammensaszt, dasz] das 'wir' dem deutschen 'man' entspricht, zugleich aber auch allerdings damit ausgedrückt ist, dasz er selbst noch gewissermaszen auf dem Boden der Ideenlehre steht und, indem er dieselbe mit ihren eignen Mitteln bekämpft, zu einem wahrhaften Beweise zu gelangen sucht: 'auf welche Weise wir auch den Beweis versuchen, dasz die Ideen substantiell seien, in keiner gelingt er: denn aus einigen entsteht kein zwingender Schlusz, aus einigen aber ergeben sich Ideen auch für Dinge, für welche wir sie nicht annehmen.' [Allein bei genauerer Betrachtung kann doch auch diese Auskunft, so viel richtiges sie enthalten dürste, noch nicht genügen: denn

<sup>[2)</sup> S. darüber Susemihl genet. Entw. der Plat. Phil. II S. 540 f.]
[3) Vgl auch Asklepiades u. Schol. Laur. bei Brandis 593\* 19 ff. \* 26 ff.]

ausdrücklich heiszt es 990 b 27 ff., nach der eignen Meinung des Urhebers der Ideenlehre (κατά . . τάς δόξας, s. Bonitz z. d. St.) könne es notwendigerweise nur Ideen von ovolas gehen. Man musz also wol annehmen, dasz Aristoteles den ihm nicht unbekannten widersprechenden Erklärungen der Platonischen Schriften gegenüber hierfür auf bestimmte mündliche Erklärungen Platons fuszte, und dasz also Platon in seiner spätern Zeit wirklich keine Ideen des Relativen und Negativen annahm. Freilich finden sich die Platouischen Beweise, auf welche Aristoteles hier anspielt. wenigstens in dieser Form meistens in den Schriften Platons nicht 4), waren vielmehr in dieser Gestalt gleichfalls aus Platons mündlichen Vorträgen entnommen und aus ihnen wahrscheinlich ausführlicher von Aristoteles in seiner Schrift von den Ideen dargelegt worden, da uns aus dieser Alexander manches über sie mitteilt. Aber eine Mitbeziehung auf die Platonischen Schriften braucht deshalb nicht ausgeschlossen zu sein und musz notwendig angenommen werden, wenn man den Aristoteles nicht der heillosesten Ignoranz beschuldigen will.

Noch éine Voraussetzung ist allerdings notwendig, um in den betreffenden Worten des Aristoteles eine Anspielung auf den Parmenides sestbalten zu können: Aristoteles kann nicht gewust haben, dasz der zweite Teil dieses Dialogs ein Lösungsversuch der im ersten gegen die ldeenlehre geltend gemachten Schwierigkeiten ist; er musz vielmehr geglaubt haben, dasz Platon selbst jene Schwierigkeiten eingesehen habe, aber ohne sie beseitigen zu können. Denn sonst hätte er allerdings unmöglich dieselben einfach als Einwurf wiederholen können, er hätte vielmehr zeigen müssen, warum jener Lösungsversuch Platons ein mislungener sei. In dieser Annahme liegt nun aber auch nicht die mindeste Schwierigkeit. Dasz Aristoteles über die wirkliche Intention Platonischer Schriften zum Teil nicht recht unterrichtet war, ist mindestens hinsichtlich der Gesetze von Suckow (Form der Plat. Schriften S. 133) und Susemihl (Plat. Phil. II S. 620 ff.) bewiesen worden. Ja noch mehr: dasz er die des Parmenides wirklich nicht richtig aufgefaszt haben kann, erhellt aufs vollständigste daraus, dasz er ohne Einschränkung dem Platon die Lehre von der Transcendenz der Ideen in dér Weise, dasz Ideen und Dinge getrennt neben einander bestehen sollten, zuschreibt, während das Ergebnis des Parmenides auß bestimmteste die Inhärenz der Dinge in den Ideen ist, wie dies Zeller (Plat. Studien S. 159-194. Phil. d. Gr. II S. 201 f. 232 ff. 346-361 der in Aufl. II S. 415. 472 ff. der 2n Aufl.) unwiderleglich dargethan hat, vgl. Susemihl a. O. I S. 337-358. Steht aber die Sache so, so kann es auch nicht einmal sonderlich befremden, wenn Aristoteles auch in der Schrift von den Ideen den Platon nicht ausdrücklich oder selbst nicht einmal andeutend als Urheber jenes Einwurfs bezeichnet haben sollte. Was er gegen Platon schrieb, das schrieb er ja für ein Publicum, bei welchem er hinlängliche Bekanntschaft mit den Platonischen Schristen voraussetzen durste, um ihm die Kenntnis dieses

<sup>[4]</sup> Vgl. Bonitz a. O. II S. 110 ff. Zeller Plat. Studien S. 232 ff. Phil, d. Gr. II S. 189 f. der in Aufl. II S. 416 der 2n Aufl.]

Sachverhalts auch ohne weitere Hervorhebung desselben zutrauen zu können.

Wiederholen wir also kurz die Ergebnisse unserer bisherigen Untersuchung. Die einzige Möglichkeit, unter welcher man sich das Vorhandensein des Parmenides vor der Metaphysik vernünftigerweise denken kann, ist die, dasz die vielbesprochene Aporie in demselben schon vor der Entstehung der Metaphysik den gleichsam technischen Namen des dritten Menschen erhalten hatte, und dasz daher Aristoteles mit dieser Bezeichnung wirklich indirect dieselbe als schon von Platon herrührend und mithin den Parmenides citiert. Diese Möglichkeit ist aber von uns auch schon an sich als ziemlich wahrscheinlich erwiesen oder wenigstens als eine an sich wirklich vorhandene Möglichkeit aufrecht erhalten worden, und schon das letztere ist zur bloszen Zurückweisung des Ueberwegschen Angriffs genügend.

Aber diese Möglichkeit wird zu der einzig denkbaren Annahme, wenn man die Unmöglichkeiten näher ins Auge faszt, zu denen die entgegengesetzte Meinung Ueberwegs, der Parmenides sei vielmehr erst nach der Metaphysik und mit Bezug auf die obige Stelle derselben, folglich nicht von Platon selbst, sondern von einem Platoniker 'zur Entgegnung auf Einwürfe wider die Ideenlehre, und darunter wesentlich auch Aristotelische, verfaszt', notwendig hinführt. Ueberweg freilich redet hier, er redet auch in der obigen Stelle von Aristotelischen Einwürfen in der Mehrzahl, die mit den im Parmenides enthaltenen zusammentressen sollen. er behauptet dasz dies Zusammentreffen von jenem einen nur insbesondere gelte; aber wir möchten erst von ihm hören, von welchen anderen es überhaupt noch gelten soll.] So aber musz es doch im höchsten Grade befremden, dasz ein Apologet des Platonismus auf die Widerlegung eines einzigen Argumentes einen Dialog mit so ganz verschiedenem Inhalte verwandt und die anderen Einwürfe, die in der Verbindung mit diesem Argumente gesagt sind, gar nicht berücksichtigt habe. Das mögen audere glauben. Und so schwach soll eine wirkliche Abwehr gegen ein wörtlich vorliegendes Argument lauten? Nein, unter der Voraussetzung, dasz iener Augriff des Aristoteles vorlag, läszt sich dieser Parmenides gar nicht einmal begreifen. Das müste der Natur der Sache nach eine ganz andere Vertheidigung sein, als sie hier vorliegt. [Aber noch viele andere Unmöglichkeiten werden uns entgegentreten, wenn wir weiter unten das genauere der eignen positiven Ansicht Ueberwegs über Entstehungszeit und Verfasser des Dialogs einer nähern Betrachtung unterziehen. Damit ware denn auch zugleich die Annahme gerichtet, Idie jemand etwa noch machen könnte. dasz der Parmenides von Platon selbst in seinem höhern Alter, auch zur Abwehr gegen Aristoteles, verfaszt worden sei. Auch Platon könnte den offenen Einwurf nicht blosz schüchtern genannt und indirect widerlegt haben; er konnte ferner auf die anderen Angriffe noch weniger schweigen. Ueberdies aber ist die Metaphysik wol jedenfalls erst nach Platons Tode geschrieben und wahrscheinlich sogar das letzte Werk des Aristoteles [vgl. Zeller Phil. d. Gr. IIb S. 108 der 2n Aufl.].

[Wir haben ohen noch eine allerdings vorhandene Möglichkeit ver-

wandter Art vorläufig übergangen, welche Ueberweg mit nicht geringen Scharfsinn ausfindig gemacht hat. Der Parmenides könnte allerdings von Platon selber herrühren und mithin vor der Metaphysik verfaszt sein, ohne dasz dieselbe doch bei jenem gemeinsamen Einwurf auf ihn Rücksicht nähme, falls man nemlich annimmt, dasz er von ihm in seinem höchsten Lebensalter, als bereits sein hochbegabter Schüler ihm die Haupteinwürfe schriftlich oder mindestens mundlich vorgelegt hatte, abgefaszt sei. Aristoteles konnte dann füglich, ohne dasz ihn ein ethischer Vorwurf träfe, jenes Argument gegen die Ideenlehre als sein Eigentum anführen. Allein Ueberweg selbst glaubt von dieser Annahme absehen zu müssen, aus Gründen freilich, deren Widerlegung nicht allzu schwer werden möchte, auch zum Teil schon im vorstehenden einschlieszlich mitenthalten ist, im übrigen aber unnötig erscheint, da auch wir selbst diese Annahme aus einem andern Grunde als unhaltbar bezeichnen müssen. Der Parmenides nemlich lehrt eben, wie schon bemerkt, die Inhärenz der Dinge in den Ideen; in seinem höhern und höchsten Alter aber sprach sich Platon — so weit sind wir mit Ueberweg einverstanden 5) — wenigstens annähernd wirklich für eine Transcendenz der Ideen in dém Sinne aus, in welchem sie Aristoteles ihm überhaupt zuschreibt. Mithin kann der Parmenides nicht erst in Platons höherem oder gar höchstem Alter geschrieben sein. Wer überdies die Gesetze mit allen ihren eigentümlichen Schwächen aufmerksam verfolgt, wird schwerlich glauben können, dasz Platon damals noch ein Werk von so eigentümlich speculativer Geistesstärke wie den Parmenides zu schaffen im Stande war.]

Die zweite Voraussetzung, welche mit Ueberwegs Behauptung verwachsen ist, bezieht sich auf die Stellung, welche Platon dem vorliegenden Einwurf gegenüber eingenommen habe. Verführerisch klingt der Analogieschlusz 'dasz es sich auch fast eben so füglich müsse denken lassen, dasz etwa die Hauptargumente des Euemeros gegen die hellenische Götterlehre schon dem Homeros und Hesiodos bekannt gewesen oder gar von diesen selbst aufgefunden worden wären.' Aber eine kurze Erwägung hebt diesen Schlusz leicht auf. Homeros und Hesiodos sind Dichter, Platon ist Philosoph; jene sind Dichter, welche in einer Zeit der uubewusten Hingabe an das überlieferte lebten, die selbst nur den Inhalt des unreflectierten Volksbewustseins darstellen wollten und konnten, ia sie sind nicht einmal im eigentlichen Sinne des Worts Individuen zu nennen; Platon dagegen lebt nicht nur in dem kritischen Zeitalter seiner Nation, sondern er ist auch gerade neben Sokrates der Begründer einer methodischen, also wahrhast wissenschastlichen Kritik. Man vergegenwärtige sich zudem die ungemeine Wahrheitsliebe gerade dieses Mannes. Man gedenke nur der gewaltigen Aussprüche, die seine sittliche Grösze in dem Streben nach Weisheit offenbaren, wenn er unzähligemal die Meinung etwas zu wissen, ohne dasz man es weisz, als das gröste Uebel verwirft, wenn er den Irtum als die schlimmste Krankheit der Seele bezeichnet, wenn er es für ein Glück ansieht, widerlegt und dadurch von

<sup>[5)</sup> Vgl. Susemihl a. O. II S. 554 ff.]

einem schlimmen Uebel befreit zu werden. So war er von Anfang seiner schriftstellerischen Thätigkeit an bis zum Ende derselben. Hat er doch noch am Ende seines Lebens seine eigne Lehre aus Wahrheitstrieb zu ändern gesucht, wie denn Susemihl (a. O. II S. 558) sehr schön sagt: 'man musz die gewaltige Spannkrast bewundern, durch welche sich Platon der Schwächen seines Systems, wie kaum ein anderer Denker, bewust ward, und mit welcher er gegen dieselben ankämpste und noch als Greis mit aller Macht an seinen historischen Schranken rüttelte.' Platon schlieszt fast keine Untersuchung, ohne zu erklären, er wolle darüber noch nichts festgestellt haben (διισχυρίσασθαι), die Sache bedürse einer erneuten Untersuchung, und wenn sie dann anders sich darstelle, wolle man sich der bessern Erkenntnis fügen. Doch das sind allen Lesern Platons fast allzu bekannte Sachen. So möge denn nur noch bemerkt werden, dasz Platon geradezu der Erfinder des Ausstellens sogenannter Probleme ist. Er nennt sie anoplat, ein Ausdruck den Aristoteles von ihm entlehnt hat. Solche Aporien wirst er namentlich in seinen dialektischen Dialogen auf. Man hat nach ihm unter einer Aporie einen Einwurf zu verstehen, der gegen die Aufstellung eines Satzes spricht, aber, indem er aufgelöst wird, zu dessen Befestigung um so mehr beiträgt. Hiernach kann es im allgemeinen gerade bei Platons Eigentümlichkeit nicht auffallen, wenn er auch Einwürfe gegen die Ideenlehre selbst aufstellt und zu lösen sucht. Ja. thate er das überhaupt nicht, so wäre er nicht der grosze Platon, sondern ein schwacher Geist, der zu dogmatisieren, aber nicht dialektisch zu entwickeln verstünde. Nur fragt sich, ob die in dem rolrog ardowmog zusammengesaszte Schwierigkeit der Art ist, dasz sie der eignen Erkenntnis Platons zugänglich war. Ich sehe keinen Grund dagegen in jenem Satze. Handelt es sich doch dabei nur um die Ausführung einer ganz einfachen logischen Function. Sie besteht zunächst in dem Zusammenfassen des Einen aus der Vielheit zu der Allgemeinheit der Idee. Da nun ein neues Individuum hierdurch gegeben ist, so liegt es nahe dieselbe logische Function wieder zu üben und dadurch also ein neues Idealindividuum hervorzubringen. Zu dieser Meinung kann ein unlebendiges, abstractes logisches Denken sich leicht verführen lassen. Sollte das Platon nicht haben erkennen können, dasz der Schritt, den er zuerst vorthat, in solche Consequenzen führen könnte? Er gerade muste das um so leichter erkennen, weil für ihn diese Consequenz nicht existierte, weil sein Denken hoch darüber hinaus war; er muste es erkennen, weil er eine positive Anschauung wirklich besasz, welche jene Aporie löste und in ihrer Nichtigkeit erscheinen liesz. Darin gerade liegt nun für uns der Nerv des Beweises auch für die Echtheit des Parmenides, dasz wir diese Anschauung von anderen Seiten feststellen und dadurch die negative Stelle des Parmenides wesentlich stützen und ergänzen. Versetzen wir uns zunächst in den Gedankengang, welcher Platon auf die Hypostasierung der Ideen hinführte. Eine Idee glaubte er überall da annehmen zu müssen, wo sich der Erkenntnis ein begrifflich faszbares Wesen, also ein Allgemeines, darbot, eine Einheit, die geistig aus der sinnlich wahrnehmbaren Vielheit der Erscheinungen resultierte. Eine besondere Idee anzunehmen für individuelle Darstellungen konnte also nur da nötig erscheinen, wo neue begriffliche Wesensbestimmungen, ein neues Allgemeines, erkannt wurden. Die Idee aber, welche als ein selbständiges Individuum, wollen wir also zunächst sagen, neben den individuellen Erscheinungen steht, enthält gar keine andere Wesensbestimmung, als eben die sind, die man auch begrifflich in den Erscheinungen faszt. Durch eine über beide, Idee und Erscheinungen, gesetzte neue Idee würde also auch nicht das mindeste mehr gesetzt, als in der ersten Idee schon vorhanden ist. Diese ist april. sie ist Princip ihrer selbst, sie ist ihr eignes Urbild und hat also schon concret in sich, was jene mechanisch-abstracte Logik noch einmal aus ihr herausdenkt. Die Formel, welche Platon für dies Verhältnis hat, ist die, dasz die Idee mit sich selbst identisch sei, eine Formel welche in der That für die Ausklärung dieses Verhältnisses vollkommen ausreicht. Machen wir uns dies Verhältnis vorerst noch von einer andern Seite klar. Objectives und Subjectives entsprechen sich nach Platonischer Anschauung, richtig gefaszt, vollkommen. Der objectiven Idee entspricht die subjective έπιστήμη. Schon sehr früh [Charm. 165 ff.] kam nun Platon auf den tiefen Gedanken, dasz die ἐπιστήμη, das Wissen, notwendig zum Wissen des Wissens wird. 6) Dieser Begriff war ihm selbst zunächst befremdend. da er andere Thätigkeiten nicht auf sich selbst gerichtet sah, sondern auf ein auszeres Object. Daher untersuchte er genauer und fand, dasz das Object des Wissens der Begriff und dasz das Wissen selbst Begriff sei. So löste sich der scheinbare Widerspruch. Das Wissen erhielt sein Object, wurde aber auch selbst sein eignes Object und erfüllte erst dadurch in Wahrheit seinen Begriff. Ganz dasselbe Verhältnis findet nun statt in Betreff der Ideen: indem sie die Urbilder der Erscheinungen sind.

<sup>[6)</sup> Ueberweg S. 280 Anm. bemerkt zwar sehr richtig gegen Steinhart, dasz nicht das Wissen des Wissens, sondern das Wissen der Idee nach Platon das höchste Wissen sei; allein das erstere schlieszt doch bereits das letztere implicite in sich: nur dadurch gelangt das Wissen sur Idee, indem es sich die im Theätetos angestellte Rechenschaft über sich selbst ablegt, deren Ergebnis dies ist, dasz es der wesentlichen Unterschiede der Wahrnehmung und Vorstellung von ihm, dasz es dessen inne wird, wie es auch nicht einmal aus beiden resultiert, sondern schon vor ihnen im Keime a priori gegeben ist, und wie vielmehr dies a priori es dem Menschen erst möglich macht seine Wahrnehmungen zu einem System zu verbinden und so Vorstellungen höherer Art, Vorstellungen eines wirklich Allgemeinen und eine Sprache zu bilden, mit Hülfe dessen denn freilich auch jene Erkenntniskeime selbst erst zur Entwicklung gelaugen. Wie das Wissen zur Wabrnehmung und Vorstellung, so verhalten sich aber auch die Objecte des erstern zu denen der letztern, und mit dieser weitern Folgerung (vgl. bes. Tim. 51 ° ff.) ist die Ideenlehre gegeben. Die subjectiven Begriffe, welche das Wissen so als seinen ihm a priori gegebenen Inhalt erkennt, sind nun so freilich noch nicht die Ideen selbst: denn es sind ja immer nur Begriffe eines Erscheinungsdinges, eines empirischen Ich, aber sie sind doch jenen Urbildern weit ähnlicher, stehen ihnen näher, sind höhere Abbilder als die Objecte der Wahrnehmung und Vorstellung; aus ihnen kann daher am unmittelbarsten auf die Natur der Urbilder selbst geschlossen werden, diese selbst können nichts anderes als hypostasierte Begriffe sein, Phädon 994 ff.]

sind sie zugleich ihre eignen Urbilder und Spiegel.") — — — —

Es leuchtet zugleich auch hiernach ein, was überdies nach andern Seiten bereits sattsam erwiesen worden ist, dasz eben die Inharenz der Dinge in den Ideen und nicht die Transcendenz der letzteren in dem oben erwähnten Sinne die eigentlich echte Anschauung des Platonismus ist. Nicht gegen die Theorie der Ideen überhaupt, sondern nur gegen eine bestimmte Auffassung derselben ist also nach allem der Einwurf des τρίτος ἄνθρωπος 'grundstarzend'. Nur wenn vielmehr das erstere der Fall ware, könnte doch die Behauptung Ueberwegs 'nicht die Urheber einer Theorie, sondern erst Antagonisten von grundverschiedener psychischer Organisation pflegen auf solche grundstürzende Einwürfe zu fallen' irgendwie zutreffend erscheinen. So aber gilt es vielmehr auch hier, dasz stets schon der Urheber einer Theorie selbst, falls er wirklich ein echter Denker ist, wenn verschiedene Fassungen dieser Theorie in abstracto möglich sind, eben durch die scharssinnigste Auffindung und Geltendmachung der negativen Instanzen gegen alle übrigen dieser Fassungen sie auf die einzige allein echte und ihr allein wahrhaft entsprechende zurückzuführen weisz. Auch für Platon sehen wir keinen andern Weg, um sich selbst den obigen von uns dargelegten Gedankenprocess seiner ldeenlehre zu selbstbewuster Klarheit zu bringen, und darum eben ist der Parmenides für die Entwicklungsgeschichte der Platonischen Philosophie unentbehrlich und seine Echtheit unzweiselhaft. Und ist denn etwa jener audere Einwurf im Parmenides (131 a-e), ob nicht die éine Idee durch die Vielheit der an ihr Teil nehmenden gleichnamigen Dinge dennoch wieder vervielfacht oder aber zerstückelt werde, gerade eben so viel oder ehen so wenig 'grundstürzend'? Und von diesem ist doch unzweifelhast Platon selbst der Urheber, da er ihn ja auch im Philebos 15b ausspricht. Je mehr nun aber Platon zu der echten und reinen Auffassung seiner Ideenlehre vorgedrungen war, desto mehr konnten, ja von da ab konnten im Grunde überhaupt erst auch die eigentlichen, eigentämlichen, wirklichen Schwächen derselben ihm zum Bewustsein kommen, und von hier aus läszt sich denn auch die Thatsache sehr wol erklären, dasz er späterhin dennoch zu der Transcendenz der Ideen- neben der Erscheinungswelt annähernd zurückkehrte. Noch manche andere Umstände - darüber sind wir wieder mit Ueberweg einig - dürsten überdies dabei mitgewirkt haben.

Mit den vorstehenden Erörterungen sind nun auch die übrigen Instanzen, die Ueberweg auszer seinem Hauptargument noch vorbringt, bereits so gut wie beseitigt. So reiht sich namentlich die eine derselben ganz unmittelbar an alles so eben über die Natur und Entwicklung der Platonischen Ideenlehre bemerkte an.] Auch auf eine [Aristotelische] Stelle [nemlich], die ihm früher selbst nicht schwer zu wiegen schien,

<sup>[7)</sup> Diese Parallele ergibt sich, wenn man den in der vor. Anm. angedeuteten Zusammenhang festhält, namentlich aus der angef. Stelle Phädon  $99^4$  ff. sehr einleuchtend.]

geht Ueberweg zurück und deutet sie zu Ungunsten gerade des Parmenides. Metaph. I 6 (987 11 ff.) heiszt es: οί μεν γαρ Πυθογόρειοι μιμήσει τὰ ὅντα φασίν είναι τῶν ἀριθμῶν, Πλάτων δὲ μεθέξει, τοΰνομα μεταβαλών. την μέντοι γε μέθεξιν η την μίμησιν, ήτις αν είη τών είδων αφείσαν έν ποινώ ζητείν. Der Anwendung dieser Stelle liegt em doppelter Irtum zu Grunde, einer auf Ueberwegs Seite, der andere aber trifft schon den Aristoteles. Ueberweg nemlich nimmt an, dasz die Lehre von der μέθεξις gerade in dem Parmenides vorzugsweise, in anderen Dialogen aber nicht abgehandelt werde. Dem ist aber gar nicht so; freilich bespricht der Parmenides eben auch das Verhältnis des Vielen zum Einen; aber sein Interesse ist ein wesentlich ideelles, keineswegs Feststellung eines Realprincips, wie es Aristoteles verlangt. So weit Platon die Lehre von der μέθεξις hat, läszt sie sich aus anderen Dialogen vollständig feststellen<sup>6</sup>), [nur dasz freilich auch hier das gleich zu Anfange bemerkte gilt: die Entscheidung jeder tiefer gehenden Frage der theoretischen Philosophie Platons findet erst am Parmenides ihre letzte sichere Gewähr. Gerade in Bezug auf diese Lehre jedoch kann Aristoteles keine Autorität sein. Denn seine Aussprüche beweisen, dasz er sie nicht verstanden hat. Er erklärt den Ausdruck für eine nichtssagende poetische Metapher, z. B. Met. I 9 (991 20 ff.). Das hat aber seinen tiefern Grund darin, dasz Aristoteles eben die beiden Welten, die Platon unterscheidet, die Idealwelt und die Erscheinungswelt, neben einander bestehend denkt. Daher erscheint ihm der Ausdruck 'Teilnahme der Dinge an dem Sein der Idee' als ein willkürlich geschaffener, lediglich die Schwäche des Systems zu verdecken bestimmt. Aber die groszartige, echt philosophische Anschauung, welche Platon damit verband, entgeht ihm. Platon sieht, [wie gesagt,] die Erscheinungen vielmehr als inhärent in den Ideen an. und das Wort uévelic versinnlicht den abstracten Inhärenzbegriff, leistet also nicht weniger, sondern im Gegenteil mehr als ein rein logischer Ausdruck. Die Verbindung ist nun aber auch keine willkürliche. Unsere Erkenntnis hat dies Inhärenzverhältnis überall da anzunebmen, wo sie ομοια findet. Die ομοιότης ist einerseits das Zeichen wie anderseits die Wirkung jenes Verhältnisses. Sie beruht aber auf dem unmittelbaren Ineinander. Aristoteles faszt dieses Verhältnis auch nur äuszerlich und macht es daher Platon zum Vorwurf, dasz die Brücke und Vermittlung zwischen den Urbildern und Abbildern fehle. Aber für Platon war überhaupt eine solche Vermittlung unnötig: sie war in der Einheit seiner idealen Anschauung vollzogen.

[Sehen wir nun aber auch von diesem allem ab, so beruht doch jedenfalls dies ganze Argument Ueberwegs lediglich auf der Voraussetzung, Aristoteles müste, wie wir es heutzutage, aber doch auch erst seit Zellers groszartiger Leistung zu thun gewohnt sind, notwendig im zweiten Teile einen indirecten Lösungsversuch der Aporien im ersten erkannt haben. Die Richtigkeit dieser Voraussetzung ist nun aber eben, wie wir bereits gezeigt haben, durch nichts zu beweisen. Sah Aristotelek-

<sup>[8)</sup> Vgl. Deuschle Plat. Sprachphilosophie S. 29-38.]

wie dies ja noch neuerdings selbst ein Schleiermacher u. a. thaten, und worauf scheinbar ja auch die eigenen Erklärungen des Dialogs hinführen, jenen zweiten Teil als ein bloszes formales dialektisches Uebungsstück an, so konnte er keinessalls im Parmenides auch nur einen Versuch zur genauern Bestimmung der μέθεξες erblicken.

So bliebe denn nur noch zu erklären, weshalb Aristoteles - abgesehen von jener einen indirecten Anspielung - niemals Bezug auf den Parmenides nimint. Auch diese Erklärung wird aber nunmehr sehr einfach lauten. Faszte Aristoteles den Dialog in der oben bezeichneten Weise auf, so konnte er ihn nicht mehr für eine Schrift von ganz besonderer Wichtigkeit ansehen. Eine positive Aufklärung über irgend welche Fragen der Platonischen Metaphysik konnte er dann gar nicht in ihm suchen. Und ohnehin, auch bestimmte Stellen des Theätetos und Sophisten, zweier Dialoge von nicht minderer Wichtigkeit für solche Fragen, berücksichtigt er im Grunde nur in Bezug auf Dinge, die verhältnismäszig blosz Nebendinge sind; in Bezug auf Fragen der bezeichneten Art aber hat Ueberweg S. 150-162 selbst nur Mitbeziehungen auf jene Dialoge bei ihm nachzuweisen vermocht, während alle die betreffenden Anführungen zunächst und hauptsächlich vielmehr mündlichen Aeuszerungen Platons gelten. Dasz aber Aristoteles überhaupt auf solche Nebendinge zu sprechen kame, bei denen er den Parmenides auch nur citieren konnte, bedurste doch erst des Beweises. Die einzige Frage kann also nur noch die sein. warum Aristoteles von Platons Selbsteinwürfen nur den éinen sich aneignet. Aber auch dies ist sehr natürlich: denn der andere, auf das Verhältnis des Einen und Vielen sich gründende trifft ja nicht die Transcendenz der Ideen, wie Aristoteles sie für Platons wahre Meinung halt, sondern eine dritte in abstracto vorhandene Möglichkeit, nemlich die Immanenz der Ideen in den Erscheinungsdingen.

Betrachten wir nun endlich auch [, soweit es nicht im bisherigen schon geschehen ist, ] die Kehrseite zu Ueberwegs Negation. Wer soll Verfasser des Parmenides sein? [Nicht einmal einer von Platons unmittelbaren Schülern;] Ueberweg geht noch einen Schritt weiter und schlieszt aus dem Umstande, dasz auch die Ansicht bekämpst wird, die Ideen seien blosze νοήματα, 'auf eine Zeit, in welcher bereits der Stoicismus bestand?. Er denkt daher an ein Glied der mittlern, vielleicht auch schon der ältern Akademie. Fürwahr sehr misliche Annahmen. Vor allem wird die Frage berechtigt sein: war ein Glied jener ältern und mittlern Akademie wirklich im Stande und befähigt einen Dialog von so eminenter Tiese zu schaffen wie den Parmenides? Uns wird man nicht überreden. dasz irgend einer dieser Epigonen sowol die formale als die materiale Befahigung dazu besessen habe. Die Nachbildung eines Platonischen Dialogs ist bekanntlich die schwerste Aufgabe, die ein Philosoph sich stellen kann und bis jetzt immer vergeblich gestellt hat. Es läszt sich denken, dasz sie annähernd mit kleinen Gesprächen wie einem [gröszern] Hippias, Ion u. a. gelingt; das Auge der Kritik gewahrt aber auch in dem kleinen die Unterschiede des Platonischen und Nichtplatonischen genau; ja gerade in kleinen Dingen, weil sie das individuellste Denken offenbaren und sich dem Bewustsein der nächsten Zeitgenossen entziehen, findet sie die schlagendsten Kennzeichen der Echtheit und Unechtheit. Das individuelle läszt sich ablauschen, aber nicht unmittelbar nachahmen. Kurz, so lange nicht formale Unterschiede der dialogischen Darstellung im Parmenides im Gegensatz zu der echt Platonischen von wirklicher Beweiskraft nachgewiesen sind, so lange musz anderseits von dem, welcher die Unechtheit des Dialogs behauptet, auf der Seite des von ihm angenommenen Verfassers die Möglichkeit zu dieser Art von Formgestaltung nachgewiesen werden. Denn das ist doch kein Beweisgrund 'dasz das hypothetische Verfahren hier etwas anders bestimmt und geübt werde als in andern Dialogen'.") Wenn sich dies aus dem eigentümlichen Zwecke dieses

<sup>[9)</sup> Und geht der Unterschied denn wirklich auch nur so weit als Ueberweg (Logik S. 392 ff.) annimmt? Allerdings wird Phädon 1074 als die eigentliche Bewährung einer υπόθεσις ausdrücklich bezeichnet, nicht dasz sie übereinstimmende Consequenzen ergibt, sondern ihre Deduction aus einer höhern (allgemeinem) und dieser wieder aus einer höhern vxodesig und so bis zur höchsten hinauf, die eben keine blosze ὑπόθεσις mehr ist, sondern das ίκανόν oder (s. Rep. VI 511 b) ἀνυπό-Serov, das Voraussetzungslose, Unbedingte, Absolute. Denn die Deduction aus diesem, anstatt wie in der Mathematik (Rep. VI 511. Menon 86°) aus bloszen ὑποθέσεις, ist eben das unterscheidende des wirklich philosophischen Verfahrens. Wenn nun aber Platon trotzdem hier eben so ausdrücklich sagt, man solle nicht eher zu der Deduction aus der zunächst höhern Hypothesis und so immer weiter vorschreiten, als bis man erst alle Consequenzen der zunächst vorliegenden entwickelt und sich von ihrer Uebereinstimmung oder Nichtübereinstimmung überseugt habe, und solle es dann bei der höhern — und schlieszlich doch also auch höchsten - eben so machen, was kann er dann dabei im Sinne haben? Unmöglich kann man hier doch mit Ueberweg bei der reinen Negative stehen bleiben zu sagen: 'er erklärt sich nicht über die Bedeutung der Uebereinstimmung oder Nichtübereinstimmung.' Vielmehr unterläszt er dies sicher aus keinem andern Grunde, als weil er sie für selbstverständlich ansieht, und sie kann in der That auch keine andere sein als die 'dasz die Uebereinstimmung zwar die Wahrheit der Voraussetzung noch nicht streng erweist, die Nichtübereinstimmung aber die Unwahrheit derselben gewis macht'. Das ἀνυπόθετον kann sich doch schlieszlich als solches nicht anders hewähren als dadurch, dasz sich aus ihm alles in der Welt widerspruchslos erklärt; ist man auf dem bezeichneten Wege schlieszlich bis zu ihm gelangt, so hört in Wahrheit die Beschränkung auf, vermöge deren die Uebereinstimmung der Folgen die Richtigkeit der Voraussetzung noch nicht sicher erhärtet. Wie es daher gemeint ist, wenn Ueberweg fortfährt, Platon wolle bei der Ableitung der Folgen aus der jedesmaligen nächsten Voraussetzung eigentlich nur ein Urteil über die Wahrheit der letztern gewinnen und nicht in moderner Weise durch Rückschlusz auch über die der Voraussetzung selbst, will mir um so weniger klar werden, als ja dies angeblich moderne Verfahren in Wahrheit bereits von dem Eleaten Zenon und unbefangener von Sokrates selber geübt worden war, ja das eigentliche Hauptstück seines ganzen dialektischen Verfahrens ausmacht, sowie nicht minder die ganze von Platon und demnächst von Aristoteles praktisch geübte Aporienmethode (s. o.) wesentlich auf dasselbe zurückgeht. Die wahre Sachlage scheint mir vielmehr diese: es ist durch vorläufige Induction die nächste Voraussetzung gefunden. Dann sind durch

Dialoges schon hinlänglich erklärt, und wenn sich ihm in dieser Gestalt in der Entwicklung der Platonischen Philosophie überhaupt eine Stelle anweisen läszt, so hat niemand das Recht daraus einen Schlusz zu Ungunsten des Parmenides zu ziehen. Noch steht die Untersuchung aber so, dasz der Parmenides lediglich aus den Mitteln und im Zusammenhange mit aller Platonischen Philosophie erklärt werden kann.

Dieser Punkt führt uns zugleich auf die Frage nach der materialen Befähigung der späteren Akademiker. Wir verstehen darunter den Besitz, so zu sagen, der reinen Lehre Platons. Auch diese verlor sich je mehr und mehr. Schon zu Aristoteles Zeit war die reine Ideenlehre, wie man sich eben aus dem 9n Kapitel des ersten Buchs der Metaphysik überzeugen kann, unter den Schülern Platons nicht mehr vorhanden. Sie waren ganz von der einseitig mathematischen Richtung, welche die kleen in Zahlen umsetzte und so mehr und mehr in Symbole verflüchtigte, beherscht. [Hielt ferner schon Platon selbst in seinen späteren Jahren die Inhärenz der Dinge in den Ideen nicht mehr wesentlich fest, so thaten sie alle es noch weniger.] Wie sollte also in ihrer Mitte eine so reine und tiese Auffassung möglich gewesen sein, wie sie der Parmenides bietet? Verfolgt man aber gar die Nachrichten, die uns im einzelnen über die alteren Akademiker überliefert worden sind, so ergibt sich die Unmöglichkeit in irgend einem von ihnen den Verfasser des Parmenides zu erkennen noch unzweifelhafter. Die zweite und die nächstfolgenden Generationen lieszen freilich, wie es scheint, jene Zahlenspielereien mehr und mehr fallen, zogen sich dabei aber auch mehr und mehr überhaupt von allen eignen theoretischen Speculationen zurück und begnügten sich nach dieser Richtung hin, statt so selbstschöpferisch aufzutreten wie der Versasser des Parmenides, höchstens den Platon zu commentieren. Diesem Zustande machte dann Arkesilas, der Gründer der mittlern Akademie, ein Ende, aber nur indem er den Skepticismus bereits vollständig

methodisch richtige vorläufige Deduction die Folgen aus ihr herzuleiten. Ergeben sich dabei Widersprüche, so ist erst zu prüfen, ob diese nicht durch einen Fehler in dieser Herleitung entstanden sind. Zeigt sich dass dies nicht der Fall ist, so ist die Voraussetzung falsch. Ergibt sie aber nur übereinstimmende Folgen, so ist dies nur eine vorläufige günstige Instanz für ihre Richtigkeit, und nicht eher als bis man eine solche nächste Voraussetzung, bei der dies der Fall ist, erzielt hat, darf man zu der weitern Induction, zum Zurückgehen auf die zunächst höhere Voraussetzung schreiten. Ergibt dann, nachdem mit dieser wieder eben so verfahren ist, sich aus ihr wieder Uebereinstimmung der Folgen, also jener ersten Voraussetzung mit allen anderen von diesen, dann erst hat jene erste Voraussetzung einen höhern Grad von Bewährung erreicht, den höchsten aber erst durch die definitive Deduction aus dem ανυπό-Devoy. So dient die hypothetische Deduction als Correctiv und Hülfsmittel der Induction, bis sie sich endlich nach schlieszlicher Vollendung der letztern in eine selbständige, absolute und nicht mehr hypothetische Deduction umwandelt. Mit diesem allem steht der Parmenides nicht im Widerspruch, er vervollständigt vielmehr nur die hypothetische Erörterung durch die bekannte antinomische Erweiterung derselben, s. Zeller Phil. d. Gr. II . S. 393-395 der 2n Aufl.]

einführte, der dann bis auf Ciceros Lehrer Philon von Larissa gleichmäszig unter den Akademikern herschend bleibt, und bei dem von der Ideenlehre selbstverständlich überhaupt unter ihnen nicht mehr die Rede ist. Wer also vollends von jenen späteren Mitgliedern der ältern und den früheren dieser mittlern Akademie der Verfasser des Parmenides sein könne, läszt sich nicht absehen. <sup>10</sup> Dasz erst allmählich ein Culminationspunkt dieser Skepsis eingetreten und allmählich wieder von derselben eingelenkt worden sei, wie Ueberweg zu verstehen gibt, davon ist uns aus der Geschichte nichts bekannt.] Doch es wäre [überhaupt] Thorheit hier ins einzelne gehen zu wollen, ehe von gegnerischer Seite wirklich der Versuch einer nähern Bestimmung gemacht ist.

Gäbe man aber auch zu, dasz wirklich die doppelseitige Befähigung zur Abfassung eines Dialogs wie der Parmenides einem spätern Akademiker zuzutrauen wäre, so folgt doch noch eine Schar von Unwahrscheinlichkeiten auch diesem Zugeständnisse nach. Man musz sich wundern, dasz der Name eines Mannes, der doch eben so bedeutend war wie Platon selbst, ganz vergessen werden konnte. Besasz er so viel Entsagung und Bescheidenheit, dasz er sich geslissentlich der Oessentlichkeit entzog? Und war das in jenen litterarisch so bewegten Zeiten möglich? Wenn der Mann aber doch so vorzugsweise berufen war als Apologet der Platonischen Philosophie aufzutreten - und durch diesen Dialog hat er seinen Beruf dazu gewis bewiesen -, warum schrieb er nicht mehr? Die Angriffe auf den Platonismus waren ja so zahlreich. [Und wie konnte dieser so spät verfaszte Dialog dergestalt unter die echtplatonischen gerathen, dasz auch nicht die leiseste Spur seines fremdartigen Ursprungs aus der Ueberlieserung der Alten auf uns gekommen wäre? Denn selbst nach den Zeiten des Stoikers Persäos konnte er ja so erst entstanden sein, da dieser, wie Ueberweg S. 188 selbst anerkennt, wahrscheinlich noch recht wol wuste, was Platon und die übrigen unmittelbaren Schüler des Sokrates wirklich geschrieben hatten und was nicht, und nicht irgend einen Platoniker, sondern den einzigen Pasiphon als den Verfasser aller bis dahin unter ihren Namen vorhandenen unechten Schriften kannte. Oder ware vielleicht Pasiphon ein Akademiker gewesen? Und die Einschwärzung einer so bedeutenden Stütze für die Platonische Philosophie sollten sich die zahlreichen Gegner derselben so ruhig haben gefallen lassen, ohne den lebhastesten Protest gegen sie zu erheben, und von einem so lebhaften Proteste sollte nicht der geringste Nachhall bis zu uns gedrungen sein? Oder wollte der Versasser seine Schrift gar nicht dem Platon selbst unterschieben, so wird es nur um so unbegreislicher, dasz dies dennoch von anderen geschehen konnte.]

Faszt man nun das Resultat dieser ganzen Untersuchung zusammen, so musz sie eine, wie mir scheint, ernste Mahnung sein die 'hohe Kritik' für Platonische Dialoge zumal nicht auf den schlüpfrigen Boden vorgefaszter Meinungen gründen zu wollen. Dieser misglückte Versuch den

<sup>[10)</sup> Man sehe über dies alles das genauere bei Zeller Phil. d. Gr. II \* S. 641—698 der 2n Aufl. III S. 286—315, 329 ff. der 1n Aufl.]

Parmenides gleichsam zu aplatonisieren mag lehren, was Vf. dieses auch schon anderwärts ausgesprochen hat, dasz man auf äuszere Zeugnisse, d. h. das Fehlen ausdrücklicher Nachrichten über einen Dialog, niemals einen Beweis der Unechtheit eines Platonischen Dialoges gründen darf, mag eine scharfsinnige Combination auch noch so feine Indicien dafür zusammenreimen. Das einzige entscheidende Beweismittel wird immer ein inneres, aus dem Dialoge selbst zu entnehmendes sein. Die Frage ist stets, ob er in seinem Ganzen und in allen seinen, auch den individuellsten Teilen als Product Platonischen Geistes sich selbst erweise. Darum ist die Hauptaufgabe unserer Wissenschaft, diesen Platonischen Gelst allseitig in allen seinen Tiefen und eigentümlichen Aeuszerungsformen zu erkennen. Man meine auch nicht, dasz man dieses erst könne, wenn man wisse, welche Dialoge sicher Platonisch seien; man bewege sich so in einem Zirkel. Dieser Grund ist wirklich nur ein Blendwerk und Deckmantel für einen Skepticismus, der sich den Schein wissenschaftlicher Gründlichkeit geben will. [Kein verständiger wird deshalb den ungemein hohen Werth leugnen, den die Aristotelischen Zeugnisse für die Verkurzung und gröszere Sicherstellung der Untersuchung haben. Aber wer [schlechterdings] den obigen Grundsatz aufstellt und vertheidigt, der negiert damit alle Philosophie, alle Möglichkeit der Wahrheitserkenntnis. Denn das ist das Wesen derselben, dasz sie immer sich selbst corrigiert; in dem groszen Gange der Geschichte geistiger Entwicklung wie in der allmählichen Bildung des individuellen Geistes sind es stets die Begriffe und Erkenntnisse, die einander selbst berichtigen. Eine einzige Wahrheit, in eine Seele voller Irtum geworfen, wird dort zu immer gröszerer Ausklärung und Lichtung wirken. Wäre dem nicht so, so würden wir in ewigem Dunkel befangen bleiben, Hoffnung auf Freiheit durch Wahrheit ware vergebens; Gott sei Dank, dasz es nicht so ist!

Rerlin.

Julius Deuschle.

## 65.

Illustriertes Wörterbuch der römischen Alterthümer mit steter Berücksichtigung der griechischen. Enthaltend zwei tausend Holzschmitte nach Denkmälern der alten Kunst und Industrie. Von Anthony Rich. Aus dem Englischen übersetzt unter der Leitung von Dr. Carl Müller. Paris und Leipzig, Firmin Didot frères, fils & c. 1862. XI u. 716 S. 8.

Es wird nicht häufig vorkommen, dasz ein Buch wie das vorliegende drei Nationen angehört, indem es von einem Engländer verfaszt, von einem Deutschen übersetzt und von einem Franzosen verlegt worden ist. Es fehlte nur noch, dasz der Druck bei einem vierten Volke besorgt worden wäre. Dieser aber ist vaterländisch und stammt aus unserer berühmten Teubnerschen Officin in Leipzig, welcher derselbe in jeder Be-

ziehung Ehre macht. Wie sich an das Erscheinen des Buchs ungewöhnliche Momente knupfen, so ist auch die Entstehung desselben eigentumlich. Während bei anderen derartigen Schristen zuerst der Text geschrieben wird und die Illustrationen später hinzutreten, so finden wir hier gerade den umgekehrten Fall. Das Buch ist nemlich hervorgegangen aus Zeichnungen, die der Vf. während eines siebenjährigen Aufenthalts in Italien nach alten Originalen entworfen hat. Er zeichnete alle Gegenstände, die zur Erklärung der Gebräuche, Trachten, Häuser, Geräthschaften, Waffen und Beschästigungen des classischen Altertums geeignet schienen, getreulich ab und las dann die auf die betreffenden Dinge bezüglichen Stellen der Alten, so dasz eine Zeichenmappe und daneben ein Notizbuch entstand. In letzterem versuchte der Vf. die auf den Bildern vorkommenden Gegenstände auf die richtigen technischen Ausdrücke zurückzuführen und kurz zu schildern. Beides verschmolz er nach längerer Zeit zu einem Wörterbuch, welches eine Beschreibung der Sitten und Gebräuche des socialen und alltäglichen Lebens enthält und diese durch Abbildungen so erläutert, dasz die Vorstellungen, welche die Alten selbst damit verbanden, auch in uns hervorgerusen werden, durch welche Abbildungen der Leser oft eine klarere Einsicht in das antike Leben gewinnt als durch lange gelehrte Expositionen. Vorzugsweise ist das römische Leben behandelt, doch bleibt auch das griechische nicht unberücksichtigt. Deshalb ist die römische Nomenclatur zu Grunde gelegt, während die hinlänglich beglaubigten griechischen Synonyma in Parenthese Platz finden, was man durchaus billigen musz. Ueberhaupt kann man sowol der ganzen Anlage als der Ausführung im einzelnen die Beistimmung nicht versagen. Die Zeichnungen verrathen eine gewandte Hand wie ein geübtes Auge und einen feinen Geschmack und empfehlen sich trotz des kleinen Maszstabs fast durchgängig durch Sauberkeit, Schärfe, Deutlichkeit und, so weit ich es zu beurteilen vermag, auch durch Correctheit und Treue. Eine Prüfung ist allerdings schwer, da viele Bilder hier zum erstenmale erscheinen oder wenigstens in solchen Werken veröffentlicht sind, die den gewöhnlichen Bibliotheken fehlen, von mir also nicht eingesehen werden können. Gerade hierin besteht ein Hauptwerth der Arbeit, dasz sie uns eine grosze Menge Bilder vorführt, die der deutsche Schulmann sonst nicht zu sehen bekommt. Im ganzen sind es etwa 2000 Holzschnitte, von denen nur 50 nicht nach Originalen entworfen und 12 nach Dingen gezeichnet sind, die noch heutigestages gebraucht werden, aber die alten Formen beibehalten zu haben scheinen. Viele Bilder hat Hr. Rich der Trajansseule u. a. Sculpturen entnommen, viele auch antiken Wandmalereien und Originalgeräthen in den Museen, vorzüglich im Bourbonischen zu Neapel. Dasz die Quelle allenthalben genau angegeben ist, erhöht natürlich sehr den Werth. Der Text entspricht seinem Zwecke durch Klarheit, Präcision und im ganzen genommen auch durch Richtigkeit der Resultate. Die Hauptbelegstellen sind zweckmäszig ausgewählt und die abweichenden Ansichten der Neueren an allen Orten. wo es darauf ankommt, nicht unerwähnt gelassen.

Da eine zweite Auslage voraussichtlich nicht ausbleiben wird, so

geben wir dem Vf. und Uebersetzer einige Bemerkungen, die sich uns bei einer - allerdings flüchtigen - Lecture des Buchs aufgedrängt haben. Wir wollen mit dem Vf. nicht darüber rechten, dasz er untergeordnete Gegenstände der Industrie und der Kunst mitunter zu minutiös behandelt: deun manche technische Dinge, die dem einen Leser geringfügig erseheinen, gelten einem andern als interessant. Auch wollen wir nicht urgieren, dasz man geneigt sein wird manche Bilder mit anderen Namen zu bezeichnen, da vieles auf Vermutung beruht (s. unten zu sera, scaphium u. a.); dagegen anderes ist wichtiger. So tadeln wir 1) eine gewisse Ungleichheit rücksichtlich der Behandlung der Staatsaltertumer, indem Artikel wie aedilis, dictator u. a. fehlen, während sich consul, praetor, tribunus u. a. finden. 2) sind mehrere Artikel ausgelassen, die nach dem von dem Vf. zu Grunde gelegten Princip nicht vermiszt werden dursten, z. B. acroama, calda, sowie das Gefäsz zur Bereitung derselben, ossicla (Auson. S. 205 Bip.), par impar oder apriacuós, tubus, villa, vinum, während doch vappa erklärt ist. 3) in den Artikeln finden sich hin und wieder Unrichtigkeiten und Unvollständigkeiten, auch wol Beweise von Unklarheit, was wir wenigstens kurz andeuten wollen, da eine nähere Nachweisung für den Kenner überflüssig ist und zu viel Raum beanspruchen dürste. Freilich ist das bei einem Werke von solchem Umfang und zahllosen Details kaum anders möglich. Bei accensi militares musten die Zeiten besser geschieden werden; die Artikel augur und Augustales sind zu unvollständig und konnten ebenso gut ganz wegfallen; auch antesignani befriedigt nicht. An welcher Stelle des Beckerschen Gallus abacus bei Vitr. VII 3, 10 als Schenktisch erklärt wäre, weisz ich nicht und bin für meine Person weit entsernt von einem solchen Misverständnis. Nach dem Text u. balteus könnte man glauben, die griechischen Helden hätten zwei Gürtel für den Schild getragen, während doch der eine für das Schwert, der andere für den Schild bestimmt war, wie Il. Z 404 klar zeigt. Die Art. ballista und catapulta sind weder deutlich noch vollständig: nach Köchly und Marquardt konnte besseres gegeben werden. Calcatorium bei Palladius I 18, 1 ist ganz misverstanden: denn dieser Raum ist nicht über den dolia, sondern über dem lacus. Der calix war nicht flach, sondern kelchförmig. Confarreatio wird als eine der drei Eheschlieszungsformen bezeichnet, während die manus ganz übersehen ist. Consecratio ist nur als Apotheose betrachtet, cottabus sehr unvollständig. Cupa wird geradezu als ein hölzernes Fasz mit eisernen Reisen zur Aufbewahrung und Transportierung des Weins bezeichnet, während es solche nur in den Nordprovinzen gab (Plin. XIV 21 circa Alpes). In Italien diente die cupa nicht zum Transportieren, sondern nur zur momentanen Aufbewahrung, und scheint oben offen gewesen zu sein. Bei dolium durfte nicht fehlen, dasz es in der Regel unten rund war und nur ausnahmsweise einen slachen Boden hatte, von welcher Art ich neulich zwei schöne Exemplare im städtischen Museum zu Salzburg gesehen habe. Emblemata und crustue werden als Haut- und Basreliess unterschieden; richtiger sind emblemata feste Stücke mit erhabener Arbeit (sowol Haut- als Basrelief), crustae aber dunne Platten und Streisen,

bei denen es auf Calatur gar nicht ankam. Die evocati dienten nicht als Centurionen, sondern hatten Centurionenrang und bildeten gewöhnlich ein Corps. Ferculum bedeutet Suet. Oct. 74 nicht Präsentierteller, sondern Gang bei der Mahlzeit. Bei fibula fehlt eine Abbildung als Brosche, während sie als Haken und Schnalle mehrere Illustrationen bekommen hat. Hortus ist sehr dürftig behandelt, ohne Berücksichtigung der alten Wandmalereien, welche Gärten darstellen. Laena wird nur als Stoff und priesterlicher amictus erklärt, da doch die Grammatiker dieses warmen Kleides mehrfach gedenken. Optiones gar zu dürstig. Pons suffragiorum wird so besprochen, dasz der unkundige glauben könnte, es babe nur éinen pons gegeben, obgleich die Zahl sehr grosz war. Die Artikel über die ordines remorum und die Arbeit mehrerer an einem Ruder (remex. moneris, quadriremis) sind keineswegs Muster von Klarheit. Bei panis muste der Brotstempel erwähnt werden. Ricinium war nicht blosz als Schleier, sondern auch als palliolum, wie die Grammatiker sagen, zu bezeichnen. Unter sponsa wird pacta als das Mädchen bezeichnet, welchem der Liebhaber den Antrag gemacht hat, wenn derselbe angenommen worden ist, wogegen die Etymologie spricht. Bei schola als Versammlungsplatz waren aus den Inschriften mehrere wichtige Anwendungen hinzuzufügen.\*) Thermae darf man nicht als neuen Ausdruck für balinea auffassen, sondern stets als luxuriöse Anstalt dem einfachen Bad gegenüber, mag es ein öffentliches oder privates sein. Das solium im Bad bedeutet nicht den ringsumlaufenden Sitz im warmen Bad, sondern das Einzelbad, die Badewanne, wie auch Festus S. 298, 22 zu nehmen ist. Bei Suet. Oct. 82 aber hat man unter ligneum solium nur einen einfachen Sitz im Schwitzbad zu verstehen. Die triarii hatten zwar ursprünglich das pilum, wie der Vf. sagt, aber sie nahmen schon frühzeitig die hasta an, s. Weiszenborn zu Liv. VIII 8. Der Unterschied zwischen turris und fritillus ist nicht so unbestimmt, wie R. glaubt. Letztern können wir als eigentlichen Würfelbecher gelten lassen, jener aber war turmförmig, unten und oben offen, wie wir aus Mart. XIV 16 und aus Acron zu Hor. sat. II 7, 16 sehen; vgl. Teuffel zu dieser Stelle. Vestiarius heiszt nicht blosz Kleiderhändler, sondern auch ein Sklave der Kleider verfertigt oder die Aufsicht über die Garderobe führt usw.

Meistens schlieszt sich Hr. Rich der herschenden Ansicht an und trifft bei Differenzen in der Regel mit sicherm Takt das richtige; doch macht er auch hin und wieder ganz neue Bemerkungen, z. B. bei scutum, dasz jede Legion Schilde von besonderer Farbe gehabt habe, was unerwiesen ist; bei cavum aedium, dasz es ursprünglich der einfache hohle Raum in der Mitte des Hauses gewesen, der allmählich in ein Zimmer verwandelt werden sei, mit Dachöffnung in der Mitte und von Seulen getragen, Atrium genannt; jedenfalls aber war das Atrium älter; ferner

<sup>\*) [</sup>In einer neuen Auflage wird auch die vermeintliche tessera theatralis verschwinden müssen, die S. 614 'nach einem zu Pompeji gefundenen Originale' abgebildet ist: ein solches existiert nicht und hat überhaupt nie existiert, wie von Mommsen in den Berichten der sächs. Ges. der Wiss. 1849 philol.-hist. Classe S. 286 nachgewiesen worden ist. A. F.]

dasz obba ein unten spitz zulaufendes Gefäsz gewesen. Sera wird als Vorlegeschlosz erklärt, während wir darunter unstreitig einen der Thür vorgelegten Querbalken zu verstehen haben. Die Belegstellen sind falsch erklärt, auch die Kette bei Prop. IV 11, 26. Viel eher möchte ich claustra an mehreren Stellen als Vorlegeschlosz gelten lassen. Die Existenz einer römischen Gabel (angeblich fuscinula) steht trotz der beredten Vertheidigung auf S. 287 noch keineswegs fest. Scaphium soll sich von patera und phiala durch den Griff unterscheiden, den das scaphium gehabt hätte. Die Etymologie zeigt einen richtigeren Weg. — Die unter Carl Müllers Leitung gefertigte Uebersetzung dürfen wir als gelungen bezeich nen; auch hat der Uebersetzer manches verbessert (z. B. den Artikel murrina); aber sonderbar klingt es, wenn S. 58. 105 u. s. von 'Farmen' der Römer gesprochen wird.

Um noch einiger Aeuszerlichkeiten zu gedenken, erwähne ich dasz die Zahlen in den Citaten der Revision bedürfen. So steht unter ancorale Liv. XXVII 30 statt XXXVIII 30, u. arca Gai. Dig. II 7, 7 statt XI 7, 7 \$ 1, u. paropsis Ulp. Dig. 32, 220 statt XXXIV 2, 19 \$ 9. Auch wird der Vf. bei einer zweiten Auslage vermeiden dieselben Bilder an mehreren Platzen zu wiederholen, was ganz unnutz ist. So sieht man - die folgenden Beispiele mögen zugleich einen Beleg von der Manigsaltigkeit der Illustrationen geben - dieselbe Thür S. 39. 517. 547, Wagen 48. 112, Lectus 348. 480. 541, desgl. 348. 477 sowie 135. 206, Dreiruderer 328. 427, Harfenistin 304. 537, Warmeapparat 93. 274. 598, Pferdestall 245. 362, Kampfer 164. 693, Reiter 244. 325, Braut 268. 418. 676, Viergespann 283. 307, Ofen 97. 286, desgl. 275. 493, Scipios Sarg 181. 575, Leiterwagen 157. 286, Gürtel 149. 692, Schiff 42. 375. 487, desgl. 84. 423. 677, Amphorenträger 28. 567, Pflug 218. 380. 524. 610, Mühle 392. 399, Tunica 593. 661, sägende Amoretten 252. 675, Bulla 85. 605, Soldatengürtel 149. 263, Landhaus 115. 459, Presse 378. 495, Matratzengestell 327. 580, Oelmühle 294. 405, Index der Bücherrolle 323. 668, das Innere eines Grabes 481. 562, ähnlich 148. 694. In den meisten Fällen würde es nicht schwer sein die Doubletten durch andere passende Darstellungen zu ersetzen. Doch genug der Kleinigkeiten. Ich wiederhole zum Schlusz, dasz man das Buch allen Freunden der Antiquitäten mit gutem Gewissen empfehlen darf und dasz es sehr geeignet ist dem bescheidenen Schulmann den Mangel gröszerer Prachtwerke weniger fühlbar zu machen. Die äuszere Ausstattung kann man als vortrefflich, den Preis (2% Thlr.) als auszerst billig rühmen.

Eisenach.

Wilhelm Rein.

## 88.

## Zum Rhetor Seneca.

Controv. S. 133, 17 sind die Worte moriar ab eo exclusa .... et exemplum, wie sie Bursian hat drucken lassen, nicht ohne Bedenken. Zwar hat moriar ab eo exclusa an und für sich nichts anstösziges im Munde einer Frau, welche ihrem Manne geschworen hat sich freiwillig den Tod geben zu wollen für den Fall dasz er sterbe. Allein es schweben dann die Worte et exemplum vollständig in der Luft, so dasz man sich genötigt sieht mit Bursian eine Lücke anzunehmen. Ferner bieten die Hss. nicht exclusa, sondern excusa. Da nun mit diesem das von den Excerpten (S. 350, 18) gebotene habeo et causam et exemplum fast augenfällig übereinstimmt, so trage ich kein Bedenken, zumal da durch diese Lesung der Stelle ein guter Zusammenhang erzielt wird und jenes ab eo exclusa wenn nicht überflüssig, doch nicht eben notwendig ist, dieselbe für die wahre zu halten und zu schreiben: moriar; habeo et causam et exemplum.

In dem folgenden Satze quaedam ardentibus rogis torum miscuerunt, quaedam vicaria maritorum salutem anima redemerunt ist torum höchst auffallend und dürste wol in dieser Verbindung torum miscere rogis anderswo nicht mehr gefunden werden. Die allein richtige, einsache und deshalb schöne Fassung der Worte haben auch hier die Excerpte erhalten, aus welchen quaedam se ardentibus rogis maritorum miscuerunt zu schreiben ist.

Ueberhaupt bieten die Excerpte, worauf in ähnlichen Fällen schon Vahlen (rh. Mus. XIII 562) und besonders Kiessling (ebd. XVI 52) hingewiesen haben, nicht selten die richtige Lesart selbst oder führen doch auf dieselbe hin. So ist S. 149, 20 der Satz novi generis dementin arguitur in seiner Allgemeinheit unklar und läszt eine genauere Bestimmung des Objects wünschen, an dem diese neuere Art der dementin gerügt wird. Es ist nemlich vor novi einzusetzen in me, was die Excerpte bieten und was durch die Aehnlichkeit der Züge des vorhergehenden neminem verloren gegangen ist.

S. 156, 20 trahebantur matronae, trahebantur virgines; nikil tutum erat; nulli feliciores tunc videbantur quam qui liberos non habebant. So hat Bursian die Stelle corrigiert; die Hss. bieten: trebantur matrona et pbantur uirgines. Ich schreibe daher trahebantur matronae, rapiebantur virgines, was auch in den Excerpten steht.

S. 197, 28 geben die Hss. praesta Ciceroni quid propinqui Catilinae, quod amici Verris qu prestiterunt. Dagegen Bursian: quod propinqui Catilinae, quod amici Verri quoque praestiterunt. Ganz recht; auch quoque wurde nicht anstöszig sein, wenn es überliefert wäre; allein sollte in dem lisl. qu nicht eher quondam liegen? Ebenso hätte Bursian S. 118, 17 der hsl. Lesart näher kommen können: in quid habemus liegt dort nicht blosz qui habemus, wie er wollte, sondern qui id habemus.

Bonn. Joseph Klein.

#### 67.

## A. Gellius und Nonius Marcellus.

#### An Herrn Staatsrath Mercklin in Dorpat.

Seit wir vor nunmehr zwei Decennien unsere litterarische Laufbahn von denselben Ausgangspunkten aus begannen, hat es uns an manigfacher Berührung und Begegnung auf wissenschaftlichem Felde nicht gefehlt. Und wenn ich mich seitdem wesentlich in dem engern Kreise von Studien, den jene Ansange andeuteten, bewegt habe, Sie vielsach über denselben hinaus auch auf anderen Gebieten der Forschung thätig gewesen sind, so sind doch auch Sie immer wieder, treu dem alten Sprüchwort qu'on revient toujours à ses premiers amours, zu jenem ersten Arheitsfelde zurückgekehrt. So hatte sich zwischen uns ein unsichtbares Band gegenseitigen Interesses gebildet, und es ist mir vergönnt gewesen Ihnen bei mehr als éiner Gelegenheit den Beweis davon zu geben, dasz ich an Ihren fruchtbaren Bestrebungen aufrichtigen Anteil nehme, wie Sie mich, seit der eingehenden Recension meiner Erstlingsschrift, zu manigfachem Danke verpflichtet haben. In Italien waren wir uns 1846 sehr gegen unsern Willen in einer Weise aus dem Wege gegangen, die fast einem neckischen Schicksalsspiele ähnlich sah, und erst 1860 erfüllte sich in den schönen Tagen der Braunschweiger Philologenversammlung und den schöneren des Berliner Universitätsjubiläums mir der langgehegte Wunsch Sie auch personlich kennen zu lernen. Dasz auf diese erste persouliche freundliche Begegnung in Folge Ihrer Auzeige der Dissertation von J. Kretzschmer 'de A. Gellii fontibus part. I' eine Misstimmung zwischen uns eingetreten ist, ist mir schmerzlich. Aber ich durste es weder Ihnen noch dem wissenschaftlichen Publicum verhelen, dasz Sie darin nach meiner genauen Kenntnis der Person des Verfassers und der Umstände, unter denen er seine Abhandlung geschrieben hatte, demselben, wenn auch Ihrerseits optima fide, ein entschiedenes Unrecht zugefügt haben. Sich gegen Ihre Beschuldigung zu rechtfertigen musz ich ihm selbst überlassen, und ich zweisle nicht, dasz er Sie überzeugen und zu offenem Anerkenntnis seines guten Rechtes veranlassen wird\*); mein Zeugnis für diesen treuen und tüchtigen Zögling unserer Universität glaubte ich nicht zurückhalten zu dürsen. Aber eben weil ich weisz, dasz Ihrem Verfahren nur eine auf den vorliegenden Fall nach meiner Ueherzeugung nicht passende Anwendung von an sich sittlichen und edlen Principien zu Grunde liegt, möchte ich nicht dasz diese einzeln stehende Meinungsverschiedenheit zwischen uns eine dauernde Entfremdung herbeiführte. Von diesem Wunsche geleitet biete ich Ihnen die folgenden Blätter als ein Zeichen dauernder und durch jenen Schatten nur vorüber-

<sup>\*) [</sup>Diese Ansicht glaube ich auch festhalten zu müssen, nachdem ich die Entgegnung von Kretzschmer in diesen Jahrbüchern oben S. 361 ff. gelesen habe, die für den unbefangenen sicher den Stempel überzeugender Wahrhaftigkeit an sich trägt.]

gehend getrübter Gemeinschaft dar: sind sie doch wesentlich mit auf dem Boden Ihrer schönen und eindringenden Gellianischen Forschungen erwachsen, die der Gemeinsamkeit unserer Studien und unseres Strebens einen neuen Ausdruck verliehen haben. Möge Ihnen die δόσις όλλγη auch eine φίλη sein!

Die Untersuchung über Quellen und Methode des Nonius ist in einem weiteren und umfassenden Zusammenhange noch zu führen. Mir selbst fehlt es dazu gegenwärtig weniger an Lust als an der notwendigen Musze. Aber einen nicht unwichtigen Teil dieser interessanten Frage, die Betrachtung des Verhältnisses des Nonius zu Gellius attischen Nächten, habe ich wenigstens so weit untersucht, dasz ich die Mitteilung der gewonnenen Resultate in mehr als éiner Hinsicht für erheblich genug erachte, um damit in der anspruchslosen Form der Veröffentlichung in einer Zeitschrift besonders hervorzutreten. Es wird dadurch, wie ich hoffe, sowol mancher Fingerzeig auch für die Fortsetzung der Untersuchung in gröszerem Maszstabe gegeben als manches Schwanken in den Ansichten über den Umfang und die Art, wie Gellius von Nonius ausgebeutet worden sei, beseitigt werden. Freilich bleiben auch jetzt noch manche Zweifel ungelöst; aber für anderes ergibt die einsache und vorurteilssreie Betrachtung seste und mit mathematischer Sicherheit zu erweisende Ergebnisse, die wie für die Kritik beider Schriststeller, so für die Einsicht in die Art der Thätigkeit der späteren römischen Grammatiker überhaupt nicht unfruchtbar erscheinen werden. Besprochen ist zwar diese Frage nach den sorgfältigen Nachweisungen von Mercier in den Anmerkungen zu Nonius und nach der Zusammenstellung von Gerlach in der Vorrede zu seiner und Roths Ausgabe des Nonius S. XIII—XV kürzlich wieder sowol von Kretzschmer 'de A. Gellii fontibus part. I' (Leipzig 1860) S. 29-36 als auch von Lucian Müller 'de re metrica poet. Lat.' (Leipzig 1861) S. 25 - 28; .vgl. auch Mercklin in der Rec. der Kretzschmerschen Schrift in diesen Jahrb. 1861 S. 717 und in dem Dorpater Programm von 1861 'A Gellii noctium Atticarum capita quaedam ad fontes revocata' S. 7. 13. 15; aber dieser hat seinen Zwecken an den genannten Stellen gemäsz sich nur auf einige, wenn auch scharfsinnige und fruchtbare Bemerkungen über einzelnes eingelassen; jene beiden aber, deren Absicht darüber hinaus gieng, sind zu einem einigermaszen sichern Abschlusz nicht gelangt.

Kretzschmer hat mit Geschick und Scharfsinn seine Untersuchung an einzelne Stellen geknüpft; aber weil er diese nur vereinzelt betrachtete, ohne in die Gesamtanalyse der Arbeit des Nonius einzugehen, so entbehren seine Resultate zum Teil der genügenden Sicherheit und eines Gesamtergebnisses; Müller dagegen ist zwar von der Betrachtung des Nonius und seiner Arbeit im groszen und ganzen ausgegangen, aber er hat sie nicht eingehend und selbständig genug ins einzelne hinein durchforscht und aus unvollständigen und unsicheren Prämissen zu rasch Resultate gezogen. Während die Wahrheit jenes Urteils durch einfache Vergleichung der einzelnen Ergebnisse Kretzschmers und des Grades von Sicherheit, den er ihnen beizulegen vermag, mit den unten darzulegen-

den Resultaten erprobt werden kann, fordert Müllers Verfahren ein etwas näheres Eingehen.

Müller geht von der Betrachtung der Nachlässigkeit und der Dummheit des Nonius aus. An derselben zweiselt niemand, keiner hat sie mit schärferen Worten gegeiszelt als derjenige dem vor allen das Recht zu solcher Züchtigung zustand, Bentley in der Aumerkung zu Hor. serm. I 2, 129: 'sed quoties fatuus ille turpissime se dat, et auctorum loca prave et sinistre interpretatur?' Wer davon Beispiele zu haben wünscht, der sehe, wenn auch nicht alle gleich unzweifelhaft erscheinen auszer bei Müller selbst S. 28 f. nur bei H. A. Koch nach exerc. crit. (Bonn 1851) S. 17 oder bei Bücheler rh. Mus. XIII 596 f. XIV 444 ff. XV 434 ff. 1) oder bei Vahlen in Varr. sat. coni. S. 21 f. 173 (dazu kommt noch die Nachlässigkeit in der häufig ungenauen Entsprechung von Lemma und Beispielen, die Röper genau erwiesen hat Philol. XV 289 f.). Dasz man aber auch hierbei nicht das Kind mit dem Bade ausschütten dürse, zeigt Vahlen namentlich in Bezug auf Titelcitate vorsichtig und methodisch ebd. S. 199 ff. Aber nur auf sorgfältige Beobachtung hin wird man solche Grenzen des stupor und der levitas des Nonius ziehen dürsen, nicht auf eine willkürliche Behauptung wie die, mit der Müller seine Auseinandersetzung eröffnet, dasz Nonius in der Nachlässigkeit nicht so weit gegangen sein könne, den Artikel cor 195, 19 M. cor generis est neutri, ut dubium non est. mas-culini Ennius lib. XIII 'Hannibal audaci dum (cum al.) pectore de me hortatur | ne bellum faciam, quem credidit esse meum cor?' (ann. 373 f. Vhl.) dem Gellius VI 2 zu entlehnen, da gerade dieser in seiner ganzen Darstellung wie im Lemma diese Auffassung als einen groben Irtum des Cäsellius rüge. Aber mit Recht sagt Bücheler a. O. XIV 441 'die Irtümer und Dummheiten des Nonius sind fast unergründlich? 2): gerade hier hat, wie sich später ergeben wird, Nonius höchst wahrscheinlich den Gellius benutzt - und warum sollte er nicht? ist es denn etwas anderes, wenn er u. duodericesimo S. 100, 11, welcher Artikel, wie sich gleichfalls zeigen wird, aus Gellius V 4 stammt, schreibt: duodevicesimo, ita ut duodecimo. Varro humanarum rerum lib. XVI: \* mortuus est anno duodericesimo, rex fuit annos XXI.' Cato in quarto originum: 'deinde duodevicesimo anno' usw., während wir noch jetzt, trotzdem dasz das Kapitel lückenhast ist, aus der erhaltenen Partie und dem Lemma ersehen können, dasz Gellius an diesen Stellen einem grammaticus quispiam de nobilioribus gegenüber duo et vicesimo schrieb und rechtfertigte? Müller aber schlieszt aus jenem éinen Beispiel sogleich 'non tam multa quam vulgo creditur ex ipso Gellio hausisse Nonium, sed ex isdem potius atque illum fontibus ob similitudinem studiorum. Ein so gewonnenes Ergebnis kann zusällig richtig sein - aber quoique, nicht parceque. Wie

<sup>1)</sup> Beide bemerkten schon in gleicher Weise das auch von Müller angeführte Attianische devoro (u. devorare S. 98, 11).
2) Eins der ergötzlichsten Beispiele, wenn auch kein neues. S. 186, 29: viriatum dictum est magnarum virium. Lucilius lib. XXVI (Fr. 26 Corpet, 24 Gerlach) contra flagitium nescire (nostrae re Lachmann zu Lucr. S. 329) bello vinci a barbaro | viriato Hannibale, statt Viriato, Hannibale.

grosz man 'vulgo' das Masz der Benutzung des Gellius durch Nonius annimmt, weisz ich nicht, aber im ganzen ist es, wie ich nach dem Abschlusz meiner Untersuchung mich durch den Vergleich überzeugt habe. schon richtig von Mercier nachgewiesen. Müller polemisjert darauf gegen diesen, der (zu Nonius u. illicere 6, 16) behauptet hatte, dasz Gellius den Nonius ausschreibe, aber ihn nicht zu nennen wage 'quia is recentior'. Wenn Müller daber von 'quattuor exempla Nonii quibus ipsa continentur Gellii verba' spricht, so scheint er damit diejenigen bezeichnen zu wollen, in welchen Nonius des Gellius eigne Worte und seinen Sprachgebrauch als Belege anführt. 3) Aber schon das Beispiel (u. paelicis 6, 20), von dem Mercier ausgieng, so wie die ferner hier von ihm angeführten zeigen, dasz er in etwas weiterem Umfange von stillschweigender Beautzung unter wörtlicher Anführung spricht (für die Benutzung im allgemeinen nennt er den Artikel fures und die folgenden mit dem Zusatz 'et passim in toto opere', für wörtliche Anführungen auszer zweien der in Anm. 3 angeführten vier von Gerlach zusammengestellten Beispiele noch die Artikel apludas, intra, halucinari 69, 31, 530, 12, 121, 22, von denen nur der letzte, wie schon Mercier selbst z. d. St. scharfsinnig erkannte, zu jener Kategorie gehört; auch hier sagt er übrigens 'aetas ne nominatim laudaretur vetabat' und führt (abgesehen von halophantam 120, 8, worüber unten) auszer den Artikeln inauditum, intemperiae, singulum an 'apludas' und allgemein erweiternd 'alibi'). Doch sei dem wie ihm sei, begleiten wir Müller weiter bei der Prüsung der Ansicht Merciers. Er faszt zu dem Eude die Art der Excerpte des Nonius überhaupt etwas näher ins Auge. Bekannt sei es zunächst, dasz Nonius vieles aus den voraugusteischen Schriftstellern enthalte. Dies näher auszuführen war für Müller nicht notwendig: wir werden später darauf zurückkommen. Aus dem Augusteischen Zeitalter aber, sagt er, finden sich neben zahlreicher Benutzung des Vergilius keine anderen Erwähnungen als eine sechsmalige des Horatius, eine fünfmalige des Livius, eine dreimalige des Fenestella, doppelte des Celsus und Macer, je éine des Propertius, Gracchus, Hyginus, Atejus, Labeo, während er aus der Zeit vom Ende des Augustus bis auf Hadrian niemanden citiere als éinmal Masurius Sabinus aus Gellius - aber zu bemerken ist, dasz die Erwähnungen des Atejus (u. siticines 54, 26) und des Antistius Labeo (u. sororis 52, 1) unzweiselhaft nicht minder aus Gellius stammen, wie überhaupt eine solche Aufzählung erst dann zu einem wirklichen Resultat wird führen können, wenn so weit als möglich nachgewiesen sein wird, was Nonius davon eigner Lecture, was anderen Quellen verdankt; das war freilich weder Müllers Aufgabe, noch ist es hier die meinige; aber unbemerkt will ich nicht lassen, dasz er auch hier die fünf Anführungen des Livius offen-

<sup>8)</sup> Gellius I 17, 2 (angeführt bei Nonius u. intemperia 493, 5). VI 6, 1 (u. inauditum 129, 9). XIV 1, 24 (u. victurus 188, 5). XVIII 13, 6 (u. singulum 171, 17). Dazu kommt, wie ohen angeführt, VIII 3 fragm. (u. halucinari 121, 22). Ob auch u. vituperare 39, 14, u. penus 219, 28, u. nervi 215, 13 (u. nuntius 215, 10) von Gellius eignem Sprachgebrauch die Rede sei, wird unten erörtert werden.

bar dem Index entnommen hat: es wäre ihm sonst sicherlich nicht entgangen, dasz von diesen Anführungen nur zwei mit Sicherheit auf den
Geschichtschreiber Livius zu beziehen sind. Mit Uebergehung der gewöhnlichen Schreibfehler der Handschriften lauten sie: u. consortium
196, 11: Titus Livius: quaenam ista societas (suavitas codd.), quaenam
consortio est? (Livius VI 40, 18) und u. callis 197, 19: Livius libro XII
(XXII Lipsius, Mercier): nisi (nos hic Livius) pecorum modo per angustos (aestivos codd. Liv.) saltus et devias calles (XXII 14, 8). idem
sic frequenter. 1) Ueber das dritte Citat u. gelu 207, 29 musz sich
Müller schon Belehrung bei Otto Ribbeck holen, der unterstützt vom
Urbinas 308 des Nonius mit Sicherheit erwiesen hat, dasz dasselbe dem
Aiax mastigophorus des 'Titus Livius' angehöre, im Monatsbericht der
Berl. Akad. der Wiss. 1854 S. 45 f. und com. Lat. rell. S. XVIII. Sehen
wir uns nun einmal die übrigen beiden Stellen näher an. Sie lauten:

u. pullum 368, 25: T. Livius: vestis pulla, purpurea, ampla.

u. balteus 194, 15: Livius libro VIIII: auratae vaginae, aurata baltea illis erant.

Das erstere findet sich zwar bei Weiszenborn jetzt unter die Bruchstücke des Historikers aufgenommen (Fr. 70 S. XVI), und weder Hermann noch Düntzer noch Egger haben es unter die Bruchstücke der Odyssee des Livius Andronicus gestellt; dennoch aber gehört es sicher dahin:

· · · · · véstis – púlla púrpurea ámpla,

wozu am nächsten, wenn auch nicht bis ins speciellste zutressend zu stellen sein wird τ 225 χλαΐναν πορφυρέην ούλην έχε δῖος 'Οδυσσεύς, διπλην (vgl. ebd. 241 f. δίπλακα δῶκα καλήν, πορφυρέην, wobei pulcra statt pulla zu vermuten sein würde. σ 292 μέγαν περικαλλέα πέπλον ποικίλον. Θ 84 πορφύρεον μέγα φᾶρος).

Von dem andern Fragment sagt Gerlach im Index: 'hodie non exstat', wonach er es als einen in unseren Hss. untergegangenen Bestandteil des neunten Buchs des Livianischen Geschichtswerkes anzusehen scheint. Und unterbringen liesze es sich, wenn nur dort sonst irgend ein Zeichen für eine solche Lücke wäre, in dem vierzigsten Kapitel des bezeichneten Buchs, in der Schilderung der beiden Samniterheere, des goldenen und des silbernen, so dasz nur auch der Ausfall der entsprechenden Partie für die argentats anzunehmen wäre: duo exercitus erant, scuta alterius auro, alterius argento caelaverunt.. auratae vaginae,

<sup>4)</sup> Bei diesem Citat mache ich beiläufig darauf aufmerksam, dass bei Beispielen aus Livius gans ähnlich Priscianus sich ausdrückt XVIII § 172 S. 1170 P. Livius frequenter eitam sine contunctione septemderem et decemseptem, § 231 S. 1188 Livius frequenter in milites pro in singulos milites. Während für eine andere Partie des Priscianus sich unmittelbare Benutsung des Nonius nachweisen liess (Philol. XI 593 ff.), scheint dies auf eine gemeinsame Quelle für die Livianischen Citate hinzudenten, vgl. Servius zu Verg. georg. III z. A. nam et Livius frequenter innosat principia, s. auch Prisc. XVIII § 292 S. 1208 unde et assertio tam a servitute in libertatem quam a libertate in servitutem trahi significat, quod apud Livium in multis legimus locis. Charisius S. 59 P. 77, 17 K. et Livius in significatione scuti neutraliter saepius (clipeum sc.).

aurata baltea illis erant, [argentatae vaginae, argentata baltea his], tunicae auratis militibus versicolores, argentatis linteae candidae. Aber von einer solchen Lücke ist nirgend eine Spur zu entdecken, und der epischen Färbung der Worte entspricht ihr Saturnisches Masz, das bei einer kleinen Umstellung durchaus untadelhaft ist:

aurátaé vagínae, — báltea aúráta illís eránt.

Die Art des Citats, des einzigen in welchem Nonius ein bestimmtes Buch citieren würde, kann keinen Anstosz erregen: führt doch auch Priscianus unter einer Reihe von Bruchstücken der Livianischen Odyssee nur zwei mit Buchbezeichnung an und bei einem derselben (V \$ 16 S. 647 Livius in VI) fehlt, wie hier, der Name der Odyssee; aber den bestimmten Homerischen Vers, den Livius übersetzte, bin ich allerdings nicht im Stande nachzuweisen. Zwar γρύσεος ἡν τελαμών heiszt es in der Beschreibung des Schwertes des Herakles à 610, aber von der Scheide ist keine Rede, und der Plural passt hier ebensowenig als bei der Beschreibung des Schwertes, das der Phäake Euryalos dem Odysseus als Sühngeschenk verspricht & 403 und bei dem zwar von der Scheide, aber von einer elfenbeinernen, und vom τελαμών gar nicht die Rede ist. Anderwärts wo Waffen in der Mehrzahl von Homer erwähnt werden, sind keine Schwerter dabei, und die Stellen wo Schwerter genannt werden, wie z. B. die δύο φάσγανα π 295, vertragen nach dem Zusammenhange keine ausmalende Schilderung. Aber an andern Orten war eine solche wol anzubringen, wenn auch kaum an einer Stelle des neunten Buchs ), z. B. bei etwa erweiterter Aufzählung mehrfach vorkommender Gastgeschenke eder Preise, und wenigstens ähnliche Schilderungen von Schwertern, an die sich Livius dabei anlehnen konnte, bot die Illas: H 303 f. w aga φωνήσας δώπε ξίφος άργυρόηλον, | σύν πολεώ τε φέρων παι εὐτμήτω τελαμώνι. Α 29 ff. άμφι δ' άρ' ώμοισιν βάλετο ξίφος ' έν δέ οί ήλοι | χρύσειοι πάμφαινον, άτὰρ περί πουλεον ήεν | άργύρεον, χρυσέοισιν αορτήρεσσιν άρηρός. So läszt allerdings ein strenger Beweis sich hier nicht führen, aber um meine Ansicht als wahrscheinlich festzuhalten, wobei ich die Zahl VIIII preisgebe, brauche ich nur noch an die wolbegründeten Worte Mommsens über die starken Abwelchungen der Livianischen Uebersetzungen von ihren Originalen zu erinnern (R. G. I. 883), nebst der damit verknüpften 'bald platten, bald schwülstigen Behandlung'. Und somit blieben denn für den Historiker Livius, wie bemerkt, nur zwei von den fünf angeblichen Citaten bei Nonius übrig, und diese noch dazu in unmittelbarste Nähe aneinander gerückt, sicher aus derselben Quelle.

Schränken sich somit die Citate des Nonius aus der Livianischen Zeit etwas mehr ein als Müller annimmt, so macht er dann richtig gegen Mercier darauf aufmerksam, dasz auszer den namenlosen Citaten aus Gel-

<sup>5)</sup> Die Beschreibung des Kampfs mit den Kikonen V. 47 ff. bot dazu doch kaum einen Anknüpfungspunkt, eher noch die Gaben Marons mit den sieben Talenten 'des schöngebildeten Goldes' V. 202 — aber Waffen passen nicht wol zu dem Geschenke des Apollonpriesters, zum κρητήρ und den gefüllten Weinkrügen.

hius Apulejus sich éinmal, Serenus achtmal citiert finde, und dasz, abgesehen von einem Selbsteitat des Nonius, auch der éinmal (u. canalis 198, 5) citierte Gadullius Gallicanus mit dem von Fronto erwähnten Rhetor Gallicanus identisch und dieser Periode angehörig sein werde. Wenn er aber meint, der Name des Gellius sei 'incertas ob causas' unterdrückt, so scheint mir die Ursache vielmehr darin zu liegen, dasz Nonius, wie er nirgend die eigentlichen Quellen, aus denen er seine Zusammenstellungen zusammenschweiszte, nennt, so auch die Leser selbst nicht an den Orten unter ausdrücklicher Namensnennung auf Gellius hinführen wollte, wo er ihn wegen seines eignen Sprachgebrauches citierte. Die verhältnismäszig geringen Anführungen der Frontonianer bei Nonius und anderen Grammatikern aber erklärt Müller daraus 'quod commentarii, unde sua excerpserunt isti, eo ipso sunt nati tempore, quo auctores illi proveniebant', was in dieser Ausschlieszlichkeit nicht anzunehmen ist, da wenigstens manchen Grammatikern daneben zum Teil noch die Arbeiten älterer Gelehrten vorlagen, bei denen sie freilich auch kein Citat iener Späterlebenden finden konnten; dann aber macht er auch auf die Armut jener Zeit an erwähnenswerthen Autoritäten neben Fronto, Gellius, Apulejus, Serenus aufmerksam.

Wenn aber Nonius nicht selten Schriftsteller incertae oder minoris auctoritatis oder ähnlich nenne, so beziehe sich das nicht auf ihre Zeit. Das ist, wie sich ergeben wird, richtig. Müller citiert als einzigen Beweis dafür das (u. alvus 193, 23) auf ein Annalenfragment des Accius mit der Bezeichnung et alius auctoritatis obscurae folgende, nach Prisc. V § 33 S. 654 dem ersten Buche derselben Annalen angehörende Bruchstück. Aber hieraus läszt sich gerade nichts schlieszen, da man nach meiner Meinung nichts daraus ersieht als dasz Nonius nicht wuste, wem das Bruchstück angehörte: mit dem alius auctoritatis obscurae aber hatte er möglichenfalls nicht einmal den Verfasser des Bruchstücks selbst im Sinne, sondern in seiner tumultuarischen Weise denjenigen bei dem er es gefunden hatte — wenigstens lassen in dieser Beziehung manche der Anführungen von Bruchstücken, die aus anderen entlehnt sind, Zweifel zu.

Als seine eigne Ansicht über die Benutzung des Gellius durch Nonius gibt Müller dann schlieszlich an, er habe sich von ihm oder den 'magistri', denen er folgte, willkürlich vermehrter oder verkürzter Auszüge bedient. Das wird dann wieder kurzweg so begründet: 'maxime hoc apparet eis quae ex Claudii libro I petita habet Gellius volumine XVII (2) quaeque Caelio adscripta leguntur apud Nonium (p. 87. 113. 129. 405). haec enim cum ex ipso Claudii libro utilitatis causa se excerpsisse testetur ille, non facile aliunde quam ex ipsius libro in adversaria huius descendisse existimabimus. itaque fit probabile non maiore cura ab hoc habitum Gellium quam plerosque aevi illius compilatores, quorum ut libros ita memoriam intercidisse non est quod miremur aut indignemur.' Indem ich hiervon zunächst einfach Act nehme, da ich auf Müllers Ansicht wie auf jene Claudianisch-Cälianischen Citate später im Zusammenhange zurückkommen werde, beginne ich die Darlegung meiner eignen Ansicht mit einer Beobachtung, die ich trotz ihrer Einfachheit noch nirgend

ausgesprochen glaubte, bis ich alte Aufzeichnungen durchmusternd fand, dasz schon vor bald zwanzig Jahren der verewigte treffliche Schneidewin in seiner Anzeige der Gerlach-Rothschen Ausgabe des Nonius eben darauf hingewiesen hatte. So gebe ich sie denn zunächst, gern seiner gedenkend und andere an ihn erinnernd, mit seinen eignen Worten (Gött. gel. Anz. 1843 Nr. 70 S. 697 f.): 'Ref. zweifelt nicht, dasz fortgesetzte Studien der lateinischen Grammatiker noch zu bestimmteren Aufschlüssen über die Ouellen des Nonius führen werden. Er vermiszt unter anderem bei Hrn. Gerlach die Berücksichtigung einer Beobachtung, die ihm schwerlich entgangen sein wird. Nicht selten stöszt man nemlich auf ganze Schichten von Citaten aus éinem und demselben Schriftsteller, wie z. B. Varro S. 67, Sisenna S. 157 ff., Cicero S. 130 u. a., in fast ununterbrochener Folge. Hat diese Beobachtung auch nicht so fruchtbringende Folgen, wie die schöne Müllersche Entdeckung der Catoniana und Plautina im Festus, so führt sie doch darauf, dasz wir unter Nonius Führern auch an Specialglossarien oder Scholien zu einzelnen Autoren denken müssen, denen er mitunter genau folgte. Dies ist um so natürlicher anzunehmen, weil er selbst eine so grosze Unwissenheit verräth, dasz man nicht glauben kann, er habe die vollständigen Werke vor sich gehabt und sie im Zusammenhange gelesen, worauf auch naive Aeuszerungen führen wie S. 70, 4: adulterionem pro adultero Laberius Quoprino. quem si quis legere voluerit, ibi inveniet et fidem nostram sua diligentia adiupabit.

Die Naivetät dieser letztern Aeuszerung wird uns später noch in ihrem ganzen Glanze entgegentreten; Schneidewins Beobachtung durch die von mir früher dazu aufgezeichneten Beispiele zu ergänzen darf ich unterlassen, da sie sich jedem leicht ergeben; aber hinzusetzen will ich 1) dasz aus gewissen Schriftstellern und namentlich aus gewissen einzelnen Schriften diese Reihencitate in verschiedenen Abschnitten sich wiederholen; 2) dasz ossenbar auszer der Benutzung der von Schneidewin bezeichneten Hülfsmittel wenigstens einige dieser Quellen von Nonius selbst gelesen und excerpiert worden sind; 3) dasz Nonius diese Reihencitate nicht einmal gleichmäszig ineinander verarbeitete, sondern sich vielfach mit roher Zusammenstellung begnügte, da nicht selten derselbe Artikel aus verschiedenen Quellen ausgezogen sich wiederholt. Darauf näher im allgemeinen einzugehen musz ich mir versagen; dasz aber jene beiden Punkte für Gellius gelten, läszt sich sehr einfach erweisen und wird damit auch für die anderen Hauptquellen der gelehrten Zusammenstellung des Nonius wahrscheinlich.

Gehen wir zu dem Ende die Arbeit des Nonius nach der Reihe durch. Im ersten Kapitel de proprietate sermonum tritt uns von dem Artikel fures S. 50, 12 an gleich eine stattliche Reihe entgegen, die als unmittelbar aus Gellius, und zwar nach der Reihefolge der Bücher desselben, ausgezogen erscheint:

Nonius S. 50, 12 fures : Gellius I 18, 4 f. , 50, 20 ventorum proprietates : Gellius II 22

., 50, 24 Eurum . - - - \$ 7

| Nonius S. 50, 26 Austrum                           | ) \$ 14                |
|----------------------------------------------------|------------------------|
| ,, 50, 30 Circium                                  | : Gellius II 22 \$ 20  |
| ,, 50, 31 Boream                                   | S 14 S 20 S 9          |
| ,, 51, 4 peni                                      | : Gellius IV 1 § 2. 17 |
| ,, 51, 10 laevum <sup>6</sup> )                    | : Gellius V 12, 13     |
| darauf folgt der Artikel rudentes, dann            | 12, 10                 |
| ,, 51, 20 infesti                                  | : Gellius IX 12, 6     |
| ,, 51, 23 maturare                                 | : Gellius X 11         |
| ,, 51, 30 lictoris                                 | : Gellius XII 3        |
| ,, 52, 2 sororis                                   | : Gellius XIII 10, 3   |
| nach dem eingeschobenen Artikel lues               |                        |
| ,, 52, 11 humanitatem                              | : Gellius XIII 17      |
| nach dem wiederum nicht Gellianischen              |                        |
|                                                    |                        |
| ,, 52, 27 faciem                                   | : Gellius XIII 30      |
| ,, 53, 5 vestibula                                 | : Gellius XVI 5        |
| ,, 53, 18 bidentes                                 | : Gellius XVI 6        |
| nach dem eingeschohenen iugeri proprietatem weiter |                        |
| ,, 53, 33 faenus                                   | : Gellius XVI 12       |
| ,, 54, 9 recepticium                               | : Gellius XVII 6       |
| ,, 54, 26 siticines                                | : Gellius XX 2         |
| ,, 54, 32 iumentum                                 | : Gellius XX 1, 28     |
| ,, 55, 3 arcera                                    | : Gellius XX 1, 29.    |
| ,, 55, 5 arcera                                    | · Going MA I, AJ.      |

Nonius hat dabei das vorliegende Original stark umgeschmolzen, auch einzelne Zusätze aus eigner Lecture oder aus anderen ähnlichen Quellen gegeben - aber dasz diese ganze, nur vereinzelt unterbrochene Reihe von zwanzig Artikeln nach der Reihefolge der Bücher und, mit Ausnahme der letzten Artikel aus dem ersten und zweiten Kapitel des zwanzigsten Buchs des Gellius, auch der Kapitel auf ein bei zusammenhängender Lectüre veranstaltetes Excerpieren hinweist, liegt offen zutage. Was die einzelnen unterbrechenden Artikel betrifft, so finden sich die übrigen da eingeschoben, wo mehrere Artikel aus demselben Gellianischen Buche excerpiert sind, also wol absichtlich, um die Quelle zu verstecken, und es legt das die Vermutung um so näher, dasz das zwischen Excerpte aus dem fünsten und dem neunten Buch mitteninne gestellte Lemma rudentes vielmehr ein Rest aus dem achten Buche ist, das Nonius, wie andere Stellen ergeben, noch vor sich hatte. Damit verträgt sich sehr wol die Bezeichnung sapientissimi unter rudentes, für welches ich vorläufig nur auf das in tractatibus nobilium philosophorum unter ventorum proprietates verweise (vgl. unten); der Artikel kann sehr wol aus dem vierzehnten Kapitel des achten Buchs stammen, in welchem nach dem Lemma unter anderem a P. Nigidio (auf den das sapientissimi ebenso wol passt) origines vocabulorum exploratae sich befanden. Dafür spricht

<sup>6)</sup> S. die scharfsinnige Nachweisung von Mercier zu der Stelle, die nun, wenn es dessen noch bedürfte, durch die sogleich darzulegende Beobachtung völlig gesichert erscheint; daneben ist eine andere Quelle benutzt, die den Enniusvers (und die Definition?) hergab.

aber um so mehr, dasz Nonius auch für die beiden nächsten Excerpte aus den beiden unmittelbar folgenden Büchern u. infesti und u. maturare sich gleichfalls gerade Stellen ausgesucht hat, in denen Gellius Nigidiana behandelte. Möglich freilich ist es auch, dasz der Artikel derselben Quelle entstammt, welcher der Zusatz u. laevum und wol auch die anderen hier eingeschobenen Lemmata verdankt werden.

Sehen wir noch etwas näher in die Werkstatt des Nonius, so tritt uns seine Nachlässigkeit gleich bei dem Artikel fures entgegen, wo er die von Gellius in indirecter Rede angeführten Worte des Varro demselben in dieser Form als unmittelbarcs Citat beilegt; der von Nonius beigefügte Homerische Vers knüpft, wie Mercklin in diesen Jahrb. 1861 S. 717 bemerkt hat, an das Gellianische κλέπτης an, wie dergleichen Homerische additamenta sich mehrfach bei ihm finden und gleich wieder u. Austrum und Boream, an letzterer Stelle durch das Gellianische eumque propteren quidam dicunt ab Homero αίθρηγενέτην appellatum (Il 22, 9) unmittelbar hervorgerufen. 7) Wie wenig er aber auf genaue Wiedergabe bedacht war, zeigt z. B. die Umschreibung der Nigidianischen Worte bei Gellius IX 12, 6 u. infesti, obwol er hier ausdrücklich Nigidius citiert; ganz umgeschmolzen erscheinen ferner die entsprechenden Gellianischen Stellen u. maturare, humanitatem, faciem, vestibula, bidentes. Nach seiner Weise und doch sicher wieder nur aus dem Grunde seine Quelle zu verstecken wirft er u. faciem die Reihefolge der Beispiele um; bei Gellius folgen sie in der Reihe: Pacuvius Sallustius Plautus, bei Nonius: Plautus Pacuvius Sallustius; von Plautus vier Versen werden dabei nur zwei mitgeteilt, Sallustius und Pacuvius mit einer sich häufig findenden Nachlässigkeit, die aber möglichenfalls wenigstens zum Teil den Abschreibern zur Last fällt, je um ein Wort gekürzt; in dem faciem, totius corporis formam, πρόσωπον, id est os, posuit antiquitas prudens; ut ab aspectu species et a fingendo figura, ita a factura corporis facies, verglichen mit den Worten des Gellius . . quidam faciem esse hominis putant os tantum et oculos et genas, quod Graeci πρόσωπον dicunt, quando facies sit forma omnis et modus et factura quaedam corporis totius a faciendo dicta, ut ab aspectu species et a fingendo figura. zeigt sich seine sorglose Willkür; unter restibula findet sich auszer einer bei Gellius nicht erwähnten Wortbedeutung zu Anfang (vgl. Kretzschmer a. O. S. 33 f.) am Ende eine Ciceronische Stelle aus dem orator (§ 50) hinzugesetzt, welche Schrift von Nonius nebst den Büchern de oratore vielfach excerpiert worden ist; ein ähnlicher Zusatz aus der letztern Schrift (II § 226) findet sich in unserer Reihe unter recepticium gleichfalls am Ende des Artikels (vgl. z. B. dann gleich in der Nähe u. infans 55, 33 zu Anfang und zu Ende, ferner die Reihenexcerpte von cinnus 59, 30 bis sanniones 61, 4, auf welche acht Artikel, beiläufig bemerkt, eine

<sup>7)</sup> Eine von den beiden an letzterem Orte angeführten Homerischen Stellen bietet bald darauf (II 30, 8) auch Gellius. Möglich dasz Nonius sie von Probus entnahm; vgl. Kretzschmer a. O. S. 88. Mercklin im angef. Programm S. 13.

ähnliche Citatenschicht von sechs Artikeln aus dem in derselben Art besonders bevorzugten ersten Buche von Varro de re rustica folgt); unter bidentes wird ein Zusatz aus Laberius gegeben, den auch Macrobius (Sat. VI 9) bei Gellius nicht las; Nigidius Figulus, der bei Gellius für bidentes citiert wird, wird von Nonius für bidental angeführt, ob nach der andern Quelle, die durch die Anführung des Laberius angezeigt ist, bleibt dahingestellt, da sich das hier gesagte auch aus Gellius zusammenstümpern liesz (vgl. Kretzschmer a. O. S. 34). Wie sehr Nonius häufig den Schein unmittelbarer Benutzung der Originalquellen sucht, wo er Gellius ausschreibt, zeigt sich schlagend durch den Artikel sororis, der ganz so laulet: sororis appellationem veteres eleganti interpretatione posuerunt, itaque maxime (maximi Junius) iuris scriptores exprimendam putaverunt. Antistius Labeo 'soror' inquit 'appellata est, quod quasi seorsum nascitur separaturque ab ea domo in qua nata est.' Wie sehr aber die Entscheidung der Frage nach der Herkunst der einzelnen Artikel durch die einfache Darlegung des Sachverhalts gefördert wird, während anderseits trotzdem noch zweifelhafte Punkte übrig bleiben, zeigt der Artikel faenus: Mercklin (s. diese Jahrb. 1861 S. 717) wird gewis nun nicht mehr behaupten wollen, dasz Nonius hier ausschlieszlich den Varro benutzt habe; Nonius hat einen Teil der bei Gellius erhaltenen Varronischen Definition aus dem dritten Buche der Schrist de sermone Latino in die seinige herübergenommen und das Varronische Citat dem entsprechend verkürzt; dasz er wegen des hinzugesetzten nam et Graece ronog dicitur απὸ τοῦ τίκτειν quod est parere Varro selbst doch wenigstens dabei benutzt haben sollte, wie Kretzschmer a. O. S. 34 annimmt (vgl. Paulus u. fenus S. 86, 1 M.), so dasz Nonius wie Verrius und Gellius aus Varro geschöpft hätte, ist freilich möglich: die Varronische Schrift de sermone Latino findet sich nur noch éinmal citiert unter habitare 318, 23; hat Nonius die Bemerkung irgendwo anders her entlehnt, so hat er sie aus der Quelle, die ihm den Artikel mutuum a faenore hoc distat 439, 15 lieferte, wo sie wiederkehrt, und dürfte man nach unserer Stelle anneh-. men, dasz diese Varro de serm. Lat. wäre 8), so würden bestimmt auf dieselbe Quelle auch andere Artikel desselben Abschuittes zurückgehen, und damit würde das sonstige Verschweigen derselben wol zusammenstimmen; aber wie Nonius auch unter parere etiam viros dici posse 464, 21 einen Homerischen Vers zur Erhärtung eines entsprechenden griechischen Gebrauchs ansührt, den er wie die früher erwähnten Homerischen Belegstellen sehr wol aus eigner Lecture schöpfen konnte, so ist auch hier wie an ähnlichen Stellen ein Zusatz aus eigner Kenntnis des Griechischen wol denkbar; die Veranlassung zu einem solchen Zusatze lag um so näher, da Gellius als Quelle des hier excerpierten Kapitels zu Anfang des Cloatius Verus Bücher verborum a Graecis tractorum nannte und aus denselben mit Misbilligung eine Etymologie des Hypsicrates mitteilte (quasi φαινεράτωρ από τοῦ φαίνεσθαι έπὶ τὸ χρηστότερον), welche von Nonius nach dem Vorgange des Gellius gemisbilligt diesen zur Anführung einer seiner

<sup>8)</sup> Man könnte auch hier an Probus denken.

Ansicht gemäszen griechischen Parallele bestimmen konnte — dasz diese Anführung freilich selbst eine Reminiscenz ist, wird sich, wie jetzt die Acten liegen, weder beweisen noch bestreiten lassen.

Sei es dasz der Plan und die Methode seines Verfahrens dem Nonius zu Anfange seiner Schrift noch nicht ganz feststand, sei es dasz er absichtlich eine andere zusammenhängende Reihe von Citaten aus einer andern Quelle unterbrechen wollte, sei es dasz er Gefallen daran fand. gleichsam ein paar eben daher entlehnte Accorde dem eben betrachteten Gellianischen Potpourri vorauszuschicken: auszer ein paar vagen und unsicheren Anklängen, die nur entfernte Anknüpfungen an Gellius bieten (u. putus 27, 22: Gell. VII 5; mulierosi 28, 24: Gellius IV 9, vgl. Mercklin im angef. Programm S. 15; privum 35, 19: Gellius X 20, 4) erscheinen als offenbar Gellianisch die Artikel peliceos (paelicis, vgl. Halm emend. Valer. S. 6) 6, 20 verglichen mit Gellius IV 3, 3 (s. Kretzschmer S. 30), wo auch die sapientes die Quelle andeuten, und fratrum 35, 33 verglichen mit Gellius XIII 10, 4; Nigidius wird hier als Quelle genannt, aber das acutissime weist zurück auf Gellius Lob non minus arquto subtilique έτύμφ, nemlich als des Labeo Ableitung von soror, die wir bald darauf von Nonius benutzt fanden; charakteristisch für den unsichern, umhertastenden Anfang scheint es mir, dasz diese beiden zuerst benutzten Gelliusstellen ἀποσπασμάτια vom Schlusse der betreffenden Kapitel sind.\*) Nach jener Reihe aber findet sich in diesem Abschnitt keine weitere Benutzung des Gellius — denn für proletarii 67, 18 liegt kein Anzeichen unmittelbarer Berührung mit Gellius XVI 10 vor, der unten 155, 19 unter demselben Artikel benutzt ist.

Noch anschaulicher wird des Nonius Verfahren im zweiten Abschnitte de honestis et nove veterum dictis per litteras. Durch das ganze Alphabet hindurch hat er hier fast unter jedem Buchstaben mehrere Gellianische Stellen unmittelbar nacheinander und unter Beobachtung ihrer Reihefolge im Original eingerückt. Ich stelle diese Entlehnungen aus dem ganzen Abschnitt zunächst zusammen, indem ich die unmittelbar aufeinander folgenden Artikel durch eine gemeinsame Klammer bezeichne:

A apludae 69, 31 : XI 7, 5
adulterio 70, 5 : XVI 7, 1 f.
B bovi[n]atores 79, 25 : XI 7, 9
C cis(s)ium 86, 30 : VI 11, 6
celeratim 87, 2 : XII 15 (celatim)
copiantur 87, 5 : XVII 2, 9

<sup>9)</sup> Bei Nonius 39, 14 vituperare dictum est vitio d'are, tamquam culpse vel displicentiae. Terentius in Andria: 'nunc quam rem vitio dent quaeso animo uttendite.' et in sequentibus: 'id isti vituperant factum.' lectum est autem et vitium d'are, hoc est uni cuique rei culpam applicare (?), sed hoc in incertae auctoritatis scriptoribus invenitur denkt Mercier an Gellius XI 13, 10 hace ego, inquit, admonui non ut C. Graccho vitio d'arem; so passt das Beispial nicht — aber allerdings findet sich vitium in einigen Hss., die nicht der Classe der jüngst interpolierten angehören, der zweiten Hälfte des Vat. 3452 und einem Sangerman. 643, und so mochte auch Nonius lesen.

darauf, nach einem dazwischenliegenden Artikel, conpluries 87, 15, wie es scheint, noch eine nachträgliche Benutzung von Gell. V 21, 16 f., ein in die Augen fallender Buchschlusz; das erste Catonische Beispiel ist nicht aus Gellius entlehnt, woher seinem minus usitatum das frequenter des Nonius entgegengesetzt sein mag.

```
D_iduodevicesimo 100, 11 : V 4<sup>10</sup>)
  diurnare
                   100, 17 : XVII 2, 16
   duritudo
                   100, 21 : XVII 2, 20
  delicia •
                   100, 24 : XIX 8, 6
E/elucificare
                   106, 20 : X 17, 4
   exigor
                   106, 23 : XV 14
   edulcare
                  106, 25 : XV 25, 2
   equitem
                   106, 28 : XVIII 5, 4 ff.
  eguitare
                  106, 32 : XVIII 5, 9 f.
F , flavissas
                  112, 29 : II 10
  formidolosus
                  113, 4: IX 12, 1. 9
  lfrunisci
                  113, 7: XVII 2, 5 ff. ")
H halucinari
                   121, 20: Gell. lemma VIII 3 (s. Mercier z. d. St.)
I/inauditum
                   129, 9: VI 6, 1
  infestum
                   129, 13 : IX 12, 4 f.
  ianarum
                   129, 18 : IX 12, 20 ff.
                   129, 22 : XVII 2, 3
   inlatebrare
  inimicitia
                   129, 25 : XIX 8, 6
L (laboriosum
                   133, 22 : IX 12, 10
  lutescit
                   133, 24 : XVIII 11, 4
M. memordi peposci pepugi spepondi 140, 21 : VI 9
                   140, 28 : IX 12, 13 f.
  mendicimonium moechimonium manuatus 140, 31 : XVI 7, 2
Ninidulantur
                   145, 5: III 10, 5
                   145, 8: IX 12, 19. 21
  nescium
  noctescere
                   145, 10 : XVIII 11, 4
O opuliscere
                   148, 17 : XVIII 11, 4
                   153, 10 : X 24
P(proximi
 properatim
                   153, 14 : XII 15, 1
  proletarii
                   155, 19 : XVI 10, 1. 10
  profligare
                   160, 23 : XV 5
R recentari
                   167, 16 : XV 25, 1
S saltuatim
                   168, 9: XII 5, 1 (?)
                   168, 21 : IV 20, 11
  (strigosus
                   168, 28 : IX 12, 7 f.
  suspiciosum
                   168, 33 : IV 17, 4 (vgl. Mercier z. d. St.)
  subices
  scraptas scrupedas strictivellas 169, 6 : III 3, 6
```

<sup>10)</sup> Aus Nonius ist offenbar auch die Catonische Stelle in die Lücke bei Gellius hineinzusetzen. 11) Da hier Gellius unmittelbar von Nonius benutst ist, wird es um so zweifelhafter, ob dieser die an erster Stelle citierten Lucilianischen Worte mit Mercklin im angef. Programm S. 13 dem Probus verdankt.

```
singulum 171, 17 : XVIII 13, 6
somniculosus 172, 28 : IX 12, 11?

V verrucam 187, 22 : III 7, 6
vibices 187, 27 : X 3, 17
vellicatim 187, 32 : XII 15, 2
victurus 188, 5 : XIV 1, 24
virescit 188, 8 : XVIII 11, 4
```

Ueberblicken wir diese Reihe, in der einzelne, sonst zweiselhaste Entlehnungen (z. B. das einfache Laberiuscitat u. elucificare, das bei Gellius in einem gröszern Zusammenhange und nicht wegen des von Nonius ausgezeichneten Wortes steht 12)) durch das aufgedeckte Verhältnis geschützt werden, so erscheint darin bis zum P dasselbe streug gewahrt, und überhaupt nur in den Buchstaben P und S treten einzelne Abweichungen hervor. Aber auch diese mindern sich noch und verschwinden fast ganz bei genauerer Betrachtung. 18) In jenem folgt auf die beiden aus Gellius entnommenen Artikel (über properatim s. u.) nach zwei anderweit entlehnten proletarii aus einem spätern Buche des Gellius als jene entnommen und sicher nirgend anders woher, da abgesehen von dem verstümmelten Enniuscitat, das für Nonius auch wol sonst zu haben gewesen wäre, die mitgeteilte Definition mit den von Gellius dem Julius Paulus in den Mund gelegten, also in dieser Fassung entlehnten Worten übereinstimmt; nach einer ganzen Reihe anderer Artikel, unter welchen priva wie oben 35, 19 privum ohne Bezug auf Gell. X 20,4 ist, folgt dann profligare, eine offenbare Verarbeitung (s. auch Mercier z. d. St.) von Gellius XV 5 14), demnach aus dem dem letzten Excerpt vorhergehenden Buche; aber dieser Artikel enthält zugleich neben der aus Gellius entlehnten Bemerkung über den Gebrauch des Wortes selbst und drei demnach sicher eben daher entnommenen Ciceronischen Stellen ein bei Gellius nicht

<sup>12)</sup> Ebenso, und anderes der Art findet sich auch sonst, wird in diesem Abschnitt aus einer von Gellius wegen ihres Inhalts citierten Varronischen Stelle ein Stück wegen des Wortes nidulantur (145, 4) ausgehoben, wobei wieder das indirecte, vielleicht nicht einmal wörtliche Citat als directe Fassung des Varro erscheint: Varro hebdomadon primo: dies deinde illos, quibus halcyones hieme (anni add. Gell.) in aqua nidulantur, eos quoque septem esse dixit (dicit Gell.). Aehnlich verhält es sich mit den u. verrucam und u. vibices excerpierten Catonischen Stellen.

<sup>13)</sup> Wenn auf copiantur 87, 5 nach einem dazwischenliegenden Artikel conpluries 87, 15 folgt, so ist die Erklärung und das erste Catonische Beispiel in demselben nicht Gellius entlehnt. Dagegen ist das zweite Catonische Beispiel und das Plautinische in der beliebten umgekehrten Ordnung wahrscheinlich aus Gellius V 21, 16 f. (und eben als solcher Nachtrag auszerhalb der Reihefolge der Excerpte) nachträglich angefügt, wofür namentlich die gleichmäszige Auslassung des izm in dem Plautinischen Verse (Persa 534) an beiden Orten spricht; die Catonische Stelle ist bei Nonius verkürzt; das in castris dagegen, welches unseren Gelliushse, fehlt, kann nach alteros ausgefallen oder ein Zusatz des Nonius sein. An Gellius selbst, nicht an eine dritte gemeinsame Quelle zu denken, veranlaszt mich auch, dasz die Worte bei Gellius loco conspicuo am Schlusz nicht nur des Kapitels, sondern des Buches stehen.

vorkommendes Citat aus Cicero Tuscul. V, mit dem Nonius eine von ihm eben nach Gellius Vorgange sehr hart verdammte Anwendung des Wortes belegt (Cicero tamen usw.): der nächstfolgende Artikel bringt neben Varrocitaten gleichfalls ein Citat aus den Tusculanen, der nächste nur eins aus dem orator, und nach einem dazwischenliegenden folgen wieder Artikel mit je éinem Beleg aus Cic. de finibus und aus Tuscul. V15): so hat also Nonius dies Excerpt auszerhalb der Reihefolge der Bücher, das ohnehin selbst auch Ciceronische Stellen darbot, wol absichtlich an die Spitze einer Reihe Cicerouischer Excerpte in Folge des aus den Tusculanen angemerkten Gebrauchs gestellt; für den Art. proletarii ist dagegen ein solches Motiv nicht ersichtlich und er erscheint einfach als ein verschobenes Excerpt. Ware nicht dieses Pracedens und wenigstens eine analoge Erscheinung am Schlusse des S vorhanden, so würde ich den ersten und von der Hauptmasse der Gellianischen Excerpte im S durch drei der Varronischen Satirenmasse entnommene Lemmata getrennten Artikel dieses Buchstaben saltuatim auch nicht mit einem Fragezeichen hierher gesetzt haben, da Sisenna oder vielmehr Sisennianische Glossen von Nonius nicht selten (und zwar nicht nur an der von Schneidewin angemerkten Stelle schichtenweis) benutzt worden sind; so aber glaube ich diese Glosse nicht unwahrscheinlich indirectem Erwerbe beizählen zu können. Es wäre das kaum wichtig genug, darüber nur so viel zu sprechen, wenn es nicht mit einigen weiter führenden Beobachtungen zusammenhienge. Es hat nemlich Nonius für diesen Abschnitt einige Kapitel des Gellius, die ein besonders reiches Material für seinen Zweck der Zusammenbringung von honesta et nove veterum dicta boten, mit Vorliebe und mit ziemlicher Vollständigkeit ausgebeutet: so z. B. stammt seine ganze Kenntnis des viermal und ausschlieszlich in diesem Abschnitt (u. noctescere, opuliscere, virescit und ohne Nennung des Namens u. lutescit) citierten Furius (an der ersten Stelle Furius poematis, etsi est auctoritatis incertae, vgl. 'lutescit honeste dictum in poematis, tametsi auctoritatis sit ignobilis') in poematis aus den bei Gellius XVIII 11. 4 mitgeteilten sechs Versen. 16) Ebenso verhält es sich mit

<sup>15)</sup> Auch ununterbrochene Reihencitate aus den Tusculanen allein finden sich: so nach zwei Art. aus de orat. (dem ersten noch ein anderes Ciceronisches Citat angehängt) fünf solche Artikel 92, 26 ff., im letzten Varronische Satirencitate voran, was ein Vorläufer davon ist, dasz der nächste Artikel nichts als din Varronisches Satirencitat bietet; aus den drei letzten Büchern der Tusc. acht Artikel uno tenore 443, 2 ff. (bei dem siebenten ein Vergiliuscitat, der neunte dann eine Vergilianische Glosse).

<sup>16)</sup> Die beiden nicht berücksichtigten Verse sind sicut fulica levis volitat super aequora classis, spiritus eurorum viridis cum purpurat undas.

In dem ersten dieser Verse fällt der Proceleusmaticus auf, der auch im ersten Fusze nicht zulässig ist (vgl. Vahlen rh. Mus. XVI 582 f. Bergk in diesen Jahrb. 1861 S. 617 ff., welche die Frage eingehender erörtern als L. Müller de re metr. S. 137 f.), obwol er geade hier eine gewisse Entschuldigung finden könnte in absichtlichem Nachmalen der schnellen Bewegung durch das Metrum. Man hat allerlei Aenderungen versucht, z. B. hic fulica, sicut hiulca, sicut fulca, s. die Anm. von Gronovius (vgl., auch von Cramer

den Anführungen aus XVII 2, welches Kapitel auszerhalb dieses Abschnitts nur noch éinmal (vgl. unten) benutzt erscheint u. subnizum 405, 25, innerhalb desselben fünfmal u. duritudo mit einem Catonischen Citat, die anderen Male wie u. subnizum mit Stellen des Claudius Quadrigarius (u. copiantur, diurnare, frunisci<sup>17</sup>), inlatebrare) ohne allen Zweifel, wie unsere Zusammenstellung zeigt, aus Gellius entlehnt, obwol Nonius statt des ersten Buchs der Annalen des Claudius Quadrigarius an vier Stellen des Calius erstes Buch citiert; an der fünsten Stelle u. diurnare scheint Nonius die citierten Worte als Eigentum des Gellius angesehen zu haben (diurnare honestum verbum pro diu videre, ut apud veterem prudentem auctoritatis incognitae), was bei unaufmerksamer und gedankenloser Lecture sehr leicht möglich war, da der Name Q. Claudi nur éinmal (§ 2) erscheint, dann Stellen aus ihm und Gellius Bemerkungen dazu, abwechselnd und in den Hss. absatzlos, folgen: so ist denn auch ersichtlich dasz, wenn Nonius sich hier éinmal verlas, das auf alle seine Excerpte gleichmäszig übergieng. Und wie liederlich er gerade hier gelesen, dafür bietet auch der Artikel inlatebrare einen Beweis, wie von Kretzschmer S. 33 scharssinnig gezeigt ist:

Gellius XVII 2, 3
'arma plerique abiciunt atque inermi inlatebrant sese.' inlatebrant
verbum poeticum visum est.

Nonius 129, 25 arma plerique abiciunt atque inermis in latebras se inlate-

hran t

Mit Recht zweifelt weder er noch Lucian Müller, dasz auch das schon erwähnte Citat am Ende des Art. subnizum, das demselben offenbar als Nachtrag angefügt ist, dem Gellius entlehnt sei: es spricht dafür auszer

<sup>s. d. St. angemerkt, G. J. Vossius Arist. II 38, I 252 f. Förtsch). Die Anmerkung von Gronovius schliesst: 'Varro in Bimargo (l. Bimarco; fr. 12
Oehler, 8 Vahlen) similitudinem captabat aliunde, nimirum ut levis tippula lymfon, λυμφῶν, frigidos transit lacus, quod citat Nonius.' Die levis tippula (tipulla? tippulla? vgl. Müller zu Paulus S. 366, 5. Vahlen coni. in Varr. sat. S. 136 f. Bücheler rh. Mus. XIV 451) kommt aber mit diesem sollennen Beiworte häufiger vor, und mit Recht sagt Bücheler a. O., dass die Leichtigkeit des Thierchens sprüchwörtlich war, vgl. Nonius 180, 10 animal levissimum usw., wosu ausser der ebendaher entlehnten Stelle des Bimarcus citiert wird Plautus: 'leviores quam tippula', vgl. dens. im Persa 244 (II 2, 62) neque tippulae levius pondust quam fides lenoniae. Und bei Paulus a. O., der diesen Vers anführt, heiszt es: bestiolae genus sex pedes habentis, sed tantae levitatis, ut super aquam currens non desidat. Danach vermute ich, dasz Varro nicht 'similitudinem captabat aliunde' als Furius, sondern dass auch bei diesem gestanden habe:</sup> 

ut tippula levis volitat super aequora classis.

Wahrscheinlich hat man, um den vermeintlichen metrischen Fehler ut tippula su corrigieren (oder wegen des volitat, wozu man einen Vogel verlangte?), einen wirklichen Fehler in den Vers hineingebracht. Bei Nonius u. tippula freilich (der im T dieses Abschnitts keine Gellianische Glosse hat) findet diese Vermutung keine Bestätigung; aber auch wenn er so bei Gellius las, folgt noch nicht, dasz er es in einer aus einer andern Quelle geschöpften Glosse anmerkte. Und vielleicht fand oder schrieb Gellius bereits selbst: sicut fuica.

17) Hier ist ein Zusatz aus Lucilius gemacht, der nicht aus Gellius stammt.

der sonst unerklärlichen Uebereinstimmung des Citats - denn den Gedanken, wortliche Entlehnung aller dieser Stellen aus Calius durch Claudius zu statuieren, weist Kretzschmer selbst mit Recht zurück - noch die Gleichförmigkeit in der Erklärung: sublimi et supra nixo bei Gellius, sublime hoc est susum nixum bei Nonius. Aber das falsche Citat, wie Kretzschmer bemerkt, ist hier um so auffallender, weil Nonius die Stelle vollständiger bietet als Gellius, also selbst das Original (oder mindestens noch eine andere Quelle, in der die Stelle ausgeschrieben war) eingesehen haben musz. Und freilich so scheint es. Denn Gellius gibt: 'ea' inquit 'dum fiunt, Latini subnixo animo', quasi sublimi et supra nixo, Nonius: ea (et vg.) Latini subnixo animo ex victoria inerti (et victoriae certi Canter) consilium ineunt. Aber hier fallt zunächst auf, dasz Nonius den Anfang der Stelle, deren Ende er durch eine nochmalige eigne Nachforschung ergänzt haben soll, durch Auslassung der Worte dum funt vollständig verstümmelt hat, und so kurz die Citate des Gellius zum Teil sind, so unverständlich und dem Sinne nach unvollständig ist keins - ich zweisle nicht, dasz Nonius sich auch hier mit ihm allein begnügte, nur hatte er ein vollständigeres Exemplar vor sich, das ihm darbot: ea dum fiunt, Latini subnixo animo sex victoria inerti (?) consilium ineunt. subnixo animo] quasi sublimi et supra nixo, eine Emendation die sich ebenso sehr durch die ganzen bisher dargelegten Verhältnisse empfiehlt als durch die Leichtigkeit in diplomatischer Beziehung und durch die Vergleichung mit den anderen Erklärungen des Gellius an dieser Stelle, in denen das betreffende Wort, wenn es nicht am Ende des ausgehobenen Satzes steht (und auch hier könnte man an eine in den Hss. ausgefallene Wiederholung denken, z. B. § 5 frunisci, \$ 9 copiantur) oder nur eine einzelne Glosse ist (wie \$ 10 sole occaso), noch besonders herausgehoben erscheint. 16)

Auf diese Claudianischen Citate stützt auch L. Müller seine weitere Ausführung in Betreff des Verhältnisses des Nonius zu Gellius: 'usus antem Nonius,' sagt er 'ut mihi quidem videtur, excerptis librorum Gellii, quae ipse sive quos est secutus magistri pro libidine vel imminuerunt vel auxerunt. maxime hoc apparet eis quae ex Claudii libro I petita habet Gellius volumine XVII (2) quaeque Caelio adscripta leguntur apud Nonium (p. 87. 113. 129. 406). haec enim cum ex ipso Claudii libro utilitatis causa se excerpsisse testetur ille, non facile aliunde quam ex ipsius libro in adversaria huius descendisse existimabimus. itaque fit probabile non maiore cura ab hoc habitum Gellium quam plerosque aevi illius compilatores, quorum ut libros ita memoriam intercidisse non est quod miremur aut indignemur.' Abgesehen von der letzten Behauptung, da wir doch durch Erhaltung auch der anderen Quellen des Nonius die vielen von ihm

<sup>18)</sup> Dies schlieszt nicht aus, dasz anderwärts Nonius aus dem Original oder einer andern Quelle ausführlicher referiert als Gellius: vgl. XI 15, 7 populabundus agros ad oppidum pervenit mit Nonius 471, 22 protinus agros populabundus ad Nuceriam convertit, wo das protinus doch als Ergänzung, Nuceriam vielleicht nur als sinn-, nicht wortgetreu ansusehen sein wird.

citierten werthvollen Reste der alten Litteratur in reinerer und jedenfalls zum Teil in etwas vollständigerer Gestalt vor uns haben würden, habe ich dazu nur zu bemerken, dasz unmittelhare Beuutzung des Gellius durch Nonius ohne das Mittelglied anderer 'magistri' schon nach dem bisher betrachteten mir vollständig erwiesen scheint und dasz die Art der Benutzung in der von Müller angegebenen Weise (neben dem 'imminuere' und dem meist durch Anfügung anderswoher entlehnter Bestandteile entstehenden 'augere' kommt hier noch die nicht selten von Unverstand zeugende und mit Durcheinanderwerfen aller Bestandteile verbundene Umschmelzung des Originals in Betracht) sich aus vielen anderen Beispielen mit eben der Sicherheit erhärten läszt als aus dem einzigen welches Müller als besonders beweiskräftig hervorhebt. Im einzelnen liesze sich hier über die beim Excerpieren befolgte Methode noch manches vermuten, ohne dasz darüber zur Gewisheit zu gelaugen und etwas irgend erhebliches zu gewinnen wäre. - Ebenso ist IX 12 fast ausschlieszlich (vgl. noch 51, 20) und beinahe erschöpfend in diesem Abschnitte in seine Atome zerlegt, u. formidolosus, infestum, ignarum, laboriosum, metus, nescium, suspiciosum, und ich habe daher geglaubt auch den Art. somniculosus mit dem entsprechenden Beispiel aus Laberius nicht übergehen zu dürsen, obwol er eine Abweichung von der Regel der Anordnung bietet und daher allerdings zweiselhaft bleiben musz; für die Aufnahme von gratiosum 118, 21 hat dagegen die Erwähnung in demselben Kapitel § 1 wol kaum den Anstosz gegeben, da das ebendaselbst nicht erwähnte sinn- und bildungsverwandte generosum unmittelbar davor steht und beide je mit éinem Citat aus Cicero de officiis belegt werden, worauf noch eine Ciceronische Glosse u. gratificari folgt, so dasz gratiosum aus dieser doppelten Ursache als Bestandteil einer andern Masse erscheint; auch invidiosum 126, 3 steht offenbar ohne Bezichung zur Erwähnung in demselben & des Gellius. - Nicht anders als mit den eben betrachteten Kapiteln verhält es sich nun auch mit XII 15. In demselben bemerkt Gellius, dasz er bei eifriger Lecture in dem Geschichtswerke des Sisenna eine Anzahl Adverbia auf - im gefunden habe, von denen er beispielsweise cursim, properatim, celatim, vellicatim, saltuatim nennt. Die beiden ersten von diesen, meint er, hätten, weil bekannter, keiner Beispiele bedurst, für die drei anderen hebt er zwei Stellen aus dem sechsten Buche des Sisenna aus, von denen die zweite die beiden letztgenannten enthält. Nonius führt von diesen mitten in einer Gelliusreihe und also unbestritten daher vellicatim an und zwar das Sisennacitat (ohne Angabe des Buchs) auch hier ganz in derselben Ausdehnung wie bei Gellius; eben daher hat er, da der Artikel hinter dem nach dieser Zusammenstellung offenbar einem frühern Gellianischen Buche entnommenen cis(s)ium 19) und vor dem aus einem spätern excer-

<sup>19)</sup> Die arg von ihm verstümmelte und verderbt überlieferte Ciceronische Stelle excerpierte er aus dem oben und auch von Gerlach angegebenen Orte; die Erklärung vehiculi biroti genus wird man doch wol seiner eignen Weisheit zutrauen dürfen. (Anders Kretzschmer a. O. S. 35.)

pierten copiantur steht, auch den Artikel celeratim, wie wenigstens die Hss. im Lemma wie im Citat statt celatim darbieten, und es darf darau weder das lib. V noch die etwas veränderte Fassung der citierten Worte irre machen, wobei ich kaum an die Möglichkeit einer Textänderung nach den ihm auszerdem vorliegenden Sisennianischen Excerpten denke; nicht minder hat er properatim, da es auf einen einem frühern Buche des Gellius entlehnten Artikel folgt, aus demselben angemerkt, und da dieser kein Beispiel aus Sisenna bot und er ein solches auch in seinen Sisennianischen Glossen nicht augemerkt fand (oder in seinem Sisenna vergeblich gesucht hatte?), ein anderswoher aufgetriebenes Beispiel aus Cacilius hinzugesetzt; gleich darauf 154, 32 folgen unter anderen Excerpten (drei Adverbien auf -ter stehen hier zusammen) u. properatim et properiter noch andere Beispiele, aber Nonius hat sich, wie oft, nicht die Mühe gegeben die beiden Artikel zu verschmelzen, sondern er schweiszte unbekümmert um solche Wiederholungen seine Excerptenmassen aneinander. Für cursim endlich bot sich ihm auch wol nirgends anderswo ein Beispiel, und so fehlt dies bei ihm ganz. Dagegen hat er auch sonst eine ganze Anzahl ähnlicher Adverbia verzeichnet, teils mit anderen Belegen (z. B. vicissatim 183, 15 aus Navius, visceratim 183, 18 aus Ennius, alternatim 76, 11 aus Claudius Quadrigarius, canatim, suatim, bovatim 40, 23 nach Nigidius, cautim 512, 10 aus Attius, strictim 512, 14 aus Cicero und Sallustius, tuatim 179, 30 aus Plautus, cossim 40, 28 und populatim 150, 19 aus Pomponius; aber dasselhe populatim nicht weit davon 154, 13 wie oben properatim und gewis derselben Quelle entlehnt aus Căcilius), teils aber gerade aus Sisenna: iuxtim (Sisenna ab urbe condita) 127, 29 nebst einem Citat aus Livius Andronicus, dubitatim 98, 29 nebst Calius, certatim 516, 27 daneben noch aus Vergilius, festinatim 514, 3 noch aus Pomponius; aus Sisenna ausschlieszlich praefestinatim 161, 26, vicatim 188, 17 (dieselbe Stelle auch u. inmissum 130, 6), manipulatim 141, 27, enixim 107, 18: so kann er auch saltuatim unmittelbar oder aus jener andern Quelle emplangen haben - aber nach der sonst gemachten Benutzung von XII 15. sowie nach dem gleichen Umsange des Citats dort und hier und u. vellicatim, hach der in beiden Stellen gleichen kleinen Abweichung ac saltuatim von Gellius aut saltuatim (aetate und bellicatim unter saltuatim gehören den Abschreibern) schlieszt wenigstens die Abweichung im Citieren (in historiarum sexto Gell. historiae lib. I unter saltuatim, historiarum unter vellicatim) die Möglichkeit der Entlehnung aus Gellius sicher nicht aus, und es ist leicht denkbar, da nach den drei erwähnten Artikeln der Varronischen Satirenmasse und den vier folgenden Gellianischen wieder zwei der erstern Kategorie folgen, dasz hier eine absichtliche oder unabsichtliche Ineinanderschiebung beider Reihen gewaltet hat. — Ueber somniculosus ist schon oben beiläufig gesprochen. Der Artikel singulum endlich aber darf nicht mit dem gewöhnlichen Maszstabe gemessen werden, da hier nicht Gellius Gelehrsamkeit geplündert, sondern nur nachträglich nach einem Plautinischen und zwei Varronischen Citaten auch aus ihm als alius auctoritatis incertae eine Belegstelle

zur Erhärtung des Gebrauchs von singulum pro singulare mitgeteilt wird.

Dasz hier keineswegs alles in alter Ordnung sei, zeigt aber auch, dasz, ganz abgesehen von allen teils zweiselhasten, teils besonders zu motivierenden Fällen, die Reihesolge der Excerpte der Reihe der Gellianischen Buchzählung nicht entspricht: die vier Artikel von strigosus bis strictivellas entsprechen (s. oben) dem IV. IX. IV. III Buch. Rechnet man aber gar jene Fälle mit, und jene Abweichung von der srühern Ordnung macht auch dies schlieszlich minder bedenklich, so hat man mit völliger Verkehrung der bisher beobachteten Methode die Folge XII. IV. IX. IV. III. XVIII. IX.

Auszerdem knüpfen sich an die Artikel dieses Abschnitts noch folgende Bemerkungen:

Im A, um mit diesem zu beginnen, gehört weder abstemius 68, 26 (vgl. Gell. X 23) zur Gelliusmasse noch aedituor 75, 15, welcher Art. das Citat aus Pomponius vollständiger gibt als Gellius XII 10, 7. 20) Aber die aus Gellius in diesem Buchstaben aufbehaltenen Artikel zeigen in hochst ergötzlicher Art, wie Nonius seinen Lesern Sand in die Augen zu streuen sucht. Apludas frumenti furfures dicunt rustici veteres; hoc in antiquis invenitur, quorum in dubio est auctoritas (d. h. so steht es bei Gellius X 17): quamquam et Plautus in Astraba fabula ita dixerit, cuius incertum est an sit ea (so Ritschl Parerga I 131; eius die Hss.) comoedia; atque ideo versus eosdem ponere supersedimus — ein wahrer litterarischer Cato! Hätte Gellius ihm die Verse dargeboten, seine Exclusivität gegen das zweiselhaste Product der Plautinischen Muse wäre gewis nicht so schroff hervorgetreten — aber selbst weiter nachforschen! Und wie viel mehr als harmlos erscheint nun erst der folgende Artikel. dessen 'Naivetät', wie wir sahen, schon Schneidewin auffiel: adulterionem pro adultero Laberius Cophino (quoprino u. coprino die Hss.), quem si quis legere voluerit, ibi inveniet et fidem nostram sua diligentia adiuvabit, wenn man weisz dasz ihm dabei nur die oben angegebene Gelliusstelle vorlag, und dort sieht, dasz Gellius zwar adulterio unter anderen Wörtern aus den Mimen des Laberius anführt, die Nennung

<sup>20)</sup> Vgl. Kretzschmer a. O. S. 35. Ebenso gehört errabundus 103, 13 nicht zu Gellius XI 15; auch floces 114, 16 trots apluda und bovinator nicht zu XI 7, 6; Hora 120, 1 nicht zu XIII 23, 2; praecox 156, 31 nicht zu X 11, 9 (von priva 159, 24 war schon die Rede); rarenter 161, 25 stammt nicht aus Varro de l. L. VIII bei Gell. II 25, 8; suavitudo 173, 1 knüpft ebensowenig an XIII 2, 2 an als sanctitudo ebd. 32 und auch XVII 12, 19 f. ist nicht darin benutzt; vegrande 183, 30 stammt nicht aus V 12, 10, ebensowenig vescum 186, 32 und beide sicher nicht aus dem dort erwähnten uberior tractatus des Gellius: trotz mancher Berührung fehlt auch unmittelbarer Zusammenhang zwischen dem letztern Artikel und XVI 5, 6 f. venerata 188, 13 würde ich zu XV 13, 10 stellen, wenn nicht ein nichtgellianischer Artikel zwischen ihn und die vorhergehenden Gelliana träte. Für jene Artikel wird die Vergleichung den Beweis für meine Aufstellung ergeben; XV 13 ist ebenso wenig u. dignatus und dignari 281, 1. 286, 15 benutzt als für den gansen siebenten Abschnitt.

des Cophinus aber sich nur speciell auf eins derselben bezieht, auf manuatus est! Dasselhe wiederholt sich 140, 31 mendicimonium et moechimonium Laberius in libro quem Cophinum (cropium die Hss.) inscripsit. in eo verba haec inveniet qui doctrinae studium putaverit adhibendum. in eo libro quoque manuatus (maustus die Hss.), quod est furatus, [est] invenire (inveniet vg.). Auch Mercier ist diese Beobachtung an beiden Stellen nicht entgangen. Der erste jener beiden Artikel des A aber stammt aus dem elsten Buche, der einzige in B ebendaher, der erste in E und in L aus dem neunten, in O der einzige aus dem achtzehnten, in P der erste aus dem zehnten, in R der einzige aus dem funfzehnten Buche des Gellius. Hier wird sich überall die Frage erheben, ob der (oder mehrere?) vorhergehende Artikel etwa dem achten Buche des Gellius entstamme; aber nähere Betrachtung zeigt, dasz alle diese Artikel den Schichten Varronischer Satirencitate angehören, die übrigens nicht auch in allen anderen Buchstaben den Gellianischen unmittelbar vorangehen. Weiter aber wird die Frage entstehen, ob etwa in den sonst von Gelliusexcerpten frei gebliebenen Buchstaben sich ein Excerpt aus dem achten Buche befindet, wie das für H in Bezug auf halucinari von Mercier mit voller Sicherheit nachgewiesen ist. Ich vermag nirgend einen solchen Ursprung mit einiger Wahrscheinlichkeit zu behaupten und ebenso wenig bei ähnlichen Fällen im weitern Verlaufe, wogegen sicherer noch als es bisher behauptet werden konnte sich der Ursprung des Art. meminisse 441, 3 dadurch herausstellen wird, dasz derselbe sich zwischen Excerpten aus dem vierten und dem zehnten Buche befindet. Ueber den Art. stare 391, 17 und sein Verhältnis zu VIII 5 wird unten zu Abschnitt IV im Zusammenhange besser gesprochen werden, aber hier musz eine gleichfalls von Mercier z. d. W. halucinari aufgestellte Vermutung betrachtet werden, wonach er auch aus dem durch neun nachfolgende Artikel von halucinari getrennten Art. halophantam das Citat et alius nobilitatis obscurae: halophantam mendacem velit auf Gellius VIII 10 bezieht: dem widerstrebt zunächst die von uns dargelegte Methode des Nonius, obwol hier die Trennung der Citate sich einigermaszen entschuldigen liesze, da halucinari aus Gellius eignem Sprachgebrauche belegt wird, das Citat aber .... halophántam mendacém velit auf ein Plautinisches (Curc. 463 = IV 1.2) folgend einer aus Gellius ausgehobenen Stelle eines andern Komikers zuzuweisen sein würde, wobei dann die Frage entstehen würde, ob dieser oder Gellius der alius nobilitatis obscurae sei; aber auszerdem fehlt auch jede zwingende Beziehung dieser Worte auf das erwähnte Kapitel; allerdings konnte der grammaticus praestigiosus in demselben als halophanta mendax bezeichnet werden, aber dasz Gellius ein Dichtercitat an seine Charakteristik gewandt habe, bezweisle ich.

Ein deutliches Bild von der Art, wie Nonius zu Werke gieng, gibt auch der Art. memordi peposci pepugi spepondi 140, 21; cecurri, das Gellius gleichfalls gleich zu Anfang mit diesen anführt (abgesehen von den weiteren Erwähnungen § 14), bleibt von vorn herein fort, aus seiner reichen Beispielsammlung werden nur drei von den zum ersten Worte gegebenen in willkürlich veränderter Ordnung mitgeteilt: cetera in obs-

curioribus invenimus. So ist auch u. ignarum das Plautinische Beispiel fortgelassen, die Ordnung der beiden anderen umgekehrt, und während Gellius einfach Sallustius citiert, Sallustius in Iugurthino bello hingeschrieben. Die Worte more (amore die Hss. des Nonius) humanae cupidinis ignara visendi aber sind sicher nicht, wie geschehen, mit lug. 93, 3 zu identificieren: more ingeni humani cupido difficilia faciundi, sondern mit Gerlach (III 89 der Ausg. von 1856, doch vgl. Kritz Anm. z. d. St. in der gröszern Ausg.), Kritz (fr. inc. 63 der gröszern, 59 der kl. Ausg.), Dietsch (inc. 94), Kretzschmer a. O. S. 31 den Historien zuzurechnen trotz des Zweisels eines so genauen Kenners des Sallustius wie Linker (Vorr. der ed. Vindob. von 1855 S. XI): höchstens möchte daran zu denken sein, dasz eine derartige Reminiscenz Nonius zur Hinzufügung der Worte in Iugurthino bello veranlaszte. - Ebenso ist es falsch, wenn u. scraptas 169,8 Plautus Aulularia statt der hei Gellius citierten Nervolaria angeführt wird, vgl. Ritschl Parerga I 174, der es nur etwas zu mild als 'zufällige Vertauschung bei gleicher Endung' bezeichnet.

(Der Schlusz folgt.)

Greifswald.

M. Herts.

#### 68.

# Zu Homerus Latinus, Martianus und den Blandinischen Handschriften des Horatius.

In dem vorigen Jahrgang dieser Jahrbücher S. 647—653 sowie in meinem Werke 'de re metrica poetarum Latinorum' hatte ich verschiedene Arbeiten der Hrn. Professoren Bergk und Ribbeck einer zum Teil sehr ungünstigen Beurteilung unterworfen. Statt diesen Vorwürfen mit sachlichen Gründen zu antworten, haben beide Herren vor kurzem in diesen Jahrbüchern 1861 S. 861 f. 1862 S. 384 ff. fast nur persönliche Invectiven veröffentlicht, deren Beurteilung ich getrost dem Publicum überlassen kann; wohingegen ich auf die sachlichen Einwendungen einige Worte aufwenden will. Hierbei nehme ich jedoch Anlasz zu erklären, dasz ich im übrigen niemals auf wissenschaftliche Angriffe, welcher Art sie auch sein mögen, entgegne, und nur in diesem einzigen Falle eine Ausnahme mache, einerseits um die von neuem angegriffene Ehre des Cruquius nochmals zu wahren, da er sie selbst eben nicht schützen kann, zweitens weil mir von Hrn. Prof. Ribbeck ein Fehler in Quantitäten vorgeworfen worden ist. Ein solcher, wenn er wirklich vorhanden wäre, dürfte freilich das schlimmste testimonium paupertatis für einen Metriker sein, und mit Recht würde ich es dann verdienen, dasz mir, um mit Hrn. Ribbeck zu reden, mit schneidender Frische heimgeleuchtet würde.

Also Hr. Prof. Bergk sagt in Besug auf meinen Vorwurf, er habe den ehrlichen Cruquius zu einem Betrüger, die Blandinischen Handschriften zu erlogenen zu machen versucht, das folgende:

'Ich sage Philol. XIV S. 389: «Die Angaben des Cruquius über die von ihm benutzten Handschriften des Horatius beruhen zum Teil auf Fälschung: wie man darauf die Kritik des Dichters basieren kann, ist mir nie begreiflich erschienen.» Mir füllt also nicht ein die Exis-

tenz jener Hss. oder ihre Benutzung durch Cruquius zu leugnen, sondern ich behaupte nur, dasz man darauf nicht die Kritik im Horatius gründen dürfe, weil sich sowol in den Angaben der Lesarten als auch in den Scholien bei Cruquius handgreifliche Fälschungen finden. Wer darüber urteilen will, möge mit Ruhe das Sachverbältnis prüfen, aber

nicht wahrheitswidrig meine Ansicht entstellen.'

Ith frage jeden Leser, ob Hrn. Bergks Thesis, die er ja selbst anführt, nicht so gefaszt werden kann, wie ich sie genommen habe, d. h. dasz in derselben die Existenz jener Hss. des Cruquius, auf welche man oben die Kritik des Horatius am liebsten basiert, also vor allen der Blandinischen geradezu abgestritten wird. Da nun Hr. Bergk nicht angegeben hat, wer gefülscht haben soll, so musz man eben die Schuld auf Cruquius schieben, und wenn man damit oder mit der zuvor erwähnten Ansicht nicht den rechten Sinn der Thesis getroffen hat, so ist es einzig Hrn. Bergks Schuld. - Doch was will ich mehr, da Hr. Bergk selbst in seiner 'Erklärung' über die Thesis, wo er sich rechtfertigen will gegen den Verdacht des Cruquius Ehrlichkeit in Zweifel gezogen zu haben, in dieser selben Erklärung ausdrücklich wieder den Cruquius zum Betrüger macht? Er sagt nemlich, in den Angaben der Lesarten bei Cruquius fänden sich handgreifliche Fälschungen. Also musz Cruquius dennoch gefälscht haben, da Hr. Bergk ja seiner eignen Erklärung nach nicht im mindesten bezweifelt, dasz jener die betreffenden Hss. selbst benutzt hat, und ob er nun nie vorhanden gewesene Bücher fingiert oder schlechte wirklich existierende durch Erfindung guter Lesarten aus ihrer Nichtigkeit zur Bedeutendheit umgeformt hat, kommt so ziemlich auf dasselbe heraus. - Wir brauchen eben die Blandinischen Manuscripte ihrer eigentümlichen Zeugnisse wegen, nicht um jene die sie mit dem ignobile vulgus der übrigen codices des Horatius gemein haben. Nun aber dürfen wir nichts mehr aus ihnen recipieren, falls es nur in jenen sich findet, während wir ihnen das übrige gern schenken, weil nach Hrn. Bergks Meinung in den Angaben über die von Cruquius benutzten Blandinischen Hss. sich bei Cruquius handgreifliche Fälschungen finden!

Das ist also eine Widerlegung des Gegners, wo man selbst sonnenklar wiederholt, was jener vorgeworfen hat, und in derselben Widerlegung wagt man von wahrheitswidriger Entstellung zu reden! Ich schliesze hiermit, indem ich nur noch auf das bestimmteste leugne, dasz sich in den Lesarten und Scholien des Cruquius irgendwelche Spuren von Fälschung vorfinden. — In den Scholien zeigt sich dasselbe Bestreben unbekannte Sachen durch ungenügende Erklärungen oder unzuverlässige Notizen aufzuhellen, die man bei den im wesentlichen identischen Anmerkungen des Acron und Porphyrion wahrnimmt; in den Angaben von Lesarten kann man von Seiten des Cruquins dieselben Ungenauigkeiten bemerken, wie sie sich noch sonst vorfinden bei den Gelehrten des sechzehnten Jahrhunderts, einem Lipsius, Scaliger, Lambinus und andern Männern, deren Wahrhaftigkeit über jedem Zweifel erhaben ist: Cruquius ist ein beschränkter Geist, aber kein Escroc, und ihn zu einem solchen zu machen ohne Beweise beizubringen, ist sehr rücksichts-

Solchen sehe ich aber mit groszer Ruhe entgegen.

Hr. Prof. Ribbeck schreibt an der oben erwähnten Stelle folgen-

des über mich:

Wer aber wie ich jene Fehler längst stillschweigend verbessert hat, der wird auch schwerlich besonders dankbar sein für Anmerkungen von Drucksehlern, wie z. B. cuiusvis statt cuiusvis, was zufällig bereits in der Vorrede zu den Komikern S. XIII corrigiert ist; ebenso wenig wie ich Anspruch auf Dank machen würde, wenn ich etwa auf S. 337 ein stehen gebliebenes effudi statt effundi oder S. 324 ein stattliches finalium quarundarum an die grosze Glocke schlagen oder wegen eines Hexameteranfanges et mātātina greges, wie er S. 296 vorgeschlagen wird, Himmel und Hölle aufrufen wollte.'

Indem ich in Bezug auf die übrigen Druckfehler der Bücher des Hrn. Ribbeck gans auf meine Metrik verweise, begnüge ich mich die mir vorgeworfenen Versehen absulehnen. Wer also mir nicht glauben will, dasz effudi ein Druckfehler ist, quarundarum ein Versehen desjenigen der das Brouillon für den Setzer abgeschrieben hat, dem rathe ich einfach es bleiben su lassen. Glücklich wenn keine ärgeren Sachen stehen geblieben wären; aber trots der acht Stunden Correctur, mit der ich bei jedem Bogen dem etatsmässigen Corrector zu Hülfe gekommen bin, und der wirklich fast fehlerfreien Gestalt, in welcher das Buch erschienen ist, sind doch einige Entstellungen nicht zu vermeiden gewesen. So musz es heiszen S. 115 Z. 8 v. u. 'e quibus Memmii', wie freilich nachher und im Index der Name des Memmius richtig erscheint; ebenso S. 242 Z. 7 'insequente itidem uocali', endlich S. 268 Z. 7 v. u. 'disyllabum Atreus'; und so mag mir noch dieses und jenes entgangen sein trotz der vielen hundert Irtumer, die ich während des Druckes eliminiert habe. - Dasz ich die Quantität von matutinus nicht gewust hätte, musz freilich Hrn. Ribbeck selbst nicht sehr probabel erschienen sein, da er in einer Anmerkung zur oben erwähnten Stelle die Möglichkeit eines Misverständnisses seinerseits zugibt. Allein er möge sich trösten: er hat mich ganz richtig gefaszt. — Wenn er nur auch mein Buch gelesen hätte! — Dasz in matutinus die Stammsilben lang sind, ist ja so unbekannt nicht; eben so wenig als dasz es nicht gleich ist, ob ein Fusz des Hexameters drei oder zwei Silben hat. Warum sollte ich gerade dies nicht gewust haben? Im Gegenteil, ich habe es sehr wol gewust. Aber habe ich denn das Wort falsch gebraucht? Nein, sondern ich habe den falschen Gebrauch dem Martianus zugewiesen. Nemlich da es unmöglich ist, bei diesem Autor einen Hexameter au schliessen mit der Copula et, und eben so wenig bei demselben am Ende des Verses eine Elision stattfinden darf (S. 296, 7), anderseits aber die Copula nicht entbehrt werden kann, so musz Martianus an der vorliegenden Stelle einen Hexameter angefangen haben mit et matutina greges. Aber warum sollte er auch nicht? Er gehört ja, wie ich in meinem Buche weitläuftig auseinandergesetzt habe, zu denjenigen Autoren, die sich am wenigsten an die Quantitäten kehren, weshalb ich ihn auch in Bezug hierauf S. 356, 15 unter die 'pessimi christianorum' ausdrücklich zähle. Ein Dichter, der so bekannte und leicht in den Vers zu fügende Worte wie palam und habitu mit langer Erster gebraucht (8. 356), der sogar sich erlaubt Silben su verkürzen, von denen er selbst bezeugt dasz sie lang sind (S. 355), endlich ein Africaner (S. 351) kann wahrhaftig ein vielsilbiges Wort wie matutinus mit kurzem Anfang gebraucht haben. Wahrlich, es ist nicht der schlimmste Schnitzer in Quantitäten, den ich bei Martianus und anderen christlichen Dichtern angetroffen habe. Dasz aber mir jemand einen solchen zuschreiben würde, der ich die subtilsten Teile der römischen Prosodie behandelt habe, konnte ich freilich nicht annehmen, da ich eben auf nachdenkende Leser rechnete; und deshalh begnügte ich mich an der besagten Stelle mit einfacher Angabe der richtigen Lesart bei Martianus und der leisen Ironie, welche, wie Hr. Ribbeck wol hätte merken sollen, in den Worten liegt 'non stabunt numeri'. Also es bleibt dabei: der Hexameter fängt an mit et matutina greges, und statt dass Hr. Ribbeck mir prosodische Fehler vorwirft, soll er sich lieber vor eignen hüten. So bemerke ich gleich wieder in dem Aufsatz, wo besagte Invective sich findet, in dem Gedichte des Catullus quis hoc potest videre, quis potest pati nach Hrn. Ribbecks Reconstruction folgenden Ausgang: nunc Galliae tenentur et Britanniae. Also hat nunc ein kurzes u!

Ich gehe jetst über zu Mitteilungen über die zweite Leidener Hs. des Homerus Latinus (ms. Lat. Voss. O.89), die ich auf der Bibliothek in Leiden vor kursem collationiert habe. Wenn auch der hierdurch für die Worte des Autors erwachsene Gewinn nicht bedeutend ist, so schien es mir doch der Mühe werth, die vielfach ungenügenden Angaben über diesen unter den bisher verglichenen besten Codex des Gedichtes, die bei Weytingh sich finden, zu ergänzen oder zu verbessern, und überhaupt eine genauere Beschreibung der interessanten Handschrift au geben. Denn es ist dieselbe das wahre Muster eines mittelalterlichen Schulbuches, wie es die Lehrer in den Klosterschulen für die vorgerückteren Anfänger unter ihren hoffnungsvollen Zöglingen su führen pflegten, und wie sich ähnliche Exemplare in manchen Bibliotheken erhalten haben. Es enthält nemlich das besagte Schriftstück auf neunundfünfzig pergamentenen Blättern des zwölften oder dreizehnten Jahrhunderts in Octav, die sehr nett und sauber zu lesen, auszer wo sie abgerieben sind, 1) das Fragment eines lateinischen Grammatikers, der darin seine drei Bücher de verbo citiert, 2) die Sentenzen des Cato, aber in vier Büchern, mit einer sehr gelehrten Einleitung über Cato selbst und dem Briefe des Cato an seinen Sohn nebst prosaischen Sentenzen, 3) die Fabeln des Avianus mit allen ihnen anhaftenden Interpolationen, 4) den Homerus Latinus und 5) wahrscheinlich zur Stärkung von so vielen profan heidnischen Sachen noch den Anfang eines Gedichtes in Hexametern de paradiso, wol aus später Zeit des Altertums. Mit diesem, obwol es meines Wissens noch nicht gedruckt ist, will ich die Leser verschonen; dagegen das grammatische Fragment, das leider sehr unbedeutend ist, lautet folgendermaszen: clinationis ut iudicatus monitus abitus auditus. flunt enim feminina a genitiuo supra dicti participii addita o, correpta i, ut coniunctus coniuncti coniunctio arbitratus arbitrati arbitratio ratus rati ratio, i penultima correpta. est tamen quando et participia [die Hs. hat participii] futuri temporis femininis in ura desinentibus similia sunt, ut scriptura pictura armatura, est quando in um uel in or etiam desinunt, ul factum dictum labor amor. in o desinentia omnia activorum regulam servant, in or vero passiuorum, de quorum speciebus in tribus libris, quos de uerbo scripsimus, latius dissertum invenies.

Der Auszug aus der Ilias, beginnend mit den Worten incipit liber omeri hat dieselben Abteilungen der Bücher, wie die Erfurter Hs. sie bietet, auszer dasz hinter V. 110 die Bezeichnung lib. 11 mangelt, obwol der Raum dazu freigelassen ist (dafür steht nach V. 160 unsinnig lib. IIII), ferner nach 564 statt lib. VI steht lib. VII, während die Beseichnung des siebenten und sehnten Buches vermisst wird. Am Schluss ist einfach *explicit*. Zahlreiche Rasuren und die Lesarten von sweiter Hand, die sum Teil von der ersten nicht zu unterscheiden ist, auch zuweilen die für Glossen beliebten kleinen Buchstaben adoptiert hat, übrigens nicht viel jünger erscheint als die erste, weisen vielfältige Verderbnisse und Interpolationen nach. Ich lasse zumeist nur die hauptsächlichen Varianten, soweit sie bei Weytingh falsch oder unvollständig oder sweideutig angegeben sind, nachfolgen, wozu ich am Schlusse noch einige Bemerkungen fügen werde.

Also es hat die Handschrift V. 7 pertulerat (n über a) ex quo. 8 sceptriger, aber ger übergeschrieben, während das auf der Linie nach sceptri folgende radiert ist. 13 uite, aus e ist a gemacht, über t steht t. 38 quam — poenam. 63 inuitos, hinter i Rasur. 66 deuertit mit darüber gesetztem xit. 70 Chryseidis. 71 decomtus, zwischen m und t Rasur und darüber p. 82 zwischen ne und se Rasur, auch das t von Thetis in Rasur. 93 huic contra mit darüber stehendem occiderit, weil V. 92 von erster Hand fehlt. 107 seposito, aber se in Rasur. 108 Olimpo, 111 mundo uel celo. 115 que oben sugefügt. aber i aus o gemacht.

124 rex Danaum Atride, swischen um und a Rasur. 129 has oben sugefügt. 135 collaudans grates agit. 137 lingua proterni, über a ist que su-gethan, or über ui. 138 patrias. 140 eburno uel eburneo. 141 tum uero. 151 tune sie - moneo remanebo, über bo steht que. 158 caput tulit, statt ex Rasur. 162 parentes. 164 quas, über as ist ot. 166 adspiret, übergeschrieben que. Bei den Eigennamen des Schiffskatologs und sonst finden sich häufig Rasuren. 174 trigenis. 184 decen, n in Rasur. 185 statt pontum von erster Hand Rasur, auf welcher puppes gestanden zu haben scheint. 186 bis quadragenas, hinter bis oben zugefügt que. 187 thalams, darüber steht et iamenus. 201 ani, dahinter steht oben mis, während auf der Linie Rasur ist. 233 quam aus Correctur. 244 nesteus, aber gemacht, wie es scheint, aus mesteus. 245 ipodus at athamas ue pierius una ixinoneque suti croniusque atque eudonius ambo. Ueber dus steht e, hinter at oben ist que, hinter ue, dem Rasur folgt, gleichfalls oben nere; auf Rasur stehen e in ue, das zweite i von pierius (dessen erstes von sweiter Hand sugefügt ist, während hinter u Rasur ist), endlich der erste und vierte Vocal von ixinone. 247 forcus. 251 vicissentque. 253 exicium. 257 uidet o, vor o Rasur. 262 uaria in certamina uis est. 263 armas. 267 aduertis, is mit Rasur. 271 q, danach Rasur, darüber steht uē. 284 sunt, u auf Rasur. 286 mox rapuit regem, hinter em Rasur, vermutlich von et. Statt modo stand erst mini. 292 ni, da-hinter Rasur, darüber si. 300 atque. 304 percussit. 308 traeratque nisi, zwischen a und e steht darüber h, aus at ist et gemacht. 309 wiri, von zweiter Hand uirum. 316 Rasur, dann tos; über der Rasur cinc. 319 que. 325 discuteret, cu über Rasur. 327 contendere suasit. 331 di-Palladis

xit tum. 333 comodis. 336 uincta oder iuncta. 341 cui frater. 346 telum. 359 e partibus. 365 sangui mixtam, über gui steht ne. 366 tum magnis. 385 pugna, hinter a Rasur, darüber steht bat. 402 constructos, über con steht ex. 403 statt Dareis Rasur, unter der jedoch dies Wort gewesen zu sein scheint. 405 simul cuspide, zwischen beiden Worten Rasur, übergeschrieben quem. 410 inninet. 416 que von zweiter Hand hinzugefügt. 417 uolucer de ta, zwischen e und t Rasur, darüber steht cerp. Statt uiscera steht corpora. 429 hic, über c steht n. 432 Me rione satum, swischen e und r Rasur, auch ri und sa auf Rasur. 433 pregeumque megesteus uastisque horridus armis. 441 tum uero. 442 in medias, que oben zugefügt. 443 fundit, aber am Rande zugethan statt eines ausradierten Wortes. 445 inde Polyidon, zwischen e und p ateht leuarent pectore

oberhalb premit. 458 utrinque. 461 mouebant. 463 humo. 478 corpora. 479 protinus ruit. 481 sic, über s steht h. 491 duidus fuit. 495 Marte. 502 attolli. 503 in mediam recto, über r zugesetst e, vorher Rasur eines e, wie es scheint. 509 von erster Hand cura. 511 quantis, über i steht u, is scheint ursprünglich um gewesen su sein. 512 depulit, wie alle übrigen Has. 519 Paphlagonem — condidit, von zweiter Hand concidit. 521 statt Sarpedon bellum steht von erster Hand Sarpedon in bella subit. 529 hine pugnat patriae culmen. 534 egit, statt i vorher ein anderer Buchstab. caedi, hinter i Rasur. V. 550 (exornant) fehlt von erster Hand, von sweiter ist er nach 546 (continuoque) am Rand angebracht. Dahingegen stehen von 551 die Worte eumque (so) preces Hecube supplex auf Rasur, wie en scheint, des Anfanges von V. 550. 554 nomenque genusque roganti mit Rasur. 561 coherce. 566 tenens, aber ursprünglich tenet. 599 fumigere, g und das zweite e in Rasur. 602 teloque, telo in Rasur. 509 acrior (vorher acrius) in pugnam. 612 ingentis. 613 percursum. 615 integrat animum, hinter at steht oben que. 616 stringebant. 623 et contra referre paret. 626 ut — recordat. 645 contentum. 646 ursprünglich

confusa. 651 monet omnes, omnes in Rasur, wofür jedenfalls armis gestanden; auch zeigt sich a. 664 languentes. 666 per medios. 671 sparsit leues. 678 inversa. 681 portas. 690 atthetius, swischen i und u stand in Rasur, wie es scheint, dei. 703 noctata. 705 solerter. 707 sua cor-pora. 712 transierant fidis. 716 statt quodsi steht sic. 718 aut sicut. 733 umeros. 741 lux tra, d. i. luxit terra. 745 utrique. 748 Antiphonem (erst a für e). 750 post hos gladio ferit, ille dolorem. 751 fehlt. 753 cum uulnere poenas. 768 et portas uiribus instant. 785 exmanat tellus infacta cruorem. 789 inde oben zugefügt. 797 se Mauoritus. 799 disistere. 804 per uastos. 811 staernit, er auf Rasur. 812 cursu — praeterit. 817 haec werba. Zwischen 827 und 828 steht ein Vers in von dem übrigen abweichenden Charakteren, der jedoch nicht zu lesen ist. 832 denudat. 835 detulit arma. 839 iumenes triti. 840 fer, was sowol ferunt als ferit bedeuten kann. 841 mmc pellide, zwischen beiden Worten übergeschrieben ut. 844 eacide. 845 cuntosque. 847 properatus. 852 ictor istis (80). 857 atheneos. 859 efecta. 860 evolat et thedi. 862 ignipotens in Rasur eines andern Wortes. 864 mira arce. 866 annorumque. 868 ist von zweiter Hand zwischen 867 und 869 eingefügt. 870 et quantum in ore. 871 lampade celum. Hinter 874 auf einem sehr abgeriebenen Blatte steht ein Vers der durchstrichen ist. Soweit ich ans einzelnen Schriftzügen und durch Combinationen urteilen kann, ist es der Vers fecerat et mira liquidas Nereidos arce. Verhält sich dies wirk-lich derurtig, so ergibt sich ein neuer Beweis für die Unechtheit von V. 864. 879 serena. 880 resonant castae. 883 modis. 890 que (oder quem) dina (d nicht zu lesen) possis relique circaque sedebant. 895 dant animos. 900 et profugus. 902 tunc statt non, wie es scheint. 906 Xanthi rapidos. 909 uires. 911 et Venus, 918 aversaque. 920 longe nam statt quem longe. 927 pugnando. 940 sic cursu. 961 uibratum. 967 instantem eacidem; horruit fehlt. 970 nomina suplex. 974 defenso. 979 dum. 992 tu uero. 997 reddit. 998 pedibus. 1001 foedatum puluere. 1002 sua corpora. 1003 mestos auf Rasur. 1004 defleti. 1003 pompasque ad funera. 1007 et rapidos. 1008 thyrsim. 1028 hoc ait - gentis fortissime. 1039 de corpore disce. 1042 variosque duum tu, das folgende fehlt. 1043 mores grandaeuus. 1049 quadrupedes. 1053 aptum purit. 1055 cum uulnere clamor. 1064 carinas.

Die Collation bietet, man sieht es, für den Text nur sehr geringe Ausbeute, auszer dass durch dieselbe noch deutlicher als bisher bezeugt wird, wovon ich stets überseugt war, wie der Leidensis secundus aus gleicher Quelle mit dem Erfurtanus stammt. Von den hier vorgeführten Lesarten dürften besonders Beachtung verdienen 137 protervior. 141 tum vero. 253 existium. 262 varia in certamina. 819 quae. 327 contendere suasit. 331 dixit tum. 417 corpora. 441 tum vero. 600 acrius in pugnam, wenn man schreibt inpugnans. 979 tum für dum. 1002 ist vielleicht für corpora zu schreiben pectora. Auszerdem ist aufzunehmen 346 telum. 707 corpora. 753 cum vulnere. 970 numina supplex, wo die bei mir sich findenden Lesarten durch Versehen in den Text gekommen sind, wie dies bei einem so langen Gedicht, das ich handschriftlich zum Druck zu geben genötigt war, kaum zu vermeiden stand. Trotz dieser geringen Ausbeute möchte ich doch den hier erfolgten Abdruck der Collation nicht geradezu als Papierverschwendung angesehen wissen. zeigt unsere Handschrift durch ihre zahlreichen Rasuren, Correcturen und Varianten einmal wieder recht deutlich, wie frei man in den Schulen des Mittelalters mit den gangbaren Autoren umgieng, um sie mundgerecht zu machen; und es wird von neuem durch dies Beispiel bestätigt, dasz die Interpolation der alten Bücher, die in keiner Zeit ganslich geruht hat, in der Blüte des Mittelalters swar mit geringerem Geschick und teilweise aus anderen Zwecken, aber gewis nicht mit geringerer Kühnheit geübt worden ist als im viersehnten und fünfzehnten Jahrhundert. Dem Kritiker wird diese Beobachtung bei der Betrachtung von Handschriften aus dem zwölften und dreisehnten Jahrhundert ein Grund su gesteigerter Vorsicht sein, ohne dass sie ihn übrigens sehr erbauen dürfte, wohingegen der Philosoph und Optimist vielleicht Freude empfindet, dass wenigstens in einer Beziehung der starre Buchglaube sehon in jenen dunklen Zeiten abgethan war, gleichsam ein Vorbild jener drei Jahrhunderte später erstandenen Freiheit des Geistes, welche die Rechte der Wissenschaft nicht blosz wo es sich um Regeln des Donatus handelte, sondern bei den höchsten Interessen der Menschheit siegreich geltend gemacht hat.

Lucian Müller.

#### 69.

## Ad Ciceronis epistularum ad familiares librum XIII.

Bibliotheca gymnasii regii quod Berolini est Ioachimici cum aliis antiquarum litterarum adiumentis non ita paucis instructa sit, manu scriptos tamen libros hoc in genere habet nullos niei fragmentum codicis epistularum Ciceronis ad familiares membranacei litteris minusculas nitide scripti, cuius aetas saeculum XV haud videtur excedere. sunt quattuor folia, quaternionis vicesimi quinti primum, alterum, septimum, octavum, id quod numeri 191, 192, 197, 198 rubro colore foliis inscripti docent; habent in altitudinem 10<sup>3</sup>/<sub>4</sub>, in latitudinem 6<sup>7</sup>/<sub>8</sub> digitos rhenanos; ipsa scriptura, indivisis paginis 34 versuum consistens, spatium comprehendit 7 dig. rh. altum, 3<sup>3</sup>/<sub>4</sub> dig. rh. latum. inscriptiones epistularum rubro colore insignes sunt, principia initialibus quae dicuntur litteris caeruleo colore pictis, quae binorum versuum spatia complectentes suam quaeque formam minusculam atramento iterum scriptam in seese continent.

In priore huius fragmenti parte leguntur epist, ad fam. l. XIII 27 a verbis tam diligenter obserues (ed. Orell. alt. p. 245 v. 11) usque ad XIII 30 hanc hereditatem (p. 248 v. 21); in posteriore XIII 55 ab inscriptione Cicero Thermo (p. 255 v. 9) usque ad XIII 63 itaque te (p. 258 v. 17), qua in re id notandum, quod scriptor codicis hance alteram epistularum (55 -63) libro XIV videtur adnumerasse: nam eum in capitibus priorum foliorum (191 et 192) numerum 13 rubro colore scripserit, in posteriorum (197 et 198) iisdem locis legimus numerum 14.

Codex ille mutilus, cuius particula unde in has scholae latebras aberraverit nescio, sicubi extat, non dubito quin possit ab iis, qui talium rerum periti sint, investigari; neque aliam ob causam quod per se tanti non erat tam accurate descripsi. ceterum, quae iam essent prompta ne in spem incertam abdita laterent, scripturae varietatem, quam his fragmentis cum Orelliana editione altera (Turici 1845) comparandis inveni, integram volui publici iuris facere, ita tamen ut compendia scripturae usitata et quae pro compendiosis plena sunt (ut seixtem pro S., id genus alia in inscriptionibus epistularum) omitterem. Itaque cum perversis et absurdis, quae quam multa sint neminem fugiunt, prodeant vel dubia vel probabiliora.

Or. p. 245 v. 12 [XIII ep. 27] sepius || 13 opere et ut volet is informis sto || 14 G. Anianus hammonius || 15 suo et emilii aviani patrono sui || 16. 17 presentem nec familiarem || 17. 18 iocundum || 18 quos ego tibi summa || 19. 20 M. Emilius unus ex meis familiaribus atque || 21. 22 qui mihi aliquid debere videntur tum multo iocundius te esse || 23 presens || 26 gratos homines esse

putes 27 tibi confirmo atque promitto. Quare velint quicquid | 29 iocundis-

simo || 30 magnaque cum ||

[XIII ep. 28 et 28 conjunctae] 38—42 Sed L. Mestennio gratissimum quo quidem hoc uehementius letor (verbis sic enim. fecisse gratissimum omissis)

p. 246 v. 1 ipso Mestennio te || 5 omnibus quae te erunt digne. Sed duo quidem te nominatim || 7 satisdetur fides mea || 8 in his rebus || 9 quemadmodum et mulier || 10 negotium efficiemus || 12 scripsi id illud in re recipio te ea quae fecisti Mescennii causa || 13 queque feceris || 14 iocundissimo || 15—18 accedere nec lacedemonios dubitare arbitror quin ipsa sua || 19 iustitie tuae || 20. 21 notissima et merita et iura populorum || 21. 22 lacedemonius || 23 lacedemonios || 24 achaie || 25. 26 felices quod tu his presis || 27 solum sed grecie monumenta || 28 lacedemoniis || 29 lacedemoniorum || 30 ut his tibi uidebitur significes || 31—33 grata esse hoc te uehementer (verbis pertinet .. res esse omissis) ||

[XIII ep. 29] 36 in his necessariis | 37. 38 non his modo causis quae spetiem habeant magne confunctionis. Sed his etiam | 39 consuctudine tuentur

quam scis mihi iocundissimam

p. 247 v. 1. 2 auxit prium necessitudinem in eo magis (scribendum erat prium) || 2 etatem || 4 imprimis ceptum esse observari et diligi || 5. 6 vinculum tum studiorum earumque artium quae per ipsas eos || 7 devincunt || 8 hec || 10 G. Ateio || Note tibi || 12. 13 G. Capitonius presto fuit et paravit et temporibus et fortune meae || 14 T. Antistus qui cum forte questor || 17 quam ut capitonem || 18 presertim sciret quanti is cesarem || 20 Apollonie || 20. 21 prefuisse || 21 affuisse. Sed || 22 mensibus deinde abfuit || 23 meam.n. ille mestitiam || 24 Itaque addidit || 25 ut non posset ulti || 26 prelium || 27 A. Plancum in | Ibi enim cesar || 29 Eger corciram || 30 Paulo || 31 capito. In extante || 32 sunt hi quorum || quaerela || 33 est ad XXX. sed de hoc cesar || 35 vite || 36 studio nullo possim || 37. 38 cesaris || 38 G. Capito || 39 gratia atque potentia a te impetrare si potuissem || 40 putabo. si hanc rem impetravero illud || 41 cesar esse optimus iudex || 42 cesarem || 43 tibi summitto || 44 cesarem quantum ipse meminisse ||

p. 248 v. 1 me ipso experire potui || 5 cesaris | cesarem || 6 fecisse. Id feci aliorum || 7 Quod fui moderatior || 10 si efficeris || 11 beniuolentia ||

[XIII ep. 30] 16 est Sosys || 17. 18 enim asscriptus || 19 catine nuper est mortuus || 20 controuersiam habiturum || 20. 21 Sed quando habent preterea negotia ||

p. 255 v. 9 [XIII ep. 55] propretori || 10 M. Annei || 11 causa omnia uehementer uelle || 12 Anneum | nihil pretermittendum putem || 15 Anneum || 16 declarat quod ultro || 19 beniuolentiam || 22 mehercule dubium fuit || 23 clarum et magnum tua laude || 25 pretore || 26 presertim || 29 Anneus || 30 sepe enim | multo amicitiorem ||

[XIII ep. 56] 36 propretori | 37 C. Liuius puteolanus || 38 negotii habet || 39 obtinente aliquid meis || 40 Nunc mihi quando ab amico || 41 tibi im-

pono pro

p. 256 v. 1. 2 esse. Milesii et alabandenses pecuniam liuio debent. Dixerat mihi eutidemus || 3 ut edici milesii || 4 malo edicos || 5 ut eos et alabandenses iubeas edicos romam (in margine: πύποθήκας, quod insequenti versui adscribendum erat, in quo pro ὑποθήκας Or. legimus pecuniam || 6.7 Preterea philoties alabandensis pecuniam cliuio dedit. hae commisse sunt cures uelim ut aut de hipotecis decedat || 8 liuii tradat || 8.9 Preterea herascleote et bargilite || 10 preterea || 12 usure || 13 liuio || 14. 15 is etiam mihi magis laborare || 15 ipse liuius ||

[XIII ep. 57] 18 propretori || 19 magis ex litteris || 21 mihi nuntium legatum || 25. 26 maias. Aut eam diem || 27 id et nunc || 28. 29 populo San-

diano [] 29 cause [] 30 Annei causa [] 31 mihi nil gratius []

[XIII ep. 58] 36 tribulis municeps | 37 ad te defert | 39 quae equa |

ut libenter te | 40 imprimis |

p. 257 v. 2 [XIII ep. 59] peduceano [| 3 M. Fabium || 4, 5 decernas non peto | 5 fides dignitasque postulat | 7 equa libente | 8 presertim apud te. hoc uehementer []

12 C. Furnius tripho | 13. 14 beniuolentior | 15 extite-[XIII ep. 60] runt his nostris [ 16 beniuolentiam [ 17 fidem prospicere ] 17.18 grati et bene

meritos || 20 sepe | beniuolentia ||

[XIII ep. 61] 24 Tito Pinio || 26 heredem instituit || 27 pecuniam hicenses grandem debent ad sextertium octogies | 27.28 imprimis | 28 feceris quando non || 31 quod tua Ades || 31. 32 quam plurimum pecunie pinio soluatur nicensium nomine [ XIII ep. 62]

35 Etsi in Atili | uenissem et tamen | 36 benefico tuo |

37 in meo habere propter lamie nostre || 40. 41 ut quam diligentissime ||

p. 258 v. 4 [XIII ep. 63] propretori | 6 C. Lenio | 8 frater qui mihi | 9 M. Lenium | eius beneficiis tum | 10 modestia. Ego eum | dimisi tum propter | 12 libenter | iam mihi superesse uerba | 14 me quo ea supra scripseram || 14. 15 A te uehementer | .

Scr. Berolini.

R. Jacobs.

#### 70.

# Rettung und Rüge.

Im vorigen Jahrgang dieser Zeitschrift lasen wir in einer Recension des Schöllschen Buches über die Tetralogie des attischen Theaters von W. H. Kolster in Beziehung auf die vielbesprochenen Worte des Suidas ήρξε του δράμα προς δράμα άγωνίζεσθαι, άλλα μη τετραλογίαν folgendes (S. 108): 'Leider ist Hermann nicht bei der einfachen Interpretation von Suidas Worten stehen geblieben, sondern hat, um eine höchst apokryphisch lautende Nachricht des Diogenes Laertios III 56 heranziehen zu können, die von Tetralogien redet, welche an den Dionysien, Lenäen, Panathenäen (!) und Chytren sollen aufgeführt sein, angenommen, dasz von den vier Stücken der concurrierenden Dramatiker an jedem der genannten Feste eins aufgeführt sei, worauf weder Suidas noch Diogenes Laertios hinführt. Anstatt den Zusatz des letztern als unbegreiflich und unglaublich zu beseitigen . . . bekämpft nun S. die gesamte Hermannsche Deutung, dasz der Streit mit Didaskalien von vier Stücken fortgedauert habe, aber die Dramen einzeln beurteilt worden seien.' Es wird gewis vielen Lesern wie dem unterz. begegnet sein, dasz sie ihren Augen nicht trauten. Jene unsinnige Erklärung der Tetralogie soll K. F. Hermann angenommen haben? Es liegt auf der Hand, dasz dies unmöglich ist, und es bleibt ein Räthsel, wie ein sach- und litteraturkundiger Mann wie Kolster in solchen Irtum verfallen und etwas so augenfällig verkehrtes als die Meinung eines Gelehrten wie H. hinstellen konnte, wofür wir weder in Schölls Darstellung der H.schen Ansicht noch in H.s Erörterungen selbst irgend einen Anhalt finden. Man musz sich fast schämen darauf hinzuweisen, dasz H. in den gottesdienstlichen Altertümern die Annahme dramatischer Aufführungen an den Panathenäen als Irtum und Misverständnis des Diogenes beseichnet, um die weitere angeblich H.sche Auffassung gar nicht zu zergliedern, die man nur einem völligen Ignoranten oder Geistesabwesenden zuschreiben kann. Aber da nicht dafür zu stehen ist, dasz das an einem solchen Orte aus solchem Munde gesprochene Urteil auch gläubige und nachsprechende finde, so scheint diese Abwehr einer leichtfertigen Rüge nicht überflüssig.

Und leider scheint sie um so weniger überflüssig, wenn man auf den Ton achtet, der neuerdings gegen den todten Hermann an verschiedenen Orten sich erhoben hat, und der einer jüngern Generation ein wenig erbauliches Bild ebenso von dem Manne selbst wie von denen, welche ihn in seinem Leben als eine Antorität haben gelten lassen, geben müste, wenn er auf Wahrheit gegründet wäre. Man mag an seiner Persönlichkeit noch so wenig Gefallen gefunden haben: seine Gelehrsamkeit, seine geistige Bedeutung und die Redlichkeit seines Charakters wegwerfend zu behandeln, ist im besten Fall ein Zeichen arger Verblendung und Unkenntnis. Der kundige wird sich dadurch in seinem Urteil nicht bestimmen lassen; aber die Sache hat eine höchst bedauerliche Seite mit Rücksicht auf das jüngere Geschlecht, das zur Pietät und nacheifernden Achtung hervorragender Muster ohnehin nicht im Uebermasz geneigt ist. Man kann es nur beklagen, wenn einer der gefeiertsten Senioren der philologischen Wissenschaft sich öffentlich so vernehmen läszt, wie es I. Bekker in den Monatsberichten der Berliner Akademie 1860 S. 166 in Besug auf die Hermannsche Erklärung von άλφησταί thut: 'daraus mehlesser zu machen konte nur dem Hermann einfallen, der zum unterschied von seinem kritischen namens-vetter πόλλ' ἡπίστατο ἔργ', ἀκρίτως δ' ἡπίστατο πάντα.' Es kommt uns jetzt nicht auf die Richtigkeit oder Unrichtigkeit der fraglichen Erklärung an, die doch z. B. Döderlein als 'einleuchtend' bezeichnet hat; aber es steht niemandem zu der üblen Laune über einen geachteten Namen bis zu einer so maszlosen, sich selbst richtenden Uebertreibung den Zügel schieszen zu lassen, und wenn es hier der Abwehr kaum bedürfen wird, so kann doch das philologische Publicum solche Unbill gerade deshalb nicht gleichgültig hinnehmen, weil beide zu hoch stehen, sowol der von dem sie ausgeht als der welchen sie betrifft.

In dem neuerdings erschienenen Werke von F. Ueberweg 'Untersuchungen über die Echtheit und Zeitfolge Platonischer Schriften? (Wien 1861) ist nun gar der 'ethischen Form der Hermannschen Polemik' ein eigner Abschnitt (S. 49-53) gewidmet worden. Der Vf. ist entrüstet über die von H. über Schleiermachers Verfahren gebrauchten Ausdrücke: Entstellungen und Willkürlichkeiten, deren es bedurft hat, um die Schriften des Philosophen in das Prokrustesbett jenes methodischen Zusammenhanges hineinzuzwängen', 'eine wol gefühlte Anomalie mit vagen Möglichkeiten bemänteln', 'einen unrichtigen Sinn unterschieben', 'sich anklammern an Sätze die nichts beweisen können', 'Trugschlüsse und Verdrehungen in der Ausführung eines halbwahren Grundgedankens', und findet darin trotz der unverkennbaren Hochachtung, mit der H. der-Arbeit des 'groszen Mannes' eine 'gerechte Bewunderung' zolle, eine Verurteilung, wonach Schleiermachers Persönlichkeit bei allen ihren intellectuellen Vorzügen durch den ethischen Makel der Unehrlichkeit, der Lüge, des mit vollem Bewustsein durch die schlimmsten Mittel künstlich durchgeführten Betruges geschändet wäre. Nachdem er sich auf zwei Seiten über die Unmöglichkeit der Begründung solcher sittlichen Beschuldigungen ergangen, kommt er zwar selbst zu der Anerkennung, dasz jene verletzenden Ausdrücke H. mehr im Eifer der Polemik entfallen seien als aus der Absicht stammen, Schleiermacher der Unwahrhaftigkeit zu beschuldigen, setzt aber sofort in offenem Widerspruch hiermit hinzu, die Ueberzeugung von der Unwahrheit der Schleiermacherschen Lehren habe sich bei H. zu der Annahme einer innern Unwahrhaftigkeit ihres Vertreters umgesetzt. Ein solcher Vorwurf scheint vielmehr Ueberwegs Verfahren selbst zu treffen, der das Urteil über den objectiven Charakter von Schleiermachers Beweisführung auf das subjective Verhalten des Urhebers bezieht; wenn überall wo das wahre entstellt oder verdreht erscheint, Lüge, wenn hinter jedem Trugschluss Betrug gefunden werden müste, so möchte es um die Ehrlichkeit in der Welt geschehen sein. Und wenn nun Ueberweg nach ausdrücklicher Anerkennung des Eifers und Ernstes, der Hingabe und Ausdauer der H.schen Forschung als ethischer Elemente von höchstem Werthe mit den Worten schlieszt: 'aber die natürliche Kraft bedarf der sittlichen Zucht, um nicht in Rohh eit zu entarten, sondern sich zur echten Humanität zu entfalten, und diese Zucht hat H. nicht in genügendem Masze an sich selbst geübt', so überlassen wir dem Leser das Urteil, ob diese Worte den Stempel der 'echten Humanität' an sich tragen. Ueberhaupt scheint die Gereiztheit, welche Schleiermachers Schüler und Anhänger mit ihm selbst fast identificiert und sogar einen allerdings höchst verfehlten und tadelnswerthen Ausdruck H.s über Brandis auf dieses Verhältnis besieht, sowie ein gewisser selbst in den Zugeständnissen an H.s Ansichten sich verrathender, nebensächliches und formelles bemängelnder Widerwille mit einer unparteilschen und objectiven Würdigung der einander ent-

gegenstehenden Meinungen sich nicht wol zu vertragen.

Das wiederholte Auftreten solcher Angriffe auf die Persönlichkeit Hermanns ruft uns auch ein Schriftstück ins Gedächtnis zurück, das kurz nach seinem Tode erschien mit dem Anspruch 'einige Grundzüge zu H.s ikonischem Standbilde im Gedächtnis der Wissenschaft beizusteuern'. Aus der Schrift Häckermanns 'die Exegese K. F. Hermanns und die Kritik D. Jun. Juvenals' (Greifswald 1857) mag es genügen einige Schluszsätze, und zwar noch nicht die stärksten, hervorzuheben, mit deren eigentümlicher Logik - schon der Titel gibt davon eine Probe - wir dem Leser sich zurecht zu finden überlassen. Um es mit einem Worte zu sagen: Hermann war kein Interpret . . . diesem Gebiet trat dem seligen Hofrath die Eigentümlichkeit seines Geistes geradezu hindernd in den Weg; denn hier hatte er es, wenigstens in letzter Instanz, mit Individualitäten zu thun. Er respectierte aber keine lebende, geschweige denn eine todte Persönlichkeit. Herrisch bemeisterte er jeden widerstrebenden Stoff und drückte ihm das Gepräge seines gewaltigen Willens auf; aber ihm fehlte das Haupterfordernis zum Verständnis, die Hingabe an und vollends die Versenkung in das Object . . . Hermanns Person liesz keine Insubordination der Sache ungestraft. Ueberall verfuhr er dictatorisch, meistenteils mit Glück, weil er selten oder nie den gehörigen Widerstand fand: an der kernhaften Individualität des Satirikers scheiterte sein Angriff. . . . Auch ihn beherschte im Wissen ebenso wie im Leben das «Ich, der dunkele Despot»; daher hat er vielfach nicht blosz die Jungen, sondern auch die Alten und zuweilen Wissenschaft und Wahrheit selbst brüsquiert.'

Der Verfasser der zuletzt genannten Schrift erkennt an, dasz Hermann jenem nordischen Könige gleich Anrecht hatte auf die Grabschrift: pacem implore ossibus meis animae famaeque. Das hätte er sich selbst einprägen sollen; es ist das mindeste, was man auch von dem Gegner eines edlen und tüchtigen Mannes verlangen kann. Noch aber leben viele weit und breit, in denen auch die alles verzehrende Zeit und die der jugendlichen Vorliebe abgehende Einsicht in Schwächen und Mängel den tiefen Eindruck der geistigen und sittlichen Bedeutung dieses Mannes nicht so sehr verwischt hat, dasz sie nicht sein Gedächtnis in hoben Ehren halten und gegen jeden Unglimpf wahren sollten. Den starken Geistern zum Trotz, welchen solche Pietät als eine Schwäche erscheint, wird wol noch mancher mit mir dieser Krankheit nicht ledig

sein wollen.

Marburg.

Julius Cäsar.

# Erste Abteilung: für classische Philologie, herausgegeben von Alfred Fleckelsen.

#### 71.

Die Münzordnung des Anaxilas von Rhegion.

Die ältesten Serien der Silbermünzen von Rhegion und von Messene folgen nach meiner Ansicht chronologisch in dieser Weise aufeinander:

### Rhegion:

 Serie mit Löwenhaupt )( Stierhaupt') und RECION rückläufig. | MESSENION rechtläufig

 Serie mit dem Hasen und RECI-NON rückläufig )( ἀπήνη.

 Serie mit Löwenhaupt )( sitzende männliche Gestalt im Lorbeerkranze mit RECINOS rückläufig oder rechtläufig oder RECINOS rechtläufig.

## Messene:

Nowenhaupt )(Stierhaupt und Schullen MESSENION rechtläufig Schulen Gerten um. IS.)

Löwenhaupt )(Stierhaupt und MESSENION rechtläufig.
Hase und MESSENION rechtläufig )( ἀπήνη.²)

Tetradrachmen attischen Fuszes.

Der Kürze halber habe ich von jeder Serie nur das gröste Nominal angeführt, da sich die Zugehörigkeit der kleineren aus der Verwandtschaft

<sup>1)</sup> Die Typen lassen nicht deutlich erkennen, was für eine Gattung von Rindvieh der Künstler darstellen wollte: daher die verschiedene Bezeichnung als vitulus bei Eckhel, bald als boeuf bald als taureau bei Mionnet, als Stier bei Mommsen.

2) Wie wir weiter unten sehen werden, war die Prägung mit Hase )( ἀπήνη in Rhegion von ungleich kürzerer Dauer als in Messene. Ich habe daher nur die älteste messenische Serie dieser Gattung mit der entsprechenden rheginischen zusammengestellt. Die späteren Stücke mit denselben Typen, aber mit MESSANION oder MEΣΣΑΝΙΟΝ wurden ohne Zweifel geschlagen, als in Rhegion bereits die Prägung mit Löwenhaupt )( sitzende männliche Gestalt eingeführt worden war: vgl. unten S. 743.

der Typen und dem Gewichte ergibt. Die Gewichte sind von Mommsen Gesch. d. röm. Münzw. S. 124 ff. zusammengestellt, welcher an dieser Stelle auch die vielfachen Irtumer berichtigt, die bei der Lesung der Aufschriften unterliefen, und mit vollem Recht das Stück mit Löwenhaupt )( guadratum incusum von 3, 08 (= 471/2) Gramm (Hunter tab. 44, 15. Carelli 192, 6) aus der Reihe der rheginischen Münzen ausscheidet. Mommsen war es auch, welcher zuerst richtig erkannte, dasz von den rheginischen Münzen die Serie in äginäischer Währung die älteste ist (S. 90), konnte sich aber bei der Fülle von Material, welche er in seinem Buche zu bewältigen hatte, nicht darauf einlassen diese Einzelheit zu beweisen. Die Richtigkeit seiner Annahme geht aus folgenden Gründen hervor. Erstens aus der Inschrift RECION. Zwar kann man nicht schlechthin sagen, dasz alle griechischen Münzen, welche den Stadtnamen im Nominativ führen, einer alten Prägung zugehören. Hiergegen sprechen die Münzen von Tarent, welches diese Art der Bezeichnung bis in späte Zeit festhielt. Wol aber können wir behaupten, dasz, wenn uns von einer griechischen Stadt mehrere Serien vorliegen, von denen die eine den Stadtnamen, die andere den Namen der Bürger im Genetiv, die dritte das Adjectivum im Nominativ des Singularis führt, die mit dem Stadtnamen die älteste ist. Eckhel hat Proleg. S. XCV f. die meisten einschlagenden Beispiele zusammengestellt und urteilt vollständig richtig: 'nomen urbis saepe in casu recto exaratur praecipue in nummis antiquissimis.' Demnach ist die Serie mit RECION ohne Zweisel älter als die mit RECINON d. i. Pmylvov oder RECINOΣ(8) d. i. Pmylvos, welche sich dem Gebrauch einer spätern Epoche accommodieren. Zweitens erhellt das höhere Alter der äginäischen Serie aus der Vergleichung der Münzen der übrigen chalkidischen Städte. Wir nehmen in denselben zwei Prägungsperioden wahr, eine in welcher nach äginäischem Fusze, eine zweite in welcher nach attischem gemünzt wurde. Hier waltet kein Zweisel darüber ob, dasz die Stücke äginäischen Fuszes die ältesten sind. Dies beweist beim ersten Augenscheine die Technik, wozu noch bei den Münzen von Naxos entschiedene epigraphische Merkmale, bei Zankle-Messene bekannte historische Momente kommen. Niemand zweiselt daran, dasz von den Serien von Himera die äginäische mit dem Hahne )( in Felder geteiltes Quadrat die älteste ist, dasz die äginäischen Münzen von Zankle älter sind als die attischen von Messene — um vor der Hand von dem éinen äginäischen Stücke abzusehen, welches ich weiter unten als solches nachweisen werde -, dasz die äginäischen von Naxos mit dem archaischen Dionysoskopfe )( Traube älteren Datums sind als die attischen schönen Stils usw. Diese durchgehende Analogie berechtigt uns auch für Rhegion anzunehmen, dasz die Serie in äginäischer Währung älter ist als die attischen Serien. Wenn ihr höheres Alter nicht sofort beim ersten Anblick aus der Technik offenbar wird, wie bei den entsprechenden Münzen der übrigen chalkidischen Städte, und es hierfür erst des Beweises bedarf, so kommt dies daher, dasz die Kunst der Münzprägung in Unteritalien, vermutlich unter Vorgang der achäischen Städte, in früher Zeit gröszere Fortschritte gemacht hatte als in den übrigen Gegenden. Die

uralten Münzen von Sybaris, Pyxus, Laos, Siris zeigen eine entwickeltere Technik als die gleichzeitigen im eigentlichen Griechenland.

Wir gehen nunmehr über zur Betrachtung der beiden attischen Serien von Rhegion. Was zunächst die Stücke mit dem Hasen )( απήνη betrifft, so findet vermutlich aus ihnen eine Notiz bei Zenobios IV 85 ihre Erklärung. Es heiszt daselbst: λαγώς τον περί των πρεων τρέ-χων δειλον άγαν το ζωον οθεν και Ρηγίνος λαγώς ελέχθη καί γάρ τους Ρηγίνους έπὶ δειλία έκωμφδουν. Bekanntlich wurden die Münzen vielfach nach ihren Typen benannt, so die athenischen γλαύπες (Aristophanes Vogel 1106), Παλλάδες, πόραι oder παρθένοι, die korinthischen πώλοι, die äginäischen γελώναι (Pollux IX § 74. 76). Ebenso wurden vermutlich die rheginischen Stücke mit dem Hasen λαγώ genannt und zum Scherz zu dem Schmähworte λαγώς, womit man einen feigen Menschen bezeichnete, das auf die gleichnamige Münze bezügliche Adjectiv beigefügt. Die Serie mit Löwenhaupt )( sitzende männliche Gestalt im Lorbeerkranze ist entschieden jünger als die mit dem Hasen )( απήνη. Die Aufschrift der letztern RECINON ist stets rückläufig und mit verhältnismäszig groszen Buchstaben geschrieben, die der erstern RECINOΣ rückläufig und rechtläufig oder RECINOS stets rechtläufig mit verhältnismäszig kleinen Buchstaben. Dieses Schwanken zwischen der ältern und der neuern Schreibart zeigt, dasz die Münzen mit Löwenhaupt ) sitzende männliche Gestalt einer spätern Periode angehören, in welcher man ansieng die rückläusige Schrift ungewohnt zu sinden und sie daher durch die rechtläufige ersetzte. Ebenso ist die Kleinheit der Buchstaben in den Aufschriften griechischer Münzen im allgemeinen das Kennzeichen einer spätern Prägung. Hierauf weisen auch Technik und Typen hin, so vor allem der Lorbeerkranz, welcher die sitzende männliche Gestalt umgibt, entschieden ein Motiv jüngerer Kunstübung. Alle diese Grunde hatte ich bereits oben vorbringen können, wenn ich im besondern hätte nachweisen wollen, dasz die von mir an erster Stelle angesetzte Serie alter sei als die von mir als dritte bezeichnete. Es steht also sest, dasz unter den rheginischen Münzen attischer Währung die mit dem Hasen )( ἀπήνη die altesten sind. Nun schreibt Pollux V 75: καὶ μὴν Αναξίλας ο Ρηγίνος ούσης, ως Αριστοτέλης φησίν, της Σικελίας τέως αγόνου λαγών, ο δε είσαγαγών τε και θρέψας, όμου δε και Όλύμπια νικήσας απήνη, τω νομίσματι των Ρηγίνων ενετύπωσεν απήνην καί λαγών. Demnach war es in Rhegion Anaxilas, welcher die schwerere äginäische Währung abschaffte und die leichtere attische einführte. Er herschte von Ol. 71, 3 (494) bis Ol. 76, 1 (476) und im Laufe dieser Periode erfolgte demgemäsz jene Maszregel. Wir haben auf diese Weise eine ungesähre Bestimmung gewonnen, bis zu welcher Zeit wir die Prägung der äginäischen Stücke mit Löwenhaupt )( Stierhaupt ansetzen und von wann an wir die attischen mit Hase )( απήνη datieren können. Durch Vergleichung der Münzen von Messene können wir diesen Zeitraum noch etwas enger begrenzen. Doch musz ich zu diesem Zwecke einige einschlagende historische Bemerkungen vorausschicken. Anaxilas veranlaszte die Samier, welche sich, um der Perserherschaft zu entgehen, nach

den italischen Gewässern begeben hatten, Zankle zu besetzen. Da die Bürger auf einem Zuge gegen die Sikeler begriffen waren, so konnte die Stadt von den wenigen, die zurückgeblieben waren, nicht behauptet werden und sie wurde von den Samiern occupiert. Der Tyrann von Gela Hippokrates wurde von den ihrer Stadt beraubten Zankläern zu Hülfe gerufen, verrieth sie aber und überliesz den Besitz von Zankle den Samiern, welche nunmehr zu Hippokrates in freundschaftlichem, zu Anaxilas in feindlichem Verhältnis standen (Herod. VI 23, Thuk. VI 4). Die Bcsetzung Zankles durch die Samier musz zwischen Ol. 71, 3 (494) und 72, 2 (491) fallen. Denn in jenem Jahre wurde Anaxilas Herscher von Rhegion, in diesem starb Hippokrates (s. Krüger zu Clinton's fasti Hell. S. 280). Nachdem die Samier kurze Zeit Herren von Zankle gewesen waren, vertrieb sie Anaxilas, bevölkerte die Stadt mit Leuten verschiedenen Stammes und nannte sie nach der Heimat seiner Vorsahren Messene. Thukydides VI 5 schreibt hierüber: τους δε Σαμίους 'Αναξίλας 'Ρηγίνων τύραννος οὐ πολλῷ ὕστερον (d. i. nach der Besetzung von Zankle durch die Samier) ἐκβαλών καὶ την πόλιν αὐτὸς ξυμμίκτων ἀνθρώπων οἰκίσας Μεσσήνην από της έαυτοῦ το αρχαίον πατρίδος αντωνόμασεν. Der Ausdruck ov πολλώ υστερον ist allerdings sehr unbestimmt und bietet uns keine sichere Handhabe dar, um genau zu bestimmen, in welchem Jahre die Gründung von Messene erfolgte. Doch können wir diese Frage wenn auch nicht mit positiver Bestimmtheit, so doch mit einem gewissen Grade von Wahrscheinlichkeit beantworten, wenn wir ermitteln, wann in den unmittelbar folgenden Jahren die politischen Verhältnisse Siciliens dem Anaxilas eine derartige Ausbreitung seiner Macht am leichtesten ermöglichen konnten. Am günstigsten lagen die Verhältnisse für ihn um Ol. 72, 3 (490). Im Jahre vorher nemlich war Hippokrates, der Tyrann von Gela, gestorben, welcher bisher die Hegemonie in Sicilien gehabt und seinen Einflusz auch auf das wichtige Zankle zu bewahren gewust hatte. Nach seinem Tode brach in Gela ein Aufstand aus, welchen Gelon mit bewaffneter Hand unterdrücken muste (Herod. VII 155). Dieser Zeitpunkt, in welchem die Samier in Zankle ohne Bundesgenossen waren, muste dem Anaxilas die beste Gelegenheit geben, sich ihrer Stadt zu bemächtigen. Vermutlich also erfolgte die Gründung von Messene um Ol. 72, 3 (490). Die Stadt war zunächst dem Anaxilas unterthan, dann seinen Söhnen, bis dieselben Ol. 79, 4 (461) vertrieben wurden (Diod. XI 76. Plass Tyrannis 1 S. 268 ff.). Die Münzen mit dem Stadtnamen Messene datieren also von der Zeit um Ol. 72, 3. Zwischen ihnen und den Münzen von Rhegion besteht eine auffällige Verwandtschaft, welche bereits von Eckhel I S. 220 beobachtet worden ist. Natürlich ist es in der Periode der Herschaft des Anaxilas und seiner Söhne Messene, welches sich in seinen Münzverhältnissen nach Rhegion richtet. Denn der Herscher von Rhegion war der olnistig der Stadt, Rhegion der Grundstock seiner Herschaft, Messene eine Dependenz davon. So ergibt sich, um die chronologische Reihenfolge der Münzen von Messene zu beurteilen, ganz naturgemäsz folgendes Kriterium. Die Münzserien von Messene, welche älteren Münzserien von Rhegion analog sind, gehören einer ältern Periode an als die, welche

jüngeren rheginischen entsprechen. Kurz gesagt, die messenischen Münzserien folgen chronologisch in derselben Weise auf einander, wie die analogen von Rhegion. Demgemäsz ist das älteste Stück von Messene eine von Eckhel I S. 220 beschriebene Münze des Wiener Cabinets, welche der ältesten rheginischen Gattung entspricht. Eckhel stellt jene Münze mit der entsprechenden rheginischen zusammen und beschreibt die beiden folgendermaszen:

caput leonis obversum )( MESSENION. caput vituli dextrorsum versum. AR II (Mus. Caes.)

caput leonis obversum )( RECION. caput vituli dextrorsum versum.

AR II (Mus. Caes.)

und fügt bei: 'posses utrumque nummum in eadem officina flatum dicere, nisi epigraphe illum Messanae, hunc Rhegio vindicaret.' Die Münze von Rhegion ist ohne Zweifel eine äginäische Drachme mit Löwenhaupt )( Stierhaupt und RECION rückläufig. Dasz die Aufschrift rückläufig ist, hat Eckhel zu notieren unterlassen, ebenso wie S. 221 bei Beschreibung der rheginischen Tetradrachmen mit Hase )( απήνη. Zwar gibt Eckhel das Gewicht der Münze nicht an; doch erhellt, dasz sie der bezeichneten Gattung zugehört, genugsam aus den von ihm beschriebenen Typen, welche die bekannten der äginäischen Drachmen sind, und aus der Grösze. Eckhel bezeichnet sie als AR II. Ein attisches Tetradrachmon kann hiermit nicht gemeint sein: denn dieses würde als AR I verzeichnet stehen; ebenso wenig eine attische Drachme, die Eckhel zur dritten Grösze rechnet. So bleibt uns nur die äginäische Drachme übrig, auf welche auch die Typen hinweisen. Wenn die rheginische Münze eine äginäische Drachme ist, so werden wir auch die analoge Münze von Messene als eine solche zu betrachten haben: denn Eckhel bezeichnet die beiden Münzen als in jeder Beziehung gleichartig und fügt ausdrücklich bei, dasz die von Messene, ebenso wie die rheginische, zweiter Grösze sel, womit eben nur eine äginäische Drachme gemeint sein kann. Wäre irgend ein ausfälliger Unterschied in dem Gewichte der beiden Münzen bemerkbar, so wurde Eckhel dies ohne Zweifel notiert haben. Also kann auch die messenische Münze nichts anderes sein als eine Drachme äginäischer Währung. Zwar kenne ich jene Münze nicht durch Autopsie, bin also nicht im Stande mich durch ein selbständiges Urteil für ihre Echtheit zu verbürgen. Doch ist dies auch nicht nötig: denn es ist nicht anzunehmen, dasz sich der grosze Numismatiker, zumal in einem Münzgebiete wie dem groszgriechischen, in welchem er sich allenthalben so kundig erweist, durch eine Fälschung hätte teuschen lassen. Und steht es fest, dasz die Münze echt ist, dann nötigen uns alle die von Eckhel angegebenen und vorhin besprochenen Indicien, darin eine äginäische Drachme zu erkennen. Somit können wir vermöge jener messenischen Münze für Rhegion folgenden Schlusz ziehen. Da die älteste uns vorliegende Münze von Messene äginäischer Währung ist und die Typen des Löwen- und Stierhauptes führt, so ergibt sich, dasz in Rhegion, dessen Münzen die Tochterstadt nachahmte, um Ol. 72, 3, als Messene gegründet worden war, noch im äginäischen Fusze und mit dem Stempel des Löwen- und

Stierhauptes gemünzt wurde. Also erfolgte die Münzänderung des Anaxilas nicht unmittelbar beim Beginn seiner Herschaft, sondern in dem Zeitraume von Ol. 72, 3 bis 76, 1, in welchem Jahre der Tyrann starb. An die eben besprochene messenische Gattung äginäischen Fuszes schlieszt sich die Serie an mit analogen Typen, doch jungern Fuszes, von welcher Mionnet descr. I S. 253 u. 372 ein Exemplar folgendermaszen beschreibt: 'tête de lion de face )( MESSENION tête de boeuf, à gauche R 6. R. 4. F. a. 60 fr. Dieses Stück wiegt 17,66 (=3321/k), ein analoges aus dem britischen Museum bei Leake numismata Hellenica 17, 33 (= 267. 4) Gramm. Sie sind also attische Tetradrachmen. Bei der Verwandtschaft, welche wir im übrigen zwischen den Münzen von Rhegion und von Messene wahrnehmen, stünde zu erwarten, dasz es auch Münzen von Rhegion gäbe, welche Löwen- und Stierhaupt führen und attischer Währung sind. Solche Stücke sind uns aber nicht erhalten. Sonach kommen wir, wenn wir lediglich nach dem vorliegenden monumentalen Material urteilen, zu dem Resultate, dasz, als Rhegion Währung und Typen änderte, Messene die neue Währung annahm, die alten Typen aber eine Zeit lang sesthielt und erst später den von Anaxilas eingesührten Stempel mit Hase und annun annahm, welcher uns in der reichen messenischen Tetradrachmenserie entgegentritt, die sich an die eben besprochene mit Löwen- und Stierhaupt anschlieszt. Sollten sich - was gar nicht unmöglich ist --- dereinst noch rheginische Tetradrachmen attischen Fuszes mit Löwen- und Stierhaupt finden, so würde meine Annahme, dasz die Einführung der leichtern attischen Währung von Anaxilas herrührt, in keiner Weise umgestoszen werden. Es würde diese Serie unmittelbar hinter die älteste äginäische Gattung anzusetzen sein. Nun habe ich nachgewiesen, dasz in Rhegion unter Anaxilas Herschaft noch um Ol. 72, 3 mit Löwen- und Stierhaupt und in äginäischem Fusze gemünzt wurde. Es ist aber von Aristoteles überliefert, dasz die Typen des Hasen und der annvn von Anaxilas auf der rheginischen Münze eingeführt wurden, und von mir bewiesen, dasz diese Gattung von Münzen die älteste uns erhaltene Serie von Rhegion in attischer Währung ist. Sollte zwischen dieser und der ältesten äginäischen Gattung noch eine Serie von Stücken attischen Fuszes ausgemünzt worden sein, die uns verloren gieng, so würde diese Prägung ebenfalls unter der Herschaft des Anaxilas stattgefunden haben, die attische Währung also auch unter dieser Voraussetzung von ihm eingeführt worden sein. Wie lange in Rhegion mit den von Auaxilas eingeführten Typen gemünzt wurde, wissen wir nicht. Da jedoch die Stücke mit diesen Typen nicht allzu häufig und in ihrer Technik vollständig gleichartig sind, so scheint diese Prägung nicht von langer Dauer gewesen und bald der Stempel mit Löwenhaupt ) sitzende männliche Figur im Lorbeerkranze eingeführt worden zu sein. welcher uns in der grösten Masse der vorliegenden rheginischen Silbermünzen entgegentritt. Vielleicht geschah dies nach Vertreibung der Söhne des Anaxilas und bei Herstellung der Demokratie - eine Vermutung welche an Wahrscheinlichkeit gewinnen würde, wenn sich mit Bestimmtheit nachweisen liesze, was Raoul Rochette mém. de numism.

S. 242 annimmt, dasz die sitzende männliche Figur im Lorbeerkranze, welche auf der dritten rheginischen Serie dargestellt erscheint, der Δημος 'Ρηγῖνος sei. In Messene dagegen wurden die von Anaxilas eingeführten Typen festgehalten, so lange die Stadt Messana hiesz und Silber in ihr ausgeprägt wurde. Denn in der Technik dieser messenischen Münzen nehmen wir deutlich die Kunstübung verschiedener Perioden wahr, und in den Aufschriften MESSENION MESSANION MESSANION können wir das Hervortreten der dorischen Elemente der Bevölkerung und die Umbildung eines Buchstaben des Alphabets verfolgen — Vorgänge welche sich nicht in wenigen Decennien, sondern nur während der Dauer von Generationen vollstrecken konnten.

Eigentümlich ist es, dasz Messene unter Anaxilas eine eigne Prägung hat. Wir ersehen daraus, dasz Anaxilas den ξύμμιστοι, welchen er die Stadt zur Bewohnung übergab, eine mehr oder minder beschränkte Autonomie oder wenigstens den Schein einer solchen gewährte. Jedenfalls handelte er klug, die Bewohner der Stadt, an deren Besitz ihm so viel gelegen sein muste und die von dem Grundstocke seiner Herschaft getrennt wie ein vorgeschobener Posten in fremdem und öfter feindlichem Gebiete lag, durch allerlei Coucessionen an seine Interessen zu knüpfen. Vielleicht können wir sogar daraus, dasz die Rheginer die von Anaxilas eingeführten Typen abschafften, die Messenier sie festhielten, schlieszen, dasz bei letzteren das Andenken des Anaxilas ein besseres war als bei jenen.

Fragen wir schlieszlich nach den Motiven, welche den Anaxilas bewogen die bisher bräuchliche äginäische Währung abzuschaffen und die leichtere attische einzusühren, so ist es nicht möglich bei Untersuchung dieses einzelnen Falles zu einem bestimmten Urteil zu gelangen. Nur bei umfassender Untersuchung aller analogen Fälle kann man zu einigermaszen sicheren Resultaten gelangen. An und für sich betrachtet kann man die Maszregel des Anaxilas auffassen als eine Münzreduction im eigentlichen Sinne des Wortes, d. h. man kann annehmen, dusz Anaxilas Verordnung die neue leichtere Drachme der alten schwereren im Werthe gleichsetzte, so dasz die Zahlungen, welche auf die älteren schwereren Stücke normiert waren, in neuen leichteren erfolgen dursten, oder man kann annehmen, dasz Anaxilas durch handelspolitische Motive veranlaszt wurde die attische Währung einzuführen, welche damals in Groszgriechenland die gebräuchlichste war, um auf diese Weise sein Gebiet in beguemen Verkehr mit den benachbarten Territorien zu bringen. Möglich ist endlich auch, dasz die beiden eben erwähnten Veranlassungen Hand in Hand giengen.

Jedenfalls ist die Einführung des Tetradrachmon nicht ohne Bedeutung. Wenn vorher der Verkehr auf die Drachme basiert gewesen war und unter Anaxilas ein bei weitem gröszeres Stück, das Tetradrachmon, das Hauptnominal wurde, so geht hieraus hervor, dasz in jener Periode die Verhältnisse Rhegions im Vergleich zur vorhergehenden Zeit einen groszartigeren Maszstab annahmen, so dasz ein gröszeres Stück zur Vermittlung des Verkehrs nötig erschien — eine Erscheinung welche vollständig mit den Wirkungen übereinstimmt, die in allen Fällen den

Sturz der Aristokratie begleiten. Wie in allen griechischen Staaten, nachdem die Schranken der Aristokratie zersprengt sind, in jeder Beziehung ein neuer Aufschwung anhebt, so wird auch in Rhegion unter Anaxilas in geistiger wie in materieller Hinsicht eine frischere und gesündere Entwicklung begonnen baben, als zuvor stattfand.

Berlin.

Wolfgang Helbig.

### 72.

Ueber den Volksnamen Leleger. Von H. Kiepert. Aus den Monatsberichten der kön. Akademie der Wissenschaften zu Berlin 1861 S. 114—132. Mit einer Karte. gr. 8.

Kurz ehe ich meine neulich bei Teubner in Leipzig erschienene Abhandlung über die Leleger dem Druck übergeben hatte, war der nemliche Gegenstand von H. Kiepert in einem Vortrag in der Sitzung der phil.hist. Classe der Berliner Akademie der Wissenschaften vom 14n Januar 1861 behandelt worden, und zwar in einer nach Methode, Quellenforschung und Resultaten meiner Schrift diametral entgegengesetzten Weise. Leider kam mir dieser Vortrag erst nach dem Druck meines Buches zu Gesicht. Ich versuche daher nachträglich meine Ansicht über die K.schen Leleger zu begründen, indem die in dem genannten Vortrag gemachten Einwendungen gegen die bisher übliche Darstellung der griechischen Vorgeschichte auch meine Abhandlung treffen. Dasz mir dabei die Absicht fern liegt, K.s Vortrag auf diesen wenigen Blättern widerlegen zu wollen, versteht sich wol von selbst. Ich will nur versuchen das Verhältnis meiner Forschung zu der K.schen sestzustellen, soweit es auf dem heutigen Standpunkt der Frage bei dem gänzlichen Mangel einer gemeinschaftlichen, allgemein anerkannten Grundlage möglich ist.

Das Ergebnis von K.s Untersuchung läszt sich in folgende Sätze zusammenfassen. Die Leleger sind die Urbewohner von Hellas und Kleinasien, ihr Name der Inbegriff aller Stämme, welche in der Urzeit die Küsten des ägäischen Meeres bewohnt haben. Die Wurzel dieses Namens findet K. im Semitischen: er bedeutet ihm so viel als 'Barbaren' (balbutientes, barbare loquentes, βαρβαρόφωνοι). Diesen Namen müssen sie notwendig von einem semitischen Volke erhalten haben, welches sie als Barbaren oder Fremde bezeichnete. Dieses sind ihm nun die semitischen Pelasger und Karer, welche nach den ureinwohnenden Lelegern sich in Hellas ansiedelten: Pelasger und Leleger siud ebenso wenig mit einander verwandt, als beide Völker mit der dritten Schicht der Bevölkerung, den von Norden her eingewanderten Hellenen. Schlieszlich bemerkt K. noch 'dasz jenes in vorhellenischer Zeit von semitischen Pelasgern mit dem Namen Leleger belegte Urvolk wenigstens der südöstlichen europäischen Halbinsel kein anderes gewesen sei als das in geschichtlicher Zeit unter dem Namen des ill vrischen bekannte, dessen Reste unter dem Namen der Schkjepetaren oder Albanesen die vielfach umgewandelte alte Sprache noch jetzt bewahren.' Den Beweis dieses letzten Satzes verspricht K. an einem andern Orte aus einer Fülle sprachlicher Momente wahrscheinlich zu machen. Wir lassen daher diesen Satz noch unberücksichtigt, ebenso wie einen spätern, am 25n Juli 1861 gehaltenen, mit dem vorliegenden eng verwandten Vortrag 'über die Herkunst und geographische Verbreitung der Pelasger', und halten uns streng an seine Ansicht über die Leleger.

Der Hauptbeweis für diese Stellung der Leleger in der Vorgeschichte von Hellas ist die erwähnte Etymologie des Namens aus dem Semitischen, von einem Wortstamm welcher sich im Hebraischen, Syrischen und Arabischen findet. Die Vergleichung der Formen luc, laaz im Hebräischen, leez im Syrischen, laag und laeg hebr. und leeg syr., mit Reduplication syr. lugley und luglogo, arab. laglagah und laglaga, welche alle ein balbutire, barbare loqui bedeuten, mit dem Namen Akheyec, entstanden aus legleg - türkisch lejlek, neugriechisch leleze - läszt an und für sich gewis nichts gegen K.s höchst gelehrte, gründliche und scharssinnige Etymologie S. 127 f. einwenden. Dasz die von den Alten erfundenen Etymologien (lentoùs en valns laoús: Hes. Fr. 35 Göttling: vgl. Strabon VII 7, 2 S. 322) keiner Widerlegung bedürfen, würde ich kaum erwähnen, wenn nicht durch sie der Begriff der Leleger als charakterloser, schwärmender Hause bis in die neueren Bearbeitungen hellenischer Geschichte gedrungen wäre (vgl. meine 'Leleger' S. 204 f. Kiepert S. 126). Mit Recht bemerkt aber K. Anm. 32, dasz aus Strabons Worten (S. 321) ότι πλάνητες ήσαν έκ παλαιού αί Αριστοτέλους πολιτείαι δηλοῦσι nicht gefolgert werden darf, dasz schon Aristoteles diese irrige Ansicht geteilt habe. Die K.sche Etymologie des Lelegernamens dagegen ist sprachlich begründet. Eine andere Frage aber ist es, ob mit Recht auf eine wenn auch noch so hegründete Etymologie der Ethnograph Schlüsse von solcher Tragweite zu bauen berechtigt ist, wie es in K.s Vortrag geschieht. Mich hat jene etymologische Begründung nur davon überzeugt, dasz dieser Name von jenem semitischen Sprachstamm herkommen kann, aber nicht dasz er, sowie die ganze Stellung und Geschichte der Leleger aus ihm erklärt werden musz. Mir scheint die neueste Ethnographie die allerdings höchst wichtige Etymologie zu ausschlieszlich und einseitig zu benutzen, vielleicht mit mehr Einseitigkeit als ein Recensent meines Buches in der Z. f. d. österr. Gymn. 1862 S. 552 -555 meiner Darstellung zum Vorwurf machen konnte. Neben der Etvmologie dürsen doch die Zeugnisse der griechischen Schriststeller, so sehr sie auch mit vorsichtigem Urteil geprüst werden müssen, nicht ganz auszer Acht gelassen werden. Eine zweite wichtige Quelle ist die Religion und Mythologie eines Volksstammes. Nun sind freilich unsere Kenntnisse von derselben höchst fragmentarisch und beruhen noch keineswegs auf allgemein anerkaunten Prämissen, indem sie sich selten auf unmittelbare Zeugnisse der alten Schriftsteller stützen, sondern meist durch Combinationen und Schlüsse aus denselben gewonnen werden müssen. Aber die neuere Forschung hat schon viel Material zu einer ethnographischen Mythologie beisammen, und dieses Material zu verwerthen und neues zu gewinnen ist eine der ersten Aufgaben der Ethnographie (vgl. Gerhard Griechenlands Volksstämme und Stammgottheiten, Berlin 1854, S. 1 ff.).

Auf diesen beiden Grundlagen ruht meine Untersuchung über die Leleger. Was die Götterdienste betrifft, welche ich S. 165—204 zu behandeln versuchte, so schweigt darüber sowol K. als auch der oben erwähnte Recensent. Dagegen sucht K. seine auf jener Etymologie beruhende Ansicht auch durch Zeugnisse griechischer Schriftsteller zu stützen. Gehen wir seine Beweise der Reihe nach durch.

Zunächst betrachtet K. die geographische Verbreitung der Leleger (S. 115-121), deren Wohnsitze er in drei Gruppen teilt: 'die östliche asiatische und zwei westliche in Europa, von denen die südliche die Süd- und Westküstenländer der Peloponnesos umsaszt, die nördliche aber die mittleren, vom Hochgebirge des Parnassos erfüllten Teile des sogenannten Mittelgriechenlands.' Zu jener südlichen rechnet er die Leleger Lakoniens und Messeniens, sowie die angeblich megarischen Leleger im eleischen (?) Pylos (Paus. IV 36, 1. VI 22, 3), zu den nördlichen auszer den gehirgigen Teilen von Lokris, Phokis und Böotien im Westen Akarnanien und Leukadien, im Osten Megaris und Euböa. Dadurch gelangt K. zu dem durch ein Kärtchen veranschaulichten Resultat, dasz die lelegischen Landschaften gewis nicht zufällig diejenigen sind welche von allen Teilen Griechenlands zuletzt nach Bevölkerung und Sprache hellenisch geworden sein müssen.' Durch die von Norden her eindringenden Hellenen seien die ältesten Bewohner der Peloponnesos in die Südküstenländer gedrängt, die mittleren aber zersprengt worden, indem die Einwanderer teils durch die ätolische, teils durch die bootische Ebene vordrangen, wo K. keine Leleger findet. Diese hielten sich vielmehr in dem mittlern, durch seine Hochgebirge weniger zugänglichen Lande um den Parnassos, teils wurden sie westlich nach Akarnanien uud Leukadien, teils östlich nach Megaris und Euböa hinausgedrängt.

An dieser Ansicht ist mir zunächst unklar, welche Stellung die Pelasger zwischen den alteren Lelegern und jungeren Hellenen einnehmen sollen. Welche Schicht der griechischen Bevölkerung wurde durch die Hellenen zersprengt? Die Pelasger sind nach K. die zweite oder mittlere Schicht der Bevölkerung Griechenlands, ehen jener semitische Stamm, von welchem die Urbewohner den Namen Leleger erhielten. Diese müssen notwendig zur See gekommen sein, und einer überseeischen Einwanderung gegenüber sind die Wohnsitze der Leleger gewis nicht diejenigen. welche zuletzt von den Einwanderern in Besitz genommen wurden. Als die Hellenen kamen, muste nach K.s Ansicht Hellas vorzugsweise von den semitischen Pelasgern bewohnt sein, nachdem diese die lelegischen Urbewohner schon unterworfen hatten: die Pelasger musten also von den von Norden kommenden Hellenen zersprengt werden, und doch finden wir gerade sie in der thessalischen wie in der phokisch-böotischen Kephisos-Thalebene, welche K. S. 120 das éine Durchzugsthor der von Norden eindringenden Stämme nennt.

Ueberdies kann ich mit K.s geographischer Uebersicht der lelegischen Wohnsitze nicht in allen Punkten übereinstimmen. Was zunächst

das lelegische, von dem Megarer Pylon gegründete Pylos betrifft, so sehe ich keinen Grund, warum wir dieses nach Elis verlegen sollen. Pausanias bezieht es bald auf das eleische Pylos (VI 22, 3), bald auf die Stadt des Nestor, welche er in Messenien zu finden glaubt (IV 36, 1). Ich habe daher vermutet (Leleger S. 131), dasz nicht die Neleiden bei ihrer Einwanderung, wie gewöhnlich (Apollod. I 9, 9) angenommen wird, Pylos gegründet, sondern eine ältere, lelegische Stadt in Besitz genommen haben. Ich halte mithin jenes von Pylon gegründete Pylos für eins mit der Stadt der Neleiden. Die Sage von der Gründung durch einen Leleger von Megara fand sich offenbar in allen drei Pylos vor, und Pausanias érzählt sie in seiner Beschreibung von Messenien und von Elis. In der Frage, welches Pylos in der Ilias die Stadt der Neleiden sei, habe ich mich für das triphylische entschieden (Leleger S. 127), und dieses halte ich daher auch für die ursprünglich von Lelegern gegründete Stadt. Was freilich den Zusammenhang mit Megara betrifft, so erkenne ich hierin mit K. S. 117 ebenfalls 'eher kunstliche Combination als wirkliche Ueherlieserung'. Ich habe diese Sage mit der lelegischen Bevölkerung der peloponnesischen Süd- und Westküstenländer in Zusammenhang gebracht und darin einen neuen Beweis für, die aus anderen Thatsachen vermutete lelegische Abstammung der Kaukonen in Triphylien gefunden (vgl. S. 131 mit S. 97).

Dasz aber Elis ursprünglich eine lelegische Bevölkerung gehabt hat, nehme ich trotzdem an, stütze es aber auf eine andere Ueberlieserung. welche K. ganz unberücksichtigt gelassen hat, nemlich auf die von Pindaros (Ol. 9, 40-66) erzählte Verwandtschaft der Epeier mit den Lokrern, welche im Altertum einstimmig als Leleger galten (vgl. Leleger S. 141 und Kiepert Anm. 3). Diese lelegischen Epeier aber werden von der Sage als Bruderstamm der Aetoler dargestellt (Paus. V 1, Ich habe diesen Zusammenhang auch durch andere Thatsachen nachzuweisen gesucht und gezeigt, dasz die Spuren, welche von Aetolien nach Elis hinüberweisen, teilweise zwar auf eine gemeinschaftliche äolische Bevölkerung beider Landschaften hindeuten, gröstenteils aber, wie das Geschlecht des ätolischen Königs Thoas (Il. B 638. H 168. N 216), des Groszvaters des Oxylos (Paus. V 3, 4. Strabon X 3, 4 S. 463), besonders durch die Namen Thoas und Ikarios mit den Lelegern in Lemnos und Lakonika, sowie auf Ikaria zusammenhängen (Leleger S. 149. 178). Was nun die Geschichte Aetoliens betrifft, so habe ich nach der Hauptstelle bei Strabon (X 3, 4-6 S. 464 ff.) zu zeigen versucht, dasz die ältesten Bewohner des Landes, die Kureten, durch die von Süden her eindringenden lelegischen Aetoler oder nach Strabons Ausdruck (IX 1, 12 S. 423) durch Aetolos mit den Epeiern aus Elis unterworfen oder verdrängt wurden. Die dritte Schicht der Bevölkerung kam von Nordosten, die Aeoler, deren Spuren ich auszer in Aetolien auch im Lokris (Leleger S. 143) und an der ganzen Westküste der Peloponnesos (S. 145 ff.) nachgewiesen habe. Aetolien scheint das Durchzugsthor der Aeoler gewesen zu sein, wie K. überhaupt die nördlichen Stämme groszenteils durch Aetolien ziehen läszt. Allein K.s Gruppierung der lelegischen Sitze scheint mir an

vielen Mängeln zu leiden. Ich wenigstens vermag die von ihm ganz ignorierten Leleger in Aetolien und die Lokrer nicht von der südlichen Gruppe, den peloponnesischen Lelegern, zu trennen. Weniger eng scheinen mir mit den Epeiern, Aetolern und Lokrern, um so inniger aber unter sich die Leleger in Akarnanien, Leukadien und Kephallenien zusammenzuhängen. Denn trotz der Einwürfe bei K. Anm. 14, dasz Teleboas nur der Tochtersohn des Lelex ist und Aristoteles die Leleger und Teleboer als verschiedene Stämme auf einander folgen läszt (bei Strabon VII 7, 2 S. 321), musz ich immer noch an der von mir angenommenen und vertheidigten Identität der Teleboer-Taphier mit den Lelegern des nordwestlichen Griechenlands festhalten.

Was aber die Leleger am Parnassos betrifft, auf welche K. S. 119 f. ein so groszes Gewicht legt, so stützen diese sich allein auf die bekannte Etymologie des Lelegernamens in den Eöen (Hesiodos Fr. 35 Göttling; vgl. m. Leleger S. 142 und Kiepert Anm. 3), nach welcher die Leleger die aus den Steinen des Deukalion und der Pyrrha entstandenen Menschen sein sollen (vgl. Pind. Ol. 9,53—56). Ich glaube daher, dasz die Verknüpfung der lelegischen Lokrer mit dem Parnassos und der Deukalionsage eine späte und äuszerliche ist, zu welcher auszer dem Namen der Leleger der Name der Protogeneia, der Ahnfrau der Lokrer, Epeier und Aetoler (vgl. Leleger S. 142 f. 149) beigetragen haben mag. Ich verlege die Sitze der lelegischen Lokrer an die Küste in das westliche Lokris, Elis gegenüber und an die Grenze Aetoliens.

Daher wird es mir auch zweiselhast, ob die in Böotien beurkundeten Leleger (Strabon VII 7, 1 S. 321. IX 2, 3 S. 401, vgl. m. Leleger S. 153), wie K. geneigt zu sein scheint, in die gebirgigen Teile dieser Landschast zu verlegen sind. Ich glaube sie eher an der Küste des Euripos annehmen zu müssen, wo sie von Osten kommend den Artemiscultus in Aulis gründeten.

Ich habe daher S. 213 ff. die Leleger in Hellas in zwei andere Gruppen geteilt: in die Ansiedler der zusammenhängenden Landschaften der Südund Westküste der Peloponnesos und die westlichen Landschaften Mittelgriechenlands, d. i. Lokris, Aetolien, Akarnanien, Leukadien, Kephallenien einerseits, underseits die vereinzelten Spuren lelegischer Niederlassungen an den östlichen Gestaden von Hellas, zum Teil unter Beimischung der Karer: in Trozene, Epidauros, Megaris, Attika, Euboa, Bootien, Phokis (Leleger S. 152 ff.). Ich habe hier nur den Unterschied gemacht, dasz überall da, wo ihnen die Karer beigesellt sind, ihr Weg von Karien über die Kykladen an die hellenischen Gestade führte, in den übrigen Landschaften, wie in Euboa, Böotien, Phokis, wo uns vorzugsweise die Amazonensagen begegnen (vgl. Leleger S. 183), Lemnos unmittelbar, mittelbar vielleicht Troas der Ausgangspunkt der Niederlassungen war. Was das Verhältnis der beiden von mir angenommenen Gruppen der Lelegersitze betrifft, so bin ich der Ansicht, dasz die vereinzelten Niederlassungen an der Ostküste jünger sind als die zusammenhängenden Wohnsitze an den südlichen und westlichen Gestaden: daher einerseits ihre Zusammenhangslosigkeit und die zahlreichen Sagen von Kämpfen mit den Ureinwohnern, die sich

teils an die Dioskuren, teils an die Amazonen knüpfen. Beides führt uns darauf, dasz sie bei ihrer Landung bereits festgesiedelte Stämme und wolbegründete Staaten vorfanden, welche ein Eindringen ins Innere erschwerten. Anders war es in Lakonika und Messenien, Triphylien, Elis, Aetolien, Lokris, Akarnanien, Leukadien und Kephallenien, so dasz hier die Möglichkeit nahe liegt, sie mit Welcker (Götterlehre I S. 14) als älteste Bewohner vor den Pelasgern anzunehmen (vgl. Leleger S. 213). Nur das ist auch bei dieser Annahme festzuhalten, dasz sie eingewandert sind, und dasz wir sie nicht mit K. für die ungriechische, vorpelasgische und vorhellenische autochthonische Urbevölkerung halten dürfen.

Um dieses noch klarer nachzuweisen, müssen wir vor allem ihr Vorkommen auf dem ägäischen Meere und ihre Stammverwandtschaft mit den Karern ins Auge fassen: zwei Punkte welche K. entschieden in Abrede stellt. Er geht in seiner Untersuchung über zu den Lelegern in Kleinasien und gibt eine Uebersicht ihrer Wohnsitze (S. 122 ff.), welche im wesentlichen mit der Darstellung in meinem Buch S. 9 ff. übereinstimmt. sich aber durch Chios (nach Pherekydes bei Strabon XIV 1, 3 S. 632) und Gargara in Troas (nach Alkman Fr. 123 Bergk) vervollstäudigen liesze Mit Recht nimmt K. S. 130 f. an, dasz diese vereinzelten Spuren der Leleger nur Ueberreste einer alten, ursprünglich über die ganze Westküste Kleinasiens verbreiteten Bevölkerung sind, welche durch fremde an die Küsten Kleinasiens vordringende Stämme zersprengt waren, eine Thatsache durch welche allein die topographischen Homonymien zwischen den nördlichen und südlichen Landschaften Kleinasiens sich erklären lassen: auszer Lelegern in Troas und Karien auch Küliker und Lykier in Troas und an der Südküste Kleinasiens. Aber ich glaube dasz wir hier nicht mit K. an das Vordringen semitischer Lyder von Osten und ionischer Hellenen von Westen denken dürsen. Nicht nur zur Zeit der hellenischen Ansiedelung, sondern auch des Vordringens der semitischen Stämme an die vorderen Küsten Kleinasiens war die Zersprengung der ältesten Bevölkerung bereits eine vollendete Thatsache. Auch wer meinem Versuche die semitische Einwanderung in die Zeit kurz vor der Gründung der hellenischen Städte herabzudrücken (Leleger S. 21 ff.) seine Zustimmung versagt, wird mir zugeben, dasz das Vordringen phrygischer Stämme aus dem Innern gegen die Küsten älter ist, und dasz Strabon (XII 8, 4 S. 572) mit Recht jene σύγγυσις τῶν ἐνταῦθα ἐθνῶν vorzugsweise aus dem Vordringen der Phryger und Myser erklärt, welche älter ist als der troische Krieg, d. h. als die Zeit welche der Dichter der Ilias nach alten Ueberlieferungen uns vorgeführt hat (vgl. Leleger S. 98 ff. 114). Nur so erklären sich die zahlreichen phrygischen Spuren an der Küste Kleinasiens, welche ich S. 80-95 genauer zu verfolgen versucht habe. Sie zuerst zersprengten die älteste Bevölkerung der Küste Kleinasiens, mag diese nun griechischen oder barbarischen Stammes gewesen sein.

Eine zu grosze Ausbreitung scheint aber K. der lelegischen Bevölkerung im Süden Kleinasiens zu geben (S. 125 f.). Was die Stadt Kaunos betrifft, welche als lelegisch bezeichnet wird, so ist die Verknüpfung mit dem lokrischen Heroen- und Ortsnamen Kynos (Il. B 531. Strabon IX

4, 2 S. 425. Paus. X.1, 2 vgl. IX 23, 7) nicht ganz sicher; und wenn Herodotos I 172 die Kaunier für Autochthonen hält, welche sich durch ihre Sitten auffallend von den Karern und den übrigen Nachbarstämmen unterscheiden, so halte ich ihre an der nemlichen Stelle überlieserte Uebereinstimmung hinsichtlich der Sprache mit den Karern für ungleich wichtiger, obwol K. seine Zusucht zu der Vermutung nimmt, die Kaunier hätten die Sprache der Karer angenommen. Ich habe daher die Kaunier für Stammverwandte der semitischen Karer, nicht der Leleger erklärt (Leleger S. 21). Sie sind, wie ich glaube, auch unter den Stämmen zu verstehen, welche nach Herodotos 1 171 mit den Karern eine Sprache reden, aber von anderem Stamme sind als die karischen Leleger und an dem Cultus des Zeùs Kápios keinen Teil haben (Leleger S. 19). Was Physkos betrifft, den Namen einer Hafenstadt Kariens (Strabon XIV 2, 4 S. 652) und eines Heros der Lokrer (vgl. Kiepert Anm. 25 und m. Leleger S. 141), so liegt Physkos innerhalb der Grenzen des eigentlichen Kariens, beweist also nichts für die von K. angenommene übermäszige Verbreitung der Leleger, besonders über Pisidien. Denn für die Identität oder Stammverwandtschaft der Pisider und Leleger finde ich keinen Beweis in Artemidoros Angabe (bei Strabon XII 7, 3 S. 570, vgl. XIII 1, 59 S. 611), dasz den Pisidern Leleger beigemischt waren. In Ermangelung jedes weitern Beweises halte ich daher sowol die auf dem K.schen Kärtchen angegebene Ausbreitung der Leleger, als auch die Annahme dasz die Leleger von den Karern und Kilikern von der Küste verdrängt worden seien, für eine wenig begründete Vermutung. Von den semitischen Karern lasse ich es gelten. Diese haben die alte lelegische Bevölkerung der Südwestecke Kleinasiens von der Küste in das Innere zurückgedrängt, wo sich im Gebiete von Stratonikeia und oberhalb Halikarnassos zahlreiche Spuren von den Lelegern finden (vgl. Leleger S. 10. 12. 28).

Nach dieser geographischen Uebersicht bekämpst K. die Gleichstellung der Leleger mit den Karern einerseits, mit den Hellenen anderseits. Allerdings müssen die Karer der spätern Zeit von den alten Lelegern unterschieden werden. Nicht nur nennt Philippos von Theangela, o tà Καρικά γράψας (Strabon XIV 2, 28 S. 662) έν τῷ περί Καρῶν καί Λελέγων συγγράμματι die Leleger Hörige der Karer (bei Athenãos VI 101 S. 271), sondern bei Pausanias VII 2, 4 heiszen die Akleyeg τοῦ Καρικοῦ μοῖρα, bei Strabon XIV 2, 25 S. 660 die lelegischen Stratonikeier ούν οντες τοῦ Καρικοῦ γένους. Auch die karischen Culte, deren wichtigste der Zeve Xoudaopeve, Zeve Odoya, Zeve Kapioc, Zeve Aaβρανδηνός oder Στράτιος sind (Leleger S. 19 ff.), führen uns darauf, dasz in Karien eine ähnliche Mischung der Volksstämme anzunehmen ist wie in den meisten Landschaften Kieinasiens, in welchen semitische Elemente der ältern Bevölkerung beigemischt sind. Allein anderseits halte ich K.s Einwendungen (S. 118 und Anm. 20) gegen die von Herodotos I 171 berichtete Gleichsetzung der Leleger und Karer als Bewohner der Kykladen nicht für triftig, am wenigsten die aus dem Stillschweigen des Thukydides, welcher nur Karer auf den Inseln des ägäischen Meeres (I 4. 8, 1) kenne. Thukydides gibt uns indessen in der Einleitung zu seinem Geschichtswerke keine Ethnographie, soudern schildert in wenigen Zügen den Culturzustand von Hellas in der vorhistorischen Zeit; wenn er daher in Hellas selbst von den ältesten Stämmen nur die Pelasger namentlich aufführt (1 3, 2) und den auf den Inseln geläufigeren Namen der Karer statt des früh verschollenen der Leleger nennt, so dürsen wir daraus mit K. weder auf die geringe Bedeutung der Leleger für das hellenische Volkstum schlieszen (S. 118), noch darin eine Widerlegung der Herodoteischen Ueberlieserung über die Leleger und Karer finden und darum die Verbreitung der Leleger über die Inseln des ägäischen Meeres ganz leugnen (Anm. 20). Dasz die Karer der Inseln keine anderen sind als die alte lelegische Bevölkerung Kariens, habe ich daraus geschlossen (Leleger S. 13. 26), dasz man nach Thukydides I 8, 1 das Dasein der Karer auf Delos an ihren Gräbern erkannte, ebenso aber in Karien unter den Spuren der alten Leleger namentlich auch die Gräber genannt werden (Strabon VII 7, 2 S. 321. XIII 1, 59 S. 611). Sie müssen daher etwas eigentümliches gehabt haben, was sie sowol von den Hellenen als von den späteren semitischen Karern unterschied.

Denn wenn ich Leleger und Karer gleichsetze und beide für griechischen Stammes halte, so bin ich ebenso weit entfernt die Leleger mit den Hellenen zu identissieren, als sie mit der historischen Bevölkerung Karieus zusammen zu wersen. Wenn man streng zwischen den Hellenen, der entwickelten Blüte des Hellenentums, und den sogenannten halbgriechischen Stämmen, denen die Leleger beizuzählen sind, unterscheidet, was ich an verschiedeuen Stellen meines Buches gethan habe (S. 2. 105 f.), so fallen die Einwände gegen eine Verwandtschaft zwischen Lelegern und Hellenen von selbst, welche in dem Sinne einer Gleichsetzung und Identität beider, gegen welche K. ankämpft, wol nie ernstlich behauptet worden ist. Was aber die historischen Karer betrifft, so halte auch ich ihre Sprache für semitisch. Ich kann aber die in der Ilias (B 868. K 428) erwähnten Karer trotz ihrer Bezeichnung als βαρβαρόφωνοι nicht für Semiten halten, da ich in der Ilias überhaupt keine semitischen Spuren sinden kann, besonders aber die Namen der späteren semitischen Völker Kleinasiens vermisse (Leleger S. 13 ff. 21 ff.). Daher erkläre ich, falls die Erwähnung der Karer in der Ilias und im Verzeichnis der Bundesgenossen nicht spätere Interpolation ist, die Bezeichnung βαρβαρόφωνοι nicht als αλλόθροοι, sondern gleich αγριόφωνοι, und setze die Einwanderung der semitischen Stämme in Kleinasien kurz vor die Zeit der hellenischen Coloniengrundung, jedenfalls tiefer herab als die Zeit welche uns der Dichter der Ilias schildert. Daher blieb nichts übrig als die alten Karer der Ilias, welche nach Herodotos ein Zweig des weit verbreiteten lelegischen Stammes waren, von den späteren Karern als einem semitischen Volke zu unterscheiden, auf welches der alte Name des Landes übergegangen war (Leleger S. 25 ff.). Jene alten, Ielegischen Karer waren früh auf die Inseln hinübergegangen, wo sie bald unter dem Stammnamen der Leleger, bald unter dem Localnamen der Karer vorkommen. Diese Inseln sind auch die Brücke, über welche die Leleger und Karer nach Hellas selbst gelangt sind.

Ob nun diese alten, lelegischen Karer griechischen Ursprungs waren, dieses zu erörtern gibt mir K.s Vortrag keine Gelegenheit, da, abgesehen von jener Etymologie des Namens, welche die Leleger als vorpelasgische und vorhellenische Urbevölkerung darstellt, keine positiven Beweise für das Gegenteil gegeben werden. Auszer der Bemerkung des karischen Geschichtschreibers Philippos (bei Strabon XIV 2, 28 S. 662), dasz die Sprache der Karer viele hellenische Bestandteile enthalte, und auszer der Genealogie des Teleboas, welche Leleger und Pelasger verknüpst (Leleger S. 95), habe ich mich hauptsächlich auf die Ueberreste lelegischer Culte gestützt und habe in ihnen überall griechische Religionselemente gefunden, welche sich jedoch durch viele Eigentümlichkeiten von den pelasgisch-hellenischen Götterdiensten unterscheiden (vgl. Leleger S. 165 ff.).

Weiter entsteht die Frage: wenn die Leleger die Urbevölkerung sowol von Kleinasien als von Hellas gewesen sind, welche von semitischen Einwanderern, den Pelasgern und Karern, Leleger d. h. Barbaren genannt wurden, wie hängen dann die Leleger zu beiden Seiten des ägäischen Meeres miteinander zusammen? Sind sie die Ueberreste éines groszen Volkes, oder beruht ihre Einheit nur äuszerlich auf dem Namen, mit welchem semitische Einwanderer in Kleinasien wie in Hellas die verschiedensten Völker als Fremde und Barbaren bezeichneten? K. scheint sich zu der letztern Ansicht zu neigen, indem er S. 132 nur die Leleger 'der südöstlichen europäischen Halbinsel' für die Vorfahren der Illyrier und Albanesen zu erklären wagt. Man musz jedenfalls zu dem Schlusse kommen, dasz die Leleger Asiens und Europas einander nichts angehen, sobald man ihr Vorkommen auf dem ägäischen Meere leugnet. Ich will dagegen zum Schlusz nur auf die zahlreichen Spuren aufmerksam machen, welche von Hellas nach Kleinasien und besonders nach Karien hinüberweisen. Ich kann hier nicht näher eingehen auf den Zusammenhang der Spuren des Artemis- und Iphigeneiadienstes in Kleinasien, auf den Inseln und in Hellas, weil ich sonst die Gründe wiederholen müste, warum ich diesen Religionskreis den Lelegern vindiciert habe. Ich begnüge mich daher mit wenigen Andeutungen: Hekate in Karien, auf den Inseln, in Megaris steht in Verbindung mit dem Apollon Hekatos oder Hekaërgos in Troas (Leleger S. 173 ff.), die Iphianassa mit Apollon, welcher über Tenedos ໂφι ανάσσει (Il. A 38: vgl. ebd. Anm. 12), die Tauropolos auf Samos mit der lemnisch-taurischen Iphigeneia (S. 171 f. 178), die Diktynna endlich finden wir auf Samos, in Phokis und Lakonika (S. 192).

Aber auch eine Menge von Namen und Sagen führen von den lelegischen Ländern in Hellas nach Kleinasien und Karien zurück. So finden wir die Endymionsage in Karien und in Elis, dessen älteste Bewohner, die Epeier, Leleger waren (Leleger S. 144). Auf die Stadt Physkos in Karien und in Lokris hat K. selbst aufmerksam gemacht (S. 125). Die Sage von Ankäos (Hyginus fab. 14) verbindet Kephallenien, dessen alter Name Samos oder Same war (Il. B634. Od. α246: vgl. Leleger S. 159), mit Samos an der Küste Ioniens, ein Zusammenhang von dem sich auch andere Spuren erhalten haben. Ikaria bei Samos hiesz früher Dolicha; dieser Name erinnert an Dulichion, einen Teil von Kephalle-

nien (Od. a 246: vgl. Leleger S. 161), und an Dulichion oder Dolicha, eine der Echinaden (II. B 625 mit Strabon VIII 3, 8 S. 340). Auch den Namen Ikaria finden wir bei den Lelegern in Hellas wieder: Ikarios ist der Sohn des Königs Oebalos oder Perieres in Lelegien (Leleger S. 118 f.). die Gemahlin des Odysseus, der über das alte Lelegergebiet im Nordwesten von Hellas herschte, Penelope, eine Tochter des Ikarios (Od. α 329). So stehen durch diese Namen Samos, Kephallenien und Lakonika in Zusammenhang (Leleger S. 178). Bestätigt wird dieser Zusammenhang durch Thoas. Diesen Namen trägt der Sohn des Ikarios in der Genealogie der lelegischen Könige (Apollod. III 10, 6), der König der Aetoler vor Troja (II. B 638), der König von Lemnos (II. Z 230) und in Taurien (Hyginus fab. 15. 171). Auch dieser hängt mit der Iphigeneiasage zusammen, welche doch nicht durch Zufall sich überall in den alten Lelegersitzen findet (vgl. Leleger S. 149. 171). Noch wichtiger aber ist die Lelegerstadt Pedasos. Wir finden sie in Troas am Satnioeis (Il. Ø 87), Pedasa in der Landschaft Pedasis bei Halikarnassos und Pedason bei Stratonikeia (Strabon XIII 1 58 f. S. 611. Herod. J 175. V 121. VIII 104: vgl. Leleger S. 12), besonders aber Pedasos in Messenien (Il. I 151), wahrscheinlich das spätere Methone (Leleger S. 121).

Diesen Thatsachen gegenüber wäre es sehr gewagt, den Zusammenhang zwischen den Lelegern zu beiden Seiten des ägäischen Meeres und ihr Vorkommen auf den Inseln zu leugnen. Mir scheint alles was uns über die Leleger, ihre Wohnsitze, ihre Sagen und Culte überliesert ist, auf das sichere Resultat zu führen, dasz die Leleger aus Kleinasien, besonders aus Karien, teils über die Kykladen, teils über Lemnos, einen Hauptsitz lelegischer Culte, nach Europa gewandert sind. Im Süden und Westen der Peloponnesos möchte ich die Annahme, dasz sie vor den Pelasgern da gewesen seien, nicht mehr so unbedingt bestreiten, als ich es in meinem Buche S. 213 gethan habe. In den östlichen Landschaften von Hellas aber kamen sie sicher zu einer schon festgesiedelten und wolbegründeten Bevölkerung, den Pelasgern; daher ihre vereinzelten Ansiedelungen und ihre Kämpse mit den vor ihnen ansässigen Pelasgern, welche ich in den Sagen von den Dioskuren (S. 153 f.) und von den Amazonen (S. 182 ff.) nachzuweisen suchte. Ich habe daher, um mich einer Anschauung von E. Curtius (lonier S. 8 f.) zu bedienen, in den Pelasgern, deren edelste Blüte das Hellenentum ist, die Westgriechen, d. h. die in uralten Zeiten iu Hellas eingewanderte Urbevölkerung erkannt, in den Lelegern und den ihnen verwandten Stämmen die Ostgriechen, welche nach jenen auf dem Seewege über die Inseln an die Gestade von Hellas gelangten, und durch deren Berührung mit den Westgriechen die griechische Sagengeschichte beginnt (Leleger \$ 26.59.63). So unterscheide auch ich, wie K. (S. 119) nach Aristoteles, scharf zwischen Lelegern und Hellenen und verwahre mich durchaus gegen ein Zusammenwersen der Hellenen mit den übrigen griechischen Stämmen. Aber diese Unterscheidung wird dadurch nicht ausgeschlossen, dasz ich allen diesen Stämmen eine ursprüngliche Verwandtschaft, eine gemeinsame griechische Wurzel zuteile, aus welcher sie alle hervorgesproszt sind. Auch ich halte die Leleger für verschwindende Reste

einer vorhistorischen Bevölkerung (Kiepert S. 122 u. m. Leleger S. 217 ff.); sie giengen dem geschichtlichen Hellenentum voraus und musten diesem weichen; dasz sie aber auch eine vorpelasgische, überhaupt vorgriechische Bevölkerung Griechenlands gewesen sind, das kann ich auf den einzigen Grund iener Etymologie des Lelegernamens nicht annehmen, welche beweisen soll dasz die Leleger Barbaren, die Pelasger aber Semiten seien. Daher nehme ich auch gegen K. eine ursprüngliche ethnographische Begrenzung des lelegischen Stammes an, und nehme mithin Anstand alle Trummer vorhellenischer Stämme den Lelegern beizuzählen, wie z. B. K. Anm. 15 die Kynurier und Dryoper gegen alle Zeugnisse der Alten zu Lelegern macht, nur weil sie als Reste einer vorhistorischen Bevölkerung erscheinen (vgl. m. Leleger S. 106). Freilich ist die ethnographische Begrenzung sehr schwer wieder herzustellen: denn ob manche der unberühmteren Stämme' sagt Welcker (Götterlehre I S. 15) mit Recht 'griechisch oder lelegisch oder sonst barbarisch gewesen seien, kann auch die Etymologie nicht entscheiden, da wir nicht das Verhältnis der griechischen Mundarten zu den «halbgriechischen» kennen, die unstreitig sehr viel gemeinsames hatten."

Mannheim.

Karl Deimling.

## 73.

# Zur Odyssee.

α 313 ολα φίλοι ξείνοι ξείνοισι διδούσιν. Es ist von einem Geschenk die Rede, das Telemachos seinem Gaste geben will. Was soll hier φίλοι bei ξείνοι? Bekanntlich steht φίλος ganz wie das Pronomen έός. Aber wollte man es auch in nachdrücklicherem Sinne nehmen, hier schickt sich nur für den empfangenden, nicht für den schenkenden das Beiwort. Der Dichter schrieb φίλοις.

β 116 τὰ φρονέουσ' ἀνὰ θυμόν, ἄ οἱ περὶ δῶπεν 'Αθήνη | ἔργα τ' ἐπίστασθαι περιπαλλέα καὶ φρένας ἐσθλάς. Die Erklärer bis zu dem wunderlichen Minckwitz herab, der hier Licht zu verbreiten glaubte. haben mit ἄ es nur zu ganz haltlosen Deutungen gebracht. Es ist ὅ d as z zu lesen. Vgl. die Stelle der Ilias I 493 τὰ φρονέων, ὅ μοι οἴτι θεοὶ γόνον ἐξετέλειον. Achnlich Κ 491 ſ. τὰ φρονέων κατὰ θυμόν, ὅπως καλλίτριχες ἔπποι ξεῖα διέλθοιεν. Ψ 545 τὰ φρονέων, ὅτι οἱ βλάβεν ἄρματα καὶ τάχε ἔππω. Dasz ὅ schon alte Lesart war, hat man übersehen. Bei Dindorf findet sich: ἄ οἱ] τινὲς ὅ οἱ αὐτῷ. Dindorf verwirſt αὐτῷ als Glossem; höchstens könnte es noch als Erklärung zu oἱ gelten. so dasz οἱ doppelt zu setzen wäre: τινὲς ὅ οἱ. οἱ] αὐτῷ.

Köln.

H. Düntser.

### 74.

Bemerkungen zu der Frage über die Glaubwürdigkeit von Cäsars Commentarien.

Das Urteil welches Asimus Polio (Suet. div. Iul. 56 \*)) über die Glaubwürdigkeit von Cäsars Commentarien fällte erscheint, wenn man nicht ein besonderes Verhältnis zwischen beiden voraussetzt, höchst befremdend. Man ist geneigt einem Manne der den grösten Teil von Casars Feldzügen mitmachte (Thorbecke de Asinio Pol. S. 4 f.) eine gewichtige Stimme über die Wahrhaftigkeit der von Cäsar hinterlassenen Angaben zuzugestehen. Dabei erregt es aber Erstaunen, dasz gerade einer der treusten Parteigänger Cäsars die von anderen nicht in Zweifel gezogene Haltbarkeit der Angaben seines Feldherrn auf so rücksichtslose Weise zerstörte. Wenn ich nun der Ansicht bin, dasz sich dies nur daraus erklären läszt, dasz Cäsar und Polio auf irgend eine Weise einander feindlich geworden waren, so ist damit nicht ausgesprochen, dasz die Behauptung Polios an Werth und Glaubwürdigkeit verlieren müsse. Mau kann sehr wol annehmen, dasz die vorausgesetzte Feindschaft für den Unterseldherrn nur der Grund wurde, ein Urteil, welches er bei Fortbestand des freundschaftlichen Verhältnisses nicht laut geäuszert hätte, jetzt schonungslos niederzuschreiben.

Ich bin nicht im Stande die Vermutung die ich ausgesprochen habe aus dem Leben des Asinius zu beweisen. Das wenige was wir von demselben wissen (Thorbecke a. O.) gibt ihr keine Grundlage. Mir drängte sich dieselbe beim Lesen von Cäsars Commentarien auf, in denen, wenn ich nicht irre, auch nicht ein einziges Mal der Name des Asinius vorkommt. Schon von vorn herein erscheint dies auffallend, wenn man erwägt, ein wie ausgezeichneter Mann er war. Es kommt aber noch hinzu, dasz derselbe bei einigen Gelegenheiten auch der einfachen Wahrheit zulieb hätte erwähnt werden müssen.

Der erste Fall ist die Besitznahme der Insel Sicilien durch Asinius. Bei Appianos in einer Erzählung die an sich selbst den Stempel der Wahrheit trüge, auch wenn Appianos in der Erzählung dieser Dinge nicht als eine gute Quelle zu betrachten wäre (davon später), heiszt es bell. civ. II 40 ausdrücklich: ᾿Ασίνιος τε Πωλίων ἐς Σικελίαν πεμφθείς, ἡς ἡγεῖτο Κάτων, πυνθανομένω τῷ Κάτωνι πότερα τῆς βουλῆς ἢ τοῦ δήμου δόγμα φέρων ἐς ἀλλοτρίαν ἀρχὴν ἐμβάλλοι, ὧδε ἀπεκρίνατο «ὁ τῆς Ἰταλίας κρατῶν ἐπὶ ταῦτά με ἔπεμψε». καὶ Κάτων μὲν τοσόνδε ἀποκρινάμενος, ὅτι φειδοῖ τῶν ὑπηκόων οὐκ ἐνταῦθ᾽ αὐτὸν ἀμυνεῖται, διέπλευσεν ἐς Κέρκυραν καὶ ἐκ Κερκύρας ἐς Πομπήιον. Dann folgt (41) die Ordnung der römischen Angelegenheiten durch Cāsar selbst.

<sup>\*)</sup> Polio Asinius parum diligenter parumque integra veritate compositos putat, cum Caesar pleraque et quae per alios erant gesta temere crediderit et quae per se vel consulto vel etiam memoria lapsus perperam ediderit, existimatque rescripturum et correcturum fuisse.

Hierauf heiszt es weiter: Λέπιδον δε Αλμίλιον εφίστη τη πόλει . . Ες τε τὰ έξω Κουρίωνα μεν αντί Κάτωνος ήρειτο ήγεισθαι Σικελίας. Dann wird Asinius zunächst nicht erwähnt, sondern nur von Curio gesagt (44): Eti de tou Kouplavog eninkéovtog en Zineklag. Aus Appianos Erzählung ist also nicht zu ersehen, dasz Asinius schon der Unterfeldherr Curios war, als er Sicilien für Casar in Besitz nahm, soudern es scheint als sei er diesem, der zur Unterwerfung Africas von Rom abgeschickt wurde, mit seinen Streitkräften und der so ehen eroberten Provinz untergeben worden. Denn nach dem unglücklichen Ende Curios (45) ist er in dem Heere desselben. Thorbecke (S. 5) scheint aus Plut. Cato 53 folgern zu wollen, dasz schon bei der Besitznahme Siciliens Asinius Curios Legat gewesen sei. Aber auch Plutarchos erzählt die ganze Sache ebenso wie Appianos, nur ausführlicher. Ganz anders dagegen Cäsar. Bei ihm (de bello civ. I 30, 5) hat Cato vorher alles nötige besorgt, dann heiszt es: adventu Curionis cognito queritur in contione sese proiectum ac proditum a Cn. Pompeio, qui omnibus rebus inparatissimis non necessarium bellum suscepisset et ab se reliquisque in senatu interrogatus omnia sibi esse ad bellum apta ac parata confirmavisset. haec in contione questus ex provincia fugit. nacti vacuas ab imperiis Sardiniam Valerius, Curio Siciliam cum exercitibus eo perveniunt. Ebenso (wahrscheinlich aus Cäsar selbst) erzählt Dio XLI 41. Zweierlei fällt in dieser Erzählung auf. Erstens, dasz Asinius mit keiner Silbe erwähnt wird. Denn das wird aus Appianos feststehen, dasz Asinius und nicht Curio dem Cato Sicilien abnahm, mag man nun annehmen dasz er diesem schon damals untergeben war und nur vorausgieng, oder dasz er selbständig befehligte. Dasz Cäsar ihn nicht erwähnen wollte und dasz er nicht etwa die Sache vergessen hatte - von der gänzlichen Unwahrscheinlichkeit einer solchen Annahme sage ich nichts - geht offenbar daraus hervor, dasz Casar gar nicht sagt, Curio habe die Insel in Besitz genommen, sondern vielmehr die ganze Sache so darstellt, als sei Cato bei der bloszen Nachricht von der bevorstehenden Ankunft desselben von der Insel geslohen. Hiermit hängt genau der zweite bemerkeuswerthe Punkt zusammen. Cato ist als ein Feigling dargestellt, der vollständig den Kopf verloren hat. Bei der bloszen Nachricht von der Ankunft des Feindes entflieht er, und noch dazu nachdem er grosze Vorhereitungen zur Vertheidigung getroffen hat: Cato in Sicilia naves longas veteres reficiebat, novas civitatibus imperabat. haec magno studio agebat. in Lucanis Bruttiisque per legatos suos civium Romanorum dilectus habebal, equilum peditumque certum numerum a civitatibus Siciliae exigebat. Und dann was für eine erbärmliche Rede hält er! Ein Cato wird wahrlich zu grosz gedacht haben mitten im Kampfe in unnütze Klagen über den Urheber desselben auszubrechen. Ferner wird doch Cato wahrscheinlich geglaubt haben, dasz weder Pompejus noch die Senatspartei, sondern vielmehr Casar den Krieg herbeigeführt hatte. Ja es widerspricht jedem gesunden Sinne zu glauben, ein Mann der eine so hervorragende Stelle in der Verfassungspartei einnahm habe den Krieg, den diese Partei seinem Glauben nach zur Erhaltung der Freiheit unternahm,

als einen unnütz ange sangenen bezeichnet. Es begreist sich leicht: Cäsar ist bemüht Cato als einen schwachen Thoren hinzustellen und die grosze Verfassungsfrage, die in dem Bürgerkriege zum Austrag gebracht werden sollte, als einen von einem eigennützigen Menschen unbedachter Weise unternommenen Krieg. Wie viel Casar daran liegen muste einen Mann von Catos Ruf und Ansehen für die öffentliche Meinung zu einem unbedeutenden Feinde zu stempeln, und mit wie bitterem Hasse er ihn bis über den Tod hinaus verfolgte, brauche ich nicht auseinanderzusetzen. Ganz anders denkt Cato bei Plutarchos und Appianos: um die Sicilier nicht einem nutzlosen Kampfe auszusetzen, geht er zum Heere des Pompejus, richtig einsehend dasz dort der Hauptschlag geführt werden und dasz Sicilien dem Herrn von Italien von selbst zufallen werde.

Als Curio in Africa sein Schicksal erfüllt hatte, fährt Appianos (45 z. E.) so fort: 'Ασίνιος μεν δη Πωλίων άρχομένου τοῦ κακοῦ διέφυγεν ἐπὶ τὸ ἐν Ἰτύκη στρατόπεδον σὺν ὀλίγοις, μή τις ἐξ 'Βάρου γένοιτο πρός την δόξαν της ένταυθα κακοπραγίας έπίθεσις. Im folgenden Kapitel wird erzählt wie Asinius die Ueberbleibsel des Heeres auf Schissen zu retten sucht (vgl. Thorbecke S. 7). Von dem Quästor Marcius Rufus dagegen ist keine Rede. Ganz anders Casar II 43 u. 44. Dasz sich einige, unter ihnen Asinius, zurück nach dem Lager retteten, erwähnt er gar nicht, und die Rolle die dem Polio bei Appianos zugeteilt ist wird bei Casar von Rufus gespielt. Diesen habe Curio, so erzählt er, in seinem Lager zurückgelassen, er habe die Seinigen ermuntert ne animo deficiant. Hiergegen wird man keinen Zweisel erheben. Aber das ist merkwürdig, dasz Cäsar, der es der Erwähnung werth hielt dasz Rufus Ermahnungen spendete, die noch dazu vollkommen nutzlos waren, weil ein panischer Schrecken sich aller bemächtigte und die Ordnung wie das Lager auflöste, mit keinem Worte Polios gedenkt, dessen umsichtiger und aufopfernder Thätigkeit er die Erhaltung wenigstens eines kleinen Teiles seiner Soldaten verdankte.

Was Polio in den Kämpfen Cäsars gethan hatte, wird er gewis in seinem Geschichtswerk erwähnt haben. Dasz dieses Werk unvollendet geblieben sei oder dasz Asinius es habe 'fallen lassen', wird von niemand überliefert. Bernhardy (röm. Litt. Anm. 173) scheint es aus Horatius carm. Il 1, 6 zu schlieszen. Wenn aber dort steht, das was Polio angefangen habe zu schreiben sei ein periculosae plenum opus aleae, so kann man diese Worte nur gezwungen auf die vorausgesetzte Gefahr beziehen, die ein unparteiischer Geschichtschreiber unter der Alleinherschaft des Augustus lief. Den einfachen Sinn der Worte trifft Mitscherlichs Erklärung: 'opus periculosissimum, rem magnam et arduam moliris', der richtig hinzusetzt, zu der Idee des Gedichts passe die andere Erklärung nicht, weil ja dasselbe eine Aufforderung an Polio enthalte und nicht eine Abmahnung. Hierzu kommt dasz Polio einer der eifrigsten Cäsarianer gewesen war und also doch keinen Anstosz bei der Partei durch seine Auffassung der Begebenheiten geben konnte, in deren Dienste er selbst gefochten hatte. Ja man begreist nicht wie der Mann sich durch solche Rücksichten soll von der Fortsetzung seines Werkes haben ab758

halten lassen, welcher sich nicht scheute ein so bitteres Urteil über die Denkwürdigkeiten des Adoptivvaters seines Imperators in einer Zeit zu fällen, wo die Jahre schon ansiengen Cäsars Andenken mit dem Glanze des Stifters eines Herscherhauses zu umkleiden. Ebenso wenig bin ich im Stande Bernhardys Vermutung in Betreff der Notizen des Suidas zu teilen. Thorbecke (S. 114) hat, so scheint mir, richtig gesehen, dasz was Suidas unter Modior überliefert: περί τοῦ έμφυλίου τῆς Ρώμης πολέμου, ον ἐπολέμησαν Καισάρ τε και Πομπήιος, nicht auf den Sophisten von Tralles, wie Suidas thut, zu beziehen ist, sondern vielmehr auf unsern Asinius. Indes dies läszt sich nur vermuten; denn an sich ist es ja nicht unmöglich, dasz auch dieser Sophist eine - nirgend erwähnte -Geschichte jenes Krieges geschrieben habe. Bernhardy sagt, Suidas Notiz unter 'Ασίνιος Πωλίων: 'Ρωμαΐος Ιστορίας 'Ρωμαϊκάς συνέταξεν εν βιβλίοις ιζ΄. ούτος πρώτος Έλληνικήν Ιστορίαν Ρωμαϊκώς συνεγράψατο solle auf den Trallianer bezogen werden. Dies will mir auf keine Weise einleuchten. Die ganze Vermutung beruht nur auf der meiner Ansicht nach misverstandenen Horazischen Stelle. Wir wissen von einem berühmten Werke des Asinius über diesen Bürgerkrieg. Viele citieren es, Horatius besingt es. Wir wissen nichts von einem Werke eines ziemlich unbekannten Sophisten gleiches Inhalts. Und nun sollen wir diese Notiz nicht auf das bekannte Werk des berühmten Römers beziehen, von welchem der welcher die Notiz schrieb redet, sondern auf das jenes Sophisten? Ich halte fest daran, dasz Polios Werk den Titel historia Romana hatte und aus 17 Büchern bestand. Die Worte des Suidas die dann noch folgen scheinen darauf bezogen werden zu müssen, dasz Suidas den Asinius für den ersten ansah, der ein allgemeineres Geschichtswerk, welches auch auszeritalische Länder mit in den Kreis der Betrachtung zog, lateinisch abfaszte.

Von diesem Geschichtswerke also können wir uns eine ungefähre Vorstellung machen. Einmal durch das berühmte Fragment bei Seneca suas. 6 S. 36, 16 ff. Bursian, das beste was im Altertum über Cicero geschrieben worden ist. Thorbecke in seinem ausgezeichneten Buche (S. 116) beurteilt es vollkommen richtig. Man darf hinzufügen dasz zwar die einfache Grösze von Cäsars unerreichbarer Schreibart sehlte, aber die Mängel des Stils gewis durch Genauigkeit in den Details und unparteiische Darstellung ersetzt wurden. Ueber das Ansehen in welchem Polios Geschichtswerk bei den Späteren stand vgl. Thorbecke S. 119 f. Wie genau er die Dinge beschrieb, deren Augenzeuge er gewesen war, zeigen die Stellen wo er von Plutarchos und Appianos namentlich erwähnt wird (Thorbecke S. 109 ff.).

Es kommen, besonders bei Appianos, aber auch bei Dion, von Zeit zu Zeit kleine Züge vor, deren ganze Beschaffenheit für die Wahrheit der Erzählung bürgt, und die Cäsar, der die Dinge immer nur im ganzen und groszen betrachtet, ohne sich auf die Individualisierung einzulassen, und zudem bestimmte Zwecke in der Erzählung verfolgt, gänzlich verschweigt. So war z. B. der Grund, der von Appianos II 44 für die in Curios Heer ausbrechenden Krankheiten angegeben wird, gewis ein damals von dem ganzen

Heere geglaubter. Zu allen Zeiten von der Perikleischen Pest und der Zeit der untori bis in unser Jahrhundert hat ja bei pestartigen Epidemien der Glaube an Vergistung eine Rolle gespielt. Casar erwähnt dies nicht: wahrscheinlich wuste er gar nichts davon. Aber Appianos musz es aus dem Werke eines Mannes haben, der die ganze Not mit durchgemacht hatte. Ebenso, um noch einige Beispiele anzuführen, klingt die Erzählung von der Heldenthat des Scava in ihrer gefälligen Ausführlichkeit (II 60) ganz nach dem Berichte eines Augenzeugen. In der Entwicklung des Ganzen spielt freilich diese tapfere That keine grosze Rolle und deshalb erwähnt Casar Scäva nur kurz (III 53). Aehnlich verhält es sich mit der Eroberung der kleinen Stadt Gomphi. Cäsar (III 80) erzählt die Eroberung und Plünderung derselben, Appianos (II 64) fügt zwei kleine Züge hinzu. Cäsars Soldaten geriethen durch die ihnen gestattete Plünderung so auszer Ordnung, dasz Pompejus das Heer leicht hätte überrumpeln können, wenn er nicht zur Verfolgung zu hochmütig gewesen wäre. Hierbei zeichneten sich durch Trunkenheit besonders die Deutschen im Heere aus: καὶ μάλιστα αὐτῶν οί Γερμανοί γελοιότατοι κατὰ τὴν μέθην ἦσαν. Ferner erzählt er eine Sage von einer Art Auserstehung der ermordeten Gomphianer, wie es scheint ein Lagermärchen. Dies alles sind Züge welche der Feldherr, der mehr zu thun hat als auf solche Dinge zu achten, nicht sieht oder in seinen Denkwürdigkeiten nicht erwähnt, die aber passend von jemand erzählt werden, der Freude und Leid des Krieges in untergeordneter Stellung mitgemacht hat und in behaglicher Erinnerung an die Vergangenheit auch kleine Züge in sein Gemälde aufzunehmen nicht verschmäht. (Ueber Gomphi vgl. übrigens Plut. Cäsar 41.)

Fragen wir nun, auf wen die Wahrscheinlichkeit als möglichen Gewährsmann solcher Dinge hinführt, so wird man sich kaum der schon von Winne 'de fide et auctoritate Appiani' (Groningen 1855) S. 31 geäuszerten Vermutung entschlagen können, Appianos habe Polios Geschichtswerk auch da wo er ihn nicht namentlich anführt vielfach benutzt. So viel steht fest, dasz Appianos durch diese kleinen Züge an Zuverlässigkeit in andern Dingen bedeutend gewinnt und dasz man ihn also sehr wol zur Controle von Casars Glaubwürdigkeit benutzen kann. Dasselbe gilt bis zu einem gewissen Grade von Dion, der mehrere interessante Angaben hat, von denen sich bei Cäsar kein Wort findet. Wenn er auch häufig genug diesen selbst ausschreibt, so beweisen doch andere Stellen, dasz er noch auszerdem unverächtliche Quellen benutzte. So muste es z. B. eine gute Quelle sein welche ihn XXXVIII 31 als Grund für die Auswauderung der Helvetier (πλήθει τε ακμάζοντες και χώραν οὐκ αὐτάρκη τη πολυανθρωπία σφών έχοντες) die Uebervölkerung ihres Gebirgslandes angeben liesz. Ich sage, dies muste der wahre Grund ihrer Auswanderung sein, und nicht, wie Casar (de bello Gall. 12) angibt, die Herschsucht des Orgetorix, der sie zu diesem Schritte überredet haben soll. Wenn auch Casar dabei den kriegerischen, raublustigen Sinn des Volkes mit als Grund anführt, so fällt doch in seiner Erzählung das Hauptgewicht auf Orgetorix, and dann begreift man schon von vorn herein nicht, warum nach des Orgetorix Tode der Zug dennoch von seinen Landsleuten unternommen wurde. Auch hier hat Cäsar die Thatsachen tendenziös entstellt. Es war, wie Dion a. O. sagt, in Gallien alles ruhig, als Casar sein Imperium antrat, und er suchte nach einem Vorwande diese Ruhe zu stören. Nun müssen die Helvetier als ehrgeizige, beutegierige Ruhestörer hingestellt werden, und auf sie, die scheinbar Gesahren für Gallien und Rom herbeibrachten und deshalb zurückgehalten werden musten, fällt der Unwille als auf die Anstifter der langen Reihe von Kämpfen. Auch das wird man für richtig halten dürfen, dasz Cäsar, als er den Helvetiern einen Termin für die Einholung seiner Antwort in Betreff ihres Durchmarsches gab (b. G. I 7), ihnen dabei, wie Dion XXXVIII 31 sagt, xai τι καὶ έλπίδος ώς καὶ έπιτρέψων σφίσι την δίοδον ύπετείνατο. Denu sonst ware es unbegreislich, wie die Helvetier darauf eingehen konnten den Termin abzuwarten, den zu stellen eigentlich gar kein anderer Grund als eben der Zeit zu gewinnen vorlag. Dasz Dion vortreffliche Quellen benutzte, zeigt besonders die Stelle XL 9, wo es bei Gelegenheit einer dem Legaten Cicero zukommenden Nachricht heiszt: દોώθει δέ καὶ α̈λλως. οπότε τι δι' απορρήτων τινί επέστελλε, το τέταρτον αεί στοιχείον αντί του καθήκοντος αντεγγράφειν, οπως αν αγνώστα τοις πολλοίς ή τα γραφόμενα. Hiervon sagt Casar weder bei Gelegenheit derselben Botschaft V 48, 4 noch irgendwo sonst etwas. Es liegt auf der Hand, dasz wer diese Notiz dem Dion geliefert hatte sehr genau mit Casars Thun und Treiben bekannt sein muste, und gewis benutzte Dion eine Quelle dic so genaue Notizen enthielt ebenso häufig als sie werthvoll war. Damit soll natürlich nicht geleugnet werden, dasz Dion oft genug auch in diesem Teile seiner Geschichte Unrichtigkeiten begangen oder den Werth guter Notizen durch ein seichtes Räsonnement geschwächt hat. Was das erstere anhetrifft, so ist es z. B. geradezu falsch, dasz Orgetorix die Helvetier beim Auszuge führte, vgl. Cäsar b. Gall. I 4, 4.

Obgleich Plutarchos mancherlei werthvolle Nachrichten hat (in mehreren habe ich ihn vorher als mit Appianos übereinstimmend angeführt) und, wie schon aus jener Uebereinstimmung mit Appianos hervorgeht, gute Quellen benutzt haben musz, ist es doch schwer ihn zu gebrauchen. Wie Niebuhr einmal bemerkt, er habe sich gewöhnt ihn als historische Quelle gar nicht anzusehen, wird man zugeben müssen dasz er im Zusammenstellen seines Stoffes mit groszer Leichtfertigkeit zu Werke gegangen ist und zahllose Irtumer begangen hat. Was soll man z. B. hierzu sagen? Casar (b. G. II 10) erzählt folgendes: acriter in eo loco pugnatum est. hostes inpeditos nostri in sumine adgressi magnum eorum numerum occiderunt: per eorum corpora reliquos audacissime transire conantes multitudine telorum reppulerunt; primos qui transierant equitatu circumpentos interfecerunt. Also es ist nur von einem waghalsigen Versuche einzelner die Rede, die Leichen der erschlagenen zur Ueberschreitung des Flusses zu benutzen. Was aber macht Plutarchos daraus? Bei ihm (Casar 20) heiszt es: καὶ πορθοῦσι τοὺς συμμάχους Γαλάτας επιπεσών τοῖς πολεμίοις τοὺς μεν άθρουστάτους καλ πλείστους αίσχρῶς ἀγωνισαμένους τρεψάμενος διέφθειρεν, ώστε καὶ λίμνας καὶ ποταμούς βαθεῖς τοῖς Ῥωμαίοις νεκρῶν πλή...

θει περατούς γενέσθαι. Dies éine Beispiel wird statt vieler genügen: es zeigt zugleich den höchsten Leichtsinn in der Verallgemeinerung eines so ganz einzelnen Falles und eine groszartige Unbekümmertheit um die Gesetze der menschlichen Möglichkeit.

Mit den Angaben dieser Schriststeller also - zu denen von anderen nur weniges hinzukommt - müssen wir Casars Behauptungen vergleichen, wenn wir die Frage über seine Glaubwürdigkeit unbeirrt durch vorgefaszte Meinungen in Betreff des Werthes von Polios oben angeführtem Urteile entscheiden wollen. Vorweg genommen habe ich dabei schon einen Punkt, nemlich Cäsars Erzählung über Cato und die gänzliche Verschweigung Polios. Was ich anführen werde, sind zum groszen Teile Kleinigkeiten, die aber immer dazu beitragen eine bestimmte Ansicht zu bilden. Mehreres wichtige ist dabei schon behandelt von Vossius de hist. Lat. (Leiden 1651) S. 63, von Bresemer in der Abhandlung 'über den Werth und die Glaubwürdigkeit der Commentarien Cäsars' (Berlin 1835), anderes von K. Krügermann in einer ebenso betitelten Abhandlung (Hirschberg 1842) und von K. E. Ch. Schneider in der ausgezeichneten Abhandlung 'über Cäsars Charakter' (in Wachlers Philomathie Band I, Breslau 1817). Ich erwähne nur was in diesen Schriften noch nicht besprochen ist.

Ueber den Kampf Cäsars mit den Morinern und Menapiern erzählt Dion XXXIX 44: ... ἐστράτευσε προσκαταπλήξειν τε αὐτοὺς ἐκ τῶν προκατειργασμένων καὶ ἑραδίως αἰρήσειν ἐλπίσας. οὐ μέντοι καὶ ἐγειρώσατό τινας. οὖτε γὰρ πόλεις ἔχοντες ἀλλ' ἐν καλύβαις διαιτώμενοι καὶ τὰ τιμιώτατα ἐς τὰ λασιώτατα τῶν ὀρῶν ἀνασκευασάμενοι πολὺ πλείω τοὺς προσμίξαντάς σφισι τῶν Ῥωμαίων ἐκάκωσαν ἢ αὐτοὶ ἔπαθον. Wesentlich verschieden hiervon klingt Cäsars Erzählung b. G. III 28 f., und wenn er sagt: nostri celeriter arma ceperunt eosque in silvas reppulerunt et conpluribus interfectis longius inpeditioribus locis secuti paucos ex suis dependiderunt, so verdeckt er die Schlappe die sein Heer offenbar hier erlitten hat durch eine deutliche Entstellung der Wahrheit.

Als Cāsar in Britanuien war, erzāhlt er V 9, 4, hātten die Kelten, von seiner Reiterei zurūckgeworfen, sich in die Wälder und zwar auf ein schon vorher zu kriegerischen Zwecken trefflich besestigtes Terrain, welches schon von Natur zur Vertheidigung sich eignete, zurückgezogen. Die Eingänge zu dieser Besestigung waren durch Verhaue gedeckt. Da hätte die siebente Legion die Besestigung mit geringem Verluste ihrerseits genommen und die Feinde zurückgetrieben. Cäsar aber habe die Versolgung verboten wegen Unkenntnis des Terrains und quod magna parte diei consumpta munitioni castrorum tempus relinqui volebat. In dieser Erzählung begreist man das eine nicht, warum Cäsar einen zur Vertheidigung so geeigneten Ort nicht behielt, wenn er ihn einmal hatte, und zum Stützpunkt weiterer Operationen machte. Die Besestigung des Lagers hätte sich ja wol von einem Teile des Heeres vollenden oder das Lager an eben jenem Orte ausschlagen lassen. Ganz anders klingt Dions Bericht (XL 2). Auch er beschreibt die Waldsestung als stark

und sicher, erwähnt dasz die Kelten alle ihre Kostbarkeiten dorthin gebracht hätten, und fährt so fort: ἔπειτα τοὺς προνομεύοντας τῶν Ῥωμαίων ἐλύπουν καὶ δὴ καὶ μάχη τινὶ ἐν τῷ ψιλῷ ἡττηθέντες ὑπήγαγόν σφας ἐκεῖσε κατὰ τὴν δίωξιν καὶ συχνοὺς ἀνταπέκτειναν. Also die Römer erlitten beim Angriss des Verhacks bedeutende Verluste, und von einer Eroherung desselben ist auch nicht die entsernteste Andeutung vorhanden. Es folgt bei Dion der Angriss den die Barbaren auf das römische Schisslager machten. Ich stehe nun nicht an Cäsar einer absichtlichen Lüge zu beschuldigen. Wem dies zu stark scheint, möge die Art bedenken wie er mit Cato versuhr; das stärkste Beispiel einer noch schreienderen Unwahrheit werde ich weiter unten bringen, und wenn Cäsars Charakter der war, wie ihn Schneider in der oben angeführten Abhandlung schildert, so darf man sich nicht darüber wundern.

Was Casar von dem rechten Rheinuser zurücktrieb, wird wol nie ganz klar werden. Für unwahrscheinlich aber halte ich es, dasz er diesen Zug, der doch bedeutende Vorbereitungen - um nur den Bau der Rheinbrücke zu erwähnen - erforderte, als eine blosze Demonstration, wie Mommsen meint (rom. Gesch. III<sup>2</sup> 252), unternommen habe. Eiumal kannten gerade die Sueben doch Cäsar schon zur Genüge, und dann konnte der Eindruck, den sie von der römischen Ueberlegenheit empfangen hatten, durch eine Expedition die beim Erscheinen des Feindes wieder umkehrte nur geschwächt werden. Cäsars Erzählung selbst erregt Verdacht. Nachdem er VI 9 und 10 angefangen hat den Zug gegen die Sueben zu erzählen, flicht er plötzlich die berühmte Episode über die Zustände der Germanen ein und fährt erst Kap. 29 in der eigentlichen Erzählung fort. Nimmt man hierzu dasz Dion, dessen Notiz leider sehr kurz und undeutlich ist, XL 32 folgendes hat: καὶ ἔπραξε μὲν οὐδὲ τότε ουδέν, άλλα και δια ταγέων φόβω των Σουήβων επανεγώρησεν, so scheint es fast als sei irgend etwas für das römische Heer keineswegs vorteilhaftes vorgegangen, weswegen Cäsar den Rückzug angetreten habe, ja als diene jene ganze Episode nur dazu, gewissermaszen die Leser von der Frage unch dem Zustande und dem Schicksale des römischen Heeres abzulenken und anderweitig zu beschäftigen. Casar gibt für sein Zurückgehen eigentlich keinen Grund an. Denn den Mangel an Zusuhr von dem er spricht wird man kaum einen Grund nennen können, weil Casar ja leicht Zusuhr durch die Ubier oder vom andern Rheinuser erlangen konnte; aber auch der φόβος των Σουήβων dürste nicht genügen, und es scheint als sei irgend etwas vorgegangen was er verschweigt.

Ueberhaupt sagt Cāsar manchmal nicht geradezu eine Unwahrheit, sondern überläszt dem Leser sich aus verschwiegenen Thatsachen selbst eine falsche Meinung zu bilden, wie dies Bresemer in Betreff des Erbrechens des Acrariums auseinandergesetzt hat. So ist er im Verschweigen auch sonst weit gegangen, wie denn von dem Abfall des Lahiebus auch nicht die leiseste Andeutung bei ihm vorkommt. Ebenso erwähnt er mit keiner Silbe den groszen Soldatenaufstand in Placentia, worüber Appianos (II 47) folgendes sagt: καὶ στρατιά Καίσαρος ἄλλη περὶ Πλακεντίαν σταστάσασα τῶν ἀρχόντων κατεβόησεν ὡς ἕν τε τῷ στρατεία βραδύνον-

reg usw. Hierinit stimmt Dion XLI 26-35; vgl. Lucanus V 236-373. Eine Lücke bei Cäsar anzunehmen (Drumann III 471 Anm. 45) sehe ich keinen Grund. Wenn ferner am Anfang des dritten Buches de bello civili Cäsars Erzählung über die Ordnung der Geldverhältnisse von Rom vollkommen stimmt mit Dions Bericht (XLI 37), so wird man gewis nicht an der Wahrhastigkeit dessen zweiseln, was Dion im solgenden Kapitel berichtet. Er erzählt, Casar habe ein altes Gesetz μηδένα πλείον πενταπισχιλίων και μυρίων δραγμών εν άργυρίω η και χρυσίω κεκτήσθαι wieder erneuern wollen, aber Unordnungen die in Folge dieses Planes entstanden seien hätten ihn abgehalten sein Vorhaben auszuführen. Ferner erzählt Appianos (II 60): τοῦ δ' αὐτοῦ χειμῶνος ἄλλην στρατιὰν ἐκ Συρίας ήγε Πομπηίω ὁ κηδεστής· καὶ αὐτῷ Γάιος Καλείσιος περὶ Μακεδονίαν συμβαλών ήσσατο, και τέλος εν αυτού κατεκόπη χωρίς οπταποσίων ανδρών. Von dieser niedergehauenen Legion hat Casar auch kein Wort. Er sagt nur dasz er den Calvisius nach Aetolien schickte (b. c. III 34), dasz dieser sich Aetoliens glücklich bemächtigte (ehd. 35), und dasz er später die einzelnen zur Unterwerfung von Aetolien, Acarnanien usw. detachierten Corps unter Calenus Oberbefehl zur Eroberung von Achaja vereinigte (ebd. 55). Andere Kleinigkeiten übergehe ich.

Das stärkste Beispiel aber von Cäsars Unzuverlässigkeit ist folgendes. Casar hatte (b. c. 1 24) den Numerius Magius, einen praefectus fabrum des Pompejus, gefangen genommen. quem Caesar heiszt es dort weiter ad eum remittit cum mandatis: quoniam ad id tempus facultas colloquendi non fuerit atque ipse Brundisium sit venturus, interesse rei publicae et communis salutis se cum Pompeio colloqui . . . Dasz er ihu mit directem Austrag an Pompeius geschickt habe, sagt er zwar nicht gerade in der Abschrift eines Briefes die Cicero mit einem eignen Briefe (IX 7) an Atticus schickte: N. Magium Pompei praefectum deprehendi. scilicet meo instituto usus sum et eum statim missum feci. iam duo praefecti fabrum Pompei in meam potestatem venerunt et a me missi, sunt. si volent grati esse, debebunt Pompeium hortari ut malit mihi esse amicus quam eis qui et illi et mihi semper fuerunt inimicissimi; doch ist kein Grund vorhanden daran zu zweifeln. Inzwischen gehen die kriegerischen Operationen fort, von Cäsar natürlich nur mit innerem Widerstreben geführt, weil er ja sehnlichst wünschte dasz seine Friedensvorschläge angenommen werden möchten. Er erwartet also mit Ungeduld die Rückkehr des Numerius Magius, der ihm Friedensbedingungen oder doch wenigstens die Einwilligung des Pompejus zu einer Unterredung mit seinem Gegner bringen sollte. Doch alles vergebens. Kap. 26 heiszt es: atque haec Caesar ita administrabat, ut condiciones pacis dimittendas non existimaret; ac tametsi magno opere admirabatur Magium, quem ad Pompeium cum mandatis miserat, ad se non remitti, atque ea res saepe temptatu etsi impetus eius consiliaque tardabat, tamen omnibus rebus in eo perseverandum putabat. Die Absicht dieser Darstellung liegt auf der Hand: Cäsar ist der friedfertige, der zu seinem eignen Schaden immerfort Versuche macht den groszen Streit gütlich beizulegen; aber sein Gegner, weit entfernt auf diese vortrefflichen Absichten einzugehen, weist alle Vorschläge zurück, ja antwortet gar nicht einmal darauf. So Casar in dem für das Publicum und seine Gewinnung bestimmten Werke. So viel mir bekannt ist, scheint es aber bis jetzt nicht beachtet zu sein, dasz noch ein Brief von demselben Casar vorhanden ist, dessen Abschrift Cicero an Atticus schickte (IX 13), und da heiszt es: Pompeius est Brundisii. misit ad me N. Magium de pace. quae visu sunt respondi. Hier also hezichtigt sich Casar selbst einer groben Lüge, die er begieng, um auf seinen Gegner die invidia des hartnäckigen Friedensstörers fallen zu lassen. Auch Cicero spricht in seinem Briefe von der Rücksendung des Magius, wahrscheinlich aber blosz aus Căsars Briefe: Pompeius N. Magium de pace misit, et tamen oppugnatur. quod ego non credebam.

Rerlin.

Franz Eyssenhardt.

#### 75.

Der alldeutsche staat von Friedrich Thudichum, mit beigefügter übersetzung und erklärung der Germania des Tacitus. Gieszen 1862, J. Rickersche buchhandlung. X u. 204 s. gr. 8.

Die Stellen in der Germania, welche sich auf das Wesen und die Verfassung des altdeutschen Staates beziehen, bieten dem Erklärer nicht geringe Schwierigkeiten dar, da Tacitus entweder aus Mangelhaftigkeit eigner Kenntnis oder aus dem Bestreben nur zu skizzieren oder aus beiden Umständen zugleich für uns teils nicht vollständig teils nicht deutlich genug erscheint. Die Unsicherheit der philologischen Erklärung ist überdies in neuester Zeit noch gesteigert worden durch die Bestrebungen derjenigen Historiker und Juristen, welche für die älteste Zeit der deutschen Staats - und Rechtsgeschichte etwas vollständiges und so zu sagen systematisches zu leisten suchten und dadurch zu allerlei Aussaungen und Conjecturen verleitet wurden, durch welche sie selbst in verwickelten Widerspruch gegen einander geriethen. Die neuste dieser Schriften, welche aber nicht die letzte sein wird, ist das hier zu besprechende Buch von F. Thu dichum, an dessen selbständiges Werk über 'die Gauund Markverfassung in Deutschland' (Gieszen 1860) sich dasselbe als eine Art Grundlegung anschlieszt, noch mehr aber als eine Consequenz desselben, indem hier aus den staatlichen und gesellschaftlichen Zuständen unseres Volkes während späterer Zeitabschnitte auf die Zustände der ältesten Zeit zurückgeschlossen wird, eine Auffassung und Methode die ebensoviel für sich hat, als sie mit der grösten Gesahr unberechtigter und zu weit gehender Combination verbunden ist. Der Vf. beruhigt sich indessen ganz besonders mit dem Bewustsein, dasz er durch sein Verfahren nirgends genötigt gewesen, so grosze Berichterstatter wie Casar und Tacitus des Irtums oder der Fahrlässigkeit zu zeihen, oder den durch die Handschriften überlieferten Wortlaut ihrer Berichte durch willkürliche Aenderungen zu entstellen. In sieben Hauptabschnitten handelt er auf 134 Seiten a) über die Obersten, b) über die Begleiter, c) über Staat, Gau, Dorf, d) über die Volksversammlungen, e) über die Heerführer und Könige, f) über den Adel, g) über Almeinde und Ackerbau der Germanen, wobei stets neben der Absicht zu systematisieren auf Sicherung der Auslegung und auf kritische Conservation hingearbeitet wird.

Die Untersuchung geht von dem Worte princeps aus, das namentlich in der Germania oft gebraucht wird und, wie der Vf. behauptet, hier immer ganz das nemliche bedeuten müsse: denn 'die Annahme, dasz ein und derselbe Ausdruck kurz hintereinander in ganz verschiedener Bedeutung gebraucht worden sei, laufe gegen alle gesunde Auslegung, vornehmlich bei einem so durchdachten und abgewogenen Werke wie die Germania des Tacitus' (S. 14 f.). Wir wollen aber dem Vf. sogleich bemerken, dasz dieser Grundsatz streng gehalten zu schlimmer Verwicklung führen dürfte, indem er selbst zugeben musz, dasz in der Germania noch andere wichtige Wörter vorkommen, die nicht überall dieselbe Bedeutung haben. Wir erinnern an das Wort comites im 12n und 13n Kap., über deren Verschiedenheit Th. selbst S. 32 bes. Anm. 1 sich keine Teuschung macht; ferner an das Wort concilium, welches nicht immer die nemliche Art politischer Versammlung bezeichnet, wie Th. S. 45 ff. selbst nicht blosz bekennt, sondern nachdrücklich hervorhebt. Und angenommen, das Wort pagus habe bei Tacitus wirklich immer ganz dieselbe Bedeutung, wie S. 28 behauptet wird, gibt nicht Th. S. 25 selbst zu, dasz wenigstens Cäsar dieses Wort in verschiedenem Sinne brauche? Der Ausdruck principes bei den Römern ist ein sehr allgemeiner und fast vager, welcher an und für sich keineswegs eine streng specifische und ganz bestimmt technische Bedeutung hat. Die principes sind im allgemeinen überalt die vornehmsten und einfluszreichsten eines Volkes und deshalb nicht selten mit proceres, primores u. dgl. ganz identisch, wie namentlich bei Tac. Ann. I 55 folgende Worte schlagend beweisen: Segestes suasit Varo, ut se et Arminium et ceteros proceres vinciret: nihil ausuram plebem principibus amotis. Man darf deshalb ganz ruhig behaupten, dasz auch in der Germania vor allem an dieser allgemeinen Bedeutung festzuhalten ist, weil im entgegengesetzten Falle Tac. gewis eine besondere Erklärung beigefügt haben würde, was er aber ebenso unterliesz wie Casar, der in den Büchern vom gallischen Kriege manchmal principes Germanorum erwähnt, aber immer nur als die einfluszreichsten Häupter des Volkes, in der Stelle VI 22 magistratus (d. h. gewählte Obrigkeit, nach römischen Begriffen) ac principes sie von den eigentlichen Behörden geradezu unterscheidend. Indem wir also sagen, principes sind bei Tac. wie überhaupt bei den rom. Schriftstellern 'die an der Spitze stehenden', können wir behaupten, die germanischen principes sind in diesem Sinne nicht von einander verschieden, dürsen und müssen aber sogleich hinzusetzen, sie sind insofern freilich von einander verschieden, als nicht blosz Krieg und Frieden, sondern auch im Frieden die mehrfachen Zweige des öffentlichen Lebens den an der Spitze stehenden einen verschiedenen Wirkungskreis anweisen und einen relativ verschiedenen Charakter aufprägen. Die Frage, ob princeps, d. h. das ihm entsprechende, uns unbekannte uralte dentsche Wort ein förmlicher Titel oder blosz die Bezeichnung der Sache gewesen, kann man, ohne Einflusz auf die Vorstellung vom Wesen des principalus, bejahen oder verneinen: denn dasz das Wort princeps, wie Th. S. 2 Anm. 3 beweist und lange vor ihm Savigny gezeigt hatte, in den Quellen des Mittelalters als Amtstitel vorkommt, beweist für die älteste Zeit-ebenso wenig, als der Gebrauch des Wortes princeps im rom. Kaiserstaat der nemliche ist wie in den republikanischen Staatsverhältnissen derselben Römer. Was indessen die so eben von uns betonte Verschiedenheit der germanischen principes betrifft, so reduciert sich dieselbe auf folgende vier Fälle. Sie erscheinen nemlich bei Tac. 1) als Regenten, 2 als Oberrichter, 3) als Führer im Kriege, 4) als Gefolgsherren, wobei wir sogleich die Möglichkeit der Vereinigung zweier oder mehrerer dieser Eigenschaften oder auch aller in einem und demselben princeps als unzweiselhast aussprechen wollen, während Th. die volle und stete Wirklichkeit der Vereinigung dieser sämtlichen Attribute hehauptet. ohne diese Behauptung zwingend beweisen zu können, eine Willkürlichkeit die sich dadurch uoch ins übermäszige steigert, dasz er ebenfalls ohne Beweis sogar lehrt, alle principes seien gewählte Obrigkeit gewesen, die Wahl aller dieser principes habe im groszen concilium statt gefunden, und ihr Amt und ihre Würde habe nur ein Jahr gedauert, wohei er die Analogie der Häduer und Belgen heranzieht, die doch als Nichtgermanen für Germanisches nicht maszgebend sein könuen, in welchen Fehler des Hereinziehens von Keltischem Th. nicht selten verfällt. Tac. und die übrigen Ouellen lehren uns dies alles nicht, und wir sind in unsrem vollen Rechte, wenn wir die vier Arten von germ. principes, welche Kap. 11-15 geschieden aufgeführt werden, auch in dieser Geschiedenheit sixieren und zugleich bemerken, wie die einzelnen germ. Völkerschaften unter einander in gar vielem und wichtigem, selbst in der Religion, so sehr variierten, dasz es bedenklich erscheint in der germ. Altertumskunde in solchen Punkten allenthalben eine durchgreisende Gleichförmigkeit anzunehmen, wenn dieselbe nicht durch die Quellen ausdrücklich bestätigt ist. So läszt sich z. B. in solcher Ausschlieszlichkeit, wie es S. 10 geschicht, auch nicht behaupten, dasz überall wo germ. principes erwähnt werden durchaus nur an republikanische Staaten zu denken sei, nicht aber an monarchische, obgleich ich recht gern zugebe, dasz diese Behauptung in den meisten Fällen richtig sein dürste.

Für die Lehre, dasz die principes überhaupt in dem groszen concilium gewählt worden und Beamte gewesen seien, wird auszer dem Schlusse des 11n Kap. mit besonderem Nachdruck S. 7 Anm. 1 auch die Stelle des 22n Kap. der Germ. angeführt: de asciscendis principibus. in conviviis consultant. Um aber darüber hinwegzugehen, dasz hier wenigstens nicht von den concilia die Rede ist, so dürste der Gebrauch des Verbums asciscere für den Beweis des behaupteten sehr ungünstig sein. Savigny (Beiträge zur Rechtsgesch. d. Adels S. 9) führt diese Worte in dem ganz andern Sinne an, dasz auch aus ihnen

hervorgehe, wie das Band zwischen Häuptling und Gefolge, sest durch Ehre und Kriegslust, im übrigen auf freiem Willen beruht habe, wie der Austritt frei, und wie das ganze Verhältnis am wenigsten ein erblicher Dienst gewesen. Ich stimme nicht ganz hiermit überein, musz mich aber sehr wundern, wie Löbell (Gregor von Tours S. 505) sagen konnte: 'die von Savigny unberücksichtigt gelassene (!) Stelle Kap. 22., wo auch die «Fürsten wahl» vorkommt, kann doch wahrlich nicht heiszen: sie berathschlagen, welche principes sie zu irgend einem Amte wählen wollen.' O nein, daran denkt Savigny gar nicht: Löbell hätte gut gethan ebenfalls nicht daran zu denken, und Waitz Verf.gesch. I 89 hätte auch gut gethan, Löbell wegen dieser Bemerkung nicht zu loben. Maurer (das Wesen des Adels S. 9), der ganz in diese Spuren tritt, sagt sogar, es sei rein unzulässig, unsere Stelle auf den Anschlusz der einzelnen Freien an einen bestimmten Gefolgsherrn zu beziehen, und findet ebenfalls dasz hier von der 'Wahl der principes' die Rede sei. Diese Herren, denen offenbar auch Th. beitritt, hätten doch wirklich sehr gut daran gethan, wenn sie vorher gründlich und methodisch bewiesen hätten, dasz adsciscere 'wählen' bedeute, und nicht das wovon Savigny richtig ausgeht, nemlich 'jemanden annehmen, sich mit ihm einlassen, sich mit ihm vereinigen oder verbinden'. Auch Döderlein gehört in ihre Gesellschaft, welcher 'Wahl der Fürsten' übersetzt, während Roth doch wenigstens 'Wahl von Häuptlingen' hat. Wie die Th.sche Uebersetzung 'Annahme von Obersten' zu verstehen und wie sie mit dem von ihm S. 7 statuierten Sinne zu vereinigen sei, hätte in den Anmerkungen zur Germ. gesagt werden sollen: denn es ist schwer einzusehen. Schlieszlich musz ich aber noch etwas anderes bemerken. Man musz nemlich wissen, von wem bei Tac. in diesen Worten des 22n Kap. die Rede ist. Wer sind diese qui consultant? Doch wol nicht alle Germanen? Gewis nicht; so wenig als K. 15. Es ist hier von denen die Rede, welchen ihre Verhältnisse gestatteten nach der beschriebenen Art zu leben und für das allgemeine gewissermaszen den Ton anzugeben, Männer die über das wichtigste eine einfluszreiche Stimme hatten, deren Fehden (inimicitiae) nicht zu den gleichgültigen Dingen zählten, deren Verbindungen (affinitates) Nachdruck gaben, und deren Geneigtheit sogar den Hohen (principibus) wichtig werden konnte. v. Sybel (deutsches Königtum S. 10) erblickt deshalb ganz richtig hier den deutschen Keorl in seiner vollen Behaglichkeit, aber unrichtig blosz den Keorl, d. h. ingenuum, da auch der Adliche darunter verstanden werden darf. Unrichtig führt übrigens J. Grimm (Rechtsalt. S. 869) diese Stelle als Beleg für den Satz an, dasz sich Volksversammlungen durch Fest und Trinkgelag endigten: cs ist hier weder vom ganzen Volke die Rede noch von den Volksversammlungen.

Da also die Behauptung Th.s, dasz die principes durchweg identisch und wirkliche Beamte gewesen seien, nicht erwiesen und nicht erweisbar ist, so ist es auch unnötig und wahrscheinlich ebenso unmöglich, im Deutschen eine völlig deckende Benennung zu finden, die alle nach Th. in den principes vereinigten Attribute in einem Worte zusammenfaszte und nach unserm jetzigen Sprachgebrauch in diesem Sinne üblich wäre. Die Uebersetzung 'Oberste', welche der Vf. für vollkommen adäquat hält und bei seiner Darstellung stets braucht, hat diese Eigenschaften, namentlich die letztere derselben nicht; er ist deshalb in der Festhaltung derselben zum Teil wenigstens sehr unglücklich gewesen, z. B. wenn er S. 9 Tac. Agr. 12 die Worte olim regibus parebant, nunc per principes factionibus et studiis trahuntur also übersetzt: 'ehemals gehorchten sie Königen, jetzt werden sie von Vorstehern in Parteiungen und Sonderbestrebungen hineingezogen.' Ich denke, es wäre das passendste, an principes factionum, Häupter der Parteien, zu denken, wie sie bei Cäsar VI 11 u. 12 geradezu aufgeführt werden, jedenfalls nicht an 'Vorsteher', sondern an Häuptlinge.

Nicht minder unglücklich ist bei Th. die Uebersetzung von comites und comitatus, für welche er S. 13 das allein richtige nur in den ganz allgemeinen Ausdrücken 'Begleiter' und 'Begleitung' sehen will, während doch der comitatus der germanischen principes jedenfalls etwas besonderes und eigentümliches war. Indem wir deshalb den bisher üllichen Ausdrücken 'Gefolge' und 'Gefolgschaft', die Th. ganz verwirft, immer noch den Vorzug geben, bemerken wir alsbald, dasz die in diesem Buche vorgetragene Darstellung dieses germanischen Instituts manigfach von den bis jetzt geltenden Ansichten ahweicht und zu vielfältigem gegründetem Widerspruche Veranlassung gibt. So namentlich der obenangestellte Hauptsatz, dasz die principes, welche einen comitatus hatten, die mit diesem Namen bezeichneten Beamten als solche gewesen-seien, dasz nur diese einen comitatus haben dursten und sonst niemand, dasz im Frieden der comitatus entlassen werden muste und ebenso wenn der Beamte (princeps) nicht wieder gewählt wurde, kurz in Bezug auf das Wesen und das Verhältnis des comitatus überhaupt.

- Wilda hat in Richters krit. Jahrbüchern I (1837) S. 316 folgendes ausgesprochen: 'was von den principes als Gefolgsführern K. 13 u. 14 gesagt wird, darf nicht ohne weiteres auch auf die principes angewandt werden, welche förmlich ein Amt bekleideten. So wenig die Gefolgschaft, welche dem Gerichtsvorstande zugeteilt war, aus den wissendsten im Volke genommen, gleichbedeutend war mit dem Gefolge eines kühnen Kriegsmannes, welches nur tapfer war und in der Zahl unbestimmt, eben so wenig sind die principes der éinen und der andern Art einander gleich, wenn gleich ein Gefolgführer auch princeps als Volksvorstand sein konnte.' Von dieser Ansicht und Auffassung der principes bei Wilda, dessen Worte Th. nicht anführt, ist dieser der strengste Gegenpart, und daraus folgt ganz notwendig, dasz er auch in der Aussassung des comitatus auf ganz andere Wege kam, von denen man freilich nicht immer sagen kann, dasz sie die ausgemacht salschen seien, die sich aber noch viel weniger als die allein wahren durch die Quellen autorisieren können. Falsch ist jedenfalls die Behauptung (S. 14. 31), dasz der comitatus bei längerem Frieden auseinander gieng; Tac. sagt ja K. 13 ausdrücklich: haec dignitas, hae vires, magno semper electorum invenum globo circumdari, in pace decus, in bello praesidium, aus

welchen und noch anderen Worten desselben Schriftstellers zugleich hervorgeht, dasz es ungerechtfertigt ist, wenn Th. S. 19 versichert, der comitatus sei in der Regel nicht grosz gewesen. Wie mir scheint, sind folgende Worte des 14n Kap. der Grund dieses Misverständnisses: si civitas, in qua orti sunt, longa pace et otio torpeat, plerique nobilium adulescentium petunt ultro eas nationes, quae tum bellum aliquod gerunt, quia et ingrata genti quies et facilius inter ancipitia clarescunt magnumque comitatum non nisi vi bello que tuentur. Den Sinn dieser Stelle will Th. ohne Zweifel wiedergeben, wenn er S. 14 sagt: 'im Frieden sehlten dem Obersten die Mittel zur Unterhaltung vieler Begleiter, und er muste sie entlassen; dann giengen die meisten vornehmen Jünglinge zu denjenigen fremden [nichtgermanischen?] Stämmen, welche eben Krieg führten, um sich bei diesen zu beschäftigen.' Allein dasz die plerique nobilium adulescentium so handelten. weil sie entlassen worden wären, sagt Tac. durchaus nicht und es wird diese Ansicht ohne Zweifel auch durch ultro widerlegt; der Grund ihres Handelns ist dagegen in den Worten quia et ingratu usw. klar und genau angegeben. Da übrigens diese Stelle eine sehr controverse ist, über welche Savigny S. 11, Wilda S. 324, Löbell S. 507, Waitz S. 149, H. Müller Lex Salica S. 170, Sybel S. 86 in sehr verschiedener, aber dennoch ungenügender Weise handeln, so will ich hier meine abweichende Ansicht über dieselbe vortragen.

Man darf nicht übersehen, dasz von adulescentes die Rede ist (nicht von iuvenes, vgl. K. 13 adulescentuli), und dasz nicht gesagt wird, sie seien comites eines princeps gewesen; wird es doch ohne Zweisel manchen Germanen gegeben haben, der weder Gefolgsherr war noch Geselle. Doch will ich auf diesen letzten Punkt keinen zu starken Nachdruck legen und immerhin zugeben, dasz diese Jungen, die nun auswärts gehen, bis dahin in ihrer Heimat einem Gefolge angehören mochten, obgleich die Nennung plerique nobilium adulescentium nicht dafür spricht. Einen desto gröszern Nachdruck lege ich aber darauf, dasz anzunehmen ist, sie, durch ihren Adel besonders zum Kriegshandwerk berufen, wollen so bald als möglich selbst ein Gefolge um sich bilden; und zu diesem Zwecke suchen sie sich in auswärtigen Kriegen einerseits Ruhm und Namen zu verschaffen, anderseits aber auch durch Beute und anderes ein Vermögen, das sie in Stand setzt ein Gefolge, und zwar ein bedeutendes (magnum) um sich zu sammeln. Dies durchzusuhren ist nemlich keine kleine Sache, da man (exigunt) von s ein em Führer viel zu verlangen pflegt: 1) volle schöne Rüstung, 2) vollständigen reichlichen Unterhalt, und wol auch noch andere Beweise der munificentia, zu welchem allem das hinreichende Vermögen durch Krieg und Freibeuterei gewonnen werden musz. Wer also als adlicher Junge den Plan faszt möglichst bald ein einfluszreicher Gefolgsherr zu werden, der kann nicht zu Hause sitzen bleiben, wenn seine Heimat in tiesem Frieden steckt; er musz hinaus: auf dem ordinaren Wege des Erwerbes, namentlich als bloszer Landeigentumer, kann er es zu nichts ausgezeichnetem bringen, selbst wenn das germanische Blut überhaur\*

dazu Lust hätte, was nicht der Fall ist. Nach dieser Erklärung, welcher durchaus kein sprachliches oder stilistisches Hindernis entgegensteht, enthält die Stelle etwas neues, das sich bestens an das anschlieszt was unmittelbar vorhergeht, und endigt mit einer sich ebenfalls passend anknüpfenden Bemerkung über die Abneigung gegen Arbeit und Fleisz, welche aber nicht von allen Germanen verstanden werden darf — denn wozu würde dies geführt haben? — sondern allein oder doch vorzugsweise von jenen die aus dem Kriege ein Handwerk machten.

Die Worte des 13n Kap. insignis nobilitas aut magna patrum merita principis diquationem etiam adulescentulis assignant werden in der Darstellung des Vf. S. 13 ganz richtig also gegeben: 'Begleiter zu sein war für niemand herabsetzend (nec rubor inter comites adspici). Daher treten selbst Jünglinge aus vornehmen und angeschenen Familien in die Begleitung ein; der Vorsteher macht solche, auch wenn sie noch sehr jung und ungeübt sind, in der Volksversammlung wehrhaft und reiht sie ihrer edlen Abkunft oder den Verdiensten ihrer Väter zulieb den stärkeren und längst erprobten seiner Begleiter an; er würdigt sie der Ehre, einer Schar vortresslicher Krieger beigesellt zu sein. Daraus dasz der Sohn vornehmer oder verdienter Eltern in dieser Weise geehrt wird, folgt dasz die Begleitung keineswegs vorwiegend aus vornehmen bestand.' Indem wir diese Aussassung, welche auf der activen Bedeutung des Wortes dignatio beruht, vollkommen billigen, und es ebenso gutheiszen, dasz Th. ceteris mit den Hss. liest, nicht ceteri. wollen wir noch etwas zur festern Begründung dieser Interpretation kurz beifügen. 1) Die adulescentuli sind doppelt stark den vorausgehenden iuvenes entgegengesetzt; selbst wenn es nur adulescentes hiesze, wäre der Gegensatz nicht zu übersehen. 2) Dies bestätigt sich durch den zweiten Gegensatz, indem alsbald den adulescentulis die robustiores ac iam pridem probati entgegengesetzt werden. 3) Wenn man principis diqnatio nicht nimmt als Hervorziehung durch einen princeps, so erscheinen in den Worten inter comites adspici Gefährten, ohne dasz vorher von einem Führer die Rede war. Nimmt man aber diese Auffassung an, so ist zuerst ein Gefolgsherr genannt, und hierauf mit den Worten ceteris robustioribus das Gefolge selbst; und die alsbald folgende Benennung und Aufführung der comites hat gar nichts auffallendes. Dieses ganze Moment, glaube ich, ist sehr wichtig, vielleicht schlagend. 4) Ueberdies ist bei dieser Erklärung ein fortschreitender Zusammenhang zwischen . . . mox rei publicae und insignis nobilitas usw. Nach der entgegengesetzten Art, bei welcher diese adulescentuli als principes erscheinen (angenommen von Bredow, Savigny, Maurer, Sybel. Gerlach u. a.) ergibt sich kaum ein erträglicher Zusammenhang.

Wenn wir also des Vf. Erklärung der dignatio in K. 13 billigen, so können wir dies weniger bei dem in K. 26 vorkommenden (agros) inter se secundum dignationem partiuntur, indem dies nach Th., der eben durchaus keinen Adel und keinen Standesunterschied bei den Germanen haben will, bedeuten soll: 'nach einer Schätzung, Würdigung, d. h. Bonitierung und billigen örtlichen Verteilung.' Wir wollen übrigens gleich

bemerken, dasz schon Barth (Urgeschichte Deutschlands IV 67) aus dem Grunde, weil eine Verteilung nach Stand und Rang der Gemeindeglieder besonders mit Cäsars Worten in geradem Widerspruch stände, diese dignatio des Tac. als dignatio agrorum, 'Abschätzung und Taxierung' der Grundstücke erklärt hat. ')

Das Bestreben die Nachrichten beider Gewährsmänner, des Cäsar und Tacitus, durchweg mit einander in Harmonie zu sehen hat den Vf. überhaupt manchmal in eine falsche Situation gebracht und ihn zu gezwungenen und unhaltbaren Annahmen geführt. So steht ihm bei seiner Ueberzeugung und Lehre vom Fehlen alles Sondereigentums<sup>2</sup>) bei den Germanen das 25e Kap. der Germ. gar sehr im Wege, wo es heiszt, dasz der Herr seinem Leibeigenen wie einem Pächter gegen Zins Land einzuräumen pslege, und wo überhaupt nach der ganzen Färbung der Stelle von dauernden, festen Verhältnissen des auch nicht mehr halb nomadischen Landbauers die Rede ist. Th. sucht sich nun bei seinem Vorurteil dadurch zu helfen, dasz er S. 115 höchst gezwungen sagt: 'der Herr muste für die Ernährung seiner Leibeigenen sorgen, und dazu war er nur im Stande, wenn ihm jährlich eine entsprechend gröszere Menge Land überlassen wurde. Dieses teilte er dann unter seine Leibeignen zum Anbau aus, gegen eine Abgabe von Frucht, Vieh oder Gewand; sie waren auf ein Jahr oder auf wie lange sonst die Zuweisung von Seiten der Gemeinde dauerte, gleichsam seine Pachter.' Auch Th. ist also das unmögliche nicht gelungen, ich meine die Vereinigung von Cäsar und Tacitus in ihren Nachrichten über den Ackerbau der Germanen, und man wird wol am besten thun, wenn man sich in diesem Punkte mit Selbstverleugnung an die Aussassung und das Bekenntnis von J. Grimm anschlieszt, welcher Rechtsalt. S. 495 und Gesch. d. d. Spr. S. 189 ganz

<sup>1)</sup> Es kommen auch sonst noch in dem Buche ganz eigentümliche Worterklärungen vor, z. B. von auctoritas K. 12 in den Worten consilium simul et auctoritas, nach Th. S. 31 so viel als 'Zustimmung, Entscheidung', wozu ich bemerken will, dasz schon Pardessus in der 9n Abhandlung zur Ausgabe der Lex Salica S. 576 unter den comites die zu Gericht sitzende Gemeinde versteht, consilium aber als die mitrathende und entscheidende Versammlung, auctoritas endlich als den von ihr gefaszten Beschlusz erklärt. Noch stärker ist die Behauptung auf S. 58 Anm. 1, dasz libertas manchmal den Freistaat bezeichne, was aus den dort angeführten Stellen mit nichten erwiesen ist und nie zu erweisen sein wird.

<sup>2)</sup> Tac. Germ. 5 werden die Viehherden der einzige Reichtum der Germanen genannt mit dem Beisatze: numero gaudent; Th. spricht S. 129 Anm. den Germanen auch das 'Aufziehen grozzer Viehherden' ab. macht sie alle gleich arm und setzt sich S. 130 Anm. über die loczpistissimi Kap. 17 leichten Fuszes hinweg. Ebenso leicht ist es ihm S. 4 u. 130 aus den Worten des 15n Kap. ultro ac viritim conferre principibus vel armentorum vel frugum, quod pro honore acceptum etiam necessitatibus subvenit herauszulesen 1) eine durch die Volksversammlung beschlossene zwingende (ultro!) 'Besteuerung', und 2) die 'Gleichheit' (aliquid!) dieser förmlichen Besteuerung, und ebendeshalb auch 3) 'eine durchgängige Gleichheit des Vermögens.' Das nenne ich Exegese!

ruhig und sinnreich über dieses Problem gesprochen hat. — Nicht glücklicher in seiner Tendenz uach Harmonisierung ist der Vf. S. 37, wo er, um Uebereinstimmung beider Autoren zu erzielen, bei Cäsar VI 23 principes regionum atque pagorum inter suos ius dicunt behauptet und allerdings zu behaupten genötigt ist, 1) atque heisze in dieser Stelle aber auch, und auch, und 2) regiones seien nicht das gröszere, und pagus das kleinere, sondern umgekehrt regio sei das kleinere, und zwar ausdrücklich die Dorfmark, pagus aber das gröszere, der Gau (die Hundertschaft). — Wenn es feruer an derselben Stelle Cäsars heiszt in pace nullus communis magistratus, so sucht Th. S. 38 zu beweisen, dasz auch dies mit Tac. bestens harmoniere, obschon es Germ. 10 heiszt: sacerdos ac rex vel princeps civitatis, und K. 11 mox rex vel princeps.

Die Gewaltsamkeit der Interpretation, durch welche allein solche Seiltänzereien möglich werden, und das Sichhinwegsetzen über den klarsten Sinn der einfachsten Stellen, wenn dieselben einer vorgefaszten Absicht und Ansicht im Wege stehen, hat aber bei Th. die höchste Höhe erreicht in der Behandlung der Frage über den 'vorgeblichen' germanischen Adel S. 76-91, wo er die Sätze durchzuführen sucht. 1) dasz die bei Tac. vorkommenden Benennungen principes, primores und proceres nicht auf Adel schlieszen lassen (S. 77 f.), was man wegen der unbestimmten Allgemeinheit dieser Ausdrücke vielleicht entschuldigen dürste. 2) dasz ebenso wenig die Wörter nobiles und nobilitas, welche in der Germ, so häufig und nachdrücklich auftreten, berechtigen einen Adel der Deutschen anzunehmen (S. 78-80), wobei jeder unbefangene fragen wird: welcher Ausdrücke hätte sich denn der Autor bedienen müssen. um die jetzigen Kritiker auch gegen ihren Willen zu zwingen, dasz sie einen germanischen Adel zugeständen? Gibt es in der ganzen lateinischen Sprache noch andere Ausdrücke, die mehr und bestimmter als die Wörter nobilis und nobilitas den Adel und die Adlichen bezeichnen? Im 25n Kap. der Germ. heiszt es: (liberti) . . et super ingenuos et super nobiles ascendunt, wo durch die Wiederholung der Prap. super der vollständige Standesunterschied der Adlichen von den Gemeinfreien (ingenui) über allen Zweisel erhoben ist, eine Sicherheit die Th. nimmer aufzuheben vermag: denn dasz an dér Stelle zusällig von monarchischen Staaten der Germanen die Rede ist, hat bei der Allgemeinheit des Ausdrucks et super ingenuos et super nobiles gar keine Bedeutung, und an den andern Stellen der Germ., wo nobiles und nobilitas erwähnt werden, ist ja nicht von monarchischen Staaten die Rede! Welche Logik ist dies, welche philologische und historische Kritik, wenn man nur was für die eigne Meinung günstig sein könnte betont, das gegenteilige aber verschweigt und verwischt? Stände in der ganzen Germania das Wort nobilis nirgends als in diesem einzigen 25n Kap., in welchem, beiläufig gesagt, sämtliche Stände der Germanen aufgeführt werden, es wäre dies allein genug für den gewissenhasten Historiker, die Existenz eines Adels der Germanen über allen Zweisel zu erheben. Wo und wie soll · noch eine Geschichte geben, wenn man dem klarsten Buchstaben der

zuverlässigsten Zeugnisse entweder die Hand ins Gesicht schlägt oder durch Sophisterei ein Bein stellt? Th. ist auf diesem Wege so weit gekommen, dasz er S. 82 sogar sagt, diese nobiles des 25n Kap. seien vielleicht blosz 'die Mitglieder der königlichen Familie'! Wundern darf man sich freilich über solche Behauptungen nicht mehr, da wir sogar erlebt haben, dasz Wilda a. O. S. 327 selbst den Königen der Germanen die Adelseigenschast absprach, obgleich doch Tac. K. 7 buchstäblich sagt: reges ex nobilitate sumunt. Weil übrigens Th. sich mit der Betonung der monarchischen Verfassung zu helfen sucht, so will ich ihm wenigstens die (freilich von Waitz sehr mishandelte) Stelle K. 11 vorführen: mox rex vel pr in ceps, prout aetas cuique, prout no bilitas, prout decus beilorum, prout facundia est, audiuntur. Bezieht sich hier nobilitas auf den rex oder auf den princeps? zeigt die Erwähnung des princeps nicht (nach Th.s eigner Lehre) einen republikanischen Staat? Deutet endlich diese Stelle nicht auch die nobilitas der principes überhaupt mit fast zwingender Klarheit wenigstens dem unbefangenen an?

Aber freilich. Th. steht in diesen Dingen auf dem auszersten Extrem. er nimmt nicht blosz den Adel der principes nicht an (so auch Waitz u. a. gegen Savigny und Eichhorn), sondern er leugnet überhaupt die Existenz eines Adels der Germanen, die doch Waitz u. a. zugehen, weil sie in den Quellen bis zur Handgreislichkeit dasteht. Auf diese negative, destruierende Weise kommen in die Quellen selbst die grösten Schwierigkeiten, während, wenn man Adel bei den Germanen und den Adel insbesondere der principes annimmt, die beste Harmonie aller hierher gehörigen Stellen entsteht und als leitender Grundsatz erscheint: 'nobiles sind die zu der Würde der principes geborenen; aber nicht alle nobiles konnten principes werden' (II. Müller Lex Salica S. 170). Die Behauptung Löbells u. a., dasz die principes der Germanen bei Tac. auch blosze Gemeinfreie (ingenui) waren, hat also bei ruhiger Betrachtung ohne politisches Vorurteil nicht blosz nichts in den Quellen für sich, sondern auch nichts in den germanischen Verhältnissen der Zeiten nach der Völkerwanderung; und mindestens ebensosehr hat sie alle politische Natur gegen sich, welche Goethe in folgenden Worten ausspricht: 'jeder ansangende Staat ist aristokratisch; er kann sich nur erweitern durch die Menge, die man niederhält, bis sie sich in gleiche Rechte setzt.'

Halten wir aber den Satz fest: 'nobiles sind die zu der Würde der principes geborenen', hat dann der germanische Adel keine Vorrechte, kein Standesrecht gehabt? Und selbst wenn er die ses Standesrecht nicht gehabt hätte, was ihm die Quellen jedenfalls nicht absprechen, folgte dann hieraus, dasz er deshalb überhaupt keine Standesrechte gehabt habe, weil uns zufällig die Quellen nicht genauer hierüber belehren? Man darf in diesem Falle nicht sagen: weil uns keine Standesrechte des germ. Adels angeführt werden, hat es keinen germ. Adel gegeben, wenn ihn gleich die Quellen nennen, sondern man musz so sagen: obgleich uns keine Standesrechte des germ. Adels ausdrücklich und einzeln genannt werden. so ist dennoch die Existenz eines germ. Adels auszer allem Zweifel, da dieselbe durch die klar-

sten Zeugnisse solcher Schriftsteller erhärtet wird, ohne deren Autorität es gar keine Geschichte gibt.

So sind denn diese neusten Untersuchungen über den altdeutschen Staat, das Werk eines gründlichen, selbständigen Gelehrten, immerhin eine dankenswerthe Bereicherung der einschlägigen Litteratur, sie bieten aber gegenüber den bisherigen Darstellungen desselben Gegenstandes durch andere des evidenten im Gegensatze nicht gar viel dar, wobei jedoch mit aller Entschiedenheit gesagt werden musz, dasz insbesondere die Erklärung der Germania des Tacitus durch diese Schrift gar manches gewonnen hat.

Dies letztere ist namentlich auch der Fall bei der angehängten Uebersetzung und Erklärung der Germania selbst. Das Bestreben der Herren Thudichum, Vater und Sohn, gieng dahin 'nicht blosz den Sinn der Worte mit Strenge und Behutsamkeit wiederzugeben, sondern auch die edle kunstmäszige Ausdrucksweise im Geiste unserer Sprache nachzuahmen.' Was den letztern Punkt betrifft, so wird der Leser, der die Uebersetzung blosz als eine deutsche Schrift liest, ohne Kenntnis oder ohne erinnernde Vergleichung des lat. Textes manchen Grund zur Unzufriedenheit haben, wie z. B. an der fast unerträglichen Häufung der Partikel 'und'; im ersten Punkte ist den Uebersetzern die Sache besser gelungen, und auch die auf 40 Seiten angeknüpste Erklärung ist im ganzen werthvoll und enthält des neuen und selbständigen nicht weniges. Indem ich also dieses anerkennende Urteil mit allem Nachdruck voraussende, erlaube ich mir zum Schlusz eine Reihe von Stellen zu besprechen, welche zeigen sollen dasz auch hier nicht alles eben ist.

Die Worte in Kap. 1 nuper cognitis . . aperuit werden übersetzt: emit einigen neuerlich bekannt gewordenen Völkern und Königen, welche der Krieg aufgeschlossen hat'. Die Prap. mit (jedenfalls eine Freiheit dem Text gegenüber), passt wol zu den Völkern, die nicht ausstarben, aber durchaus nicht zu den Königen, die damals als Tac. schrieb schon längst todt waren oder doch sein konnten. Ebenso passt aufschlieszen wol zu den Völkern, in der Verbindung mit den Konigen aber ist es eine baare Abgeschmacktheit. Ich übersetze die Stelle also: 'wo wir neuerlich einige Völker und Könige kennen lernten, die uns der Krieg entdeckte.' Danuvius . . plures populos adit, 'besucht mehrere Völker' setzt complures voraus und ist unrichtig; plures 'mehr Völker', nemlich als der Rhenus, dessen sehr einfache Völkerberührung jedem Leser bekannt war; so K. 2 plures deo ortos pluresque gentis appellationes, wo richtig übersetzt ist: 'mehr Sohne, mehr Benennungen'. Kap. 2 wird minime mixtos gegeben: 'so gut als nicht gemischt', also für éin Wort des Tac. vier deutsche, und dabei erst nicht richtig. Warum soll minime abgeschwächt werden, da die ganze Stelle doch höchst kategorisch ist? adventus et hospitia, von ganzen Völkern gesagt (aliarum gentium) sind nicht 'das Hinzukommen und der Gastverkehr', sondern 'das An- und Eindringen und das Einkehren'. Die Worte et immensus ultra utque sic dixerim adrersus Oceanus raris ab orbe nostro navibus aditur übersetze ich also: 'und weil der

unermeszliche jenseitige und, dasz ich so sage, anderweltliche Ocean von seltenen Schiffen aus unserem Weltteil berührt wird.' Th.: 'und weil drüben der unermessene und so zu sagen gegnerische Ocean von unserer Welt aus nur selten mit Schiffen besucht wird.' Zur Begründung meiner Uebersetzung bemerke ich, dasz schon die Stellung von ultra andeutet, adversus gehöre nicht zu immensus, sondern zu ultra. Wenn aber Tac. das atlantische Meer einen anderweltlichen (adversus = entgegengesetzt) Ocean nennt, so wird dies nicht aussallen, sobald man sich an die auch in seiner Zeit noch andauernde Beschränktheit geographischer Anschauungen erinnert, nach welcher das Bassin des mittelländischen Meeres gewissermaszen als der Mittelpunkt der bewohnten Erde und alles, besonders gen Westen darüber hinausliegende als eine ganz andere Welt betrachtet wurde, in welcher die dunkle Vorstellung der Alten auch von unbekannten Ländern (Atlantis) träumte. Und selbst wir setzen ja diese Vorstellung noch fort, wenn wir America die 'neue Welt' nennen. -Mare horridum ist ein schauervolles Meer, kaum aber ein grauenvolles, keineswegs aber ein grausiges. Das nemliche kommt K. 5 vor silvis horrida, wo ich 'schauerlich' übersetze, nicht mit Th. 'grausig'. Da übrigens von einem bestimmten Meere, dem Ocean, die Rede ist, so musz auch der bestimmte Artikel gebraucht werden, nicht mit Th. der unbestimmte. Germaniam petere ist im Hinblick auf den Ton der ganzen Stelle 'nach Germanien streben', nicht 'gehen'. Informem terris wird gegeben 'mit formlosen Landschaften'. Allein informis ist hier wie manchmal (vgl. K. 16. 45) 'unschön', da bekanntlich forma nicht selten die Schönheit bedeutet; die Anm. S. 168 ist falsch. Also ganz wörtlich und passend: 'unschön in den Landschaften'. Tristis cultu aspectuque gebe ich: 'unerfreulich zum Wohnen und Sehen'; Th. 'mit trübseligem Anbau (?) und Aussehen'. Quod unum apud illos memoriae et annalium genus est, 'was bei ihnen die einzige Art von Gedächtnis und Jahrbüchern ist', sehr unglücklich. Denn die Germanen haben auch ein prosaisches Gedächtnis gehabt, Jahrbücher dagegen fehlten ihnen durchaus, da sie bekanntlich Bücher überhaupt nicht hatten. Es ist zu übersetzen: 'welches bei ihnen die einzige Art von Ueberlieferung und Geschichte, d. h. von geschichtlicher Ueberlieferung ist.' Quidam, ut in licentia vetustatis, plures deo ortos . . affirmant, 'manche, denn das Altertum läszt hier Freiheit, behaunten mehr Söhne des Gottes', bequem und mindestens ungenau, wenn nicht unrichtig. Ich übersetze: 'einige, wie eben bei der Schrankenlosigkeit (d. h. dem unbegrenzten Spielraum) des Altertums, behaupten' usw.

Ueber die Schluszstelle des 2n Kap., über welche man die Nachweisungen von H. Schweizer im Zürcher Programm von 1860 vergleiche, und deren Erklärung wol nie zur Evidenz gebracht werden wird, ist unter gründlicher, gegen Holtzmann gerichteter Besprechung der Wörter gens und natio in dem Commentar ausführlich gehandelt und die Uebersetzung darnach eingerichtet. So sehr ich dabei billige, dasz sich die Bearbeiter auch nicht einmal durch J. Grimms Autorität verleiten lieszen, statt des hsl. a victore zu lesen a victo, eben so glaube ich nimmer, dasz in-

vento nomine zu übersetzen ist mit 'erfunden': denn abgesehen von dem Zusammenhang und dem Sinn der Stelle heiszt invenire doch eigentlich nicht erfinden, sondern auf finden, eig. 'auf etwas kommen', und ich meine, man sollte von dem echt lat. Ausdruck nomen invenire' einen Namen bekommen' (Cic. de fin. 17, 23. Tusc. IV 22, 49) ausgehen. Noch mehr musz ich widersprechen, wenn evaluisse übersetzt wird 'es sei zur Geltung gelangt'; wir müssen sagen: 'es sei obenan gekommen'.

In Kap. 3 sind haec carmina nicht solche Lieder, sondern iene. den Römern nur zu bekannte Schlachtgesänge. Das Wort barditus mit seiner lateinischen Endung vollständig in die deutsche Uebersetzung aufzunehmen ist gewis unzulässig. Die Worte nec tam voces illae usw. werden mit Recht nach den Hss. festgehalten<sup>3</sup>) und müssen übersetzt werden: 'und es scheinen ihnen dies keine (eigentlichen) Stimmen, sondern der Einklang der Tapferkeit selbst zu sein.' Vox gravior intumescit ist nicht durch 'gewichtiger' wiederzugeben, sondern durch 'schwerer' oder 'tiefer'; auch ist sonus hier nicht der Ton, sondern der Schall; fabulosus ist nicht 'märchenhast', sondern 'sagenreich'; das Part. delatum ist nicht durch das Relativum aufzulösen, sondern entweder ebenfalls als Part. zu übersetzen oder durch 'und' zu vermitteln. In Kap. 4 werden die Worte nullis aliis aliarum gentium conubiis übersetzt: 'ohne anderweitigen Zusatz durch Ehen mit andern Stämmen'; ich gebe sie also: 'durch keine fremden Ehemischungen aus andern Nationen'; extitisse kann hier unmöglich heiszen 'geworden sein', sondern ist unser 'sein, dastehen'. Ganz eigentümlich und von der bisherigen Interpretation abweichend ist es, wenn im folgenden et tantum ad impetum valida genommen wird: 'und die so sehr zum Angriff mächtig sind.' Indessen sprechen für die bisherige Erklärung, nach welcher tantum 'nur' heiszt, ganz entschieden die Worte des Tacitus Ann. Il 14. wo Germanicus seinen Soldaten die Germanen also schildert: iam corpus ut visu torvum et ad brevem impetum validum, sic nulla vulnerum patientia: sine pudore flagitii, sine cura ducum abire, fugere, pavidos adversis. Die Bemerkung, dasz bei der Bedeutung 'nur' nicht et tantum, sondern sed tantum oder blosz tantum verlangt würde, ist durchaus nicht zwingend (vgl. Walther zu Ann. I 13), und die folgenden

<sup>3)</sup> Sehr lobenswerth ist überhaupt die conservative Richtung der Kritik, welche Th. inne hält, gegenüber den gewagten Conjecturen von Lachmann, Müllenhoff, Haupt u. a. So verwirft er S. 79 die in das Se Kap. eingeschwärzte Conjectur nubiles statt des hsl. nobiles, unter Vergleichung von Hist. IV 28, durch folgende treffende Bemerkung: 'es versteht sich von selbst, dasz der Staat, welcher Geiseln gibt, sich nur dann um das Leben derselben [ganz besonders] kümmert, wenn diese den einfluszreichen Familien angehören; diese werden ihren ganzen Einflusz ausbieten, einen Bruch des Vertrags oder der gelobten Treue zu verhindern, weil die Rache des Feindes ihre Angehörigen treffen würde.' Armselig lauten dagegen folgende Worte von Schweizer a.O. S. 22: 'ohne Bedenken setzen wir nubiles in den Text, da Tac. hier nicht von der nobilitas, sondern von den Frauen spricht.' Wer also von den Frauen spricht, der kann nicht auch zugleich von der nobilitas sprechen! O Logik!

Worte laboris atque operum non eadem patientia schlieszen sich nicht als Einschränkung, wie Th. meint, sondern als Erklärung des tantum = 'nur', asyndetisch an; man denke ein nam hinzu, wie man bei Tac. häufig musz. Labor und opera sind nemlich nicht, wie hier übersetzt wird, 'Bemühung und Arbeiten' im allgemeinen, sondern die militärischen Beschwerden und der militärische Dienst, und zwar diese allein, nicht zugleich, wie Th. behauptet, 'Ackerbau und Gewerbe'. Caelo solo ve und nicht solo que heiszt es, und zwar ohngefahr in dem Sinne: teils durch das Klima teils durch den Boden, da beide nicht überall in Germanien ganz gleich waren, also auch nicht überall beide zugleich und in gleichem Grade ungünstig. In diesem Sinne und Betracht ist auch am Anfang von Kap. 5 der Zusatz in universum gemacht: denn dieser erste Satz schlieszt sich ganz eng zunächst an solove als Erklärung und Ausführung an. Obgleich im folgenden Tac. nur argenteu vasa nennt, hat die Uebersetzung doch 'goldene und silberne Gefäsze'. Non in alia vilitate, in der nemlichen Werthlosigkeit, ist entweder die Bezeichnung der Eigenschaft und des Umstandes, oder eng mit est videre zu verbinden, darf aber nicht, wie hier geschieht, übersetzt werden: 'die in derselben Werthlosigkeit stehen?. Die von den Auslegern vernachlässigten Worte in Kap. 6 etiam in dubiis proeliis werden also erläutert: 'in allen Fällen, so lange der Ausgang der Schlacht nicht entschieden ist, tragen sie die todten zurück; bei günstiger Entscheidung, wo das Schlachtfeld behauptet wird, ist dies nicht nötig.' Diese Bemerkung genügt nicht, und die Stelle hat einen andern Sinn: dubius ist hier nicht 'zweifelhaft', sondern 'minder glücklich, vielleicht sogar unglücklich', welchen Sprachgebrauch ich als unzweiselhaft nicht durch Beispiele zu erhärten brauche, die man bei Forcellini u. a. leicht sinden kann. Auch in Kap. 7 a. E. wird dem Ausdruck pignora eine verdiente Aufmerksamkeit geschenkt und gelehrt, es seien 'Pfänder ihrer Tapferkeit', und nicht, wie manche übersetzen: Pfänder der Liebe. Da jedoch das supplierende Herunterziehen des Genetivs fortitudinis höchst schwerfällig wäre, so ist folgendes zu bemerken. Pignus ist nicht selten überhaupt das was auf dem Spiele steht, hier Weiber und Kinder, die bei einer gänzlichen Niederlage verloren sind. Dann aber darf auch nicht vergessen werden, dasz pignus gar oft die Nebenbedeutung der innigsten und zärtlichsten Verbindung hat und dasz es deshalb, und zwar besonders bei Schriffstellern aus Tacitus Zeit, statt Frau, Kind, Geschwister, Sohn, Enkel usw. steht. Und so fehlen denn auch diejenigen keineswegs, welche hier Pfänder 'der Liebe' sehen.

Zum Schlusse noch ein Curiosum. In Kap. 18 heiszt es: prope soli barbarorum singulis uxoribus contenti sunt, exceptis admodum paucis, qui non libidine, sed ob nobilitatem plurimis nuptiis ambiuntur. Hier soll ambiuntur heiszen: sie umgeben sich, plurimae nuptiae die meisten Ehen, ob nobilitatem der Vornehmheit wegen, indem diese nobilitas als nobilitas nuptiarum vel puellarum, nicht als nobilitas des Herrn, aufgefaszt wird. Und die ganze Stelle lautet in der Uebersetzung also: 'ganz wenige ausgenommen, die sich (aber) mit den meisten Ehen

nicht aus Ueppigkeit sondern der Vornehmheit wegen umgeben.9 Die Sache verhält sich jedoch anders. Das Wort libidine, wie aus dem folgenden ob nobilitatem hervorgeht soviel als propter libidinem, kann sich allerdings nur auf die Manner beziehen welche sich Polygamie erlauben, nicht auf die Weiber. Die Stelle sagt aber: man macht ihnen viele Heiratsanträge, jedoch nicht zum Zwecke, d. h. zur Befriedigung ihrer Wollust, sondern um ihrem Adel zu huldigen und sich dadurch selbst zu ehren, was, beiläufig gesagt, ebenfalls als Beweis angeführt werden darf, wie der bei den Germanen unleugbar bestehende Adel sehr hoch stand. Forcellini, der aus Verg. Aen. VII 333 den Ausdruck ambire aliquem conubiis anführt, erklärt unsere Stelle ganz richtig also: 'quorum favorem et gratiam plurimi captant datis (besser offerendis) in matrimonium filiabus.' Wenn daher Greverus, welcher eher plurimas nuptias ambiunt erwartet, meint, die Stelle habe keinen Sinn und sei verderbt, so irrt er aus mangelnder Kenntnis. Sein Bedenken ist übrigens immerhin mehr zu entschuldigen als Döderleins saubere Uebersetzung: 'die nicht aus Sinnlichkeit, sondern Standes wegen viele Gemahlinneu um sich haben'. Um nemlich von dieser Th. befreundeten, aber nicht beweisbaren Auffassung des ambiuntur nichts weiter zu sagen, so ist zu bemerken: 1) plurimi heiszt nicht 'viele', sondern 'sehr viele'; 2) nuptiae sind nicht Weiber; und 3) der Ausdruck plurimis nuptiis ambiuntur heiszt nicht 'sie haben sehr viele Weiber (das war bei den Germanen nie der Fall), sondern nur: sie werden zu sehr vielen Heiraten eingeladen, wovon dann die Folge ist, dasz sie wenigstens manchmal mehr als éine Frau nehmen, jedoch nur ausnahmsweise, wie z. B. Ariovistus (nach Casar I 53) zwei Frauen hatte, welche seltenen Falle sich denn auch noch später in christlicher Zeit finden; zugleich musz man nach J. Grimms Bemerkung (Gesch. d. d. Spr. S. 188) in diesem Punkte zwischen den cultivierteren Germanen des Westen's und den roheren des Ostens wol unterscheiden. Mit der von Tac. betonten Achtung des weiblichen Geschlechts, wie solche in der germanischen Denkweise begründet war, mit der Stellung welche der germanischen Frau als Genossin, nicht als Magd angewiesen wurde, war Vielweiberei als allgemeinere Sitte durchaus nicht vereinbar. Die Stelle ist demnach so zu übersetzen: denn nahezu sie allein unter den Barbaren sind mit einer Frau zufrieden. ganz wenige ausgenommen, welche nicht zu ihrer Wollust, sondern um ihres Adels willen zu gar vielen Heiraten gesucht (buchstäblich: geworben) werden.

Ich schliesze. Die Germania hat durch das besprochene Buch der Herren Thudichum gewonnen und immer noch vieles durch andere zu gewinnen.

Freiburg.

Anton Baumstark.

### (67.)

# A. Gellius und Nonius Marcellus.

(Schlusz von S. 705-726.)

Die beiden ersten Abschnitte de proprietate sermonum und de honestis et nove veterum dictis sind es vorwiegend, in denen Nonius den Gellius benutzt hat. Reihencitate in ähnlicher Weise finden sich nur noch im fünften de differentiis verborum:

morbum et vitium 440, 32: IV 2 (s. § 13)
meminisse et in memoriam redire 441, 4: VIII 7 (s. S. 725)
die quarta et die quarto 441, 10: X 24, 10
mentiri et mendacium dicere 441, 14: XI 11
festinare et properare 441, 22: XVI 1421) (mit Zusatz)
matronae et matris familias 442, 1: XVIII 6.

Einigemal noch finden sich auszerdem wenigstens ein paar aufeinander folgende Artikel in der bisher beobachteten Weise:

III de indiscretis generibus

{cor 195, 19: VI 2 (s. S. 707) {cupressus 195, 23: XIII 21, 13

(ob hierher auch die Artikel (nepos 215, 7) nuntius 215, 10 und nervi 215, 13 gehören, wird alsbald näher zu untersuchen sein)

VI de impropriis

squalere 452, 19: II 6, 4. 19 ff. transgressus 452, 30: X 26

XII de doctorum indagine

(atque 530, 1: X 29 (ganz durcheinander geschüttelt)

\intra 530, 12: XII 13 ---,

sonst aber ist nur einzelnes aus Gellius in andere Bestandteile eingesprengt; und zwar finden sich dergleichen noch in den auf die ersten zunächst folgenden Abschnitten III--V (VI?) und VIII. Freilich ist hier im einzelnen nicht überall die Sicherheit der Entscheidung möglich, wie in der nach der festen Regel eines mechanischen Verfahrens zu controlierenden Benutzung in den Massencitaten; doch fehlt es selbst hier nicht ganz an gewissen äuszeren Kriterien. Denn es ist wol kaum ein Zufall, dasz mehrere der Artikel des wie Abschnitt II alphabetisch geordneten vierten Abschnitts, die hier mit einiger Wahrscheinlichkeit in Betracht kommen, am Ende der einzelnen Buchstaben stehen, so dasz sie schon dadurch als an eine vorhandene Masse angeschoben erscheinen: obesum und subnixum bilden die letzten Artikel im O und im S, deprecor den vorletzten im D (s. u. S. 787 f.). Dazu kommt, dasz zuweilen die Bezeichnung der Quelle selbst nach Analogie der uns bereits bekannten Fälle mit gröszerer oder geringerer Sicherheit auf Gellius leitet. Aber wesentlich ist man hier darauf angewiesen, zu prüfen, ob sich deutliche Benutzung des Gellius selbst, sei es allein sei es neben einer andern Quelle, durch Nonius

<sup>21)</sup> Also irrt Kretzschmer S. 36.

zeigt, oder ob eine gemeinsame Quelle beiden zu Grunde liegt. Ich glaube nicht zu irren, wenn ich schon nach dem bisher ermittelten es als wahrscheinlich hinstelle, dasz Nonius wie den Gellius so äuch eine Reihe anderer Grammatiker, Glossographen und Miscellanschriftsteller compiliert und in ähnlicher Weise diese Excerpte aneinander oder je nach Umständen ineinander geschoben hat, woneben er dann zur Ergänzung seine eigenen aus einer begrenzten Anzahl von Schriftwerken gezogenen Sammlungen hinzufügte <sup>22</sup>); wie Gellius sich vorzugsweise in den

<sup>22)</sup> So glaube ich die von Röper Philol. XV 297 ausgesprochene Ansicht nach dem schon früher bemerkten modificieren zu müssen. Er sagt: 'ich halte es . . für minder wahrscheinlich, dasz er (Nonius) die von ihm citierten Autoren selber gelesen und excerpiert, als dasz er vielmehr glossographische Arbeiten früherer Grammatiker (wie etwa z. B. des M. Valerius Probus silva observationum sermonis antiqui, Suet. ill. gr. 24) compiliert, resp. epitomiert, nach seinem Schema redigiert und mit einzelnen Zusätzen, namentlich aus Gellius, vermehrt habe. In Bezug auf Probus vgl. Kretzschmer S. 86 f. 89 f. 92. Mercklin im angef. Pro-gramm S. 13 nebst den oben hie und da geäuszerten Vermutungen. Auch eine genauere Betrachtung der Abschuitte des Diomedes, die Keils Scharfsinn (Vorrede zum ersten Bande der grammatici Latini S. LI-LIV) teils mit Sicherheit teils mit Wahrscheinlichkeit auf Probus zurückgeführt hat, gewährt für eine solche Benutzung wenigstens einigen Anhalt, während sie anderseits die Benutzung auch anderer Quellen von Seiten des Nonius auszer Zweifel setzt. Es sind dies die mit Citaten aus der ältern Litteratur versehenen Partien der Kapitel des ersten Buchs des Diomedes S. 360-383 P. 364, 9-388, 9 K. de speciebus temporis praeteriti perfecti und de his quae perfectum tempus non habent, und 8. 394 f. P. 400, 1-401, 9 K. de his quae apud veteres diversa reperiuntur enuntiata coniugatione. Eine grosze Menge zwar der hier angeführten Formen und der dafür beigebrachten Belege wird man bei Nonius vergeblich auchen; entweder fehlen sie ihm oder er hat andere Citate dazu'), während er wieder an anderen Stellen Belege zu Formen beibringt, die Diomedes nur citiert (z. B. 508, 20 sapivi vgl. mit Diom. 366 P. 369, 25 K., beide nebeneinander und mit Probus²) u. a. citiert von Prisc. X 7 S. 879 P.: 178, 10 tetinerit vgl. mit Diom. S. 369 P. 372, 17 K.). Aber einseln tritt auch die Gemeinsamkeit der Quelle schlagend zutage, am deutlichsten in den Artikeln des Nonins 464, 33 grundire cum sit proprie suum, ut Laberius in Sedigito 'grundientem aspexi scrofam's) et Claudius lib. XVI

<sup>1)</sup> An solchen Stellen bleibt die Möglichkeit offen, dasz aus reichlicheren Belegen des Originals eine verschiedene Auswahl von beiden getröffen sei, aber z. B. bei Nonius 163, 10 pisare frangere eel tundere und 152, 13 pinsere tundere vel molere vgl. mit Diom. S. 370 P. 373, 1 K., wo wenigstens für das von der Perfectform pinsui (die Nonius nicht bietet) aus Pomponius angeführte Beispiel ausdrücklich Probus von Priscianus citiert wird, hat Nonius seine Beispiele aus den eigentlichsten Bestandteilen seiner Varromasse (de vita populi Romani und de re rustica).

2) Probo tamen sapui placet dici . Aspro sapivi et sapui secundum Varronem, quod Diomedes etiam approbat. Bei diesem ist daher sapivi [sapivi et] sapui statt des handschriftlichen sapio sapui hergestellt. Nonius belegt nur sapivi pro sapui mit einem Beispiele aus Novius, das er trotz dessen Theorie auch bei Probus finden konnte.

3) Diese Stelle wird auch von Nonius 114, 25 angeführt u. grunnire nebst anderen Beispielen aus Varros Satiren für grunnire und aus Ciceros Tusc. für

ersten, zweiten, fünften und einigermaszen noch in den dritten Abschnitt hineingearbeitet findet und in anderen, namentlich dem vierten, sehr oft nicht benutzt ist, wo es einem heutigen einigermaszen aufmerksamen

annali (agni die Hss.). 'grundibat (grundibant die Hss.) grumiter (graviter Bentinus u. a.) pecus suillum.' etiam hominum esse grunditum Caecilius in Imbris designavit 'cruento ita ore grundibat miser', und 114, 31 grunduleis (grundulsis die Hss.) lares dicuntur Romae constituti ob honorem porcae quae triginta pepererat verglichen mit Diom. S. 379 P. 383, 20 K. grunnit porcus dicimus; veteres grundire dicebant, ut sit instans grundio; Caecilius: 'cruento ita ore grundibat miser', Claudius annalium quinto decimo 'grundibat graviter pecus suillum'. hinc quoque grundiles lares dictos accepimus, quos Romulus constituisse dicitur in honorem scrofae quae triginta pepererat, worauf noch eine von Nonius nicht mit aufgenommene Belegstelle aus Cassius Hemina folgt. Sonstige Uebereinstimmung findet sich noch mehr oder minder auf eine gemeinsame Quelle hinweisend Nonius 297, 8 enixa dicitur partu levata. Virg. Aen. lib. III 'triginta capitum fetus enixa iacebit' (ohne Bezug Non. 57, 18. 446, 23. 458, 28): Diom. 371 P. 375, 10 K., wo dasselbe Beispiel aus Vergilius angeführt wird, was aber freilich an sich eben so wenig beweisend wäre wie ein ähnliches Zusammentreffen Non. 370, 84) u. passum: Diom. 373 P. 377, 23 K., wenn nicht gerade hier Kretzschmers (S. 86f.) scharfsinnige Combination dieser Stellen mit Gell. XV 15 und Prisc. X 27 S. 892 P. die gemeinsame Abstammung von Probus erwiesen hätte; gar kein Gewicht dagegen bei der Differenz des Inhalts und der Absicht der beiderseitigen Stellen wird man auf eine dritte Vergilische Uebereinstimmung Non. 481, 8 u. luxuriabat: Diom. 373 P. 378, 1 ff. K. und ähnliches legen können, das ich als ungehörig übergehe ebenso wie teils vage und allgemeine teils nur partielle Uebereinstimmung des Inhalts, die eine Gemeinsamkeit nicht erkennen läszt, z. B. bei Non. 371, 8 u. praestare und Diom. 362 P. 366, 10 K., Non. 58, 21 (vgl. 247, 27) und Diom. 370 P. 373, 18 K., Non. 111, 7 u. fuam und Diom. 375 P. 380, 1 K.; deutlich dagegen tritt solche Uebereinstimmung hervor Non. 503, 24 lavit pro lavat 5): Diom. 377 P. 381, 12 K. und Non. u. dignavi 470, 176): Diom. 395 P. 401, 6 K.; dort ist das gemeinsame Citat ein Plantinisches aus dem Pseudulus, und vielleicht ist auch das Vergilische bei Nonius in einer Lücke, die sich in seinem Vergiliuscitat nach einer nicht improbabeln Annahme findet, untergegangen, hier ist es ein Pacuvianisches aus der Hermione, freilich wenigstens nach der uns heute vorliegenden Ueberlieferung nicht ohne Abweichung, die aber wesentlich nur in einiger Verkürzung bei Diomedes besteht (Fr. 4 Ribbeck cum neque me aspicere aequales dignarent meae, wo die Hss. des Nonius aspiceret haben, die des Diomedes me und meae fortlassen, beide aber dem Servius zur Aen. XI 169 gegenüberstehen, bei dem inspicere gelesen wird, während er me mit Nonius beibehält, meae mit Diomedes

grundire; dasz aber wenigstens das Laberiuscitat aus der oben genanten Quelle hinzugefügt ist, ist deshalb wahrscheinlich, weil unmittelbar darauf der gleich zu besprechende Art. grunduleis laris folgt. 4) Der andere Artikel des Nonius u. passum 11, 29 ist ohne solche Beziehung.

andere Artikel des Nonius u. passum 11, 29 ist ohne solche Beziehung.

5) Auch u. lavare 466, 21 steht das Plautinische Beispiel, doch ohne ähnliche Beziehung, da dort Beispiele von lavare und lavere gemischt sind; noch weniger kommen die Art. lavere 504, 4 und laverent 504, 15 in Betracht.

6) Die Art. dignatus, dignari, dignet 281, 1. 286, 25. 98, 14 kommen nur so weit in Betracht, als an den beiden ersten sich der auch von Servius a. oben a. O. nebst der Stelle aus Pacuvius und einer andern des Calvus citierte Vers der Aeneis (III 475) findet.

Leser beider Autoren unbegreiflich erscheint (s. S. 786 f.), sondern offenbar nur nach sporadischen Reminiscenzen oder zur Unterbringung vorliegender und noch nicht verwendeter Excerptenreste, so wird in gleicher Weise für andere Quellen die Hauptbenutzung auf bestimmte Abschnitte der Werkes sich verteilen.

Fassen wir nun jene einzeln durch eine Anzahl von Abschnitten zerstreuten Excerpte ins Auge. Was zunächst den dritten Abschnitt de indiscretis generibus betrifft, so bedingt schon sein Stoff eine spärlicher Benutzung des Gellius. Um so weniger werden wir es daher für einen Zufall halten, dasz der dem Inhalte ganz Gellius VI 2 entsprechende Art. cor 195, 19 unmittelbar vor dem augenscheinlich einem spätern Buche (XIII 21, 13) entnommenen cupressus 195, 23 steht; wie wenig uns in dieser Annahme der oben (S. 707) angegebene Widerspruch mit Gellius hinden dürse, ist schon bemerkt und wird jetzt nach allem, was über Nonius Arbeit inzwischen verhandelt ist, um so einleuchtender erscheinen. Dazu kommt. dasz zwar diese beiden Ennianischen Beispiele beieinander stehen, von einem dritten aber u. crux 195, 12, wo nicht aus Gellius geschöpst werden konnte, durch einen dazwischen liegenden Artikel mit Beleg aus Varros Satiren getrennt sind, während bei gemeinsamer Quelle höchst wahrscheinlich alle drei zusammenstehen würden. Bedenklich könnte nur das machen, dasz dasselbe Kapitel XIII 21, wenn es zwar auch nicht für arbitrium und arbitratus 190, 14 (§ 19) und für tributum 229, 9 (auch § 19). wo kein Material dazu vorlag, benutzt ist, doch auch nicht für finem 205, 6 (\$ 12) und für fretum 205, 23 (\$ 15) und danach auch wol nicht für das dazwischen liegende funem (das trotz des auch von Gellius [§ 21] angeführten Beispiels wol mit seinen beiden Nachbarn derselben nichtgellianischen Masse angehören wird) zu Rathe gezogen worden ist 23), wie Nonius sich auch das Ennianische aere fulva (§ 14 vgl. II 26, 11) daraus hat entgehen lassen — aber wie Nonius excerpiert, haben wir auch sonst hinreichend gesehen, um das einmal gefundene und erprobte Kriterium hier nicht wegen jener Wahrnehmung aufgeben zu dürfen.

fortläszt). So viel aber ist jedenfalls klar, dasz Nonius für die betreffenden Verbalformen nur zum geringsten Teile mit Diomedes aus derselben Quelle geschöpft hat: eine nähere Gegenüberstellung sämtlicher bei beiden je gemeinsam und je einzeln behandelten Verba und Formen, ganz abgesehen noch von dem oft verschiedenen Zwecke der Aufstellung. würde dies sehr anschaulich machen, hier aber zu weit abführen, ebenso die weitere Verfolgung der hiermit noch lange nicht erschöpften Frage nach der Benutzung des Probus durch Nonius überhaupt, auf die auch wir noch mehrfach zurückkommen werden. [Auch Röper selbst Philol. XVIII 451 A. 38 hat jetzt die oben im Texte vertretene Ansicht ausgesprochen, indem er der Wiederholung der früheren Behauptung hinsufügt: 'die [Citate] aus Vergilius, Cicero und ähnlichen gangbaren Autoren etwa ausgenommen', was so allgemein ausgesprochen schon etwas su viel sugegeben ist. Zu nüherer Begrenzung bedarf es hier noch eingehender Specialuntersuchungen.] 23) Vgl. auch Kretzschmer S. 35 f. 92, wonach für beide Probus als die gemeinsame Quelle erscheint (s. u. S. 786). Wäre das auch auf den Artikel cupressus anwendbar, so wäre die Möglichkeit verstärkt, dasz auch der Art. cor nicht auf Gellius surückgienge.

Weitere Benutzung des Gellius in diesem Abschnitte zeigen nur oder lassen doch zu:

mundus 214, 16: IV I, 3, was (mit Mercier zu 219, 30) anzunehmen nicht die Abweichung in der Angabe der Zahl des Lucilianischen Buchs in den Hss. (XVI Gell. XVII Non.), noch weniger natürlich die Verstümmelung des Citats hindert, um so weniger als wir in diesem Abschnitt noch einen wahrscheinlichen Bezug auf dasselbe Kapitel finden werden <sup>24</sup>).

nuntius generis masculini; neutro apud aliquos non receptae auctoritatis lectum est, sed doctos 215, 10 von Gerlach S. XIII auf Gellius bezogen, ohne näheren Nachweis; hier ist einer der Fälle, wo die Bezeichnung der Quelle auf Gellius wenn auch nicht führen musz, so doch ihm sehr wol entspricht; es kommt dazu, dasz auch der folgende Artikel nervi masculini sunt, sicuti plerumque; nervia feminino apud doctos lectum est saepe. verum Varro ovog hvoag: 'scientia doceat quem ad modum in psalterio extendamus nervia' neutri. [feminini] Varro őνος λύρας: et id dicunt suam Briseidem producere, quae eius nervias tractare solebat' (s. Vahlen coni. in Varr. sat. S. 31. 36 f. 74) trotz dieser Beispiele sehr wol mit Gerlach und Vahlen eine Beziehung auf denselben Gellius IX 7. 3 zuläszt 25): sed de fidibus rarius dictu et mirabilius est; quam rem et alii docti viri et Suetonius etiam Tranquillus in libro ludicrae historiae primo satis compertam esse satisque super ea constare adfirmat: nervias in fidibus brumali die alias digitis pelli, alias sonare. 26) Ja da wir eben ein paar Ennianische Beispiele in diesem Abschnitte aus Gellius entlehnt gefunden haben, würde selbst die Vermutung nicht fern liegen, es möchte der nächstvorhergehende Artikel nepos dici et femina potest Ennio auctore, quae nunc neptis dicitur: 'Ilia dia nepos quas aerumnas tetulisti' (netulisti die Hss.) dem verlorenen Schlusse von Gellius VI 9 angehören, wo dieser sehr wol nach seiner Art auf die bis dahin unbelegten Formen tetuli<sup>27</sup>)

<sup>24)</sup> Danach wäre wenigstens möglich, dasz der folgende letzte Artikel dieses Buchstaben *miseria* aus einem der Kapitel grammatischen Inhalts von Gell. VIII entlehnt wäre (schwerlich aber aus Kap. 15, das durch Macrobius Sat. II 7 ganz ausgebeutet erscheint). 25) Möglich freilich ist trotz docti und saepe, dasz Nonius Varro mit den folgenden Beispielen allein verstand; der Plural steht dem ebenso wenig im Wege, als es mir notwendig erscheint mit L. Müller a. O. S. 30 in den Worten et alii obscurae auctoritatis: pressusque labris unus acinus haerebat zu emendieren Matius, weil 'ridicule plurativus addatur numerus cum unum addatur exemplum', so sehr er der Sache nach Recht haben wird - Nonius ist eben sehr freigebig mit dem Plural (prudentes, docti usw.), wo er nur einen im Hinterhalt hat, und ich glaube dasz man seiner Nachlässigkeit sehr wol zutrauen darf, dasz er ihn auch einmal da setzte, wo er nur éin Beispiel mitteilen wollte. Ist es denn nicht ebenso wenn es u. cinis heiszt: feminino apud Caesarem et Catulum et Calvum lectum est, quorum vacillat auctoritas: cum iam fulva cinis fueris (Calvus in carminibus: c. i. f. c. fuero Charisius S. 78 P. 101, 10 K.)? 26) II 3, 4 wird man nicht quasi quibusdam nervis additis lesen wollen; auch Cato bei Gellius XI 18, 27) Vgl. auch Non, 178, 16. 18 sagt in nervo atque in compedibus.

tetendi tetigi zurückkommen konnte. Danach müsten wir denn ein Beispiel von nuntium? s) zunächst zwischen Gellius VI 9 und IX 7, jedenfalls aber, jene Hypothese hintangestellt, vor der letztern Stelle erwarten, und immerhin ist es möglich, dasz sich der Artikel auf eine verlorene Stelle des achten Buchs bezog; in den früheren Büchern findet sich III 15, 4 is nuntius non verus fuit, aber hier hat wenigstens der Rottendorfianus eine Andeutung des Neutrums erhalten, indem er id nunti bietet bietet 29); ob Nonius etwa hier id nuntium fand und im Auge hatte, musz schlieszlich dahingestellt bleiben.

Unter oves 216, 21 steht das eine der beiden für das Masculinum angeführten Varronischen Beispiele wegen seines Inhalts auch bei Gellius XI 1, 4; dasz dies von Nonius daher entlehnt sei ist möglich, aber erscheint zunächst um so weniger wahrscheinlich, als auch das vorangehende Beispiel den antiquitates rerum humanarum angehört. Auffallend ist aber, dasz hier an ein genaues Citat aus dem 23n Buche mit einem einfachen idem angeknüpft wird, wie auch bei Gellius das Buch nicht eitiert wird, sondern erst § 5. Dasz aber auch das vorangehende demselben (21n) Buche angehöre, ist von Kretzschmer S. 45 mit Wahrscheinlichkeit vermutet. Also auch hier 'non liquet'. <sup>20</sup>)

Unter penus 219, 28 sind die Beispiele für Fem. und Masc. aus einer andern Quelle, aber der Schlusz neutri etiam lectum est apud plurimos quorum auctoritas non probatur erinnert durch den Ausdruck zunächst an Gellius und kann sich auf IV 1 § 2. 20. 23 beziehen.

Unter torquem 227, 33 scheint das Beispiel aus Claudius Quadrigarius, welches in auffallender Weise eingeleitet wird Claudius Quadrigarius describens Manlii Torquati pugnam, aus Gellius IX 13, 18 entnommen: vgl. § 20 ab hoc Tito Manlio (das Torquati war aus dem dazwischenstehenden § 19 zu entnehmen, s. auch das Lemma und § 2), cuius hanc pugnam Quadrigarius descripsit (s. auch § 4.6, wo Q. Claudius primo annali und Q. Claudi; Claudi Quadrigari im Lemma). 31)

Vielleicht ist für beide Stellen, namentlich aber für die letztere (denn von der erstern ist es ja nur eben möglich, dasz sie einer Anführung wegen tetulisti entlehnt ist, und diese Form ist es zunächst, die an Probus denken läszt), an directe Benutzung des Probus zu denken, vgl. Kretzschmer S. 84 f. 28) Ueber den sonstigen Gebrauch vgl. Servius zur Aen. III 36, VI 456. XI 896 (vgl. IX 692). Vossins Arist. III 36 S. 436 Förtsch. Gesner Thes. u. d. W. Bei Plautus capt. 780 hat 'die neuere Kritik' (Haase zu Reisig S. 115 Anm. 111), d. h. Fleckeisen, nicht Lindemann, wieder hunc nuntium hergestellt. 29) Masculinum ohne Variante XIX 1, 17; andere Beispiele finde ich nicht. Möglich bliebe, dasz Nonius NVNTIATVM, das mehrfach vorkommt, als NVN-TIA TVM gelesen hätte — doch gibt das an den betreffenden Stellen nirgend nur einen Sinn; selbst das äuszerste in dieser Besiehung sugegeben, wird man so etwas auch nicht IV 6, 1 annehmen wollen; anderwärts aber ist es noch weniger als möglich zu denken. 30) Die Homerische Vergleichung läszt vielleicht an Probus denken. 31) Die Erinnerung an Gellius lag hier um so näher, als ein Beispiel desselben Inhalts aus Cic. de off. III 31, 112 vorhergeht.

Damit ist die Zahl der Artikel dieses Abschnitts, die einen Bezug auf Gellius fordern oder zulassen, erschöpft: denn u. frontem 201, 27 hat Nonius trotz desselben Cacilius fragments bei beiden nicht aus Gellius XV 9 geschöpst, wie der Vergleich zeigt (s. auch Kretzschmer S. 35), und u. testa 229, 12 testa genere feminino saepe invenitur, neutro apud obscurae auctoritatis, sed summos scriptores legimus wird man zwar auch zunächst mit an Gellius denken, aber wenn man nicht den hier doch nicht eben wahrscheinlichen Notbehelf des achten Buchs herbeiziehen will, wenigstens in dem überlieferten Texte das Wort, wenn ich nicht irre, weder als Femininum noch als Neutrum finden. Ueber testu spricht auszer den Erwähnungen von Prisc. IV 11 S. 624 P. und Phocas S. 1692 P. 326 L. Charisius S. 23. 49. 118 P. (35, 32. 65, 30. 145, 23. 146, 10 K.). 28 Es wird von ihm S. 65, 31 K. hemerkt, dasz die auctores testam potius dixerunt, S. 145, 23 aber finden wir testu ut genu Fl. Caper peteres ait uti solitos: Mummius in Atellania riunius (Rivinus Ribbeck).. Afranius.. at Maro testam dixit. Damit ist uns wol der von Nonius bezeichnete Autorkreis gegeben - und wenn ich nicht irre, wird dadurch auch unser Urteil über die plurimi quorum auctoritas non probatur in Bezug auf das Neutrum von penus schwankend werden, wenn wir es (auszer einem Plautinischen Beispiel an der ersten Stelle) aus demselben Afranius und aus Cāsar Strabo nach Probus und demselben Caper de dubiis generibus belegt finden bei Prisc. V § 44 (vgl. m. Anm. zu \$ 45). VI \$ 76 S. 658 f. 713 P.; von den dort sonst angeführten Beispielen findet sich wenigstens auch das Lucilianische magna penus parvo spatio consumpta peribit hei Nonius wieder. Auch von den derselben Quelle entstammenden Beispielen des Gebrauchs von specus bei Prisc. VI § 75 S. 713 P. steht ein Ennianisches und ein Pacuvianisches (Accius Non.) hei Nonius u. specus 222, 29, dagegen u. salis 223, 11 keiner der von Priscianus beigebrachten beiden Belege: übersieht man

<sup>32)</sup> Vgl. auch die ars des Bonifacius bei Mai auct. class. VII 487. citiert von Osann de Fl. Capro et Agroecio gramm. S. 12. Wenn derselbe in Bezug auf die gleich anzuführende Stelle wegen des zweifelhaften Namens des Atellanendichters Mummius (andere Memmius) Caper de orthogr. S. 2244 heranzieht, wo einem Memmius die Form macella im Plural zugeschrieben wird, worauf schon Ellendt Cic. Brut. 8. LXII der ersten Ausgabe aufmerksam gemacht hatte, so ist der Name Mummius für jenen jetzt ebenso gesichert, als es sich nicht ausmachen lassen wird, welchem der verschiedenen Memmii, die hier sonst in Frage kommen können, jener Sprachgebrauch zuzuschreiben ist. Doch neige auch ich mich der Ansicht Meyers (orat. R. fr. 8. 426 der 2n Ausg.) zu, wonach dies Citat auf die Gedichte des C. Memmius Gemellus zurückzuführen ist. Von diesen leichten Poesien sprechen Ovidius trist. II 433 f., Plinius epist. V 3, Gellius XIX 9, 7. Eine Probe derselben, die noch Munk de fab. Atell. S. 185 vgl. S. 126 in folgender Gestalt: ille árdua niténs Fortunae escéndere | cliva unter die Bruchstücke der Atellanen seines Memmius oder Mummius gesetzt, Ribbeck klüglich aus denen des Mummius entfernt hat, gibt Nonius u. clivus 194, 31: clivus generis masculini, ut plerianque. neutri apud Memmium invenimus, cuius auctoritas ille(? ne die Hss.) ardua nitens dubia est: - - - - - - fortuna[e] escendere cliva.

die ganze bei Priscianus V 42 ff. im wesentlichen gleichfalls alphabetisch zusammengestellte Reihe von Heterogenea 33), so findet sich neben mancher Uebereinstimmung mit Nonius eine Reihe von Wörtern die diesem fehlen und umgekehrt: wahrscheinlich ist das Verhältnis so, dasz Priscianus (der anderwärts den Probus auch direct benutzt hat, vgl. Keil Vorr. zu gramm. Lat. I S. LI ff.) aus Caper schöpfte, Nonius aus Probus, welchen Caper (s. Char. S. 94 P. 118, 1 K. und m. Anm. zu Prisc. V § 45) gleichfalls henutzte. Und diese Annahme wird für Nonius um so wahrscheinlicher, als, wie ohen S. 782 A. 23 bemerkt, Kretzschmer auf einem andern Wege durch Vergleichung mit Gellius XIII 21 für diesen Abschnitt 34, ebenso wie für den entsprechenden siebenten de contrariis generibus verborum zu demselben Resultate gelangt ist.

Wie sehr Nonius sich von Gellius abgewandt hatte, wie wenig er sich seiner erinnerte, als er seinen vierten Abschnitt de varia significatione sermonum zusammenstellte, ist auf den ersten Blick klar: er spricht über autumare ohne trotz des sonst von ihm bevorzugten Nigidius Rücksicht auf Gellius XV 3, 4 ff. zu nehmen, bei candet 266, 31 findet sich keine Spur von XVII 10, 18, bei defendere 277, 19 und offendere 358, 23 von lX 1, 8 f., dignatus und dignari 281, 1 und 286, 25 stehen nicht im Zusammenhang mit XV 3, 10, fatum 303, 31 (wie später

<sup>33)</sup> Die auch bei Nonius in derselben Beziehung in diesem Abschnitte vorhandenen Wörter sind mit einem Sterne und Angabe der Mercierschen Seitenzahl versehen: aspergo, \*alvus (193), arcus, adeps, \*charta (196), \*cardo (202), \*cinis (198), cervix, collis, \*crux (195), \*calx (199), \*cupressus (195), dann die alphabetische Reihe durchbrechend wegen der sachlichen Verwandtschaft angeknüpft platanus, populus, laurus, und darauf wieder zum Anfang zurückkehrend aquila, \*crinis (202), carbasus, \*colus (196), cassis, \*clunis (196), conscia (?), \*callis (196), fornax, frutex.
\*grex (208), \*frons (204) (wol umzustellen), humus, imbrex, limus, latex, lembus, linter, lepos, dazu ein paar andere Thiere agnus, leo, dann weiter in alphabetischer Reihe pampinus, \*perdix (218), \*palumbes (219), faex (?), rudens, \*socrus (223), supparus, senex, \*stirps (226), torris, tiaras, Tibris, \*amnis (191; oder nicht vielmehr der Reihefolge gemäsz Türis amnis zusammen?), \*torquis (227), trames, \*vesper (231), \*vepres (231) und multa alia. Ferner für Neutrum und Masc.: \*guttur (207), \*murmur (214), globus und glomus, \*fretus (205), \*dorsus (203), \*gelus (207), Histrum, woran sich eine Reihe anderer geographischer Namen anschlieszt, darauf in der alphabetischen Ordnung fortfahrend iubar, liquor, \*papaver (220), \*penus (219), pecus, retis, \*sexus (222), \*specus (222), \*sal (223). Dasz Priscianus hier nicht den Nonius unmittelbar benutzt hat, bedarf keines Beweises, wenn man sich erinnert, in welcher Art er sich seiner da bedient hat, wo es nachgewiesen werden kann, in dem Abschnitt von den Adverbien XV § 13, s. Philol. XI 593 ff. — Unmittelbare Benutzung des Caper de dubiis generibus durch Nonius wird durch die Vergleichung der Fragmente (bei Osann a. O. S. 10-13) widerlegt; teils finden sich entsprechende Artikel gar nicht bei Nonius, teils andere Beispiele (u. torques 227, 33: Char. 118 P. 145, 19 K., wo freilich, den Plural his exemplis angesehen, etwas fehlt), teils sind wenigstens keine positiven Berührungspunkte vorhanden (u. clypeum 196, 20: Servius zur Aen. IX 709; cituma, nuperum, inferium und inferi, inops 85, 16, 143, 12, 45, 32, 30, 32: Prisc. III § 4 S. 599. § 20 S. 606. XIV § 33 S. 989. § 38 S. 992. VII § 41 S. 752 P.) 34) VIII S. 92, 30 ist Druckfehler für III.

455, 23) nicht mit VII·2, furtum 310, 10 nicht mit XI 18, flagitium 313, 14 nicht mit I 17, 6; eine Reihe interessanter Stellen, die jedem einigermaszen des Gellius kundigen bei den betreffenden Artikeln des Nonius beifallen, läszt er auszer Acht: bei honor (319, 33) XII 9, 3 f., bei laudare (335, 6) II 6, 16, bei modicum (342, 17) XII 13, 22 ff. usw. In Betracht können überhaupt nur folgende Artikel kommen:

deprecor 290, 14: VII 16 \$ 5. 9. 11. equites 295, 15: XVIII 5, 7. necessitas 354, 7. XIII 3, 1. 4 f. obesum 361, 13: XIX 7, 3 f. passum 370, 8: XV 15. religio 378, 32: IV 9. stare 391, 17: VIII 5. squalidum 404, 11: II 6, 4. 19 f. subnixum 405, 23: XVII 2, 4. vanum 416, 25: XVIII 4;

mag davon schlieszlich noch der eine oder der andere abzuziehen sein, so viel ist klar, dasz statt einer zusammenhängenden und der Reihefolge der Bücher des Gellius entsprechenden Benutzung eine nach beiden Rücksichten hin desultorische getreten ist. Für einige dieser Artikel liegt die unmittelbare Ableitung aus Gellius klar zutage. So zunächst für die vorher berührten, die auch äuszerlich einen gewissen Anhalt geben: von subnixum ist bereits in einem andern Zusammenhange (S. 720 f.) die Rede gewesen; ebenso deutlich zeigt sich deprecor unmittelbar entlehnt: ganz nach seiner Weise hat Nonius die Ordnung der beiden Beispiele bei Gellius umgekehrt, das eine Ciceronische verkürzt; die Varianten in dem Enniuscitat (Erechtheus Fr. 1 Ribbeck) sind um so weniger auffallend, als auch die Gelliushss. nicht quibus, sondern qui darbieten 35), woraus Nonius cui sich ebenso leicht erklärt als sein eripiteo oder erepiteo aus dem erictheo (Vat.), eritheo usw. der Gellianischen IIss.; entschieden aber wird die Sache durch das Lemma selbst: deprecor amolior, depello, propulso: von diesen drei Erklärungen ist die mittlere aus Gellius \$ 5 entlehnt: quasi detestor vel execror vel depello vel abominor, die beiden anderen den Gellianischen Erklärungen der beigebrachten Stellen selbst: § 9 significat abigo et amolior, § 11 quasi propulsabat invidiam et defensabat invidiam. 36) Ebenso zeigt der Artikel obesum deutlich unmittelbaren Ursprung aus Gellius. Zunächst wird die gangbare Bedeutung pro uberi et crasso saepius ponitur (Gellius: vulgus... obesum pro uberi atque pingui dicit) mit einem Vergilischen Beispiel belegt; darauf heiszt es in den IIss. obesum gracile et exile. Nevius in

<sup>35)</sup> Vat. 5; Par. u. Rott. hören früher auf; Ribbeck hat diese Variante übersehen.
36) Somit wird auch wol Mercklin die von ihm selbst (im angef. Programm S. 13) nur sehr zweifelhaft angenommene gemeinsame Benutzung des Probus aufgeben, für den damit auch bei Gellius selbst nur noch ein keineswegs sicherer, wenn auch sonst mehrfach zutreffender Fingerzeig in der Heranziehung des griechischen Sprachgebrauchs (§ 11) übrig bleibt.

carmine: corpore pectoreque undique obeso ac merito exeso tardi ingenulo (ingenio andere) senis, Gellius erklärt entsprechend pro exili atque gracilento, er citiert zwar § 2 Laevi Alcestin, aber Nonius entnahm sein Citat in carmine in gewohnter Nachlässigkeit dem folgenden in Laeviano illo carmine, und wenigstens in einigen jungen Hss. findet sich auch heute bei ihm an dieser Stelle die sollenne Variante neuiano; in den Versen selbst erscheint keine Abweichung, die nicht auf Nachlässigkeit des Nonius oder seiner Abschreiber nach dem vorliegenden Original der Hss. des Gellius corpore pectoreque undique obeso ac mente exsensa (extensa andere) tardigemulo senio obpressum zurückgeführt werden könnte; das Fortlassen des letzten Worts aber ist charakteristisch und läszt mit Sicherheit darauf schlieszen, dasz dem Nonius das Citat gerade in dieser Ausdehnung vorlag. Bemerkenswerth ist auch hier, dasz von der ganzen Anzahl Lävianischer Ausdrücke in diesem Kapitel nur dieser éine von Nonius ausgehoben ist.

Da somit Benutzung des Gellius auch für diesen Abschnitt sicher nachgewiesen ist, so werden wir sie um so eher auch für einige andere Artikel, die gemeinsames bieten, vermuten dürsen. Am sichersten erscheint sie noch u. necessitas, wo an den unmittelbar vorhergehenden. einer andern Quelle entstammenden Art. necessitudo das verwandte Wort augeschoben ist: während hier die Vergleichung die unmittelbare Ableitung ergibt, ist sie anderwarts weniger deutlich hervortretend: so u. equites; das betreffende Kap. war früher S. 106, 28. 32 ausgenutzt, hier findet sich nur eine auch dort schon angeführte Vergiliusstelle unter anderen ebendaher entlehnten und nirgend eine unmittelbare Anlehnung an Gellius: dieser schöpfte aus nicht näher bezeichneten commentarii 37), Nonius wie in vielen Artikeln dieses Abschnitts aus Vergilischen Scholien (und eigner Vergiliuslecture?): was ihm hier davon vorlag zu ermitteln, ist eine Aufgabe der weiteren Forschung über die Quellen des Nonius; dasselbe findet statt u. squalidum, wo durch das betreffende Gelliuskapitel sich auch hier wieder (vgl. Kretzschmer S. 91 f. 28) eine Perspective auf Probus eröffnet; für den Art. passum 370, 8 (20) ist gleichfalls kein Grund unmittelbare Entlehnung des gemeinsamen Citats aus Cacilius anzunehmen, vielmehr die gemeinschaftliche Quelle in Probus mit groszer Wahrscheinlichkeit nachgewiesen von Kretzschmer (S. 86 f.). Die Stelle in dem Art. religio 378, 32: religiosos quoque dies infames vel infaustos lib. XI commentariorum grammaticorum Nigidius appellavit. M. Tullius ad Atticum non[0] (5, 2): 'maiores . . in vulgus' dagegen ist offenbar ein mitten in den Artikel eingesetztes Einschiebsel aus Gellius, wie auch Mercier wollte 38); dieser führt am Ansange des Kapitels aus Nigidius a. u. a. O. eine Stelle über die Adjectiva auf -osus und die Bedeutung

<sup>37)</sup> Vgl. Mercklin in diesen Jahrb. Suppl. III 676. Jahrg. 1862 S. 724. dem ich jetzt nicht anstehe Kretzschmer gegenüber Recht zu geben, obwol ursprünglich, wie mein Index zeigt, ich der von diesem entwickelten Ansicht gewesen bin und pervolgatis in meinem Texte nicht gesperrt werden durfte.

38) zu 8. 379, 2 'religiosos] habet a Gellio IIII viii. quem male exscribit tamen.' S. auch Kretzschmer S. 31, 55.

von religiosus an, daran aber knüpst er eine weitere Erörterung, in deren Verlauf es § 5 f. heiszt: religiosi enim dies dicuntur tristi omine infames inpeditique . . itaque M. Cicero in libro epistularum nono ad Atticum: 'maiores . . in volgus ignotus'. Auffallend ist, dasz das Citat nicht mit dem vollen Satze ut maiores anfängt - ebenso ist es bei Nonius, der dasselbe ganz in demselben Umfange gibt, nur dasz uns nach beliebter Sitte das letzte Wort geschenkt wird; die Uebereinstimmung der Erklärung liegt gleichfalls zutage, und Nonius übertrug offenbar auf die Worte des Gellius die im Anfange des Kap. gelesene Citation aus Nigidius. - In wie weit der Art. stare aus Gellius VIII 5 selbst oder aus gemeinsamer Quelle geschöpst sei, läszt sich, da wir von jenem Kap. nur das Lemma haben, nicht beurteilen; doch glaube ich das letztere, da wenigstens die sicheren Beispiele unmittelbarer Benutzung aus Gellius in diesem Abschnitte sämtlich äuszerliche oder innerliche Merkmale nachträglicher Einfügung an sich tragen. Denn auch u. vanum findet zwar eine auffallende Uebereinstimmung mit den beiden zuerst angegebenen Bedeutungen vanum leve, inane und vanum est mendax und Gellius d. O. S 10 statt, der nach Sulpicius Apollinaris Mitteilung angibt: vanos propie dici.. ut veterum doctissimi dixissent, mendaces et infidos et levia inaniaque pro gravibus et veris astutissime componentes. was, wie \$ 11 zeigt, auf Nigidius zurückgeht; da nun weiter ein unmittelbarer Zusammenhang mit Gellius nicht nachweisbar ist, so wird auch Nonius direct oder indirect durch einen andern Canal auf Nigidius zurückzuführen sein: dasz dieser indirecte Canal vielleicht Gellius selbst VIII 14 war, bleiht dabei schlieszlich noch immer möglich. 89)

Ehe wir diesen Abschnitt verlassen, wird es an der Stelle sein die Art der Bezeichnung des Gellius durch Nonius zu erörtern. 40) So oft dieser ihn benutzt, namentlich nennt er ihn nie, häufig dagegen nennt er die aus ihm entnommenen Autoritäten ohne Angabe der Quelle; an anderen Stellen aber bezeichnet er sie und ebenso Gellius selbst immer durch gewisse Beiworte, die wir zum Teil beiläufig bereits berührt haben und hier zunächst zusammenstellen wollen. Es kommen hierbei zunächst die Ştellen (s. S. 708 Anm. 3) in Betracht, an welchen Gellius eigne Worte zum Beleg eines Sprachgebrauchs angeführt werden:

- S. 121, 22 halucinari . . honeste veteres dixerunt
- " 129, 9 inauditum . . in veteribus prudentibus lectum est
- " 171, 17 singulum . . apud alium auctoritatis incertae
- ,, 188, 5 victurus . . auctoritas prudentium (Rede des Favorinus)
- ", 493, 5 intemperia.. apud veterem auctoritatis obscurae, und zweiselhast die oben erörterten Stellen:
  - ,, 215, 10 nuntius.. apud aliquos non receptae auctoritatis lectum est, sed doctos
  - ,, 215, 13 neroi . . apud doctos lectum est saepe (Suetonius in libro ludicrae historiae I?)

<sup>39)</sup> Vgl. de P. Nigidii Figuli studiis atque operibus S. 20 Anm. 1. Kretzschmer S. 56. 40) Vgl. Mercier in der Anm. zu *ülicere* 6, 16. Gerlach Vorr. zu Nonius S. XIV f.

- S. 219, 28 penus . . lectum est apud plurimos, quorum auctoritus non probatur (ein ungenannter Grammatiker bei Gellius a. O. § 2; Servius Sulpicius? [Aclius Catus?] § 20; Masurius Sabinus [?] § 23)
- " 229, 12 testa . . apud obscurae auctorilatis sed summos scriptores legimus.

Von anderen Anführungen kommen in Betracht:

- , 6, 20 peliceos . . sapientes . . putant
- ,, 50, 20 in tractatibus nobilium philosophorum (Favorinus)
- , 51, 3 peni . . docti veteres . . hoc in antiquis libris (Q. Scāvola a. O. § 17) et philosophorum tractatibus invenitur
- " 51, 10 laevum . . veteres
- , 51, 16 rudentes . . sapientissimi (Nigidius)
- .. 51, 30 lictoris . . vetustas putat (Valgius Rufus)
- , 52, 2 sororis appellationem veteres eleganti interpretatione posuerunt, itaque maximi iuris scriptores exprimendum putaverunt. Antistius Labeo:
- 52, 11 humanitatem . . veteres . . Varro (qui verba Latina fecerunt quique his probe usi sunt . . M. Varro und M. Tullius)
- , 52, 27 faciem . . antiquitas prudens (quidam)
- 53, 5 vestibula . . apud veteres doctos (Sulpicius Apollinaris)
- ,, 54, 9 recepticium . . quidam (Verrius Flaccus de obsc. Cat. lib. II)
- .. 54, 32 iumentum . . veteres

und um für das folgende eine oder die andere minder charakteristische Stelle zu übergehen:

- , 69, 31 apludas . . rustici veteres (= Gell. a. 0. § 5); hoc in antiquis invenitur, quorum in dubio est auctoritas, quamquam et Plautus . . ita dixerit
- " 100, 17 diurnare.. apud veterem prudentem auctoritatis incognitae (Claudius Quadrigarius oder, wie Nonius ihn sonst an den aus Gell. XVII 2 entlehnten Stellen bezeichnet, Cälius; doch meint er hier wol Gellius selbst, s. S. 720)
- " 133, 24 lutescit honeste dictum in poematis, tametsi auctoritatis sit ignobilis (Furius Antias), womit zu verbinden 145, 10 noctescere. Furius poematis, etsi est auctoritatis incertae (gleichfalls aus Gellius a. oben a. 0.)
- ,, 140, 21 memordi etc. in veteribus lecta sunt. Accius . . Luberius . . cetera in obscurioribus invenimus (Valerius Antias und Atta; auf § 15, wo neben Casar auch Cicero angeführt wird, ist dabei keine Rücksicht genommen);

in unserem Abschnitte endlich an den eben angeführten Stellen

- u. manubias etc.: veteres (Favorinus)
- " quartum et quarto: prudentes . . Varro
- ,, morbum: prudentia veterum (iureconsulti veteres § 2 in libris veterum iurisperitorum § 13)

- u. die quarta: prudentes quorum tamen auctoritas in obscuro est
- ,, festinare: veteres (Cato)
- ,, matronae: veteres docti (Aelius Melissus). In dem folgenden, das stark verderbt ist, scheinen die locupletiores den idonei vocum antiquarum enarratores \$ 7 zu entsprechen. Dann noch
- S. 452, 19 squalere . . veteres honesta auctoritate . . Virgilius . . Accius . .
- ,, 452, 30 transgressus . . auctoritas vetustatis . . Sallustius . . Lucretius . .
- ,, 465, 11 eligantes . . a veteribus etiam vitio datur. M. Tullius . . Cato . .
- " 530, 12 intra.. in multis veteribus et non ita claris scriptoribus, was offenbar auf Gellius selbst geht.

Von diesen Bezeichnungen erscheinen nächstdem, dasz Gellius von Nonius mit unter die veteres gestellt wird, diejenigen besonders interessant, die ihm eine bestimmte Gradbezeichnung der auctoritas beilegen. Zwar wo Nonius es nicht gerade genau nimmt, läszt er sie ohne weiteres passieren, und überall da wo es auf gelehrte Mitteilung ankommt: hier finden wir sogar vielfach anerkennende Bezeichnungen, an andern Stellen aber wird sie in Bezug auf den Sprachgebrauch als incerta, obscura, incoanita, in dubio, in obscuro, er selbst als non ita clarus bezeichnet, und ähnlich die auctoritas einer Anzahl seiner Quellen, wobei im einzelnen ein oder das andere Mal streitig bleiben kann, ob Nonius diese selbst oder Gellius im Auge hatte (doch gehen die obscuriores u. memordi wol ebenso auf die von Gellius beigebrachten Valerius Antias und Atta als die auctoritas ignobilis u. lutescit auf Furius Antias). Es ist schon von Gerlach darauf aufmerksam gemacht worden, dasz diese und ähnliche Bezeichnungen auch sonst wiederkehren: abgesehen von den oben mitgeteilten Stellen, deren Beziehung zweifelhaft erschien, gehören hierher namentlich folgende, zum Teil bereits beiläufig berührte:

- S. 120, 7 halophantam . . Plautus . . et alius nobilitatis obscurae (Fragment eines Komödiendichters)
- ,, 193, 16 acina . . acinus . . M. Tullius . . et alii (Matius L. Müller, s. oben S. 783 A. 25) obscurae auctoritatis (folgt ein Choliambus)
- ,, 193, 23 alous . . masculino Accius annalibus . . et alius auctoritatis obscurae (s. ohen S. 711)
- ,, 194, 31 clivus . . neutri apud Memmium . . cuius auctoritas dubia est
- ,, 195, 3 cyma neutro ut Lucilius . . feminino Cornelius Celsus, etsi minoris auctoritatis, posuit
- " 198, 11 cinis . . feminino apud Caesarem et Catulum et Calvum lectum est , quorum vacillat auctoritas
- ,, 448, 8 aborsus et abortus . . in plurimis hacc reconditis invenimus

'lam ignoramus quidem quam ad normam Nonius scriptorum auctoritatem exegerit' sagt der letzte Herausgeber (S. XV); aber es läszt sich diese Norm gewinnen, und es sind die Ausdrücke incertae vel minoris auctoritatis und ähnliche keineswegs mit L. Müller a. O. S. 27 auf anderer 'magistri' oder des Nonius 'libido sive ignorantia aut levitas' zurückzuführen. Die auctoritas wurzelt vielmehr in einer festen Anerkenntnis der Schule. Diese miszt, wie bekannt, den Sprachgebrauch, die consuetudo, einerseits au den abstracten Schemen der ars (der ratio, analoqia) und der proprietas, anderseits an dem concreten der Aufnahme in die Schriftsprache, der auctoritas. 41) Hier gelten ihr aber nicht alle Autoren gleich, sondern es genieszen gewisse Schriftsteller den Vorzug als mustergültig und normativ anerkannt zu werden, während andere, die sich in anderer Hinsicht hohen Ansehens erfreuen können, in dieser Beziehung als bestrittene oder anerkannt minder gültige Autoritäten erscheinen. Die Geltung der einzelnen war hier in verschiedenen Schulkreisen eine verschiedene 42), wie namentlich durch Fronto und seine Schule in dieser Beziehung ein entschiedener Umschwung durch höhere Schätzung und Verwerthung der älteren Sprachdenkmäler eintrat. Diese Richtung steigerte sich in ihren Auswüchsen zu einem Uebermasze, dem Gellius, so sehr er selbst auf dieser Bahn wandelt, mit Entschiedenheit entgegenzutreten für notwendig erachtet, indem er dem Verderben der Sprache ebenso durch verkehrte Einführung veralteter Wörter von Seiten falscher Gelehrsamkeit als durch Verkehren der ursprünglichen Bedeutung von Seiten unwissenschaftlicher Gewöhnung des gemeinen Lebens Einhalt zu thun sucht, vgl. I 10. XI 7. XIII 30; die veteres dagegen, und unter ihnen die vornehmlich, qui probe atque signate, qui electius locuti sunt, die veterum elegantissimi erscheinen als mustergültig, sie sind es welche die vis vera atque natura (d. h. die proprietas) der Worte bewahren im Gegensatze zu dem quod vulgo nunc dicimus. 48) Auf denselben Anschauungen, die ich hier nur in ihren allgemeinsten Umrissen andeuten wollte, wurzeln im wesentlichen Nonius und seine Quellen. Dem proprie dicere gegenüber steht die consuetudo 44), und zur Ermittelung der eigentlichen, echten Grundbedeutungen der Worte bedient er sich der Darstellung des Schriftgebrauchs der veteres mit ihrer me-

<sup>41)</sup> Vgl. nur Diomedes S. 374 P. 378, 13 K. nostrum referre veterum exempla, vestrum. ut cuique libido est, auctoritate eorum vel analogia uti. Gellius XII 13, 29 neque id fit quasi privilegio quodam inscitae consustudinis, sed certa rationis observatione. ebd. XIX 7, 3 obesum hic notavimus proprie magis quam usitate dictum pro exili atque gracilento, vulgus enim axvoss vel nax' avviquasiv pro uberi atque pingui dicit, und besonders Quintilianus I 6, 1 ff. 42) Quintilianus a. O. sagt, dasz im allgemeinen die auctoritas von den Rednern und Geschichtschreibern entnommen zu werden pflege, nam poetas metri necessitas excusat, nisi si quando nihil impediente in utroque modulatione pedum alterum malunt. 43) S. II 6, 6. III 16, 9. VI 11. 2. XVIII 7, 2. 8; vgl. die in meinem Index u. veteres angeführten Stellen und T. Favre: Aulus Gellius de Latinis scriptoribus et lingua Latina quid indicaverit, Andecavis 1848 (Z. f. d. AW. 1851 S. 467—470). 44) S. z. B. u. saucii 398, 1. u. inbuere 521, 3.

morabilis scientia (519, 1), deren auctoritas dadurch eben in der Regel als Gegensatz der consuetudo erscheint 45), wie sie anderseits auch wol einmal zu ihrer Unterstützung herbeigezogen werden kann. 46) Ihr gibt Nonius auch den Vorzug vor dem pedantischen Schematismus der grammatischen Schulregel und der von den Grammatikern aufgestellten Norm des Sprachgebrauchs, und stellt die Resultate seiner Ermittelungen durch Lecture dieser gegenüber. In einfacher Entgegnung heiszt es 487, 1 gelu ars monoptoton esse vult, contra sentit auctoritas, aber im Eingang des 12n Abschnitts de doctorum indagine mit ausgeprägtem Standpunkte: omnes artem secuti negant adverbiis praepositionem addi oportere, sed auctoritas veterum praeponi debet, und mit Selbstgefühl 522, 3 diem volunt, cum feminino genere dicimus, tempus significure, masculino diem ipsum: nos contra invenimus (Turpilius, Pacuvius, Vergilius); 524, 20 turbam et turbas diversam volunt habere significationem . . nos contra lectum invenimus et indiscrete positum et pro turbis turbam (Accius, Turpilius, Terentius, Cicero, Plautus,

Da Nonius aus verschiedenen Quellen schöpfte und nicht eben sehr vorsichtig und sauber arbeitete, so wird man den Kreis derjenigen, deren auctoritas bei ihm mehr oder minder vollwichtig erscheint, nicht als einen bis ins einzelnste nach sestem Princip abgegrenzten ansehen dürsen. Aber im groszen und ganzen sehen wir doch eine abgeschlossene Zahl von Autoren von ihm besonders hervorgehoben, die durch die Schultradition, wie sie sich im ersten Jahrhundert bei mancher Abweichung der Ansichten im einzelnen doch wesentlich gebildet, in der Hadrianisch-Antoninischen Epoche modificiert hatte, recipiert erscheinen. Besonders geeignet zu einer Vergegenwärtigung dieses Kreises ist der sechste Abschnitt de inpropriis S. 448, 9 — 467, 3, der sich ausschlieszlich mit einschlägigen Fragen beschäftigt, indem er eine grosze Anzahl von Abweichungen von dem propie dicere durch die Berufung auf die veteres, die docti oder auf einzelne unter denselben, auf die auctoritas und specieller auf die auctoritas veterum, vetustatis, doctorum, veterum doctorum, auf die auctoritas litterata motiviert und für zulässig erklärt: auctorilas voluit, auctorilas usurpavit, auctorilas velustatis admisit, dici potest heiszt es oder Vergilius auctor est, Vergilio auctore, Ma-

<sup>45)</sup> Vgl. z. B. 459, 30 imbres consuetudo agmen caelestium aquarum et pluviarum induxit solum dici, cum auctoritas variet (Verg.). 461, 15 domum consuetudo hominum tantum habitacula dici putat, cum auctoritas et templum et nidos domos dixerit (Verg.). 464, 16 vestigia consuetudine signi inpressorum pedum dicimus, lectum invenimus partes extremas pedum dicta vestigia (Verg.). 480, 14 ibus pro iis minus Latinum putat consuetudo, cum veterum auctoritate plurimum valeat (Titinius, Plautus, Pomponius).

46) S. 509, 22 diserte et consuetudine dicitur et Afranio auctore in Di-

<sup>46)</sup> S. 509, 22 diserte et consuetudine dicitur et Afranio auctore in Divortio . disertim dicere plane, palam Titinio (Lucilio und Lucio die Hss.) auctore possumus in Veliterna . Plautus . Accius . Livius (Andronicus) . . Auch der Widerspruch des Gebrauchs einiger Autoren, die sonst als Autoritäten erscheinen, mit der von anderen festgehaltenen proprietas eines Wortes kommt vor: s. gannire 450, 6. grundire 464, 33.

ronis auctoritate, Vergilius significat, dici posse ostendit, dici voluit (éinmal Lucilius voluit dici posse, u. pallorem 462, 24), dici posse testatur, dici posse auctoritatem dedit, Vergilii auctoritas iubet. Wie alle die ehen angegehenen Formeln mit Ausnahme der éinen nur von Lucilius gebrauchten wirklich von Vergilius und zum groszen Teil von ihm allein vorkommen, so erscheint er nun auch im Vordergrunde dieses Kreises (mit 64 Anführungen), neben ihm Varro und Plautus (mit je 25), dann Cicero (14), Lucilius (11), Sallustius (6), je viermal Lucretius, Accius und in einem kleinen Reihenexcerpt Sisenna, je zweimal Nāvius, Cācilius, Cato, Afranius, je éinmal (Homerus,) Ennius, Terentius, Pacuvius, Titinius, Turpilius, Pomponius, Novius, Claudius ann., Laberius — und Nonius selbst (im Anschlusz an Varro). (7) Dem entspricht es nun auch, wenn

<sup>47)</sup> Freilich ist dabei, wie bereits im allgemeinen bemerkt, auf den verschiedenen Ursprung dieser Citate zu achten, wie denn einiges (sicher ein Vergilisches, ein Accianisches, drei Sallustische und ein Lucretianisches Beispiel: vgl. die Erörterung im Text) nachweislich aus Gellius entlehnt ist, anderes ebenso bestimmt anderen secundären Quellen entstammt. - Im übrigen zeigt auch dieser Abschnitt sehr deutlich die Art des Arbeitens des Nonius: er beginnt mit zwei Reihen von je vier Glossen zu Varros Satiren und Sisenna: an eine der ersteren ist eine Vergiliusstelle angefügt, die letzte der zweiten ist zwischen Vergiliusstellen eingesprengt; auf zwei Artikel mit manigfachen Citaten, die wie die folgenden ähnlicher Art auf eine der dem Nonius vorliegenden älteren Sammlungen zurückzuführen sein werden, folgt eine Citatenreihe von drei Artikeln aus Cicero de oratore und nach einer Pacuvianischen Glosse eine zweite Schicht aus Varros Satiren von neun Artikeln, von denen die drei ersten wie die drei letzten je derselben Satire, dem Marcipor jene, den Eumeniden diese angehören; denn der diese Reihe scheinbar durchbrechende Art. librum pro cortice mit einem Vergilischen Beispiel ist nur ein Nachtrag zu dem vorhergebenden Varronischen Artikel fasceam pro cortice; einem derselben hat Nonius auszerdem das besprochene Selbsteitat angehängt, der letzte schlieszt mit einer Vergilischen Observation, die nach einer häufig vorkommenden Weise einem Vergilischen Artikel präludiert; dieser bildet dann den Uebergang zu zwei Artikeln aus der Gelliusmasse, von denen der erste auch als erstes Citat einen Vergiliusvers enthält, woher er gerade hier mit seinem Begleiter eingeschoben sein wird: denn auf diesen, der wesentlich Sallustische Citate enthält, folgt wieder eine Vergilische, dieser dann eine Sallustische Glosse; es folgt eine Plautinische Glossenreihe, und zwar zunächst mit den drei ersten nach der gangbaren Reihefolge der Stücke Amphitruo, Asinaria, Aulularia beginnend, nur einmal findet sich ein Vergiliuscitat, einmal ein Varronischer Artikel (zu der gleichfalls viel gebrauchten Schrift de vita populi Romani) zwischen zwölf Plautinischen Citaten, drei aus dem Amphitruo, ebensoviel aus der Asinaria, sechs aus der Aulularia, in neun Artikeln, worauf dann zwei durch eine Vergilische Glosse getrennte Miscellanartikel folgen, deren erster mit einem Plautinischen Citat (aus den Menächmen) beginnt, während beide mit (vielleicht selbständig angefügten) Stellen aus Varronischen Satiren schlieszen, worauf dann noch einmal zwei Artikel aus dem Amphitruo (einer mit einem Sallustischen Zusatz), einer (die Reihe der Stücke wird auch hier beobachtet) aus dem Epidicus (nebst einem Nävianischen Citat), nach einem Vergilischen Artikel einer aus dem Miles, nach einem Ciceronischen Art. (Tusc.) ein Miscellanartikel mit einem Citat aus dem Tru-

neben der sonst hervortretenden Bevorzugung des Vergilius, des vates Mantuanus, wie er in einem andern Abschnitte genannt wird (u. dubio 526, 17), Plautus und Varros Autorität besonders beloht wird: veterum excellens auctoritas voluit heiszt es mit einem Plautinischen Belege u. obsequia 454, 6, und wo bewiesen werden soll (449, 23) dasz interfici et occidi et inanimalia veteres posse veh em enti auctoritate posuerunt, steht Plautus an der Spitze, ihm folgen nach der Reihe Lucilius, Vergilius, Sallustius, je ein zweites Plautinisches und Lucilianisches Beispiel und zwei Ciceronische; Varro dagegen dient zum einzigen Zeugen nach Anrufung der laudandi scriptores vetustatis (u. edolare 448, 11). der nobilissimi veteres (u. paenulam 448,'24); und 452, 8 u. torrere wird nach einer Anführung des Varro fortgefahren: cuius auctoritatis gravitatem secutus Maro a vero non aberravit (vgl. auch u. multitudo 452, 24). Danach ist also klar, dasz den auszerhalb dieses normativen Kreises stehenden eine geringere, eine zweifelhafte oder gar keine Autorität zugeschrieben wird und dasz sie damit als solche bezeichnet werden, denen die Schule nur geringen oder gar keinen Einslusz auf Gestaltung des Sprach- und vornehmlich des Schriftgebrauchs einräumen könne, was sich dann mit anderweiter Anerkennung der Gelehrsamkeit, der prudentia und der sapientia schr wol verträgt, wie Nonius sie Gellius zuteil werden läszt. In diesem Abschnitte hat er sich nie auf seinen Sprachgebrauch in jener Beziehung berufen, sonst hie und da einzeln, sicher, wie wir sahen, fünfmal, davon zweimal mit ausdrücklicher Reservation; u. halucinari dagegen dient sein Zeugnis zum Beleg eines honeste veteres dixerunt, was sich aber auch mit dem Beruhen auf einer auctoritas obscura, dubia oder ignobilis verträgt, s. z. B. die oben angeführte Stelle 133, 24 lutescit honeste dictum in poematis (Furii Antiatis bei Gellius XVIII 11), tametsi auctoritatis sit ignobilis, wie in Bezug auf denselben ebendaher 148, 17 opuliscere ab opulento dictum decore. Furius poematis; und diurnare heiszt 100, 17 ein honestum verbum . . ut apud veterem prudentem auctoritatis incognitae, worunter, wie wir sahen. Nonius sehr wahrscheinlich nicht Claudius oder, wie er ihn sonst in den verwandten Excerpten nennt, Calius 48) bei Gellius verstand, sondern wieder diesen selbst.

Ehe wir aber diesen Abschnitt in Bezug auf die Entlehnungen aus Gellius betrachten, werfen wir zunächst noch einen Blick auf den fünften zurück, der auszer den beiden ersten allein eine umfasseudere Benutzung in der aus sechs aufeinanderfolgenden Artikeln bestehenden und wiederum nach der Reihe der excerpierten Stellen geordneten Schicht darbietet, die oben S. 779 nachgewiesen worden ist und wenigstens zu erheblicheren Bemerkungen keine Veranlassung gibt. Auszerdem finden

culentus, dann ein Art. aus diesem allein folgen usw., denn als Fingerzeig für weitere Untersuchung des gesamten Nonius, aus der sich hier manches nicht uninteressante Resultat ergeben wird, ist diese Probe wol ausreichend. 48) Aehnlich auch in Bezug auf 'Cälius' honeste u. copiatur 87, 5 (nebst einem Beleg aus Vergilius), honestissime u. inlatebrare 129, 22.

sich hier noch ein paar versprengte Einzelspuren von Benutzung des Gellius: zwar u. vultus et facies 426, 33 ist das früher u. faciem 52, 27 gebrauchte Kapitel XIII 30 nicht wieder herbeigezogen worden, dagegen findet sich Gellius noch benutzt S. 432, 25 u. manubias a praeda XIII 25 und wahrscheinlich auch, wenn hier nicht vielmehr eine gemeinsame Quelle anzunehmen ist, S. 435, 8 u. quartum et quarto XI (§ 6), wie auch Mercier annahm; in Bezug auf erstere Stelle ist die Definition fast wörtlich aus Gellius \$ 26 entlehnt unter Fortlassung der schon zu seiner Zeit (§ 30) unpraktischen Worte a quaestore; freilich ist das Fragment aus Cic. de lege agr. (Gell. \$ 6) am Schlusse wesentlich alteriert, censores statt decemeiri vendent 49), doch wenigstens die Auslassung des letzten Wortes ist uns schon mehrfach begegnet, und auch die Vertauschung der decemviri und der censores wird man dem Nonius zugute halten dürfen; das et sic apud plurimos ist vielleicht durch Hinblick auf \$ 31 zu erklären. Für avarum et avidum 442, 12 liegt dagegen keine Spur eines Zusammenhangs mit. Gellius X 5 vor.

Dasz auch im sechsten Abschnitte, zu dem wir nun zurückkehren, wenigstens éinmal zwei aufeinanderfolgende Artikel aus Gellius sich finden, ist gleichfalls bereits oben S. 779 angezeigt worden. Auszerdem aber scheint man auch mit Mercier (s. auch Kretzschmer S. 32) in dem Art. elegantes 465, 11 eine Rücksichtnahme auf Gellius XI 2 annehmen zu müssen, ohwol dieser sicher nicht die einzige Quelle des Artikels ist, der statt der § 4 von Gellius citierten Ciceronischen Stelle Brut. § 148 ein bis vor wenigen Jahrzehnten nur durch Nonius wenigstens in diesem Umfange bekanntes Citat aus der Rede in Clodium et Curionem bietet. 50) Aber abgesehen von dem Citat aus dem carmen de moribus, das kürzer ist als das entsprechende bei Gellius § 2, während die Auslassung des Namens des Cato vor carmine auf Rechnung der Abschreiber des Nonius kommen mag, stimmt das Nonianische elegantes non solum, ut consuetudine, ab elegantia ingenii aut cultus electione et dilectu plerumque dici potest, sed a veteribus etiam vitio datur doch teils dem Sinne teils den Worten nach ziemlich genau überein mit Gellius § 1 elegans homo non dicebatur cum laude, sed id fere verbum ad aetatem M. Catonis vitii, non laudis fuit und § 3 ex quibus verbis apparet elegantem dictum antiquitus non ab ingenii elegantia, sed qui nimis lecto amoenoque cyltu victuque esset. Möglich aber bleibt auch dabei immer Annahme einer gemeinsamen Quelle.

Im siebenten Abschnitt findet sich keine sichere Spur unmittelbarer Entlehnung aus Gellius: einige Berührungspunkte mit Gell. XVIII 12, von denen etwa nur das bei Nonius kürzere und an das Ende des Art. geschobene Plautuscitat u. contempla 319, 31 auf directe Entlehnung

<sup>49)</sup> Die Angabe der Stelle des Nonius mit der Variante fehlt bei Baiter und A. W. Zumpt; vielleicht absichtlich als Entlehnung aus Gellius? 50) Zum Teil nur fand es sich auch bei Rufinianus de fig. sent. § 1; jetzt, mit nicht unerheblicher Abweichung von dem auch hier kürzenden Nonius, übereinstimmend im Ambrosianischen und Turiner Palimpsest.

aus § 5 bezogen werden könnte, sind von Kretzschmer S. 89 f. mit vieler Wahrscheinlichkeit auf gemeinsame Benutzung des Probus zurückgeführt worden.

Ein ähnliches Verhältnis zwischen Gellius IV 16 (der übrigens nur die Formen auf -uis berücksichtigt) und mehreren Artikeln des achten Abschnitts senati vel senatuis 484, 13, flucti 488, 11, domuis 491, 21, anuis 494, 22 anzunehmen, fehlt zunächst ein sicherer Anhalt. Dagegen findet ein unzweiselhaster Zusammenhang statt zwischen Non. u. pernici[i] 486, 30 und progenii 490, 5 und dem jenen zunächst verwandten Kapitel des Gellius IX 14, 9. 13; 9, 12. 19, und nach der scharfsinnigen Auseinandersetzung Kretzschmers S. 96 ff. (s. auch Mercklin in diesen Jahrb. 1861 S. 719 f.) trage ich kein Bedenken Cäsellius als gemeinsame Quelle hier anzuerkennen. In eine andere Kategorie gehört endlich der Art. intemperia 493, 5, welches Wort, wie wir sahen, mit dem Sprachgebrauche des vetus auctoritatis obscurae (I 17, 2) belegt wird.

Es folgen nun nur noch, während Kap. 9 – 11 keine Gellianische Spur darbieten, im zwölften Abschnitte die beiden bereits nachgewiesenen, nach der Reihe der Bücher, denen sie entuommen sind, in gewohnter Weise nebeneinander gestellten Citate. Der dreizehnte und der achtzehnte Abschnitt de genere navigiorum und de genere armorum stimmen mit dem Inhalt von Gellius X 25 überein; da Gellius hier fast nur eine Aufzählung von Wörtern gibt (lingula, zu dem er ein Beispiel aus Nāvius fügt, fehlt bei Nonius ganz), und da von diesen eine Anzahl bei Nonius sich gleichfalls findet, andere jeder von beiden allein hat, so wird ein sicheres Urteil über einen Zusammenhang durch Benutzung der gleichen Quelle sich zunächst nicht fällen lassen. Für den vierzehnten Abschnitt de genere vestimentorum ergibt sich einmal eine Vebereinstimmung des Inhalts zwischen Gellius VI 12, 7 und Nonius u. tunica 536, 18, und es mag dieser seiner reichen Sammlung die am Ende des Gellianischen Kapitels befindliche Notiz aus diesem selbst eingefügt haben, wie er auch die am Schlusz des Art. unmittelbar darauf folgende Anführung aus einer Varronischen Satire sei es seinen eignen Excerpten, sei es der betreffenden Specialquelle entnehmen konnte; dasz Nonius in diesem Abschnitte aus Suetonius de genere vestium geschöpst habe, ist von Roth Suet. S. LXXIII (vgl. Regent de C. Suetonii vita et

<sup>51)</sup> Danach ist eine ausgedehntere Benutzung des Cäsellius in diesem Abschnitte des Nonius, der eine Reihe verwandter Artikel enthält, höchst wahrscheinlich, auch für die oben angeführten Wörter, bei denen dann Gellius und Nonius zufällig verschiedene Beispiele aus Cäsellius excerpiert hätten: denn für Gellius IV 16 ist seine Urheberschaft von Kretzschmer erwiesen. Wenn sich Gellius nach seinem Autor (comperimus) im allgemeinen (§ 1) für die Formen auf -uis auf Varro und Nigidius beruft, so gibt Nonius gerade auch aus Varro Beispiele u. senativel senatuis (in der Ueberlieferung verstümmelt) nebst anderen anderswoher entlehnten, und u. domuis (nur dies éine) und ebenso bei anderen entsprechenden Formen dieses Abschnitts, die bereits von Ritschl de Aletrinatium titulo S. IX zusammengestellt worden sind.

scriptis S. 16 (.) vermutet worden und mir trotz der von Reifferscheid Suet. rell. S. 454 nachgewiesenen Differenz in Bezug auf das Wort laena nicht unwahrscheinlich, da Suetonius verschiedene genera derselben, wie bei der trabea und bei den pillei je drei (Fr. 165. 168 Rffsch.), angegeben haben wird, jeder der beiden Zeugen aber nur éine davon angeführt haben mag. Diese Vermutung erscheint mir anderseits dadurch eine Stütze zu erhalten, dasz Isidorus orig. XIX, dessen Zusammenhang mit Suetonius auch Reisserscheid a. O. anerkennt, de navibus, aedificiis et vestibus ebenso verbunden behandelt, wie wenigstens die Abschnitte de genere navigiorum (XIII) und de genere vestimentorum (XIV. 58) bei Nonius zusammengestellt sind; wenn nun ferner Gellius mit den naves die arms verbindet, die, wie wir sahen, einen bald darauf folgenden Abschnitt bei Nonius einnehmen, wenn dessen vorhergehender Abschnitt de genere ciborum vel potionum (so die Pariser Hs. nach Osann Hall. A. L. Z. 1843 Oct. S. 685; pomorum andere; potuum vg.) die von Gellius und zwar in einem nur durch ein dazwischenliegendes von dem eben erwähnten getrennten Kapitel 53) nach den Büchern derer qui de victu ac cultu populi Romani scripserunt erwähnten Getränke der Weiber lorea, passum, murring aufnimmt, dazwischen endlich nur noch ein gleichartiger Abschnitt de generibus vasorum vel poculorum sich findet, wenn die Titelform dieser Abschnitte ganz der obigen eines Buchs der prata des Suetonius entspricht, wenn dieser hier in den ersten acht Büchern, wie es von Reisserscheid sehr wahrscheinlich gemacht ist, von den römischen Antiquitaten und namentlich im funften Buche περί των έν Ρώμη ήθων, d. h. de vita (oder de victu ac cultu) populi Romani handelte, so liegt die Vermutung nahe, dasz alles dies, d. h. sowol Gellius X 23 und 25 als die betreffenden Abschnitte des Nonius, entweder direct auf jene Bücher und hauptsächlich auf das fünfte Buch des Suetonius selbst oder auf dessen offenbares Muster und Vorbild (Reifferscheid a. O. S. 436), des Varro Schrift de vita populi Romani, zurückgeht; und zwar scheint mir nach Erwägung des gesamten Thatbestandes hier eine Scheidung in der Art vorgenommen werden zu müssen, dasz Gellius aus der Urquelle schöpfte, was die von Nonius selbst erhaltenen Fragmente der Varronischen Schrift (Bücheler rh. Mus. XIV 448 f.) beweisen (vgl. Thilo de Varrone Plutarchi quaest. Rom. auctore praec. S. 23), Nonius dagegen aus der abgeleiteten, d. h. aus Suetonius. Noch ganz abgesehen von gewissen Ciceronischen und Vergilischen Citaten in diesen Nonianischen Abschnitten, die als Zuthat des Nonius erscheinen könnten, wären doch die vielen directen Anführungen aus Varro de vita populi Romani undenkbar, wenn alles im wesentlichen aus dieser Schrift excerpiert wäre. Ob diese freilich aus Suetonius stammen oder von Nonius hinzugefügt sind, der auch sonst, wie schon einmal bemerkt, viele Auszüge aus dieser Schrift, zum Teil schichtenweis, mitteilt, bleibt auch bei Annahme Suetonischen Ur-

<sup>52)</sup> Wie sich dazu Abschnitt XVI de genere vel colore vestimentorum verhalte, wird näherer Untersuchung bedürfen. 53) Dasz das mehrfach auf gemeinsame Quelle hinweist, zeigen Kretzschmer 8. 46 und Mercklin im angef. Programm S. 12.

sprungs der Hauptmasse fraglich, ebenso ob auch der kurze neunzehnte und letzte Abschnitt de propinquitate eben daher stammt, bei dem Gellius gleichfalls sicher nicht benutzt ist. Doch jenes liegt auch dem Gegenstande meiner Untersuchung ferner, die nur einen der manigfachen Punkte, um die es sich bei Erforschung der Quellen des Nonius handelt, zu einem relativen Abschlusz bringen wollte, anderes nur gelegentlich und nirgend erschöpfend berühren durfte, wenn sie nicht weit über die ihr gesteckten Grenzen hinausgehen wollte. In Betreff jenes Hauptpunktes aber licgen, wie ich glaube, die Resultate so klar zutage, dasz es einer zusammenfassenden Wiederholung nicht weiter bedarf.

Greifswald.

M. Hertz.

#### (13.)

# Philologische Gelegenheitsschriften.

(Fortsetzung von S. 647 f.)

Augsburg (zur Begrüszung der 21n deutschen Philologenversammlung 24-27 Septhr. 1862). G. C. Mezger: memoria Hieronymi Wolfii. Verlag yon M. Rieger. 86 S. gr. 8. — M. Mezger: die römischen Steindenkmäler, Inschriften und Gefäszstempel im Maximilians-Museum zu Augsburg beschrieben. Mit 2 lithographischen Beilagen. Ph. J. Pfeisfersche Buchdruckerei. 83 S. gr. 8. — Ed. Oppenrieder: de formulae nemo unus et similium formularum significatione comm. Druck von Wirth. 20 S. gr. 4. - M. Zillober: eine neue Handschrift der sechs Satiren des Q. Persius Flaccus. J. P. Himmersche Buchdruckerei. 34 S. gr. 4. — Karl Barth: Festgabe für die Philologenversammlung in Augsburg. Druck von A. Volkhart. 24 S. gr. 8 [Inhalt: 1. Grund und Boden bei den Römern und Urgeschichte seiner Rechte. 2. Zur Geschichte des Eides bei den Römern. 3. Die Anfangskapitel von Cicero de natura deorum nach handschriftlichen Randnoten von Fallmerayer]. -C. G. Firnhaber [in Wiesbaden]: deutsche Lehrerversammlungen. Sonderabdruck aus der Encyclopädie des gesammten Unterrichtswesens. Verlag von B. Besser in Gotha. 13 S. Lex. 8. - H. Fritzsche [in Leipzig]: Theocriti Pharmaceutriae [griechisch mit lateinischer metrischer Uebersetzung und Anmerkungen]. Druck von B. G. Teubner in Leipzig. 27 S. Lex. 8. — A. Birlinger: die Augsburger Mundart. M. Riegersche Buchhandlung. IV u. 32 S. gr. 8.

Berlin (Joachimsthalsches Gymn.) R. Noetel: quaestionum Aristotelearum specimen. Druck von Gebr. Unger. 1862. 67 S. gr. 4 [über das 5e Buch der Nikomachischen Ethik]. - (Wilhelms-Gymn.). W. Hirschfelder: quaestionum Horatianarum specimen. Druck von G. Lange. 1862. 26 S. 4 [über die Handschriften und den Commentator des Cruquius]. — M. Sengebusch: zum dritten Mal. Drei Briefe an Herrn Val. Chr. Fr. Rost. Verlag von F. Vieweg u. Sohn in Braunschweig. 1862. 86 S. gr. 8. [Vgl. Jahrg. 1861

S. 728 und 863.]

Coburg (Gymn.). E. L. Trompheller: dritter Beitrag zur Würdigung der Horazischen Dichtweise. Dietzsche Hofbuchdruckerei. 1862. 17 S. 4. [Ueber sat. I 1. Der 1e und 2e Beitrag erschien 1855 und 1858.]

Donaueschingen (Gymn.). H. Winnefeld: die Philosophie des Empedokles. Ein Versuch. Druck von W. Mayer in Rastatt. 1862. 59 S. gr. 8.

ŕ.

Dorpat (Univ., Lectionskatalog 1862). L. Mercklin: symbolae exegeticae ad Curculionem Plautinam. Druck von J. C. Schünmanns W. u. C. Mattiesen. 14 S. gr. 4. — (Gymn.) A. Riemenschneider: Bruchstücke aus Ulfilas sprachlich erläutert. Druck von E. J. Karow. 1861, 40 S. gr. 4.

Duisburg (Gymn.). H. Liesegang: de XXIV Iliadis rhapsodia diss. pars prior. Druck von J. Ewich. 1862. 21 8. gr. 4.

Erlangen (Studienanstalt). M. Lechner: de Aeschyli studio Homerico. Druck von Junge u. Sohn. 1862. 28 S. gr. 4.

Frankfurt a. M. J. Becker: Borma und Caesoriacum, zu Florus IV 12, 26. Aus den Jahrbüchern des Vereins rheinländischer Alterthumsfreunde. Bonn 1862. 55 S. 8.

Gieszen (Univ., zum h. Ludwigstage 25 August 1862). L. Lange: comm. de legibus Porciis libertatis civium vindicibus particula prior. Druck von G. D. Brühl. 28 S. gr. 4.

Greifswald (Univ., Lectionskatalog W. 1862-63). G. F. Schömann: animadversionum ad veterum grammaticorum doctrinam de articulo caput tertium. Druck von F. W. Kunike. 13 S. gr. 4. [8. oben S. 295.]

Halle (lat. Hauptschule). F. A. Eckstein: Beiträge zur Geschichte der Halleschen Schulen. Drittes Stück: Franckesche Stiftungen. Waisenhausbuchdruckerei. 1862. 58 S. gr. 4. [Das erste und zweite

Stück erschien 1850 und 1851.] Heilbronn (Gymn.) Kraut: zur Lehre vom Gerundium und Gerundi-Druck von H. Güldig. 1862. 21 S. 4.

Hirschberg (zur 150jährigen Jubelfeier des Gymn. 29 Septbr. 1862). Rudolph Peiper (in Breslau): Aeschyli Supplicum v. 776-909 |berichtigter Text mit lateinischer metrischer Uebersetzung und kritischen Noten]. Druck von Grass Barth u. Comp. in Breslau. 19 S. gr. 8. - Werkenthin und A. Dietrich: Reden zum hundertfunfzigjährigen Jubelfest des k. evang. Gymn. zu Hirschberg gehalten. Druck von C. W. J. Krahn. 27 S. gr. 8.

Jena (Univ., zum Prorectoratswechsel 2 Aug. 1862). C. Göttling: comm. de Ericapaeo Orphicorum numine. Bransche Buchhandlung. 12 S. gr. 4.

Leipzig (Univ.). H. Masius: die Einwirkungen des Humanismus auf die deutschen Gelehrtenschulen. Akademische Antrittarede gehalten am 23 October 1862. Druck von B. G. Tehbuer. 20 S. gr. 8. -G. Curtius: zur griechischen Dialektologie. Aus den Göttinger Nachrichten November 1862. 18 S. 8.

Memel (Gymn.). Gustav Becker: quaestiones criticae de C. Suetonii Tranquilli de vita Caesarum libris VIII. Druck von A. Stobbe

(Verlag von Nürnberger). 1862. 22 S. gr. 4.

München (Akademie der Wiss.). Aus den Abhandlungen: L. Spengel: die δημηγορίαι des Demosthenes. 1e u. 2e Abtheilung. Druck von J. G. Weiss. 1860. 114 S. gr. 4. — L. Spengel: über die Geschichtsbücher des Florus. 1861. 34 S. gr. 4. — Aus den Sitzungsberichten von 1862: L. von Jan: über den gegenwärtigen Stand der handschriftlichen Kritik der naturalis historia des Plinius, S. 221-260. - K. Halm: Beiträge zur Berichtigung und Erganzung der Ciceronischen Fragmente. (Commissionsverlag von B. G. Teubner in Leipzig.) 44 S. gr. 8. Münstereifel (Gymn.). F. Cramer: de senstus Romani prudentia.

Druck von C. Georgi in Bonn. 1862. 20 S. gr. 4.

Stralaund (Gymn.). H. Schulze: de Homero poeta Achaeo. K. Regierungs-Buchdruckerei. 1862. 18 S. gr. 4.

# Erste Abteilung: für classische Philologie, berausgegeben von Alfred Fleckeisen.

#### 76.

De versibus poetarum Latinorum spondiacis.

1. Davides Ruhnkenius olim ut Ovidium eo crimine absolveret quod spondeo in quinto pede posito a solita poetarum regula descivisset, tamquam excusandi causa ad epistulae Medeae versum 121 annotaverat, Ovidium sibi talium versuum usum in epistulis non concessisse nisi in nominibus propriis vel certe nominibus propriis praecedentibus. ista vero opinio qua poetae nominum propriorum difficultate coacti spondiazontes. hic illic inviti fecisse putabantur, mirum est quod tam diu grassata est. certa enim obstabant antiquitatis testimonia. velut Persius in prima satira v. 95 eos ludit, qui claudere sic versum didicerunt: et costam longo subduximus Apennino. et Quintilianus IX 4, 65 'permolle in carminibus' esse dicit, quod singulis verbis bini pedes contineantur, nec solum ubi quinae syllabae nectantur, ut in his, fortissima Tyndaridarum, sed etiam ubi quaternae, cum versus cludatur Apennino et armamentis et Orione. sed longe gravissimum est, quod Cicero ad Atticum scribit VII 2: 'Brundisium venimus VII Kal. Dec. usi tua felicitate navigandi; ita belle nobis flavit ab Epiro lenissimus Onchesmites. hunc σπονδειάζοντα si cui voles τῶν νεωτέρων pro tuo vendita. quod cur gravissimum nobis videatur, paullo infra exponemus. apparet igitur ex his poetas spondiazontibus decorem versibus addere voluisse. quamquam Ennium id facere voluisse non facile quisquam opinabitur, etsi propter reliquiarum paucitatem difficile est certi aliquid affirmare. etiam Lucretius mihi quidem spondiazontibus usus esse videtur, non quod permolles ipsi viderentur, sed quia versus aequabiliter et numerose fluentes componendi parum erat peritus. primus spondiacis ut ornamento quodam usus est Catullus aperta poetarum Alexandrinorum imitatione: is in epithalamio, quod versus continet 408, triginta habet eius modi versus, ut quartus decimus quisque versus sit spondiacus, in distichis duodecim. ne Cicero quidem quamquam spondiacorum studium ludificatur, iis abstinuit: bis in Arateis posuit. Horatius sermonibus spondiacos non iudicavit aptos, in epistulis unus versus in quinto pede habet spondeum, at in carminibus

quater spondiaco usus est. Tibullus istis facetiis omnino carere voluit, Propertius vero septiens spondiacos adhibuit. Vergilius intra duodecim milia versuum et octingentos quinque unum et triginta habet spondiacos, ut quadringentesimus tertius decimus quisque spondeum in quinto pede contineat. Ovidius numerum Vergilianum superavit, Catullianum non aequavit; cadit in ducenos octogenos quinos metamorphoseon versus spondiacus; in fastis decem insunt, in amoribus duo, in arte amatoria, in remedils, in tristibus, Ponticis, in Ibide et in medicaminibus nullus inest; in epistulis qui Ovidio attribuuntur quinque. qui Cirin composuit ut in aliis rebus Catullum imitatus est, ita numerum spondiacorum Catullianum maxime omnium aequavit, cadit enim in tricenos octonos versus spondiacus, cuius omnino quattuordecim exempla habet. Manilius sexiens aut quinquiens (nam unus Friderico lacobo videtur esse spurius) spondeum in quinto pede posuit. Persius hoc poetarum studium ut nugatorium contemnit, idemque fecisse mihi videtur Petronius. is enim ut in satiris id cuique genus dicendi tribuit, quod eius partibus accommodatum sit, ita Eumolpum philosophum grandilocum et tumidum haec dicentem facit:

hace ut Cocyti tenebras et Tartare liquit, alta petit gradiens iuga nobilis Apennini.

inde quae prius fuerat spondiacorum captatio paullatim abolevit. Lucanus non plus habet quam XII, Silius VI, Valerius Flaccus unum apondiace clausit versum, Statius VII, VI in Thebaide, unum in silvis. plures admisit satirarum scriptor luvenalis, haud illis ut mihi quidem videtur pro ornamento usus, sed quia ultro se obtulerunt. cadit in centenos denos quinos spondiacus, quorum omnino triginta tria exempla habet. Martialis habet quattuordecim. in catalectis Vergilianis unus, in Sulpiciae satira, in Aviani fabulis, in Calpurnii et Nemesiani eclogis eiusdemque cynegeticis spondiaci non insunt, Serenus Sammonicus semel, Ausonius viciens ter, Rutilius ter, Claudianus in continuis hexametris quater, in distichis semel, denique auctor Aetnae semel et Cato in Lydia ter usi sunt spondiacis.

Omnino apud poetas Latinos, eos fere qui sunt in corpore Weberiano et praeterea Ennium, non multo plures sunt spondiaci quam ducenti viginti, plane ut numero differant a poetarum Graecorum versibus. in sola enim lliade, ut ab amico quodam didici, apud Wolfium plus sunt quam nongenti spondiaci, apud Bekkerum fere octingenti. denique hoc loco commemorabo, poetas Latinos duos spondiacos sese excipientes non concessisse sibi, unum Catullum semel in epithalamio tres deinceps versus spondiace clausisse.

2. Iam si quaerimus, num spondeo in quinto pede posito poetae sententiam voluerint adiuvare, i. e. num lento et gravi versuum fine legentium animos detinere voluerint, id in perpaucis exemplis factum esse contendo, atque versus quidem Ennii annalium 207 dono ducite doque volentibus cum magnis dis, quem repetiit Vergilius bis hoc versu: cum sociis gnatoque Penatibus et magnis dis, semper mihi visus est gravitatem de industria quaesivisse; accedit quod ultimus pes consonis syllabis

constat, magnis dis. Catullus hos pingendi causa videtur spondiace clausisse versus 64, 24 et 44

vos ego saepe meo, vos carmine compellabo ipsius at sedes, quacumque opulenta recessit regia, fulgenti splendent auro atque argento.

et

Vergilius meo quidem iudicio non plus quam ter spondiacis usus est ad sententiam adiuvandam, in ecloga IV 49 cara deum soboles, magnum Iovis incrementum (quem repetiit auctor Ciris v. 398), tum Aen. II 68 constitit atque oculis Phrygia agmina circumspexit, et VII 634 qut leves ocreas lento ducunt argento. plura sunt eius modi exempla apud Ovidium. atque de versu metamorphoseon VI 247 lumina versarunt, animam simul exhalarunt, in quo de morte Niobae liberis ab Apolline inlata sermo est, dubitari nequit, praesertim cum alio etiam loco VII 581, ubi poeta stragem in Phinei domo a Perseo factam describit, versum eodem verbo finiverit: hic illic ubi mors deprenderat exhalantes. memorabilis in illo versu VI 247 videtur idem verborum exitus (reim) in fine duarum partium hexametri: versarunt — exhalarunt. met. I 732 ubi Ionem per totum orbem territam tandem in ripa Nili procubuisse poeta refert, misericordiae movendae inservire videtur spondiacus, in quo concurrunt complures vocales graves (luctisono mugitu):

procubuit genibus, resupinoque ardua collo, quos potuit solos, tollens ad sidera voltus et gemitu et lacrimis et luctisono mugitu cum love visa queri finemque orare malorum.

sex alii loci versantur in descriptionibus rerum vel pulchritudine vel formidine vel alia quadam re mirabilium, in quarum contemplatione poeta legentium animos detinere voluisse videtur. in met. XIII 684 descriptio craterae, de qua in tribus versibus agitur, spondiaco finitur hoc: . . . et longo caelaverat argumento. item is met. III 669 locus, in quo quibus feris Bacchus circumdatus sit describitur, spondiaco finitur: pictarumque iacent fera corpora pantherarum. spondiaco met. V 265, in quo de Pallade ab Vrania in Heliconem ducta sermo est: silvarum lucos circumspicit antiquarum, is mihi videtur expressus esse animi motus, quo qui silvam magnam et densam intravit afficitur. hunc versum recitanti mihi nescio quo modo in mentem venit versus Schilleri und in Poseidons fichtenhain tritt er mit frommem schauer ein. observatu dignum est, et in hoc et in illo quem modo protuli versu met. Ill 669 vocabula in versus initio et fine posita eundem plane sonum habere: pictarumque . . pantherarum, et silvarum . . antiquarum. met. VI 69 ea versuum series, qua quibus materiis Pallas et Arachne ad texturam decorandam usae fuerint describitur, clauditur hoc versu: et vetus in tela deducitur aryumentum. itemque finitur descriptio taurorum, quibuscum Iasoni pugnandum erat, hoc spondiaco met. VII 114 fumificisque locum mugitibus inpleverunt. denique etiam hunc versum met. V 165 pingendo inservire iudico:

> tigris ut auditis diversa valle duorum exstimulata fame mugitibus armentorum

nescit utro potius ruat et ruere ardet utroque, sic dubius Perseus et q. s.

E ceterorum poetarum versibus spondiacis nullus mihi quidem videtur pingendi causa factus esse nisi Lucani hic I 329 altus caesorum pavit cruor armentorum, ubi idem verborum exitus et quidem in duas syllabas sonantiores in finibus partium hexametri notabilis est.

3. Sequitur ut de vocabulis insis in fine versuum positis exponamus. atque antiquiores poetae Ennius et Lucretius maxime vocabula Latina in fine collocarunt. Ennius longai 34, frondosai 197, collega 305, cum magnis dis 207, indalbabant 219, sic compellat 256, de me hortatur 373, sublatae sunt 541, hauserunt 604; sed etiam nomina propria Latina: Casmenarum 2, Campani 174, Furrinalem 125, Minturnenses 603. omitto duos versus, quorum singuli tantum pedes supersunt. Lucretius undetriginta versus spondiacos Latinis vocibus clausit, unum Graeca IV 125 Centaurea. idem maxime verba in fine ponere voluit (deciens septiens), octiens nomina substantiva, quater adiectiva. - Catullus ut primus spondiacis pro ornamento usus est, ita primus in deliciis habuit nomina propria Graeca in fine collocare. iam Ciceronis qui supersunt versus spondiaci nominibus propriis Graecis clausi sunt. istas quidem delicias ceteri poetae, in primis ii qui Augusti aetate vixerunt, tam cupide arripuerunt, ut versu Ciceroniano flavit ab Epiro lenissimus Onchesmites spondiacorum captatio optime et significata et irrisa esse mihi videatur. id aures nescio qua dulcedine affecisse veri simile est. Catullus deciens nomina propria Graeca in fine posuit: 64, 79 Minotauro, ib. 11 Amphitriten, 36 Larisaea, 28 Nereine ex probabili Hauptii coniectura, 358 Hellesponto, 3 Acetacos, 68, 87 Argivorum, 89 Europacque, 64, 74 Piraci, 252 Silenis, et nomen Graecum cupressu 64, 291. nomen proprium Latinum semel in fine posuit 100, 1 Auflenam. e vocabulis Latinis Catullus maxime verbis usus est 64, 67, 247, 277, 286, 301, 24, 71, 108, 80, 83, 98. 15. 91. 119. 258. 255. 56, 41. 57. 68, 65. 116, 3. 64, 297; adjectivis bis 64, 269 et 96; item bis substantivis 65, 23. 64, 44. - Cicero in Arateis spondiacos finivit nomine proprio Graeco Orione 237. 759.

Vergilius septendecim spondiacos clausit nominibus propriis Graecis, bis nomine Orithyia georg. IV 462. Aen. XII 83, quater nomine Pallanteo (-a, -um) A. VIII 54. 341. IX 194. 239, ter Anchisae et Anchiseo A. I 617. IX 644. V 761, bis Euandri et Euandro A. XI 31. IX 9; praeterea Thermodontis A. XI 659, Oriona A. III 517, Centaurea g. I 221, Aegaeo A. III 74, electro A. VIII 402, narcisso ecl. 5, 38; nomina propria Latina bis in fine posuit: Argileti A. VIII 345 et Antemnae VII 631, nomina substantiva quinquiens ecl. 4, 49. Aen. V 320. III 549. georg. III 276. A. VII 634; adiectiva bis A. VIII 176. ecl. 7, 53; verba ter A. II 68. XII 863. g. I 221. — C. Helvii Cinnae versus spondiacus in fine habet nomen Graecum crystallus. — Horatius in carminibus versus spondiacos ter nominibus propriis Graecis clausit I 28, 21 Orionis, epod. 13, 9 Cyllenea, ib. 16, 17 Phocaeorum, semel nomine proprio Latino, epod. 16, 29 Apenninus. versum artis poet. 467 clausit: occidenti. item Propertius excepto uno versu, qui clauditur nomine formosarum III 28°, 49, nomina

propria Graeca in fine collocavit: bis Orithyiae I 20, 31. IV 7, 13, ter heroinae I 19, 13. (heroine) II 2, 9. (heroinis) I 13, 21, Thermodonta V 4,71.

Ovidius unum et triginta versus nominibus propriis Graecis clausit, unum praeterea versum nomine Graeco substantivo. in distichis nomina Latina non posuit nisi semel nomen proprium (fast. II 786). ter in fine habet Orithyia am. I 6, 53. met. VI 683. VII 695, ter Hellespontum fast. IV 567. VI 341. met. XIII 407, ter Nonacrina fast. II 275. met. II 409. I 690, ter Cyllenea et Cyllene met. XI 304. V 607. fast. V 87, bis Ilithyia am. II 13, 21. met. IX 283, bis Amphitriten fast. V 731. met. I 14, bis Centauros et Centaurorum met. XII 219. 536, bis Atlante et Atlanteas fast. V 83. III 105, praeterea Vriona fast. V 535, Europaei met. VIII 23, Dodonaeo met. VII 623, Thaumantea met. XIV 845, Hippocrenes fast. V 7, Eucninae met. VIII 527, Eurotas II 247, Ancaeo VIII 315, Eumolpo XI 93, Aeneae XIV 450, Telchinas VII 365, Pallene XV 356, pantherarum III 669; nomina propria Latina haec sunt: Apenninus met. II 226, Aurorae III 184, Silvani I 193, Collatina fast. II 786. e nominibus Latinis quinquiens substantivis usus est met. VI 69. XIII 684. XI 456. 1732. I 117, quater adjectivis met. I 62. V 265. IV 535. VI 128, quater verbis met. XV 338. VI 247. VII 581. VII 114.

Epistularum auctores spondiacos item clauserunt nominibus propfiis Graecis; auctor epist. Hypsipyles habet v. 103 Aeetine, auctor ep. Hermiones v. 71 Polluci, auctor ep. Deianirae v. 133 Alcidae et 141 Eueno; auctor ep. Medeae vocem Latinam posuit elisissent v. 121. — Ciris auctor novem spondiacos nominibus propriis Graecis clausit, bis habet Amphitrites 73. 486, praeterea Caeratea 113, Adrastea 239, Ilithyiae 326, Hellespontus 474, Aegaeo 474, Oriona 535 et narcissum 96; bis nomina substantiva 398. 82, ter verba 158. 495. 519. — Spondiacus catalecton Vergilianorum 11, 11 clauditur verbo deterrendi.

Lucanus deciens in fine posuit nomina propria Graeca: bis Orionis I 665. IX 836, Amphisbaena IX 719, Hellesponti II 675, Atlanteo V 598, Cyrenarum IX 297, Mausolea VIII 697, Pyrenen I 689, bis Centauros et Centaurea VI 386. IX 918, unum nomen proprium Latinum: Apenninum II 396, denique ter nomina substantiva I 329. IX 329. X 216. — Silius nomina Graeca in fine posuit ter: Hellespontus VIII 623, Thermodon VIII 432, coryti XV 776, Latinum bis Apenninum II 314. IV 744. — Valerius Flaccus versum clausit nomine Orithyia I 468. — Manilius bis nomina Graeca habet: Oriona I 387, Hellespontum IV 679, ter nomina substantiva II 682. V 314. 412, semel verbum III 538. — Statius sex habet nomina Graeca: Larisaeo Theb. IV 5, Eurotae IV 227, Stymphalon IV 298, Aegaeoni V 288, Ergino IX 306, Orithyiae XII 630, semel Latinum in silvis V 3, 165 Surrentinum.

Iuvenalis quamquam longe aliter spondiacis usus est ac ceteri, tamen non raro nomina Graeca in fine collocavit: 1, 52 Heracleas, 3, 120 Hermarchus, 5, 38 beryllo, 6, 80 conopeo, 6, 246 ceroma, ib. 296 Miletos, Bithyni 7, 14, Spartani 8, 218, Pyrenaeum 10, 151, pygargus 11, 138, Narcissi 14, 329; nomina propria Latina haec: Marcellis 2, 145, Armillato 4, 53, Atellanae 6, 71, Poppaeana 6, 462, Agrippinae

6, 620. eiusdem Iuvenalis videtur pretium esse reliqua vocabula enumerare. sunt igitur haec nomina: sermones, corruptoris, testamento, rindicta, cultellorum, ancillarum, vicinorum; adiectiva haec: nimboso, intestino, montani, ingratae; verba haec: ulciscuntur, exstinguendus, acquirendi, nomen numerale: quadringenta, denique ad cenam si.—
Martialis nomina propria Latina praetulit Graecis: Nomentanus II 38, 1, Tiburtini IV 79, 1, Picenarum IV 88, 7. VII 53, 5, Maecenatis VIII 56, 23, Vercellas X 12, 1, Vsiporum VI 60, 3, Iudaeorum VII 30, 5; nomina Graeca sunt haec: Mausolea epigr. lib. 1, 5. V 64, 5, hexaclinum IX 59, 9, Harpyiasque X 4, 9; denique fellatorum XI 95, 1, vespillonum II 61, 3.— Sereni Sammonici versus 752 clauditur nomine Latino condimento.

Ausonius, ut Martialis, nomina propria Latina Graecis praetulit. habet enim haec: Caebennarum nob. urb. XII 5, Augustorum idyll. pasch. 25 et Augustusque ecl. quot. dies s. mens. sing. 5, Constantini Mos. 11, Clementini ep. 4, 10, Plautinorum 9, 46, Autumnique quot. Cal. s. mens. sing. 7; Graeca sunt haec: Chironis Syagr. 31, Ilithyia rat. puerp. 41, Nerinorum ep. 4, 55, Pyrenaei ep. 24, 69. 25, 51, Pyrenen 24, 87, praeterea disciplinae ter, piscinarum, fabellarum, amplectenti, dilargitus, ignoratis, controversa. — Claudianus totum sese applicavit ad poetarum Augustanorum exemplum, is enim Amphitriten nupt. Hon. 175, bell. Get. 337, r. Pros. I 104 ter, semel Oriona de VI cons. Hon. 178, semel armentorum epigr. 4, 1 in fine posuit. — Rutilius in fine habet Orioni I 637, Apenninum II 33, praefecturum; Valerius Cato in Lydia volvebantur, accumbebat, auctor Aetnae succrescunt.

4. Satis, opinor, apparet ex hoc conspectu eorum vocabulorum quibus versus spondiaci conclusi sunt, idem saepius ab eodem poeta vocabulum in fine positum esse et alium ab alio talia sibi vocabula sumpsisse. itaque hoc quoque argumento esse potest, poetas spondiacos versibus inseruisse non quod metri necessitate cogerentur, sed quod lepidi et venusti ipsis esse videbantur. certa autem nomina prae ceteris digna iudicabantur quae versum concluderent. itaque Lucretius bis in fine posuit usurpare I 60. IV 975; ter naturai I 586. 1116. Il 302 et natura III 191, bis intervallum et intervallis II 295. IV 187; repetierunt hoc nomen Vergilius Aen. V 320 et bis Manilius II 682. V 314. Vergilium mutuatum esse finem illum cum magnis dis ab Ennio iam commemoravi; item Catulli compellaho 64, 24 iam habuerat Ennius ann. 256. Centaurea Lucretii IV 125 eadem forma repetierunt Vergilius georg. I 221 et Lucanus IX 918, aliis formis Ovidius bis met. XII 219 (Centaurorum) et 536 (Centauros) et Lucanus VI 386 (Centauros). Oriona in fine habent Cicero bis 237. 759, Vergilius Aen. III 517, Horatius carm. I 28, 21, Lucanus bis I 665. IX 836, Manilius I 387, auctor Ciris 535, Rutilius I 637, Claudianus de VI cons. Hon. 178. Orithyiam in fine habent Vergilius bis georg. IV 462. Aen. XII 83, Propertius bis I 20, 31. IV 7, 13, Ovidius ter am. I 6, 53. met. VI 683. VII 695, Valerius Flaccus I 468, Statius Theb. XII 630. Amphitriten habent Catullus 64, 11, Ovidius his fast. V 731. met. I 14, auctor Ciris bis 73. 486, Claudianus ter nupt. Hon. 175, bell. Get. 337, rapt. Pros. I 104. Catulli Larisaea 64, 36 repetiit Statius Theb. IV 5;

eiusdem Hellespontum 64, 358 repetierunt Ovidius ter fast. IV 567. VI 341. met. XIII 407, Lucanus II 675, Silius VIII 623, Manilius IV 679, auctor Ciris 413. Catulli argentum 64, 44 repetiit Vergilius Aen. VII 684; et Catulli Europae alia forma iteravit Ovidius met. VIII 23; item Catulli Ne-. reine alia forma habet Ausonius epist. 4, 55, et Catulli Acetacos 64, 3 alia forma repetiit qui epistulam Hermiones scripsit v. 108 (Acctine); matutinum habent Catullus 64, 269 et Ovidius met. I 62, Vergilii incrementum (ecl. 4, 49) eodem versu repetito habet auctor Ciris 398 et Lucanus X 216; intertextum habent Vergilius Aen. VIII 167 et Ovidius met. VI 128, Thermodonta Vergilianum (Aen. XI 659) repetierunt Propertius V 4, 71 et Silius VIII 432; narcissum Vergilii ecl. 5, 38 repetiit auctor Ciris 519. Aegaeo (Neptuno) eodem versu repetito item habet auctor Ciris 474 et alia forma Statius Theb. V 288 (Aegaeoni). Horatii Cyllenea epod. 13, 9 eadem forma repetiit Ovidius met. XI 304 et alia bis met. Y 607 (Cyllenenque). fast. V 87 (Cyllenes). eiusdem Apenninum epod. 16, 29 repetierunt Ovidius met. Il 226, Lucanus II 396, Silius bis II 314. IV 744, Rutilius II 33 et Sidonius Apollinaris (vidit ut aerii de rupibus Apennini). iure igitur hoc nomine uti potuerunt ad irridendam spondiacorum captationem Persius et Petronius. Ovidii Ilithyiam am. II 13, 21. met. IX 283 habent auctor Ciris 326 et Ausonius in ecl. de rat. puerp. 41; eiusdem armamenta met. XI 456 repetiit Lucanus IX 329, et armentorum met. V 165 repetiit Lucanus I 329 et Claudianus epigr. 4, 1; et Atlanteas fast. III 105 (Atlante fast. V 83) repetiit Lucanus V 598, et argumentum met. VI 69. XIII 684 repetierunt Manilius V 412 et Ausonius parent. 11, 7, et Eueninae met. VIII 527 alia forma repetiit qui epist. Deianirae scripsit v. 141 (Eueno), et Eurotum met. Il 247 habet Statius Th. IV 227, et autumnos met. I 117 repetiit Ausonius quot. Cal. s. mens. sing. 7, et elisurum met. XV 338 alia quidem forma repetiit auctor epist. Medeae v. 121 (elisissent). praeterea Lucani Mausolea VIII 697 repetiit bis Martialis epigr. lib. 1, 5 et V 64, 5, et eiusdem Pyrenen I 689 repetiit Ausonius ep. 24. 87 et aliis formis Iuvenalis 10, 151 (Pyrenaeum) et iterum Ausonius bis ep. 24, 69 et 25, 51 (Pyrenaei); ulciscendi verbum, quod in fine v. 158 Ciris est, habet Iuvenalis 9, 111 hac forma: ulciscuntur.

Atque ut omnia persequar quae huc faciunt, ea vocabula componam, quae ab eisdem poetis saepius in fine posita sunt. de Lucretio iam dixi. Catullus bis externandi verbum in fine collocavit, Cicero bis nomen Orionis, Vergilius bis Orithyiam, quater Pallanteum, ter Anchisen et Anchiseum, bis Euandri; Propertius bis Orithyiam, ter heroine, Ovidius ter Hellespontum, ter Orithyiam, ter Nonacrinam, ter Cyllenen et Cylleneum, bis Ilithyiam, bis Amphitriten, bis Centauros et Centaurorum, bis Atlante et Atlanteas, bis argumentum, bis exhalantes; Cirls auctor bis Amphitriten; Lucanus bis Orionem, bis Centauros et Centaurea, Manilius bis intervallum, Silius bis Apenninum; Martialis bis Picenarum, bis Mausolea; Ausonius bis Augustum, ter Pyrenen et Pyrenaeum, ter disciplinam; Claudianus denique ter repetiit Amphiliriten.

5. Iam de versuum spondiacorum formatione breviter exponamus.

versus igitur meris spondeis constantes post Ennium non fecerunt poetae nisi Catullus semel 116, 3 qui te lenirem nobis neu conarere. Ennii sunt hi 34. 174. 603. 604. deinde a plerisque poetis ea lex observata est, ut quartus pes dactylo constet. Ennii quidem versus eius modi duo tantum habemus 207. 373. at vero versus, qui in quarto simul pede spondeum haberent, omnino non admiserunt Lucretius, Cicero, Horatius, Propertius, Ovidius extra metamorphoses, Persius, Petronius, Manilius, Lucanus, Silius, auctor Ciris — nam versus 474 est Vergilii —, Statius, Valerius Flaccus, Martialis, Claudianus, Valerius Cato, Rutilius, auctor Aetnae. — Catullus praeter versum 116, 3 ter in quarto pede posuit spondeum:

61, 3 Phasidos ad fluctus et fines Aeetaeos.

64, 44 regia, fulgenti splendent auro atque argento. 68, 87 nam tum Helenae raptu primores Argivorum.

etiam Vergilius tres tantum eius modi versus fecit: georg. III 276 saxa per et scopulos et depressas convalles, Aen. III 74 Nereidum matri et Neptuno Aegaeo, quem repetiit Ciris auctor, Aen. VII 634 aut leves ocreas lento ducunt argento. — Ovidius unum eius modi versum in primo metamorphoseon libro fecit: 117 perque hiemes aestusque et inaequales autumnos. atque haud scio an rectum sit, quod iudicavit Carolus Lehrsius, Ovidium fortasse, quae esset eius acuminum captatio, inaequali versus rythmo inaequales autumnos significare voluisse. — praeterea qui epistulam Hermiones scripsit v. 71 spondeum in quarto pede admisit Amyclaeo Polluci. sed auctor epist. Deianirae non scripsit insani Alcidae: nam insani est insania; Rudolphus Merkelius locum certissima coniectura emendavit Aonii. — Iuvenalis 5, 38 dixit: Heliadum crustas et inaequales beryllo; Serenus Sammonicus 752 quae salis admixto tundetur condimento, Ausonius ep. 4,55 nodosas vestes animantum Nefinorum.

Longe plurimi versus spondiaci ita sunt compositi, ut aut duo dactyli aut tres insint. rari sunt ii in quibus unus dactylus inest, isque quartum plerumque pedem efficit. tales versus non fecerunt Horatius. Propertius, Ovidius extra metamorphoses, Silius, Valerius Flaccus, Statius extra silvas, Petronius, Claudianus, Valerius Cato, auctor Aetnae. -Ennius unum dactylum eumque in quarto pede semel habet 256, bis in secundo pede 197. 219, semel in tertio 2. — Lucretius ter unum dactylum admisit et in quarto pede I 999. III 191. V 1265. - Catullus sexiens 64, 74. 255. 258. 286. 297. 65, 23, et in primo pede ter 64, 3 (Phasidos ad fluctus et fines Acetaeos). 44. 68, 87; Cicero semel 759; Vergilius quinquiens in quarto pede Aen. I 617. III 517. VIII 345. IX 239. XII 863, semel in primo pede Aen. III 74, semel in secundo VII 634. — Ovidius tres eius modi versus fecit met. V 265. XIII 684 (utrumque pingendi causa admissum). XV 338; Lucanus unum I 329; Ciris auctor duo 96. 413. item Persii versus spondiacus in tribus pedibus prioribus spondeos habet. — Manilius unum fecit eius modi versum II 682, item Statius unum silv. V 3, 165, et Iuvenalis 11, 71, et Rutilius I 585, Martialis duo IV 88, 7. X 4, 9; Sereni Sammonici versus unum dactylum habet in primo pede, Ausonius dactylum habet in quarto pede ter: parent. 11, 7. ephem. 32. ep. 4. 10, et in tertio pede semel ep. 4, 55.

Nec minus rari sunt ii versus quorum priores quattuor pedes dactylis constant. eius modi versus fecit Catullus bis 64, 79. 65, 57, Vergilius ter Aen. Il 68. VIII 679. georg. IV 270; Ovidius octiens am. Il 13, 21. met. I 62. 690. VIII 23. IX 283. XV 450. fast. II 786. V 535; Petronius, Lucanus semel V 598; Silius semel IV 776; Ciris auctor semel 486; Statius bis Th. IV 227. 298; Iuvenalis semel 14, 115; Ausonius bis idyll. 17, 15. ep. 24, 69.

6. Reliquum est ut de vocabulorum in fine versuum positorum ambitu pauca dicamus. ea omnino observata est lex, ut in fine non collocaretur vocabulum nisi quod aut quattuor aut tribus constaret syllabis. hanc legem etiam Ennius secutus est, nisi quod semel monosyllabum in fine posuit: cum magnis dis, quem versum Vergilius imitando expressit. similem finem solus habet luvenalis versu 3, 273 ... ad cenam si. ceteri igitur poetae spondiacos clauserunt aut tetrasyllabo aut trisyllabo. sunt autem qui tantum tetrasyllaba in fine posuerunt Cicero, Horatius, Propertius, Valerius Flaccus, Manilius, Persius, Petronius, catalecton Vergilianorum auctor, Rutilius, Claudianus, Valerius Cato, Serenus Sammonicus. qui trisyllabis usi sunt, multo rarius trisyllaba in fine posuerunt quam tetrasyllaba: Lucretius I 1077. II 476. III 191. 417; Catullus ' octiens 64, 44. 74. 96. 252. 291. 297. 65, 23. 56, 5; Ovidius quater deciens met. I 117. 193. 732. II 247. III 184. IV 535. VII 365. VIII 315. XI 93. XII 536. XV 356. 450. fast. V 83. 87; epistularum auctores bis VIII 71. IX 133; Vergilius duodeciens ecl. 5, 48. 7, 53. Aen. I 617. VII 631. IX 644. XI 31. XII 863. georg. III 276. Aen. III 74. VII 634. VIII 402. IX 9; Ciris auctor guater 82. 96. 474. 519; Lucanus bis I 689. VI 386; Silius ter IV 225. VIII 432. XV 776; Statius ter Th. IV 227. 298. IX 306; Invenalis quinquiens et deciens (is plures versus clausit trisyllaho quam tetrasyllabo) 2, 145. 3, 120. 4, 87. 5, 38. 6, 246. 296. 7, 14. 8, 218. 10, 88. 11, 68. 71. 138. 13, 191. 14, 165. 329; Martialis semel X 12, 1; Ausonius bis Syagr. 31. ep. 24, 87. bisyllabo Latinus poeta numquam versum spondiacum concludere voluit. merito igitur in Rossbachium invectus est Mauricius Hauptius in libello academico anni 1855 p. IV, quod is spondiacum bisyllabo finitum Catullo obtrudere voluerat.

Ne in eligendis quidem vocabulis eis quae spondeum quinti pedis antecedunt poetae fuerunt neglegentiores: nam haec quoque certam mensuram obtinent. itaque Lucretius si versum clausit trisyllabo, praemisit monosyllabum: l 1077 cum venerunt. II 476 ac mansuescat. III 191 est natura, 417 et mortales; si tetrasyllabo, praemisit aut vocem dactylicam I 586. 616. 991. 1116. II 302. 1147. III 249. 253. 545. 963. IV 125. 187. 975. V 190. 425. 971, aut pyrrichiacam II 1053. IV 594. V 1156, aut ionicam (a maiore) II 295. III 907. V 1265, semel paeonicam II 397, semel vocem huius mensurae - - - I 64, bis tribrachyn, cuius ultima syllaba elisione minuitur I 60 (eadem usurpare). IV 978 (eadem observare). — Catullus tetrasyllabo praemisit deciens vocem pyrrichiacam 64, 67. 78. 79. 269. 274. 277. 286. 301. 66, 3. 61. 68, 109. 76, 15, noviens dactylicam 64, 11. 24. 36. 71. 80. 83. 98. 68, 65. 100, 1, septiens ionicam (a maiore) 64, 15. 28. 91. 108. 119. 258. 358, semel paeonicam 56,

41, semel molossicam 68, 87, semel spondiacam 64, 3, semel monosyllabam 116, 3, semel anapaesticam 68, 89, semel tribrachyn 64, 255, utramque elisione minutam. trisyllabo praemisit choriambicam quinquiens 64, 74. 96. 252. 291. 297, bis anapaesticam 65, 23. 56, 57, semel trochaicam elisione minutam 64, 44. — Cinnae versus ante trisyllabum habet vocem anapaesticam: legitur crystallus.

Verum post Catullum is usus invaluit, ne tetrasyllabum praecederent vocabula nisi quae pyrrichium aut dactylum aut ionicum a maiore aut pedem huius mensurae - - - efficerent, trisyllabum nisi quae essent choriambica aut choriambo una vel duabus moris longiora. pauca sunt quae ab eo usu recedant, eaque admiserunt Vergilius aliquotiens et qui hunc et Catullum imitatus est Ciris auctor et Iuvenalis.

Ante tetrasyllabum igitur vocem pyrrichiacam posuerunt Cicero 759, Vergilius quater ecl. 4, 49. Aen. VIII 167. 345. XII 83; Horatius ter carm. I 28, 21. epod. 13, 9. epist. II 3, 467; Propertius quinquiens I 19, 13. 20, 31. II 2, 9. IV 7, 13. V 4, 71; Ovidius duodeciens am. I 6, 53. Il 13, 21. fast. II 275. IV 567. V 535. VI 341. met. VI 128. 247. 683. VII 695. VIII 23. XI 456; Ciris auctor quater 239. 398. 486. 535; Lucanus quinquiens I 329. 665. Il 675. IX 719. 836; Silius bis II 314. IV 744; Valerius Flaccus; Manilius I 387; Iuvenalis sexiens 1, 52. 6, 71. 429. 620. 10, 332. 14, 115; Martialis quinquiens II 38, 1. IV 79, 1. 88, 7. VI 60, 3. IX 59, 9; Valerius Cato 67; Ausonius quinquiens: parent. 11, 7. prof. Burdig. XXII 1. pasch. 25. de rat. puerp. 41. quot. Cal. s. mens. sing. 7; Claudianus ter: nupt. Hon. 175. bell. Get. 337. epigr. 4, 1. - Vocem dactylicam tetrasyllabo finali praeposuerunt Cicero 237, Vergilius noviens georg. IV 462. Aen. II 68. V 320. 761. VIII 54. 341. IX 194. 239. XI 659; Propertius bis I 13, 31. III 28°, 49; Ovidius noviens fast. III 105. met. I 62. II 226. 409. III 669. VII 623. XI 304. XIII 407. XIV 845; epist. VI 103; Ciris auctor ter 113. 326. 495; Lucanus quater II 396. V 589. IX 297. 918; Persius, Petronius, catalecton auctor, Statius Th. IV 5. V 288. XII 639. silv. V 3, 165; Iuvenalis octiens 4, 53. 6, 80. 462. 10, 304. 12, 117. 121. 14, 326. 15, 36; Martialis quinquiens V 64, 5. VII 30, 5. 53, 5. VIII 56, 23. X 4, 9; Valerius Cato bis 33. 47; Ausonius ter et deciens: ephem. 32. nob. urb. XII 5. pasch. 28. protr. IV 82. Mos. 11. 342. 452. Pythag. XVII 15. quot. dies s. mens. sing. 5. ep. 4, 10. 18, 15. 24, 69. 25, 51. - Vocem ionico a maiore constantem praemisere Horatius bis ep. 16, 17. 29; Vergilius ter Aen. III 517. 549. georg. I 221; Ovidius undeciens fast. V 731. met. I 14. V 165. 265. 607. VI 69. VII 114. 581. XII 219. XIII 684. XV 338; epist. Med. XII 121; Ciris auctor 413; Lucanus ter VIII 697. IX 329. X 216; Silius VIII 623; Manilius II 682. III 538. IV 679. V 314. 412; Iuvenalis bis 9, 111. 10, 151; Martialis bis ep. 1, 5. II 61, 3; Rutilius ter I 585. 637. II 33; Ausonius bis ep. 9, 46. pasch. 23; Claudianus bis: de VI cons. Hon. 178. rapt. Pros. I 104. - Vocem quae pedem efficit hunc --- adhibuit Ovidius quinquiens fast. Il 786. V 7. met. I 690. VIII 527. IX 283 et Ciris auctor semel 73. - Paeonem Vergilius georg. IV 270 tetrasyllabo praeposuit, monosyllabum brevi syllaba constans auctor Ciris 158 (Nd ulciscendum), vocem ionicam (a minore) unus Ausonius ep. 4,55 (animantum Nerinorum); molossum unus praemisit Serenus. apparet igitur perraro eam regulam migratam esse.

Trisyllabo vero choriambum praeposuerunt Vergilius septiens ecl. 5, 38. 7, 53. Aen. I 617. VII 631. IX 644. XI 31. XII 863; Ovidius deciens fast. V 83. met. l 193. 732. II 247. III 184. IV 535. VIII 315. XI 93. XII 536. XV 450; Ciris auctor bis 82. 519; Lucanus I 689; Statius Th. IV 298. IX 306; Iuvenalis bis 6, 246. 14, 329; Ausonius bis Syagr. 31. ep. 24, 87; vocem choriambo syllaba brevi maiorem Ovidius met. VII 365. XV 356; Silius VIII 432. XV 776; Statius Th. IV 227; Martialis X 12, 1; duabus syllabis brevibus choriambo maiorem Silius IV 225; syllaba longa choriambo maiorem Ovidius fast. V 87 et Lucanus VI 386. - Aliquotiens ea lex non est observata. vocabulum molossicum trisyllabo praemiserunt Vergilius bis georg. III 276. Aen. III 74, eiusque imitator, auctor Ciris versu Vergiliano 474; spondiacum vocabulum unus Vergilius Aen. VII 634; iambicum idem Aen. VIII 402. IX 9 et Ciris auctor 96; monosvllabum trisyllabo praeposuerunt Iuvenalis undeciens ad exemplum Lucretii 2, 145. 3, 120. 4, 87. 6, 296. 8, 218. 10, 88. 11, 68. 71. 138. 13, 191. 14, 165, et auctor Aetnae 495, anapaesticum, quo usi erant Catullus et Cinna, Iuvenalis 7, 14, epitriticum Ovidius met. I 117, auctor epist. Hermiones VIII 71, Iuvenalis 5. 38.

Postremo commemoro perraro a poetis Latinis spondiacos ita esse compositos, ut ultimo vocabulo que adiungeretur. Graeci saepissime τε addiderunt, exempli causa II. B 268 τάρβησέν τε, 123 'Αχαιοί τε Τροῦές τε. Lucretius eius modi versus tres habet III 907 aeternumque, V 1156 humanumque, III 963 inciletque; Catullus unum 68, 69 Europaeque; Ovidius unum met. V 607 Cyllenenque; Martialis unum X 4, 9 Harpyiasque; Ausonius duo: quot. dies s. mens. sing. 5 Augustusque, quot. Cal. s. mens. sing. 7 Autumnique.

Scribebam Regimonti.

Antonius Viertel.

## 77. Zu Sophokles.

Ant. 536 erklärt A. Nauck oben S. 154 die gewöhnliche Lesart δέδρακα τοῦργον, εἔπερ ἢδ' ὁμορροθεῖ für einen überlieferten Textesfehler. Es wäre, meint er, widersinnig, wenn die Beistimmung Antigones
darüber entscheiden sollte, ob Ismene bei der Bestattung des Polyneikes
sich beteiligt habe oder nicht; das richtige habe er in der vierten Auflage der Schneidewinschen Bearbeitung hergestellt: δέδρακα τοῦργον,
εἔπερ ἢδ' ὁμορροθῶ καὶ ξυμμετίσχω κτέ. Gegen diese Veränderung
fühle ich mich gedrungen Verwahrung einzulegen. Denn was bewirkt
sie? Sie macht die edelste und reinste Gestalt des Dramas zur Lügnerin,
während die (von Dindorf allerdings nicht ganz glücklich vertheidigte)
Vulgata Ismenes Wahrhaſtigkeit wahrt, ohne dabei ihrer Liebe, die das
Schicksal der Schwester zu teilen entschlossen ist, irgend Abbruch zu thun.

Sophokles weisz so gut wie wir, dasz auf die einfache Frage: hast du das gethan oder nicht? nur ein einsaches ja oder nein zulässig und jedes hinzugefügte wenn eigentlich ein logisches Unding ist. Aber der sinnige Dichter traut uns auch zu, dasz wir seine wahre Meinung verstehen. Ein ja, welches unbedingt auszusprechen Ismene nicht über sich gewinner kann, obgleich sie in dieser einfachen Thatsrage ihrer Sache sicher sein kann und musz, ein ja, dessen Gültigkeit sie vielmehr ausdrücklich von der Zustimmung Antigones abhängig macht, welcher doch der Natur der Sache nach hierüber keine Entscheidung zustehen kann, ein so bedingt ausgesprochenes ja ist offenbar seiner wahren Bedeutung nach nicht mehr und nicht weniger als ein nein, und es kann sich nur noch um die Frage handeln, wie der Dichter zu dieser ungewöhnlichen Art der Verneinung kommt. Der Grund hievon scheint mir naheliegend. Ein unbedingtes nein ist ihr so unmöglich wie ein unbedingtes ja: das letztere. weil dies ihrem Wahrheitsgefühl widerstreitet; das erstere, weil sie das Los der Schwester zu teilen entschlossen ist und daher alles vermeiden will, was diesem Vorhaben sowol von Seiten des Kreon als der ohnehm schon gegen sie verbitterten Antigone hinderlich sein kann; beide konnten überdies ein entschiedenes nein so deuten, als fürchte sie sich vor der auf die That gesetzten Strafe. So gibt sie denn mit dieser seinen Wendung dem Kreon zu verstehen, dasz sie in dem Sinne, in welchen seine Frage gemeint ist, allerdings bei der Sache nicht beteiligt ist, aber die moralische Mitschuld und alle Folgen der That, gleich als hatte sie sie mitbegangen, auf sich nehmen will. Das alles zerstört uns nun die Naucksche Aenderung unbarmherzig und vielleicht auf unheilbare Weise. wenn Nauck, dessen übrige grosze Verdienste um Sophokles ich dankbar anerkenne, mit seiner Autorität durchdringen sollte, und für die Vulgata nicht zu rechter Zeit noch ein Kämpfer in die Schranken tritt.

Wie nahe die Gefahr liegt, subjectiven Meinungen und Gefühlen zum Schaden der Sache Raum zu geben, davon ist mir ein weiteres kleines Beispiel aufgestoszen, welches ich hier noch beizufügen mir erlaube Zu Soph. Phil. 488 προς οίπον τον σου ξασωσόν μ' αγων findet Schneidewin-Nauck die Conjectur G. Hermanns rov žuov sehr wahrscheinlich. glücklicherweise ohne sie in den Text aufzunehmen, weil doch Philoktetes den Wunsch obenanstellen müsse, in seine eigne Heimat gebrach' zu werden. Hat man denn nicht gefühlt, dasz von einer solchen Zumetung niemand weiter entfernt sein kann als der demütige Dulder, der nor als Ballast mitgenommen (ἐν παρέργφ θοῦ με) und mit einem Platzcher im untersten Schiffsraum zufrieden sein will? Nein, keine Spanne Umwegs soll Neoptolemos seinetwegen zu machen haben; nach Skyros, wehin er seine Fahrt gerichtet glaubt, soll er ihn mitnehmen, oder, wenn er ein übriges an ihm thun will, ihn von dort vollends auf das benachbarte Euböa hinüberführen lassen, wo er besser als in dem geringen Skyros weitere Schiffsgelegenheit zur Vollendung seiner Heimreise finden kann. Auch hier also wird es bei der Vulgata sein Verbleiben haben müssen.

Stuttgart.

## 78.

## Die Composition des ersten Buches der Odyssee.

A. Kirchhoff hat zu erweisen gesucht, das erste Buch der Odyssee passe nicht zum zweiten, das uns in einer ältern Bearbeitung als jenes vorliege. Freilich ist er vollkommen im Rechte, wenn er im ersten Buche mancherlei Anstosz findet, aber jene Folgerung können wir unmöglich zugeben; vielmehr glauben wir, dasz eine genaue Betrachtung der Dichtung uns zu dem sichern Ergebnis führe, das erste Buch leide an inneren Widersprüchen, die wir unmöglich einem verständigen Dichter zutrauen können, diese seien durch Einschiebungen entstanden, nach deren Beseitigung nicht allein die Composition desselben sich als untadelhaft ergibt, sondern auch alle Widersprüche mit dem zweiten Buche schwinden. Auch die sonstigen Gründe, auf welchen Kirchhoffs Verfahren gegen die Odyssee beruht, glauben wir gröstenteils durch Ausscheidungen beseitigen zu können, und die übrig bleibenden Bedenken führen zu einer andern Ansicht über die ursprüngliche Gestalt der Odyssee als die von ihm aufgestellte.

Lassen wir die Frage über die Götterversammlung hier zur Seite<sup>1</sup>) und gehen von der Stelle aus, welche die notwendige Einleitung des Besuches der Athene auf Ithaka bildet. Die Rede der Göttin schlieszt mit den Worten (88 ff.):

αὐτὰρ ἐγῶν Ἰθάκηνδ' ἐσελεύσομαι, ὅφρα οἱ υίὸν μᾶλλον ἐποτρύνω καὶ οἱ μένος ἐν φρεσὶ θείω, εἰς ἀγορὴν καλέσαντα καρηκομόωντας ᾿Αχαιοὺς πᾶσι μνηστήρεσσιν ἀπειπέμεν, οῖ τέ οἱ αἰεὶ μῆλ' ἀδινὰ σφάζουσι καὶ εἰλίποδας ἔλικας βοῦς. πέμψω δ' ἐς Σπάρτην τε καὶ ἐς Πύλον ἡμαθόεντα, νόστον πευσόμενον πατρὸς φίλου, ἤν που ἀκούση, ἡδ' ῖνα μιν κλέος ἐσθλὸν ἐν ἀνθρώποισιν ἔχησιν.

90

9á

Dasz Athene ihren Willen andeutet, den Telemachos zur Reise nach Pylos und Sparta zu ermutigen, ist ganz in der Ordnung; aber wozu teilt sie den Göttern auch ihre Absicht mit, diesen zu bestimmen in einer Volksversammlung den Freiern aufzukündigen, was hier durchaus nebensächlich, da das, was Athene ins Werk richten will, gerade die Reise des Telemachos ist, der auf derselben Kunde vom Vater erhalten und sich da-

<sup>1)</sup> Ueber den Anfang der Odyssee bis V. 43 habe ich in der Widmung meines 'Aristarch' gehandelt. Im folgenden scheinen mir noch V. 62 und 71—75 eingeschoben. In Bezug auf die letztere Einschiebung bemerke ich nur, dasz die Angabe, der Kyklop sei ein Sohn des Poseidon, hier su spät nachkommt und das πλάζει ἀπὸ πατρίδος αίης gar nicht sutrifft, wenn man nicht dem πλάζειν eine Bedeutung gibt, die es gar nicht hat. Der Dichter setzt voraus, dasz der Zuhörer die Kyklopen kenne, woher er auch nirgends ausdrücklich sagt, dasz sie nur ein Auge haben, was wir nur da erfahren, wo Odysseus das Auge des Polyphemos ausbohrt.

Stelle gar wunderliches. Der Vers ξείνοι δ' άλλήλων πατρώιοι εὐχόμεθ' sivas kann sich doch nur auf Mentes und Telemachos beziehen, da der Fremde des Odysseus noch gar nicht gedacht hat; aber ist auch Mentes Gastfreund des Vaters des Telemachos, so ist doch nicht Telemachos Gastfreund des Vaters des Mentes, wie es hiernach der Fall sein müste. Wunderlich ist es, dasz der Gast für seine Behauptung sich auf das Zeugnis des Laertes beruft, dasz er gehört haben will, dieser habe sich auf das Land zurückgezogen, dasz er Nachricht von des Odysseus Rückkehr empfangen haben will. Bei dem ἀπάνευθεν ἐπ' ἀγροῦ πήματα πάσγειν V. 190 schwebt doch offenbar der Kummer um den Sohn vor, der nicht zurückgekehrt ist (vgl. & 195 f.), und es steht somit in Widerspruch mit der Nachricht von der wirklich erfolgten Rückkehr (V. 194). Und wie ungeschickt tritt das võv ở' ที่ใช้อง V. 194 ein! Eben so rasch und unerwartet schlieszt sich die Behauptung an, Odysseus lebe noch und werde auf einer Insel von wilden Männern zurückgehalten 3), wofür der gute Mentes auch gar keinen Grund anzugeben weisz, nicht einmal die Ahnung seiner Seele. Erst darauf will er weissagen nach der Eingebung der Götter, und da spricht er denn die auf die frühere Behauptung gestützte Ueberzeugung aus, Odysseus werde bald zurückkehren; unerwartet aber grundet er diese Weissagung auf des Odysseus nolumgavin. Das alles ist höchst ungeschickt. Fallen aber V. 187-206 aus, so darf man auch wol mit Recht zweiseln, ob denn V. 174-177 sicher stehen. Die Frage, wer er sei, woher und wie er gekommen, ist ganz in der Ordnung; dasz er aber nun mit einer besondern Einleitung (V. 174) noch die Frage anknüpft, ob er ein Gastfreund seines Vaters sei, erscheint seltsam; da es zunächst darauf nicht ankommt und die Erwähnung alter Gastfreundschaft, wenn eine solche bestanden, sich von selbst ergeben wird.

Athene sucht den Telemachos durch die Frage, ob er, wie sie vermute, wirklich der Sohn des Odysseus sei, und durch die Erinnerung, dasz sie den Odysseus seit seiner Abfahrt nach Troja nicht mehr gesehen habe, auf die Aeuszerung seiner Verzweißung an der Rückkehr des Vaters und seiner unglücklichen Lage zu bringen. Da aber dieser nur seinen Vater als den allerunglücklichsten Sterblichen bezeichnet, der nicht das Glück habe sich seines Besitzes zu Hause zu freuen, so bringt sie, nachdem sie seine Mutlosigkeit zu heben gesucht hat, selbst die Rede auf die Freier, welche so übermütig und schmählich sich benehmen:

225 τίς δαίς, τίς δὲ ὅμιλος ὅδ᾽ ἔπλετο; τίπτε δέ σε χρεώ; εἰλαπίνη ἠὲ γάμος; ἐπεὶ οὺκ ἔρανος τάδε γ᾽ ἐστίν. ὡς τέ μοι ὑβρίζοντες ὑπερφιάλως δοκέουσιν δαίνυσθαι κατὰ δῶμα ˙ νεμεσσήσαιτό κεν ἀνὴρ αἴσχεα πόλλ᾽ ὁρόων, ὅς τις πινυτός γε μετέλθοι.

Diese Frage könnte Athene unmöglich stellen, hätte Telemachos ihr be-

Als Hauptberg Ithakas wird s 21 f. Neriton genannt. 3) V. 199 hat Bekker als eine lästige Ausführung des vorhergehenden Verses unter den Text gesetzt, und er mag auf späterer Einschiebung beruhen.

reits oben V. 158 ff. mit solcher Entrüstung über das Treiben der Freier berichtet, die, da sein Vater gestorben, ungestraft fremdes Gut verzehren. Und wie könnte Athene überhaupt so fragen, wie könnte sie von Uebermut und vielem schändlichen (αἴσχεα πολλά) sprechen, wenn die Freier, wie wir nach V. 151 ff. annehmen müssen, ruhig dem Sänger horchten? Lassen wir dagegen die schon oben als unecht bezeichneten Stellen weg, so schwindet aller Anstosz. Der Freier ist nur V. 114 ff. gedacht, und der Dichter gestattet uns diese so viel Lärm und Uebermut beim Mahle vollführen zu lassen, als wir immer wollen. Weiter unten V. 368 ff. kommt er darauf zurück.

Jetzt erst bricht Telemachos in den schmerzlichen Ausdruck seiner Ueberzeugung von des Vaters Tode aus, der nicht schon V. 166 ff. vorweggenommen sein kann, und er schildert seine verzweiselte Lage den Freiern gegenüber. Wie sich die Mutter den Freiern gegenüber verhält, kommt hier nicht in Betracht, und so glauben wir dasz die Rede des Telemachos ursprünglich mit V. 248 geschlossen hat, V. 249—251 (wie  $\pi$  126—129) ein späterer, am Schlusz ohne Not übertreibender Zusatz sind. Anders äuszert sich Antinoos  $\beta$  90 ff. (vgl.  $\nu$  380 f.).

Athene ist über das vernommene entrüstet, woher sie den Wunsch ausspricht, Odysseus möge in aller Kraft zurückkehren und strenge Rache an den Freiern nehmen; doch wagt sie nicht die Rückkehr und Rache des Odysseus in sichere Aussicht zu stellen (V. 267 ff.). Das wäre unmöglich, hätte sie bereits früher (V. 195 ff.) die Rückkehr des Odysseus behauptet. Er selbst, fährt sie dann fort, solle unterdessen suchen die Freier aus dem Hause zu vertreiben. Wie er das anzusangen habe, führen V. 272-278 aus. Am andern Morgen soll er ihnen in öffentlicher Versammlung gebieten nach Hause zu gehen, der Mutter aber soll er sagen, sie möge, wenn sie heiraten wolle, in das Haus ihres Vaters zurückkehren, damit dieser sie ausstatte. Einen solchen Rath zu geben kann der Athene unmöglich einfallen, da er ganz zwecklos, an ein Gehorchen von Seiten der Freier nicht zu denken ist. Und was den Rath an die Mutter betrifft, so sollte man denken, Telemachos werde diesen auch befolgen, aber er geht darauf so wenig ein, dasz er den ähnlichen Vorschlag des Antinoos  $\beta$  130 f. zurückweist. Gehen wir aber weiter, so gibt Athene unmittelbar darauf einen ganz andern Rath. Telemachos soll ein Schiff ausrüsten, mit diesem nach Pylos gehen und von dort aus den Menelaos aufsuchen, um Kunde vom Vater zu vernehmen. Höre er hier günstige Nachricht, so solle er noch ein Jahr ausharren; vernehme er dagegen des Vaters Tod, so solle er gleich nach seiner Heimkehr diesem eine ehrenvolle Bestattung zukommen lassen, die Mutter aber vermählen. Das letztere haben wir uns auch wol in dém Falle zu denken, wenn er vergeblich noch ein Jahr auf den Vater gewartet. Wie nun stimmt dies zusammen, dasz er einmal aufgefordert wird sofort die Mutter, wenn sie heiraten wolle, zu ihrem Vater zu senden, das anderemal erst wenn er von seiner Reise zurückgekehrt sei und die Bestattung des Vaters vollzogen habe, oder gar erst ein Jahr nach der Heimkehr die Mutter zu vermählen? Und wie wunderlich ist die Verbindung! Zuerst sagt sie od de poatsσθαι ἄνωγά, ὅππως κε μυηστήρας ἀπώσεαι ἐκ μεγάροιο, hebt aber unmittelbar darauf mit einem neuen Anlauf an: εἰ ở ἄγε νῦν ξυνίει καὶ ἐμῶν ἔμπάξὲο μύθων, und nachdem sie ihm mitgeteilt, was er den Freiern und der Mutter befehlen solle, mitten in dem ihm zu gebenden Rathe beginnt sie noch einmal, als ob sie ihm bisher noch gar keinen Rath erteilt hätte: σοὶ ở αὐτῷ πυκινῶς ὑποθήσομαι, αἴ κε πίθηαι. Wer eine solche Verwirrung einem verständigen Dichter zutrauen will, der möge es thun; mir scheint es unwidersprechlich, dasz auf V. 267 f.:

άλλ' ήτοι μέν ταύτα θεών έν γούνασι κείται, ή κεν νοστήσας αποτίσεται ήε καί ούκί,

ursprünglich unmittelbar gefolgt sei V. 279 σοὶ δ' αὐτῷ πυπινῷς ὑποθήσομαι, αἴ πε πίθηαι. Noch möchten wir V. 286, worin als Grund,
weshalb er von Nestor zu Menelaos gehen solle, von letzterm gesagt
wird: ος γὰο δεύτατος ἡλθεν Αχαιῶν χαλποχιτώνων, für einen spätern
Zusatz halten: denn eines solchen besondern Grundes bedurste es bei
Menelaos ebenso wenig als bei Nestor, während dieser γ 318 an der
Stelle ist. Doch läszt sich freilich darüber nicht ganz sicher entscheiden.

. Wenn dagegen Athene, nachdem sie dem Telemachos gerathen dann die Mutter zu vermählen, unmittelbar darauf fortfährt:

αθτάρ ἐπὴν δὴ ταῦτα τελευτήσης τε καὶ ἔφξης, φράζευθαι δὴ ἔπειτα κατὰ φρένα καὶ κατὰ θυμόν, ὅππως κε μνηστῆρας ἐνὶ μεγάροισιν τεοῖσιν κτείνης ἡὲ δόλω ἢ ἀμφαδόν,

so können wir darin nur einen Widerspruch finden. Denn wenn die Mutter verheiratet ist; so verlassen die Freier von selbst das Haus, worauf diese sich immer dem Telemachos gegenüber berufen, und die Möglichkeit, dasz dies nicht geschehen werde, kann Athene doch nicht ohne weiteres annehmen. Aber, könnte man meinen, sollte nicht V. 292 unecht sein, wonach dieser Widerspruch wegfiele? Allein sonderbar ware es doch, dasz in dem Falle des wirklichen Todes des Odysseus Telemachos die Freier tödten sollte, da doch die Verheiratung der Mutter ein viel weniger gewaltsames und sehr nahe liegendes Mittel war, dem Verderben zu entgehen; Athene müste doch wenigstens irgendwie auf eine solche Lösung hinweisen. Dazu kommt dasz es der Göttin fern liegt den Telemachos zum Morde der Freier zu ermutigen, da sie die Heimkehr des Odysseus im Sinne hat, der erst den Sohn dazu bestimmen wird; und hatte Athene dies ihm vorgehalten, so wurde sie ihn hierzu auch wirklich ermutigt haben; aber von einem solchen Mute zeigt sich in den folgenden Büchern das gerade Gegenteil. Hiernach lassen sich V. 293 ff. nicht halten und müssen wir auch die sich daran schlieszende Berufung auf die Ruhmesthat des Orestes bis V. 302 ausscheiden. Der Interpolator nahm V. 299 ff. aus y 197 ff., wo sie berechtigt sind. So gewinnen wir in V. 253 - 268. 279 - 292. 303 f. eine trefflich gerundete Rede: denn auch der Schluszvers vol d'avro peléro nal épor éprate abou verrath sich durch seine Unklarheit und seine Entbehrlichkeit, ja Lästigkeit als unecht. Man halte die von uns hergestellte Rede gegen

die überlieferte Gestalt, und die wahre Dichtung wird mit überzeugender Gewalt sich bewähren:

Auch in den beiden letzten Wechselreich des Telemachos und seines Gastes glauben wir zwei ungehörige Eindringlinge in V. 308 und 318 zu erkennen. Den ersten Vers äs te karhe & naid!, kal of note liscopat albido betrachten wir als einen Auswuchs. Das spila sportar aportus bedarf keiner solchen nähern Ausführung; es genügt dasz Telemaches von der guten Meinung des Gastes sich überzeugt erklärt, wodurch er sich den Uebergang zu der Bitte bereitet, er möge doch nicht so eilen, sondern noch bleiben, bis er ein Bad genommen. Athene aber beharrt auf ihrem Vorsatz und entgeht auch dem angebotenen Gastgeschenk, das sie bei ihrer Rückkehr in Empfang nehmen wolle. V. 318 leidet am Schlusse an höchster Unklarheit des Ausdrucks, und die Rückdentung; er könne ihr dann ein sehr schönes Geschenk geben, wie er dies in Aussicht gestellt, es werde nicht sein Schade sein, ist doch gar ungeschickt.

Der Vers womit der Dichter die Entfernung der Athene bezeichnet: ή μεν δο' ως είπουσ' απέβη γλαυκώπις Αθήνη (319) laszt uns das folgende durchaus nicht erwarten; es kann sich daran wol eine nähere Bestimmung anschlieszen, wie y 371. \* 307, aber auffallend ist die Anknüpfung eines neuen Satzes. Und weshalb sollte der Dichter bemerkt haben, dasz sie so rasch enteilt sei? denn nur dies liegt in den als Vergleich aufzusasenden Worten: opvig d' mg avonala bienturo. 4) Seltsam ist es ferner, dasz Athene jetzt erst - denn dieses besageh die Worte - dem Telemachos Mut in die Seele legt, woran sich ungeschickt anknupft, sie habe die Erinnerung an den Vater noch mehr in ihm belebt, da Tel. schon V. 114 f. in bängste Sorge um jehen versunken ist und diese in allem verräth. Und was nun weiter? Telemachos merkt nach der Entfernung der Athene, dasz er ermutigt und mächtiger an den Vater gemahnt sei, und daraus schlieszt er dasz der Gast ein Gott gewesen: eln gewis wunderlicher Schlusz. Hätte Athene den Telemachos ahnen lassen wollen, dasz eine Gottheit ihm genaht sei, so würde sie das nach Homerischer Weise einfach durch die Art ihres Verschwindens ihm gezeigt haben, wie sie es im dritten Buche bei Nestor thut; dort ist es gerade an der Stelle, um dem Telemachos zu beweisen, dasz die Schutzgöttin seines Vaters auch ihm beistehe; aber hier hat sie ihren Zweck dadurch vollkommen erreicht, dasz sie dem Telemachos den Gedanken an die Reise eingibt: dies und nichts anderes beabsichtigt ihr ganzes Erscheinen, und der Dichter würde sich eines entschiedenen Misgriffs schuldig ge macht haben, wenn er hier den Telemachos in dem Gaste eine Gottheit ahnen liesze, was ganz zwecklos ware und die Wirkung der dem dritten Buche aufgesparten wunderbaren Entfernung der Athene schwächen würde. Freilich sieht Telemachos  $\beta$  261 ff. den Gott an, der gestern in

<sup>4)</sup> Vgl. ε 51 λάρφ ὄφνιθι ἐοικώς. Wie nicht selten, tritt das eigentlich nur in der Vergleichung gedachte Zeitwort in den Hauptsatz. Sie enteilte, wie der Vogel ἀνοπαία wegfliegt. Die Härte gehört dem Interpolator.

sein Haus gekommen und ihn zur Reise gemahnt hat, aber jenes ganze Gebet, in welchem trotz des κλῦθί μευ nicht einmal angegeben wird, worin Athene ihn erhören soll, ist später eingeschoben; an der Stelle von V. 261—267 stand wol ursprünglich: τὴν ὁδὸν ὥρμηνε· σχεδόθεν δέ οἱ ἡλθεν ᾿Αθήνη. Vgl. α 444. β 253. 266. Nach allem müssen wir V. 320—323 ausscheiden. Wie wir es so häufig bei solchen Nebenzügen finden, führt der Dichter die Entfernung der Athene nicht weiter aus, beschreibt nicht, wie Telemachos sie begleitet, ihren Speer ihr zurückgegeben und sie entlassen habe, sondern ersagt einfach, nach der Entfernung der Athene habe sich Telemachos zu den Freiern begeben (V. 324).

Zunächst schlieszt sich nun die Erzählung an, wie Phemios die unglückliche Heimkehr der Achäer gesungen, Penelope, welche den Gesang vernommen, herabgekommen sei und den Phemios ersucht habe etwas anderes zu singen, da dieses Lied ihre Seele verletze, wie Telemachos sie deshalb zurechtgewiesen und sie sich entsernt habe. Man hat aus dieser Stelle V. 356 - 359 als eine ungehörige Nachahmung ausgeschieden. Fragen wir aber, welchen Zweck der Dichter bei dieser Erscheinung der Penelope gehabt, so dürste kaum ein anderer als das personliche Auftreten der Penelope gleich am Anfange des Gedichtes aufzufinden sein. Aber eines solchen Trühen Austretens bedürfen wir nicht, die Erwähnungen der Freier in der Volksversammlung genügen, und persönlich erscheint Penelope früh genug in würdigster Weise im vierten Buche als liebevoll besorgte Mutter. Penelope kommt gar nicht in den Männersaal, so dasz Telemachos meint, seine Entfernung könne ihr mehr als zehn Tage lang verborgen bleiben ( $\beta$  374). Jetzt zu erscheinen hat sie um so weniger Veranlassung, als sie nicht hoffen darf ihren Zweck zu erreichen, sondern eher auf Spott von Seiten der Freier rechnen musz. Zu ihrem Zwecke hätte es vollkommen hingereicht, dem Telemachos ihren Wunsch durch eine Dienerin kund zu thun. Und wenn der Sänger hier die Rückkehr der Achäer singt, so stimmt dies nicht wol mit der Darstellung im dritten und vierten Buche, wo Nestor und Menelaos diese dem Telemachos erzählen, als wäre sie ihm sehr wenig bekannt. Alles was Nestor berichtet hätte Telemachos aus diesem Liede wissen müssen. Endlich ist es auch durchaus nicht glücklich, dasz Telemachos seinen gewonnenen Mut durch zufällige Veranlassung zunächst der Mutter gegenüber beweisen soll; wir erwarten vielmehr, dasz er diesen gleich vor den Freiern bekunde, indem er ihnen seine Absicht mitteilt, morgen in einer Volksversammlung ihnen seine Meinung zu sagen. Gar wunderbar nehmen sich die hier zum Uebergang dienenden Verse 365 f. aus:

μνηστήρες δ' όμάδησαν ανα μέγαρα σκιόεντα, πάντες δ' ηρήσαντο παραί λεχέεσσι κλιθήναι.

Der letztere Vers steht ganz vortrefflich o 212. Dort will Penelope den Freiern erscheinen, um ihr Herz zu entzünden und sie zu Geschenken zu veranlassen. Athene verleiht ihr dazu die reizendste Anmut, und ihre Erscheinung reiszt wirklich alle Freier hin:

τῶν δ' αὐτοῦ λύτο γούνατ', ἔρφ δ' ἄρα θυμὸν ἔθεληθεν, πάντες δ' ἡρήσαντο παραί λεχέεσσι πλιθήναι.

Dort wächst der zweite Vers aus der Lage der Sache hervor; was soll er aber hier nach dem uns die lärmenden Freier darstellenden Verse, der sonst sich nur findet als Einleitung von einzelnen Reden der Freier (δ 768. σ 399), éinmal, ohne σκιόνντα, (ρ 360) als Uehergang zu einer Rede der Athene an Odysseus? Hier steht das Lärmen im Saale in keiner Verbindung mit dem Wunsche bei der Penelope zu liegen, welche auf die Freier so wenig Eindruck macht, dasz keiner sich um die ihren Gatten betrauernde, rasch verschwindende Frau kümmert. Scheiden wir V. 325—366 als Eindichtung aus, so schlieszt sich V. 367 trefflich an V. 324 an. Die freilich wenig zutreffenden, nach φ 350 ff. (die selbst eine nicht ganz glückliche Nachahmung sind) gebildeten Verse 356—359 scheinen doch der Eindichtung ursprünglich anzugehören, wogegen V. 344 ein späterer Eindringling sein mag.

Telemachos tritt zum erstenmal mutig den Freiern entgegen. Er fordert sie auf das Mahl nicht durch Geschrei zu stören (auf ihr ausgelassenes Larmen und Toben hat schon Athene V. 225 ff. hingewiesen), indem er die hohe Freude hervorhebt den Sänger zu hören.<sup>5</sup>) Wir haben uns diesen als anwesend zu denken, um auf den Wunsch der Freier zum Spiel und Sang bereit zu sein. Dasz dieses noch nicht geschehen sei (V. 151 ff. erkannten wir als eingeschoben), dies scheinen V. 421 f. zu beweisen, wo es heiszt, die Freier hatten sich gefreut, zum Tanze und lieblichen Sange gewendet. Am andern Morgen will Telemachos, dies teilt er ihnen sodann mit, in der Volksversammlung ihnen seine Meinung sagen. Wenn er ihnen aber hier sogleich verräth, was er ihnen zu sagen vorhat, so ist das völlig abgeschmackt, und dasz Telemachos dies auch wirklich nicht gethan, ergibt sich aus der Erwiderung des Antinoos. V. 344 380 sind ohne allen Zweifel aus  $\beta$  139 ff. später hierher übertragen worden. Um ste einzuschieben, muste das Esté mos hier in étiévas verandert werden, wobei die Andeutung, dasz von seinem Hause die Rede sei, vermiszt wird und zugleich ein harter Uebergang aus der indirecten Rede in die directe eintritt, der an keiner echten Homerischen Stelle (auch V. 36-43 habe ich aus anderen Gründen ausgeschieden) in solcher Weise sich finden dürfte. μῦθος ist nach bekanntem Gebrauche 'die Meinung, der Wille', der nicht näher angegeben zu werden braucht. Ganz so wie hier heiszt es I 309 χρη μέν δη τον μύθον απηλεγέως αποειπείν, welche Stelle wol unserm Dichter vorschwebte. Dasz die ersten Bücher der Odvssee später sind als das neunte Buch der Ilias, ist wol anzunehmen; dasz der Dichter das zehnte und vierundzwanzigste Buch der Ilias benutzt hat, läszt sich entschieden beweisen.

<sup>5)</sup> Hier hat der Dichter 13 f. benutzt. Dort sind die Verse aus der Lage der Sache hervorgewachsen. Dasz die ersten Bücher später sind als die Lieder von der Rückkehr und von der Rache des Odysseus, gedenke ich später durch manche wiederholte Verse su beweisen, die sich offenbar als nicht ganz passend herübergenommen aus den späteren Büchern ergeben. Dieses bedeutsame Mittel der Kritik ist wunderbar genug bis heute noch gar nicht benutzt worden; seine Ergebnisse sind wahrhaft überraschend.

Der Spott des Antinoos über den auf einmal so stolz und kühn auftretenden Telemachos so wie dessen klug bescheidene Antwort sind ohne allen Anstosz mit Ausnahme von V. 398, der matt nachschleppt. Wenn aber Eurymachos darauf den Telemachos seines Beistandes versichert. sans einer wagen sollte ihm mit Gewalt seine Habe zu rauben, so ist das durchaus nicht an der Stelle: denn Telemachos hat ausdrücklich gesagt, er wolle Herr in seinem Hause sein; das kann aber Eurymachos so wenig als irgend ein anderer der Freier ihm in dem Sinne, worin er es meint, zugestehen. Eurymachos will, wie wir  $\beta$  194 ff. von ihm selbst hören, dasz Penelope einem von ihnen sich vermähle; eher werden die Freier nicht aufhören mit ihrer schrecklichen Freierschaft. Telemachos hatte gar keine Furcht geäuszert, von irgend jemand auszer den Freiern beschädigt zu werden; wie kann nun Eurymachos feierlich ihm seinen Schutz zusichern gegen jeden, der ihm gewaltsam seine Habe rauben wolle? Nun konnte man freilich meinen, man brauche deshalb nur V. 403 f. zu streichen, aber auch die ganze Frage des Eurymaches nach dem so rasch enteilten Gaste des Telemachos hat hier keine rechte Beziehung. Telemachos sollte seinen Mut bewähren; dem Eurymachos gegenüber seine Verzweislung an des Vaters Rückkehr auszusprechen hat er ebenso wenig Veranlassung, als der Dichter damit etwas bezwecken kann. Das Gespräch mit Antinoos genügt vollkommen; hier noch einen andern, dem Telemachos günstigern Freier hereinzuziehen konnte dem Dichter nicht einfallen. Somit tilgen wir V. 399 - 420, an deren Stelle wol ursprünglich der Vers stand: ως φάτο Τηλέμαχος, διὰ δ' έκ μεγάροιο βεβήκει (τ 47). Statt αθανάτην θεον muste es αθάνατον θεον heiszen, da nach den hier vorausgesetzten Versen 329 ff. (vgl. \$ 262) Telemachos nur eine Gottheit in dem Gast erkannt hatte, ohne einen bestimmten Gott oder eine bestimmte Göttin darunter zu vermuten; wirklich apavarou zu schreiben hindert nichts.

Der Schlusz des Buches ist ohne Anstosz. Die Freier freuen sich an Tanz und Sang bis zum späten Abend und gehen dann zur Ruhe. Wie Telemachos sich niederlegt und im Bette liegend seine Reise bedenkt, wird ausführlicher beschrieben. Nur V. 433 f., wo die Erwähnung, dasz Eurykleia eine Fackel in der Hand getragen, mit ihrer Liebe zu Telemachos wunderlich verbunden wird, möchten nicht als echt gelten dürfen.

Athene hat nach unserer Herstellung dem Telemachos gerathen ein Schiff auszurüsten, um zu Nestor nach Pylos und von da zu Menelaos nach Sparta zu gehen; dasz er eine Volksversammlung berufen und die Ithakesier gegen die Freier aufrufen soll, hat sie ihm nicht gesagt. Telemachos, durch die Göttin ermutigt, thut dies aus eignem Antrieb, und er stellt zuletzt in der Volksversammlung auch die Bitte ihm ein Schiff zu seiner Reise zu geben. Wie er ein Schiff ausrüsten solle, hatte sie ihm nicht gerathen; da aber sein eigner Versuch eines von den Freiern zu erhalten fehlschlägt, so verschafft sie ihm selbst unter der Gestalt eines Freundes seines Vaters ein solches nebst nötiger Bemannung.

So haben wir eine durchaus abgerundete Aussührung eines wolange-

legten Planes im ersten Buche der Odyssee; die zu diesem Anfang einer Telemachie gehörende Einleitung ist bei der Zusammensetzung der Odyssee verloren gegangen: denn die ersten 87 Verse gehören zum röötog des Odysseus, und der Anfang des fünften Buches ist späte Flickarbeit. Wahrscheinlich begann die Telemachie mit einem Gespräche des Zeus und der Athene über Odysseus, der eben bei Alkinoos freundliche Aufnahme gefunden, worauf dann Athene ihre Absicht aussprach, den Telemachos noch vorher nach Pylos und Sparta zu entsenden, damit er dort Kunde vom Vater zu erhalten suche; dasz er unter ihrer Leitung vereint mit dem Vater die Rache au den Freiern vollziehen solle, war wol gleichfalls angedeutet.

Wir haben alle die Stellen, worauf Kirchhoff seine im Eingang erwähnte Vermutung gründet, als ungehörige Einschiebungen erkanut, aber zu gleicher Zeit manche gefunden, die nicht geringern, ja noch bedeutendern Anstosz geben, ohne dasz sie Kirchhoff aufgefallen wären. Nach unserer Ueberzeugung verhält es sich mit den Kirchhoffschen Aufstellungen, insofern sie auf Neuheit Anspruch machen können, durchweg so; läszt man die Einschiebungen weg, womit die Rhapsoden das Gedicht durchzogen haben, so schwinden alle Anstösze. So beruht auch die Lücke, die im siebenten Buche sich finden soll, auf einer Teuschung. Die Beziehung der Arete auf die Kleider des Odysseus, die sie als die ihrigen erkennen soll, ist vom Rhapsoden hineingetragen; V. 234-236 und 238 sind eingeschoben, und V. 239 lautete ursprünglich wol: πῶς ἀἡ φῆς έπὶ πόντον ἀλώμενος ἐνθάδ' Ιπέσθαι; Die jetzige Frage: οὐ δη φης έπὶ π. α. ε. Ικέσθαι; ist ganz irrig, da Odysseus nichts der Art erzählt hat. Arete musz aber vermuten, dasz der Fremde nach langem Umherirren an ihre von allen Wohnungen der Menschen fern liegende Insel verschlagen worden. Dasz der Dichter die Arete, die sich über die Erscheinung eines Fremden bei ihnen so sehr wundern musz, gerade hiernach, nicht nach Namen und Herkunft fragen läszt, ist ein feiner Kunstgriff, den der einschiebende Rhapsode nicht verstand. Ganz zuletzt erwähnt Odysseus der Kleider, die er von ihrer Tochter erhalten habe; hätte Arete wirklich nach den Kleidern gefragt, so würde er nicht so ganz nebensächlich hierauf geantwortet und sich dabei auf die Frage ausdrücklich bezogen haben. Der Interpolator hat V. 234 ungeschickt das εξματα aus ζ 214 herübergenommen, wo es als Apposition steht, während sich sonst είματα in dieser Weise nach φαρός τε χιτώνά τε nirgends findet. Eine andere Interpolation, worauf Kirchhoff und Hennings gehaut haben, finden wir v 66-69, welche Verse sich zum Vorteil der Dichtung glatt ausscheiden. Alles was dem Odysseus geschenkt worden und dessen er hedarf befindet sich längst auf dem Schiffe, und Speise und Trank braucht er nicht, da er schlafend nach Ithaka gelangt, und bei der Aussetzung an das Land (v 120, vgl. 203. 363. 368 f.) finden wir keine Erwähnung dieses Vorrates.

Heinrich Düntser.

## 79.

Euripideische Studien. Von August Nauck. Erster Theil. (Aus den Mémoires de l'académie impériale des sciences de St.-Pétersbourg, VII<sup>e</sup> série. Tome I Nº 12.) St. Petersburg 1859 (in Comm. bei L. Voss in Leipzig). 139 S. Imp.-4.

Seitdem durch die Ausgabe von A. Kirchhoff für den Text des Euripides, und zwar besonders der neun ersten Tragödien, eine sichere Grundlage gewonnen ist, kann nun die Kritik unbedeuklich daran gehen, die vielen Schäden, an welchen der Text dieses Dichters leidet, zu entdecken und soweit es möglich ist zu heilen. Und das ist wol bei Eur. um so notwendiger, als derselbe bisher noch keineswegs eine so durchgreifende und umfassende Behandlung wie Sophokles erfahren hat, dessen Dramen teils wegen ihres höheren dichterischen Werthes, teils weil sie den fast ausschlieszlichen Gegenstand der Schullectüre bilden, eine viel gröszere Beachtung von Seiten der Philologen gefunden haben. Wie überall auf dem Gebiete der Kritik, so zeigen sich auch bei der kritischen Behandlung der Euripideischen Tragödien zwei Richtungen, von denen die eine mit gröszerer Strenge an der Ueberlieserung sesthält und der Conjecturalkritik nur einen geringen Spielraum verstatten will, während die andere, ausgehend von der Ueberzeugung, dasz auch die besten Hss. des Eur. uns den Text nur in einer späten und schlechten Recension überliefern, hauptsächlich von dem Scharfsinn der Kritiker die Herstellung der ursprünglichen Hand des Dichters erwartet. Der ersteren Richtung gehört insbesondere die neue Bearbeitung der Pflugkschen Ausgabe von R. Klotz an, in welcher diese Grundsätze bis auf die höchste Spitze getrieben erscheinen; die entgegengesetzte Richtung vertritt mit vieler Gewandtheit und groszem Scharfsinn A. Nauck.

Der hochverdiente Herausgeber der griechischen Tragikerfragmente hatte seine kritischen Bemerkungen zu Eur., abgesehen von einigen Aufsätzen in verschiedenen Zeitschriften, hauptsächlich in der annotatio critica der beiden von ihm besorgten Teubnerschen Ausgaben (1854 und 1857). und zwar dem Zwecke jener Sammlung gemäsz ohne weitere Begründung, verzeichnet. Dasz eine solche wünschenswerth war, konnte keinem Zweifel unterliegen. Es ist daher sehr dankenswerth, dasz der Vf. es unternommen hat in den Denkschriften der k. russ. Akad. d. Wiss. eine Reihe von Aussätzen zu veröffentlichen 'welche dem doppelten Zwecke dienen sollen, früher geäuszerte Ansichten zu begründen und manche Zweifel oder Vermutungen, die sich ihm inzwischen aufgedrängt haben, vorzutragen.' Uebrigens ist es, wie er selbst sagt, nicht seine Absicht alle Stellen, die zu Bedenken Anlasz geben, zu verzeichnen; vielmehr will er überwiegend positive Ansichten aussprechen und nur in selteneren Fällen solche anoglas anregen, deren dussig er von anderen erwartet. Von diesen Studien liegt uns nun der erste Teil vor, welcher kritische Beiträge zu den vier ersten Tragodien: Hekabe, Orestes, Phonissen, Medeja enthält.

Es bedarf nicht der Versicherung, dasz sich unter den zahlreichen hier mitgeteilten Bemerkungen gar viele treffende und glänzende Verbesserungen finden, durch welche der Text der genannten Tragödien bedeutend gefördert wird; anderes, was wir nicht in gleicher Weise anzuerkennen vermögen, ist doch scharfsinnig gedacht und begründet. Rechnet man noch hinzu die reiche Fülle von Belesenheit und die innige Vertrautheit mit dem Sprachgebrauche, welche sich überall offenbaren, endlich die klare und präcise Darstellung, so kann man nicht anders sagen, als dasz sich dieses Werk den früheren Schriften des Vf. würdig anreiht und die volle Beachtung von Seiten der Philologen verdient.

Indem wir nun zur Beurteilung des einzelnen übergehen, glauben wir dabei auf folgende Weise verfahren zu müssen. Zuerst wollen wir dieienigen Besserungen des Vf., welche wir für notwendig und gesichert oder doch für sehr wahrscheinlich halten, einfach verzeichnen und nur da, wo noch etwas zur Bestätigung derselben dienen kann oder wo etwas zu ergänzen und zu berichtigen ist, eine kurze Bemerkung beifügen. Sodann sollen diejenigen Stellen besprochen werden, wo wir die überlieferte Lesart als richtig und die Verdächtigungen des Vf. als nicht vollkommen begründet erachten. Endlich wollen wir diejenigen Stellen behandeln, welche wol unleugbar verderbt sind, wo aber durch die hier mitgeteilten Vorschläge keine gründliche und endgültige Heilung des Verderbnisses erreicht wird. Es kann hiebei keineswegs die Absicht des Ref. sein für alle diese Stellen selbständige Vermutungen vorzutragen, sondern er wird sich in vielen Fällen darauf beschränken einzelne Andeutungen zu geben, die vielleicht zur Herstellung der ursprünglichen Lesart führen können. Da aber bei der Besprechung sämtlicher Bemerkungen zu den vier Tragodien der Umfang dieses Aufsatzes weit über Gebühr anschwellen würde, so wird es wol als zweckmäszig erscheinen, wenn wir uns hier auf die drei Dramen Hekabe, Orestes und Medeia beschränken.

Schon Valckenaer, Brunck, Porson u. a. hatten erkannt, dasz der Text der vier ersten Tragödien, welche bekanntlich zu den am meisten gelesenen Stücken des Eur. gehörten, durch manigfache Einschiebsel entstellt ist; nach ihnen haben W. Dindorf, Hartung u. a. noch mehr derartige Interpolationen nachgewiesen. Dennoch aber sind noch manche unechte Verse, Halbverse und Wörter zurückgeblieben, deren Entdeckung und Ausscheidung wir N. verdanken, nemlich Hek. 490. 578 (welcher Vers durch 615 veranlaszt sein dürfte). 793—797. 800 u. 801. 803 u. 804. 943 (Ελέναν). 962 (vgl. 1115). 971 u. 972 (τυγχάνουσ' εν' εἰμὶ νῦν ποῦκ ἄν δυναίμην). 1089 (πᾶ βῶ). Or. 38. 257. 593. 782. 1145: 1224. 1535. ¹) Med. 355 u. 356. 732. 748. 966 u. 967 (πεῖνα νῦν αῦξει θεός· νέα τυ- φαννεῖ). 981 (λαβοῦσα). 1243. Als Besserungen, die wir als vollkommen sicher oder doch sehr wahrscheinlich erachten, bezeichnen wir Hek. 224

Or. 315 hat schon Hartung in seiner Ausgabe der Iph. Aul. S. 27 mit Recht für untergeschoben erklärt, wenn er auch späterhin diese Ansicht aufgab und die Stelle durch eine kühne Besserung zu heilen auchte.

(enforas st. enform), 581 u. 582 (wo die beiden Versenden eurenvorarm) δέ σε und δυστυχεστάτην όρω ihre Platze tauschen müssen), 627 (κείνο δ' όλβιώτατον st. πείνος όλβιώτατος), 745 (εὐ λογίζομαι st. ἐκλογίζομωι und νεύειν st. μαλλον, womit freilich nur der Gedanke, nicht aber das bestimmte Wort getroffen ist, da sich ebenso gut ein bensev denken liesze; übrigens mag vielleicht μαλλον als Glosse zu νεύειν oder φέπειν bemerkt das rechte Wort verdrängt haben; dagegen scheint mir die Veranderung des loyltoual ye in loyitouesta nach der Besserung et loγίζομαι überflüssig), 798 (φύσει st. ἴσως), 825 (ξένον st. πενόν), 1197 (ἀπαλλάξων st. ἀπαλλάσσων); Or. 35 (οδε πεσών τ' st. ο δε πεσών) 2), 314 (δοξάζεις st. δόξαζης, wo zu hemerken war, dasz cod. B ebenfalls δοξάζεις hat), 321 (άμπολεῖσθ' st. άμπάλλεσθ', wo auch darauf hingewiesen werden konnte, dasz avanalles das 'sich aufschwingen' bedeutet und somit αίθέρα wol nur als Accusativ des Zieles gefaszt werden könnte, was ganz sinnlos ware), 391 (παρὰ λόγον st. παράλογον), 407 (ἐκ φασμάτων δε τάδε νοσείς; ποίων υπο; wie auch Klotz in seiner Ausgabe schreibt und auch schon Hermann, obgleich er die überlieferte Interpunction beibehielt, durch seine Uebersetzung andeutete: 'ex simulacris aegrotas? ex qualibus?'), 429 (róð' st. σόν; dagegen ist reçoiv unverdāchtig, da dieser Begriff wol nicht leicht enthehrt werden kann, vgl. ras. Her. 940 άγνιῶ χέρας, 1324 χέρας σὰς άγνίσας μιάσματος), 489 (τί δρώντες; ή τι καί σαφώς είπειν έχεις; nach der Lesart der Scholien statt des überlieserten el domvers o et nal sames Eyeis elneiv èmol: wo doch hätte erwähnt werden sollen, dasz wir die Herstellung der richtigen Lesart in den Scholien, nemlich y zi st. n zi und gapes st. sapis Hermann zu verdanken haben), 491 (πρὸς τόνδ' ἀγῶν ἂν τί σοφίας εἶη πέρι; st. πρός τόνδ' άγων τίς σ. ήπει πέρι; wo aber trotz der Parallelstelle Herakl. 116 Porsons nuos heibehalten werden konnte, zumal da auch die unmittelbare Verbindung des προς τονδε mit αγών darauf hindeutet, dasz diese Wörter zu einander gehören und moog vovds nicht zu ημοι zu beziehen ist), 506 (γέγονε st. έγένετο), 561 (οί st. ό), 632 (τω st. ποί), 696 (θυμός st. δήμος), 938 (πρέπον st. χρεών; dafür spricht auch das Scholion, welches sich in mehreren Florentiner Hss. findet: ἐναντία δε διακείσετε η διακείσθαι πρέπον), 983 (μέσαν st. μέσον), 1056 (δάvois st. Daveiv; doch kommt wol Davys der Ueberlieferung noch näher), 1092 (κατήνεσα st. ἐπήνεσα), 1170 (ἐλεύθερος st. ἐλευθέρως)\*), 1236 έπενεπέλευσα st. ἐπεβούλευσα, was auch in der Glosse des Guelph. angedeutet zu sein scheint), 1295 (σποπεύουσ' απαντά st. σποπούσα παντα), 1393 (αὐθέκαστα εί. αὖθ' ἔκαστα), 1608 (θυγατρὸς απαρείς εί. απαιρε θυγατρός), 1684 (Δίοις st. Διός); Med. 158 (Ζεύς σοι σύνδικος ξοται st. Z. σοι τόδε συνδικήσει, wiewol natürlich bei solchem Schwanken der Ueberlieferung kaum etwas vollkommen sicheres festgestellt

<sup>2)</sup> Diese Vermutung wird schon in der Beckschen Ausgabe (Bd. III S. 153), und swar als eine Besserung Reiskes angeführt, was wol nur auf einem Druckfehler beruhen mag, da Reiske meines Wissens zecho dé vorgeschlagen hat.

3) Durch einen Druckfehler steht S. 59 Z. 4 Elevőtgog st. Elevőtgog.

werden kann), 169 (Ζηνὸς ος st. Σῆνά θ' δς), 373 (ἐφῆκεν st. ἀφῆκεν), 588 (οἶμαι st. οὖν), 656 (οἶκτερεῖ st. ϣπτειρεν), 715 (θάλοις st. θάνοις), 739 (πίθοι σε st. πίθοιο), 1100 (ἀθρῶ st. ὁρῶ), 1205 (παρελθών st.

προσελθών), 1266 (δυσσεβής st. δυσμενής).

Wir kommen nun zu dem ersten Hauptteil unseres Berichtes, in welchem wir diejenigen Stellen besprechen werden, wo uns die überlieserten Lesarten als richtig und die Verdächtigungen des Vs. als nicht genugsam begründet erscheinen. Unsere Rechtfertigung wird sich hiebei nicht blosz auf einzelne Fügungen und Wörter erstrecken, sondern wir werden auch eine Anzahl Verse als echt zu erweisen suchen, die, wie es uns scheint, ohne endgültige Gründe als untergeschoben bezeichnet werden. Wir beginnen mit Hekabe 75 u. 76. Dasz in dem letztern Verse unechte Einschiebsel enthalten sind, haben bereits Dindorf und Hartung erkannt, wie denn ξμαθον eine offenbare Glosse zu έδαην, είδον γαρ aus V. 90, order aus V. 72 entnommen ist. N. geht noch weiter, indem er auch di' ovsloov als eine Glosse bezeichnet: denn dieser Ausdruck seinach dem vorhergehenden Evruzov öwer ein lästiger Pleonasmus, da ja ehen errogo our das Traumhild bedeute. Dazu komme dasz V. 91 Porson mit Recht σπασθείσαν ανοίπτως (st. σπ. ανάγκα οἰκτρῶς) hergestellt habe, und daher wol auch hier zwei Hexameter den Schlusz des Systems bildeten. Demgemäsz schlägt er vor V. 75 f. also zu lesen: αμφί Πολυξείνης τε φίλης φοβεραν εδάημεν. So sinnreich auch diese Vermutung ist, so scheint sie mir doch nicht gehörig begründet: denn erstlich ist ຂັ້ນນບຽວມ ດິປຸເມ, ຊົນ ວໍ. ດິນຂໂດໝາ ຂໍປີຕ່ານ keineswegs ein lästiger Pleonasmus, wie dies deutlich aus Aesch. Persern 513 (Herm.) ω νυκτὸς ὄψις έμφαving épopulou erhellt; sodann ist auch der Hauptgrund für die Conjectur Porsons, dasz nemlich avayza V. 91 in seiner Bedeutung 'Notwendigkeit' unpassend sei, von keinem groszen Gewichte. Warum soll nicht audyng hier wie Hipp. 282. Bakch. 541 'Zwang' oder 'Nötigung' bezeichnen? Unter solchen Verhältnissen scheint es gerathener bei Hartungs Vorschlag φοβεραν ἐδάην stehen zu bleiben und V. 92 mit Hermann den Ausfall eines Fuszes anzunehmen, umsomehr als sich in diesen anapästischen Systemen nirgends eine Spur einer strophischen Gliederung oder eines ähnlichen Baus offenbart. - V. 85 schreibt N. mit Beziehung auf 11. Q 549 μηδ' αλίαστον οδύρεο statt des überlieferten ab' allastog φρίσσει vielmehr ώδ' άλίαστου φρίσσει. Aber άλίαστος scheint doch nicht, wie N. vermutet, ursprünglich 'denjenigen welchem man sich nicht entziehen kann' bedeutet zu haben, sondern, wie Buttmann (Lex. I S. 74) und Benfey (gr. W. II S. 307) richtig erkannten, vielmehr 'den welcher nicht zu krümmen ist', woraus sich die Bedeutungen 'unbeugsam, unaufhaltsam, hartnäckig, unaushörlich' entwickelten. 4) So erscheint es als Beiwort von málsuog, poóg, avin u. a. bei Hom. Hes. und ebenso auch bei Eur. Or. 1480 Ενάντα δ' ήλθεν Πυλάδης άλίαστος 'unaufhaltsam kam P. heran'. Wenn es nun z. B. Od. μ 325 heiszt αλληπτος αη, so

<sup>4)</sup> Dieselbe Erklärung gibt auch Döderlein Hom. Gloss. I S. 67, wenn auch dort der etymologische Zusammenhang unrichtig bezeichnet ist.

wird wol auch allagros pradicativisch mit pologe verbunden nicht zu den Unmöglichkeiten gehören. - V. 187 werden die Worte zí zód' ayyélleig; beanstandet, mit dem Bemerken, dasz dieselben richtig sein würden, wenn Hekabe ihrer Tochter bereits eine Kunde von dem Lose das sie erwartet gegeben hätte; da aber Polyxene trotz wiederholter Fragen und Bitten nichts erfahren habe, so müsse vi nor' ayyilleig; geschrieben werden. Die überlieserten Worte bedeuten 'was ist dies, das du mir ankundigst' oder 'was kundigst du mir hiemit an?' Nun musz aber Polyxene bereits aus den Worten ihrer Mutter alai oas wuzas (182) und τέχνον ο τέχνον μελέας ματρός (186) geahnt haben, dasz ihr Leben bedroht sei: warum soll also zóds keinen Beziehungspunkt in dem vorausgehenden haben? - V. 236 f. schlägt N. vor die beiden Versenden mit einander zu vertauschen, so dasz die Stelle folgende Gestalt erhielte: σολ μεν ελοήσθαι τάδε, ήμας δ' απούσαι τους ερωτώντας χρεών. Als Grund hiefür wird angegeben, dasz der Inhalt dieser Fragen noch unbekannt sei und mit den Worten μη λυπρά μηδέ παρδίας δηκτήρια nur ganz allgemein und mit absichtlicher Unbestimmtheit angedeutet werde. weshalb eben τάδε nicht zulässig sei. Warum soll aber nicht τάδε die folgende Frage oloo' nula' art. ankundigen? Hekabe will keineswegs auf die Antwort des Odysseus warten, sondern alsogleich ihre Frage stellen; aber derselbe unterbricht sie, indem er bereitwillig versichert: έξεστ' έρώτα. — V. 296 stimmen wir N. gern darin bei, dasz die Lesart des Gregorius Corinthius de diall. S. 64 (Schäfer) τίς (έστιν) ούτω στερρός gegenüber der hal. ούκ έστιν ούτω στερρός die gewähltere ist; aber dasz sie die richtige sei, wird damit noch nicht erwiesen. Schon die ungenaue Anführung, in welcher sorte fehlt, musz Verdacht erregen; sodann ist auch nicht einmal die Lesart an der genannten Stelle gesichert, da der cod. Aug. c nach Schäfer S. 110, 62 dieselben Worte wie die Hss. darbietet; endlich ist das Zeugnis dieses Graeculus, wie aus vielen Beispielen erhellt, von keinem Gewichte. - V. 332 f. schreibt N.: alai vò δούλον ώς κακόν πέφυκ' αεί τολμαν α μή χρή, τη βία νικώμενον, mit der Erklärung: 'wie fehlt es doch immer den durch die Obmacht ihrer Unterdrücker niedergehaltenen Sklaven an Mut zu wagen was ihnen nicht zusteht.' Aber das ist ein ebenso unklarer als schiefer Gedanke, der noch dazu mit dem vorhergehenden in keinem Zusammenhange steht. Es genügt, wie schon Dindorf eingesehen hat, die einfache Besserung des überlieserten πεφυκέναι, welches aus πέφυκεν αεί entstanden ist, in πέφυκ' αεί, was übrigens auch Stobaus Flor. LXII 25 bietet, um einen ganz entsprechenden Sinn zu erhalten. Der Chor sagt mit Beziehung auf die Worte des Odysseus 326 τόλμα τάδε: 'wie ist doch das Sklavenvolk immer feige und duldet was sich nicht gebührt, durch Obmacht unterjocht.' Der Chor deutet damit nicht blosz auf das was Hekabe erleiden soll, sondern auch auf die letzten Worte des Odysseus 328 ff. hin, welche eine Beschimpfung aller Barbaren enthalten. Auch ist das xaxóv gewis nicht einem Misverständnis ausgesetzt, da es durch die Verbindung mit τολμα τε α μη χρή offenbar die tadelnde Bedeutung 'feige, mutlos' erhält. — Weiterhin verdächtigt N. V. 377, indem er an dem Ausdruck

τὸ ζῆν μη καλῶς, wofür doch mindestens τὸ δυστυχῶς ζῆν gesagt sein sollte, ferner an μέγας πόνος, das ein seltsamer Ausdruck sei, endlich an der ganzen Form des Verses Anstosz nimmt. Die Stellung το ζην μή παλώς läszt sich wol durch Tro. 637 του ξην δε λυπρώς πρείσσον έστι zardaveiv rechtsertigen; indessen bleibt doch die Lesart bei Stob. Flor. XXX 3 το γαρ ζην εν κακοῖς πόνος μέγας sehr heachtenswerth; πόνος entspricht dem vorhergehenden alysi (376), und was die Form anbetrifft, so ist der Vers allerdings schlecht gehaut; aber da er nicht der einzige dieser Art bei Eur. ist, so kann ich darin keinen bestimmenden Grund finden, ihn dem Dichter abzusprechen. - V. 574 hat N. nach Chöroboscus in Theod. S. 537, 8 die Imperfectform (of δ') ἐπληροῦσαν statt des überlieferten (of δε) πληφούσιν, wenn gleich, wie er selbst sagt, nicht ohne Bedenken hergestellt. Aber das älteste Zeugnis für eine solche Form ist das des Lykophron V. 21; und wie soll man sich erklären, dasz diese Endung -ocay statt -ov, wenn sie schon im Zeitalter des Eur. ühlich war, sich auszer dieser Stelle nirgends bei einem attischen Schriftsteller findet? Ganz anders stellt sich die Sache, wenn man bedenkt, dasz sehr leicht der Gebrauch des historischen Präsens neben dem Imperfectum bei einem Grammatiker der spätern Zeit Anstosz erregen und ihn veranlassen konnte, die ihm geläufige Form, welche sich so gut dem Metrum fügte, ohne weiteres in den Text zu setzen. Auch wird es jedenfalls zweckmäsziger sein bei der Lesart der Hss. stehen zu bleihen als mit Dindorf (Vorr. S. XVII) den Aorist (οί δ') ἐπλήρωσαν herzustellen. — V. 607 wird der in den Hss. überlieferten Lesart avagzla die des Dion Chrysostomos XXXII 86 ἀταξία vorgezogen. Bedenkt man aber, dasz der Redner offenbar nur aus dem Gedächtnisse citiert, wie dies deutlich aus den einleitenden Worten hervorgeht: ώς των κωμικών έωη τις έπὶ τοῖς τοιούτοις · ἀπόλαστος πτέ., und dasz die hal. Lesart durch mehrfaches Zeugnis verbürgt ist, so dürste, wie dies schon Porson angedeutet hat, eine Abweichung von derselben schwerlich zu rechtsertigen sein. - V. 618 verwirst N. πλέμμα mit dem Bemerken, dasz das, was die kriegsgesangenen Frauen vor den Händen der plündernden Eroberer gerettet haben, ihr rechtmäsziger Besitz sei und somit nicht wol ein κλέμμα genannt werden könne. Ref. glaubt πλέμμα mit Hinweis auf Xen. Anab. IV 1, 14 πλην el ti tig enlever rechtfertigen zu können. - Bei V. 683 lesen wir folgende Bemerkung: 'statt οὐκέτ' εἰμὶ δή dürste besser sein οὐδέν εἰμ' Etc., wie Soph. El. 677. Eur. Hel. 1194 und Ar. Ri. 1243 gelesen wird. Warum konnte aber Eur. hier nicht ebensogut ouner' siul on sagen wie Sophokles Oed. Kol. 394 őr' ovnér' elul? — V. 750 will N. das überlieferte τί στρέφω τάδε; in ποι στρέφω τάδε; umandern. Doch scheint mir gerade die überlieferte Lesart mehr dem Zusammenhange zu entsprechen als jene Besserung. Hekabe sagt: 'wozu die Ueberlegung? wagen musz ich.' Was den Ausdruck selbst anbetrifft, so kann ich allerdings keine ganz gleiche Stelle als Beleg anführen; doch sagt wenigstens sehr ähnlich Soph. Ant. 231 τοιαῦθ' ελίσσων. — V. 1024 beanstandet N. als iambischen Trimeter in Verbindung mit Dochmien und nimmt an, dasz hier ein ursprünglicher dochmischer Vers durch eine kecke Hand zu einem

Trimeter umgestaltet worden sei. Indem er nun ovna sedunas dinne als einen matten Ausdruck verdächtigt, Zoog aber als vollkemmen unpassend verwirft, gibt er dem Verse folgende Gestalt: ound dédec dalà δώσεις δίκην. Was das erste Bedenken anbetrifft, so fluden wir selbst in unserer Tragodie noch mehrere Beispiele des Gebrauches von iambischen Trimetern in dochmischen Strophen, wie V. 689, den Nauck nicht beanstandet hat, 714, worüber wir im zweiten Teile dieser Recension das nähere bemerken werden, und 1032, der gleich im solgenden zur Sprache kommen soll. Ueber den sonstigen Gebrauch genügt es auf Rossbach u. Westphal griech. Metrik III S. 562 zu verweisen. Es wird somit die Anwendung des iambischen Trimeters an dieser Stelle sehwerlich als ein sicherer Beweis für das Verderbnis des Verses gelten konnen. Ebensowenig sind aber auch die anderen Bedenken N.s gerechtfertigt. Uebersetzt man nemlich den Vers: 'noch hast du nicht (wie ich es wünschte) gebüszt, aber hossentlich wirst du büszen' und berücksichtigt man die Anmerkung Hermanns zu Soph. Oed. Kol. 561 'sed ne quis, quod quibusdam accidisse video, exuere id (adverbium lows) propriam suam vim putet, monendum est, pertinere hunc usum ad illam dicendi figuram, qua omnes linguae, Graeca autem maxime utitur, ut oratio dubitationem prae se ferens voce pronuntiantis in asseverationem convertatur'. so wird wol weder dedwaag noch loog Anstost erregen. Das gleiche gilt von der Verdächtigung des Trimeters 1082, in welchem verost s' οδοῦ τῆσδ' ἐλπίς als ein etwas geschraubter und keineswegs hatarlicher Ausdruck bezeichnet und nach Streichung der Worte odor visto' ein dochmischer Dimeter hergestellt wird. Ref. vermag den Grund hieren nicht einzusehen; စိစ်တဲ જોજ જોજ દેવનાડ ist die Hoffnung welche Polymestor auf diesen Weg gesetzt, das was er durch seine Hieherkunst zu erlangen hoste. Denn er wäre sicherlich nicht gekommen, wenn er nicht nach den Worten der Hekabe V. 892 (σον ούπ Ελασσον η πείνης χρέος) einen Vorteil von diesem Gange erwartet hätte. - V. 1187 verwirft N. als unecht, einmal weil der Vers matt und ungeschickt sei, sodann weil derselbe im Widerspruch mit dem Zusammenhange die Art und Weise der Ausführung andeute, während es sich doch hier um das Motiv der That handle. Gerade dies aber ist unrichtig: denn die Worte wie zw zwi soon προμηθία deuten nicht auf die Ausführung, sondern auf den Beweggrund der Handlung hin; mit so will Polymestor hervorheben, dasz er hicht aus unlauteren Absichten, mit συφή προμηθία, dasz er nicht aus blinder Leidenschaft die That verübt habe. Es tritt also der Satz og .. moonwole erklärend zu den vorhergehenden Worten avo' osov enterva viv hinzu. Aus Enterva ist aber für denselben ein allgemeines Verbum des Thuns oder Handelns zu ergänzen, wodurch dann auch et, welches N. als vollig sinnlos bezeichnet, gerechtsertigt wird. - Die beiden Verse 1147 f. will N. in einen Vers zusammenziehen, indem er die Worte zevoo und iv' ällog μή τις είδείη τάδε als unecht verwirft und die Stelle also gestaltet: μόνος δε σύν τέκνοισί μ' είσαγει δόμους. Die Grande far diese Aenderung scheinen mir nicht überzeugend zu sein. Denn wenn N. bemerkt, es ware von Polymestor unklug durch die Hinzustigung von zov-

σοῦ zu verrathen dasz er durch Habsucht geleitet wurde, auch sei das Wort zovoov viel zu nachdrücklich an die Spitze des Satzes gestellt, so ist doch einerseits die Verbergung dieses Motivs unmöglich, und anderseits ist das blosze θήκας ohne näher bestimmenden Genetiv ganz unverständlich; welch ein seltsamer Ausdruck wäre ως πεπρυμμένας δήπας φράσουσα Πριαμιδών έν Ίλίω! Was übrigens die Stellung von γρυσού anbetrifft, so ist ja ebenso Onade im vorhergehenden Verse an die Spitze gestellt. Für den ganzen Ausdruck aber möge man 1002 zovoov παλαιαί Ποιαμιδών κατώρυχες vergleichen. — Auch V. 1159 kann Ref. der von N. vorgeschlagenen Aenderung nicht beistimmen, wonach statt ausißovσαι διὰ χερός geschrieben werden soll μολόντα διὰ χερός. Jenes διὰ ist gewis nichts als eine Glosse, durch welche man den Gen. 22005 erklären wollte, wie sich dergleichen Bemerkungen sehr häufig in unseren Scholien finden. Wenn man aber dies Wort nach dem Vorgang einiger schlechteren Hss. beseitigt, so vermag ich in der ganzen Fügung keine weitere Schwierigkeit zu finden. Man übersetze: 'sie wiegten die Kinder in den Armen, im Wechsel der Hand sie tauschend, auf dasz sie vom Vater entfernt würden.' - Zu V. 1235 f. wird bemerkt: 'concinner wird die Rede. wenn man liest: οὐχ ὅσιον, οὐ δίκαιον εὖ δράσας ξένον, αὐτὸν σὲ χαίφειν τοῖς κακοῖσι φήσομεν; wobei dann V. 1237 als entbehrlich wegfiele. Vermögen wir aber nachzuweisen, dasz die überlieserte Lesart sich ohne Anstand erklären läszt, dann kann diese Aenderung nur als eine Besserung der Hand des Dichters erscheinen. Hekabe sagt zu Agamemnon: 'du wirst dich als einen schlechten Mann beweisen, wenn du diesem hilfst; denn du wirst dann einem Menschen wolthun, der dies in keiner Weise verdient, und man wird von dir die Meinung hegen müssen, dasz du selbst an den Freylern als ihres Gleichen Gefallen findest.' Bei diesen Worten besinnt sich die einstige Herscherin, dasz sie nun als Sklavin vor ihrem Gebieter stehe, und unterbricht den Lauf ihrer Rede mit den Worten: 'doch den Herrn will ich nicht schmähen.'

Orestes 285 f. scheint es wol das räthlichste bei der überlieferten Lesart zu bleiben und μ' ἐπάρας ἔργον ἀνοσιώτατον nach dem Vorgange Matthias durch die Analogie von neloeiv τινά τι zu erklären. In keinem Fall aber möchte ich die nachdrückliche Stellung von roig d' kovoidir of am Ende des Satzes aufgeben. In ganz ähnlicher Weise wird Eur. Fr. 362, 13 der Satz mit den Worten geschlossen: λόγφ πολίτης έστι, τοις δ' έργοισιν ου. - V. 347 mochte ich die Worte τον από Ταντάλου nicht so leicht als ein Einschiebsel preisgeben, wofür sie N. erklären will. Mit dem Ausdruck του από θεογόνων γάμων wird auf den Bund von Zeus und Pluto, der Tochter des Okeanos, hingedeutet; dazu tritt nun noch näher bestimmend τον από Ταντάλου, um den Stammvater des Geschlechtes zu bezeichnen, wie ja auch einige Verse spater Menelaos als Τανταλιδών έξ αξματος ών gepriesen wird. — V. 366 könnte man wol die Ueberlieferung λουτροίσιν αλόγου περιπεσών πανυστάτοις vertheidigen, wenn man annähme, dasz jene Kunde des Glaukos gleich einem Orakelspruche die Sache nur dunkel andeutete, wodurch der allerdings unbestimmte und zweideutige Ausdruck lourpoi-

σιν αλόχου seine Erklärung fände. Dagegen ist περιπεσών λουτροίς nicht zu beanstanden, da eben in dem Beisatze πανυστάτοις jene Hindeutung auf Unglück oder Misgeschick enthalten ist, die es möglich macht den vorliegenden Ausdruck durch die Analogie von πληγή, τραύμασι, νόσω u. ä. zu rechtsertigen. Wir können daher die übrigens sehr scharfsinnige Conjectur N.s περιπεσών ἀρχυστάτοις nicht als begründet anerkennen. - Die beiden Verse 536 f. kehren in derselben Gestalt weiter unten 625 f. wieder, was sich schwerlich anders als durch die Annahme erklären läszt, dasz dieselben an der einen oder der andern Stelle interpoliert sind. Demgemäsz haben nun alle neueren Hgg. nach dem Vorgange Bruncks diese Verse an der erstern Stelle getilgt, was aber, wie Hermann richtig bemerkt hat, nicht zulässig ist. Denn aus der Antwort des Orestes (564 έφ' οίς δ' ἀπειλεῖς ώς πετρωθηναί με χρή) erhellt, dasz Tyndareos in seiner Rede von der Steinigung gesprochen haben musz, und mit Ausnahme des Verses 536 findet sich in derselben keine Erwähnung dieser Sache. N. will dem Uebelstande dadurch abhelfen, dasz er nach 535 den Ausfall eines Verses annimmt, in welchem sich Tyndareos für die Steinigung des Orestes erklärte. Doch ist es vielleicht annehmbarer, diese beiden Verse an der letztern Stelle (625 u. 626) zu streichen. Wenn nemlich dort Tyndareos 623 f. sagt: εἰ τουμὸν ἔχθος ἐναριθμεῖ κήδός τ' έμόν, μη τωδ' αμύνειν φόνον έναντίον θεοίς, so ist der Gedanke vollständig abgeschlossen; die beiden Verse würden nur eine weitere Ausführung des Gedankens, aber kein neues Moment hinzufügen. Dazu kommt dasz die Schluszworte dieser Rede, welche an Menelaus gerichtet sind, nur eine Wiederholung der früher ausgesprochenen Warnungen enthalten und daher auch keiner Steigerung des Ausdruckes be-Die beiden Verse 625 f. waren wol ursprünglich blosz an den Rand geschrieben worden, um die Beziehung der Worte μη αμύνειν φονον auf das vorhergehende έα δ' ὑπ' ἀστῶν παταφονευθηναι πέτροις nré. hervorzuheben, und wurden dann, wie dies so häufig mit Randglossen geschehen ist, in den Text übertragen. — Zu V. 551 bemerkt N.: 'im ersten Verse ist δύο δυοίν sehr auffallend. «Stelle zwei Dinge zweien gegenüber», was soll dies bedeuten? Man erwartet vielmehr «wäge zwei Dinge gegen einander ab». Vielleicht ist δυοίν ein verkehrtes Supplement; der Dichter konnte kaum etwas anderes schreiben als δύο γαρ αντίθες λόγω.' Betrachtet man aber den folgenden Vers πατήρ μέν έφύτευσέν με, ση δ' ετικτε παίς, so sieht man dasz sich hier wirklich zwei Paare gegenüberstehen, nemlich einerseits πατήρ und έφύτευσεν, anderseits σή παῖς (μήτηο) und ετικτε, und somit der Ausdruck im vorhergehenden Verse wol berechtigt ist. Ebensowenig kann ich die Verdächtigung des Verses 554 aveu de natoos tenvou oun ein not au billigen, der übrigens durch ein zwiesaches Zeugnis in sehr bestimmter Weise bestätigt wird. Allerdings ist der Ausdruck in demselben sehr platt; aber wie oft sinkt nicht die Sprache bei Eur. ganz zur alltäglichen Prosa herab, ohne dasz man deshalb an der Echtheit der betreffenden Stellen zu zweiseln hat! Was den Inhalt anbetrifft, so scheint hier Eur. gegen Mythen polemisiert zu haben, in welchen die Mutter allein als die Erzeugerin des

Kindes genannt wurde, wie z. B. Hera den Hephästos allein geboren haben soll (Hes. Theog. 927 ff.) oder den Ares (Ov. Fasten V 251 ff., falls nemlich diese Sage nicht der spätern Zeit angehört) u. dgl. - V. 595 f. will N. jetzt, nachdem er früher V. 596 als verdächtig bezeichnet hatte, mit Streichung von και κτείνετε έκεῖνος ημαρτ', ούκ έγω also schreiben: ἐκεῖνον ἡγεῖσθ' ἀνόσων. τί χρή με δράν; Als Grund dafür wird angegeben, dasz die Worte ἐπεῖνος ημαρτ', οὐπ ἐγώ das unmittelbar vor- · her gesagte nur in abgeschwächter Form wiederholen. Nach meiner Ansicht enthalten dieselben vielmehr eine Begründung des vorausgehenden. Orestes sagt: 'er hat gesündigt; darum mögt ihr ihn als den Frevler achten und mit dem Tode strafen.' - V. 612 beanstandet N. die Worte έχοῦσαν οὐκ ἄκουσαν, indem er zur Begründung hinzusügt, Tyndareos könne schwerlich schon jetzt wissen, dasz die Stadt seinen Wünschen unhedingt entgegenkommen werde, und selbst wenn er es wüste oder voraussetzte, so könnte dies nicht in dieser Form ausgesprochen werden, sondern muste etwa heiszen: καθτήν θέλουσαν μαλλον έπισείσω πόλιν. Was Tyndareos von der Stimmung der Bürger gegen Orestes denkt, zeigen die Worte welche er an Menelaos richtet: ξα δ' ὑπ' ἀστῶν καταφονευθήναι πέτροις (563); so wie er selbst den tiefsten Abscheu vor der That des Enkels empfindet, so, meint er, werden auch die anderen urteilen. In dieser Ueberzeugung sagt er nun: 'ich werde die Bürgerschaft mit ihrem Willen, sicherlich nicht gegen ihren Willen, gegen dich und deine Schwester aufregen.' Dieselbe Wendung findet sich Andr. 357 έκοντες ουκ ακοντες . . την δίκην υφέξομεν. — V. 656 f. schlägt N. vor die beiden Versansange μίαν πονήσας und σωτήριος στάς zu vertauschen, mit dem Bemerken dasz so der Gegensatz von μίαν ημέραν und δέκα Ern, der in der überlieserten Lesart durch das dazwischen geschobene σωτήριος στάς ungeschickt und zwecklos verdunkelt sei, in helles Licht gesetzt werde. Aber mag auch immerhin durch diese Umstellung ein schärserer Gegensatz erzielt werden, so kann doch dieselbe, wenn sie nicht durch anderweitige Gründe empfohlen wird, kaum für etwas anderes als für eine Correctur des Dichters gelten. Da nemlich die beiden Participien πονήσας und ἐκπλήσας dem σωτήριος στάς untergeordnet sind, so kann dies wol ganz gut in die Mitte von beiden Ausdrücken treten; anderseits sind die beiden Zeitbezeichnungen μίαν ημέραν und δέκα έτη durch ihre Stellung am Anfang und Ende des Satzes so bestimmt hervorgehoben, dasz der Gegensatz derselben jedermann deutlich ins Auge fallen musz. Wenn übrigens N. auszer dieser Umstellung noch ein τε hinter ημέραν einschalten und so die Participia coordinieren will, so kann dies wol kaum auf Wahrscheinlichkeit Anspruch machen. — V. 737 wird die Ueberlieserung είκότως κακῆς γυναικὸς ἄνδρα γίγνεσθαι κακόν in der Weise erklärt, dasz aus είκότως der Begriff είκος ÉGTIV zu entnehmen und somit der Ausdruck brachylogisch sei statt elnoτως· είκος γαρ κακής κτέ. Ist es nicht viel einfacher zu είκότως ein Ezzi zu ergänzen (vgl. Krüger Spr. § 62, 3, 4) und von diesem Ausdrucke den Infinitiv abhangen zu lassen? So lesen wir lph. T. 911 # 20 kveiv to Θείον μάλλον είπότως έχει. — V. 771 wird die personliche Construction

von προσήπειν mit dem Infinitiv beanstandet und zur Begründung bemerkt, dasz sich hiefür nur noch ein Beispiel in der Sprache der Tragiker nachweisen lasse, nemlich Aesch. Ag. 1038, wo aber die Lesart nicht richtig sein könne, da kein vernünstiger Sinn in den Worten enthalten sei. Was die Aeschyleische Stelle anbetrifft, so ist der Sinn derselben: 'dem es nicht zukommt bei Wehklagen (in Trauer) hülfreich zur Seite zu stehen'; ebenso heiszt es V. 1034 ου γαρ τοιούτος ώστε θρηνητού τυreiv. Der Chor will damit sagen: dies (Apollon) ist nicht der Name, mit welchem man den Gott in Nöten anrust; da gebührt ihm eigentlich der Name Παιών, Παιάν, wie denn auch in derselben Tragodie V. 138 Kalchas sagt: ἰήιον δὲ καλέω Παιᾶνα und 1207 Kasaudra: ἀλλ' οὖτι Παιῶν τοοδ' έπιστατεί λόγω. Die Fügung von προσήπειν aber erklärt sich an beiden Stellen durch den im Griechischen so gewöhnlichen Uebergang aus der unpersönlichen Construction in die persönliche, wofür es genügt auf Krüger Spr. \$ 55, 3 zu verweisen. Ganz ähnlich sind auch die bereits von Rost angeführten Stellen Platons Rep. VI 496° 20' ovy 65 217θώς προσήποντα απούσαι σοφίσματα, Ges. VII 811 and προσήποντες (πατεφάνησαν) τὰ μάλιστα ἀπούειν νέοις. - V. 812 verdāchtigt N. oxors, das hier in der Bedeutung des einfachen öre gefaszt werden musz. Aber dieser Sprachgebrauch, dasz oxote mit Indicativ einen concreten Fall der Vergangenheit bezeichnet, ist wenigstens für die epische Sprache durch eine ziemliche Anzahl von Beispielen gesichert, wie Il. A 399. I 173 und mehrere der Art, welche Rost in Passows Handwörterbuch II S. 503 Sp. 2 2. A. aufzählt. Warum sollte nun dieser Gebrauch dem Eur. abgesprochen werden, zumal da wir auch noch V. 998 ὁπότε in der Bedeutung des einsachen öre finden? Und wie konnte sich die causale Bedeutung von όπότε anders entwickeln als dadurch dasz όπότε zuerst gleiche Geltung mit öre erhielt? Dieser causale Gebrauch findet sich nicht blosz häufig auf dem Gebiete der attischen Prosa, sondern auch in der Tragödie Soph. OK. 1699. Ebenso wenig dürfte der objective Genetiv χουσέας (ἔρις) αρνός zu beanstanden sein, da sich in gleicher Weise Iph. A. 1308 Equ ve nallovas findet. - V. 921 hat man seit Matthia die frühere Interpunction ξυνετός δέ, χωρείν όμόσε τοις λόγοις θέλων geandert, Indem man das Komma nach Euveros dé beseitigte und die beiden Ausdrücke in einen Satz vereinigte. Matthia deutete nun die Stelle also: 'qui verbis concertare cum aliis scit, cum vult', wogegen Hermanu mit Recht bemerkte, dasz dieser Sinn ganz und gar unpassend sei; 'non certat enim cum non vult.' Nicht besser ist die verschrobene Erklärung von Klotz: 'prudens vero congredi verbis cupiens, i. e. eiusmodi qui nisi prudenti animo ad verborum certamen descendere non volt.' Daher hat Hermann statt Oélov vorgeschlagen lévov, welches Wort aber ganz überstüssig wäre; dem Sinne nach entsprechender vermutet N. Evveroc δε χ. δ. τ. λ. 69ένων. Warum soll man aber nicht mit Kirchhoff und Hartung an der alten Interpunction sesthalten? Der Bote schildert jenen Fürsprecher des Orestes als einen, der zwar dem Aeuszern nach nicht zierlich, aber mannhasten Wesens ist, der selten nur die Stadt und den Markt betritt, einer der Feldbauern, die mit ihrer Kraft das Land erretten,

aber deshalb nicht einfältigen Sinnes oder schüchtern, sondern verständig und bereit mit Reden anderen auf den Leib zu gehen. Dem Dichter schwebte hier der Gegensatz der einfachen, aber kräftigen und biedern Landbevölkerung Attikas, die man sich am besten durch die Acharner vertreten denken kann (vgl. Ar. Ach. 652 ff.), zu den Sykophauten und Demagogen der Stadtbevölkerung vor. - V. 1109 vermag Ref. nicht einzusehen, warum hier nicht, wie dies schon die Scholien andeuten, aus dem vorhergehenden ἀποσφραγίζεται zu οὐκέτι ein ἀποσφραγιείται erganzt werden soll, wie z. B. Soph. Ai. 416 aus natelysts zu all' ounste ein καθέξετε ergänzt werden musz. Ebenso würde man im Deutschen sagen: 'doch nimmer, wenn sie den Hades zum Bräutigam genommen hat', d. h. das wird sie wol sein lassen, wenn sie unser Schwert getroffen hat. — V. 1147 beanstandet N. μη γαρ ούν ζώην Ετι mit dem Bemerken, dasz Ett nur dann an seinem Platze sein wurde, wenn ein Factum genannt oder doch gemeint wäre, nach dessen Eintreten Pylades nicht weiter leben wolle. Ist denn aber eine solche Bezeichnung nicht in dem folgenden Verse enthalten? Kommt nicht der negative Ausdruck  $\eta \nu \mu \hat{\eta} \epsilon \hat{\pi}$ έπείνη φάσγανον σπασώμεθα dem assirmativen Ausdrucke gleich: 'wenn sie, die so viele gemordet und auch an dir gefrevelt hat, straffos ausgeht und im Glücke lebt'? So heiszt es Hik. 454 μη ζώην έτι, εί τάμα τέπνα προς βίαν νυμφεύεται. Auf die Variante σπάσω μέλαν für σπασώμεθα, welche sich in allen Hss. auszer B findet, lege ich kein Gewicht; leicht mochte jemand an dem Wechsel des Numerus Anstosz nehmen und sich eng an die Ueberlieferung anschlieszend das öfters vorkommende Epitheton herstellen, von dem Hermann mit Recht bemerkt, dasz es hier ganz unpassend an das Ende des Verses gestellt ist. Dagegen ist δόρυ jedenfalls verderbt und wahrscheinlich δορός herzustellen. — V. 1151 will N. statt ένός schreiben δυοίν, indem er zur Begründung bemerkt, dasz die Griechen den Ausdruck 'éines von zwei Dingen erlangen' gern negativ durch δυοίν μη άμαρτάνειν und ähnliche Wendungen mit einem folgenden Disjunctivsatze ausdrücken, z. B. Sopli. El. 1320 οὐπ αν δυοίν ημαφτον ή γαρ αν καλώς έσωσ' έμαυτην ή καλώς απωλόμην. Aber daraus folgt noch nicht, dasz der vorliegende Ausdruck sprachlich unrichtig und ένος unlogisch sei. Da nemlich οὐ σφαλέντες einem assirmativen Ausdruck, etwa einem τυχόντες, gleichkommt, so konnte damit, wie so häufig ein θατέρου, auch wol ένός ohne allen Anstand verbunden werden. -Gegen die Vermutung N.s., dasz V. 1200 πολύς φυη statt πολύς παρη herzustellen sei, hat schon Klotz mit Recht bemerkt, dasz doch ganz āhnlich Bakch. 300 gesagt werde: ὅταν γὰρ ὁ θεὸς εἰς τὸ σῶμ' ἔλθη πολύς und daher ein zwingender Grund zur Aenderung der Stelle nicht vorhanden sei. Ebenso wenig dürfte Hek. 1055 die Ueberlieferung zu beanstanden sein, da φέω auch absolut in der Bedeutung 'sich wohin stürzen, wohin stürmen' vorkommt und man daher θυμφ δέοντι ganz gut durch 'dem in Wut anstürmenden' erklären kann. So lesen wir. Plat. Rep. VI 495 h οδ αν ταύτη τύχωσι δυέντες, Isokr. 8, 5 έφ' ους καί ບບັນ το πλήθος αυτών έρουηπεν und ähnliches bei Späteren. — V. 1245 wird von N. als unecht bezeichnet, da er ein widersinniges Dilemma enthalte; wenn man nemlich Stellen wie Alk. 419 ως πάσιν ήμιν κατθανείν οωείλεται, oder Andr. 1271 πασιν γαρ ανθρώποισιν ήδε πρός θεών ψηφος κέκρανται κατθανείν τ' όφείλεται vergleiche, so sehe man dasz oostleras in diesen Verbindungen eine Naturnotwendigkeit bezeichne. Diese Bedeutung ergibt sich allerdings für die angeführten Stellen aus dem Zusammenhange; die vorliegende Stelle aber enthält den Gedanken: 'uns allen ist jetzt (in diesem Augenblicke) entweder Leben (Rettung) oder Tod beschieden, Leben gilt es oder Tod.' Da ist doch gewis nicht von einer Naturnotwendigkeit die Rede, sondern von einem durch die Götter verhängten Geschicke, wie es Soph. Phil. 1421 heiszt: nal soi, σάφ' ἴσθι, τοῦτ' ὀφείλεται παθεῖν, ἐκ τῶν πόνων τῶνδ' εὐκλεὰ θέσθαι βίου. Uebrigens bemerkt Klotz ganz richtig: 'nescio autem quid moverit Nauckium, ut hunc versum suspitiosum sibi videri diceret, quo sublato vix sententia constat, nedum ut plena ac rotunda oratio sit.' -V. 1518 fragt Orestes den zitternden Phryger: wde nav Toola oidnoog πασι Φρυξίν ην φόβος; Hiezu bemerkt N.: 'Dasz alle Phryger gleich furchtsam waren, läszt sich nicht erwarten, und sicherlich ist der Sklav nicht im Stande über den Charakter aller seiner Landsleute Auskunft zu erteilen. Somit ist maoi nicht eben angemessen. Dazu kommt dasz das Wort in der besten Hs. ganzlich fehlt.' Daher vermutet er zois Pouliv oder, da der Vers leicht an seinem Ende verstümmelt sein könne: ωδε κ Τ. σ. Φρυξίν ην φόβου πλέως; Betrachtet man aber die ganze Scene. so wird man nicht verkennen, dasz dieselbe echt humoristisch gehalten ist, was besonders in den Reden des Orestes hervortritt. So ist nun auch die Frage zu fassen: 'waren denn auch in Troja alle Phryger solch arme Schelme wie du?' Dasz im cod. A das Wort magi fehlt, ist noch kein entscheidendes Zeugnis für die Unechtheit desselben, da auch in dieser Hs. manchmal Wörter übergangen, kecke Correcturen in den Text aufgenommen sind und überhaupt Verderbnisse manigfacher Art vorkommen. Wir werden weiter unten zu Hek. 175 einen ähnlichen Fall zu besprechen haben. - V. 1534 vermutet N., da er den Wechsel des Modus in Exages und θέλη befremdlich findet, καμέ μη σωζειν θέλων. Aber abgesehen davon dasz ein solcher Ausdruck dieses Gedankens, nemlich durch ein zu διώκων coordiniertes Participium, ganz unwahrscheinlich ist, kann ich an dem Wechsel des Modus keinen Anstosz nehmen. Da nemlich die Tragiker bekanntlich auch el mit dem Conjunctiv verbinden, so kann wol ganz gut auf den Indicativ mit verschiedener Aussassung der Conjunctiv folgen. 'Wenn Menelaos die Argeier gegen dieses Haus heranführen wird (einfach als Thatsache hingestellt), als Rächer des Mordes der Helene, und mir (wie zu erwarten steht) Rettung versagt, wird er Tochter und Gemahlin beide als Leichen schauen.' In ähnlicher Weise wechselt der Modus 508 ff. - Den Vers 1651 verdächtigt N., weil εὐσεβεστάτην ein schiefer Ausdruck sei. Wahrscheinlich sei der ganze Vers daher entstanden, dasz man Evoa local faszte und dann für dasselbe im vorausgehenden einen Beziehungspunkt geben wollte. Derselbe Ausdruck wie hier θεοί δέ σοι δίκης βραβείς πάγοισιν εν 'Αρείοισιν ευσεβεστάτην ψηφον διοίσουσι findet sich auch El. 1262 εν' εὐσεβεστάτη ψηφος βεβαία τ' ἐστὶν ἔπ γε τοῦ Θεοῖς, was wir aber hier kaum als Beweis gebrauchen können, da N. bekanntlich die Echtheit des Schlusses dieser Tragödie (1233—1359) bezweifelt. Warum soll aber ψῆφος εὖσεβεστάτη ein schiefer Ausdruck sein, da ja die Götter eben durch ihre Entscheidung die Heiligkeit des Familienrechtes und die kindliche Liebe ehrend anerkannten? Auch hat Eur. das Adjectivum εὐσεβής noch an einer andern Stelle eigentümlich mit einem sachlichen Begriffe verbunden, Andr. 1125 εὖσεβεῖς ὁδοὺς ῆπουτα. Endlich ist die Erwähnung des Areopags an dieser Stelle keineswegs bedeutungslos; wissen wir ja doch, wie die Tragiker Athens jede Gelegenheit benützten, um an die Sagen, Einrichtungen, Sitten usw. ihrer Vaterstadt zu erinnern.

Medeia 123 ist allerdings der Ausdruck μεγάλως παταγηράσπειν ganz eigentümlich; jedoch kann hierin noch kein Grund liegen, mit N. ein Verderbnis der Stelle anzunehmen und λιπαρώς statt μεγάλως herzustellen. Läszt sich ja doch auch das ογυρώς καταγηράσκειν im folgenden Verse durch kein entsprechendes Beispiel belegen. Es scheint somit der Dichter hier einen eigentümlichen bildlichen Ausdruck gewählt zu haben; die Pflegerin wünscht ihr Alter nicht auf stolzer Höhe, sondern an einem sicher gedeckteu Platze zu verleben. Einige Verse später haben die Worte τὰ δ' ὑπερβάλλοντ' οὐδένα καιρὸν δύναται Duntoic die verschiedensten Auslegungen erfahren, auf die wir hier nicht weiter eingehen wollen, da es keinem Zweisel unterliegen kann, dasz die von Hermann und Matthiä gegebene Erklärung 'Uebermasz vermag keinen Nutzen zu bewirken' die allein richtige ist. Dies geht unleugbar aus dem Gegensatze des folgenden μείζους άτας zu οὐδένα παιρόν hervor. Was δύνασθαι in der Bedeutung aliquid efficere posse anbetrifft, so genügt es auf die Bemerkungen Stallbaums zu Platons Philebos 234 und Krügers zu Thuk. I 141, 1 zu verweisen. Wir müssen daher die Behauptung N.s., dasz die Stelle unerklärbar sei, ebenso wie seine Conjectur ovděv žnapnešv 6. 3. zurůckweisen. - V. 279 erklärt N. selbst den Ausdruck ευπρόσοιστος Επβασις durch Aesch. Perser 92 απρόσοιστος γάρ ὁ Περσών στρατός. Das Bild ist von einem Schiffe hergenommen, welches in einer Bucht von einem seindlichen Schisse mit vollen Segeln verfolgt wird und vergebens einen Ausweg sucht, um in die hohe See zu entkommen. Man sieht, wie passend gerade an dieser Stelle das Epitheton εὐπρόσοιστος ist. Warum sollen wir also mit Nauck εὐπρόσωπος herstellen? - V. 291 wird zu μέγα στένειν bemerkt, dasz es hier nicht auf das laute, sondern auf das zu späte Seufzen, d. h. auf die Reue ankomme; somit sei μέγα στένειν verkehrt und dafür μεταστένειν herzustellen. Nun wird aber schwerlich jemand behaupten, dasz der Gedanke 'besser ist es jetzt deinen Hasz auf mich zu laden als mich erweichen zu lassen und hinterdrein tiefen Schmerz zu fühlen (es schwer zu būszen)' logisch unrichtig sei. Und ebenso wenig wird man wol es beanstanden, wenn der Ausdruck 'tiefen Schmerz fühlen' durch uéya oréver wiedergegeben wird, da eben die tiesen Seuszer Kunde von dem tiesen Schmerze der Seele sind. Somit dürfte es nicht räthlich sein von der Ueberlieferung abzugehen, zumal da dieselbe durch das doppelte Zeugnis des

Plutarchos (de tuenda san. S. 124. de vit. pud. S. 530) bestätigt wird. — V. 527 f. beanstandet N. den Ausdruck Kúnow voulto výc tuña vouπληρίας σώτειραν είναι, da ja Kypris dem lason nicht die Retterin seiner Lenkung, sondern die Lenkerin seiner Rettung gewesen sel, und schlägt demgemäsz vor: K. v. v. e. dosnolag vannlngov elvai. Nun finden wir aber das Wort ναυκληρία auch in der Bedeutung 'das Schiffen, die Schiffahrt', wie Eur. Alk. 257 πιπράν γε τήνδε μοι ναυπληφίαν Ελε-Eac, und wie hier the tune vaundholas owterpav elvar gesagt wird, so heiszt es Soph. Phil. 1457 νόστου σωτήρας ίπέσθαι. Unter ναυπληρία sind aber, wie dies bei ödos, πορεία und ähnlichen Ausdrücken oft der Fall ist, die sämtlichen Abenteuer jener Seefahrt begriffen. Wir übersetzen daher: 'ich meine dasz Kypris auf meiner Fahrt mir Retterin war.' - V. 567 wird statt rà fort' vorgeschlagen ra y' ort', mit dem Bemerken dasz den lebenden nur die todten entgegengesetzt werden konnen, nicht aber die künstigen. Ref. kann allerdings keine Belegstelle beibringen, wo knu einem uellev entgegengesetzt wird; da aber knu nicht selten, wie elvas, in der Bedeutung vorhanden sein, bestehen vorkommt, so dürste eine Gegenüberstellung von τα ζώντα τέχνα und τα μέλλοντα τέπνα nicht zu den Unmöglichkeiten gehören. - Noch weniger Wahrscheinlichkeit hat die Vermutung V. 591 ov rovró o' eloyev statt des überlieserten οὐ τοῦτό σ' είγεν, welche damit motiviert wird, dasz das Verbum Ezew zu unbestimmt sei, um den Sinn der Eutgegnung klar zu machen. Allerdings würde eloyev klarer und bestimmter sein; aber dieser Umstand allein vermag nicht von der Notwendigkeit jener Aenderung zu überzeugen, da sich Stellen solcher Art bei den verschiedensten Schriftstellern nicht selten finden. - V. 717 f. tadelt Nauck die Breite des Ausdrucks und bemerkt, dasz die jetzige Lesart wol auf einer ungeschickten Erweiterung beruhe; vielleicht sei V. 717 ganz zu tilgen. Aber kann wol oneigat so ohne ein entsprechendes Object stehen? Stellen wie Soph. El. 532 ούκ ίσον καμών έμοι λύπης, ὅτ' ἔσπειο', ώσπερ ή τίπτουσ' έγω wird man schwerlich zur Vergleichung anführen können. Uebrigens ist auch de als verknüpfende Partikel V. 717 nicht zu beanstanden, in welcher Beziehung ich auf die Bemerkungen Schönes zu diesem Verse und zu 143 verweise. - Nicht minder bedenklich musz es erschelnen, wenn N. den V. 729 streichen will, da derselbe unnütz und es kaum glaublich sei, dasz Eur. den Ausdruck en rnobe d' avrn νης nach dem kurz vorhergehenden έκ τησδε μέν γης gebraucht habe. Wenn man aber diesen Vers als unecht verwirft, so musz sich der begrundende Satz αναίτιος γαρ και ξένοις είναι θέλω (730) auf 726 beziehen, was bei der Trennung derselben durch 727 f. schwerlich angehen dürfte. Auch könnte man diesem Uebelstande nicht durch eine Versetzung von V. 730 nach 726 abhelfen, da die enge Verbindung der Verse 726 und 727 einer solchen Aenderung widersprechen wurde. So lange also nicht eine befriedigende Lösung dieser Schwierigkeiten gefunden ist, werden wir den allerdings matten Vers mit seiner lästigen Wiederholung als Euripideisch anerkennen müssen. - V. 738 hat schon Badham (Philol. X S. 339) an place Anstosz genommen und dafür pavlog vorgeschlagen;

ķ.

auch N. bemerkt, dasz ollog zu unbestimmt sei, da man einen Dativ wie τοῖς ἐμοῖς ἐχθροῖς aus dem Zusammenhang nicht entnehmen könne, und daher wol onlog hergestellt werden müsse. Betrachtet man aber die vorhergehenden Verse, so sieht man dasz sich die Ausdrücke rouroug oonlοισι μεν ζυγείς und λόγοις δε συμβάς μη θεων ανώμοτος, αγουσιν ου μεθεί αν έμέ und φίλος γένοι αν gegenüberstehen und somit aus dem αγουσιν έμέ ganz leicht ein Dativ wie τοῖς έμοῖς έχθροῖς zu φίλος erganzt werden kann. — V. 912 έγνως δέ την νικώσαν άλλα τω χρόνω (βουλήν) erklärt N. also: 'du erkanntest zwar spät aber endlich doch meine Uebermacht.' Da nun eine derartige Erkenntnis schwerlich als ein Merkmal der σώφρων γυνή bezeichnet werden könne, und gesetzt dasz dies möglich wäre, eine solche Erkenntnis doch nicht ein Foyov genannt werden durfe, so liege auf der Hand dasz V. 913 βουλήν γυναικός ξογα ταῦτα σώφρονος unpassend sei und seinen Ursprung lediglich der Unkenntnis des elliptischen ή νικώσα (sc. γνώμη) verdanke. Ref. meint, dasz die Worte έγνως . . την νικώσαν βουλήν vielmehr bedeuten: 'du bist spät, aber doch zur Erkenntnis des hier allein entscheidenden Rathschlusses gekommen', womit lason auf jenen Plan hindeutet, der ihn, wie er 536 ff. vorgibt, bei seiner Vermählung mit der Königstochter geleitet hat. Da nun in diesen Worten wie in den unmittelbar vorausgehenden είς το λώον σον μεθέστηπεν πέαρ der Gedanke liegt: 'du hast deine blinde Leidenschaft aufgegeben und bist verständigem Rathe zugänglich geworden', so fügt er die Worte hinzu: ขบงฉเมอร ร้องฉ ταῦτα σώφρονος: 'so handelt eine verständige Frau'; wenn sie nemlich auch in ihrer Leidenschaft zu weit gegangen ist, so erkennt sie doch ihren Irtum und sucht ihren Fehler gut zu machen. - Die Conjectur μή όῆτα, θυμέ θυμέ, μη έργάση τάδε V. 1056 wurde nur dann berechtigt sein, wenn sich nachweisen liesze dasz, wie N. behauptet, nord au dieser Stelle höchst unpassend sei. Das ist aber wol nicht der Fall; Medeia fühlt nemlich recht wol, dasz sie ihre Mordgedanken nicht blosz für diesen Augenblick, sondern auch für die Zukunst, wenn sie sich erneuern sollten, bezwingen müsse; sie sollen für immer aus ihrem Herzen verbannt sein. Desto stärker ist dann der Gegensatz der folgenden Worte μα τους παρ' 'Aιδη πτέ. Dasz sich in den schlechteren Hss. μη σύγ' έργάση findet, kann noch nicht als ein entscheidender Beweis für eine Lücke in der Urhandschrift, die auf verschiedene Weise ausgefüllt wurde, angesehen werden. Auch Kirchhoff hat in seiner Einzelausgabe S. 39 f. die Lesart der besseren Hss. festgehalten; in der Gesamtausgabe äuszert er sich freilich dahin, dasz beide Lesarten vielleicht nur willkürliche Ergänzungen seien. - V. 1077 wird in den besten Hss. also geschrieben: οἶα τε πρὸς ὑμᾶς ἀλλὰ νικῶμαι κακοῖς, während die schlechteren οία τ' ές ψμᾶς hieten. Kirchhoff hat demgemäsz mit Streichung von τε hergestellt οία πρὸς ὑμᾶς, wie sich dies auch Christ. pat. 875 und 1611 findet. Dagegen bemerkt N. mit Berufung auf Harpokration S. 136, 1, dasz ουχ οία είμι προσβλέπειν bedeuten würde: 'es ist nicht meine Art, ich neige nicht dazu euch anzublicken' und somit an dieser Stelle notwendig οΐα τε gefordert werde. Aber wenn auch οἶός τ' εἰμί meistens in der

Bedeutung 'ich bin im Stande, ich vermag' erscheint, so ist doch olog sine nicht geradezu von derselben ausgeschlossen, wie dies die von Matthiä gr. Gramm. S. 1064 gesammelten Beispiele beweisen. Was weiterhin den Ausdruck προσβλέπειν πρός τινα betrifft, so wird er durch die Analogie von eloblémein els rina hinreichend gerechtfertigt. Es ist somit eine Aenderung der Stelle nicht notwendig. Die Lesart ofa ze erklärt sich leicht durch die Annahme, dasz man zur Verdeutlichung von of am Rande ofa ze bemerkte, welche Glosse dann in den Text aufgenommen wurde. Dem so entstandenen metrischen Fehler suchte man späterhin durch die willkürliche Besserung ofa z' èg abzuhelfen. - V. 1193 beanstandet N. den Ausdruck έλάμπετο, da das Medium mit Ausnahme dieser Stelle sonst nirgends in der tragischen Sprache vorkomme; auch würde hier offenbar ein Begriff angemessener sein, der das Aufflammen des Feuers bezeichnete, vielleicht έθάλπετο. Aber das Medium λάμπεσθαι findet sich nicht blosz in der epischen Sprache, von der übrigens so viele vereinzelte Nachahmungen bei den Tragikern vorkommen, sondern auch Ar. Frö. 293 πυρί γοῦν λάμπεται ἄπαν τὸ πρόσωπον, Xen. An. III 1, 11 καὶ ἐκ τούτου λάμπεσθαι πᾶσαν (την οἰκίαν).5) Uebrigens verstehe ich nicht, wie εθάλπετο für das Aufflammen des Feuers ein angemessenerer Ausdruck sein soll als ελάμπετο. — Es bleibt uns somit in diesem ersten Teile unserer Resension nur die Besprechung der Verse 1386-1388 übrig. welche N. für höchst verdächtig erklären will. Denn erstlich sei die Weissagung über den Tod des lason an dieser Stelle höchst befremdlich. da Medeia weiter unten V. 1396 ihm das Elend eines kinderlosen Alters in Aussicht stelle; auch sehe man nicht, warum die hier bezeichnete Todesart als eine schmachvolle gelten solle, und ebenso wenig, wie dieses doch lediglich zufällige Ereignis eine Folge der Vermählung mit Medeia sein könne; endlich befremde der Umstand, dasz lason, der doch die Argonautenfahrt längst hinter sich habe, von einem Ueberbleibsel der Argo getödtet werde. So will auch Fritze in seiner Uebersetzung des Euripides I S. 339 den V. 1387 für ein Einschiebsel der späteren Zeit erklären. Ref. vermag diesen Verdächtigungen nicht beizustimmen. Denn was zuerst den V. 1388 πικράς τελευτάς των έμων γάμων ίδων betrifft. so ist dieser nicht auf 1386 zu beziehen, sondern besagt vielmehr, wie dies schon der Ausdruck anzeigt: 'nachdem du ein bitteres Ende deines Bundes mit mir ersahren hast', mit welchen Worten Medeia auf das freudenlose Leben des seiner Gattin, seiner Kinder und aller Aussicht auf die Herschaft beraubten lason hindeutet. Es steht somit auch jene Weissagung über den Tod desselben nicht mit den Worten ound Donveis uéve xal νῆρας (1396) im Widerspruch. Was weiterhin die späteren Schicksale des lason und seinen Tod anbelangt, so scheint Eur. hier die Ueberlieserung in solgender Weise umgestaltet zu haben. Nach der surchtbaren

<sup>5)</sup> Eur. Iph. T. 1155 λάμπονται πυρί habe ich absichtlich nicht angeführt, da N. die hal. Lesart verwirft und die Conjectur von F. Jacobs δάπτονται in den Text aufnimmt, worin ich ihm freilich nicht beistimmen möchte.

Katastrophe, welche den Schlusz unserer Tragodie bildet, irrt lason lange Zeit als ein unstäter und heimatloser Flüchtling in Hellas umher. Endlich im Greisenalter kehrt er nach Korinth, der einstigen Stätte seines Glückes, zurück, und besucht dort auch sein Schiff, das er nach Vollendung der Seefahrt dem Poseidon geweiht hatte (Apoll. 19, 27, 4). Als er nun bei demselben sinnend ausruht, stürzt aus dem morschen Gefüge ein Balken herab und erschlägt ihn. So wird denn die Argo, die ihm einst so groszen Ruhm gewinnen half, die ihm aber auch zur Ausführung seines Verrathes an Acetes und auch an Medeia 6), der er ja nur für eine Zeit, nicht für immer die Treue zu wahren gesonnen war (vgl. 591 ff.), dienen muste, für ihn zum strafenden Werkzeuge der göttlichen Gerechtigkeit. Daher erklärt sich denn auch der Ausdruck (1386) où d', wones elnos, narvavel nands nanos. Nach dieser Erörterung kann ich die verdächtigten Verse nur für echt halten; Eur. scheint auch hier sich dem Neophron angeschlossen zu haben, der, wie die Scholien zu dieser Stelle bemerken, die Medeia dem Iason verkünden liesz: τέλος γαο αὐτὸς αίσχίστφ μόρφ φθερεί, nur so dasz Eur. sich treuer an die Ueberlieferung hielt, während Neophron sie willkürlich umänderte.

Wir gehen nun zum zweiten Hauptteile dieser Recension über, in welchem wir diejenigen Stellen behandeln wollen, welche auch wir als verderbt anerkennen, wo aber durch die vorgeschlagenen Besserungen uns keine sichere und endgültige Heilung der Stelle erreicht zu werden scheint. Wir beginnen mit Hekabe 8. Hier bemerkt N., dasz G. Hermann mit Recht den Artikel τήν als entbehrlich bezeichnet habe, dasz aber seinem Vorschlage τήνδ' wol die leichtere Aenderung γην vorzuziehen sei. So leicht nun auch diese Aenderung ist, so verdient doch nach meiner Ansicht die Conjectur Hermanns den Vorzug, und zwar mit Rücksicht darauf, dasz Eur. in seinen Dramen da, wo er zuerst die Scene derselben andeutet, sich immer dieses hinweisenden Pronomens bedient; vgl. Andr. 16 Φθίας τῆσδε, Bakch. 1 τήνδε Θηβαίων χθόνα, Hel. 1 Νείλου μὲν αΐδε φοαί, El. 6 εἰς τόδ' "Αργος usw. — V. 175 will N. die Worte είδης οίαν οίαν als unecht bezeichnen, indem er sich dabei auf cod. A beruft, in welchem allerdings ofav ofav fehlen und erst von zweiter Hand am Rande bemerkt worden sind. Aber in dem Stammcodex von A musz wenigstens éin olav vorhanden gewesen sein, da ja sonst der Ursprung des ɛlôŋ̄c (lôŋc) ganz unbegreislich wäre; es wird sich also aus dem Fehlen dieser Wörter kein Schlusz auf die Unechtheit derselben ziehen lassen, zumal da olar vor alm leicht ausfallen konnte. Deshalb erachtet es Ref. für gerathener bei der frühern Conjectur Naucks (oder vielmehr Hartungs) stehen zu bleiben, nach welcher ω vor τέπνον und dann noch éin olav beseitigt werden musz, um der Stelle eine entsprechende Form zu geben. Uebrigens ware ώς αίω φάμαν ein matter und noch dazu sehr unbestimmter Ausdruck. — V. 419 wird mit Recht. das überlieserte ποι τελευτήσω βίον; beanstandet und bemerkt, dasz auch

So erklärt sich auch das von Hartung und Schöne verdächtigte ξεισακάτου V. 1364.

mit der Besserung πỹ τ. β. wenig geholfen sei, da der Gedanke 'wie soll ich das Leben enden?' mit den kurz vorher stehenden Worten (415) ήμεις δ' έν φάει δουλεύσομεν streite. Die letztere Bemerkung ist nicht richtig. Wie nemlich Polyxene sagt: 'dort im Hades werde ich getrennt von dir ruhen', da wird die Mutter von der Sehnsucht erfaszt mit dem theuren Kinde zu sterben, und sie bricht in die Worte aus: 'weh mir'. was soll ich thun? wie ende ich dies Leben?' Denn zu ihrem Schmerze will man sie nicht zugleich mit der Tochter tödten, vgl. 391 ff. Die Besserung des noi in  $n\tilde{\eta}$  ist aber bei der stehenden Verwechslung dieser Wörter in den Hss. eine ungemein leichte. Es bedarf somit keineswegs der andern Conjectur N.s ποι τελευτήσω τάδε; - V. 467 erklärt sich N. mit Recht gegen die Versabteilung, durch welche Kirchhoff (nach dem Vorgange Matthias) den Hiatus nallidlopov Adavalas zu vermeiden suchte, und schlägt vor statt 'Adavalag zu lesen deag valoud' (Hartung will deag Adavag schreiben). Gewis ist dies eine sehr sinnreiche Vermutung; dasz aber dieselbe wirklich unzweiselhast sei, möchte ich nicht behaupten. Denn wenn N. sagt, dasz die Verbindung Halladog vac nal-Liblopov Adavalac ebenso unzulässig sei wie etwa ein PoiBoc o zaloc Anollow, so ist diese Bemerkung allerdings richtig; es ist aber dabei übersehen, dasz der Genetiv rag n. A. auch von menlo abhangen könnte, wo dann zu dem allgemeinen Namen der Göttin noch der besondere, unter welchem sie in jener Stadt verehrt wurde, hinzutreten wurde. Wie übrigens dem Verderbnis abzuhelfen sei, wage ich nicht zu bestimmen. - V. 714 nimmt N. Anstosz an dem Gebrauche des jambischen Trimeters in einer dochmischen Strophe und bemerkt, dasz Hekabe, die sich vorher und nachher des dochmischen Maszes bedient habe, wol auch hier in Dochmien gesprochen haben werde. Ebenso anstöszig sei Occuráτων πέρα, welches nach den beiden vorhergehenden Ausdrücken αροπτα ανωνόμαστα viel zu matt sei für die leidenschastliche Erregtheit der Mutter, welche ihren Sohn durch Verrath gemordet vor sich sehe. Der folgende Vers οὐχ ὄσι' οὐδ' ἀνεκτά. ποῦ δίκα ξένων; sei jedenfalls ein verstümmelter dochmischer Dimeter; auch befremde in demselben ölza ξένων, da der Verrath des Polymestor passender eine Verletzung des göttlichen als des gastlichen Rechtes genannt werden könne. Deshalb will er ἄρρητ' ἀνονόμαστ', | οὐχ ὅσι' οὐδ' ἀνεκτά. ποῦ θεῶν δίκα oder mit Streichung der letzten Worte apont' avovouage' | our oge' oud' avent' schreiben. Was die metrischen Bedenken anbetrifft, so haben wir darüber schon oben S. 830 gesprochen und dabei auf die erste Strophe dieses Klagegesanges verwiesen, wo der einleitende Vers (689) ebenfalls ein iambischer Trimeter ist. Warum ferner der Ausdruck Oavparov néga so matt sein soll, kann ich nicht begreifen. Denn 'über wunderbares hinausgehend' heiszt doch so viel als 'ganz und gar unglaublich, ganz unfaszbar', welcher Ausdruck den beiden vorhergehenden apopra armoμαστα an Stärke nichts nachgibt. Nur wäre es wol zweckmäszig nach diesen Worten stark zu interpungieren und mit οὐχ ὄσι' κτέ. einen neuen Satz zu beginnen. Der folgende Vers ist jedenfalls dadurch entstellt worden. dasz man ihn zu einem jambischen Trimeter umgestalten wollte. Wenn

man nun die beiden letzten Worte umsetzt, so könnte man leicht durch die Aenderung ποῦ Ξενίου δίπα; das Metrum und einen entsprechenden Sinn herstellen. Zévioc kann wol auch, wie Oldioc, ohne Zeve zur Bezeichnung des Hortes der Gastfreundschaft gebraucht werden, um so mehr als der Beiname géviog dem Zeus allein unter allen Göttern zukommt. - Die beiden Verse 800 f. bezeichnet N. mit Recht als unechte Einschiebsel, da sie ganz unklar sind und dem Zusammenhange geradezu widersprechen. Aber mit der bloszen Streichung derselben ist die ganze Stelle 799 ff. noch nicht hergestellt. Denn worauf soll sich das Relativum in dem Satze δς είς σ' ανελθών εί διαφθαρήσεται (802) beziehen? Wir erhalten die Antwort: auf die Worte zw nelvov noarov, worunter Zeve ξένιος verstanden werden soll. Aber ist denn ein Ausdruck wie δια-Φείρειν τον Δία denkbar? Nehmen wir aber an dasz V. 799 ursprunglich geschrieben stand you nelvon vouog, welches Wort bei der Internolation der beiden Verse 800 f. in den folgenden Vers versetzt wurde, so ist ein richtiger Sinn und ein entsprechender Zusammenhang hergestellt. Auch die Verse 803 f. dürsten, wie N. richtig bemerkt, das Werk eines Interpolators sein. Wie unpassend sie an dieser Stelle sind, hat schon Hermann erkannt: 'quod dicit η θεων βερά τολμώσιν φέρειν, cum non quadret in Polymestoris facinus, haud dubie ad aliquid refertur, quod eo tempore, quo haec fabula scripta est, indignationem commoverat Atheniensium.' Diese Vertheidigung ist nun freilich so gut wie keine. -V. 1215 wird richtig bemerkt, dasz in der überlieferten Lesart xanvo d' ξσήμην' ἄστυ πολεμίων υπο das Object zu ξσήμηνε fehle und somit die Stelle verderbt sein musse. Wenn aber statt καπνώ δ' ἐσήμην' vorgeschlagen wird nanvädes huiv, so schlieszt sich wol diese Vermutung eng an die Ueberlieferung an, aber es ist auch der Ausdruck ganz und gar matt und unpoetisch, abgesehen davon dasz καπνώδης mit seiner Bedeutung 'rauchig, räucherig' gar nicht am Platze wäre. Eur. würde doch wol eher einen Ausdruck wie 477 α καπνώ κατερείπεται τυφομένα gebraucht haben. Vielleicht ist zu lesen: καπνὸς δ' ἐσήμην' ἄστυ πολεμίοις υπο, wo dann ον, wie häufig bei derartigen Verben, zu ergänzen wäre.

Orestes 86 f. läszt sich bekanntlich die hsl. Lesart wegen der asyndetischen Nebeneinanderstellung von  $\epsilon \tilde{l}$  und  $\tilde{\eta}\pi\epsilon\tau o\nu$  nicht vertheidigen. Dazu kommt dasz der Dual  $\tilde{\eta}\pi\epsilon\tau o\nu$  hier sehr befremdend ist: denn wenn auch Menelaos bereits im Lande angelangt ist (53), so ist er doch noch nicht zu den Geschwistern gekommen, so sehnsüchtig ihn auch Elektra erwartet (67). Nun überliefert uns aber Eustathios an drei Stellen (Il. S. 146, 12. 809, 37. Od. 1856, 14) den Anfang des zweiten Verses in der Form  $\tilde{\eta}\pi\epsilon\iota\varsigma$   $\tilde{\epsilon}\varphi$   $\tilde{\eta}\mu\tilde{\alpha}\varsigma$ , und zwar in so bestimmter Weise, dasz man schwerlich an ein Versehen von seiner Seite denken kann. Im Gegenteil konnte sehr leicht ein Grammatiker auf den Gedanken kommen, mit Beziehung auf die beiden vorhergehenden Subjecte statt des Singulars den Dual herzustellen und den Wechsel des Numerus in der Weise jeues Scholion zu rechtfertigen, dessen seltsame Erklärung auch von Hermann und Klotz gebilligt worden ist. Unter solchen Verhältnissen können die

beiden von N. vorgeschlagenen Vermutungen ηκοντ' έφ' ήμας oder σύ d' αν μακαρία schwerlich auf Wahrscheinlichkeit Anspruch machen. Dagegen verdient die Vermutung Hermanns volle Beachtung, wonach am Ende von V. 86 stark zu interpungieren ist 7), so dasz das σῦ δ' εἶ μακαρία dem έγω μέν άυπνος (83) scharf gegenübertritt, und 87 ήκεις δ' έφ' ήμας geschrieben werden soll, was auch sehr wol dem Eustathios vorliegen konnte, der in seinem Citate nur die Verbindung haur ent zwa berücksichtigte, um daran seine seltsame Erklärung der Stelle zu knüpfen. Denn allerdings kann man sich die Worte der Elektra an Helene nicht ohne Ironie gesprochen denken, wie dies besonders in V. 86 hervortritt; aber lächerlich ist es ent vor huag im feindlichen Sinne zu fassen und darin das ἀστεῖον der Stelle finden zu wollen. - V. 141 bemerkt Ref. zuerst, dasz, wie schon Hermann erkannt, Dionysios Hal. de comp. verb. 11 jedenfalls zifere gelesen haben musz; denn wie will man anders seine Worte erklären: τοῦ τίθετε βαρυτέρα μέν ή πρώτη γίνεται, αί δύο δέ μετ' αὐτην ὀξύτονοι καὶ ὁμόφωνοι? N. hatte also nicht Recht zu sagen: 'trotzdem dasz riverze auch bei Dionysios Hal. überliefert zu sein scheint.' Was weiterhin die Worte μηδ' ἔστω πτύπος anbetrifft, so sehlen sie bekanntlich bei Dionysios; auch hat schon Dindorf richtig bemerkt, dasz dieselben wol aus V. 137 entlehnt sein dürften. Man wird somit kaum Anstand nehmen diese Worte zu tilgen. Wenn aber Nauck nun in der Antistrophe die Worte τίνα τύχαν εἶπω; streichen und demnach V. 153 f. also schreiben will: πῶς ἔχει; λόγου μετάδος, ο φίλα τίνα δε συμφοράν, so kann Ref. dies nicht billigen, da ihm die Ergänzung von Ezes zu diesen Worten aus dem vorhergehenden mos Ezes, wo doch Exa eine ganz andere Bedeutung hat, nicht glaublich erscheint. Eher möchte Ref. die Worte zlva de συμφοράν als unecht verwerfen, da dieselben leicht aus einer Glosse zu dem vorhergehenden zlva ruzav (εἴπω) entstanden sein können. Warum die Worte τίνα τύχαν εἶπω. wie Nauck behauptet, nicht in den Zusammenhang passen und eine verkehrte Zuthat sein sollen, ist schwer zu begreifen. - V. 158 nimmt N. mit Recht Anstosz an φερομένφ und vermutet dasur δρεπομένφ. Viel leichter ist die Conjectur van Gents (Mnem. VI S. 439) φερβομένω, nur dasz dieser Gelehrte falschlich zagav beibehalt, wofür jedenfalls zagev hergestellt werden musz. - V. 547 geben die besten Hss. ociog d' Ereρον ονομα τιμωρών πατρί, während in den schlechteren Hss. eine willkürliche Correctur des metrischen Fehlers in der ursprünglichen Lesart, nemlich őosog dé y' Eregov, überliefert ist. N. hat mit Recht diese Correctur und die Vermutung Kirchhoffs ooiog d' ED' Erepor verworfen; was er aber selbst vorschlägt: όσιος δέ, γαθρον όνομα, τιμωρών πατρί, hat auf Wahrscheinlichkeit wenig Anspruch, da wol schwerlich jemand geneigt sein dürste den bedeutsamen, in Erepor ovona liegenden Gegensatz aufzuopfern. Vielleicht ist zu schreiben: octog d' ec Erepov

<sup>7)</sup> So auch das Scholion des cod. A: πλεονάζει τὸ ὑπαρατικὸν ὅῆμα, ν' ἢ' σὸ δὲ εἴ μακαρία καὶ ὁ ἀνὴρ ὁ σὸς μακάριος. εἰς τὸ πόσις τελεία στιγμή, τὸ δὲ έξῆς ἀπολύτως.

ês konnte leicht vor dem folgenden Erepoù ausfallen. — V. 701 vermutet N. oo' av Délng statt des überlieferten ooov Déleig. Vielleicht noch einfacher ware die Besserung οσων θέλης. Die Construction ware dieselbe wie Soph. Phil. 1315 ων δέ σου τυχείν έφιεμαι ακουσον. — V. 829 läszt sich das überlieferte πατρώαν τιμών χάριν durch Soph. Ant. 514 πῶς δητ' έπείνω δυσσεβη τιμάς χάριν rechtfertigen. Sollten aber wirklich metrische Grunde eine Aenderung notwendig machen, so wurde ich N.s. Vermutung π. τελών χάριν die Conjectur des Scholiasten im Barocc. 74 τίνων vorziehen. So finden wir bei Aesch. Prom. 989 και μήν οφείλων γ' αν τίνοιμ' αὐτῷ χάριν, Αg. 788 τούτων θεοίσι χρη πολύμνηστον γάριν τίνειν. - In dem Klageliede der Elektra 960 ff. ist die zweite Strophe (982 ff.), wie N. richtig erkannt hat, durch manigfache Einschiebsel entstellt, wie denn πέτραν offenbar nur eine Glosse zu βῶλον, δίναις φερομέναν eine Erklärung der Worte αλωρήμασι τεταμέναν ist. Wenn . aber N. auch αλωρήμασι als eine blosze Interpretation verwirst und τεταμέναν als verderbt bezeichnet, so kann Ref. ihm nicht beistimmen. Denn τεταμέναν wird sich wol durch Il. X307 φάσγανον ὑπὸ λαπάρην τέτατο rechtfertigen lassen und αἰωρήμασι ist zur näheren Bestimmung und Ausmalung des Begriffes τεταμέναν durchaus notwendig. Wer möchte wol dem Eur. in diesem schwungvollen Chorliede einen so nüchternen Ausdruck zutrauen, wie ihn N. hergestellt hat: μέσαν χθονός τ' έξαμμέναν άλύσεσι γουσέαισι? Allerdings ist es befremdlich, dasz die beiden ihrer Bedeutung nach verschiedenen Dative αλωρήμασι und άλύσεσι χρυσέαισι unmittelbar nebeneinander stehen; aber auch dies mag wol durch Interpolatoren und bessernde Metriker verschuldet worden sein. Wäre etwas auf die Lesart nal zoovog zu geben, die sich beim Scholiasten des Pindaros (Ol. 1, 77) und in mehreren schlechten Hss. findet, so könnte man vielleicht schreiben:

> μόλοιμι τὰν οὖρανοῦ μέσαν καὶ χθονὸς αἰωρήμασι τεταμέναν άλύσεσι χρυσέαισι βῶλον ἐξ Ὀλύμπου.

Natūrlich macht diese Vermutung auf Sicherheit keinen Anspruch. — V. 1026 f. lassen sich in der überlieferten Form auf keine befriedigende Weise erklären. Daher hat Kirchhoff ὅτ' οὐπέθ ἡμῖν, Nauck in seiner Ausgabe φέγγος εἰ θεοῦ τόθε οὐπ ἔστ' ἔθ ἡμῖν τοῖς ταλαιπώροις ὁρᾶν νοτgeschlagen. In den vorliegenden 'Studien' erklärt er sich dafür, dasz man bei der Unsicherheit der Emendation lieber von jedem Versuche abstehen solle. Vielleicht ist mit einer sehr leichten Aenderung zu schreiben: φέγγος εἶ γ' ὁρᾶν. — V. 1051 bemerkt N. mit Recht, dasz die Conjectur Lobecks αμφοῖν st. ἀμφί, welche auch Hermann in den Text aufgenommen hat, den Schwierigkeiten der Stelle nicht abzuhelfen vermöge. Eher liesze sich noch ἡμῖν, welches sich als Lesart im Harl. 5725 findet, vertheidigen, wenn nicht überhaupt der ganze Vers für das Machwerk eines spätern Grammatikers zu halten wäre. In gleicher Weise sagt auch Kirchhoff: 'versus spurius ab interprete additus, cui corrigendo frustra opera insumitur.' Ref. möchte vermuten, dasz die ursprüngliche Lesart

προσφθέγματ' ἄρα gelautet habe und ἀμφί nur die ungeschickte Ausfüllung einer Lücke sei. Vielleicht haben wir von jener ursprünglichen Lesart noch eine Spur im cod. A, wo am Ende des Verses ἄρα geschrieben und erst von zweiter Hand in πάρα geändert ist.

Eine schwierige und viel behandelte Stelle ist Medeia 11 f. Eur ανδρί και τέκνοισιν, ανδανουσα μέν φυγή πολιτών ων αφίκετο χθόνα. Betrachtet man die ganze Stelle in ihrem Zusammenhange, so ersieht man leicht, dasz hier ein früherer Zustand der Zufriedenheit und des Glückes bezeichnet werden soll, dem die traurige Wirklichkeit der Gegenwart in schrosser Weise gegenübergestellt wird: νῦν δ' ἐχθρὰ πάντα καί νοσεί τὰ φίλτατα (16). Der Sinn kann somit kein anderer sein als: 'früher lebte Medeia glücklich, nun aber von ihrem Gatten verstoszen ist sie dem grösten Unglück preisgegeben und hat an ihrem Leide erfahren. wie glücklich der ist, welcher seine Heimat nie verlassen hat' (34 ff... Weiterhin wird sich bei genauer Erwägung herausstellen, dasz in den eben angeführten Worten zwei Momente, welche diesen Glückszustand hegrundeten, hervorgehoben werden. Das zeigt ganz bestimmt αυτή δέ an, welches nur mit Beziehung auf das vorausgehende molitor einer Erklärung fähig ist. Wir erhalten so den Gedanken: 'Medeia war trotzdem, dasz sie als flüchtige und schuldbeladene in das Land gekommen war, dennoch bei den Bürgern beliebt, deren Zuneigung auch für lason nicht gleichgültig war, und stand auch ihrerseits dem lason überall hülfreich zur Seite.' Wie sich dieses freundschaftliche Verhältnis zwischen Medeia und den Korinthern gestaltete, braucht der Dichter uns nicht weitläusig auseinanderzusetzen; genug dasz er es annimmt. Während nun die Bürger, was bei dem Streite zwischen Medeia und dem Königshause nicht befremden kann, sich späterhin mehr zurückzogen und gleichgültig bewiesen (67 ff.), bewahrten ihre Frauen die Zuneigung zu der verlassenen, wie sich dies ganz deutlich aus den Worten des Chores ergibt, der aus korinthischen Frauen besteht; vgl. 136 ἐπεί μοι φίλον πέπρανται (δωμα), 179 μή τοι τό γ' έμον πρόθυμον φίλοισιν απέστω u. ä. So klar nun auch der Sinn ist, so leidet doch der Ausdruck an erheblichen Schwierigkeiten. Zwar läszt sich molitor ohne Anstand durch die sog. attractio inversa erklären; aber die Verbindung von wuyn mit molizon macht den ganzen Ausdruck unklar und zweideutig. Unter solchen Umständen gewinnt die Vermutung Piersons (Veris. S. 58), dasz puyág statt puyi zu schreiben sei, grosze Wahrscheinlichkeit. Durch sie ist der geforderte Sinn hergestellt und jede Zweideutigkeit vermieden. Dagegen läszt die Conjectur N.s τέχνοισι λανθάνουσα mit der Erklärung: 'zwar lebte Medeia in der Verborgenheit und abgeschieden von dem Verkehr mit den Bürgern, sie fühlte sich aber vollkommen eins mit dem Iason (?)' weder einen befriedigenden Sinn zu, noch steht sie in einem entsprechenden Zusammenhange mit der ganzen Stelle. — Was die Verse 39-43 betrifft, so sind sie durch manigfache Interpolation entstellt. So hat schon Musgrave V. 41 als unecht bezeichnet; späterbin hat Hermann in seiner Rec. der Ausgabe von Witzschel (Jahns Jahrb. 1841 Bd. 33 S. 116 f.) V. 41-43, Nauck in der zweiten Ausgabe V. 40-43 verworfen. Dasz V. 40 f.

untergeschoben sind, bedarf keines Beweises, da sie weiter unten V. 379 f. wiederkehren und dort an ihrem Platze sind. Auch V. 42 ist höchst verdachtig, da, wie N. richtig bemerkt, του γήμαντα zumal ohne nähere Bezeichnung des Objects ganz unpassend ist; wahrscheinlich ist er aus V. 288 του δόντα και γήμαντα και γαμουμένην entstanden. kommt dasz die Amme keineswegs eine Ermordung des Königs und seiner Tochter oder des lason befürchtet, sondern dasz es ihr für das Leben der Kinder bangt, welche Medeia, um sich an ihrem Gatten zu rächen, hinopfern könnte (vgl. 36 ff. 90 ff.). Dagegen liesze sich vielleicht V. 43 vertheidigen, wenn man statt κάπειτα schriebe μή ἔπειτα, wo sich dann έπειτα auf das vorausgehende οὐδ' ἀνέξεται κακῶς πάσχουσα beziehen wurde. Die Worte δεινή γάρ ούτοι κτέ. wiederholen nur in anderer Form den früher (38) ausgesprochenen Gedanken und können somit dem έγωδα τήνδε πτέ. nicht widersprechen. — V. 87 hat schon Brunck als unecht verworfen, und die Gründe, welche Hartung und Nauck beibringen, können uns in dieser Ansicht nur bestärken. Vielleicht dürste hier auch die Stichomythie entscheiden, da 74-81 je zwei Verse der Amme und des Pflegers einander entsprechen und wir daher nach den drei Versen der Amme (82-84) auch ebenso viele des Pslegers erwarten. Dagegen konnen wir N. nicht beistimmen, wenn er bemerkt, dasz V. 88 in seiner jetzigen Fassung nicht vom Dichter herrühren könne, dasz sich aber kaum ermitteln lassen werde, was hier ursprünglich gestanden habe. Denn was zuerst das Bedenken Elmsleys gegen den Ausdruck el.. où στέργει und seine Bemerkung betrifft, dasz der Dichter, falls el richtig wäre, jedenfalls εί τούσδε γ' ευνής έκεκα μή στέργει πατήρ geschrieben haben würde, so genügt es auf Bernhardy gr. Syntax S. 386 zu verweisen. Es ist eine allbekannte Sache, dasz el, wenn es in die causale Bedeutung übergebt, also einem enel gleichkommt, sich mit der dem Causalsatze entsprechenden Negation, also mit ou, verbindet. Und so hat schon Reiske an dieser Stelle el richtig durch quandoquidem erklärt. Es kann somit von einer Aenderung des el in zai oder wg, wie sie Elmsley vorschlägt, keine Rede sein. N. aber findet in unserer Stelle noch andere erhebliche Schwierigkeiten. So sei τούσδε unpassend, da, wenn sich auch lason an den Kindern vergehe, doch Medeia vorzugsweise unter dem Egoismus desselben leide. Der Grund ist nicht stichhaltig. Schon früher (17) hatte die Amme den lason als Verräther an seinen Kindern und seiner Gattin bezeichnet und ausdrücklich hervorgehoben (74 ff.), wie schändlich es von lason sei, auch wenn er mit seiner Gattin in Feindschaft lebe, seine Kinder in die Verbannung zu weisen. Und späterhin ruft sie mit tiefem Schmerze (82): ထိ τέπν' απούεθ' οίος εἰς ὑμᾶς πατήρ. Wir sehen also dasz ihr das Unrecht, welches Iason seinen Kindern anthut, viel ärger scheint als sein Versahren gegen die Mutter derselben. Und das ist nach der Anschauung jener Zeit nichts befremdliches. Galt doch den Griechen das Band zwischen Vater und Sohn für ein bei weitem innigeres als das zwischen Gatte und Gattin. Sehen wir doch auch im folgenden (941 ff.), wie lason bemüht ist den Bann der Kinder aufzuheben, während er Medeia gefühllos ins Elend stöszt. Es ist somit begreiflich, dasz der Pfle

im Anschlusz an die Rede der Amme zur Begründung seines Ausspruches πας τις αυτόν του πέλας μαλλον φιλεί noch die Worte hinzusügt: εί τούσδε γ' εὐνῆς οῦνεκ' οὐ στέργει πατήρ. So steht dem φιλει das οὐ στέργει scharf gegenüber und τούσδε wird durch πατήρ am Schlusse des Verses nachdrücklich hervorgehoben. Ebenso wenig begründet scheint mir die andere Bemerkung N.s., dasz อบิทริร อบิทธิมต unbestimmt und zweideutig sei. Denn wenn man die Stelle in ihrem Zusammenhange betrachtet, so sieht man dasz sich surn nur auf den neuen Ehebund des lason beziehen kann. Es spricht sich also in diesen Worten 'da ja die eignen Kinder der Vater seiner Lust opfert' dasselbe Gefühl des Unwillens aus, welches sich in den Worten der Amme γάμοις Ἰάσων βασιλιποῖς εὐνά-Cercus (18) offenbart. - V. 741 vermutet N. mit groszer Wahrscheinlichkeit, dasz die ursprüngliche Lesart πολλην έλεξας έν λόγοις προμηθίαν lautete und die andere n. E. o yuvas no. nur eine willkürliche Correctur derselben sei. Wenn er aber weiterhin das unpassende Elegag in Ednag zu ändern vorschlägt, so dürfte vielleicht die paläographisch näher liegende Vermutung Edenkag den Vorzug verdienen. - V. 827 hat N. mit Recht die Wörter πλεινοτάταν σοφίαν als ein Einschiebsel beseitigt und im folgenden nass statt ast hergestellt. Sollte aber denn nicht vielleicht ερας χώρας απορθήτου τ' απο φερβόμενοι zu schreiben sein? - Eine sehr schwierige und jedenfalls stark verderbte Stelle ist die zweite Antistrophe des vierten Chorgesanges 856 ff. Besonders anstöszig sind die Worte τέχνων σέθεν, die sich in keine grammatische Construction fügen wollen. N.s Vorschlag statt τέπνων zu schreiben τέπνον und dies als schmeichelnde Anrede zu erklären ist allerdings einfach und würde manche Schwierigkeiten beseitigen; aber ich zweisle, ob ein solches Wort im Munde der korinthischen Frauen gegenüber der Medeia angemessen wäre. Die Beispiele welche N. anführt können für die vorliegende Stelle nichts beweisen. Denn Hik. 282 spricht diese Worte der Chor, der aus den greisen Müttern der vor Theben gesallenen Helden besteht, und zwar sind dieselben an den jugendlichen Theseus gerichtet; Hipp. 615 fleht die greise Amme den Hippolytos mit den Worten an: σύγγνωθ' άμαφτεῖν είκος ανθρώπους, τέκνον, und V. 381 der Herakleiden w παί, τέ μοι uté, enthält die Aurede des betagten lolaos an den Demophon, der in der Blüte seines Alters steht. — Nicht minder schwierig sind die Verse 1255 -1257 in dem sechsten Chorgesange unserer Tragodie:

σας γαο από χουσέας γονας Εβλαστεν· θεοῦ δ' αξματι πίτνειν φόβος ὑπ' ἀνέρων,

denen in der Antistrophe 1265-1267 folgende Worte entsprechen:

δείλαια, τί σοι φρενῶν βαρὺς χόλος προσπίτνει καὶ δυσμενής φόνος ἀμείβεται.

Was zuerst αξματι V. 1256 betrifft, so ist dasselbe bereits im cod. B in αξμα verbessert. Ebenso findet sich αξμα im Pal. und Flor. XXXII 2, und die gleiche Lesart scheint auch dem Scholiasten vorgelegen zu haben, wie dies aus seiner Bemerkung erhellt: ἐπεὶ οῦν φόβος ἐστὶ τὸ Θεῖον

αίμα ὑπὸ ἀνθρώπων πεσείν. Es ist somit gar nicht unwahrscheinlich, dasz die letzte Silbe in aluazi ihren Ursprung einer Dittographie verdankt, welche durch das folgende mirvesv veranlaszt wurde. Wir erhalten so den Sinn: 'fürchten müssen wir, dasz eines Gottes Blut vergossen werde durch Menschenhand.' N. bemerkt dagegen, dasz, wenn Medeia sich an ihren eignen Kindern vergreife, der Chor sich nicht in dieser Weise auszern könne; Medeia vergreife sich ja vielmehr an ihrem eignen Fleisch und Blut. Aber da diese Kinder von Helios stammen und so göttliches Blut in ihren Adern rollt, so frevelt Medeia nicht blosz gegen ihr Fleisch und Blut, sondern sie, die sterbliche, frevelt gegen den göttlichen Ahnherrn des Geschlechtes. Und das, scheint mir, ist ein ganz richtiger und entsprechender Gedanke. Gröszere Bedenken erregen die antistrophischen Verse. Hier ist, wie N. richtig bemerkt, δυσμενής ein nichtssagender Ausdruck, da, wie es sich von selbst versteht, der Mord keine Aeuszerung einer freundlichen Gesinnung sein kann. Diese Schwierigkeit beseitigt die treffliche Verbesserung N.s δυσσεβής; so wird 1287 der von Ino an ihren Kindern verühte Mord als δυσσεβής bezeichnet, und von der That der Medeia selbst heiszt es 1328 ἔργον τλᾶσα δυσσεβέστατον, 1383 αντί τοῦδε δυσσεβούς φόνου. Was das vielbesprochene αμείβεται anbelangt, so sind allerdings die Erklärungen der Scholien und Matthiäs sicherlich versehlt; vielleicht ist aber die Aussassung zulässig, dasz αμείβεσθαι hier absolut in der Bedeutung 'vergelten' steht. 'Unselige! warum erfaszt dein Herz wilder Grimm und warum vergilt (nemlich den Frevel des Gatten) ruchloser Mord?' Durch diese Erklärung würden wir der Conjecturen N.s θεων δ' αλδω πίτνειν (1256) und φόνος αμέργεται (1267) überhoben. Wenn ferner dieser Gelehrte, um das Metrum der Verse 1255 und 1265 herzustellen, and und poevov als Einschiebsel beseitigen will, so können wir ihm darin nicht beistimmen. Gesetzt auch dasz ano eine Glosse ist, was doch nicht schlechterdings der Fall sein musz. da man ebenso gut ἀπό τινος wie τινὸς βλαστάνειν sagen kann (vgl. Andr. 663. Fr. 836, 10), so ist doch schwer abzusehen, wie opevov ein zu Gunsten des Metrums gemachter Zusatz sein soll, da ja das Metrum der beiden Verse in der Ueberlieferung keineswegs zusammenstimmt. Eine sichere Heilung wird schwerlich möglich sein; unter den vorgeschlagenen Besserungen hat aber die von Hermann: σᾶς γὰρ γουσέας από γονας und δειλαία, τί σοι φρένα βαρύς die meiste Wahrscheinlichkeit. - V. 1271-1292 hat man sehr verschiedene Anordnungen versucht, die aber sämtlich mehr oder weniger verfehlt sind. Es kann nemlich bei genauer Erwägung keinem Zweifel unterliegen, dasz diese Verse in Strophe und Antistrophe zerfallen, welche Gliederung sich auch mit sehr geringen Aenderungen vollkommen herstellen läszt. Zuerst aber wird es notwendig sein über V. 1271 f. zu sprechen. N. hält den zweiten Vers für unecht. Der entscheidende Grund hiefür liege darin, dasz das Zwiegespräch der Knaben eine Individualisierung voraussetze, wie sie nach dem constanten Gebrauche der griechischen Tragodie im vorliegenden Falle undenkbar sei. Die beiden Knaben haben nur éine

T

Rolle im Drama, und darum sei ein Zwiegespräch zwischen ihnen eine vollständige Unmöglichkeit. Diese Gründe können mich nicht überzeugen. Warum soll Euripides, der doch sonst gerade was Kinderrollen anbetrifft so viele Neuerungen eingeführt hat, nicht hier die Sache so gestaltet haben, dasz er, um den Effect zu steigern, beide Knaben, und zwar besonders, sprechen liesz? Wenn die Dioskuren am Schlusse der Helene und Elektra aus einem Munde reden, so ist dies sehr begreislich: denn schwerlich wäre es passend gewesen, wenn jeder von ihnen besonders gesprochen hätte. Bilden sie ja doch für den Hellenen nur eine Person und ist doch Polydeukes als der himmlische Sohn ganz natürlich der Vertreter des andern. Ebenso wenig beweist die Berufung auf das Auftreten der Kinder in den Hiketiden 1123 ff. Ist es denn erwiesen, dasz alle melischen Partien von éinem Knaben vorgetragen wurden? Kann man sich nicht denken, dasz dieselben von einem Knabenchor oder, wie Hermann (Vorr. S. XXV) annimmt, stückweise von den sieben Knaben, welche austraten, gesungen wurden? Allerdings ist V. 1272 matt und nüchtern; aber das ist noch kein entscheidender Grund ihn dem Dichter abzusprechen. Doch diese Frage ist für die Anordnung der ganzen Stelle nur eine Nebensache. Ist der Vers unecht, dann bleibt noch die Möglichkeit übrig, dasz hier ein Vers aussiel und später durch einen untergeschobenen ersetzt wurde. Wir wollen nun unsere Anordnung der Stelle geben:

ΠΑΙΔΕΣ. αλαῖ, αλαῖ. άκούεις βοάν άκούεις τέκνων; XO. GTP. ιφ τλάμον, ώ κακοτυχές γύναι. ΠΑΙΣ α΄. οιμοι, τί δράσω; ποι φύγω μητρος χέρας; ΠΑΙΣ β'. ουπ οίδ', άδελφε φίλτατ'. όλλυμεσθα γάρ. παρέλθω δόμους; άρῆξαι φόνον 1375 XO. δοκεί μοι τέπνοις. ΠΑΙΔΕΣ. ναί, πρὸς θεῶν, ἀρήξατ' εν δέοντι γάρ ώς έγγὺς ἤδη γ΄ ἐσμὲν ἀρκύων ξίφους. τάλαιν, ὡς ἄρ ἡσθα πέτρος ἢ σίδα-XO. pos, atis texnor or Etexes 1280 άροτον αὐτόχειρι μοίρα κτενεῖς. μίαν δη κλύω μίαν τῶν πάρος άντ. γυναϊκ' εν φίλοις χέρα βαλείν τέχνοις, Ίνω μανείσαν έκ θεών, ὅθ᾽ ἡ Διὸς δάμας νιν έξέπεμψε δωμάτων αλη. 1285 πίτνει δ' ά τάλαιν' ές άλμαν φόνφ τέχνων δυσσεβεί, άκτης ύπερτείνασα ποντίας πόδα, δυοίν τε παίδοιν συνθανούς' απόλλυται. τί δητ' ούν γένοιτ' αν έτι δεινόν; ω 1290 γυναικών λέχος πολύπονον,

Wir glauben dasz diese Anordnung der Nauckschen vorzuziehen sein dürfte, zufolge welcher die beiden gutgebauten und für das Verständnis

őσα βροτοῖς ἔρεξας ἤδη κακά.

der Stelle so notwendigen Trimeter 1284 und 1285 als ein späteres Einschiebsel beseitigt werden sollen.

Es erübrigt nur noch einen Punkt in aller Kürze zur Sprache zu bringen. Er betrifft die ganz richtige Bemerkung des Vf., dasz man bei solchen kritischen Arbeiten die Leistungen seiner Vorgänger auf diesem Gebiete gebührend beachten möge, um nicht etwa Besserungen, welche bereits von anderen gemacht worden sind, sich selbst als Verdienst anzurechnen. In dieser Beziehung ist der Tadel, welchen er S. 39 gegen Bergk ausspricht, dasz sich nemlich derselbe in der adn. crit. zu seiner Ausgabe des Sophokles gegen das suum cuique etwas gleichgültig verhalten habe, ganz gerechtfertigt. Indessen ist doch auch der Vf. einigemal in denselben Fehler verfallen. So rührt z. B. die Conjectur zénvov τέχνον μελέας ματρός Hek. 186 von G. Hermann her; Hek. 279 ταύτη γέγηθε καπιλήθεται κακών ist bereits von Hartung als unecht bezeichnet worden; die Lesart φίλη μεν ήμεν εί σύ, προσφιλές δέ μοι Hek. 982 steht schon im Barnesschen Texte; das Wort albeo' Hek. 1100 hat bereits Dindorf beseitigt, und das gleiche gilt nuch von folgenden Conjecturen, bei welchen wir einfach den Namen ihrer ersten Urheber anführen wollen: Or. 51 (unecht; H. van Herwerden Mnem. 1855 S. 360; vgl. die Anm. Hermanns z. d. St.); 84 βοπης (Hartung); 277 πλευμόνων (Brunck).

Innsbruck.

Karl Schenkl.

#### 80.

## Zu Suetonius.

In dem de poematis handelnden Abschnitte der ars grammatica des Diomedes (III S. 482, 13 — 492, 14 K.), welchen zuerst O. Jahn (rh. Mus. IX 629 f.) dem Suetonius vindiciert und Reifferscheid sodann unzweifelhast richtig als Einleitung der Schrift de poetis in seine Fragmentsammlung aufgenommen hat, wird S. 7, 9 (Reiff.) die comoedia erklärt als privatae civilisque fortunae sine periculo vitae comprehensio. apud Graecos ita definita: πωμωδία έστλν ίδιωτικών πραγμάτων απίνουνος περιοχή. Mit Recht schiebt Reifferscheid hinter dem Worte ໄδιωτικών ein: και πολιτικών, worauf die vorausgehende Verbindung privatae civilisque hinweist. Wol begründet ist ferner der Austosz, welchen Jahn an dem Worte vitae nach sine periculo mmmt. Doch glaube ich nicht dasz dasselbe hinter privatae gehört (wohin Reisserscheid mit Jahn es gestellt hat), da gegen eine Nebeneinanderstellung der beiden Ausdrücke privata vita und civilis fortuna sowol der nachfolgende einfache Ausdruck πραγμάτων spricht, als die vorhergehende Definition der tragoedia (S. 5, 16): tragoedia est heroicae fortuna e in adversis comprehensio. Ich halte vielmehr vitae für ein ursprünglich zu privatae gehörendes, am Rande beigefügtes Glossem, welchespäter (wie so oft) an einer falschen Stelle sich in den Text geschlichen hat, falls nicht vitae eine Dittographie der letzten Silhen von privatae ist, welche dann, durch einen zweiten Fehler der Abschreiber, ihren Platz hinter periculo erhielt.

In der Schrift de grammaticis et rhetoribus heiszt es Kap. 6 (S. 105) von Aurelius Opilius: philosophiam primo, deinde rhetoricam, novissime grammaticam docuit: dimissa autem schola Rutilium Rufum damnatum in Asiam secutus ibidem Zmyrnae simulque consenuit composuitque. aliquot volumina. In den Schluszworten ist die Construction verwirrt; auch begreift man nicht, warum nicht nur durch Zmyrnae, sondern auch durch ibidem, welches sich bei dieser Anordnung der Worte nur auf in Asiam beziehen kann, der Ort der Handlung besonders scharf hervorgehoben wird. Beide Bedenken sind gehoben, sobald man folgende Umstellung vornimmt: . in Asiam secutus Zmyrnae consenuit simulque ibidem composuit . aliquot volumina. Nachdem simulque von seiner Stelle verdrängt war, stellten die Abschreiber die vermiszte Satzverbindung her, indem sie statt composuit schrieben composuitque.

Am Schlusz der Charakteristik des Remmius Palämon berichtet Suet. folgendes (S. 118): sed maxime flagrabat libidinibus in mulieres, usque ad infamiam oris; dictoque non infaceto notatum ferunt cuiusdam, qui cum eum in turba osculum sibi ingerentem quamquam refugiens devitare non posset, 'vis tu,' inquit 'magister, quotiens festinantem aliquem vides, abliquerire?' Mit Recht hat Reifferscheid die überlieferte Lesart festinantem verworfen; sein eigner Verbesserungsvorschlag jedoch, haesitantem, dem sogar in dem Text eine Stelle angewiesen ist, kann unmöglich das richtige sein, da der darin liegende überaus matte Gedanke dem Zusammenhange widerstreitet. Allerdings ist es in allen Fällen schwierig, ein in den Hss. nicht richtig erhaltenes dictum non infacetum evident zu emendieren. Jedenfalls aber ist es an unserer Stelle klar, dasz das in festinantem enthaltene Wort genau der geschilderten Situation entsprechen und etwas ausdrücken musz, was von demjenigen gilt, der dem Remmius Palamon vergeblich zu entsliehen gesucht hat. Mit Verwerfung mehrerer früherer Vermutungen, zu denen auch das ebenfalls von Christ (Philol. XVIII 160) mit Vergleichung von Hor. epod. 8, 18 in Vorschlag gebrachte Participium fascinantem gehört, schlage ich jetzt vor: fastidientem (sc. te). Offenbar schlieszt sich dieses Wort gut an die beiden anderen scharfen Ausdrücke quotiens und abligurrire an, welche absichtlich statt der schwächeren cum und osculari gewählt sind. Gleichwol bin ich gern bereit diese Vermutung zurückzunehmen, falls es einem andern gelingen sollte ein noch stärker pointiertes, der Situation angemessenes Wort zu sinden.

Rerlin.

Gustav Krüger.

#### 81.

# Zur Statistik Spartas.

Mit wie geringen auszeren Mitteln der spartanische Staat die Herschaft über die Masse seiner untergebenen und leibeigenen behauptet und seine gebieterische Stellung in Griechenland geraume Zeit hindurch gewahrt hat, lehrt nichts deutlicher als die Betrachtung seiner statistischen Verhältnisse. Nach Isokrates Panath. § 255 war das Heer der dorischen Eroberer bei ihrer ersten Niederlassung in Sparta 2000 Mann stark. Mag auch diese Angabe des Rhetors in einer Schrift, die von Ungenauigkeiten und Uebertreibungen nicht frei ist, keinen unbedingten Glauben verdienen, zumal sie eine Thatsache berührt, welche schon damals der geschichtlichen Forschung fast unzugänglich sein muste, so haben wir doch keinen Grund ihr geradezu zu widersprechen. Etwa dreihundert Jahre nach der dorischen Eroberung soll Lykurgos, wie Plutarchos (Lyk. 8) berichtet, 9000 Landlose oder nach anderer Ueberlieferung 4500 eingerichtet haben, zu denen dann nach Beendigung des ersten messenischen Krieges noch 4500 hinzugefügt worden seien. Diese Landverteilung würde eine Zahl von 9000 Bürgern, oder wenn man auch die waffenfähigen aber noch nicht mit dem Bürgerrechte begabten, d. h. die zwischen zwanzig und dreiszig Jahr alten Söhne der Familien mit in Rechnung bringt, eine Streitmacht von mindestens 10000 Mann voraussetzen. Aber es scheint hinlänglich dargethan, dasz diese Plutarchische Nachricht von der Lykurgischen Landverteilung in das Reich der Märchen zu verweisen ist (vgl. Grote Gesch. Griech. I 704 ff. Meissner und diese Jahrb. 1860 S. 599 ff.). und schon Aristoteles Pol. II 9 bezweifelt es, dasz sich die Zahl der Spartaner jemals auf 10000 belaufen habe. Der erste Zeuge, von dem wir glauben könnten dasz er gut unterrichtet sei, ist Herodotos. Dieser läszt VII 234 den verbannten spartanischen König Demaratos auf die Frage des Xerxes, wie grosz die Kriegsmacht der Lakedamonier sei, antworten: Die Zahl sämtlicher Lakedämonier ist grosz und sie haben viele Städte. In Lakedamon liegt Sparta, eine Stadt von ungefähr 8000 Männern. Diese sind alle so wie die welche bei Thermopyla gestritten haben; die übrigen Lakedamonier sind diesen zwar nicht gleich, aber auch tapfere Männer.' Wichtiger für unsern Zweck ist die Nachricht desselben IX 28, dasz in der Schlacht bei Platää 5000 Spartiaten mit 35000 leichtbewaffneten Heloten und 5000 lakedamonische Perioken, jeder von einem leichtbewaffneten begleitet, gekämpst hätten. Hatte sonach Sparta zur Zeit des groszen persischen Krieges 8000 Bürger, von denen es 5000 ins Feld stellte, so ist es doch auffallend dasz alle späteren Berichte auf eine weit geringere Bürgerzahl deuten. Wir ersehen dieses zunächst aus der Darstellung welche Thukydides V 68 von der im J. 418 gelieferten Schlacht bei Mantineia gibt. Die Front des lakedamonischen Heeres bestand hier aus 448 Mann, und die Glieder waren im Durchschnitt 8 Mann hoch aufgestellt, was eine Summe von 3584 ergibt. Dazu kamen noch die 300 auserwählten um den König, eine Anzahl Reiter und einige wenige

Lakedämonier auf dem rechten Flügel zur Deckung der Bundesgenossen nebst einigen alten Soldaten, welche man zur Bewachung des Gepäcks zurückgelassen hatte. Die Reiter rechnet K. O. Müller (Dorier II 233) mit Beziehung auf Thuk. IV 55 zu 400, die Lakedamonier auf dem rechten Flügel und die alten Soldaten zu 500 Mann. So betrug denn, wenn man diese Müllerschen Annahmen gelten läszt, die Anzahl 4784, und rechnen wir dazu das Sechstel, welches beim Einrücken in Feindesland nach Hause zurückgekehrt war, so erhalten wir eine Summe von 5740. Müller glaubt nun, dasz dies die Zahl der schwerbewaffneten war, welche Sparta nach manchem Kriegsverlust für sich allein habe stellen können. Diese Ansicht beruht aber auf der falschen Annahme, dasz die ganze angegebene Streitmacht nur aus Spartiaten bestanden habe, ein Irtum der sich schon dadurch widerlegt, dasz nach Thukydides das aus Heloten und Neodamoden oder Freigelassenen bestehende Corps der Brasideer auch in den Reihen der Spartaner stand. Das spartanische Heer bei Mantineia hatte, wie die spartanischen Heere überhaupt, auszer den eigentlichen spartanischen Bürgern noch verschiedene andere Bestandteile. Zunächst finden wir die Periöken stark vertreten. Bei Thermopylä kämpften neben 300 Spartiaten 1000 oder nach anderer Nachricht 700 Periöken (vgl. Duncker Gesch. d. Alt. IV 751), und auf Sphakteria waren unter 293 gefangenen Hopliten nur 120 Spartiaten (Thuk. IV 38). Und da überhaupt weder vor noch nach der Schlacht bei Mantineia, so weit sich nachweisen läszt, ein spartanisches Bürgerheer ohne Periöken ausrückte und diese mit einziger Ausnahme der Schlacht bei Plataa, wo sie an Zahl den Spartanern gleich gewesen sein sollen, weit stärker vertreten sind als jene, so müssen wir annehmen dasz auch im Heere bei Mantineia mehr oder doch mindestens ebenso viel Periöken als Spartlaten in den Reihen der Hopliten kämpsten. Auch die in der Schlacht erwähnten Reiter müssen, da der eigentliche Spartiat nur Hoplitendienste that, als Periöken gedacht werden. Ebenso waren die alten Soldaten, welche zur Bewachung des Gepäcks zurückgelassen wurden, Periöken. Wie würde man einem Spartiaten einen so wenig ehrenvollen Posten aufgetragen haben, zumal die ältesten Spartiaten wieder nach Hause entlassen waren? Auszer den Periöken standen bei Mantineia auch Brasideer und Neodamoden in den Reihen der Spartaner. Die ersteren waren die Ueberbleibsel des Heeres, welches Brasidas bei seinem Zuge in die Chalkidike aus 1700 Hopliten. unter denen 700 Heloten waren, ausgerüstet hatte und das nach seinem Tode noch durch 900 Hopliten verstärkt war (Thuk. IV 78. V 12). Die Neodamoden waren Heloten, denen man wegen geleisteter Kriegsdienste die Freiheit geschenkt und einen bestimmten Wohnort angewiesen hatte. Wie grosz ihre Zahl bei Mantineia gewesen, gibt Thukydides nicht an; doch dürsen wir sie wol mit Einschlusz der Brasideer mindestens zu 600 Mann rechnen. Einen nicht unwesentlichen Bestandteil des Heeres bei Mantineia scheinen die Heloten gebildet zu haben (Thuk. V 64); aber es ist wahrscheinlich, dasz sie hier so wie bei Thermopylä und Platää nur als leichtbewaffnete dienten. Berücksichtigt man nun alle diese verschiedenen Bestandteile des Heeres, so stellt sich die Berechnung folgendermaszen.

Zählt man zu den 3584 Hopliten, aus denen nach Thukydides die Hauptmasse des Heeres bei Mantineia bestand, noch die 300 auserwählten um den König und die wenigen Lakedämonier auf dem rechten Flügel, die wir zu 200 anschlagen wollen, hinzu, so erhält man eine Summe von 4084 Mann, von denen mindestens die Hälfte, also 2042 lakedämonische Periöken waren. Die andere Hälfte hätte dann aus Spartiaten und den 600 Brasideern und Neodamoden bestanden, und es wären somit nur 1442 Spartiaten im Heere gewesen. Rechnet man hierzu noch das wieder entlassene Sechstel, so hätte die Zahl der waffenfähigen Spartiaten aus 1730 Mann bestanden, was, da wir bei dieser Rechnung das Verhältnis der Periöken zu den Spartiaten möglichst niedrig angesetzt haben, eher zu hoch als zu tief gegriffen ist. Und da nach Thuk V 64 die Spartaner mit ihrer ganzen Macht in den Krieg gezogen waren und in Sparta fast jeder Bürger kriegstüchtig war, so dürfen wir mit Sicherheit annehmen, dasz sich damals die Bürgerzahl nicht über 2000 belaufen habe.

Etwa dreiundzwanzig Jahre nach der Schlacht bei Mantineia im J. 397 oder 396 finden wir einen neuen auffallenden Beleg für die geringe Zahl der Spartiaten. Der Verschwörer Kinadon, welcher die Oligarchie der Spartiaten stürzen wollte, baut bei seinen Reformplänen auf die Minderzahl derselben. Einen Menschen, den er für seine Pläne gewinnen will, führt er auf den Markt in Sparta und heiszt ihn hier die Spartiaten und Nichtspartiaten zählen. Dieser zählt dann mehr als 4000 Nichtspartiaten gegen 40 Spartiaten (Xen. Hell. III 3, 5). Bietet uns dieser Vorfall auch keinen bestimmten Anhalt zur Feststellung der Bürgerzahl Spartas, so beweist er doch hinlänglich, dasz dieselbe im Verhältnis zu den Nichtspartiaten sehr klein gewesen sein musz. Eine weitere Bestätigung dieser geringen Zahl der Spartiaten finden wir in dem Berichte des Xenophon über die Schlacht bei Leuktra im J. 371. Hier heiszt es (Hell. VI 4. 15), dasz in den vier lakedämonischen Moren, die an der Schlacht Teil nahmen, nur 700 Spartiaten gewesen seien. Die vier Moren waren nicht ganz vollzählig ins Feld gerückt, die im Alter von 55-60 Jahren stehenden Männer waren zu Hause geblieben (VI 4, 17). Da nach Thuk. V 64 die jüngste und alteste Mannschaft zusammen ein Sechstel des Heeres ausmacht, so können wir auf diese alten etwa ein Zwölftel rechnen. Zählen wir dieses Zwölstel zu jenen 700 hinzu, so waren in den vier Moren 764, also in den sechs Moren, aus denen damals nach Xenophon (Aan. nol. 11, 4) die ganze spartanische Streitmacht bestand, 1146 Spartiaten. Da die Mora damals 600 Mann stark war (Xen. Hell. IV 5, 12), so war die Gesamtzahl der Hopliten 3600, von denen dann 2454 lakedamonische Periöken waren. Die Zahl derselben übertraf also die der Spartiaten um mehr als das doppelte.

In dem folgenden Zeitraum vermindert sich die Bürgerschaft noch mehr. Wenn Aristoteles Pol. II 9 sagt, die Spartaner hätten sich, da ihre Gesamtzahl weniger als 1000 gewesen, von einer einzigen Niederlage nicht wieder erholen können, so ist das wol auf die Schlacht bei Mantineia vom J. 362 zu beziehen, in der die Spartaner bekanntlich von dem überlegenen Feldherragenie des Epameinondas und der Ueberzahl der The-

baner so vollständig besiegt wurden, dasz der Staat sich nie wieder zu seiner früheren Blüte erhob. Damals hatten die Spartaner nach Xen. Hell. VII 5, 10 ein aus zehn (nach anderer Lesart aus zwölf) Lochen bestehendes Heer. Da die Durchschnittszahl des Lochos 125 ist, so würde dies 1250 Mann ergeben, welche, weil viele Periöken zu den Thebanern abgefallen waren, ohne Zweifel zum grösten Teil Spartiaten waren. Bei dieser fortwährenden Verminderung der Bürgerzahl kann es schon nicht mehr auffallen, wenn es hundert Jahr nach der Schlacht bei Leuktra unter der Regierung des Königs Agis III nur noch 700 Bürger gab, von denen 600 weder Grundbesitz noch Zutritt zu den höheren Staatsämtern hatten (vgl. Plut. Agis 5).

Nach dem gesagten stellen sich nun folgende statistische Angaben heraus. Die Zahl der Spartiaten betrug bei der Niederlassung in Sparta 2000, unter Lykurgos oder gegen Ende des ersten messenischen Krieges 9000, zur Zeit der Schlacht bei Plata 8000, zur Zeit der Schlacht bei Mantineia im J. 418 nicht über 2000, zur Zeit der Schlacht bei Leuktra wenig mehr als 1146, zur Zeit der Schlacht bei Mantineia im J. 362 weniger als 1000, zur Zeit Agis III nur 700. Den beiden ersten Zahlen konnen wir, da sie in vorhistorischer Zeit liegen und auszerdem nicht hinlänglich verbürgt sind, die volle historische Glaubwürdigkeit nicht zusprechen. Es würde demnach die chronologische Reihenfolge der Zahlen diese sein: 8000, unter 2000, wenig über 1146, unter 1000, 700. Hierbei fällt unwillkürlich das plötzliche Sinken der Zahl in dem Zeitraum von der Schlacht bei Platää im J. 479 bis zur Schlacht bei Mantineia im J. 418 auf, und es liegt die Frage nahe, wie in der kurzen Frist von einundsech zig Jahren die Bürgerzahl von 8000 auf weniger als 2000 hat vermindert werden können. Hat Krieg oder häusliches Unglück die Bürgerschaft so aufgerieben, oder hat Herodotos bei seiner Angabe von 8000 Bürgern und 5000 spartiatischen Kämpfern in der Schlacht bei Platää falsch berichtet? Die Kriege welche die Spartaner von 479 bis 418 führten, der Krieg gegen die Arkader, der Kampf gegen die aufständischen Messenier und Heloten, der Krieg gegen Athen zur Unterstützung der höotischen Optimaten und der sogenannte zehnjährige Krieg musten freilich die Kräfte der spartanischen Bürgerschast in hohem Grade anstrengen. Aber die Spartaner waren in diesen Kriegen meistens glücklich; in den beiden einzigen unglücklichen Gefechten, von denen wir Kunde haben, verloren sie nur wenige Soldaten, nemlich bei Stenyklaros 300 (Her. IX 64), auf Sphakteria 128 Mann (Thuk. IV 38), von denen nur die kleinere Hälfte Spartiaten waren. Und da es auszer der Schlacht bei Tanagra zu keinem bedeutenden Treffen kam und die Lakedamonier den auswärtigen Krieg fast nur durch Heloten und Freigelassene führen lieszen, so können die Kriegsverluste nicht so bedeutend gewesen sein, dasz sie nicht zum grösten Teil durch den Nachwuchs wieder ersetzt worden wären.

Als ein bedeutenderer Grund für die Verminderung der Bürgerzahl könnte das grosze Erdbeben angesehen werden, welches im J. 464 oder nach wahrscheinlicherer Berechnung im J. 469/8 (1981. A. Göbel in der Z. f. d. österr. Gymn. 1859 S. 445 ff.) die Stadt Sparta heimsuchte. Die Folgen

dieses auszerordentlichen Naturereignisses waren in der That sehr schrecklich. Nach Pausanias VII 25, 3 waren dieselben so bedeutend, dasz kein Haus der Erderschütterung widerstand. Nach Plutarchos (Kimon 16) blieben nur fünf Häuser stehen, und eine Auzahl Epheben, welche sich gerade in der Stoa übten, wurden unter dem einstürzenden Gebäude begraben. Diodoros XI 63 berichtet, 20000 Lakedamonier seien ein Opfer dieses furchtbaren Erdbebens geworden. Diesen Nachrichten gegenüber, wenn sie uns auch von weit später lebenden Schriftstellern zukommen, können wir an den schrecklichen Folgen dieses Naturereignisses nicht zweiseln. Indes scheinen doch die Berichte, wie es bei Erzählungen derartiger Ereignisse zu geschehen pflegt, etwas übertrieben zu sein. Wenn Pausanias nicht ein einziges und Plutarchos nur fünf Häuser von dem Erdbeben verschont bleiben läszt, so ist dagegen zu erinnern, dasz Pausanias selbst im dritten Buch einer groszen Menge von Tempeln und anderen öffentlichen Gebäuden und Denkmälern Erwähnung thut, welche seiner eignen Angabe und aller sonstigen Wahrscheinlichkeit nach aus der frühesten Zeit Spartas stammten. Und wenn die Stadt so von Grund aus zerstört worden wäre, wie jene Schriststeller berichten, so hätte ein vollständiger Neubau stattfinden müssen, und es ist nicht gedenkbar, dasz man die Stadt so ganz in der altertümlichen Weise, wie Thukydides I 10 sie beschreibt, wieder aufgebaut hätte. Es ist demnach ersichtlich, dasz diese Nachricht von einer gänzlichen Verschüttung Spartas sehr bedeutender Einschränkungen bedarf. Dasz es sich mit der Angabe von Diodoros, dasz 20000 Lakedamonier umgekommen seien, ebenso verhalte, wollen wir nicht von vorn herein behaupten; nur so viel steht fest, dasz die Zahl der umgekommenen sich in jenen Zeiten, wo es an amtlichen Listen fehlte, unmöglich genau feststellen liesz und dasz das Gerücht bei derartigen Unglücksfällen seiner Natur nach das furchtbare zu vergröszern liebt. Aber angenommen dasz in Sparta wirklich 20000 Lakedamonier. wobei natürlich, da die Stadt nicht so viele männliche Einwohner hatte. Weiber und Kinder einbegriffen sind, ein Opfer des Erdbebens geworden seien. wird es dadurch erklärlich, dasz die Bürgerzahl von 8000 auf weniger als 2000 gesunken sei? Hatte Sparta wirklich, wie Herodotos meldet, vor dem Erdbeben 8000 waffensahige Bürger, so hatte es nach der gewöhnlichen statistischen Regel, dasz auf einen waffensahigen drei nicht waffenfähige zu rechnen sind, 32000 bürgerliche oder dorische Einwohner. Dazu kommt noch die nicht dorische Bevölkerung, die Kriegshandwerker, Flötenspieler, Köche und sonstige Gewerbtreibende, welche bekanntlich sämtlich Periöken waren, die Mothaken oder unechten Spartanerkinder und die Helotensklaven. Ohne uns auf Xen. Hell. III 3, 5 zu berufen, wo die Nichtspartiaten den Bürgern gegenüber an Zahl weit überlegen erscheinen, dürfen wir wol ohne weiteres annehmen, dasz eine Zahl von 32000 Einwohnern, denen jede niedrige Arbeit gesetzlich untersagt war, eine dienende und arbeitende Bevölkerung von mindestens 20000 voraussetzt, was eine Gesamtbevölkerung von 52000 Einwohnern ergeben würde. Wenn nun nach Diodoros a. O. 20000 Menschen, also etwa zwei Fünftel der gesamten Einwohnerzahl bei dem genannten Erdbeben um-

kamen, so überlebten 32000 Einwohner, und von den 8000 Bürgern, welche Sparta nach Herodotos zählte, 4800 das furchtbare Ereignis. bleibt also noch immer unerklärlich, wie Sparta zur Zeit der Schlacht bei Mantineia im J. 418 nicht 1730 waffensähige Bürger hatte. Zu glauben, Diodoros habe die Folgen jenes furchtbaren Naturereignisses unterschätzt, und von den 8000 Bürgern seien mehr als 6000 umgekommen. scheint schon deswegen unstatthaft, weil sich kein analoges Beispiel findet, dasz eine im Binnenlande gelegene und weitläufig gebaute Stadt durch ein Erdbeben drei Viertel ihrer Einwohner eingebüszt hätte. Würde doch ein solches Verhältnis die schrecklichen Folgen der berüchtigten Erdbeben von Lissabon und Caracas weit übertressen. Auch würde es auffallend sein, dasz die Spartaner bei einem so ungeheuren Menschenverlust eine so grosze Energie entwickeln. Sie kämpfen um die Existenz mit den abgefallenen Heloten, unterstützen die Insel Thasos und schicken den böotischen Oligarchen ein Hülfsheer gegen Athen. Und wenn Sparta. das Haupt des peloponnesischen Bundes, eine so empfindliche Schwächung seiner Bürgerzahl erlitten hätte, würde wol Thukydides I 1 haben behaupten können, dasz die Macht der Peloponnesier beim Beginn des peloponnesischen Krieges in ihrer grösten Blüte gestanden habe? Würde nicht Kenophon, der zur Entschuldigung des spätern Kriegsunglücks der Spartaner häufig auf die geringe Zahl derselben hinweist, auch auf jenes traurige Naturereignis als die Ursache dieser Minderzahl bingewiesen haben, wenn dasselbe eine so auszerordentliche Verminderung der Bürgerzahl zur Folge gehabt hätte? Aristoteles spricht Pol. II 9 von der geringen Zahl der Spartaner und findet den Grund davon in der ungleichen Verteilung des Grundbesitzes. Muste er nicht das Erdbeben als Grund anführen, wenn dieses in der That einen so groszen Teil der Bürger hinweggerafft hatte?

Somit kann dasselbe nicht der Grand sein, weshalb im J. 418 die Bürgerzahl Spartas um mindestens 6000 kleiner erscheint als im J. 479. Wir werden also darauf geführt zu glauben, dasz des Herodotos Angabe von 8000 Bürgern und 5000 spartiatischen Streitern bei Platsä zu hoch gegriffen sei. Wenn der spartanische König Demaratos, dem Herodotos die Rolle eines warnenden Damon bei Kerxes übertragen hat, vor dem Perserkönige rühmt, Sparta sei eine Stadt von 8000 Männern, die an Tapferkeit alle den Streitern von Thermopylä gleichkämen, so spricht er, wie aus dem ganzen Zusammenhang hervorgeht, mit der unverkennbaren Absicht, seine Vaterstadt im glänzendsten Lichte erscheinen zu lassen. Sein Bericht von Spartas groszer Macht ist nicht nur, wie auch sämtliche neuere Forscher annehmen, sehr übertrieben, sondern die ganze Darstellung der Unterredung des Demaratos mit dem Perserkönige hat so viel innere Unwahrscheinlichkeit, dasz wir die Möglichkeit derselben geradezu in Abrede stellen müssen (vgl. Duncker a. O. IV 734. Grote a. O. III 70). Wir sind deshalb nichts weniger als berechtigt, auf Grund der prablerischen Angaben des Demaratos zu folgern, Sparta habe wirklich 8000 wassensahige Bürger gehabt. - Aehnlich verhält es sich mit dem Berichte des Geschichtschreibers über die Anzahl der Spartiaten in der Schlacht

bei Plataa. Seine Nachricht über die Contingente der einzelnen Staaten in dieser Schlacht ist freilich so umständlich, dasz wir annehmen müssen, er habe bei seinen Angaben ein bestimmtes Document vor Augen gehabt, wenn wir auch nicht die Ansicht einiger neuerer Forscher teilen, dasz er die Paus. V 23, 1 erwähnte Inschrift zu Olympia als Quelle benutzt habe. Hier nun die Angaben des Geschichtschreibers zu verdächtigen möchte auf den ersten Blick als eine unbesonnene und zerstörungssüchtige Kritik erscheinen. Allein ich bemerke zunächst, dasz schon Niebuhr die Streitmacht der Tegeaten in der Schlacht bei Platää bei Herodotos zu hoch angegeben findet, ein Urteil auf welches Gewicht zu legen ist. Dasz man es serner in Griechenland bei öffentlichen Monumenten mit der Wahrheit nicht immer so genau nahm, beweist uns Herodotos selbst, wenn er IX 85 sagt, dasz die Aegineten, obwol sie bei Platää nicht mitkampsten, dennoch, um ihren Ruhm zu sichern, einen Grabhügel daselbst aufrichten lieszen. Wenn dieses gestattet war, so dürfen wir auch unsere Bedenken dagegen geltend machen, dasz 5000 Spartiaten mit 35000 leichtbewaffneten Heloten und 5000 schwerbewaffnete Periöken mit ebenso vielen leichtbewaffneten, also im ganzen 50000 Mann bei Platää gekämpft haben, selbst dann, wenn diese Angaben aus einer Inschrift oder einem öffentlichen Document geslossen sein sollten. Abgesehen davon dasz es bei dieser Anzahl von 5000 Spartiaten nicht zu erklären ist, wie Sparta 61 Jahre später nicht 1700 Bürger ins Feld stellt, ist auch das Contingent Spartas im Verhältnis zu dem der andern griechischen Staaten auffallend grosz. Athen stellt aus dem ganzen Bezirk des gut bevölkerten Attika 8000 schwer- und ebenso viel leichtbewaffnete; Korinth stellt aus seinem Stadt- und Landbezirk 5000 schwerbewaffnete, also nicht mehr als Sparta aus seinem Stadtbezirk allein, Megara und Sikyon aus ihrem ganzen Gebiet nur je 3000, diejenigen Städte vollends, welche kein gröszeres Landgebiet hatten, wie das arkadische Orchomenos, Chalkis u. a. nur einige Hundert. Die ganze hellenische Macht betrug nach Her. IX 80 110000 Mann, und hiervon stellten die Spartaner fast die Hälfte, nemlich 50000, ein Verhältnis welches unser Mistrauen gegen die Richtigkeit dieser Zahlangaben erweckt. Auch das Verhältnis der Spartiaten und Periöken ist ein ungewöhnliches. Ueberall da wo wir genaue Angaben über dieses Verhältnis haben, übersteigt die Zahl der Periöken die der Spartiaten um mehr als das doppelte. Bei Thermopylä kämpfen 300 Spartiaten und 700, nach andern 1000 Periöken, bei Leuktra 700 Spartiaten und gegen 1500 Perioken, dagegen bei Platää wäre nach Herodotos die Zahl der schwerbewaffneten Spartiaten und Periöken gleich gewesen. Ferner ist die Zahl von 35000 Heloten, welche bei Platza gekampst haben sollen, schon deshalb auffallend, weil wir in der ganzen Geschichte Spartas nirgends wieder eine so grosze Menge derselben unter Waffen finden. Und abgesehen davon dasz den Spartanern die Verpslegung einer solchen Masse sehr schwer fallen muste, kann man sich auch kaum denken, dasz man eine solche Anzahl von Menschen, welche nur auf den günstigen Augenblick warteten um das verhaszte Joch der spartanischen Herschaft abzuwersen, mit verhältnismäszig wenigen Spartiaten ins Feld rüch

liesz. Kann man glauben, dasz die Spartaner, welche sonst gegen die Heloten immer eine so schlaue Politik verfolgten, diesen ihren geborenen Feinden gleichsam das Messer in die Hand gegeben hätten, um sich für manche unverdiente Kränkung und die Vernichtung ihrer Nationalität an ihren Unterdrückern zu rächen? - Wenn wir nun so die Wahrheit von Herodotos Bericht in Zweisel ziehen, so wollen wir damit doch nicht den Geschichtschreiber einer absichtlichen Teuschung zeihen. Wol aber dürfen wir vermuten, dasz die Spartaner, um den übrigen Hellenen und ihren untergebenen zu imponieren, ihre Heeresmacht zu grosz angegeben haben und dasz dann diese falsche Angabe in ein öffentliches Document und weiterhin in Herodotos Erzählung übergegangen sei. Wissen wir doch auch sonst, dasz die Spartaner über die Zahl ihrer Streitkräfte geflissentlich falsche Nachrichten in Umlauf setzten. Thukydides gibt bei Darstellung der Schlacht bei Mantineia deutlich genug und offenbar mit Beziehung auf öftere Teuschungen der Lakedämonier zu verstehen, wie wenig man sich auf ihre übertriebenen Zahlangaben verlassen könne (V 68). Auch erfahren wir aus Her. IX 10, wie die Spartaner die Stärke ihres Heeres beim Abzug nach Platää zu verheimlichen suchten. Sie rückten ganz plötzlich und scheinbar ohne alle Vorbereitung bei Nacht und Ned aus und marschierten mit solcher Eile, dasz sie schon die Grenze übsschritten hatten, ehe die in Sparta anwesenden athenischen Gesandten von dem Ausmarsch etwas erfuhren. So konnten also jene übertriebenen Angaben leicht verbreitet und geglaubt werden.

Fragt man nun aber, wie grosz die Zahl der spartanischen Bürger etwa in der Blütezeit ihres Staates gewesen sei, so können wir hieraus keine bestimmte Antwort geben. Es scheint sich dieselbe aber nie über 4000' belaufen zu haben. Denn Kleomenes III, welcher für die Wiederherstellung der altspartanischen Zustände schwärmte und das Staatsgebäude so wie es zur Zeit seiner Blüte bestanden hatte wieder aufzurichten gedachte, begnügte sich durch Aufnahme von Periöken die Bürgerzahl bis auf 4000 zu ergänzen (Plut. Kleom. 11). Es würde sich nach dieser Annahme die bürgerliche Einwohnerschaft mit Weibern und Kindern auf 16000 und die Gesamtbevölkerung der Stadt mit Einschlusz der zu den häuslichen Verrichtungen und zur Betreibung der gewerblichen Thätigkeit notwendigen Heloten und Periöken auf etwa 25 bis 30000 belaufen haben. Bei dieser Bevölkerung konnte die Stadt, zumal sie nicht eng zusammengebaut war, sondern nach altgriechischer Bauart aus zerstreuten Häusergruppen bestand (Thuk. 1 10), füglich den von Polybios IX 21, 2 angegebenen Umfang von 48 Stadien oder 11/5 Meile haben. Wie viel Sparta von dieser mutmaszlich grösten Bürgerzahl bis zur Zeit des Erdbebens und wie viel es durch dieses selbst eingebüszt habe, können wir bei dem mangelhaften Zustand unserer Quellen nicht bestimmen.

Ebenso wenig können wir die Zahl der Heloten mit Sicherheit oder auch nur mit Wahrscheinlichkeit ermitteln. Die von Schömann und andern neueren Forschern gebilligte Berechnung Müllers stützt sich auf die Zahl der 35000 Heloten in der Schlacht bei Platää. Da Herodotos jedem seiner 5000 Spartiaten 7 Heloten beilegt, so wendet Müller dieses Verhältnis,

freilich ziemlich willkürlich, auf alle 8000 Bürger an, welche Sparta nach Herodotos damals hatte, und berechnet so die Zahl der waffensthigen Helotén auf 56000 und die Gesamtzahl mit Anwendung der bekannten statistischen Regel auf 224000 (Dorier II 46). Wir brauchen nach dem vorhergehenden nicht zu sagen, dasz diese Berechnung auf ganz unhaltbarem Grunde aufgebaut ist. Da erwiesenermaszen nicht 5000 Bürger bei Platää kämpsten, die damalige Bürgerzahl aber nicht mit Sicherheit zu ermitteln ist, so müssen wir auf eine Berechnung der helotischen Bevölkerung schlechterdings verzichten. Wir wissen nur, dasz sich an dem Kriege gegen Theben 6000 Heloten um den Preis ihrer Freiheit freiwillig beteiligten (Xen. Hell. VI 5, 29), und dasz unter Kleomenes III eine gleiche Anzahl für je fünf attische Minen sich die Freiheit erkaufte (Plut. Kleom. 23). Diese Nachrichten sind nicht geeignet sich eine Vorstellung von der Gesamtmenge dieser leibeigenen zu bilden. Wir müssen uns mit der allgemeinen Angabe des Thukydides (VIII 40) begnügen, dasz Lakedamon für eine Stadt die meisten Sklaven hatte. Da die Stadt Athen als solche zur Zeit des peloponnesischen Krieges schwerlich über 120000 Sklaven hatte, so nötigt die Nachricht des Thukydides nicht über 150000 hinauszugehen, wobei aber bestehen bleibt dasz sich die Helotenzahl noch höher belaufen haben kann.

Auch zur Bestimmung der Periökenzahl fehlt es uns durchaus an zuverlässigen und ausreichenden Nachrichten. Da die Zahl der 5000 Periöken bei Platää mit anderen unglaubhaften Zahlen zusammensteht, so kann sie selbst schwerlich auf Glaubwürdigkeit Anspruch machen. Wir wissen nur, dasz in den sechs lakedämonischen Moren zur Zeit der Schlacht bei Leuktra etwa 2450 schwerbewaffnete Periöken waren, welche man wol als selbständige und wolhabendere Grundbesitzer ansehen musz. Dasz es aher weit mehr Periöken gab, unterliegt keinem Zweifel.

Wenn wir nun auch im Gegensatz zu den bisher üblichen Berechnungen der Bevölkerung Lakedamons eingestehen müssen, dasz wir dieselbe nicht mit Sicherheit zu bestimmen vermögen und das Ergebnis unserer Untersuchung darauf hinausläuft, dasz Sparta zur Zeit des groszen persischen Krieges weit unter 8000 Bürgern zählte, so eröffnet uns dieselbe doch einen interessanten Einblick in die spartanischen Zustände. Wir sehen hier mit Staunen, wie eine sehr geringe Zahl von Bürgern über eine unverhältnismäszig grosze Masse von unterworfenen und leibeigenen herschte, und bewundern die Organisation eines Staates, in dem so wenige durch die blosze Macht der Disciplin und durch eine schlaue Politik, die freilich auch keine humanen Rücksichten kannte, eine Masse von unterworfenen, die noch immer ein lebhaftes Nationalgefühl bewahrten und bei jeder Gelegenheit zum Abfall bereit waren, in Abhängigkeit zu halten wusten. Wir begreifen aber auch, wie dieses numerische Misverhältnis zwischen den herschenden und den beherschten die Achillesferse dieses Staates war, wie es jedes freie Ausschreiten, jede kühne und hochherzige Politik, jede Vertretung eines rein nationalen, über die Grenzen des engern Vaterlandes hinausreichenden Interesses verhindern muste. Die Spartaner durften nicht daran denken die Peloponnesos zu

erobern, um nicht zu der Masse der misvergnügten unterworsenen neue seindselige Elemente zu fügen, ja sie bedurften der beständigen Unterstützung der peloponnesischen Staaten, in denen das Interesse der herschenden Dorier mit dem ihrigen identisch war, um jede etwaige Empörung zu verhindern oder niederzuschlagen. Noch weniger konnten sie auf die Dauer die Hegemonie in Griechenland behaupten, und fast freiwillig traten sie eine Oberleitung ab, welche ein öfteres Hinausschreiten aus dem heimatlichen Kreise nötig machte. Und als sie zum zweiten Male an die Spitze Griechenlands traten, da erkausten sie ihre meisten Siege nicht mit dem Blute der eignen Bürger, sondern mit dem der unterworsenen und der Söldner, welche persisches Geld in ihre Reihen ries. Ihr ganzes politisches Lehen war eben in Folge jener Minderzahl der herschenden unstät und voll von Gegensätzen. Sie, die durch ihre politische und militärische Einrichtung zu einer ausgedehnten und echtnationalen Wirksamkeit berufen schienen, musten ihren Kriegsmut in dem engen Thale des Eurotas und auf den Ebenen Messeniens austoben und in elenden Kämpfen mit den Heloten die Kräfte vergeuden, die einer bessern Sache hätten dienen können. Sie, die sich die freiesten Männer in Hellas dünkten, lebten in beständiger Furcht vor den eignen Sklaven, und diese Furcht machte ihren Staat und sie selbst gleichsam zu Sklaven der Sklaven. Nur durch Aufnahme der unterworfenen Lakedamonier in die spartanische Bürgerschaft und durch die Freilassung des gröszern Teils der Heloten konnte der Staat diesen Uebeln entgehen und den nötigen Zuwachs an freien Bürgern gewinnen; aber der Adelsstolz der dorischen Geschlechter sträubte sich gegen diese plebejische Beimischung. und man ergriff die nötigen Schutzmaszregeln zu spät und führte sie nur halb und engherzig durch. So erlag der Staat vorzeitig, ehe noch sein inneres Leben und die Krast seiner Bürger gebrochen war, den Streichen auswärtiger Feinde; er gieng, wie Aristoteles kurz und treffend sagt, aus Mangel an Bürgern zu Grunde.

Konitz.

Heinrich Stein.

## 82.

# Zum λόχος ὄφθιος in Xenophons Anabasis IV 3.

Das angeführte Kapitel handelt von dem Uebergange der zehntausend über den Flusz Kentrites. Aus mehreren Stellen desselben, insbesondere aus § 17 und 26 hat Vollbrecht in der 2n Abt. dieser Jahrb. 1856 S. 251 f. durch Berechnung darzuthun versucht, dasz hier im Lózog őgotog der Gänsemarsch enthalten sei, eine Ansicht die er auch bei den sechs Elite-Lochen, wenn sie in die Queue des Marschkarrees (Anab. III 19—23) einrücken, geltend gemacht hat (vor seiner Ausgabe § 31 S. 21 u. § 39 S. 30 Anm.). Indes bei seiner Berechnung hat Vollbrecht in ohiger Stelle auszer Acht gelassen, dasz ihm ein Hauptfactor, auf den es bei seinem Exempel wesentlich ankommt, nicht gegeben ist. Dieser Factor ist die

Breite der Furt, welche die Griechen passierten. Wäre diese gegeben, dann könnte sich allenfalls nachweisen lassen, in welcher Breite die ganze Colonne des Cheirisophos, die des Xenophon durch den Flusz marschiert und welche Frontbreite jeder Lochos in der Colonne gehabt haben könnte. Zwar sagt Cron in der 2n Abt. dieser Jahrb. 1857 S. 67, dasz die Furt 'nach Breite und Tiefe bekannt gewesen sei', aber von einer genau ausgemessenen Breite der Furt haben wir in dem genannten Kapitel nichts finden können, und es ist in den SS 10-12 nicht die geringste Andeutung vorhanden, dasz die beiden Soldaten, die dem Xenophon von dem Vorhandensein des Durchganges berichteten, die Breite desselben ausgeschritten hätten. Wenn Xenophon die Breite der Furt genau kannte, dann konnte er auch danach seine Truppen zum Uebergange ordnen und aufstellen. Die Evolutionen einer Truppe müssen sich immer den Terrainverhaltnissen accommodieren, das umgekehrte kann nicht stattfinden. Uns möchte es fast bedünken, als ob Vollbrecht auf den ersten Teil unserer eben ausgesprochenen Behauptung zu wenig Gewicht gelegt habe: so hat es uns auch bereits geschienen bei seinen sorgfältigen Erörterungen über das Marschviereck. - Wir wollen bei Behandlung unserer hier in Rede stebenden Stelle mit ihm annehmen, dasz das Heer der Griechen bei der Ankunft am Kentrites noch 82 Lochen Hopliten gezählt habe; die eine Hälfte des Heeres (41 Lochen Hopliten) sollte Cheirisophos durch den Flusz führen, die andere (41 Lochen) Xenophon (\$ 15). Cheirisophos gab den Lochagen seiner Abteilung den Befehl, ihre Abteilungen in lorois op lois durch den Flusz zu führen (und zwar in zwei Colonnen, die eine zu seiner Rechten und die andere zu seiner Linken, \$ 17); aber daraus folgt unsers Erachtens noch keineswegs, dasz die 41 Lochen Hopliten des Cheirisophos in der ganzen Colonnenbreite - also 41 Lochen neben einander - den Flusz überschritten hätten. Es kann möglich sein, dasz die Colonne des Cheirisophos in dieser Breite die Furt passierte, und zwar dann kann es der Fall gewesen sein, wenn die beiden Heerführer genaue Kenntnis von der Furt hatten und wusten, dasz die Colonne in dieser Breite desilieren konnte. Sie werden, das müssen wir behaupten, die Uebergangscolonne nach der Breite der Furt formiert haben.

Beim Passieren eines Defilés — und dazu gehören auch Furten — wird jeder Heerführer, zumal in der Nähe des Feindes, bemüht sein so bald als möglich dasselbe in den Rücken zu bekommen; er wird also, um dieses zu bewerkstelligen, die Breite seiner Colonne so weit ausdehnen, als es die Breite des Defilés gestattet, um so zu sagen mit éinem Ruck seine Leute durch dasselbe zu wersen. Dies war beim Durchgange durch den Kentrites für die Griechen um so notwendiger, da sie im Rücken und in der Fronte vom Feinde bedroht wurden.

Aus dieser Stelle ergibt sich für Vollbrechts Ansicht nichts mit Sicherheit. Es kann aus Xenophons Worten nicht erwiesen werden, dasz Cheirisophos mit seiner Colonne in einer Breite von 41 Lochen den Kentrites überschritten habe. Wenn Cheirisophos auch den Lochagen den Befehl erteilte ihre Abteilungen in λόχους ορθίους zu formieren und in

dieser Formation den Flusz zu passieren, so ist damit noch nicht gesagt dasz sie in einer Fronte von 41 Lochen - mag nun jeder Lochos in einer Fronte von 6 Mann oder im Gänsemarsch aufgestellt gewesen sein neben einander den Flusz durchschritten hätten. Kann nicht auf je einer Seite des Cheirisophos je éin Lochos hinter dem andern marschiert sein? Wenn z. B. ein in Linie aufgestelltes preuszisches Bataillon sich vor einem Defilé in Compagniecolonnen setzen soll, so ist damit noch nicht gesagt, dasz alle 4 Compagniecolonnen neben einander das Defilé passieren, sondern das wird lediglich abhängen von der Breite des Defilés selbst, ob alle 4 Compagnien oder nur 2 neben einander oder ob alle 4 hinter einander dasselbe passieren können. Wir würden also nicht aus jener Formation vor dem Defilé schlieszen können, dasz die Truppe auch in derselben das Defilé passiert habe. Wir behaupten demnach, dasz sich aus dieser Stelle für die Frontbreite des lozos opolog und für die Breite der Colonne des Cheirisophos beim Durchgange durch den Kentrites nichts mit Sicherheit erweisen läszt.

Was nun den § 26 anbelangt, wo Xenophon durch eine Linksschwenkung Front gegen die Karduchen macht, so dasz die Queue seiner Colonne sich an den Flusz anlehnte, und wo er die einzelnen Lochen nach Enomotien dicht aneinandergeschlossen aufmarschieren läszt, so ergibt sich auch aus dieser Stelle nichts für Vollbrechts Ansicht, dasz jede Enomotie im Gänsemarsch neben einander aufmarschiert und so in dieser Stellung durch Kehrtmachen die Furt durchwatet hätte. Vollbrecht vermutet hier die Aufstellung im Gänsemarsch, weil er bezweifelt, dasz die Furt so breit gewesen sein dürfte, um in einer andern breitern Colonnenformation dieselbe zu überschreiten. Aber angenommen, jede Enomotie hätte, als die Colonne Front machte gegen die Karduchen, im Gänsemarsch gestanden, so ist damit wiederum noch nicht gesagt, dasz die Colonne in der Breite von 164 Enomotien den Flusz passiert hätte.

Wir möchten ferner behaupten, dasz sich Vollbrecht noch einen Rechenfehler in der letzten Stelle hat zu Schulden kommen lassen. Wenn er nemlich — wie auch Krüger — in § 30 die ολίγους ήδη τους λοιπούς auf τους οπισθοφύλακας του σχλου ψιλουμένους usw. \$ 27 zurückbezieht, dann dürste sein Exempel in Betress der Breite der Furt resp. der Breite der Defiliercolonne des Xenophon auch noch aus einem andern Grunde nicht ganz richtig sein. Die οπισθοφύλαπες in § 27 sind unserer Meinung nach keine andern Truppen als die andere Halfte (τὸ ημισυ), die Xenophon führte. Während Cheirisophos mit der einen Hälfte gewissermaszen die Avantgarde des griechischen Heeres bildete, der dann der Trosz folgte, waren die Truppen des Xenophon die Arrièregarde (onio deφύλακες). Nun geht aber aus \$ 30 mehr als zur Evidenz hervor, dasz ein groszer Teil (noklof) der Leute des Xenophon - natürlich auch der Hopliten — bereits mit dem Trosz nach dem jenseitigen Ufer übergesetzt war, so dasz also Xenophon beim Durchgange durch den Flusz gar nicht mehr 41 Lochen Hopliten beisammen haben konnte: denn es waren nur noch wenige (ὁρῶντες ὀλίγους ἤδη τοὺς λοιπούς usw.).

Oppeln. E. Wahner.

#### 88.

Griechische Etymologien vom Professor Emanuel Bernhardt. (Programm-Abhandlung des Gelehrten-Gymnasiums in Wiesbaden Ostern 1862.) Wiesbaden, Druck der L. Schellenbergschen Hofbuchdruckerei. 22 S. gr. 4.

Die zahlreichen Homerischen Wörter, welche schon den Alten als vloogas Not machten und trotz aller Bemühungen in alter und neuer Zeit zum Teil unverstanden oder halbverstanden geblieben sind, üben einen unwiderstehlichen Reiz zu weiteren Deutungsversuchen. Die Etvmologie wird noch lange mit diesen Räthseln zu thun haben, die uns der unerschöpfliche Wörterschatz der Homerischen Gedichte aufgibt. Hier begegnen sich vielfach und sind auch in der That gar nicht völlig zu trennen die etymologische und die kritisch-litterarische Forschung, wie denn, um nur das éine hervorzuheben, die staunenswerthe Fülle an Wörtern von zum Teil nur durch leise Schattierungen unterschiedener Bedeutung wol mit am lautesten dafür zeugt, dasz wir in diesen Gesängen nicht blosz dem Stoffe nach, soudern auch in Gestaltung und Ausdruck unmöglich das Werk éines schöpferischen Geistes vor uns haben können. Manches schwierige Wort hat nun in neuester Zeit durch die vermehrten Mittel und die geläuterte Methode der neuern Sprachforschung Aufklärung erhalten, aber unendlich viel bleibt zu thun übrig, und deshalb werden wir jeden weitern Versuch mit Freuden zu begrüszen und sorgfältig zu prüfen haben, der mit Einsicht und Gründlichkeit unternommen wird. Dies ist aber bei dem vorliegenden der Fall. Der Verfasser, mit den Leistungen seiner Vorgänger wol bekannt und auch sonst zu seiner Aufgabe gerüstet, gehört offenbar nicht zu denen die es mit dem Etymologisieren leicht nehmen. Auch wo wir ihm nicht beinflichten. werden wir seine Untersuchung belehrend, werden wir vieles darin beachtenswerth finden.

So ist gleich bei dem ersten der acht von ihm behandelten Wörter. νήδυμος, sofort das negative Resultat einzuräumen, dasz Buttmann mit Unrecht νήδυμος für einen durch die generatio aequivoca des Zufalls ins Leben gerusenen Doppelgänger von novuos oder vielmehr Fnovuo-s erklärt hat. Da νήδυμος in der Odyssee ν 79 neben ήδιστος, im Hymnos auf Aphrodite V. 171 neben ydunús vorkommt, so werden wir erst alle Winkel des griechischen, ja des indogermanischen Wortvorrats durchstöbern, ehe wir einen der beiden Sätze zugeben, zwischen welchen uns Buttmanns Vermutung die Wahl läszt, dasz nemlich entweder durch zufällige Verschiebung des v-nicht blosz im geschriebenen Texte, sondern auch im lebendigen Vortrag der Rhapsoden ein wirkliches neues Wort νήδυμος zur Welt geboren sei, das man von ήδύς, ήδυμος zu unterscheiden sich gewöhnte, oder dasz die Dichter jener Stellen ηδυμος völlig gedankenlos mit jenen Synonymen zusammen gehäuft hätten. Auch Lobecks Verzweißlungsgriff nach einem v praepositivum wird wenig Anklang finden. Dagegen hat man neuerdings mehrfach Aristarchs Erklärung

von νήδυμος · ἀνέκδυτος (d. i. νήγρετος) gebilligt. Dieser steht aber das éine Hauptbedenken entgegen, dasz δύω nicht ἐκδύω ist, dasz also gerade das wesentlichste des Begriffs nach jenér Deutung, das 'heraus', in keiner Weise bezeichnet wäre. νήδυμο-ς, von Wz. δυ stammend, konnte nur 'untauchbar' d. i. 'un ein tauchbar' bedeuten, wie advro-v nicht der Ort ist, aus dem man nicht leicht heraus-, sondern der in den man nicht hinein kommt (vgl. λιμήν αμφίδυμος). Freilich hat Bensey (Wurzellex. II 68) den von Aristarch gesuchten Begriff 'tief' auf anderm Wege in νήδυμος gefunden, indem er sich des Mittelbegriffs 'un er tauchbar' bedient (vgl.  $\ddot{\alpha}$ - $\beta v\sigma \sigma o$ - $c = \dot{\alpha}$ - $\beta v\vartheta$ -c - c). Dieser Deutung aber, die durch die Parallele des Schlasdamons Evouulov nicht eben bekrästigt wird, steht hauptsächlich die Grundbedeutung der Wz. de entgegen, welche die des lat. ind-uere, subire, nicht die des Untertauchens bis auf den Grund ist, wie sie erforderlich wäre um das negative νή-δυ-μο-ς begreislich zu machen. Nach einer Widerlegung dieser Deutungen stellt nun der Vf. seine eigne auf, nemlich aus vn und dun Not 'sorgenfrei' - dem Gedanken nach offenbar höchst ansprechend. Wir haben nur ein doppeltes formales Bedenken. Erstens nemfich muste aus der Verbindung des Stammes δυα mit dem Suffix -ιμο δύ-ιμο-ς, contrahiert δῦ-μο-ς werden. Zweitens aber läszt sich für die Verbindung des negativen Präfixes mit dem Suffix - 440 kaum ein anderes Beispiel als das von Hrn. B. angeführte azonoupos beibringen, das aber erst bei Theophrast vorkommt. Sonst heiszt es ωφέλιμος aber ανωφελής, ονήσιμος aber ανόvyrog usw. In diesem Gesetz der Wortbildung scheint der Grund zu liegen, weshalb der Scholiast zn Il. B 2 seine Ableitung von vnovuo-c auf ein vorausgesetztes Suhstantiv δυμό-ς stützt, aus dem es dann wie αν-αιμο-ς aus αίμα hervorgehen würde. Durch dasselbe Verfahren liesze sich nun auch des Vf. Etymologie retten, wenn wir nemlich ein mit dun gleichbedeutendes δυμό-ς als Quelle von νήδυμο-ς annähmen. Aber allerdings wird durch die Notwendigkeit eines solchen Mittelgliedes die Etymologie um einen Grad weniger wahrscheinlich.

Auch in Betreff des zweiten Wortes νήπιος geben wir zu, dasz der üblichen Ableitung aus Wz. Fen, sagen, in der Bedeutung infans manches entgegen steht, vor allem das verwandte vyrévio-c, durch welches Hrn. B.s Deutung aus Wz. pu - wozu lat. pu-er, pub-er, auch wol skr. puns mit dem volleren Stamme pu-mans, Mann, gehört - Wahrscheinlichkeit erhält. — Dagegen vereinigt sich mnog zwar der Bedentung nach vortresslich mit πενθ-ερό-ς und dessen Wz. πενθ, binden. Aber die vorausgesetzte Form mad-Fo-5 würde nach griechischer Lautgewohnheit schwerlich ihr 8 aufgegeben haben. - Und noch weniger konnen wir zugeben, dasz naeigo-c so viel wie aneigoc in der Bedeutung 'undurchfahrbar' sei. Ueber das n als Stellvertreter von av geht Hr. B. zu schnell hinweg, und die vorausgesetzte Bedeutung befremdet um so mehr, da anelow umgekehrt in anderm Sinne Beiwort des Meeres ist. Ueberdies ist zu ηπειρος — das Hr. B. richtig aus ηπερίο-ς hervorgehen läszt - sicherlich yñ zu erganzen, und was sollte dazu das Beiwort 'undurchfahrbar, das allenfalls als epitheton ornans wie xaxy vousoc denk-

bar, als charakteristische Bezeichnung des Festlandes schwer erklärlien ware. Da sich nun noch einige andere Wörter finden, in denen die im Sanskrit erhaltene Praposition & (an) den Griechen verblieben zu sein scheint, z. B.  $\dot{\eta}$ - $\lambda \dot{\nu} \gamma - \eta$  von der Wz.  $\lambda \nu \pi$  (vgl. m. Grundzüge I 130. II 111). so scheint mir die Deutung 'anfahrbar' den Vorzug zu verdienen, zumal reparn als jenseitiges Land, Repala, Helparov, Herpareus gut dazu passen. - Dagegen empfiehlt sich von Seiten der Bedeutung die Vermutung. dasz lao-c von der Wz. nlu stamme und laol ursprünglich die Hörigen, thentes, bezeichne. Man könnte dafür auch das bekannte dxovers λέφ ansthren. Dem Absall des z läszt sich wenigstens eine sichere Analogie zur Seite stellen: lag für zlag (vgl. lat. cala). Freilich aber findet sich auszerst selten der Diphthong av als Steigerung eines v. und die unstreitig verwandten deutschen und slavischen Wörter (ahd. liut, ksl. ljud-u) begunstigen die Annahme der Aphärese nicht. - Aber auf den schwächsten Füszen steht die Etymologie von y έρας, die sich auf einen Aufsatz von Legerlotz im 8n Bande von Kuhns Zeitschrift stützt. Die dort vermutete Wz. yep, nehmen, hat im Sanskrit durchaus keine ausreichende Begründung, indem sich dort zwar die Wz. gar, aber in drei von der vorausgesetzten völlig verschiedenen Bedeutungen findet, nemlich rufen (γηρύω), wach sein, wecken (ε-γείρ-ω) und schlingen (βορ-ά,  $\beta \iota - \beta \varrho \phi - \sigma \varkappa - \omega$ ).

Statt den Vf. zu seinen Erklärungen von έταῖρος und ὅμφαξ zu heglelten, wollen wir lieber zum Schlusz hervorheben, dasz er bei seinen Auseinandersetzungen gelegentlich auch manches andere Wort erläutert. So S. 20 ασξος, das sehr richtig auf α-οδ-ιο-ς Weggenosse zurückgeführt wird. Das Wort trifft, so gefaszt, merkwürdig mit dem goth. ga-sinth-jó zusammen, das (vgl. Grundzüge l 206) dasselbe Etymon

hat und mit aofos fast gleichbedeutend ist.

Leipzig.

Georg Curtius.

#### 84.

Lexikalische Abschnitzel. (Fortsetzung von Jahrgang 1861 S. 519 f. 858 f.)

Unter lacrimo sagt R. Klotz in seinem Handwörterbuche: 'Cic. acc. V 46, 121 ecquis fuit quin lacrimaret?' So cod. Vat. Lagom. 29. vgl. Diom. S. 377, wogegen Zumpt mit Unrecht das sonst nicht vorkommende Deponens lacrimaretur aufgenommen hat.' Ebenso Halm z. d. St. 'lacrimaret: so der cod. Vat.; die früheren Ausgaben haben irrig lacrimaretur, welches Deponens blosz aus dieser Stelle bei einem Prosaiker nachzuweisen war.' Aber dieses Deponens steht sicher bei Hyginus fab. 126. Cael. Aurel. acut. I 3, 35. II 10, 71, scheint also in späterer Zeit die üblichere Form gewesen zu sein. Und wie steht es mit inlacrimari bei Cic. de deor. nat. III 33, 82?

Es ist irgendwo, irre ich nicht in diesen Jahrbüchern, behauptet worden, expectare könne nicht mit folgendem Acc. c. inf. stehen. Hr. A.

Lentz führt im Philologus als Beleg für diese Construction an Enn. sat. 38 Vahlen: ne quid expectes amicos quod tute agere possies. Allein hier steht es ja mit doppeltem Accusativ. Mit folgendem Accusativ und Infinitiv lesen wir es Liv. XLIII 22, 2 ubi prope Inachum amnem castris positis cum expectaret effusos omnibus portis Aetolos in Adem suam venturos. Vgl. Ter. Phorm. 1025 quid mi hic affers, quam · ob rem expectem aut sperem porro non fore?

Die von Jahn und Hermann nach den Handschriften bei Persius prol. 13 aufgenommene Lesart poetridas picas wird bestätigt durch Adelhelmus de re gramm. in Auct. class. ed. Mai Bd. V S. 520, 6: haec eadem synalipha versibus Sibyllae poëtridis continetur.

Gotha. K. E. Georges.

## Zu Cicero de oratore III 27, 107.

Ciceros Worte in der angeführten Stelle in utramque partem dicendi animos et vim et artem habere debemus haben, da sich die Vulg. animos nicht halten läszt, verschiedene Conjecturen hervorgerufen: ich hatte im Philologus XVIII 549 animose vorgeschlagen. Wenn mun K. W. Piderit in diesen Jahrb. oben S. 489 meine Conjectur einer ausführlichen Besprechung und Widerlegung würdigt, so kann ich ihm nur dankbar dafür sein, ohne ihm jedoch beizustimmen. Gegen seine Vertheidigung des von H. A. Koch vorgeschlagenen copiose gebrauche ich eben dieselbe Waffe, welche er gegen eine anderweite Aenderung Kochs zu de orat. Il 55, 225 ebd. anwendet, dasz sie von der Ueberlieferung doch zu sehr abweicht und daher nicht zulässig ist. Zum Beweis für meine Conjectur hatte ich Cic. de off. I 26, 92 haec praescripta servantem licet magnifice, graviter animose que vivere angeführt. Piderit meint dasz dadurch der Ausdruck animose dicere an sich noch nicht begründet werde, und scheint also der Stelle die beweisende Krast nicht ganz abzusprechen, welche ich ihr - und dies ist der Zweck dieses kurzen Aufsatzes - deshalb vindicieren möchte, weil graviter mit animose verbunden ist. Denn dem graviter vivere ist ganz analog das graviter · dicere: wie nun der erstern Redensart a. O. animose angefügt ist, so kann man auch sagen graviter animoseque dicere und folglich blosz animose dicere. Was die Bedeutung des Ausdrucks anbetrifft, so ist dieselbe völlig synonym dem graviter 'mit Nachdruck, beherzt'. Es läszt sich nicht leugnen dasz, wenn Cic. copiose geschrieben hätte, niemand dieses Wort in Zweifel gezogen haben würde; allein warum sollte sich der Schriststeller nicht eines Wortes - wenn auch nur einmal - bedienen können, welches sehr wol in den Zusammenhang passt? Wenigstens haben mich die von Piderit angeführten Gründe nicht vom Gegenteil überzeugen können. So viel ohne animos zu werden für animose.

Dresden.

C. A. Rüdiger.

#### 86.

#### Zu Phaedrus Fabeln.

I 12, 2 schreibt Bentley nach dem eod. Dan. testis haec narratio est und ähnlich Dressler haec testis erit narratio. Allein der Umstand dasz testis in den codd. Pith. und Rem. fehlt macht es unzweifelhaft dasz wir in jener Lesart des cod. Dan. eine Interpolation vor uns haben; die Spur der echten Ueberlieferung führt auf haec efficit narratio.

III 5, 3 kann ich wenigstens den Worten tanto melior in diesem Zusammenhange keinen Sinn abgewinnen; alles ist klar, wenn man

schreibt: dabo, inquit, meliora.

III 15, 11 f. haben die neueren Hgg., während die codd. Pith. und Rem. nur éinen, allerdings corrupten Vers (age porro fecisset [fuisset R.] cum crearer masculus) geben, sehr mit Unrecht die handgreisliche Interpolation des Perottus (age porro, parere si voluisset feminam, quid profecisset, cum crearer masculus?) aufgenommen; es ist vielmehr, nach dem Vorgange von Pithou, der aus fecisset richtig scisset gemacht, aber das ungehörige cum festgehalten hat, zu schreiben: age porro scisset — num crearer masculus?

IV 27, 5 (bei Bentley V prol. 5) ist aus dem überlieferten damnabit weder mit Rigaltius divinabit noch mit Orelli demonstrabit, sondern durch eine sehr leichte Aenderung examinabit zu machen.

In den aus dem codex Perottinus bekannt gemachten Fabeln ist 14, 24 zu schreiben: mox artior devinxit animum copula, und 15 z. A. Fortuna interdum praeter spem hominibus favet.

Zum Schlusz bemerke ich noch dasz in der nach Wright and Halliwell und Ed. du Meril von Fröhner (Aviani fabulae S. 64) wiederholten Fabel eines Anonymus de anu et lupo V. 8 so zu schreiben ist: sopitum mulcent, somnia membra gravant.

Tübingen.

Conrad Bursian.

#### 87.

# Zu Symmachus Reden.

In der Ausgabe Angelo Mais (Rom 1823) heiszt es im Panegyricus auf Valentinianus I bald zu Anfange S. 4: sibi quaesivit quidquid ante defendit, servavit tenera aetas quod regeret matura felicitas. Hier ist aetas das gemeinschaftliche Subject beider Sätze (quaesivit und servavit); ein Sinn kommt aber nur heraus, wenn statt defendit gelesen wird defecit, was auch zu sibi quaesivit allein passt.— Kap. 2 endet: cum tantum munus acceperis, ut nihil tibi possit adici, tantum meriti pertulisti (doch wol retulisti), ut nullum praemium tibi debeat inputari. Sätze und Wörter stehen hier parallel nach streng rednerischer Art: dem munus entspricht das meritum, dem accipere das referre, dem nihil kann also nicht nullum entsprechen, sondern nullum

non: dein Verdienst ist so grosz, dasz jede nur mögliche Belohnung dir zuzusprechen ist. - Kap. 6 a. A. ecquis est motus animorum pel ordo vivendi, qui pro vicissitudine temporum et mutatione causarum non aliquando varia iactatione quatiatur? fuerit aliquis in pace iucundus, sed idem rebus trepidis parum felix usw. Hier scheint der Sinn gebieterisch status animorum zu verlangen. Und ist parum felix ein rechter Gegensatz zu iucundus? Man erwartet facilis (freundlich, zuganglich). - Kap. 7 beginnt: ur qeor, Auguste venerabilis, ut mihi tamquam aliquod lumen astrorum post privatas exuvias iam purpuratus in oratione nascaris. Ich denke precor: denn urgeor ist völlig unverständlich. - Kap. 8 ergo servatus es iudicio multitudinis, nequis te putaret praeiudicium captasse paucorum. Der Zusammenhang zeigt, dasz creatus zu lesen ist. - Kap. 14 beginnt: nondum adulta rerum a te gestarum profano monumenta. profano (scil. dicendo) wäre selbst im Munde eines Symmachus eine unerhörte Servilität, daher wol profero. - Kap. 16 tibi nullae sunt feriae proeliorum . . tibi nulla necessitas remittit indutias. Man lese tibi nullas necessitas permittit indutias. — Kap. 19 huc, inquis, sidissimi commilitones, adversum truces populos et Rheni feroces indigenas vexilla conferte: hic communis hostis est, ille (nemlich Procopius) privatus; prima victoriae publicae, secunda vindictae meae causa est; alio bello petitur nostra dignitas, hoc vestra possessio. Ich denke es liege auf der Hand, dasz alio bello dem illo bello weichen müsse, womit der Krieg gegen Procopius gemeint ist.

In der Lobrede auf Valentinianus II sagt der Redner in Kap. 1: ambiat licet sacros umeros gemmarum cohaerentium velamen opulentum et trabeam consularem discolora serta praetexant: ille tamen ornatus insignior est, quem Rhenus meruit, quem limes accepit (nemlich Befestigungen). Ich vermute in duit. Unmittelbar darauf folgt: bene-Acia tua devotione mulcere rei publicae. Dies wird niemand verstehen; wol aber beneficia tua devotionem vicere (waren gröszer als die devotio) rei publicae. Und wenn es zu Aufang des folgenden Kap. heiszt: nolumus, invicte moderator, tantis negotiis parem non esse mercedem. idem tibi praemium plerumque decernitur, cum a te diversa praestentur. si non congruit meritis quod solutum est, honor vincitur, non voluntas, so ist die Vermutung gewis gerechtfertigt, dasz novimus statt nolumus zu lesen sei. - Kap. 3 nihil ante prioribus gestis, Auguste, decerpimus, si recentia sola repetamus. Mai verbessert a te, was aber an unpassender Stelle stehen würde; wahrscheinlicher ist nihil autem usw. Bald darauf folgt: atque utinam modicum inqenii mei saltem nota commendem! Offenbar liegt hier eine Corruptel vor: man könnte an eine Lücke denken und zu modicum irgend ein Substantiv erganzen wollen; leichter scheint jedoch modulum, woraus modicum verschrieben ist. - Kap. 7 ipsa illa quae propugnaculis ambiuntur opere suo decenter armata sunt. Vielleicht opere sufficienter armata sunt. - In Kap. 8 werden unter anderem die Werke der Himmelsstürmer, der Giganten, mit denen des Valentinianus verglichen und von jenen gesagt: dum solitis maiora conantur, infirma moliti sunt. sed fuma auxit invidiam, ut fragilitas operis neglegentius conlocati, simulata numinum conspiratione, culpa careret incuriae. Der Sinn scheint zu sein, der Neid gegen das göttliche, der den erdgeborenen inwohnt, habe das beginnen der Giganten viel bedeutender dargestellt, als es in der That verdient habe. Darum vermutlich: famam auxit invidia. - Vom Rhein heiszt es in Kap. 9: Alpinae nivis desluo liquore cumulatus, cum ripae utriusque confinia cogeretur excedere, maluit ad victoris iura transire: aversatus est solum barbarum usw., wo gewis rura eine gerechtsertigte Vermutung ist. - Kap. 10 schlieszt: parum quiddam naturae superest, quod adhuc Romanus inquirat. relabi credis imperium, nisi semper accesserit. Hier ist gliquid als Subject unentbehrlich oder, wenn man keine Lücke annehmen will, zu lesen accreverit. - Wenn Kap. 12 gesagt wird: Rhenum numquam antehac temere navigatum tumentibus aquis stinera tuta portusse, so mochte wol praebuisse zu ändern sein. Vielleicht ist auch gleich darauf in morem nexa navigia constrato desuper solo riparum extima momorderunt zu ändern, weil dieser Vorfall als ungewöhnlich hingestellt werden soll, und weil der Ausdruck in morem gewöhnlich vergleichend, nicht absolut wie hier, gebraucht wird. Hier könnte er nur heiszen: ut mos erat - und eine Sitte war es eben nicht. Vielleicht daher in unum nexa navigia usw. - Kap. 15 beginnt: quid ego in te peritiam bellicae rei? quid usum ducendi agminis? quid locorum notitiam, temporum demensiones, laborem sine pernicie, curam sine maerore conlaudem? Eine Abart des labor kann niemals pernicies, sondern allzugrosze Zähigkeit, pervicacia, sein.

Basel. Jacob Mähly.

### 88.

# Entgegnung.\*)

Oben S. 395 ff. hat Hr. Franz Susemihl einen Aufsatz veröffentlicht, der gleich zu Anfang eine herbe Kritik meiner vor einigen Jahren erschienenen Schrift über die Aristotelische Katharsis enthält. Aus dieser Kritik ergibt sich mit grosser Evidenz, dasz Hr. Susemihl meine Schrift gar nicht gelesen hat. So läszt er mich z. B. den bekannten Aristotelischen Satz von der Wechselbeziehung des Furcht- und Mitleiderregenden 'umgestoszen' haben, während ich diese einfache Wahrheit nicht nur nicht umgestoszen, sondern noch obendrein ganz aus drücklich bestätigt habe (vgl. S. 32 meiner Schrift). — Hr. S. behauptet ferner, dasz meine Auslegung der Definition des Mitleids die Grundlage für meine Erklärung der Katharsis sei. Ich aber sage, dasz die erstere zur letzteren in gar keiner Beziehung steht und dasz meine Auslegung der Definition des Mitleids wol eine Grundlage für die Widerlegung eines Lessingschen Irtums, nicht im mindesten aber eine Grundlage für meine Erklärung der Katharsis ist. Die letztere beruht vielmehr auf dem Axiom, oder wenn man lieber will, auf der Hypothese, dasz Aristote-

<sup>\*)</sup> Eine Erwiderung auf vorstehendes scheint mir unnötig.

les unter dem Ausdruck 'Furcht' nichts anderes versteht als die Spannung, womit der Zuschauer den Verlauf und Ausgang des Stückes verfolgt, welche Spannung in jeder wahren Tragödie eine doppelte sein müsse, eine Spannung auf das Leid welches wirklich eintritt, und eine Spannung auf dasjenige Léid welches eintreten würde, wenn jenes erstere nicht einträte. So wird z. B. im Coriolan durch die Furcht vor. oder mit andern Worten durch die Besorgnis um das Schicksal Roms die Furcht vor oder die Besorgnis um das Schicksal Coriolans angenehm erleichtert, weil der Untergang des erstern den des letztern ausschlieszt. Ein Trauerspiel, welches dieser doppelten Spannung ermangelt, ist kein Trauerspiel. Dieses einfache Axiom, nicht aber, wie Hr. S. meint, die Definition des Mitleids, ist die wahre Grundlage meiner Erklärung. Das eine hat zur andern offenbar gar keine Beziehung, woraus zu ersehen ist, wie Hr. S. meine Schrift gelesen und verstanden haben musz. - Nicht einmal meine Uebersetzung des προσδοκήσειεν ἄν hat Hr. S. verstanden. Er muss den Ausdruck 'wol erwartete' als Imperfect im Indicativ aufgefaszt haben, während dieser doch offenbar nichts anderes sagen will als 'erwarten (oder denken) möchte, dürfte.' Den Vorwurf einer nicht gans genauen Ausdrucksweise will ich mir gefallen lassen; jedoch kann ich auch verlangen, dasz mein Recensent einigen Verstand entwickle.

Passau.

Philipp Joseph Geger.

# (67.) Berichtigungen.

In dem Aufsatz über A. Gellius und Nonius Marcellus lies S. 717 u. saltuatim XII 15 (st. 5), 1; ebd. u. sublees 1. IV 17, 14 (st. 4); 723 Z. 11 v. u. Ist vielleicht ltb. I (li I) = UI?; 724 A. 20 1. XIII 3 (st. 2), 2. It v. u. 18t vicinetal 18t. I (11) = 011; 124 A. 20 I. AIII 3 (st. 2), 2, ferner XVII 2 (st. 12), 19 f. und 286, 25 (st. 15); 783 A. 25 l. in den Worten u. acina 193, 13; 785 A. 32 war das Memmiusfragment von L. Müller de re metr. S. 115 besser behandelt (ob ardua nc (d. i. nuncinitiens fortunae escendere cliva?); 786, 16 l. autumare 237, 3; 788 A. 37 l. 1861; 790 Z. 5 v. u. l. im fünften Abschnitte (a. S. 779. 795 ff.) ferner; 796 Z. 6 l. X 1 (st. XI); 797 Z. 9 l. 486, 27 (st. 30) und Z. 10 l. IX 14, 9. 12. 19; 9. 13, und nach usw.

# (18.)

# Philologische Gelegenheitsschriften.

Berlin (Gymn, sum grauen Kloster). Otto Müller: quaestiones Statianae. Druck von C. Jahncke. 1861. 34 S. gr. 4. — (Archäologische Gesellschaft) E. Gerhard: Thetis und Priumne, etruskischer Spiegel der kais. russischen Sammlung. Auch fiber Gräberidole des königlichen Antiquariums. 22s Programm sum Winckelmannsfest (9 Decbr. 1862). Nebst einer Abbildung. Druck von Gebr. Unger (Verlag von W. Hertz). 10 8. gr. 4.

Göttingen (philologisches Seminar). Ernesto Ludov. de Leutsch post operam egregiam seminario regio philologico Gottingensi XXV annos praebitam hunc libellum gratulatorium offerunt seminarii qui nunc sunt sodales. inest M. Schneidewini carmen Graecum et A. Grummii de Pindari Ol. II commentatio. Druck der Dieterich-

schen Buchdruckerei. 1862. 51 S. gr. 8.

Register der im Jahrgang 1862 beurteilten Schriften und Abhandlungen.

| J. Barthélemy Saint-Hilaire: Poétique d'Aristote traduite (Paris 1858) | 300   |
|------------------------------------------------------------------------|-------|
| W. Bäumlein: Untersuchungen über die griechischen Partikeln (Stutt-    | 020   |
| . 1001)                                                                | 467   |
| I. Bekker: Aristotelis Rhetorica et Poetica tertium editae (Berlin     | 407   |
| 1859)                                                                  | 317   |
| L. Bentoen: recherches sur l'origine des noms de nombre japhéti-       | 917   |
| De Democra. 160netenes sur i origine des noms de nombre japueti-       | E 0 1 |
| ques et sémitiques (Gieszen 1861)                                      | 201   |
| J. Bernays: Grundzüge der verlorenen Abhandlung des Aristoteles        |       |
|                                                                        | 395   |
| - ein Brief an L. Spengel über die tragische Katharsis bei Aris-       | •     |
| toteles, im rhein. Museum XIV (Frankfurt a. M. 1859)                   |       |
|                                                                        | 395   |
|                                                                        | 865   |
| F. Bopp: vergleichende Grammatik des Sanskrit usw. 2e Ausgabe.         |       |
|                                                                        | 233   |
| J. Cäsar: die Grundzüge der griechischen Rhythmik (Marburg 1861)       | 333   |
| W. Dindorf: Sophoclis tragoediae superstites et perditarum frag-       |       |
| menta. editio tertia. vol. I—VIII (Oxford 1860)                        | 153   |
| Ph. J. Geyer: Studien über tragische Kunst. I. (Leipzig 1860).         | 395   |
| A. v. Göler: die Kämpfe bei Dyrrhachium und Pharsalus im J. 48         |       |
| v. Chr. (Karlsruhe 1854)                                               | 203   |
| - das Treffen bei Ruspina (ebd. 1855)                                  | 203   |
| — Cäsars gallischer Krieg in den J. 58-53 v. Chr. (Stuttgart 1858)     | 203   |
| — Cäsars gallischer Krieg im J. 52 v. Chr. (Karlsruhe 1859)            | 203   |
| - Cäsars gallischer Krieg im J. 51 v. Chr. (Heidelberg 1860)           | 203   |
| - der Bürgerkrieg zwischen Cäsar und Pompejus im J. 50/49 v.           |       |
| Chr. (ebd. 1861)                                                       | 203   |
| O. Haupt: das Leben und staatsmännische Wirken des Demosthenes         | -00   |
| (Posen 1861)                                                           | 612   |
| F. Heimsöth: die Wiederherstellung der Dramen des Aeschylus (Bonn      | 0.5   |
| 1801)                                                                  | 35 L  |
|                                                                        | 649   |
| Ph. E. Huschke: iurisprudentiae anteiustinianae quae supersunt         | 010   |
| (Leipzig 1861)                                                         | 40    |
| H. Kiepert: über den Volksnamen Leleger, in den Monatsberichten        | 40    |
| der k. preuszischen Akademie der Wiss. (Berlin 1861)                   | 744   |
|                                                                        | . 73  |
| F. Knite: Tasiti Carmania (Parlin 1960)                                | 115   |
|                                                                        | 569   |
|                                                                        |       |
|                                                                        | 297   |
| - Beiträge zur philologischen Kritik der Antigone des Sophokles        | n∩≉   |
| (ebd. 1861)                                                            | 297   |
| Leo Meyer: vergleichende Grammatik der griechischen und lateini-       | 004   |
| schen Sprache. 1r Band (ebd. 1861)                                     | 264   |

| •                                                                                | Seite       |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Th. Mommsen: Geschichte des römischen Münzwesens (ebd. 1860)                     | 550         |
| K. W. Müller: emendationes Sophocleae duae et Schilleriana una                   | -           |
|                                                                                  | 151         |
| (Rudolstadt 1861)                                                                | 89.1        |
| D. José y D. Manuel Oliver Hurtado: Munda Pompeiana (Madrid                      | 044         |
| 4000                                                                             | 34          |
| A. F. Pott: etymologische Forschungen auf dem Gebiete der indo-                  | อา          |
|                                                                                  |             |
| germanischen Sprachen. 2e Auflage. 2n Theiles le Abth.                           | 05.0        |
| (Lemgo 1861)  A. Rich: illustriertes Wörterbuch der römischen Alterthümer (Paris | 252         |
|                                                                                  | ~~~         |
|                                                                                  | 699         |
| J. A. de los Rios: el arte latino-bizantino en España y las coronas              |             |
| visigodas de Guarrazar (Madrid 1861)                                             | 569         |
| - historia critica de la literatura Española. Tomo I (ebd. 1861)                 |             |
| F. Ritschl: procemiorum Bonnensium decas (Berlin 1861)                           | 369         |
| — de declinatione quadam Latina reconditiore quaestio epigraphica,               |             |
|                                                                                  | 373         |
|                                                                                  | 356         |
| W. Ruston: Heerwesen und Kriegführung C. Julius Casars (Gotha                    |             |
|                                                                                  | 203         |
| G. A. Sauppe: quaestionum Xenophontearum part. IV (Liegnits                      |             |
| 1861)                                                                            | 602         |
| H. Sauppe: commentatio de inscriptione Eleusinia (Göttingen 1861)                | 30          |
|                                                                                  | 673         |
|                                                                                  | 673         |
| C. Schirren: de ratione quae inter Iordanem et Cassiodorium inter-               |             |
|                                                                                  | 124         |
| A. Schleicher: compendium der vergleichenden grammatik der indo-                 |             |
|                                                                                  | 259         |
|                                                                                  | 602         |
| G. F. Schömann: die Lehre von den Redetheilen nach den Alten                     | -,          |
| (Berlin 1862)                                                                    | 427         |
| (Berlin 1862)                                                                    |             |
| Poetik des Aristoteles (München 1859)                                            | <b>3</b> 95 |
| - zur 'tragischen Katharsis' des Aristoleles, im rhein. Museum                   |             |
|                                                                                  | 39 <b>5</b> |
|                                                                                  | 395         |
|                                                                                  | 328         |
|                                                                                  | 764         |
|                                                                                  | 641         |
| F. Ueberweg: Untersuchungen über die Echtheit und Zeitfolge Pla-                 | <b>031</b>  |
| tonischer Schriften (Wien 1861)                                                  | 524         |
|                                                                                  | 317         |
| J. Wanter: zur Kritik Aristotelischer Schriften (eud. 1001)                      | 917         |
| J. Wagener: Ciceronis pro T. Annio Milone oratio ad iudices (Paris               | 625         |
|                                                                                  |             |
| C. F. W. L                                                                       | 328         |
| C. F. Weber: incerti auctoris carmen panegyricum in Calpurnium                   | 000         |
|                                                                                  | 286         |
|                                                                                  | 286         |
|                                                                                  | 270         |
| R. Westphal: die Fragmente und die Lehrsätze der griechischen                    |             |
|                                                                                  | 333         |
| E. v. Wietersheim: Geschichte der Völkerwanderung. 1r u. 2r Band                 |             |
| (ahd. 1859 n. 1860)                                                              | 57          |

## Sach - Register.

Decl. 370 Ablabius 129 f. Ablativ, eigentüml. Gebrauch 111 f. acies triplex usw. 213 ff. Aelianos 388, 391 Aelius 45 Aeschines 616 Aeschylos 312. 313. 352 ff. 378 ff. 518 ff. 589 ff. Aetoler 747 Akademie 697 f. alis alid 374 Ammianus Marcellinus 128 f. Anaxilas von Rhegion 737 ff. Andokides 679 f. antesignani 218 f. ãogos 867 Apex auf Inschriften 370 f. Archäologisches 441 ff. 569 ff. Aristophanes  $157.649 \, \text{ff.}$ Aristoteles 317 ff. 395 ff. 425 f. 683 ff. αρσις 338 f. Athenãos 172 Augustinus de musica 335 ff. Babrios 182 biblateus 574 f. Cäsar 34 ff. 203 ff. 220 ff. 224 ff. 755 ff. Caper (Flavius) 786 Cassiodorius 124 ff. Cato d. E. 45 f. 316. d. j. 756 f. Catullus 376 ff. Centurionen 209 ff. Choaspes 552 f.

-a im Nom. der ersten

χοροδιδάσκαλος 649 ff. Chronologisches 141 ff. Cicero 51, 228 ff. 271 ff. 277 ff. 359 ff. 488 ff. 491 ff. 624, 625 ff. 732 ff. 868 comitatus der Germanen 768 ff. Cosconius 52 f. Crispinus, Presbyter 571 f. đή 473 f. Demosthenes 438 ff. 612 ff. δήτα 475 Digamma 189 ff. η 437 f. η . . η 195 ff. els und és 183 éxeivos und xeivos 183 Eleusinische Inschrift 30 ff. ήμεν ήμεν ήμεν 182 f. Ennius 371, 787 έπειή 194 f. ηπειρος 866 f. Epicharmos 562 Ethnographisches 744ff. Euläos 553 ff. Euripides 101 ff. 179. 301. 313 ff. 587 f. 591 ff. 666. 667 f. 670 f. 824 ff. expectare constr. 867 f. Fabius Pictor 46 ff. Fragen, doppelte im Griech. 299 ff. Furius 53 f. 719 f. Gellius 49 f. 51, 53. 55 f. 316, 361 ff. 705 ff. 779 ff. Geographisches 545 ff. γέρας 867 Altertü-Germanische mer 62 ff. 115 ff. 764 ff.

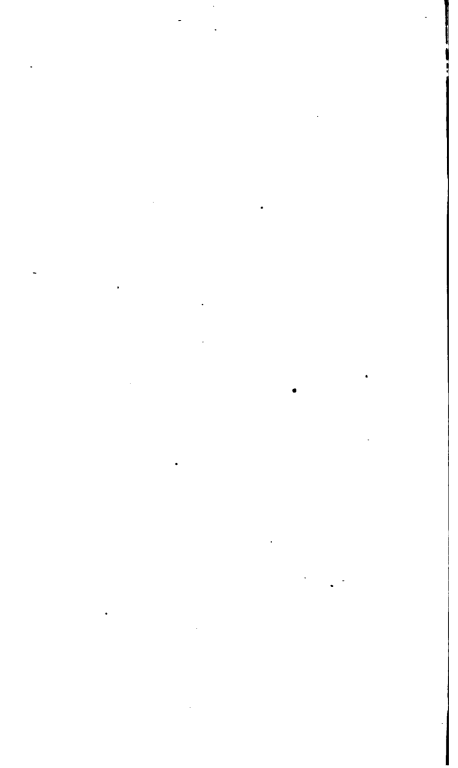
Geten und Gothen 67 f. Gothische Geschichte 124 ff. Grammatiker, lat., in Abhängigkeit von einander 705 ff. 779 ff. Grammatisches 111 f. 155 f. 182 ff. 188 ff. 233 ff. 277 ff. 299 ff. 312 ff. 370 ff. 427 ff. 467 ff. 865 ff. Griechische Altertümer 853 ff. Sacralaltertiimer 30 ff. Guarrazár, der Fund von, 569 ff. Harpokration 438 f. Hedyphon 555 🔸 Hermann, K. F. 734 ff. Herodotos 108 f. 387 ff. 443 ff. 473. 477 f. 479 f. 486 f. Hesychios 172, 601 Hexameter, spondiaci 801 ff. Hiatus nach  $\tau \ell$  181 Homeros 1 ff. 73 ff. 188 ff. 386. 474 f. 505 ff. 754, 813 ff. Homerus Latinus 729 ff. homo 637 ff. Horatius 342. 646 f. 726 f. 757 *i* longa **a**uf Inschriften 370 f. legós und lgós 184 f. imperator 58 Inschriftliches 369 f. 372. 375 f. 441 ff. 571 ff. 581 Iordanis 124 ff. Iosephos 127 f. Isãos 673 ff.

stantinopel 441 ff.

Junius Gracchanus 53 Iurisprudentia anteiustiniana 40 ff. Kallistratos 649 ff. Karer 750 ff. Katharsis 395 ff. Komödien, griech. 649ff. Kratinos 182 Weihge-Kronen als schenke 578 f. lacrimare und -ri 867 Lakonische Altertümer 853 ff. **λαός 867** Leleger 744 ff. linter and lunter 109 Litra 561 f. Litteraturgesch., griech. 649 ff. Livius Andronicus 709 f. Livius 277 ff. 709 λόχος δρθιος 862 ff. Lukianos 541 ff Lysias 285 Macrobius 53 f. Marcomannenkrieg 65ff. Martianus Capella 727 f. Memmius 785 μέντοι 486 f. Münzen Messenische 737 ff. Metrisches 181. 514 ff. 801 ff. Metrologisches 387 ff. Militärisches 203 862 ff. Munda (in Spanien) 34ff. νήδυμος 865 f. νήπιος 866 nimirum 435 f. nobilitas der Germanen 772 ff. Nonius 50. 705 ff. 779 ff. Numismatisches 387 ff. 556 ff. 737 ff. nuntius und nuntium 784 8 und ò 182 Orosius 206 Schlangenseule in Konõe rie und õrie 188 f.

ουν 475 ff. Sempronius Tuditanus Paeligni 110 ` 51 Panegyricus in Pisonem Séneca (Rhetor) 704 286 ff. Sonnica 575 Partikeln, griech. 467 ff. Sophokles 151 f. 153 ff. Pasitigris 549 297 ff. 356 ff. 811 f. Pausanias (Perieget) sorbaces 575 f. 443 ff. sortes Praenestinae 372 f. Pelasger 746 Spanische Litteraturπηός 866 geschichte 581 ff. Perserkriege, zurGesch. Sparta, Statistik 853 ff. 449 ff. Suctonius 797 f. 851 f. Persisches Münzwesen Suidas 758 Susa, Susiana 545 ff. 387 ff. 558 f. Phädrus (Fabulist) 869 Svinthila 577 Philonides 649 ff. Symmachus 869 ff. Photios 172. 599 ff. Tacitus 110 ff. 115 ff. Platäisches Weihge-229. 764 ff. Talent, babylonisches schenk 441 ff. und enbotsches 387 ff. Platon 487, 524 ff. 681 ff. Plautus 371. 372 τὲ 480 ff. Plejaden 518 ff. testa und testu 785 Plinius d. ä. 548 Theodosius Abba 577 pluere constr. 283 ff. θέσις 338 f. ποείν 184 Thukydides 197 ff. motov žeineg 192 ff. tippula 720 Polio (Asinius) 755 ff. Tmesis 477 f. τοί 436. 481 f. Pollux 560 Wirkung griech. Praposition, Tragödie, nachgestellt 312 ff. ders. 395 ff. bei Tacitus Trojas Zerstörung 518ff. princeps Varro 52. 336 f. 765 ff. Probus (Gramm.) 780 ff. veraedus , veraedarius 109 f. Pylos 747 Quintilianus 639. 641 ff. Vergilius 385 raeda 109 Vergleichende Sprachforschung 233 ff. 501 Reccessinths Krone 575 Redeteile 428 ff. ff. 865 ff. vir 637 ff. Rheginische Münzen 737 Westgothische Altertü-Rhythmik, griech. 333 ff. mer 569 ff. Römische Altertümer Xenophon 200, 466, 602 699 ff. ff. 862 ff. Römische Geschichte 57 Zahlwörter 501 ff. ζή und ζήθι 155 Römisches Münzwesen (Parömio-Zenobios graph) 739 556 ff.

. . • -• ; ; ;,;; ı



,

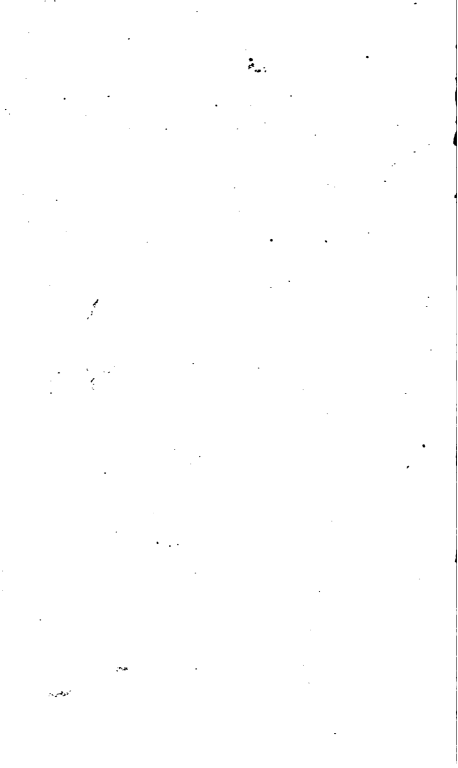
.

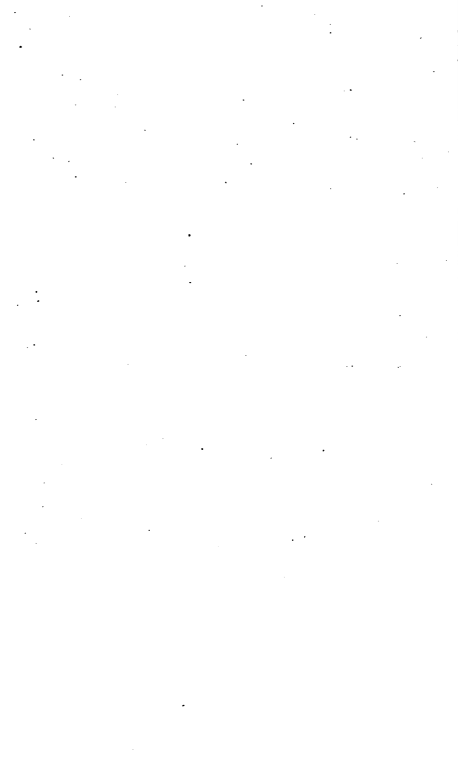
•

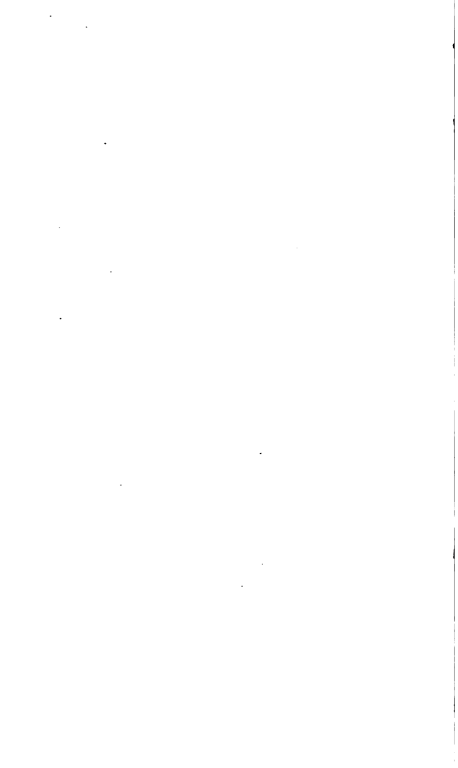
•

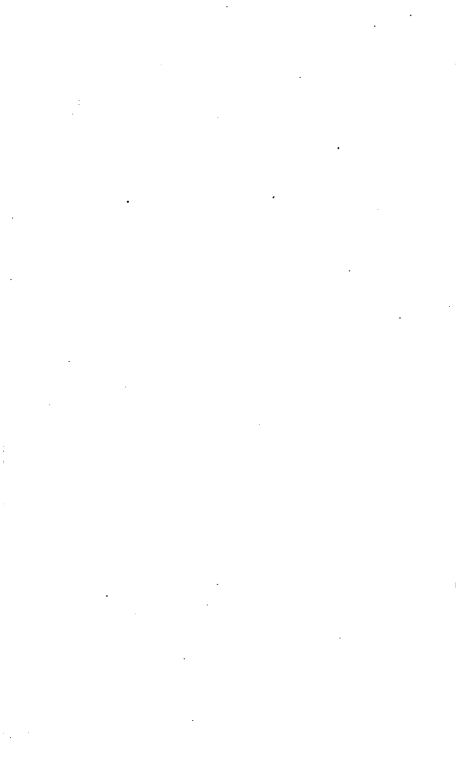
.

•









# THE NEW YORK PUBLIC LIBRARY REFERENCE DEPARTMENT

This book is under no circumstances to be taken from the Building

| - 100        |      |     |
|--------------|------|-----|
| 14.50        |      |     |
|              | 5775 | 100 |
|              | - 4  |     |
|              |      |     |
|              |      |     |
|              |      |     |
|              |      |     |
|              |      |     |
|              |      |     |
|              |      |     |
|              |      |     |
|              |      |     |
|              |      |     |
|              |      |     |
|              |      |     |
| I 0 5 10 410 |      |     |

