

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

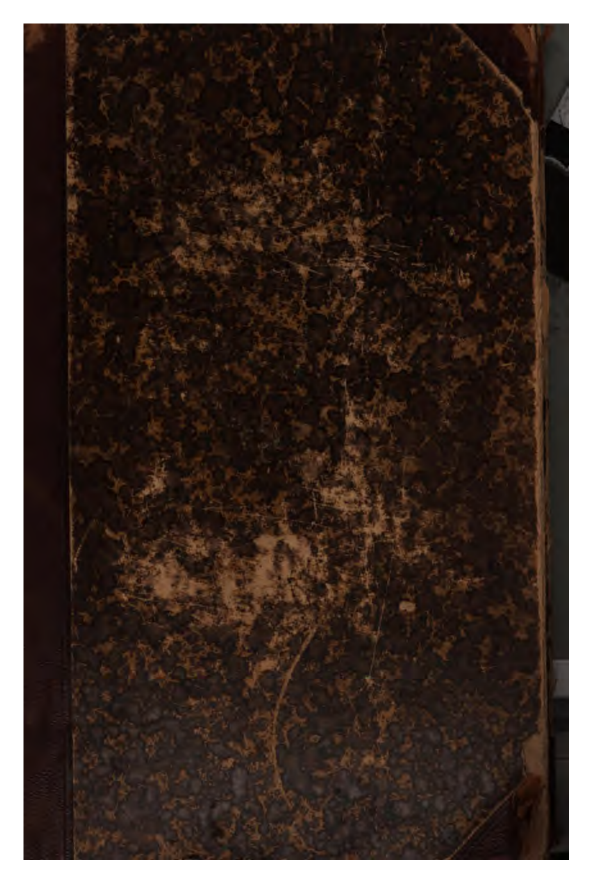
В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

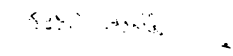
### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/









.

.

\_\_\_\_\_.

•

2hrb. N1498



## ПРОФ. Н. И. СТОРОЖЕНКО. Store christo, N. J. WN: 9497.

### ОЧЕРКЪ ИСТОРИИ

# ЗАПАДНО-ЕВРОПЕЙСКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ.

ЛЕКЦИ, ЧИТАННЫЯ ВЪ МОСКОВСКОМЪ УНИВЕРСИТЕТЪ.

ИЗДАНІЕ УЧЕНИКОВЪ И ПОЧИТАТЕЛЕЙ.



MOCKBA. Типографія Г. Лисснера и Д. Совкс. Воздянкенка, Крестовоздинк. пер., д. Лисснера. 1908.

Li.



### PN 707 S 8

х .

· .

.

### Отъ издателей.

Общій элементарный курсь по исторіи западно-евро пейской литературы, читанный проф. Н. И. Стороженкомъ въ Московскомъ университетъ, нашелъ широкое распространеніе въ нѣсколькихъ литографированныхъ изданіяхъ. Давно уже чувствовалась настоятельная потребность въ печатномъ изданіи этого курса, несомнѣнно восполнившаго замътный пробълъ въ нашей научнопопулярной литературъ. Однако, покойный профессоръ, всегда строгій къ самому себѣ, не рѣшался обнародовать свои лекціи. Лишь незадолго передъ смертью Николай Ильичъ выразилъ желаніе, чтобы объ этомъ позаботились его ученики. Осуществленіемъ порученія, даннаго покойнымъ М.Н.Розанову, и является настоящее изданіе, выполненное при совмъстномъ редакціонномъ сотрудничествѣ съ Е.Г. Брауномъ, А. Ө. Лютеромъ и В. К. Мюллеромъ.

Въ основу изданія положены подлинныя рукописи профессора, служившія ему при чтеніи лекцій. Къ сожалѣнію, значительная часть ихъ, соотвѣтствующая почти половинѣ всего курса, оказалась утраченной. Въ такихъ случаяхъ приходилось класть въ основу текстъ литографированнаго изданія, тщательно очищая его отъ всѣхъ, неизбѣжныхъ въ подобныхъ студенческихъ изданіяхъ неисправностей, ошибокъ и искаженій.

Кромъ возстановленія подлиннаго текста въ его истинномъ видъ съ провъркою самыхъ мелкихъ деталей, редакторы задались цълью переработать курсъ въ предуказанномъ самимъ профессоромъ направленіи — восполнить

случайные пропуски и приспособить лекции не только для университетскихъ слушателей, но и для широкаго круга читателей, ищущихъ знакомства съ основными фактами западно европейскаго литературнаго развитія. Важнѣйшими дополненіями являются отсутствовавшіе въ литографированномъ издании отдълы о Петраркъ, Боккаччьо, какъ гуманисть, испанской плутовской новелль, "Донъ-Кихотъ" Сервантеса и Шиллеръ. Всъ эти отдълы заимствованы, съ необходимыми сокращениями, или изъ подлинныхъ рукописей другихъ, болѣе обширныхъ курсовъ профессора, или изъ его печатныхъ статей. Болѣе мелкія и довольно многочисленныя вставки въ различныя части курса дѣлались также исключительно по источникамъ, вышедшимъ изъ-подъ пера самого профессора. Редакторы всегда относились къ тексту Н.И. Стороженка съ крайнею бережностью и позволяли себв двлать личныя вставки въ очень ридкихъ случаяхъ, только по необходимости. Поэтому, несмотря на значительныя дополненія, во всемъ курсѣ наберется всего нѣсколько фразъ, которыя Николаю Ильичу не принадлежатъ. Въ силу указаннаго принципа переработки, нъкоторыхъ писателей (какъ Аріосто и Тассо), нигдѣ не затронутыхъ профессоромъ, пришлось пропустить.

Въ цвляхъ приспособленія курса для широкаго круга читателей редакторы позволили себѣ нѣкоторыя сокращенія, выпустивъ отдѣлы, не укладывавшіеся въ общую схему курса (отдѣлъ объ итальянской драмѣ XVIII в.), или не соотвѣтствовавшіе его общему характеру обиліемъ фактическихъ подробностей (отдѣлъ объ испанскихъ драматургахъ школы Лопе де Веги и Кальдерона). Съ тою же цѣлью редакторами прибавлены библіографическія указанія послѣ каждаго болѣе или менѣе законченнаго отдѣла курса. Не задаваясь вовсе цѣлью дать исчерпывающую предметъ библіографію, они стремились указать по каждому отдѣлу только пособія на русскомъ языкѣ и притомъ такія, которыя, по ихъ мнѣнію, наиболѣе пригодны читателю для расширенія и углубленія элементарныхъ свѣдѣній, почерпнутыхъ въ курсѣ. Понятно, что указанныя пособія не могли быть всѣ одинаково высокаго достоинства: приходилось считаться съ ограниченностью русской литературы по нѣкоторымъ вопросамъ.

Всѣ замѣчанія критики будутъ приняты съ благодарностью и использованы въ слѣдующемъ изданіи.

Доходъ съ выпускаемаго курса будетъ употребленъ на изданіе другихъ курсовъ лекцій Н. И. Стороженка. Къ печати намѣчены: 1) Исторія западно-европейской драмы новаго времени (англійская, нѣмецкая, французская, испанская и итальянская драма съ эпохи Возрожденія по XIX в.); 2) Шекспиръ; 3) Исторія литературы эпохи Возрожденія въ Италіи, Германіи и Франціи; 4) Очеркъ исторіи англо-американской литературы.

3 февраля 1908 г.

7

24 B , , .

### ВВЕДЕНІЕ.

Первый вопросъ, который приходится разсмотрѣть историку литературы, ъто вопросъ о томъ, что такое литература и какой объемъ заключаетъ въ себѣ понятіе исторіи литературы? Вопросъ этотъ не такъ элементаренъ, какъ можетъ показаться на первый взглядъ; онъ допускаетъ различныя толкованія, различныя рѣшенія, отъ которыхъ зависитъ не только объемъ, но отчасти и самый характеръ преподаванія.

Предположимъ, что мы включаемъ въ исторію литературы извъстнаго народа все, что написано на языкъ этого народа, т.-е. на ряду съ произведеніями художественными поставимъ массу сочиненій научнаго характера или юридическихъ актовъ, или дипломатическихъ документовъ-отъ этого не только объемъ предмета увеличится въ нѣсколько разъ, но и самый методъ изученія будетъ другой, ибо нельзя къ научному сочиненію или юридическому акту прилагать ту же мърку, какъ къ произведеніямъ художественнымъ. Уже въ концѣ XVIII столътія Гердеръ высказалъ мысль, что литература извъстнаго народа не есть совокупность всъхъ произведеній, написанныхъ на языкъ народа, но только такихъ, въ которыхъ отражается его умственная физіономія. Это опредъление, миого способствовавшее ограничению объема исторіи литературы и позволявшее исключить изъ исторіи литературы массу спеціальныхъ произведеній, тёмъ не менъе не ръшаетъ вопроса, не выдъляетъ литературы въ отдёльную науку, ибо въ немъ смёшаны задачи исто-1 Стороженко.

ріи культуры съ чисто литературными задачами. Кто не знаеть, что многія произведенія, имѣющія громадное культурное значеніе, какъ отражающія въ себв умственную физіономію создавшаго ихъ народа, напримъръ, памятники римскаго законодательства, не должны быть вносимы въ исторію литературы. Итакъ, должна же быть какая-нибудь черта, отдёляющая памятникъ, имёющій культурное значеніе, отъ памятника литературнаго. Черта эта заключается не въ чемъ иномъ, какъ въ художественности и литературномъ талантв. Только присутствіе художественнаго элемента даеть право извъстному произведенію на мъсто въ исторіи литературы. На памятники въродъ "Русской Правды" или "Стоглава" можно ссылаться для характеристики эпохи, но ихъ нельзя изучать такъ, какъ мы изучаемъ, напримъръ, "Слово о полку Игоревъ". Нъмецкій ученый Штейнталь прекрасно иллюстрируеть эту мысль сравненіемъ произведеній греческаго философа Платона и англійскаго юмориста Свифта. По его словамъ, первый изъ нихъ все-таки остался бы великимъ философомъ, все-таки занялъ бы почетное мъсто въ исторіи культуры, если бы, подобно Сократу, не написаль ни одной строки, потому что ученики его, слышавшіе его ученіе изъ его усть, могли бы изложить это ученіе даже полнѣе, чѣмъ сдѣлалъ это онъ самъ въ своихъ діалогахъ. Но Платонъ не только философъ, но и писатель: какъ философъ, онъ относится къ исторіи философіи или къ исторіи культуры; какъ писатель, обнаружившій въ своихъ діалогахъ замѣчательный литературный таланть, онъ съ полнымъ правомъ можетъ требовать себѣ мѣсто въ исторіи литературы. Но куда бы мы отнесли Свифта, если бы онъ не былъ писателемъ? Его характеръ, его судьба, его произведенія представляють интересь только для исторіи литературы, внё которой онъ, при всемъ своемъ талантъ, подвергся бы забвенію, какъ милліоны ему подобныхъ. Историкъ культуры имветъ полное право упомянуть о немъ вскользь или даже совсёмъ пропустить его; произведенія его не имѣютъ большого культурнаго значенія, ибо самая эпоха отразилась въ нихъ такъ субъективно и неполно, что только съ большою осторожностью можно ими пользоваться для ея характеристики. Только для исторіи литературы онъ имѣетъ значеніе по своему громадному сатирическому таланту, и только она одна имъ и занимается.

Изъ приведенныхъ примѣровъ ясно, что исторія литературы имветь свой особый матеріаль и свой особый критеріумъ для оцёнки этого матеріала. Критеріумъ этотъ есть прежде всего критеріумъ художественный, оцѣнивающій литературный талантъ писателя. Выраженіе "литературный талантъ" не нужно понимать исключительно съ формально-эстетической точки зрвнія и видеть въ писатель только художника формы. Конечно, способность творить живые типическіе образы и ими производить иллюзію всегда останется первенствующею способностью художника --conditio sine qua non ero успъха, но съ ней нужно поставить рядомъ способность проникать въ сущность дъйствительности, въ глубину человъческаго сердца и озарять свое созданіе свётомъ идеи и нравственнаго идеала. Сфера литературнаго созерцанія есть сфера внутренней жизни человъка, его правственныхъ и общественныхъ идеаловъ. Итакъ, литературный талантъ есть сумма изъ двухъ слагаемыхъ: изъ способности проникновенія въ сущность жизни и изъ способности воспроизводить свои наблюденія въ живыхъ образахъ, дающихъ иллюзію Если въ литературномъ произведедъйствительности. ніи не достаетъ одного изъ этихъ слагаемыхъ, то оно не можетъ быть названо художественнымъ и не заслуживаетъ подробнаго разбора, но зато, если эти качества встрѣчаются намъ въ произведеніи историка, занятаго художественнымъ возсозданіемъ прошедшаго, или публициста, оцвнивающаго двйствительность съ точки зрвнія

1\*

своихъ общественныхъ идеаловъ, или, наконецъ, критика, объясняющаго намъ смыслъ и значеніе созданныхъ художникомъ типовъ, то историкъ литературы имѣетъ полное право внести эти произведенія, составляющія переходъ отъ литературы къ наукъ, въ свое изложеніе, конечно, обращая главное вниманіе на ихъ литературныя достоинства.

Опредѣливъ объемъ понятія литературы, слѣдуетъ перейти къ методу изученія литературныхъ произведеній. Подробный разборъ главнъйшихъ критическихъ теорій, оцёнка методовъ эстетическаго, историческаго, сравнительнаго и другихъ завела бы насъ слишкомъ далеко. Приходится ограничиться только заявленіемъ, что въ каждой изъ существующихъ критическихъ теорій много справедливаго; несправедливо только притязание каждой изъ нихъ на исключительное преобладаніе. Такъ какъ литературное произведение есть явление сложное, заключающее въ себъ нъсколько сторонъ, то и критика его не должна впадать въ односторонность, а постараться выяснить всё стороны извёстнаго произведенія. Отправляясь отъ главнаго положенія, выработаннаго исторической критикой, что каждое литературное произведеніе есть продукть окружающей среды, критикъ прежде всего выяснить нити, связывающія. долженъ его съ духомъ премени, руководящими идеями эпохии требованіями публики. Изслёдованіе это должно служить базисомь для дальнъйшихъ заключеній критика. Но художественное произведение не есть только продуктъ извъстной среды; оно есть также продукть творческой. фантазіи автора, поэтому его нужно изучать не тольковъ связи съ идеями эпохи, но и съ міромъ идеаловъ самого художника. Для ръшенія этого вопроса нужно познакомиться съ исторіей его развитія, опредвлить тв вліянія, которымъ онъ подвергался, тотъ литературный кружокъ, къ которому онъ относится, какъ часть къ цълому; здёсь критика историческая незамётнымъ образомъ перейдеть въ біографическую. Опредъливъ отношеніе разбираемаго произведения къ идеямъ эпохи и идеаламъ его творца, критикъ можетъ перейти къ оцънкъ произведенія со стороны художественной. Здёсь капитальнымъ вопросомъ является вопросъ объ оригинальности сюжета и его освъщении; для ръшения этого вопроса придется прибъгнуть къ методу сравнительному - сравнить разбираемое произведение съ другими, написанными на тотъ же сюжеть, если таковыя были, и выяснить, въ чемъ въ данномъ случав состояла оригинальность автора. Только опредѣливъ степень оригинальности произведенія, критикъ можетъ перейти къ оцёнкё художественнаго плана, типичности образовъ, стиля и т. п. Но этого мало. Въ каждомъ художественномъ произведении, кромъ достоинствъ эстетическихъ, кромъ чертъ мъстныхъ, временныхъ, біографическихъ, есть еще достоинства психологическія — способность проникнуть въ глубь человъческаго сердца и узнать его сокровенныя стремления. Благодаря этимъ достоинствамъ произведение становится откровеніемъ человізческой души, а созданные художникомъ образы перерастаютъ національныя, мёстныя рамки и становятся въчными идеалами человъческаго духа; на эту общечеловъческую сторону должно быть обращено особое внимание критика, ибо универсальность идеи и мотивовъ есть первое условіе прочности литературнаго произведенія. Если мы прибавимъ къ этому, что бываютъ произведенія, въ которыхъ, кромѣ того, проводятся извъстныя философскія или нравственныя идеи, то мы поймемъ, какъ широка должна быть сфера созерцанія историка литературы, которому поочередно приходится быть и историкомъ, и моралистомъ, и эстетикомъ, и психологомъ, и соціологомъ. Конечно, далеко не всѣ литературныя произведенія требують для своего объясненія соединенія въ критикъ всъхъ этихъ достоинствъ. Произ-

- 5 -

веденія средневёковой литературы, напримёръ, средневёковой эпосъ, слишкомъ наивны, чтобы къ нимъ прилагать тотъ способъ изученія, который прилагается къ произведеніямъ сознательнаго художественнаго творчества; тёмъ не менёе всё указанные выше пріемы критики нужно имёть въ виду, чтобы примёнять ихъ по частямъ или въ цёломъ, по мёрё надобности, даже къ произведеніямъ средневёковой литературы, каковы, напримёръ, пёсни трубадуровъ или поэма Данте.

Познакомить съ массой литературныхъ памятниковъ отъ X до конца XVIII вёка въ краткомъ очеркё нётъ никакой возможности. Поневолё приходится ограничиться общей характеристикой различныхъ литературныхъ теченій и исторіей развитія главнёйшихъ родовъ и видовъ поэзіи въ ихъ наиболёе талантливыхъ представителяхъ.

### Отдѣлъ первый: Литература средневѣковая.

Для удобства изложенія естественно сосредоточить изученіе средневѣковой европейской литературы вокругъ нъкоторыхъ общихъ пунктовъ, бывшихъ вмъстъ съ тъмъ моментами въ культурной жизни средневъкового И общества. Такими моментами были, во-первыхъ, христіанство съ его пропов'ядью любви и нравственнаго совершенства, создавшее цёлую массу легендъ, житій, мистерій, духовныхъ стиховъ и т. д.; во-вторыхъ, феодализма съ его идеализаціей въ рыцарствъ и поэзіи трубадуровъ и, въ-третьихъ, появленіе третьяго сословія, биржуазіи, и вліяніе этого факта на литературу, выразившееся прежде всего въ отрицательномъ отношеніи къ идеаламъ католицизма и рыцарства.

Въ качествъ пособій для изученія средневъковой литературы можно рекомендовать: Коршъ и Кирпичниковъ. Исторія всеобщей литературы, т. II (для общаго обзора); для французской литературы — Лансонъ. Исторія французской литературы, т. I. М. 1897. Gaston Paris. La littérature française au moyen âge. Paris 1888; для нѣмецкой — III ереръ. Исторія нѣмецкой литературы въ переводѣ Пыпина, т. I. С.-Пб. 1893. Фохтъ и Кохъ. Исторія нѣмецкой литературы. Пер. Погодина. С.-Пб. 1901; для англійской — Жюссеранъ. Исторія англійскаго народа въ его литературѣ, т. I. С.-Пб. 1903, изд. О. Поповой. Теп Вгіпк. Geschichte der englischen Literatur, Strassburg 1877—1893, 2 Bände, и для итальянской — Гаспари. Исторія итальянской литературы, т. 1. Переводъ Бальмонта. М. 1895.

### I. Литература католичества.

Сристіанство. Отправляясь отъ того положенія, что христіанство было важнымъ факторомъ въ созданіи средневѣкового міросозерцанія, имѣющаго громадное значеніе и для литературы, предпошлемъ изложенію памятниковъ литературы очеркъ развитія христіанства въ западной Европѣ. Появленіе малочисленной и малообразованной общины христіанской среди разрушающагося язычества, быстрые успѣхи проповѣди, наконецъ, побѣда христіанства и возведеніе его въ государственную религію — это такіе факты, мимо которыхъ нельзя пройти историку западной литературы.

> Что же были за причины, содъйствовавшія быстрому развитію христіанства въ древнемъ міръ, и что новаго внесло оно въ оборотъ идей античнаго міросозерцанія? Вопросы эти ръшались различно представителями различныхъ историческихъ направленій. Писатель-католикъ Озанамъ въ своемъ сочинении "Цивилизація Европы въ V въкъ" утверждаетъ, что тайна успъховъ христіанства заключалась въ новости провозглашенныхъ имъ идей равенства и братства, шедшихъ въ разръзъ со всёми античными идеями, что, какъ скоро эти идеи были введены въ общественное сознание древняго міра, онъ долженъ былъ рухнуть. Напротивъ того, историкъ-раціоналисть Бокль доказываеть, что въ области правственныхъ идей христіанство новаго внесло очень мало, что его нравственныя предписанія были извъстны раньше и что тайна успѣховъ христіанства заключается не въ немъ самомъ, а въ томъ безвыходномъ положении, въ которомъ находилось древнее общество, извърившееся въ своихъ боговъ и жаждавшее религіознаго обновленія.

> Послёднее объясненіе не рёшаеть вопроса о быстрыхъ успёхахъ христіанства, но безспорно то, что безотрадное положеніе, въ которомъ находилось античное обще-

- 8 -

ство, могло способствовать распространению христіанства, могло дать ему благопріятную почву. Но сила всякаго культурнаго начала состоить въ томъ, что оно носить въ самомъ себѣ источникъ обновленія. Историческія обстоятельства могли усилить или ослабить его дъйствіе, но не могли измёнить его природы, слёдовательно, для разъясненія вопроса о поразительно быстрыхъ успѣхахъ христіанства нужно, во-первыхъ, бросить взглядъ на почву, на условія, способствовавшія его распространенію, и, во-вторыхъ, сопоставивъ между собою нравственные принципы язычества и христіанства, вывесть отсюда, что было внесено христіанствомъ такого, что должно было способствовать нравственному обновленію человъчества. Каждая новая религія, вступая на новую почву, ео ipso вступаеть вмѣстѣ съ тѣмъ въ борьбу съ отживающей религіей, раньше ся владъвшей народнымъ сознаніемъ.

Каковъ же былъ характеръ римскаго политеизма, съ которымъ прежде всего должно было столкнуться христіанство? Изъ характеристики его, слёланной Гастономъ Буасье, видно, что римская религія не была религіей, которая была бы способна удовлетворить религіозному настроенію человъка. Въ ней не было ничего грандіознаго, ничего возвышающаго душу и удовлетворяющаго мистическимъ стремленіямъ людей. Римскія божества представляли собою прозаическія абстракція, которыя не имъли никакой индивидуальности и о которыхъ не разсказывалось никакихъ легендъ. Римская религія имъла государственный характеръ, имъла въ виду интересы общества, а не интересы духовнаго возрожденія отдёльныхъ личностей. Хотя во главъ Олимпа стоялъ Юпитеръ, но это не былъ греческій Зевсъ, а холодный прозаическій абстрактъ. Вокругъ Юпитера группировались другія, меньшія божества: Лары, Пенаты, Геніи. Едва ли въ какой-либо религіи было столько мелкихъ божествъ, какъ въ религіи римской. На основаніи римскихъ священныхъ книгъ (indigitamenta) мы можемъ привести рядъ божествъ, у которыхъ были свои спеціальныя обязанности, напримъръ, было божество перваго дътскаго крика, первыхъ дътскихъ словъ; когда отнимали ребенка отъ груди, то обращались къ богинъ Educa; другія божества укладывали ребенка спать; когда ребенокъ начиналъ ходить, то молились четыремъ божествамъ, изъ которыхъ два охраняли его, когда онъ выходилъ изъ дому, а остальныя два — когда онъ возвращался домой. Кромъ того, было еще божество страха, кашля, лихорадки, божество цъломудрія, божество Salus populi Romani, божество таможни и т. д.

Такая дътская и сухая религія могла удовлетворять только народъ, находившійся въ дётскомъ періодъ развитія, но по м'връ распространенія знаній, знакомства съ философскими ученіями Греціи, она теряла свое значеніе, и въ эпоху основанія христіанства римскій политеизмъ быль уже расшатань. Извъстно, что Юлій Цезарь публично объявилъ, что онъ не въритъ въ боговъ, и это заявление не покажется страннымъ, если мы вспомнимъ, что въ эпоху Юлія Цезаря Римъ былъ наводненъ чужеземными богами, которые были приняты въ Пантеонъ и пользовались поклоненіемъ народа наравнё съ мёстными божествами. Съ теченіемъ времени это скептическое отношеніе къ религіи все болёе и болёе распространялось въ интеллигентномъ обществъ. "На дътскія сказки, -- говорить Плиній, — похоже то, что боги вступали въ браки между собою, но что отъ нихъ не было потомства; что одни были сёдые и старые, а другіе — юные". Извёстный сатирикъ Ювеналъ, консерваторъ во всемъ, кромъ религіи, говорить, что только дъти способны върить въ подземное царство.

Въ греко-римскомъ мірѣ существовали моральныя ученія эпикурейцевъ и стоиковъ, распространявшіяся среди

образованныхъ влассовъ общества. А между тъмъ въ массахъ потребность религіознаго обновленія становилась все сильнъе и сильнъе. И вотъ, въ то время, когда неудовлетворенный челов вческій духъ, изсушенный сомнвніями, жаждаль освъжиться върою и надеждою, появилось христіанство. Смотря на христіанство съ исторической точки зрвнія, какъ на факть, нельзя не признать, что ни одна изъ религій не заключала въ себъ столько разнообразныхъ элементовъ, способныхъ обновить человъчество, какъ религія христіанская. Хотя христіанство и выросло на почвъ юдаизма, но въ немъ было нёчто такое, чего нётъ въ юдаизмё; прежде всего христіанство по природъ своей было религіей ROCMOполитической: оно раскрываетъ объятія всему народу, всему міру — самъ Основатель божественнаго ученія призываетъ къ себѣ всѣхъ несчастныхъ, а великій пропагандисть христіанства, ап. Павель, провозглашаеть, что для христіанства нёть еврея, нёть эллина, а есть только человъкъ. Нъкоторыя черты ученія стоиковъ, правда, представляють значительное сходство съ христіанствомъ, напримъръ, ученіе о равенствъ людей, о любви къ ближнему, о прощеніи обидъ, но, несмотря на это, между стоиками и христіанами есть большое различіе: стоицизмъ разсчитываеть только на избранныхъ; напротивъ того, принципы христіанской морали настолько просты и доступны каждому, что могли увлечь народныя массы. Поэтому принципъ равенства людей, проповъдуемый стоиками, такъ и остался простою формулою, оказавшею очень мало вліянія на жизнь, тогда какъ принципъ равенства въ христіанствъ выразился въ признании равноправности мужчинъ и женщинъ. Христіанскій бракъ не былъ только обрядомъ: это былъ союзъ двухъ равноправныхъ существъ къ взаимному совершенствованію. Освободивъ женщину, давъ ей равное положение съ мужчиной, христіанство привлекло ее къ себъ и такимъ образомъ вдвое увеличило свои силы.

Но главнымъ преимуществомъ христіанства было то, что въ немъ нравственный подвигъ былъ освященъ религіей, что культь любви и самоотверженія быль въ немъ связанъ съ надеждою на безсмертіе и въчное блаженство. Единствомъ религіи и морали объясняется тотъ энтузіазмъ, который христіанство сообщило своимъ послёдователямъ. За нравственное совершенство, за отреченіе себя во имя Христа върующему, безъ различія народности, пола и общественнаго положенія, было объщано въчное блаженство на небесахъ. Въ силу этого смерть утратила для върующаго всъ свои ужасы, и эта въра не замедлила сообщить христіанамъ необходимый энтузіазмъ и презрѣніе къ смерти. "Эти несчастные, — пишетъ Лукіанъ о христіанахъ, — вполнъ убъждены, что они будуть жить вѣчно; оттого они презирають смерть, лишь бы приблизиться къ объщанной въчности".

Если къ этимъ внутреннимъ причинамъ еще прибавить внѣшнюю стройную организацію христіанской общины въ Римѣ и особое, преобладающее значеніе Рима, какъ предполагаемаго поприща дѣятельности и мученій св.Петра, котораго самъ Господь назвалъ краеугольнымъ камнемъ церкви, то мы поймемъ, почему христіанство въ формѣ католицизма распространилось въ западной Европѣ и почему свѣтская власть въ лицѣ Карла Великаго поспѣшила вступить съ нимъ въ союзъ, еще болѣе упрочившій высокое положеніе римскаго первосвященника.

Сдълавъ характеристику христіанства и указавъ на причины, содъйствовавшія громадному распространенію его, переходимъ къ вопросу о вліяніи христіанства на нравственное состояніе языческаго общества.

Что христіанство съ его проповѣдью любви къ ближнему, съ его призывомъ къ правственному совершенству должно было благотворно повліять, и дѣйствительно повліяло, на языческое общество — въ этомъ не можетъ быть сомнѣній. Св. Юстинъ, дѣлая сопоставленіе жизни языческой до и послѣ принятія христіанства, выражается такъ: "Прежде мы были преданы разврату, теперь полюбили нравственную чистоту; прежде у насъ не было иной цѣли, какъ накопить богатство, теперь мы охотно дѣлимся нашими богатствами съ бѣдняками; прежде, раздѣляемые различными исповѣданіями, мы ненавидѣли другъ друга, теперь мы живемъ дружно и молимся за враговъ нашихъ".

Вліяніе католическаго духовенства, какъ представителя силы нравственной, было громадно: ему, главнымъ образомъ, принадлежитъ заслуга пріобщенія варваровъ къ болѣе мягкимъ формамъ жизни. Въ тѣ смутныя времена, когда самоуправство замѣняло законъ, когда грабежи и убійства были ежедневными событіями, учрежденіе монастырей, подъ защиту которыхъ могли укрыться преслѣдуемые, было въ высшей степени благодѣтельно. Эти убѣжища благочестія, распространявшія вокругъ себя кроткій свѣтъ вѣры и любви, эти разсадники культуры были свѣточами среди всеобщаго мрака.

Была, впрочемъ, одна сторона въ отношеніяхъ монастырей къ мірянамъ, которая сильно мѣшала здоровому развитію человізческой личности въ средніе віка, - это отождествление нравственности съ аскетизмомъ. Выдвинутый духовенствомъ аскетическій идеаль, прославленный въ легендахъ, житіяхъ, видъніяхъ, сообщилъ одностороннее направленіе средневѣковой этикѣ и оказалъ вредное вліяніе на науку, литературу и искусство. Первоначально, впрочемъ, онъ не входилъ въ идеалъ христіанской богоугодной жизни. Христіанскіе писатели первыхъ въковъ христіанства выражаются объ этомъ весьма опредѣленно: "Мы не обитаемъ въ лъсахъ, -- говоритъ писатель II въка Тертулліанъ, — мы не исключаемъ себя добровольно изъ жизни, мы носимъ оружіе, путешествуемъ, занимаемся торговлей, словомъ — живемъ, какъ всъ". Въ одномъ сочинения, приписываемомъ Василию Великому, встръчается даже сильная діатриба противъ аскетизма.

Несмотря на эти протесты, число лицъ, убъгавшихъ отъ соблазновъ міра, постепенно увеличивалось; эта страсть еще болъе усилилась подъ вліяніемъ гоненій. Удалившіеся въ пустыню отшельники старались превзойти другъ друга подвигами аскетизма. Такъ, объ одномъ отшельникъ разсказывалось, что онъ никогда не умывался и носиль свою тунику до тёхъ поръ, пока она не распадалась въ куски; въ легендъ о св. Макаріи Александрійскомъ говорится, что этотъ святой въ продолженіе шести мъсяцевъ спалъ ходя и выставлялъ свое твло на съвденіе мухамъ и осамъ.

Таковы были идеалы нравственнаго совершенства, которые Востокъ предлагалъ Западу.

Легенда.

Впрочемъ, многія легенды свидътельствуютъ, что западные аскеты не уступали восточнымъ. Они точно также безповоротно разрывали связи съ міромъ и все время проводили въ аскетическихъ упражненіяхъ. Таковъ былъ, напримъръ, св. Сеношъ, жившій въ пещеръ близъ Пуатье, носившій на рукахъ и ногахъ тяжелыя вериги, истощавшій себя безсонницей. Таковъ былъ св. Вульфилахъ, который удалился въ Арденскій лёсъ и тамъ въ продолженіе многихъ лётъ повторялъ подвигъ Симеона Столиника: онъ стоялъ съ вытянутой рукой до твхъ поръ, пока она не потеряда способности сгибаться. Одинъ изъ самыхъ интересныхъ типовъ выведенъ въ легендъ о св. Алексіи, которая въ XI въкъ была уже переложена на французские стихи. Св. Алексий происходиль изъ знатной римской семьи. Онъ съ дътства почувствовалъ желаніе посвятить себя Богу. Стараясь отклонить его отъ этого намёренія, его родители прибъгли къ женитьбъ, но это средство оказалось напраснымъ: въ первый же день своей свадьбы, оставшись наединъ съ невъстой, онъ объявилъ ей, что хочетъ посвятить себя Богу, ушель изъ дому и удалился въ пустыню. Тамъ онъ въ продолжение нъсколькихъ лътъ предавался молитвъ и аскетическимъ подвигамъ. Святость его была такъ велика, что однажды самъ Господь явился ему во снѣ и повелѣлъ возвратиться въ Римъ. Онъ пришелъ домой блёдный, исхудалый, такъ что никто его не узналъ; ему отвели конуру, гдё онъ провелъ много лётъ въ постё и молитвъ, подвергаясь насмъшкамъ слугъ. Ему часто приходилось быть свидътелемъ сценъ, гдъ мать, отецъ и сестры оплакивали его, вспоминая о немъ. Одно слово могло бы утвшить ихъ, но онъ не сказалъ его: до того религіозный энтузіазмъ ожесточилъ его. Наконецъ, по прошествіи нёсколькихъ лётъ, онъ умираетъ и оставляетъ письмо, гдъ называетъ себя. Когда родные его читали письмо, показалась процессія, пришедшая по указанію ангела изъ Рима за твломъ его. Естественно ожидать, что къ сътованіямъ его семьи присоединятся упреки въ его безсердечности, но ничего подобнаго не было: родные святого не произнесли ни слова упрека за причиненныя имъ страданія, они молились за него и благословляли.

Второй типъ святого, очень часто встрѣчающійся въ западныхъ легендахъ, это типъ миссіонера, проповѣдующаго христіанство варварамъ. Таковы были: св. Бонифацій, просвѣтитель Германіи, св. Патрикъ и Коломбанъ, просвѣтители Ирландіи. Особенно интересна дегенда о св. Коломбанѣ, который изъ Ирландіи отправился проповѣдовать христіанство въ Галлію. Но прежде, чѣмъ онъ удовлетворилъ своему призванію, ему пришлось выдержать борьбу съ семьей. Истощивъ всѣ убѣжденія, мать его легла на порогъ и сказала, что онъ можетъ итти, только перешагнувъ черезъ ея тѣло. Св. Коломбанъ перекрестился, обливаясь слезами, перешагнулъ черезъ мать и ущелъ въ монастырь. Тихая жизнь была не по душѣ ему: его героическая и великая душа

жаждала подвиговъ и мученичества. Прибывши въ Галлію, онъ выбралъ тамъ себъ мъсто дикое, построилъ монастырь и сталъ заниматься проповъдничествомъ. Онъ пріобрълъ такое громадное вліяніе на жителей, что они приписывали ему силу повелёвать звёрями и птицами; такъ, разсказываютъ, что однажды, странствуя въ горахъ, онъ встрътился съ медвъдемъ и укротилъ его. Легенда разсказываетъ также объ отношеніяхъ его къ королю бургундскому Тьерри, внуку страшной Брунгильды. Онъ смѣло обличалъ развратнаго короля и, приглашенный благословить незаконнаго сына короля, отказался и ушелъ. При этомъ, о, чудо! дворецъ задрожалъ до основанія. За это король велёль преслёдовать монаховъ основаннаго Коломбаномъ монастыря. Узнавъ объ этомъ, святой потребовалъ объясненій у короля. На приглашение благословить пищу онъ отказался, говоря: "Не подобаетъ устамъ служителя Божія оскверняться, вкушая пищу такого злодъя". Смущенный такимъ мужествомъ, король объщалъ прекратить пресладованія, но онъ боялся своей бабки, послушался ея, и преслѣдованія продолжались. Тогда св. Коломбанъ пишетъ королю письма plenae verberibus и объщаетъ предать его проклятію. Раздраженный Тьерри сослаль его въ Безансонъ и заключилъ въ тюрьму, но святой однимъ словомъ разбиваетъ оковы и уходитъ, уводя съ собою всѣхъ заключенныхъ.

Теперь перейдемъ къ третьему типу святыхъ, встръчающемуся въ западныхъ дегендахъ, — типу самому привлекательному, къ человѣколюбцамъ и защитникамъ народа отъ притѣсненій властей. Таковы были св. Авитъ, св. Жерменъ, св. Элуа и др. О св. Жерменѣ легенда разсказываетъ, что вся его жизнь была посвящена подвигамъ милосердія, выкупу рабовъ и плѣнныхъ. "Никто не можетъ счесть, — говоритъ біографъ святого, — сколько людей спасъ отъ рабства этотъ святой.

Когда онъ издерживалъ всё свои деньги, то становился мраченъ; если же ему удавалось достать денегъ, то говориль: "Возблагодаримъ Бога, пославшаго намъ ихъ для выкупа братьевъ нашихъ". При этихъ словахъ липо его прояснялось, морщины исчезали на челъ. Нѣчто подобное разсказываеть легенда и о св. Элуа, который быль замъчательнымъ художникомъ. Онъ дълалъ различныя вещи изъ дерева и золота и зарабатываемыя деньги всъ отдавалъ на богоугодныя дъла. Милосердіе его было столь велико, что оно распространялось даже на преступниковъ. Однажды онъ встрътилъ на дорогъ преступниковъ, которыхъ вели на казнь. Святой помолился, и съ неба спустился туманъ, скрылъ преступниковъ изъ глазъ часовыхъ, и они спаслись бъгствомъ. Даже по смерти этого великаго святого гробъ его совершалъ чудеса. Однажды къ нему прикоснулся человъкъ, закованный въ цёпи, и цёпи распались.

Исторія легенды почти современна возникновенію христіанства. Въ христіанской церкви былъ обычай отмъчать имена мучениковъ христіанскихъ, съ указаніемъ года смерти и рода казни; это, такъ сказать, первое зерно, откуда развилась легенда. Отцомъ легенды считается извёстный Іеронимъ, который изложилъ нѣкоторыя восточныя легенды, дошедшія до насъ. Въ VI въкъ потребность въ житіяхъ святыхъ стала такъ настоятельна, что епископъ Григорій Турскій посвятилъ нѣсколько сочиненій для удовлетворенія этой потребности. То, что сдёлалъ Григорій для французскихъ святыхъ, то сдёлали для нёмецкихъ святыхъ св. Ноткеръ и св. Рабанъ Мавръ и для англійскихъ – Беда Достопочтенный (Beda Venerabilis). Къ XIII въку относится замъчательный сборникъ житій святыхъ, составленный генуэзскимъ епископомъ Яковомъ de Voragine. Этотъ сборизвъстенъ подъ названіемъ "Золотая легенда" никъ (Legenda Aurea). При составлении его епископъ поль-2 Стороженко.

ţ

вовался хрониками, житіями святыхъ и народными разсказами. Едва ли какая-нибудь книга имѣла такое широкое распространеніе, какъ "Золотая легенда". Помимо живости разсказа и глубокаго благочестиваго чувства, одну изъ главныхъ чертъ этого сборника составляетъ необыкновенная наивность. Авторъ самымъ серьезнымъ тономъ разсказываетъ самыя невѣроятныя вещи, и ему, очевидно, не приходитъ въ голову, что читатели могутъ заподозрѣть правдивость его разсказа. Таковъ, напримѣръ, разсказъ о семи воесскихъ юношахъ, которые, спасаясь отъ гоненій императора Деція, удалились въ гору, гдѣ проспали болѣе двухсотъ лѣтъ. Книга эта была переведена на оранцузскій и другіе языки и съ появленіемъ типограоскаго станка разнеслась по Европѣ.

Къ XVII въку относится громадный сборникъ житій святыхъ, предпринятый голландскимъ іезуитомъ Болландомъ, подъ заглавіемъ "Acta Sanctorum". Составитель не только задался цълью собрать вст легенды о жизни святыхъ, но и расположить житія по мъсяцамъ. Это изданіе начало выходить съ 1643 года и продолжалось до оранцузской революціи; затъмъ было прервано на 50 лътъ и, наконецъ, опять возобновилось и доведено почти до конца.

Познакомившись съ характеромъ житій святыхъ, составлявшихъ любимое чтеніе народа, посмотримъ, какое вліяніе имѣло это чтеніе на умственное и нравственное развитіе средневѣкового общества. Гизо въ "Исторіи цивилизаціи Франціи" справедливо замѣчаетъ, что если сравнивать средневѣковыя хроники съ средневѣковыми легендами, то преимущество будетъ на сторонѣ послѣднихъ. Въ то время, какъ лѣтописцы повѣствуютъ о властолюбіи, жестокости, огоизмѣ, — въ легендахъ горитъ яркимъ свѣтомъ идея нравственнаго долга, любовь къ ближнему, стремленіе къ нравственному совершенству. Если бы легенды ограничивались

проповёдью гуманности, то вліяніе ихъ было бы только благод втельно, но, къ сожалению, на ряду съ этой проповъдью идеть въ легендахъ проповъдь суевърія и аскетизма; онв распространяли въ обществв ложныя понятія о человъкъ, природъ и нравственномъ совершенствъ, которыя могли только вредить правильному развитію человъческой личности. Въ особенности пагубное вліяніе оказало господство аскетическихъ воззръній на положеніе женщины. Все, что было добыто для женщины христіан\_ ствомъ, было отнято монашествомъ : изъ подруги человъка она стала орудіемъ дьявольскаго искушенія. Отраженіе этихъ взглядовъ мы находимъ во всвхъ произведеніяхъ религіознаго характера. Дьяволъ, желая соблазнить святого, всегда принималъ образъ женщины. Второе обвиненіе противъ легендъ состоитъ въ томъ, что онв увеличивали сумму человъческаго суевърія. Въ легендарной литературѣ господствоваль взглядъ, что природа и челотвъческая жизнь представляють поприще борьбы двухъ враждебныхъ силъ: ангеловъ и демоновъ, для которыхъ нипочемъ нарушать законы природы. При такомъ взглядъ на природу, при такомъ взглядв на человвческую жизнь не могло быть мъста для правильнаго развитія человъческой личности.

Отъ легенды естественный переходъ къ духовной Духовна драмъ, или мистеріи, которая въ нъкоторыхъ случаяхъ есть не что иное, какъ драматизированная легенда. Исторія возникновенія этой новой литературной формы показываеть, что мистерія сдёлалась въ рукахъ духовенства могущественнымъ орудіемъ пропаганды. Думала, что мистерія возникла подъ вліяніемъ классическихъ традицій, и указывали на драму "Сграждущій Христосъ", приписываемую Григорію Назіанзину (330—390 г. по Р. Х.), какъ на первообразъ мистеріи. Но по мъръ изучения средневъкового театра мивние это пало: послъ трудовъ Маньена, Газе и др. пришлось отказаться отъ

драма.

мысли установить связь между мистеріей и греко-римской драмой. Въ послъднее время существованія римской имнеріи во всѣхъ сферахъ жизни замѣчается упадокъ, а въ особенности въ литературъ драматической. Вотъ почему отцы церкви осыпають проклятіями театръ. Тертулліанъ называеть театръ храмомъ Венеры, школой разврата и без-Св. Іоаннъ Златоустъ грозитъ не давать стыдства. причастія лцамъ, участвующимъ въ театральныхъ представленіяхъ. Нѣкоторыя соборныя постановленія также требують не допускать актеровь въ церковь. Равнымъ образомътрудно искать источниковъ мистерій въ памятникахъ народной обрядовой драмы, какъ это дълалъ Яковъ Гриммъ, утверждавшій, что вкусъ къ этимъ безыскусственнымъ представленіямъ овладълъ духовенствомъ и привелъ къ возникновенію мистерій. Гораздо въроятнье мнение Гофмана-фонъ-Фаллерслебена, что духовенство воспользовалось страстью народа къ сценическимъ представленіямъ и развило мистерію изъ драматическихъ началъ, лежавшихъ въ самомъ ритуалъ церковнаго богослуженія.

На созданіе мистерій оказали вліяніе и старинныя религіозныя процессіи, изображавшія входъ Іисуса Христа въ Іерусалимъ. Одинъ изъ священниковъ возсъдалъ на ослъ, а народъ, окружавшій его, бросалъ вътви и кричалъ: "Осанна въ вышнихъ"! Въроятно, къ весьма древнему времени относится еще одинъ обрядъ, сохранившійся въ нѣкоторыхъ мѣстахъ до сихъ поръ, именно — врестное шествіе Іисуса Христа въ Великую пятницу. По улицамъ города идетъ лицо, изображающее собою Іисуса Христа, сгибаясь подъ тяжестью креста; его окружаеть стража, а далёе слёдують на коняхъ первосвященники, сопровождаемые народомъ. Подобныя процессии заключали въ себъ два элемента драматическихъ представленій: элементь мимики и элементь переодъванія; недоставало еще діалога, чтобы онв превратились

: :

въ настоящую драму. Послъдній элементь находился въ зачаточной формв въ самомъ богослужении: въ возгласахъ священника и отвътахъ клира и въ чтеніи Евангелія въ Страстную пятницу, которое распредѣлялось между нёсколькими лицами. Священникъ произносилъ слова Іисуса Христа, діаконъ читалъ описаніе страданій Христа, а иподіаконъ воспроизводилъ ръчи Пилата, Іуды и евреевъ. Мало-по-малу діалогическій элементъ сталъ развиваться въ мимическихъ изображеніяхъ событій изъ жизни Іисуса Христа, что превратило ихъ въ драматическія представленія. Въ церкви устраивался гробъ, который окружала стража; на гробъ клали распятие, и къ нему подходили клирики, одётые въ женское платье, изображая собою женъ-муроносицъ. Передъ праздникомъ Рождества Христова въ придёлѣ церкви ставили ясли, куда клали или живого ребенка, или восковую фигуру; около яслей стояль клирикъ, изображавшій Іосифа; въ полночь появлялись клирики, одётые въ платье съ крылышками, изображая такимъ образомъ ангеловъ, и пъли: "Слава въ вышнихъ Богу". Далее, въ день Вознесенія на веревкахъ подымали деревянную статую Христа въ куполъ, гдъ она и исчезала, а оттуда сбрасывали горящее изображеніе сатаны. А въ день Сошествія Св. Духа сверху спускали бълаго голубя. Въ такихъ представленіяхъ позднёе имёлись всё элементы драмы: мимика, діалогь, переодъвание и дъйствие. Разумъется, въ нъкоторыхъ представленіяхъ имѣлъ перевѣсъ элементъ мимики, но діалогь сталь мало-по-малу преобладающимь, и съ теченіемъ времени изъ этихъ представленій выработалась литургическая мистерія.

До насъ дошло не мало такихъ мистерій, относящихся къ Х въку. Сообразно съ главными событіями въ жизни Іисуса Христа, т.-е. Рождества и крестной смерти, литургическія мистеріи дълились на два цикла: щиклъ Рождественскій и циклъ Пасхальный. Къ первому цивлу относятся мистеріи "Поклоненіе пастуховъ" (Officium pastorum) и "Поклонение волхвовъ" (Officium magorum). Кромѣ того, къ этому циклу принадлежить мистерія "Paxuas" (Ordo Rachelis) на сюжеть избіенія младенцевъ, которая, судя по краткости и грубости языка, относится къ самымъ древнъйшимъ. Въ "Officium magorum" уже замѣчаются слѣды литературной обработки. Мистерія эта полнѣе и изящнѣе. Особенноинтересна относящаяся къ XII въку мистерія Рождественскаго цивла "Adams" (Repraesentatio Adae). Въ рукописи этой мистеріи находится масса указаній относительно. игры, обстановки сцены, жестовъ и одбянія актеровъ. Въ цикиъ Пасхальномъ представленіе мистерій начиналось въ Страстную пятницу мистеріей на сюжетъ Страстей Господнихъ. Отрывовъ такой мистеріи представляеть "Плачз Mapiu" (Planctus Mariae et aliorum) съ пятью действующими лицами: Матерью Божіей, тремя. Маріями и Іоанномъ. Мистерій Страстей Господнихъ сохранилось очень мало, а мистерій Воскресенія много; онъ игрались вездъ и имъли большое распространение. Зерно, изъ котораго онъ развились, — это разговоръ ангела съ женами-муроносицами, пришедшими ко Гробу Господню. Далье, въ Великій понедъльникъ, на вечернъ, въ церкви исполнялась мистерія "Officium peregrinorum", сюжетомъ которой служило явленіе Іисуса Христа ученикамъ, шедшимъ въ Эммаусъ.

Стоя въ тёсной связи съ богослуженіемъ, мистерія должна была, естественно, писаться на латинскомъ языкѣ. Но съ давнихъ поръ уже попадаются вставки на народномъ языкѣ. Такъ, въ мистеріи о decяти drosaxs (Sponsus), относящейся къ XII вѣку, въ латинскій текстъ вставлены разговоры на языкѣ французскомъ. Мистеріи, составлявшія часть богослуженія, исполнялись клиромъ; судя по тому, что къ рукописямъ прилагались ноты, мистеріи первоначально произносились нараспѣвъ. Представленія происходили въ церкви, гдъ дълались различныя приспособленія, напримёръ, для Пасхальныхъ мистерій устраивалось возвышеніе — Голгова, для Рождественскихъ пещера съ яслями; если нужно было изобразить Пилата и Ирода, то для нихъ ставили два трона. Въ день Воскресенія, актера, игравшаго роль Спасителя, возводили на хоры и оттуда показывали народу. Съ теченіемъ времени обстановка при представлении мистерій становилась сложнве. Что касается до художественной обработки, то слёдуетъ замётить, что первоначально мистерія была не что иное, какъ переложеніе въ драматическую форму евангельскаго разсказа; поэтому въ ней не было мъста для авторскихъ прибавленій; только изръдка авторъ позволялъ себъ заимствовать нъкоторыя подробности изъ апокрифическихъ евангелій. Но мало-по-малу искусство вторглось и въ эту заповъдную область и получило первенствующее значение, выразившееся въ стихотворныхъ вставкахъ на народномъ языкъ. Постепенно художественный элементь проникаеть и въ самое содержание: авторъ не довольствуется евангельскимъ разсказомь, но, пользуясь его намеками, прибавляетъ многое отъ себя. Любопытно сравнить притчу о десяти девахъ съ мистеріей того же сюжета. Въ притчъ сказано, что, когда у неразумныхъ дёвъ не хватило масла, онё пошли купить его и, возвратясь, уже опоздали къ прибытію жениха и не были допущены къ пиру. Что перечувствовали эти несчастныя, когда у нихъ не хватило масла, что онв выстрадали потомъ — объ этомъ приходится догадываться; напротивъ, въ мистеріи эта сторона выступаеть на первый планъ: испугъ дъвъ, ихъ отчаяніе становится центромъ дъйствія, которое оканчивается осуждающими ихъ на въчную муку словами Спасителя, послё чего на сцену вбъгають демоны и увлекають ихъ въ адъ.

Пока мистерія заимствовала свои сюжеты изъ Еван-

0

гелія, она сохраняла свою традиціонную форму и мало давала простора личному творчеству автора; но, по мъръ расширенія драматическихъ сюжетовъ, связь мистерій съ культомъ ослабъваетъ. Драматизируя сюжетъ изъ Ветхаго Завъта, авторъ не относится къ нему съ такимъ благочестіемъ, какъ къ евангельскимъ сюжетамъ: онъ хочетъ заинтересовать зрителей, одно сокращая, другое прибавляя отъ себя. Такимъ образомъ, мало-по-малу образовался особенный видъ мистерій, которыя все еще не разрываютъ окончательно связи съ богослуженіемъ, но уже не составляютъ его части.

Любопытнымъ памятникомъ этой переходной эпохи въ исторіи мистерій служить превосходная французская мистерія "Адамъ", которая разыгрывалась не въ самой церкви, а на паперти. Мистерія эта представляеть собою замъчательную попытку художественнаго возсозданія библейской легенды о гръхопадения людей. Авторъ очень талантливо позволяетъ себъ отступать отъ ветхозавътнаго текста въ интересахъ художественныхъ и психологическихъ. Мотивированіе дъйствія, знаніе человъческаго сердца и искусно очерченные характеры туповатаго Адама, кокетливой Евы и льстеца Змія — составляють главныя достоинства этой мистеріи. Потерпъвъ неудачу въ попыткъ соблазнить Адама, дьяволъ подходитъ къ Евъ. Въ одно мгновение выражение лица его становится сладкимъ, и онъ ведетъ свою атаку съ искусствомъ настоящаго Донъ-Жуана: онъ разсыпается передъ Евою въ любезностяхъ... Подготовивъ почву разсказомъ о чудесныхъ свойствахъ запрещеннаго плода, на вопросъ Евы: "Но какой его вкусъ?" онъ отвъчаетъ: "Вкусъ божественный" (Celestial). Эти слова разжигаютъ желаніе Евы: она готова исполнить желаніе дьявола, но боится, какъ бы не узналъ Адамъ. Въ бесъдъ они не замъчаютъ Адама. Когда Адамъ подошелъ, Ева соблазняетъ его вкусить плодъ; тотъ, вкусивъ яблока, тотчасъ же начинаетъ сокрушаться.

Напротивъ того, Ева находится нёкоторое время въ упоеніи, которое мъшаеть ей понять ужась ихъ положенія. Это различіе между мужскою и женскою натурой прекрасно подмѣчено авторомъ. Въ то время, какъ Адамъ предается отчаянію и изливаеть свои жалобы на жену, его соблазнившую, является Богь и изгоняеть ихъ изъ рая.

На основания этой мистеріи мы можемъ утверждать. что въ XII въкъ драматическое искусство уже родилось, что духовной драмъ стоило сдълать только одинъ шагъ,--выйти окончательно изъ церкви на площадь, -- чтобы сдёлаться чисто народнымъ представленіемъ. Это произойдеть въ третьемъ періодъ жизни мистерій, когда завъдываніе ихъ представленіемъ перейдеть изъ рукъ духовенства въ руки свътскихъ лицъ, буржуазіи.

Третьей литературной формой, посредствомъ кото- Хроника. рой католическое духовенство проводило свои воззрёнія, свои идеалы, была хроника, которая почти вездѣ велась въ ствнахъ монастырей отрёшившимися отъ міра подвижниками. Прототипомъ западныхъ хроникъ была всемірная хроника, составленная въ IV въкъ по Р. Хр. на греческомъязыкъ Евсевіемъ, епископомъ Кесарійскимъ, и переведенная на латинскій языкъ блаженнымъ Іеронимомъ. Хроника Евсевія состоить изъ пяти книгь: первая излагаетъ событія всемірной исторіи отъ Адама до разрушенія Трои; вторая — до первой Олимпіады; третья — до Дарія; четвертая — до смерти Спасителя; пятая — до Никейскаго собора (325 г.). Центральнымъ пунктомъ въ хроникъ Евсевія является исторія еврейскаго народа, служившаго для другихъ народовъ какъ бы путеводной звъздой, такъ какъ изъ него долженъ былъ произойти Інсусъ Христосъ. Къ пяти книгамъ хроники Евсевія Іеронимъ прибавляетъ отъ себя шестую, въ которой доводить событія до своего времени, т.-е. до 378 г. Точка зрвнія у обоихъ авторовъ теологическая: всюду

они стараются увидёть указующій персть Провидёнія и обращаютъ больше вниманія на факты религіозной исторіи, чёмъ на факты исторіи политической.

Подобные же взгляды на задачу историка усвоилъ себъ даровитый французскій лётописець Григорій Турскій (VI в.); самое название его хроники — "Historia Ecclesiastica Francorum", показываетъ, что онъ считалъ исторію политическую только частью исторіи церкви. Заявивъ во второй книгѣ, что его задачей будетъ изобразить mixte confuseque tam virtutes sanctorum quam strages gentium, онъ вплетаеть въ историческую ткань легенды изъ жизни святыхъ, разсказываетъ о различныхъ чудесныхъ явленіяхъ, знаменіяхъ, объ огнъ, нисшедшемъ съ неба, о деревьяхъ, распустившихся въ одно мгновеніе, и т. п. Но у Григорія Турскаго, при всемъ его легковъріи и тенденціозности, есть проблески историческаго чутья, есть слёды знакомства съ классическими писателями; у его продолжателя, Фредегара, невъжество и легковъріе достигають крайнихь предвловь, и самый латинскій языкъ его становится въ еще большей степени варварскимъ.

Окончательнаго паденія хроника достигаеть въ VIII и IX вв.; монахи, составители хроникъ, помимо невѣжества, отличаются къ тому же полнѣйшимъ отсутствіемъ любознательности. Въ одной монастырской хроникѣ, озаглавленной "Annales Casinates", на одной страницѣ разсказаны событія болѣе, чѣмъ за сто лѣтъ. Любопытнѣе всего, на что̀ монахъ обращаетъ вниманіе, какія событія считаетъ необходимымъ передать потомству. Подъ 931 г. онъ пишетъ: In hoc anno — renovatum est altare beati Benedicti (въ этомъ году былъ подновленъ алтарь св. Бенедикта). Послѣ этого монахъ-лѣтописецъ молчитъ цѣлыхъ семь лѣтъ, пока его не потрясаетъ до глубины дупии затменіе солнца; этому событію, въ которомъ онъ видитъ знаменіе близкой кончины міра, онъ удѣляетъ больше вниманія, чэмъ, напримёръ, изгнанію сарацинъ изъ Италіи.

Итакъ, съ одной стороны, полнъйшее безучастіе къ жизни, узкость интересовъ, отсутствіе дюбознательности, съ другой — невъжество, легковъріе, отсутствіе всякой критики и явная теологическая тенденція — вотъ отличительныя черты бытописанія въ первые въка послъ переселенія народовъ не только во Франціи, но и въ остальной Европъ. Но даже впослъдстви, когда сумма знаній увеличилась, когда при монастыряхъ были учреждены школы, въ которыхъ изучали классиковъ, характеръ хроникъ мало измёнился: онё, правда, писались лучшимъ латинскимъ языкомъ, но попрежнему были безучастны попрежнему наполнялись баснословными жизни, къ разсказами. Такъ, въ хроникъ, ложно приписываемой архіепископу Реймскому Турпину (Historia Caroli Magni et Rotholandi, XII в.), разсказывается, что походъ Карла Великаго на Испанію былъ предпринятъ по внушенію апостола Іакова, который во все время похода помогалъ Карлу Великому; по молитвъ императора стъны Пампелуны разсыпались въ прахъ, и войска Карла безпрепятственно вошли туда. О Магометъ разсказывалось, что первоначально онъ былъ католикъ, даже кардиналъ, и потому только сдёлался еретикомъ, что ему не удалось сдълаться папой. Одинъ лътописецъ серьезно увърялъ, что орденъ св. Михаила былъ учрежденъ самимъ архангеломъ Михаиломъ, другой, — что татары вышли прямоизъ Тартара, третій, — что съ твхъ поръ какъ турки утвердились въ Святой Землъ, у христіанскихъ дътей стало десятью зубами меньше.

Таково было состояніе исторической литературы въ средніе въка, когда занятіе ею составляло, такъ сказать, монополію духовенства. Клерикальные историки, въ родъ Монталамбера, восхищаются тъмъ благотворнымъ нравственнымъ воздъйствіемъ, которое оказывали монастырскія хроники на погруженныхъ въ варварство и преданныхъ своимъ страстямъ правителей; одна мысль о томъ, что всъ его дъянія будуть изобличены и преданы суду потомства какимъ-то неизвъстнымъ монахомъ, неръдко останавливала жестокаго короля или, по крайней мъръ, 38ставляла его быть осторожнёе. Это справедливо, но справедливо также и то, что неръдко лътописцы свивали вънки безсмертія людямъ жестокимъ и коварнымъ, если только они награждали ихъ монастыри богатыми вкладами, и, наоборотъ, предавали позору правителей действительно достойныхъ, если только они не хотъли преклонять колёни передъ Рамомъ. Такъ, напримёръ, кровавое обращение саксовъ въ христіанство было прославлено до небесъ многими лётописцами. Словомъ, пока монополія историческаго повъствованія находилась въ рукахъ оторваннаго отъ міра духовенства, неоткуда было ждать перемъны къ лучшему.

Но, къ счастью, подоспъла на помощь сама жизнь. Одно крупное событіе средневъковой жизни, крестовые походы, оказало громадное вліяніе на измѣненіе характера историческаго повъствованія. Крестовые походы, открывшіе новые горизонты для среднев кового челов чества, выдвинули на поприще бытописанія людей свътскихъ, которые участвовали въ нихъ въ качествѣ воиновъ. Люди эти приступали къ своей задачъ безъ всякой предвзятой цёли: имъ, просто, хотёлось передать соотечественникамъ все, что они видбли въ чужихъ странахъ новаго и интереснаго; подъ ихъ руками хроника превратилась изъ окрашеннаго теологической тенденціей сухого перечня событій въ живую картину быта и нравовъ народовъ Востока. Таковы записки о 4-мъ крестовомъ походъ В и льардуэна (XIII в.), таковы записки Жуанвиля о жизни Людовика Святого (XIV в.). Оба эти памятника открываютъ собою богатую литературу мемуаровъ, которыми такъ славится Франція. Вильардуэнъ описалъ событія

4-то крестоваго похода, въ которомъ самъ участвовалъ, или, точнье, исторію взятія Константинополя крестоносдами. Замътки Вильардуэна — это дневникъ человъка. 🗚 ла, писавшаго урывками, которому некогда было заботыся объ отдёлкё своего слога. Отсюда простота, сила и отрывочность его слога; описанія его всегда ясны и ярки, но кратки. Тёмъ не менёе, несмотря на всю сжалость и незатъйливость его разсказа, въ хроникъ Вильардуэна живо отражается феодально-рыцарская эпоха съ ея религіознымъ энтузіазмомъ, жаждой геройскихъ подвиговъ и положительнымъ отсутствіемъ всякой дисциплины. Совершенно другимъ характеромъ отличаются записки о Людовикѣ Святомъ Жуанвиля: это не только дневникъ воина, но и воспоминанія старика, любящаго наговориться вдоволь о любимомъ королѣ, въ которомъ онъ видълъ идеалъ христіанскаго монарха. Не довольствуясь своими личными воспоминаніями, Жуанвиль прибъгаетъ также къ различнымъ источникамъ, разсказамъ другихъ очевидцевъ, даже изръдка пользуется и письменными источниками. Такъ, напримъръ, у него есть глава, посвященная описанію политическаго состоянія Востока въ эпоху крестовыхъ походовъ. Очевидно, что для этой главы ему приходилось много читать, свёрять и пополнять одинъ источникъ другимъ, словомъ, производить работу настоящаго историка. Въ XIV въкъ во Франціи историческое изложение дълаеть еще шагъ впередъ въ лицъ Фруассара. Ни Вильардуэнъ, ни Жуанвиль не были историками по профессіи: они сдёлались историками случайно. Въ лицъ Фруассара мы впервые встръчаемся съ человъкомъ, для котораго исторія была цёлью жизни, который готовъ былъ на всякіе труды и изысканія, лишь бы добиться исторической истины.

Оставляя въ сторонъ религіозныя стихотворенія, проповъди, теологическую полемику и т. п. спеціальныя произведенія, необходимо сказать нъсколько словъ еще объ

Нраво тельн разска

одной литературной формѣ, которая сдѣлалась въ рукахъ духовенства могущественнымъ орудіемъ для проведенія въ общество его взглядовъ и идеаловъ, а именно - о нравоучительныхъ разсказахъ, которые на ряду съ легендами составляли любимое чтеніе средневъковой публики. Разсказы эти, заимствованные, главнымъ образомъ, съ Востока, проникали на Западъ либо черезъ Византію, либо черезъ посредство испанскихъ арабовъ и евреевъ. Проповъдники пользовались этими разсказами, какъ иллюстраціей для своихъ проповѣдей. Къ XII вѣку относится сборникъ такихъ разсказовъ, составленный крещенымъ испанскимъ евреемъ Петромъ Альфонсомъ и извъстный подъ именемъ "Disciplina Clericalis" (Поучение клирикама). Въ XIII въкъ нъкто Жакъ-де-Витри, епископъ и кардиналъ Римской церкви, составилъ цёлую книгу проповъдей со множествомъ такихъ иллюстрацій или "принъровъ" (exempla). Въ подобныхъ сборникахъ мы находимъ не мало разсказовъ, облетъвшихъ всю Европу и занесенныхъ къ намъ. Таково сказаніе о гордомъ царъ, который возмечталь, что онъ выше самаго неба, былъ за это низверженъ съ престода ангеломъ и только послъ продолжительнаго искуса и искренняго раскаянія снова водворенъ на престояв. Сказаніе это, очень распространенное въ средніе въка, было извъстно и у насъ, и Гаршинъ придалъ ему художественную обработку. Таковъ разсказъ объ ангелё и пустынникъ, мораль котораго состоить въ томъ, что человъкъ долженъ безпрекословно преклоняться передъ таинственными путями Провиденія. Разсказъ этотъ, легшій въ основу повёсти Вольтера "Задигъ", былъ передъланъ Л. Н. Толстымъ ("Чемъ люди живы")<sup>1</sup>). Такова, наконецъ, парабола объ "Истинномъ кольцъ", обработанная Боккаччьо въ "Дека-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Варшеръ. Исторія одного литературнаго сюжета ("Подъ знаменемъ науки". Юбилейный сборникъ въ честь Н.И. Стороженка. М. 1902.)

меронѣ", которой мастерски воспользовался Лессингъ въ »Натанѣ Мудромъ".

Большинство нравоучительныхъ разсказовъ — восточнаго, точнёе буддійскаго происхожденія; они привились къ ападнымъ литературамъ, потому что были проникнуты резрёніемъ къ міру и его благамъ, отреченіемъ отъ себя, состраданіемъ къ ближнему, словомъ, проповёдовали почти то же самое, что проповёдовало различными бутями католическое духовенство. Однимъ изъ самыхъ популярныхъ въ средніе вёка разсказовъ была восточная повёсть о Варлаамъ и Іосафатъ, заимствованная изъ легендарнаго житія Будды. Появившись первоначально на греческомъ языкѣ, она впослёдствіи обошла въ различныхъ передёлкахъ всю Европу, попала въ "Золотую Легенду" (XIII в.), дала матеріалъ для извёстнаго духовнаго стиха объ Іоасафъ-царевичѣ и, наконецъ, была внесена въ наши Четьи-Минеи.

Знаменитвйшимъ въ средніе въка сборникомъ благочестивыхъ разсказовъ былъ латинскій сборникъ, извъстный подъ именемъ "Gesta Romanorum" (Римскія дъянія, XIV в.). Примыкая по своему содержанію, заимствованному, по большей части, съ Востока, къ указаннымъ сборникамъ и отражая въ своихъ морализаціяхъ взгляды духовенства, сборникъ этотъ, бывшій однимъ изъ источниковъ средневъковыхъ "фабльо̀", можетъ служить естественнымъ переходомъ отъ литературы духовной къ литературъ свѣтской. Названіе его происходитъ отъ того, что въ его первую редакцію входили разсказы изъ римской исторіи, со временемъ совершенно потонувшіе въ массъ другихъ разсказовъ. Кто быль составителемъ сборника, неизвъстно, но, по всей въроятности, лицо духовное, явно преслёдовавшее цёли нравоучительныя. Это видно изъ того, что послѣ каждаго разсказа помъщена "морализація", въ которой разъясняется его нравоучительный смыслъ.

Познакомившись съ главными литературными формами,

созданными католическимъ духовенствомъ, посредствомъ которыхъ оно проводило въ жизнь свои воззрънія, свои идеалы, можно сдёлать слёдующій выводъ. Едва ли можно отрицать, что въ общемъ вліяніе католическаго духовенства на средневъковую культуру было благодътельно. Оно было единственнымъ представителемъ просвъщенія среди окружающаго мрака; оно было хранителемъ тъхъ слабыхъ остатковъ свътскихъ знаній, которые уцъльли въ произведеніяхъ влассическихъ писателей; среди варварства и нравственнаго одичанія оно было красноръчивымъ проводникомъ въ жизнь христіанскихъ началъ братолюбія и нравственнаго совершенства, хотя нужно сознаться, что послёднее понималось имъ односторонне и смѣшивалось съ аскетизмомъ.

Пособія для изученія литературныхь произведеній, возникшихь подъ вліяніемъ католичества: Кирпичниковъ (А.) Очерки изъ исторіи средневѣковой литературы. М. 1869 [гл. III -- образцы средневъковой драматической литературы; гл. IV - латинскіе сборники]. Розановъ (М.) Театральныя представления во Франции въ конци XV в. ("Книга для чтенія по исторіи Среднихъ вѣковъ", составленная подъ редакціей П. Г. Виноградова, т. П.) Буслаевъ (О.) Перехожія повѣсти ("Мои досуги" М. 1886, т. П.) Веселовскій (Александръ). Памятники литературы повъствовательной (§ 27 "Исторіи русской словесности" А. Галахова, т. І, 2-ое изд.).

## II. Феодально-рыцарская литература.

)ставные лементы ціональности.

Переходя въ обозрѣнію литературныхъ формъ, созданинцузской ныхъ другимъ культурнымъ факторомъ – Феодализмомъ и его идеализаціей въ рыцарствъ, нужно сказать нъсколько словъ о твхъ новыхъ народностяхъ, на почвъ которыхъ развились эти новые культурные факторы. Первое мъсто принадлежитъ народности французской. Въ составъ ея вошло четыре элемента: 1) иберійскій, 2) кельтскій или галльскій, 3) римскій и 4) германскій (франкскій). Первобытными обитателями Галліи были

иберы и кельты, изъ которыхъ первые занимали южную часть Галліи, а послёдніе — среднюю и сёверную; гранидей между ними была ръка Гаронна. По словамъ Юлія Цезаря, иберы и кельты отличались другь оть друга не то лько по языку, но также по учрежденіямъ и законодательству. За нёсколько десятковъ лётъ до Р. Хр. Галлія была покорена римлянами, которые своей мудрой политикой сумъли сдълать это пріобрътеніе прочнымъ. Покоритель Галліи Юлій Цезарь не посягнуль на учрежденія Галліи, не преслёдовалъ имёвшихъ громадное значеніе жрецовъ, или друидовъ, но, разсчитывая на свойственныя галламъ тщеславіе и жажду отличій, онъ объщалъ тъмъ изъ нихъ, которые будутъ върны римлянамъ, римское гражданство со всёми вытекающими отсюда почестями и привилегіями. Еще болѣе способствовалъ сближенію галловъ съ Римомъ Августъ, который ослёпилъ ихъ блескомъ римской цивилизаціи, проводилъ по всей странѣ преврасныя торговыя дороги, воздвигалъ въ городахъ великолъпныя зданія, школы, бани, театры и т. п. Той же политики держались и преемники Августа, напримёръ, Клавдій, который, однако, уже дъйствовалъ смълъе: пре-• слъдовалъ друидовъ и запретилъ человъческія жертвоприношенія. Дѣло романизаціи шло такъ успѣшно, что уже въ IV столѣтіи галлы превратились въ галло-римлянъ. Классическіе писатели, не разъ посёщавшіе Галлію, оставили намъ весьма обстоятельную характеристику ся обитателей. Характеристической чертой галловъ Цезарь и Страбонъ считають ихъ необыкновенниую впечатлительность. По словамъ Страбона, всякій, кто только захочетъ, можетъ возбудить и воодушевить галловъ, и тогда они готовы па всякую опасность. Кромъ того Цезарь отмъчаетъ еще одну характерную черту галльскаго племени -- это врожденная наклонность ко всякимъ перемѣнамъ; по словамъ Цезаря, они всегда novis rebus student. Далъе Цезарь утверждаеть, что при необыкновенной быстротъ

Стороженко.

3

и легкомысліи своихъ ръшеній галлы лишены всякой выдержки: при первой неудачь они падають духомъ и предаются постыдному унынію. Всъ древніе писатели, имъвшіе случай наблюдать галловъ, въ одинъ голосъ свидътельствуютъ, что они – народъ воинственный, что они готовы сражаться не столько изъ-за выгоды, сколько ради военной славы. Если мы прибавимъ къ этому слова Страбона, что галлы соединяють въ себъ тщеславіе съ любовью къ нарядамъ, что они любятъ яркія краски, блестящія одежды, и слова Катона, подтверждаемыя Цезаремъ, что они имъютъ пристрастіе къ живой и остроумной рѣчи, къ замысловатымъ bons mots, то мы будемъ имъть довольно цъльную характеристику галловъ. Приноминая эту характеристику, Токвиль удивляется неизмънности національнаго характера французовъ, которыхъ уже можно узнать въ разсказахъ Цезаря о галлахъ. Несмотря на то, что физіологическій типь француза далеко отстоить отъ кельтскаго типа, основныя черты нравственной физіономіи французовъ остались тѣ же, что и у древнихъ галловъ. Въ особенности это нужно сказать чобъ одной крупной чертъ, составляющей основной фонъ національнаго характера какъ галловъ, такъ и францу-Эта черта — глубокій идеализмъ, который про-30въ. является и въ жаждъ славы, и въ чувствв человвческой

солидарности, въ силу которой галлы, по свидётельству Страбона, сражались за обиду, нанесенную сосёду, какъ за свою собственную, и, наконецъ, въ ихъ способности добровольно подчиняться представителямъ силы нравственной: друидамъ — въ галльскомъ періодѣ, католическому духовенству — въ средніе вѣка, философамъ и теоретикамъ — въ новое время.

Германскій элементь первоначально проникаеть въ Галлію тонкими струлми, но въ V вёкё разливается по ней широкими потоками, подчиняеть ее себё и въ свою очередь распускается въ массё туземнаго населенія,

подвергаясь вліянію болёе сильной галло-римской культуры. Древнъйшее упоминание о германцахъ на территоріи Рима мы находимъ у писателей, описавшихъ нашествіе кимвровъ и тевтоновъ. Эти варвары поразили римлянъ своею страшною наружностью, храбростью и суровыми чертами быта. Отброшенные Маріемъ за Альпы, КИМВРЫ СКРЫЛИСЬ ВЪ СВОИХЪ ЛВСАХЪ И СЪ ТВХЪ ПОРЪ О нихъ не было ничего слышно. Позднѣе, когда римляне начали наступательное движение и подъ предводитель-«ствомъ Юлія Цезаря стали вторгаться въ Германію, имъ пришлось познакомиться и съ другими германскими племенами. Дело завоеванія Германіи, начатое Цезаремъ, -было продолжаемо полководцами Августа, которые не только утвердились на той сторонъ Рейна, но проникли -звглубь страны, основывая укрёпленные лагери, проводя дороги и т. д. Успъхамъ римскаго оружія не мало спо--собствовала мудрая политика, приведшая къ такимъ -блестящимъ результатамъ въ Галліи. Разсчитывая на -обаяніе римской культуры на варваровъ, римляне награждали преданныхъ имъ германцевъ правами римскаго гражданства, воспитывали ихъ дътей въ Римъ, основывали въ самой Германіи школы и т. д. Долго терпъли терманцы, но, наконецъ, эти мъры, систематически направленныя къ вытравленію ихъ народности, произвели страшный взрывъ. Германское племя херусковъ подъ предводительствомъ Арминія напало на три римскіе легіона и истребило ихъ въ знаменитой битвъ въ Тевтобургскомъ лъсу. Это пораженіе имѣло большое вліяніе дальнъйшія отношенія римлянъ къ германцамъ. на Наученные горькимъ опытомъ, римляне не помышляли уже о покореніи всей страны, а предпочитали держаться на окраинахъ, перейдя такимъ образомъ изъ наступательнаго положенія въ оборонительное.

При такомъ положеніи дёла для римлянъ въ высшей степени было важно имёть точныя свёдёнія о числё,

3\*

положении, нравахъ и обычаяхъ германцевъ. Этимъ потребностямъ удовлетворилъ Тацить въ своемъ сочинения о Германія. Описывая враговъ своего отечества, знаменитый историкъ относится къ нимъ не только безъ національныхъ предразсудковъ, но даже съ сочувствіемъ. Руководясь его описаніемъ, мы можемъ представить себѣвесьма ясно физическую и правственную физіономіюпервобытныхъ германцевъ. Это были люди высокаго роста, стройнаго и кръпкаго сложенія, съ голубыми глазами и свътлыми волосами. Они были до безумів: храбры въ битвъ, бъщены въ своемъ натискъ, но имъ, какъ и галламъ, недоставало выдержки. Война былаединственнымъ ихъ занятіемъ; внъ войны они не знали, что съ собою дълать, и предавались обжорству и лёни: или азартной игръ, въ которой искали тъхъ сильныхъощущеній, которыя давала имъ война. Питались они. сыромъ, хлъбомъ и дичью; любимымъ ихъ напиткомъ былъ перебродившій до нёкотораго сходства съ виномъ-(in quandam similitudinem vini corruptus) ячменный сокъ, въ которомъ нетрудно узнать нёмецкое пиво. Нравы ихъ были строги и цвломудренны, нарушения супружеской върности были ръдки и наказывались весьма строго. Отношенія людей другъ въ другу отличались честностью, которая поддерживалась не столько законами, сколько добрыми нравами. Нарушить данное слово считалось у нихъ верхомъ гнусности. Во главъ ихъ въ военное время стоялъ дружинный вождь, избираемый въ этозваніе за личную доблесть. Связь дружинниковъ съ вождемъ основывалась на нравственныхъ началахъ, на преклоненіи ихъ передъ его доблестью. Когда дёло доходило до боя, то для вождя считалось стыдомъ, если кто-. лпбо изъ дружинниковъ превзойдетъ его храбростью въ битвѣ; бросить вождя въ схваткѣ и возвратиться живымъ изъ битвы, въ которой онъ палъ, считалось безчестіемъ на всю жизнь. Такимъ образомъ, идеальное чувство

чести было у древнихъ германцевъ однимъ изъ главныхъ стимуловъ храбрости. Какъ у народа храбраго, оружіе у древнихъ германцевъ пользовалось большимъ почетомъ, и право ношенія его было большой наградой для юноши. Не мало поразилъ Тацита взглядъ германцевъ на женлцину, которые сумъли оцънить въ ней силу нравственную и видъли въ ней нъчто божественное.

Уже начиная со II въка до Р. Х. различные народы терманскаго происхожденія переходили Рейнъ, вторгались въ Галлію и, частію, селились тамъ, частію, были прогоняемы обратно. Чтобы обезопасить свои границы отъ Этихъ постоянныхъ вторженій, римляне учредили кордонныя линіи первоначально изъ римскихъ легіоновъ, а впослъдствіи изъ самихъ варваровъ (foederati). За содержаніе кордона эти foederati получали жалованье отъ римскаго правительства. До V въка вторжение германскихъ племенъ въ Галлію совершалось небольшими отрядами, но въ V въкъ, вслъдствіе великаго переселенія народовъ, кордонная линія была прорвана, и варварское нашествіе разлилось по Галліи широкимъ потожомъ; одинъ за однимъ проходили черезъ Галлію различные народы германскаго происхожденія: алеманны, свевы, явандалы и франки. Послёдніе разбили римскаго намъстника и покорили Галлію. Вторженіе франковъ въ Галлію не было въ собственномъ смыслъ слова завоеваніемъ, ибо франки воевали не съ жителями Галліи, а съ римскими войсками. Съ другой стороны, побъжденные франками галло-римляне не считали себя покоренными и обиженными, ибо положение ихъ измѣнилось очень мало. Вторгнувшись въ Галлію, франки захватили земли, принадлежавшія императорскому фиску, оставивъ кореннымъ жителямъ ихъ земли, учрежденія и свободу. Да и не могло быть иначе, ибо горсть германцевъ, не превышавшая во всякомъ случав 100.000, непремвно должна была распуститься въ нёсколькихъ милліонахъ туземнаго

населенія и невольно поддаться вліянію болте высокой культуры. Конечно, и германцы съ своей стороны должные были оказать вліяніе на галловъ, вливъ въ жилы галлоримскаго населенія свою свѣжую и здоровую кровь. Но этого мало: побъдители не замедлили оказать вліяніе и на вравственный характеръ побъжденныхъ. Германцы были во всякомъ случат гораздо воинствените галлоримлянъ; они любили войну, носили постоянно оружіе, въ нихъ было сильно развито чувство воинской чести, идеальная преданность вождю и культь оружія, опоясываніе которымъ происходило съ большою торжественностью. Съ понятіемъ о чести стоялъ въ тёсной связи и вопросъ объ удовлетворени нарушенной чести путемъ поединка. Далъе, они привили галламъ свойственную имъ страсть къ приключеніямъ и тотъ культь красоты и женщины, которымъ впослёдствіи отличалось французское рыцарство. Нѣкоторыя изъ этихъ чертъ мы уже встрѣчаемъ въ древнъйшихъ памятникахъ французскаго эпоса. Въ центръ французскихъ эпическихъ сказаній стоитъ вся изпосъ. грандіозная личность Карла Великаго, побъдителя лангобардовъ и саксовъ и творца національнаго величія

тарофран-

Франціи. Эта великая личность до того поразила воображеніе современниковъ, что еще при жизни его о немъ стали возникать легенды, а послѣ смерти онъ сдѣлался идеаломъ христіанскаго моварха и центральнымъ пунктомъ, вокругъ котораго стали слагаться героическія саги объ его сподвижникахъ.

Французскій ученый Гастонъ Парисъ отмъчаеть въ развити старофранцузскаго эпоса четыре періода: 1) Под*иотовительный*, заканчивающійся X въкомъ. Въ этомъ періодѣ слагались сказанія о Меровингахъ, Хлодвигѣ, Клотаръ, Карлъ Великомъ, слагались былины или кантилены объ ихъ подвигахъ, тъ carmina antiquissima, которыя, по свидътельству Эгингарта, Карлъ Великій вельлъ записать, чтобы спасти отъ забвенія. 2) Во вто-

ромз періодъ, обнимающемъ собою, примърно, XI въкъ, изъ этихъ былинъ образуются уже болѣе или менѣе цъльныя произведенія, такъ называемыя Chansons de geste (отъ латинск. gesta); таковы поэмы, въ основъ которыхъ лежатъ историческіе подвиги героевъ. Сюда относятся "Chanson de Roland" и другія поэмы, напр. "Le roi Louis", "Le pélérinage de Charlemagne" и др., въ которыхъ идеализируется личность Карла Великаго, какъ національнаго вождя Франціи въ битвахъ съ саксами, маврами, лангобардами. Въ виду того, что всъ эти поэмы группируются вокругъ грандіозной личности Карла Великаго, французские ученые называють всю совокупность ихъ "Царственной эпопей" (Epopée royale). 3) Третій періодъ французскаго эпоса, обнимающій собою, приблизительно, весь XII вѣкъ, возникъ уже на почвѣ развившихся феодальныхъ отношеній. Циклъ поэмъ, къ нему относящихся, названъ Гастономъ Парисомъ "Ероpée féodale", потому что основной сюжетъ ихъ — борьба Карла Великаго съ непокорными вассалами, а этихъ послёднихъ — другъ съ другомъ. Главными героями этого цикла являются: Ожье, Рено-де-Монтобанъ, Рауль-де-Камбре и др. И, наконецъ, 4) къ четвертому періоду, простирающемуся, приблизительно, до половины XIV въка, относится множество передълокъ прежнихъ поэмъ, --передблокъ, имбющихъ циклическій характеръ, ибо къ нимъ прибавлены цёлые отдёлы о предкахъ героя, исторіи его дітства и т. д. Составители этихъ поэмъ пользуются также письменными источниками — фактъ, свидътельствующій о томъ, что эпаческій періодъ жизни народа уже окончился и что поэть смотрить на свою задачу, какъ литераторъ, искусственно стараясь войти въ прежнее эпическое настроеніе, что ему, конечно, очень ръдко удавалось. Кромъ этихъ цикловъ есть еще нъсколько цикловъ, приноровленныхъ къ извъстной эпохъ или извъстной мѣстности. Таковъ, напримѣръ, циклъ крестовыхъ по-

ходовъ, южный циклъ Гильома Оранжскаго и др. Число Chansons de geste доходитъ до 80. Такое общирное развитіе эпическаго творчества требовало для своего осуществленія особаго сословія пъвцовъ. Они назывались "труверами" (отъ trouver — изобрътать) и "жонглерами" (латинское joculatores). Обыкновенно полагаютъ, что труверы были слагателями, а жонглеры — исполнителями, но это различіе не всегда строго соблюдалось, и было не мало лицъ, которыя были въ одно и то же время и слагателями, и исполнителями ими же созданныхъ поэмъ.

Древнъйшимъ и лучшимъ памятникомъ старофранцузскаго эпоса является "Писнь о Роланди" (XI в.). Историческую основу поэмы составляеть походь Карла Великаго въ Испанію, окончившійся несчастной битвой въ Ронсевальскомъ ущельъ, гдъ погибъ весь аріергардъ карлова войска. Объ этомъ событіи лётописи разсказываютъ слёдующее: въ 777 году явились къ Карлу Великому въ Падерборнъ два арабскихъ эмира изъ Испаніи и просили его заступничества отъ нападенія калифа Абдурахмана, вторгнувшагося изъ Африки и тёснившаго ихъ. Карлъ объщалъ имъ помощь, но въ сущности предпринялъ походъ съ цѣлью распространенія въ Испаніи христіанства. Покоривъ нѣсколько городовъ, между прочимъ Пампелуну, Карлъ Великій возвращался домой чрезъ узкіе Пиренейскіе проходы; армія его прошла благополучно, но аріергардъ былъ застигнутъ въ горномъ проходъ въроломными басками (Vascones) и истребленъ весь. Въ этой битвъ погибли Eggihardus, королевскій стольникъ, Anselmus и Hruodlandus, Britanniae limitis praefectus. Отомстить за это поражение было невозможно, ибо баски скрылись въ горныхъ ущельяхъ. Вотъ сухой лѣтописный скелетъ "Пѣсни о Роландѣ". Сравненіе его съ поэмой важно для выясненія пріемовъ эпическаго творчества. Такъ какъ легенда о Роландъ образовалась въ эпоху сильной вражды между магометанами и христіанами, предшествовавшей крестовымъ

походамъ, то народная фантазія начала съ того, что замънила басковъ-христіанъ сарацинами, а затъмъ представила гибель христіанъ какъ результать измёны Ганелона, личнаго врага Роланда. Равнымъ образомъ религіозное чувство и національное самолюбіе французовъ не могло помириться съ мыслію, что баски такъ разбъжались, что имъ нельзя было отомстить. И вотъ, является сказаніе о возвращеніи Карла Великаго въ Испанію, взятіи Сарагоссы и поголовномъ крещении сарацинъ. Такому же превращению подверглась и личность главнаго героя поэмы. Мы видимъ, что въ лътописномъ разсказъ въ ряду погибшихъ вождей Роландъ занимаетъ только третье мъсто и упоминается послъ Эггигарда и Ансельма, но эти послёдніе совсёмъ забыты поэмой, по всей вёроятности, потому, что о нихъ не сохранилось никакихъ пъсенъ, тогда какъ о Роландъ его боевые товарищи сложили пъсни, благодаря которымъ онъ сдълался главнымъ героемъ Франціи. Хотя въ эпоху Ронсевальской битвы Карлу Великому было не более 36 леть, но народная фантазія, чтобы придать ему болье величественный видъ, изобразила его такимъ, какимъ онъ былъ въ послёдніе годы своей жизни: съ длинною развёвающеюся по вътру съдой бородой. Въ силу тъхъ же побужденій легенда, а за ней и поэма, окружають личность Карла Великаго священнымъ ореоломъ: разсказываютъ, что по его молитвъ Богъ творилъ чудеса, посылалъ къ нему на помощь архангела Гавріила и т. д.

Подобно всёмъ эпическимъ цёлымъ "Пёсня о Роландё" вводитъ насъ прямо in medias res: "Карлъ, нашъ великій императоръ, уже цёлыя 7 лётъ находится въ Испаніи; ни одна крёпость не устояла противъ него, онъ покорилъ всё города, за исключениемъ Сарагоссы, гдё царствуетъ Марсиль, не признающій истиннаго Бога и служащій Аполлону и Магомету; не спасется онъ отъ бёды". Затёмъ слёдуетъ описаніе воепнаго совёта, созваннаго

Марсилемъ съ цёлью придумать средства избавиться отъ нашествія Карла. По совъту хитраго Бланкандрина рвшено отправить къ Карлу посольство, съ изъявленіемъ покорности и богатыми подарками. Послъ этого сцена дъйствія переносится въ лагерь Карла Великаго подъ Кордовой. Подъ твнью громадной сосны сидить императоръ, окруженный своими перами; туть и Роландъ, его племянникъ, и Оливье, и архіепископъ Турпинъ и др. Сарацинскіе послы подъёзжають къ Карлу на своихъ бёлыхъ мулахъ съ оливковыми вётвями въ рукахъ. Бланкандринъ выступаетъ впередъ и объясняетъ цъль посольства. Едва только Карлъ успълъ собрать совътъ изъ своихъ перовъ, какъ въ средъ ихъ начинаютъ образовываться двъ партія: партія войны съ Роландомъ во главъ и партія мира, во главъ которой стоитъ врагъ Роданда Ганелонъ. Партія мира восторжествовала, потому что французамъ уже стала надоъдать война, и въ этой партіи пристаетъ и самъ Карлъ. Остается рѣшить, кого послать къ Марсилю для переговоровъ о миръ. Выборъ Карла падаетъ на Ганелона, которому императоръ.вручзетъ символическіе знаки своего полномочія: жезль в пэрчатку. Ганедонъ удаляется, догоняетъ сарацинскихъ пословъ и предлагаетъ союзъ на жизнь и смерть, чтобы погубить Роданда. Марсиль съ радостью принимаетъ предложение Ганелона, и они вмъстъ составляютъ планъ нападенія на французовъ. Ганелонъ увѣряетъ, что всего лучше напасть на Роланда, когда онъ будетъ предводительствовать apieprapдомъ войскъ, удаляющихся изъ Испанія. Все такъ устраивается, какъ объщалъ Ганелонъ. По совъту Ганелона Карлъ самъ отправляется впередъ, а Роландъ съ 12-ю перами назначается въ аріергардъ. При звукахъ трубъ и роговъ армія Карла двигается впередъ. Но Карлъ не веселъ: его томятъ предчувствія и страшные сны. Лишь только аріергардъ вступилъ въ ущелье Ронсево, какъ на него со всъхъ сторонъ обру-

пиваются сарацины. Оливье видитъ бъду и проситъ Роланда затрубить въ свой рогъ, чтобы дать знать Карлу объ опасномъ положения аріергарда, но храбрый до безумія Родандъ отказывается звать на помощь, и только тогда, когда вокругъ него одинъ за другимъ валятся перы, онъ ръшается, наконецъ, затрубить въ свой рогъ и трубитъ съ такой силой, что кровь льетъ у него изъ ушей. Услышавъ эти отчаянные звуки, Карлъ тотчасъ велитъ войскамъ возвратиться назадъ, но уже поздно. Воть падаеть пораженный на смерть Оливье; сцена прощанія Роланда съ своимъ другомъ одна изълучшихъ въ поэмъ. Вслъдъ за Оливье падаеть Турпинъ; остается одинъ Роландъ. Хотя онъ не раненъ, но чувствуетъ страшный упадокъ силь, чувствуеть, что смерть его близка. Не желая, чтобы его знаменитый мечъ Дюрандаль достался въ руки невърныхъ, Роландъ пробуетъ разбить его вдребезги о скалу, но тщетно; тогда Роландъ раньше, чёмъ ударить его во второй разъ, начинаетъ прощаться со своимъ мечомъ, говоритъ надъ нимъ эпическія причитанія, называетъ его свётлымъ, блестящимъ, святымъ. "О, Дюрандаль, — восклицаеть онъ, — не подобаеть владъть тобой язычникамъ". Съ этими словами онъ хотвлъ еще разъ ударить имъ о скалу, но рука его не поднялась; смертельный холодъ пробъжалъ по его жиламъ, и онъ, обезсиленный, упалъ на землю; но, умирая, онъ повернулъ голову къ Испаніи, чтобы Карлъ и все войско сказали, что онъ умеръ побъдителемъ. Остановившись слишкомъ подробно на смерти любимаго героя, пъвецъ затъмъ разсказываетъ, какъ Карлъ жестоко отомстилъ сарацинамъ за смерть Роланда, разбилъ ихъ на голову, взялъ Сарагоссу и устроилъ общую купель для всего сарацинскаго народа. Обративъ въ христіанство болѣе 100.000 человѣкъ, Карлъ возвратился въ Аахенъ. Но тутъ еще есть одинъ прелестный эпизодъ — свиданіе Карла Великаго съ Одой, невъстой Роланда. На вопросъ ея, гдъ Роландъ, Карлъ

началь рвать свою сёдую бороду и сталь предлагать ей замёнить Роланда своимъ собственнымъ сыномъ. "Странныя ты говоришь рёчи, — отвёчала ему Ода, — не угодно ни Господу Богу, ни святымъ Его, чтобы я пережила Роланда", — и съ этими словами она пала бездыханною къ ногамъ Карла. Затёмъ слёдуетъ судъ надъ измённикомъ Ганелономъ, котораго присуждаютъ къ смертной казни. Въ ночь, слёдовавшую за казнью Ганелона, Карлу является во снё архангелъ Гавріилъ, который велитъ ему собрать большое войско и итти въ Сирію на помощь угнетеннымъ христіанамъ. Этимъ приказаніемъ и оканчивается поэма.

"Пъснь о Роландъ" есть изображение феодальной эпохи, непосредственно предшествовавшей рыцарству и крестовымъ походамъ. Задачи жизни разсматривались тогда только съ точки зрѣнія двухъ великихъ идей, наполнявшихъ собою всъ благородныя сердца той эпохи, - борьбы съ невърными и преданности императору, какъ феодальному сюзерену. Во главъ христіанства стоитъ Франція, представителемъ которой, равно какъ и интересовъ всего христіанства, является Карлъ Великій. Поэтому беззавътная преданность вождю христіанства — первое качество всякаго героя этой эпохи. "Для своего государя, говоритъ Роландъ товарищамъ передъ битвой, - нужно сносить все: и холодъ, и зной, и отдать свою кровь по каплъ". Нравственную силу въ борьбъ съ сарацинами придавала французамъ увъренность, что правда на ихъ сторонв. "Французы мужественны, — говорить Роландъ въ той же рвчи, -- они будутъ сражаться храбро. Язычники — трусы, потому что они неправы. Клянусь вамъ, они заранѣе обречены смерти". Главное эстетическое достоинство поэмы — это ея необыкновенная простота и строгость эпическаго стиля; въ ней нѣтъ никакой сантиментальности, никакихъ претензій на эффектъ. .Характеры очерчены яркими и рёзкими чертами; это

натуры цёльныя, проникнутыя одной идеей, ради которой они готовы жертвовать жизнью. Гастонъ Парисъ замъчаетъ, что въ герояхъ "Пъсни о Роландъ" мало общечеловъческаго элемента, что все здъсь носить на себъ узкій феодальный отпечатокъ. Это справедливо, но именно это свойство и служитъ доказательствомъ древности поэмы. Универсальность — явленіе, свойственное уже позднъйшей эпохъ; это, скоръе, плодъ рефлекси, чъмъ непосредственнаго, наивнаго вдохновенія. Только одинъ Гомеръ сумълъ быть универсальнымъ, не выходя изъ рамокъ первобытной эпохи греческой жизни. Кромъ беззавётной преданности императору, два чувства наполняютъ собой грудь героевъ "Пъсни о Роландъ" чувство дружбы, или побратимства, и чувство воинской чести. Оливье любитъ Роланда столько же, сколько родину и императора, онъ не хочетъ умереть, не простившись съ своимъ другомъ и братомъ. Роландъ, умирая, вспоминаеть о Франціи, объ императоръ, о своемъ другъ Оливье, но ни разу не вспоминаеть о своей невъсть Одъ, которая не пережила его смерти. Очевидно, что нѣжное чувство къ женщинъ, характерная черта рыцарства, не входило еще въ идеалъ героя. Но если горизонтъ сочув-Ствія героевъ узокъ, если въ нихъ элементъ феодальный Заслоняеть собою элементь общечеловъческий, то нельзя сказать, чтобы составитель "Песни о Роланде" быль не состояния понять и оцёнить общечеловёческихъ въ чувствъ. Напротивъ того, его чуткое сердце откликается жла все поэтическое въ человъческой жизни, будь это любовь къ родинъ, безумная отвага героя или нъжное чувство женщины.

Древнъйшее свидътельство о поэтическомъ творчествъ древнені теревнихъ германцевъ мы встръчаемъ у Тацита, который меции эпос оворитъ, что у германцевъ существовали воинственныя тъсни, которыми они себя одушевляли передъ битвой. Тъ этихъ пъсняхъ они воспъвали подвиги своихъ націо-

нальныхъ героевъ: Арминія и др. Одно великое событіе дало сильный толчокъ развитію національно эпическаго творчества древнихъ германцевъ --- это переселение народовъ. Колоссальная личность Аттилы до того поразила народную фантазію, что съ нею связали массу сказаній о другихъ герояхъ, напр., Зигоридъ, Дитрихъ Бернскомъ и др. Древнъйшій изъ дошедшихъ до насъ памятниковъ древнегерманскаго эпоса — это отрывокъ изъ былины о Гильдебрандт и Гадубрандт, относящійся, по меньшей мъръ, къ VIII въку. Убъгая отъ Одоакра, нъмецкій народный герой Дитрихъ Бернскій (Теодорихъ Великій) нашель себъ убъжище при дворъ Аттилы. Его сопровождаетъ его върный витязь и воспитатель Гильдебрандъ, оставившій на родинъ жену и малолътняго сына. Послъ тридцатилътняго отсутствія Дитрихъ въ сопровожденіи Гильдебранда возвращается въ Германію съ цёлью отвоевать свое царство. Между тёмъ сынъ Гильдебранда, Гадубрандъ, уже выросъ, сдълался храбрымъ воиномъ, и ему поручено защищать границы отъ вторженія непріятеля. Туть-то и происходить единоборство отца съ сыномъ. Описаніе этого единоборства и ръчи, которыми обмъниваются противники, и составляютъ содержаніе былины, конецъ которой не дошелъ до насъ. Гервинусъ восхищается художественной простотой и эпическимъ спокойствіемъ этого интереснаго памятника, отъ котораго въетъ буйной отвагой и героическимъ духомъ первобытныхъ временъ. Былина о Гильдебрандъ и Гадубрандъ доказываетъ, что уже въ VIII въкъ эпическое творчество древнихъ германцевъ находилось на высокой ступени развитія.

Древнъйшимъ памятникомъ народно-эпическаго творчества древнихъ германцевъ служитъ, кромъ того, англосаксонская поэма "Беовулъфъ", относящаяся тоже къ VIII—IX вв. Англо-саксы были народъ германскаго племени, жившій на нижней Эльбъ и переселившійся въ IV въкъ въ Англію. Они принесли съ собою преданіе о своемъ народномъ героъ Беовъ или Беовульоъ, которое уже на англійской почвъ было обработано въ цълую поэму. Основной мотивъ поэмы составляетъ сага о побъдъ богатыря Беовульоа надъ морскимъ чудовищемъ Гренделемъ и огнедышащимъ дракономъ. Въ послъдней битвъ онъ и погибаетъ.

Отъ Беовульфа до Нибелунговъ въ продолжение нъсколькихъ столётій мы не встрёчаемъ ни одного памятника германскаго народно-эпическаго творчества, который имълъ бы видъ эпическаго цълаго. Поэма "Нибелинии" переноситъ насъ въ эпоху переселенія народовъ, суровые нравы которой, смягченные христіанствомъ и облагороженные рыцарствомъ, описаны съ поразительной силой. Она относится къ XII въку. Въ основъ "Нибелунговъ" лежитъ сага объ отношении героя Зигорида къ прекрасной валькиріи Брунгильдъ. Вотъ краткое содержаніе поэмы. Въ городъ Вормсь, занятомъ племенемъ бургундовъ, растетъ прекрасная Кримгильда. Она живеть у своихъ братьевъ: Гунтера, Гернота и Гизельхера, которые правять бургундами. Слава о красотв Кримгильды достигаетъ города Сантена, гдъ царствуеть король франковъ Зигмундъ. Сынъ его Зигфридъ, славный своими подвигами, ръшается попытать счастья и, взявши съ собою нёсколько витязей, подъёзжаетъ къ Вормсу. Жениху предшествуетъ громкая слава. Вассаль бургундскихь королей Гагень разсказываеть, что это тотъ самый Зигоридъ, который гдъ-то на съверъ овладълъ сокровищами Нибелунговъ, убилъ дракона, и, выкупавшись въ его крови, сдълался неуязвимымъ. Увидя Зигорида на турниръ, Кримгильда была такъ поражена его красотой, силой и ловкостью, что долго не могла отвести отъ него глазъ. Во время пребыванія Зигорида въ Вормсв на бургундовъ напали саксы и датчане, но Зигоридъ отражаетъ нашествіе, раз-

биваетъ обоихъ королей, одного изъ нихъ даже беретъ въ плёнъ и съ торжествомъ возвращается въ Вормсъ. Въ тотъ день Зигоридъ впервые увидблъ Кримгильду; она стала горячо благодарить его 3a помощь, на что Зигоридъ отвътилъ, что все это онъ сдълалъ изъ любви къ ней. Гунтеръ объщалъ Зигориду руку сестры, ссли онъ ему поможеть въ одномъ опасномъ предпріятія. Предприятие это было сватовство Гунтера за съверную красавицу Брунгильду, которая соглашалась выйти замужъ только за того, кто побъдитъ ее въ состязаніяхъ силы и ловкости. Съ помощью шапки-невидимки Зигоридъ помогаетъ Гунтеру, который и получаетъ руку Брунгильды въ то время, какъ Зигоридъ женится на Кримгильдв. Проходить цёлыхъ десять лёть, и объ парочки живуть въ счастіи и радости, и это продолжалось бы долго, если бы не зависть Брунгильды, которая не могла примириться съ мыслію, что такой герой, какъ Зигоридъ, достался не ей, а Кримгильдъ. Однажды Кримгильда стала восхвалять Зигорида, не подозръвая, какую рану она этимъ наноситъ Брунгильдъ. "Посмотри, — сказала Кримгильда, — какъ мой Зигоридъ красуется среди другихъ героевъ — словно мъсяцъ между звъздами". — "Да, но онъ все-таки не болѣе, какъ вассалъ моего мужа", -- отвѣчала Брунгильда. Видя, что ея мужа хотять унизить, Кримгильда мгновенно превращается въ тигрицу. "А, если такъ, то знай, что завтра я пойду къ объднъ передъ тобой". И она это дёлаетъ, а когда Брунгильда хочетъ загородить дорогу Кримгильдъ, послъдняя говорить ей съ презрѣніемъ: "Прочь съ дороги, наложница моего мужа! Развѣ мнѣ неизвѣстно, что Зигоридъ покорилъ тебя для Гунтера?" Затёмъ она показываетъ Брунгильдѣ кольцо и поясъ, взятые у нея Зигоридомъ, и послъдняя принуждена замолчать. Туть вмёшивается въ дёло Гагенъ. Онъ служитъ Брунгильдъ, какъ вассалъ своему сюзерену. Видя ея слезы, Гагенъ ръшается отмстить

за нихъ и предлагаетъ свои услуги Брунгильдъ. Та соглашается и благодарить. Гагенъ распускаеть слухъ о новомъ нашествіи датчанъ. Простодушный Зигоридъ вновь предлагаетъ свои услуги. Гагенъ проситъ Кримгильду отпустить мужа и увъряетъ, что онъ самъ будетъ слёдить за Зигоридомъ въ сраженіи. По совъту Гагена, Кримгильда вышиваетъ крестъ на томъ мъств, гдъ Зигфридъ уязвимъ, и умоляетъ Гагена охранять въ сражении это мъсто. Гагенъ объщаетъ, но на охотъ самъ поражаеть Зигорида въ ту минуту, когда Зигоридъ, наклонивпись, пилъ воду изъ ручья. Зигоридъ умираетъ, а Гагенъ велить ночью отнести его трупъ въ Вормсъ и положить передъ дверью Кримгильды. Утромъ она идетъ въ церковь и чуть не наступаеть на охладъвшій трупъ супруга. Она оглашаетъ воздухъ криками и громко обвиняетъ брата въ убійствъ. Тотъ оправдывается и соглашается на предложенный Кримгильдою божій судъ. Всё рыцари, начиная съ самого Гунтера, подходять поочередно къ трупу Зигорида. При приближеніи Гагена, раны Зигорида раскрываются, и изъ нихъ струится кровь — явный знакъ, что онъ убійца. Кримгильда затаиваеть въ душт месть и ждеть только случая, чтобы привести въ исполнение свои кровавые замыслы. Случай этотъ представляется, когда она выходить замужъ за короля гунновъ Этцеля (Аттила). По прошествіи 13 лётъ, она приглашаетъ къ себъ всъхъ своихъ родныхъ, въ томъ числъ и Гагена, и умерщвляетъ ихъ, и сама, въ свою очередь, падаетъ отъ руки стараго рыцаря Гильдебранда.

Изучая поэму о "Нибелунгахъ", невольно сравниваешь ее съ величайшимъ произведеніемъ оранцузскаго эпическаго творчества — съ "Пѣснью о Роландѣ". Обѣ поэмы принадлежатъ къ одному типу эпическихъ произведеній; онѣ представляютъ собою не механическое соединеніе отдѣльныхъ рапсодій, но художественныя цѣлыя, имѣюпція нѣкоторое художественное единство. Хотя надъ ними стороженко. 4 трудилось много рукъ, но несомнѣнно, что послѣдняя обработка принадлежить одному геніальному пёвцу. "Пёсня о Роландъ" по своему характеру и духу, несомнънно, древние "Нибелунговъ". Она есть плодъ феодализма на переходъ его къ рыцарству, тогда какъ "Нибелунги" юто ужъ плодъ рыцарства. Женщина и любовь не играють почти никакой роли во французской поэмъ, тогда какъ отношенія Зигорида въ Кримгильдъ — одинъ изъ главныхъ мотивовъ поэмы "Нибелунги", опредъляющихъ собою ея содержание. Кромъ большей древности, презаключается имущество "Пёсни о Роланде" также въ большей цёльности и національности содержанія. Въ то время, какъ въ "Нибелунгахъ" встръчаются личности различныхъ историческихъ эпохъ и даже личности миеическія, въ "Пѣснѣ о Родандѣ" воспѣвается событіе одной исторической эпохи, — эпохи борьбы христіанъ съ невърными. Но если "Нибелунги" уступаютъ "Пъснъ о Роландъ" въ древности нъкоторыхъ мотивовъ и національномъ колоритѣ, то они далеко превосходятъ французскую поэму общечеловъческимъ элементомъ и тщательнымъ описаніемъ всёмъ понятныхъ человёческихъ чувствъ.

Вторымъ по значенію памятникомъ народнаго германскаго эпическаго творчества является поэма "Гудруна", написанная неизвъстнымъ авторомъ въ концъ XII или началъ XIII въка, но во всякомъ случав послъ "Нибелунговъ". Авторъ поэмы начинаетъ свой разсказъ съ дъда Гудруны, Гагена, дальше разсказываетъ объ его дочери, прекрасной Гильдъ, вышедшей замужъ за датскаго и оризскаго короля Геттеля и наконецъ уже сообщаетъ исторію ихъ дочери Гудруны. Сообразно такому плану, поэма естественнымъ образомъ распадается на три части; вкратцъ сообщимъ содержаніе третьей, заключающей въ себъ исторію Гудруны. Она была дочь Геттеля и Гильды. Достигнувъ совершеннаго возраста, она превосходила всъхъ женщинъ своею красотою. Въ числъ искателей ея руки было три принца: черный Зигоридъ изъ страны мавровъ, Гартмутъ, сынъ короля нормандскаго, и Гервигь, сынъ властителя Зеландіи. Когда она дала слово послёднему, первые два пришли въ негодование. Одинъ изъ нихъ, Зигоридъ, напалъ съ войскомъ на Зеландію, а Гартмутъ похищаетъ Гудруну и увозитъ ее въ свои земли. Попавъ въ руки Гартмута, Гудруна остается върна своему избраннику. Отецъ и мать Гартмута вначалѣ обращаются съ нею ласково, думая, что такимъ образомъ скорве склонять ее на бракъ. Но Гудруна остается непреклонной. Тогда мать Гартмута, злая Герлинда, прибъгаетъ къ крутымъ мърамъ: одъваетъ Гудруну въ **ІОХМОТЬЯ, ВЕЛИТЪ СЙ ТОПИТЬ ПСЧИ, МЫТЬ ПОЛЫ И СКАМЬИ** и вытирать своими чудными косами. Такъ продолжается до тъхъ поръ, пока ея женихъ, Гервигъ, вмъстъ съ ея братомъ, Ортвиномъ, не нападають на столицу Нормандіи и не освобождають Гудруны, которая и соедивяется съ Гервигомъ.

Большинство ученыхъ, изучавшихъ "Гудруну", согласны, что въ основъ ея лежить историческое событіе --похищение пиратами какой-нибудь фризской царевны. Впоследствіи эта сага обставилась мивологическими элементами: къ ней были приплетены саги о борьбъ героя съ различными чудовищами; весь этотъ разнообразный матеріаль достигь до півца, который быль знакомь сь "Нибелунгами" и романами Артурова цикла, изъ которыхъ заимствовалъ нѣкоторыя подробности. Кто былъ авторъ Гудруны, неизвъстно, но полагаютъ, что онъ такъ же, какъ ввроятный авторъ "Нибелунговъ", былъ одинъ изъ стран-СТВующихъ пъвцовъ, проживавшихъ при княжескихъ дворахъ. Это можно заключить изъ того, что оба они обращаютъ особое вниманіе на турниры, наряды дамъ, хвалять тёхъ, кто щедро одаряеть пёвцовъ, и т. п. Нъмецкіе критики не безъ основанія называють "Гудруну" измецкой "Одиссеей", потому что въ ней обращается

4\*

больше вниманія на внутренній быть, чёмъ на военные подвиги. Авторъ далеко не до такой степени проникнуть духомъ героической поэзіи, какъ пёвецъ "Нибелунговъ"; вслёдствіе этого и общій колоритъ "Гудруны" гораздо мягче. Центръ дёйствія въ "Нибелунгахъ" — мщеніе Кримгильды; въ "Гудрунв" — сама героиня, ничего не противоставляющая своимъ врагамъ, кромъ терпёнія и кротости. Личность ся соотвётствуетъ болёе позднему развитію нёмецкаго общества, когда жизнь стала проникаться идеалами христіанства.

Кромъ "Нибелунговъ" и "Гудруны", въ нъмецкой литературъ существустъ нъсколько эпическихъ цикловъ, напримъръ, цикла Дитриха Бернскаго, который играетъ въ нъмецкомъ эпосъ такую же центральную роль, какъ Карлъ Великій во французскомъ. Къ этому циклу относится нъсколько поэмъ: "Предки Дитриха", "Битва при Равеннъ", "Бътство Дитриха" и т. д. Въ виду того, что Дитрихъ, подъ именемъ котораго воспъвается остготскій король Теодорихъ Великій, былъ такимъ же любимымъ героемъ южной Германіи, какъ Зигоридъ — рейнскихъ провинцій, у пъвцовъ явилась мысль заставить ихъ помъряться силою. Такимъ образомъ составилась поэма "Большой РозовыЕ Садъ". Побъда Дитриха означаетъ побъду новыхъ, истори ческихъ, героевъ надъ старыми, полумиеическими. Кромт цикла Дитриха Бернскаго, существуетъ еще цикла Лож бардскій или Византійско-Палестинскій, потому что мъст « подвиговъ его героевъ - Востокъ, Константинополь, Палестина. Таковы поэмы о королѣ Ротерѣ, Гугдитрихи Вольфдитрихъ. На ряду съ этими поэмами подъ рукон Гартмана фонъ Ауэ и Готорида Страсбургскаго расцв таетъ новая форма эпическаго творчества — это эпосискусственный, придворный, навъянный не народным 1 сагами, но романами Бретонскаго цикла.

Провансаль- Отъ литературы феодализма переходимъ къ литеря сніе трубадуры. турнымъ формамъ, созданнымъ на почвѣ рыцарствя которое было дальнъйшимъ развитіемъ и идеальнымъ выраженіемъ феодализма. Эпическая народная поэзія, отражающая въ себъ эпоху феодализма, была плодомъ эпическаго періода народной жизни, когда индивидуальность была очень мало развита, когда человъкъ сознаваль себя личностью только по отношенію къ нъкоторымъ великимъ идеямъ (напримъръ христіанству, родинъ, преданности своему сюзерену), которыя давали его существованію смысль, а ему самому извъстную нравственную силу. Малое развитіе индивидуальности поражаеть у такихъ грандіозныхъ личностей, какъ, напримъръ, Роландъ. Аюбовь къ родинъ, преданность императору, какъ сюзерену и верховному вождю христіанства, чувство побратимства и военной чести — вотъ всъ идеи, легшія въ основу личной жизни Роланда. Вслёдствіе такого слабаго развитія личности и поэтическіе памятники феодальной эпохи отличаются безличностью, объективностью, свойственной эпическому періоду народной жизни; но проходить не болье стольтія, и подъ вліяніемъ различныхъ историческихъ и соціальныхъ причинъ, главнымъ обра-80мъ подъ вліяніемъ церкви, феодально-эпическій періодъ жизни приходить къ концу: феодальные идеалы уступають мѣсто рыцарскимъ; феодальная преданность лица къ лицу, вассала къ сюзерену замѣняется космополитической преданностью идет рыцарства, идет защиты слабыхъ и угнетенныхъ, къ какой бы національности или сословію они ни принадлежали. Наиболье сильное вліяніе на выработку рыцарскихъ идеаловъ имъла католическая церковь, и она искусно воспользовалась этимъ вліяніемъ, чтобы превратить феодальную силу въ силу велико-Аушную, покровительствующую обществу и церкви. Съ этой цълью она обставила вступленіе въ рыцарство многими обрядами, дълаешими изъ посвященія нъчто въ родъ таинства, къ которому нужно приготовляться; передъ посвященіемъ неофить долженъ былъ взять ванну въ

знакъ очищенія; потомъ его облекали въ бълоснѣжную тунику - символъ цёломудренной жизни, которую онъ долженъ былъ съ этихъ поръ вести, – и красный плащъ въ напоминание того, что онъ всегда долженъ быть готовъ пролить свою кровь за въру. Онъ постился до вечера, проводиль ночь въ церкви, затёмъ исповёдовался и причащался. Послё обёдни онъ преклонялъ колёни передъ лицомъ, посвящающимъ его въ рыцари, которое говорило ему объ его обязанностяхъ — крѣпко стоять за вѣру, быть върнымъ своему сюзерену и защищать слабыхъ и угнетенныхъ. Эти общіе всему рыцарству идеалы сильно измѣнились въ роскошныхъ долинахъ Прованса подъ вліяніемъ утонченной жизни юга и страстнаго темперамента провансальскихъ рыцарей. Послъдній пунктъ рыцарскаго кодекса — защита слабыхъ и угнетенныхъ превратился на югъ, къ немалому удивленію церкви, въ систематическое служеніе женщинамъ, которое стало здѣсь первою обязанностью рыцаря. Ученіе о служеніи дамамъ было выработано на югъ въ цълую теорію, которая нашла себъ полное выраженіе въ поэзіи провансальскихъ трубадуровъ. Каждый рыцарь непремънно долженъ былъ имъть свою даму (женитьба не считалась препятствіемъ), цвъта которой онъ долженъ былъ носить на своемъ щитѣ, которую воспѣвалъ въ своихъ пѣсняхъ, имя которой онъ произносилъ съ улыбкой, умирая отъ вражескаго копья въ Палестинѣ. Равнымъ образомъ, и всякая дама должна была имъть своего рыцаря (замужество тоже не считалось препятствіемъ). По ученію провансальскихъ трубадуровъ, всякій рыцарь долженъ быль пройти слёдующія четыре степени любви, прежде чъмъ дама удостоить признать его своимъ другомъ и защитникомъ. Первая степень есть степень колеблющагося или притворяющагося (feignaire), когда рыцарь любить, но скрываеть свою любовь, не смѣеть признаться, притворяется; вторая степень — умоляющаго (pregaire);

когда же дама согласится благосклонно выслушать его признаніе, подарить ему ленту или поясь, то онъ достигаеть третьей степени — выслушиваемаго (entendaire); наконецъ, четвертая, самая высшая степень --- это степень друга (drutz) и защитника. Этотъ актъ принятія дамой на свою службу рыцаря быль торжественнымъ моментомъ въ жизни обоихъ; онъ былъ обставленъ торжественными обрядами, заимствованными изъ церемоній присяги, которую приносиль вассаль своему сюзерену. Стоя на колъняхъ передъ дамой, рыцарь приносилъ ей обътъ въ върности, давалъ клятву защищать ее отъ всякихъ обидъ и притёсненій. Дама съ своей стороны клялась быть ему върна, имъть его постоянно въ своихъ мысляхъ и, въ знакъ заключенія между ними духовнаго союза, надъвала ему на руку кольцо и давала обычный въ этихъ случаяхъ поцёлуй. По теоріи провансальскихъ трубадуровъ, рыцарская любовь была чувство идеальное, лишенное всякой чувственности. "Это уже не любовь, --говорить одинъ провансальскій трубадуръ, — если она стремится къ обладанію. Для рыцаря довольно, если онъ имъеть отъ своей дамы кольцо или поясъ, онъ тогда можетъ считать себя равнымъ королю Кастиліи. Если же при случав онъ получить отъ нея какую-нибудь драгоцённость или обычный поцёлуй, то этого даже слишкомъ много для истинной любви".

Своего высшаго развитія и оригинальности провансальская поэзія достигаеть въ лирикъ; въ эпической и драматической поэзіи она находится подъ вліяніемъ оранцузской. Наибольшаго же расцвъта провансальская поэзія достигаетъ въ XII въкъ, когда она была сладкозвучной выразительницей идей рыцарства, когда владътельные князья добровольно становились въ ряды трубадуровъ. Но уже въ XIII въкъ начинается упадокъ провансальской поэзіи. Главною причиной этого упадка были альбигойскія войны, опустопившія весь югъ Франціи. Когда толпы крестоносцевъ вторгнулись въ благословенныя долины Прованса, то часть трубадуровъ разбъжалась, часть же бросила любовную лирику и стала писать сатирическія стихотворенія (сирвенты), въ которыхъ они громили Римъ, обличали развратъ католическаго духовенства и т. д.

Главныя поэтическія формы, созданныя провансальскими трубадурами, слёдующія: 1) любовная пёснь, или канцона, 2) альба, или утренняя, и 3) серена, или вечерняя пёснь. Серенаду пёлъ рыцарь вечеромъ передъ окномъ своей дамы, а альбу пёлъ его другъ, который предупреждалъ рыцаря и даму, наслаждающихся любовнымъ свиданіемъ, что пора его прервать, что скоро настанетъ утро. Четвертой формой провансальской лирической поэзіи была тенцона, или поэтическій турниръ между двумя трубадурами, изъ которыхъ одинъ защищалъ, а другой опровергалъ какой-нибудь любовный тезисъ, и, наконецъ, пятая форма — сирвента, отвъчавшая потребностямъ выражать въ поэзіи другіе интересы, кромѣ любовныхъ.

Первоначально слово "сирвента", какъ видно изъ этимологическаго значенія этого слова, значило стихотвореніе служебное, написанное поэтомъ въ интересахъ того знатнаго покровителя, при дворъ котораго онъ жилъ. Позднѣе значеніе сирвенты расширилось — она получила общественное значеніе, ибо въ ней поэть касался разныхъ общественныхъ вопросовъ. Знаменитъйшими представителями сирвенты этого рода были трубадуры Гильемъ Фигейра и Пейръ Кардиналь. Вотъ отрывокъ изъ сирвенты послёдняго, написанной по поводу крестоваго похода, предпринятаго противъ альбигойцевъ: "Нечестіе и коварство объявили войну истинѣ и чистотѣ душевной и побъждають ихъ. Жестокость торжествуеть надъ любовію и низость надъ честностью. Только тотъ процвътаетъ въ наше время, кто думаетъ не о Богъ, а о своемъ брюхъ. Кто же любитъ справедливость и возмущается неправдою, тоть дорого платится за это". Нѣкоторыя изъ сирвенть отличаются такими яростными нападками на католическое духовенство, что въ ихъ авторахъ справедливо видять предшественниковъ реформации. Вотъ отрывокъ изъ сирвенты Гильема Фигейры противъ Рима: "Римъ, ты творишь изъ-за денегъ много низостей и преступленій и не боишься Бога. Ты стремишься только къ тому, чтобы расширить свое владычество. Ты лукаво разставляешь свои съти и отнимаешь послъдній кусокъ хлъба у бъдняка. Снаружи ты похожъ на невиннаго ягненка, внутри — ты хищный волкъ, коронованная змъя, порожденіе ехидны".

Вліяніе провансальской поэзіи на поэзію западной Вліяніе труба-Европы было громадно. "Подобно тёмъ растеніямъ, — Ауровъ на средневъкоговорить Поль Мейеръ, — цвъточная пыль которыхъ въ вую лидики. СИЛУ КАКОГО-ТО ТАИНСТВЕННАГО ЗАКОНА ИМВЕТЪ СВОЙСТВО Оплодотворять растение до того безсильное, ростокъ провансальской поэзіи, привитый къдругимъ литературамъ, имълъ свойство возбуждать ихъ производительность". Говоря о вліяніи провансальской поэзіи на литературу западной Европы, нужно разумъть только провансальскую лирику. Что касается до другихъ родовъ поэзіи, то въ нихъ трубадуры сами шли по слъдамъ своихъ оранцузскихъ собратій, труверовъ, и перерабатывали заимствованные съ съвера мотивы. Но зато въ сферъ любовной лирики французские труверы XII и XIII вв. были не болье, какъ послушными учениками трубадуровъ. Вліяніе трубадуровъ на раннюю итальянскую лирику было еще сильнъе. Первое появление провансальскихъ трубадуровъ въ Италіи относится къ половинѣ XII въка. Когда германскій императоръ Фридрихъ Барбаросса явился въ Италію короноваться императорской короной и въ качествъ верховнаго сюзерена Прованса созвалъ на торжественный съёздъ въ Туринё провансальскихъ князей, послёдніе явились съ своими трубаду-

•

3

Ь

Б

•'

)-

рами. Здъсь впервые итальянцы познакомились съ поэзіей трубадуровъ и были очарованы ею. Съ этихъ поръ вошло въ моду при дворахъ итальянскихъ владътелей держать на жаловании трубадуровъ. Особенно радушный пріемъ находили трубадуры при двор'в Фридриха II въ Палермо, гдъ подъ ихъ вліяніемъ образовалась цълая школа сицилійской поэзіи, насквозь проникнутой идеалами провансальской поэзіи и усвоившей себть ся поэтическую манеру. Вліяніе формъ провансальской лирики замётно и въ свверной Италіи, въ поэтахъ такъ называемой "болонской" школы: Гвидо Гвиничелли и Гвидо Кавальканти, которые были непосредственными предшественниками Данта. Что васается до Испаніи, то в здъсь тоже существовали старинныя связи съ Провансомъ, особенно усилившіяся съ тёхъ поръ, какъ наслёдная принцесса Прованса вышла въ 1113 г. замужъ за Беренгара, графа Барселонскаго. Множество провансальскихъ трубадуровъ перебхало вслёдъ за своей принцессой и осталось навсегда при барселонскомъ дворъ. Въ 1137 г. графъ Барселонскій въ силу брачныхъ связей сдълался королемъ Арагоніи, и Сарагосса становится такимъ же центромъ провансальской поэзіи, какимъ недавно была Барселона. Вліяніе провансальской поэзіи на испанскую было въ это время очень сильно. Каталонскіе поэты, въ числё которыхъ былъ и самъ Альфонсъ II Арагонскій, гордились именемъ трубадуровъ, даже сами пробовали писать по-провансальски, и даже впослёдствіи, когда каталонское наръчіе развилось, вліяніе провансальской поэзіи сильно замѣтно у каталонскихъ поэтовъ XIV и XV вв., и не ранъе, какъ въ XVI в., испанская поэзія становится на свои ноги и освобождается отъ вліянія провансальскихъ традицій, которыя въ этомъ въкъ уже успъли угаснуть въ самомъ Провансъ.

Указавъ на вліяніе провансальскихъ трубадуровъ на поэзію свверной Франціи, Испаніи и Италіи, мы пере-

<u>.</u>

ходимъ къ Германіи, гдъ уже въ XII въкъ подъ вліяніемъ Французскихъ труверовъ является цёлая школа пёвцовъ любви, такъ называемыхъ миннезингеровъ, которые нёкоторое время дають тонъ всей нёмецкой поэзіи. До насъ дошли произведенія болѣе, чѣмъ сотни миннезингеровъ. Сравнивая произведенія трубадуровъ съ ихъ въмецкими подражателями, нужно сознаться, что первыя стоятъ неизмъримо выше. Въ произведеніяхъ миннезингеровъ мы не найдемъ того огня, той южной страсти, которые нерѣдко пробиваются сквозь условную провансальскую манеру. Впрочемъ, съмя свойственнаго провансальской поэзіи идеальнаго отношенія къ женщинѣ пало въ Германіи на плодотворную почву, такъ что, когда миннезингеры выступили съ своей проповъдью идеальной любви, то ихъ пъсня нашли сочувственный отголосокъ ВЪ сравнительно грубомъ нѣмецкомъ обществѣ. Эта проповёдь даеть однообразный колорить произведеніямъ миннезингеровъ, тёмъ болёе, что у нихъ нётъ произведеній, подобныхъ сирвентамъ, въ которыхъ трубадуры касались различныхъ общественныхъ вопросовъ. Едва ли не единственное исключение въ этомъ отношении представляеть Вальтерь фонь дерь Фогельвейде, въ пъсняхъ котораго неръдко отражаются его политическія идеи, его мечты о великомъ призваніи Германіи соединить подъ своею властію весь христіанскій міръ и его ненависть къ папству за то, что оно желаетъ поработить себъ міръ и мъшаетъ Германіи исполнить свою великую культурную миссію.

Второй литературной формой, въ которой отражались Рыцарск идеалы рыцарства, былъ рыцарскій романъ. Сравни- романъ тельно съ феодализмомъ, въ рыцарствѣ мы замѣчаемъ значительный прогрессъ: феодальная преданность вассала къ сюзерену замѣняется въ рыцарствѣ идеальной преданностью религіи, идеѣ защиты слабыхъ и угнетенныхъ; любовь, которая въ выросшихъ на почвѣ феода-

лизма литературныхъ произведеніяхъ почти не играетъ никакой роли, является въ лирикъ трубадуровъ и въ рыцарскихъ романахъ главнымъ стимуломъ мужества, источникомъ всякихъ подвиговъ. Служение дамамъ, о которомъ не слышно въ старинныхъ эпическихъ поэмахъ, вырабатывается въ цёлую теорію, составляющую одну изъ главныхъ чертъ рыцарскаго кодекса, - кодекса не писаннаго, но признаваемаго встми рыцарями, къ какой бы національности они ни принадлежали. Связанные единствомъ стремленій, рыцари образуютъ изъ себя особое сословіе, имѣющее свою особую сословную честь, свои особыя сословныя традиція, рёзко отдёляющія его отъ другихъ сословій. Хотя рыцарскихъ романовъ дошло до насъ множество, но рыцарскіе идеалы всего полнже и ярче отражаются въ такъ называемыхъ романаха Бреетонскаго тонскаго цикла или Круглаго Стола, названныхъ такъ потому, что сюжеты ихъ получили первую литературную обработку на съверъ Франціи, въ Бретани, населенной тогда остатками кельтовъ, и еще потому, что въ центръ ихъ стоялъ полумиенческій король Артуръ и рыцари его Круглаго Стола, играющій здъсь такую же центральную роль, какъ въ нашихъ былинахъ Владимиръ Красное Солнышко, на котораго онъ и походитъ своимъ характеромъ. Романы Бретонскаго цикла дёлятся на двё большія группы, изъ которыхъ каждая по преимуществу отражаетъ въ себъ одну сторону рыцарскаго идеала. Къ первой относятся романы, основанные на книжныхъ источникахъ и апокрифахъ. Таковы романы объ Іосифъ Аримавейскомъ, св. Граалъ; направленіе ихъ мистическирелигіозное, и авантюры, въ нихъ описываемыя, имъють своею главною цёлью отыскиваніе св. чаши Грааля; ко второй относятся романы, въ которыхъ, помимо книжныхъ источниковъ, введены въ оборотъ кельтскія народныя преданія. Содержаніе ихъ любовное; они заняты описаніемъ любви рыцарей къ дамамъ и предпринимае-

Романы цикла.

мыхъ въ честь дамъ авантюръ. Лучшіе изъ нихъ — "Ланселотз" и "Исторія Тристана и Изольды", имѣвшіе немалое вліяніе на всю послѣдующую литературу среднихъ въѣковъ и на выработку кодекса рыцарской куртуазіи.

Одна изъ обработокъ "Ланселота" принадлежитъ перу Французскаго (англо-норманскаго) трувера XII вѣка Вальтера Мапа. Вотъ вкратцъ содержание романа: Ланселотъ былъ сынъ короля Арморики Бана. Когда онъ родился, отецъ его воевалъ съ сосъднимъ королемъ Клеодасомъ, всторый завоеваль всё города и замки Бана, за исключеніемъ замка Треба. Поручивъ защиту замка своимъ полководцамъ, Банъ отправился просить помощи у короля Артура. Добравшись до высокаго холма, онъ поднялся на его вершину, чтобы взглянуть оттуда на свой Замокъ, но замокъ уже пылалъ, очевидно, зажженный непріятелями. Зрълище это до того поразило Бана, что онъ упалъ на землю и испустилъ дыханіе. Видя, что испуганный конь его одинъ спускается съ холма, королева сообразила, что съ мужемъ случилось несчастіе, и побъжала на гору, оставивъ Ланселота внизу на травъ. Когда она возвратилась назадъ, сына уже не было, но она ясно видъла, что какая-то величественной наружности дама бросилась съ нимъ въ озеро и исчезла въ его волнахъ. Дама эта была фея Вивіана, которую называли Дамой Озера (La Dame du Lac). Она воспитала ребенка въ своемъ подводномъ дворцв и научила его вствить правиламъ рыцарской куртуазія. Вотъ что она ему разсказала о происхождени рыцарства : "Вначалъ рыцарство не было пустою игрой, вначаль не обращали вниманія на знатность происхожденія, ибо всё мы дёти одного Отца. Когда же вошла въ міръ алчность и зависть, и слабые стали страшиться сильныхъ, то имъ пришлось по необходимости избирать себѣ защитниковъ, которыхъ и назвали рыцарями. Они должны были отличаться любезностью и въжливостью по отношенію къ да-

мамъ, защищать слабыхъ и угнетенныхъ и святую церковь, которая не можетъ сама себя защищать оружіемъ. Рыцарскіе доспэхи имъють свое особое значеніе: щить, который рыцарь держить въ рукъ своей, долженъ напоминать ему объ его обязанности прикрывать имъ св. церковь; панцырь, покрывающій все его тіло, напоминаеть ему о томъ, что онъ долженъ давать мужественный отпоръ врагамъ въры; шлемъ, блистающій у него на головъ, означаетъ, что онъ долженъ быть всегда въ первыхъ рядахъ защитниковъ правды" и т. д. Съ жадностью внималь Ланселоть мудрымъ ръчамъ своей прекрасной наставницы и даль себъ клятву сдълаться совершеннымъ рыцаремъ. Когда онъ достигъ восемнадцатилътняго возраста, Вивіана отвела его ко двору Артура, гдѣ онъ быль посвящень въ рыцари. При первомъ своемъ появленія, Ланселоть произвель сильное впечатлёніе на жену Артура, прекрасную Джиневру, и, съ своей стороны, слёдуя рыцарскому кодексу, при первомъ взглядё почувствоваль къ ней идеальное чувство. При дворъ Артура быль нёкто Галеоть, который поняль чувства молодыхъ людей и старался устраивать имъ любовныя свиланія. Съ этихъ поръ имя Галеота делается нарицательнымъ именемъ посредника въ любовныхъ дълахъ. Чтобы угодить дамъ сердца, Ланселоть совершаеть чудеса храбрости, побъждаетъ многихъ рыцарей, покоряетъ много земель, наконецъ, чтобы догнать Джиневру, похищенную сыномъ одного короля, онъ подвергаетъ себя съ рыцарской точки зрѣнія величайшему позору — садится на тельгу и пресладуеть похитителя. Наконецъ, сестра Артура, еня Моргана, открываеть Артуру глаза; онъ собираеть своихъ рыцарей и идетъ на Ланселота войной. Но въ это время до Артура доходять слухи, что противъ него возсталъ его побочный сынъ Мордредъ. Артуръ бросаетъ осаду замка, гдъ скрывался Ланселотъ, и устремляется противъ Мордреда; въ происшедшей битвъ Артуръ пона баетъ, а Джиневра, терзаемая раскаяніемъ, удаляется ъ монастырь. — Таково содержаніе романа о Ланселотъ. Пигдъ такъ полно и ярко не обрисованъ идеалъ рыцартва, и нътъ ничего удивительнаго, что романъ этотъ облетълъ всю Европу, возбуждая массу подражаній и воспитывая не одно поколъніе въ рыцарскомъ духъ.

Переходимъ теперь къ роману о Тристанъ и Изольдъ. Тристанъ, народный бретонскій герой, былъ сынъ царя Меліада и его жены Изабеллы. Въ то время какъ царица была беременна сыномъ, въ Меліада влюбилась какая-то фея и увлекла его въ свой замокъ. Узнавъ объ этомъ, Изабелла бросилась разыскивать мужа и во время розысковъ родила сына Тристана, названнаго такъ потому, что онъ родился въ скорби (né en tristesse). Вослитаніе и первые рыцарскіе подвиги Тристана происходять при дворъ его дяди, Марка Корнваллійскаго. Онъ, между прочимъ, убиваетъ чудовищнаго Маргульта, который ранить Тристана отравленнымъ копьемъ. Переодвтый арфистомъ, Тристанъ оставляетъ Корнваллисъ и отправляется въ чуждыя страны лёчить свою рану. Приплывъ къ берегамъ Ирландіи, Тристанъ свлъ на берегу и сталъ играть на аров. Чудные звуки его ароы достигли до слуха ирландской королевы, сестры Маргульта и тоже волшебницы, которая сидъла у окна своего дворца и любовалась видомъ на море. Восхищенная чудною игрою Тристана, она пригласила его во дворецъ и вылёчила его рану. Здъсь Тристанъ увидалъ въ первый разъ дочь ея, прекрасную Изольду, и плёнился ею. Возвратившись ко Авору своего дяди, онъ до того восторженно отзывался объ Изольдъ, что возбудилъ въ дядъ желаніе просить ея руки. Черезъ нъсколько времени Маркъ послалъ Тристана въ Ирландію просить у ирландскаго короля руки Изольды. Предложеніе было принято, и Изольду снарямы въ путь вмёстё съ Тристаномъ. Разставаясь съ лочерью, мать дала ея фрейлинъ Бренжіанъ любовный

напитокъ съ тъмъ, чтобы она дала его послъ свадьбы выпить супругамъ. Напитокъ этотъ имѣлъ чудесное свойство возбуждать любовь въ продолженіе цёлыхъ трехъ лётъ. Но время было жаркое, и когда молодые люди попросили пить, то Бренжіана вмёсто воды по ошибкъ дала имъ кубокъ съ любовнымъ напиткомъ, отчего они тотчасъ же безумно влюбились другъ въ друга. По прибытіи въ Корнваллисъ была отпразднована свадьба Изольды съ Маркомъ, но романъ молодыхъ людей попрежнему продолжался, и они тайкомъ видались другъ съ другомъ. Наконецъ, свиданія ихъ были открыты, и дядя прогналъ ихъ обоихъ. Они ушли въ лъсъ и жили въ пещеръ, но музыка и любовь превратили эту пещеру въ рай. Черезъ нёкоторое время Маркъ соскучился и снова призвалъ къ себѣ жену, Тристану же подъ страхомъ смертной казни запретилъ приближаться ко двору. Но любовь изобрътательна: Тристанъ въ нарядъ шута. проникаеть въ комнату Изольды. Наконецъ, бароны внушаютъ королю подозрѣніе относительно Тристана. Разгнъванный король прибъгаетъ къ посредничеству Артура и рыцарей Круглаго Стола. Происходитъ судъ: Изольду оправдывають, а Тристанъ пускается странствовать по свъту. Между тъмъ прошло три года, и дъйствіе любовнаго напитка, повидимому, прекращается. Тристанъ женится на другой Изольдъ, но въ скоромъ времени убъждается, что его прежнее чувство возвращается. Онъ старается заглушить свою страсть, принимаетъ участіе въ турнирахъ, пускается въ различныя авантюры и получаеть рану. Такъ какъ всв усилія врачей оказались безуспѣшны, онъ посылаетъ одного изъ своихъ друзей за первой Изольдой. Если другу удастся уговорить Изольду тхать съ собою, онъ долженъ поднять на кораблъ бълый олагъ, въ противномъ случаъ --черный. Но воть корабль съ королевою Корнваллійской быстро приближается къ берегу, уввичанный билымъ

олагомъ. Но жена Тристана, начавшая ревновать его къ Изольдѣ, сообщаетъ мужу, что на кораблѣ развѣвается черный олагъ. При этой вѣсти Тристанъ падаетъ мертвымъ. Когда королева Изольда увидала бездыханный трупъ своего милаго, она тоже падаетъ мертвой. Передъ смертью Тристанъ написалъ письмо къ дядѣ, въ которомъ просилъ въ случаѣ его смерти похоронить его рядомъ съ Изольдой. Желаніе это было исполнено. На могилѣ Тристана выросло дерево, которое стало одновременно покрывать своими вѣтвями и могилу Изольды. Его нѣсколько разъ срубали по приказанію короля, но на утро оно вырастало снова.

Знаменитвишимъ изъ труверовъ, обрабатывавшихъ сюжеты изъ цикла. Круглаго Стола, былъ Кретьенъ де Труа, написавшій романы о св. Грааль ("Парсиваль"), Ивэнъ и другіе. Въ романахъ этого трувера мы встръчаемся почти со всёми лучшими качествами романовъ Круглаго Стола. Они отличаются затвиливостью содержанія, тонкимъ психологическимъ анализомъ, прелестнымъ разсказомъ и въ нёкоторыхъ мёстахъ сильнымъ религіознымъ экстазомъ. Вліяніе романовъ бретонскаго цикла на европейскую литературу было весьма значительно. Пульчи, Аріосто, Боярдо черпали изъ нихъ свои сюжеты, а Торквато Тассо обязанъ былъ имъ не однимъ прелестнымъ эпизодомъ своего "Освобожденнаго Іерусалима". Испанскій романъ объ Амадись Гальскомъ и многочисленныя подражанія ему носять на себѣ несомнённо слёды вліянія бретонскихъ романовъ. Спенсеръ обязанъ имъ однимъ изъ лучшихъ эпизодовъ въ "Царицъ фей", Шекспиръ почерпнулъ отчасти изъ нихъ содержаніе "Короля Лира". Но всего болёе они оказали вліянія на Германію, потому что нигдъ кельтскій идеализмъ и религіозный мистицизмъ не могли найти болёе благопріятной почвы. Изъ нѣмецкихъ поэтовъ обрабатывали кельтскіе сюжеты: Гартманъ фонъ Ауэ, Воль-

Стороженко.

орамъ фонъ Эшенбахъ и Готоридъ Страсбургскій. Вольфрамъ сдълалъ изъ своего Парсиваля психологическій эпосъ, а Готоридъ Страсбургскій перенесъ въ свою обработку Тристана и Изольды все, что было свътлаго и жизнерадостнаго не только въ романахъ бретонскаго цикла, но и во всей рыцарской литературъ. Чуждый мистическихъ порываній, онъ изображаетъ жизнь, какъ праздникъ любви и наслажденій, пишеть апоееозъ страсти и горячо отстаиваетъ священныя права человъческаго сердца.

онаны антич-

Почти одновременно съ обработкой французскими трунаго цинла. верами и ихъ нъмецкими подражателями кельтскихъ народныхъ сюжетовъ, обрабатывались въ томъ же рыцарскомъ духѣ и сюжеты изъ міра античнаго. Въ XIII в. образуется во Франціи цёлый цикль романовъ изъ античнаго міра. Въ этихъ многочисленныхъ обработкахъ античныхъ сюжетовъ мы замъчаемъ одну общую черту, обличающую въ ихъ авторахъ полное отсутствіе историческаго инстинкта. Наши отношенія къ древности совершенно не походять на тѣ, которыя существовали въ средніе вѣка. Чтобы понять извѣстное историческое явленіе, мы предварительно изучаемъ почву, на которой оно выросло, стараемся перенестись въ то время, даже стараемся усвоить тогдашнее міровоззрѣніе. Совершенно иначе поступалъ средневъковой писатель. Чтобы понять античный сюжетъ, онъ старался приблизить его къ себъ, старался навязать древности свои взгляды, свои общественныя отношенія. Только посредствомъ такого историческаго маскарада древность становилась понятной средневъковому читателю. Начиная съ XII в., труверы подвергли поэтической обработкъ массу античныхъ сюжетовъ, которые возбуждали особый интересъ въ виду того обстоятельства, что западные народы считали себя потомками грековъ и римлянъ.

Важнъйшими произведеніями античнаго цикла считають

два стихотворныхъ рыцарскихъ романа: "О Троянской войнъ" и "Объ Александръ Македонскомъ".

Романъ о Троянской войню принадлежитъ перу трувера XII въка Бенуа де Сенъ-Мора. Громадный романъ Сенъ-Мора распадается на три части: походъ Аргонавтовъ, Троянская война и возвращение грековъ на родину. Источникомъ Бенуа былъ не Гомеръ, котораго въ средніе въка знали только по имени и по нъкоторымъ отрывкамъ латинскаго перевода "Иліады", а двъ апокрифическія исторін Трои, изъ которыхъ одна приписывалась Дарету изъ Фригіи, троянскому жрецу бога Гефеста, а другая Диктису, греку съ острова Крита. Каждый изъ названныхъ выше авторовъ пишетъ исторію Троянской войны съ своей точки зрънія: Диктисъ — съ греческой, а Даретъ — съ троянской. Бенуа де Сенъ-Моръ заимствуетъ у нихъ обоихъ одинаково, но, какъ и другіе средневъковые поэты, болье склоняется на сторону Дарета и троянцевъ; поэтому у него Гекторъ гораздо симпатичнѣе Ахиллеса, а Париса онъ даже выставляетъ идеаломъ доблестнаго рыцаря. Всего интересние то, что въ обработку античнаго сюжета Бенуа внесъ свои христіанскія и рыцарскія понатія, а также бретонскіе разсказы о карликахъ, феяхъ и волшебникахъ. Его Троя своими зубчатыми ствнами, башнями и бойницами скоръе напоминаетъ рыцарскій замовъ, чёмъ бревенчатую Трою Гомера. Пріамъ, подобно Карлу Великому и Артуру, имфетъ свой дворъ, жуда въ извъстные дни стекаются рыцари и вассалы; Калхасъ обращается въ одареннаго бенефиціями епископа, который устанавливаетъ посты въ честь павшихъ героевъ, Терситъ — въ злобнаго карлика, а греческие герои — въ грубыхъ и буйныхъ феодальныхъ бароновъ. Нъкоторые средневъковые обычаи (напр. обычай выносить передъ сраженіемъ реликвіи и мощи святыхъ) переносятся подъ стёны Трои, и посредствомъ такого оригинальнаго художественнаго пріема Троянская война становится

5\*

какъ бы національнымъ событіемъ. Апокрифическія сказанія о Троянской войнѣ, приписываемыя Диктису и Дарету, равно какъ и романъ Бенуа де Сенъ-Мора, интересны еще въ томъ отношеніи, что они вызвали много подражаній въ европейской литературѣ; Гербортъ изъ Фрицлара перевелъ романъ Бенуа на нѣмецкій языкъ; въ XIII в. является латинская обработка троянскихъ сказаній, принадлежащая перу италіанца Гвидо де Колонны, который одинаково пользовался и Диктисомъ, и Даретомъ, и Бенуа де Сенъ-Моромъ. Попадающаяся въ нашихъ сборникахъ и хронографахъ Исторія о Троянской войнѣ есть не что иное, какъ передѣлка Гвидо де Колонны, сдѣланная, конечно, не съ подлинника, но съ польскаго или чешскаго перевода.

Ни одинъ романъ античнаго цикла не пользовался такою популярностью на западъ Европы, какъ романъ объ Александръ Великомъ. Причина этого явленія заключается не столько въ поэтическомъ и повѣствовательномъ талантъ французскихъ труверовъ, обрабатывавшихъ его въ стихотворной формъ, сколько въ самой личности героя, заключающей въ себъ много истинно рыцарскихъ чертъ, которыхъ мы напрасно стали бы искать у другихъ героевъ древности. Молодость, красота, неудержимая жажда славы, великодушіе къ побъжденнымъ, страсть къ авантюрамъ, куртуазія по отношенію къ женщинамъ — всё эти отдёльныя черты рыцарскаго идеала мы находимъ соединенными въ грандіозной личности Александра Великаго. Немудрено послё этого, что исторія его подвиговъ могла заинтересовать французскую публику и воспламенить воображение труверовъ до того, что они поставили Александра на ряду съ Карломъ Великимъ и Артуромъ и назвали его властителемъ вселенной (Sire de l'univers). Романъ объ Александръ Великомъ, заключающій въ себъ болье 20,000 стиховъ, принадлежитъ двумъ труверамъ: Lambert le Tort и Alexandre de

Bernai. Популярность его была такъ велика, что размёръ, которымъ онъ написанъ, получилъ названіе александрійскаго стиха.

Романъ начинается описаніемъ рожденія Александра. Чудеса при его рожденіи почти тв же, какими сопровождалось въ нашихъ былинахъ рожденіе Волхва Всеславьевича. Отцомъ его былъ не Филиппъ, а египетскій царь Нектанебъ. Подробно описывается въ романъ воспитаніе Александра. Подъ руководствомъ искусныхъ учителей онь изучаль, кромѣ языка греческаго, языки латинскій, еврейскій и халдейскій, геометрію, физику, астрономію, музыку, — словомъ, проходилъ полный курсъ средневъковыхъ школъ. Мать его Олимпія, желая сдёлать изъ него настоящаго рыцаря, прибавляетъ къ этому игру на аров, танцы и знаніе балладъ и пѣсенъ. Придя въ совершенный возрасть, Александръ выбираетъ себъ 12 перовъ, которымъ поручаетъ начальствовать надъ отдвльными отрядами. Первый его походъ быль направленъ противъ непокорнаго вассала Николая. Въ единоборствъ онъ побъждаеть Николая и раздъляетъ его земли между своими баронами. Послё этого онъ устремляется на Грецію и покоряеть ее. Далье слъдуеть подробное описаніе персидскаго похода, осады Тира и всѣхъ битвъ съ Даріемъ. Побъдивъ персидскаго царя, Александръ отправияется противъ своего соперника, индійскаго царя Пора. Здесь войско Александра встречаеть целый рядь чудесь: білыхъ львовъ, сиренъ, дорогу, усыпанную драгоцівнными камнями, при чемъ труверъ старается поставить на видъ читателямъ, что верховнымъ побужденіемъ Алевсандра было не завоеваніе, а любознательность, желаніе узнать все, что делается на земле, въ воде и воздухе. Ди этой цъли онъ придумываетъ особые снаряды для плаванія по воздуху и опущенія на дно моря. Поб'вдивъ амазонокъ, онъ возвращается въ Вавилонъ и умираетъ оть отравы. Передъ смертью онъ завъщаетъ своимъ полководцамъ завоеваніе "лучшей въ мірѣ страны" — Франціи. Этимъ патріотическимъ анахронизмомъ и заканчивается романъ объ Александръ Великомъ.

Кромъ романовъ о Троянской войнъ и Александръ Великомъ, въ средніе въка въ литературъ, главнымъ образомъ, оранцузской, мы встръчаемъ не мало произведеній, въ основъ которыхъ лежитъ античный сюжеть. Такова французская обработка преданій о Нарциссь и Эхо, сдъланная на основании "Метаморфозъ" Овидія. Въ XIII в. мы находимъ также французскую обработку античныхъ легендъ о Пирамъ и Тисбъ, объ Одиссеъ и Полифемѣ (въ романѣ "Долопатосъ") и др. Особенною популярностью пользовались въ средніе въка сказанія о Виргиліи, котораго народъ чтилъ не какъ поэта, но какъ мудреца и чародъя. Такимъ образомъ образовалась неаполитанская легенда о кудесникъ Виргиліи, который быль благодётелемъ Неаполя. Онъ, между прочимъ, отлилъ бронзоваго коня, предохранявшаго всёхъ лошадей отъ заболъваній, и мъдную муху, благодаря присутствію которой мухи не кусали людей. Поставивъ противъ Везувія бронзовую статую всадника съ натянутымъ лукомъ. онъ этимъ самымъ предохранилъ городъ отъ изверженій и т. п. Сообщая эти разсказы, труверы, по своему обыкновенію, не замедлили присоединить къ нимъ любовные мотивы, которые они считали лучшей приправой всякаго произведенія. Они заставляють Виргилія влюбиться въ дочь римскаго императора, которая уговариваетъ его свсть въ корзину, чтобы быть поднятымъ къ ней на башню. Поддавшись женскому коварству, Виргилій свлъ въ корзину; дочь императора подняла его до половины башни, а потомъ созвала всёхъ смотрёть на ученаго мудреца, сдълавшагося посмъшищемъ. Такія сказки разсказывали ... о Виргиліи до XVI в., когда потребовалось вмѣшательство науки, чтобы возвратить Виргилію его историчекую физіономію.

Пособія для изученія феодально-рыцарской литературы: И.Б. иА.К. [И. Болдаковъ и А. Кирпичниковъ]. Исторія французской литературы. С.-Пб. 1887. Тип. Стасюлевича. Вып. І. — Петерсонъ и Балабанова. Западно-европейскій эпосъ и средневъковой романъ въ пересказахъ и сокращенныхъ переводахъ. С-Пб. 1896. Т.І-ІІ. - "Роландъ" (La Chanson de Roland). Вольный переводъ Бориса Адмазова. М. 1869 (Есть новое изданіе 1901 г.). — "Пізснь о Роландъ". Переводъ размъромъ подлинника графа де-ла-Бартъ. Съ предисловіемъ академика А. Н. Веселовскаго. С.-Пб. 1897. — Бедье. Тристанъ и Изольда. Переводъ съ французскаго. Съ предисловіемъ академика А. Н. Веселовскаго. Спб. 1905. - "Пёснь о Нибелунгахъ". Съ средневерхне-нѣмецкаго размѣромъ подлинника перевелъ М. Кудряшевъ. С.-Пб. 1889. ... "Пізснь о Нибелунгахъ" (Русская классная библіотека, издаваемая подъ редакціей А. Чудинова. С.-Пб. 1896). — Де-да-Бартъ. Бесталь по исторіи всеобщей литературы и искусства. Ч. І. Кіевъ 1903.-Батюшковъ (Ө). Три песни трубадура Бертрана де Борнъ. Переводъ съ древне-провансальскаго языка. ("Подъ знаменемъ науки", юбилейный сборникъ въ честь Н.И.Стороженка. М. 1902).--Дашкевичъ (Н). Провансальское знатное общество и трубадурки.

## **III.** Литература буржуазно-сатирическая.

Отъ произведеній, возникшихъ на почвѣ рыцарскихъ воззръній, переходимъ теперь къ произведеніямъ, возникшимъ на почвъ третьяго культурнаго фактора среднихъ въковъ — буржуазіи. Уже съ XII в. замъчается активный протесть противь феодальныхъ порядковъ, выражающійся въ періодическихъ возстаніяхъ городовъ, преимущественно, въ съверной Франціи. Цълью этихъ возстаній было пріобрътеніе charte communale, т.-е. такой хартіи или такого договора, который обезпечиваль бы права городскихъ общинъ противъ насилія феодаловъ, съ одной стороны, и королевской администраціи -- съ аругой. Значеніе буржуазія особенно возросло съ твхъ поръ, какъ королевская власть стала опираться на нее въ борьбъ съ буйными феодалами. Возвышение буржуази отразилось въ литературъ двумя способами: отрицательнымъ, состоящимъ въ сатирическомъ отношении <sup>къ</sup> начинающему приходить въ упадокъ рыцарству, и по— 72 —

ложительнымъ, состоящимъ въ воспроизведении буржуазной жизни, которую въ эпоху высшаго процвътанія рыцарства не считали достойной поэтическаго воспроизведенія. Самымъ яркимъ выразителемъ протеста и сатирическаго отношения къ рыцарству служатъ во Франціи такъ называемыя Poèmes d'aventure и пародіи на Chansons de geste. Въ одной изъ такихъ поэмъ, содержаніемъ своимъ напоминающей шекспировскаго "Цимбелина", рыцарь играетъ очень позорную роль. Однажды на пиру у короля французскаго Пипина нъкто графъ де Пуатье похвалился върностью своей жены. Слушавшій эту похвальбу герцогъ Нормандскій предлагаеть ему пари на всъ свои владения, что не далее, какъ черезъ мъсяцъ, онъ восторжествуетъ надъ добродътелью и върностью графини. Графъ принимаетъ вызовъ, даетъ герцогу рекомендательное письмо, а самъ остается у короля до возвращения герцога. Герцогъ отправляется въ Пуатье, рекомендуеть себя товарищемъ и сподвижникомъ мужа графини и передаетъ письмо отъ него. Графиня принимилить лисково и приглашаеть его къ объду. За объдомъ порщогъ держитъ себя странно: много пьетъ, пониолисть себъ различныя вольности, такъ что графиня припуждена была даже оттолкнуть его. Видя, что ему на выиграть пари, герцогъ приходитъ въ отчаяніе и ярость и не знаетъ, что дѣлать. Но въ это время къ нему подоспъваетъ со стороны совершенно неожиданная помощь. Графиня разсказала все происшедшее кормилицъ, которая, догадавшись, въ чемъ дъло, предлагаетъ свои услуги герцогу. Когда герцогъ сообщаетъ ей условія пари, она об'вщаеть ему достать за крупную сумму вънчальное кольцо своей госпожи, прядь волосъ изъ ея восы и доскуть отъ ея платья. Съ этими трофеями гердогъ скачетъ въ Парижъ и въ присутствіи короля объявляеть графу, что онъ понапрасну такъ полагается на добродътель своей жены, и въ доказательство показываетъ

1

4

свои трофеи. При этихъ словахъ графъ бросается на перцога, вышибаеть ему несколько зубовь, повергаеть его на землю и, въроятно, убилъ бы его, если бы къ герцогу не подоспѣлъ на помощь самъ король. Выслушавъ объ стороны, Пипинъ ръшилъ послать привезенныя вещи къ графинъ и спросить, признаетъ ли она эти вещи своими. Графиня признаеть, и герцогь выигрываеть пари. Графство Пуатье дълается владъніемъ герцога, а графъ де Пуатье береть свою жену и увозить ее въ лёсъ, чтобы убить ее за невърность. Такъ кончается первая половина поэмы. Если бы мы не имъли никакихъ другихъ свидътельствъ объ упадкъ рыцарства въ XIII в., то одна эта поэма могла бы доказать этотъ упадокъ. Роль, отведенная здёсь рыцарю, самая позорная. Вопреки объту, повелъвавшему ему защищать честь женщины отъ всякаго подозрънія, онъ самъ не прочь употребить насиліе, и когда это ему не удается, прибъгаетъ къ низкой клеветв, чтобы только выиграть пари и получить владенія графа. Еще въ болъе непривлекательномъ свътъ изображено рыцарство въ популярномъ романъ о Роберть Дояволь, жизнь котораго была рядомъ самыхъ возмутительныхъ злодъйствъ. Очевидно, что уже во второй половинъ XIII в. ореолъ рыцарства сильно поблекъ и самое слово "рыцарь" становится чуть не синонимомъ разбойника и убійцы.

3

2.

Окончательному позору предается рыцарство въ многочисленныхъ пародіяхъ на Chansons de geste. Вмѣсто Роланда, Оливье, Ожье и др. здѣсь появляется худая и безобразная фигура рыцаря Одижье (Audigier). Слѣдуя примѣру Chansons de geste, авторъ прежде всего сообщаетъ свѣдѣнія о семьѣ, изъ которой произошелъ его герой. Отецъ Одижье былъ худой рыцарь съ журавлиной шеей и до того сильный, что могъ однимъ ударомъ копья пронзить муху, мать была кривобокая и сухая, какъ щепка, женщина. Оть этой-то парочки и родился Одижье. Рожденіе его, по эпическому обычаю, сопровождалось различнаго рода предзнаменованіями: ослица, старая собака и тощая кошка, соединивъ свои голоса въ одинъ протяжный вой, привътствовали его появленіе на свъть. Придя въ возрасть, Одижье становится самымъ безобразнымъ и неповоротливымъ рыцаремъ. Онъ отправляется воевать съ какой-то безобразной старухой, матерью не менње безобразныхъ трехъ дочерей. Эти четыре мегеры побъждаютъ рыцаря, берутъ въ плёнъ и выпускаютъ на свободу на самыхъ унизительныхъ условіяхъ. Въ другой пародіи на Chansons de geste ъдко осмъяны феодальныя войны. Тонъ разсказа торжественно-эпическій, что еще боле усиливаетъ комическое впечатлёніе. Два враждебныхъ войска стоять въ полѣ, готовыя сразиться другъ съ другомъ. Одно мгновенье — и земля оросится кровью противниковъ. Но вдругъ появляется между рядами войскъ монахъ съ боченкомъ вина въ рукахъ. Божественный напитокъ вдругъ внушаетъ мирное настроеніе; распивши его, объ арміи преспокойно расходятся въ разныя стороны.

Фабльо,

Самый богатый отдёлъ средневёковой буржуазной литературы составляють небольшіе разсказы бытового характера, которые называются у французовъ фабльо (Fabliaux, Dits, Contes). По содержанію своему и тону они очень разнообразны: сатира, идиллія, нравоучительная повъсть и грубый фарсъ чередуются въ нихъ между собою. Авторы фабльо стараются проникнуть всюду: и въ домъ епископа, и въ замокъ рыцаря, и за ограду монастыря, и къ семейному очагу буржуа, и въ скромную хижину, крестьянина. При разнообразіи содержанія и тона, фабльо отличаются живостью и занимательностью разсказа, веселостью и остроуміемъ. Источниками ихъ, кромъ повъстей восточнаго происхожденія въ родъ "Калилы и Димны", романа "О семи мудрецахъ" и случаевъ изъ современной жизни, служили также сочиненія классическихъ писателей: Овидія, Апулея, Петронія и др.

Чтобы оріентироваться въ массѣ фабльо, всего лучше познакомиться съ выводимыми въ нихъ типами и показать, какъ отражаются въ ихъ сатирическомъ зеркалѣ различные классы средневѣкового общества.

Духовенство, какъ черное, такъ и бѣлое, играетъ въ фабльо весьма незавидную роль. Передъ нами является и духовникъ, ловко пользующійся своимъ авторитетомъ передъ прихожанами, чтобы обдёлать свои темныя дёлишки, и сластолюбивый монахъ, опоражнивающій церковную кружку для своихъ любовныхъ приключеній, и священникъ, ухаживающій за женами своихъ прихожанъ. Въ одномъ фабльо (Dit de la vessie du curé) остроумно осмъивается корыстолюбіе монашескихъ орденовъ. Одинъ сельскій священникъ, чувствуя приближеніе смерти. завъщалъ часть своего имущества въ пользу францисканскаго монастыря. Услышавъ объ этомъ, къ нему явились два монаха якобитскаго ордена и стали просить, чтобы онъ не забылъ и ихъ монастырь. Они дъйствовали настойчиво, угрожали въ противномъ случав муками ада и такъ надовли больному, что онъ обвщалъ имъ оставить послё смерти самую драгоцённую вещь. Какова же была ихъ ярость, когда послё смерти священника вскрыли завъщание и оказалось, что онъ объщалъ якобитамъ свой мочевой пузырь.

Весьма ярко обрисованъ въ фабльо типъ крестьянина (vilain). Грубая, неотесанная фигура этого простака часто выводится на сцену и почти всегда въ комическомъ видѣ. Обыкновенно онъ дѣлается жертвою своей оплошности, нелогадливости и простодушія и оказывается въ самомъ непріятномъ положеніи. Но зато онъ обладаетъ большимъ практическимъ смысломъ, который помогаетъ ему вывернуться изъ бѣды. Таковъ, напримѣръ, крестьянинъ, фигу-Рирующій въ фабльо "Крестьянинъ женился на красивой дочери обѣднѣвшаго дворянина. Страшно ревнуя жену,

<sup>5</sup> 

чтобы застраховать себя оть ея измёны, онь ежедневно систематически привязывался къ ней и билъ ее такъ, что она была въчно заплакана и ходила въ синякахъ. Дъйствуя такимъ образомъ, онъ разсчитывалъ выбить у нея изъ головы всякую мысль о кокетствѣ. Долго терпѣла бъдная женщина, пока ей не представился случай жестоко отомстить мужу. Однажды въ деревню, гдъ они жили, прівхали двое придворныхъ, которымъ поручено было, во что бы то ни стало, отыскать доктора, могущаго вылёчить дочь короля, подавившуюся костью. Жена сказала имъ, что ея мужъ — удивительный докторъ, но онъ такъ тщательно скрываетъ свое искусство, что его нужно много бить, прежде чёмъ онъ согласится на лёченіе. Придворные такъ и сдълали и, избивъ чуть не до полусмерти крестьянина, привезли его къ королю. Въ отвътъ на новые отказы слёдують новые побои. Наконець, крестьянинъ соглашается лёчить. Онъ приказалъ въ одной изъ залъ дворца разложить костеръ и привести дочь короля. Онъ раздълся передъ огнемъ и началъ выдълывать передъ королевною такія уморительныя штуки, что она не выдержала, расхохоталась, и кость выскочила у ней изъ горла. Послъ этого слава новоприбывшаго доктора возросла; къ нему явилось сразу около двухсоть больныхъ. Находчивость и на этотъ разъ выручила его. Приказавъ снова развести костеръ, онъ призвалъ туда всвхъ больныхъ и сказалъ, что самаго больного изъ нихъ онъ броситъ въ костеръ и пепелъ его будетъ давать въ водѣ всѣмъ остальнымъ, которые отъ этого всѣ выздоровѣють. Больные переглянулись между собою и единогласно объявили, что они чувствують себя совершенно здоровыми. Узнавъ объ этомъ, король отпустилъ крестьянина домой, щедро наградивъ его. Испытавъ насвоей пікурѣ, какъ вкусны побои, крестьянинъ возвратился домой, навсегда исцёленный отъ ревности и привычки бить жену.

городскихъ ствнахъ Возникнувъ и отражая ΒЪ возвышение буржуазии и ея отрицательное въ себв отношеніе къ правящимъ классамъ средневѣкового общества, фабльо не щадять и самихъ буржуа и не разъ весьма искусно выставляють на позоръ ихъ скопидомство, страсть въ наживѣ и невѣжество, дѣлающее ихъ жертвою разныхъ пройдохъ. Въ одномъ фабльо, подъ заглавіемъ "Торгашз" (Mercier), вычислены всв предметы торговли французскаго купца XIII в., въ числѣ которыхъ находятся, между прочимъ, и фальшивыя кости. Отражая возвышеніе буржуазіи, фабльо должны были коснуться техъ новыхъ отношений ея къ рыцарству, въ которыя она была поставлена. Въ прежнія времена бракъ между дочерью буржуа и рыцаремъ или обратно былъ явленіемъ почти невозможнымъ, но въ XIII в. такіе случаи были неръдки. Одно фабльо заключаетъ въ себъ прекрасный нравственный урокъ, основанный на этихъ новыхъ отношеніяхъ. Она носитъ заглавіе: "Попона, разръзанная пополамъ". Въ ней разсказывается, какъ одинъ разбогатввшій буржуа женился на дочери одного объднъвшаго рыцаря. Рыцарь не сразу соглашается выдать свою дочь за сына буржуа: онъ требуеть, чтобы отець жениха укрвпиль за сыномь все свое состояніе. Страстно любя сына, буржуа соглашается и, передавши все сыну, остается жить у него. Первое время они жили мирно, но когда у сына родился ребенокъ, расходовъ стало больше, помѣщеніе тѣснѣе, и жена, недовольная твмъ, что одна комната въ домъ занята отцомъ мужа, стала пилить мужа до твхъ поръ, пока сынъ не попросилъ отца удалиться. Напрасно старикъ со слезами на глазахъ умолялъ сына не лишать его крова, сынъ, боясь гнъва жены, настаивалъ, чтобы онъ поскорѣе ушелъ. Наконецъ, старикъ обратился къ сыну съ послёдней просьбой, чтобы ему дали чёмънибудь прикрыться, такъ какъ время было холодное.

Тогда сынъ, призвавъ своего маленькаго сынишку, велёлъ ему пойти въ конюшню и отдать дёдушкё старую попону. Но ребенокъ оказался еще жаднёе отца: онъ разрёзалъ попону надвое и только одну половину отдалъ дёду; когда же его спросили, зачёмъ онъ это сдёлалъ, онъ отвёчалъ, что такъ и слёдуетъ: "Вёдь, онъ вамъ отдалъ все свое состояніе, и я хочу, чтобы вы мнё отдали свое; вы его прогнали, а когда вы состаритесь, я прогоню васъ и дамъ вамъ другую половину попоны". Слова злого мальчика пробудили чувство стыда въ сынё буржуа; онъ попросилъ у отца прощенія и пригласилъ его снова жить вмёстё.

Немалую роль играють въ фабльо и женщины. Отчасти подъ вліяніемъ аскетическихъ взглядовъ, проповѣдуемыхъ духовенствомъ, отчасти подъ вліяніемъ восточныхъ разсказовъ, женщина лишается въ фабльо своего поэтическаго ореола и является изобрѣтательною плутовкою, весьма ловко проводящею своего мужа. Некрасивая роль, отводимая въ фабльо женщинамъ, объясняется еще тѣмъ, что фабльо разсказывались труверами на пирахъ послѣ обѣда, когда женщины уходили, и мужчины оставались одни.

Отражая въ себѣ культурный періодъ, обозначенный въ исторіи упадкомъ рыцарства и возвышеніемъ буржуазіи и крестьянскаго сословія, фабльо нанесли сильный ударъ сословной рыцарской литературѣ. Успѣхъ ихъ былъ такой, что уже въ XIII в. французская литература пришла къ сознанію, что изображеніе дѣйствительности есть задача, достойная писателя. Стоя на реальной почвѣ, фабльо привили французской литературѣ живую струю реализма, не говоря уже о томъ, что своими литературными достоинствами они не мало содѣйствовали развитію французской прозы.

Цвенки.

Одновременно съ фабльо и отчасти подъ ихъ вліяніемъ, возникли въ Германіи бытовые разсказы сатирическаго характера, извъстные подъ именемъ Schwänke. Содержаніе ихъ весьма разнообразно: случаи изъ обыденной жизни,

разсказы о попахъ и рыцаряхъ, нравоучительныя исторіи, Почерпнутыя изъ книжныхъ источниковъ — все входило Въ пеструю ткань этихъ непритязательныхъ повъствованій, увеселявшихъ досуги рыцарей и горожанъ. Такъ же, какъ и во Франціи, они своимъ реализмомъ представляли сильный противовъсъ фантастической литературъ рыцарства, и авторы ихъ съ особымъ удовольствіемъ разсказывали случаи, въ которыхъ здравый смыслъ горожанина или хитрость крестьянина торжествовали надъ грубымъ насиліемъ феодала или надъ ухищреніями жаднаго до наживы священника. Въ особенности процвътала сатирическая новелла въ Австріи и Баваріи. Австрія уже въ XII в. произвела замъчательнаго сатирическаго писателя Гейнриха Мелька; тамъ же въ XIII в. процвъталъ Штрикеръ, которому приписывають знаменитую сатирическую новеллу о Попть Амисть. Амисъ былъ священникомъ въ Англіи; его доброта и честность возбудили противъ себя гнёвъ его епископа. Узнавъ, что Амисъ богатъ, епископъ предлагаетъ ему подълиться деньгами, и когда тотъ отказываетъ, то епископъ начинаетъ придираться къ нему, предлагаетъ ему рядъ вопросовъ, на которые священникъ даеть остроумные отвѣты, и въ заключеніе даетъ ему задачу — обучить осла грамоть. Амись этимъ не смущается. Онъ береть требникъ, разсыпаеть между его листами зерна овса, и осель весьма 40вко переворачиваетъ мордой листы книги, будто онъ въ самомъ дълъ читаетъ; когда зеренъ не стало, оселъ заревълъ во все горло; священикъ объяснилъ епископу, что оселъ произноситъ букву "а".

Не послёднюю роль играетъ въ нёмецкихъ Schwänke <sup>крестьянинъ,</sup> представитель хитрости и здраваго смысла, побивающій этимъ оружіемъ привиллегированные классы. Къ XV в. относится цёлый сатирическій романъ, гдё глав-<sup>вую</sup> роль играетъ продувной крестьянинъ Тиль Эйленшпигель, циникъ и насмёшникъ, весело проводящій свою жизнь насчеть обманутыхъ имъ людей. Жертвами его плутней и насмѣшекъ являются высше классы общества, къ которымъ авторъ относится въ высшей степени враждебно. Успѣхъ этой книги былъ громадный: изданіе слѣдовало за изданіемъ; вскорѣ она была переведена на французскій языкъ и достигла такой популярности, что самое имя героя сдѣлалось нарицательнымъ, и изъ него произошло французское слово espiègle (проказникъ). Черезъ Польшу Эйленшпигель перешелъ и къ намъ и былъ извѣстенъ подъ страннымъ названіемъ "Совѣстьдрала", которое есть не что иное, какъ искаженіе польскаго перевода слова "Эйленшпигель" (Sowy źwierciadło "Зеркало совы").

енамеронъ«. Вліяніе фабльо, кромѣ Герменіи, распространилось также и на Италію и Англію. Въ Италіи мы уже въ XIII в. встръчаемъ цълый сборникъ новеллъ (Cento novelle antiche), сюжеты которыхъ заимствованы отчасти изъ фабльо. Къ XIV в. относится "Декамеронз" Боккаччьо, гдъ замъчается попытка придать новелль художественную обработку. Матеріалъ для "Декамерона" Боккаччьо заимствоваль изъ самыхъ разнообразныхъ источниковъ: кромъ сборника старинныхъ итальянскихъ новеллъ, Боккаччьо пользовался и византійскими романами съ корсарами и похищеніями, и французскими фабльо, и романомъ о семи мудрецахъ, и современными разсказами о различныхъ остроумныхъ отвётахъ, ловкихъ продълкахъ женъ съ мужьями и т.п. "Декамеронъ" начинается съ знаменитаго описанія флорентинской мо-. ровой язвы 1348 г., въ описаніи которой Боккаччьо подражаль Өукидиду. И воть, въ самый разгаръ чумы, семь молодыхъ дъвушекъ, встрътившись въ церкви Santa Maria Novella, начали разсуждать, что дълать? Послъ долгихъ споровъ онъ поръпили покинуть душный и зараженный городъ и удалиться на чистый воздухъ, на какую-нибудь виллу. Подходять трое молодыхъ людей,

которые просять принять ихъ въ компанію. Дъвушки соглашаются, и вся компанія, захвативъ съ собою прислугу, удаляется въ деревню, коротаетъ время въ прогулкахъ, танцахъ, играхъ и бесёдахъ, и во время сильной жары, когда нельзя ни гулять, ни танцовать, ръшено каждому разсказать по новелль, а такъ какъ компанія провела на виллъ 10 дней (отсюда название "Декамеронъ"), то и составилось 100 новеллъ. Эта рамка или этоть плань составляеть оригинальную черту Боккаччьо. Вторая оригинальная черта итальянскаго новеллиста состоить въ томъ, что у него новеллы каждаго отдёльнаго дня служать иллюстраціей какой-нибудь общей темы. Такъ, напр., новеллы второго дня всв разсказаны на тему о томъ, какъ люди, испытавъ много неудачъ въ достижении своей цэли, наконецъ, достигаютъ ся; въ новеллахъ третьяго дня разсказывается о людяхъ, пріобрътающихъ то, что они считали утраченнымъ; новеллы четвертаго дня имѣютъ своимъ сюжетомъ любовныя приключенія съ печальнымъ исходомъ, и, наоборотъ, въ новеллахъ пятаго дня описывается любовь съ счастливымъ исходомъ; въ новеллахъ седьмого и восьмого дня разсказывается о хитрыхъ продълкахъ женъ надъ мужьями и наобороть. Исключение составляють новеллы перваго и девятаго дня, въ которыхъ собесъдники разсказывають, что кому нравится, и новеллы шестого дня, основанныя на остроумныхъ и колкихъ отвётахъ, которые избавляють человъка отъ опасности. Главнымъ сюжетомъ "Декамерона" служатъ любовныя приключенія, а главнымъ предметомъ нападокъ — католическое духовенство. Новелла объ еврев Авраамв — злвишая сатира на папу и кардиналовъ, а картина безнравственности римскаго духовенства, описанная очевидцемъ евреемъ, показываетъ въ Боккаччьо человъка новаго времени. Весьма интересна также новелла, заключающая въ себъ разсказъ о находчивости монаха-проповъдника, который 6 Стороженко.

вмъсто украденнаго у него двумя шутниками пера архангела Гавріила предлагаеть суевърной толпъ ящикъ угольевъ, выдавши ихъ за тѣ уголья, на которыхъ былъ сожженъ св. Лаврентій. Лучше всего удавались Боккаччьо новеллы изъ обыденной жизни; тутъ онъ могъ проявить во всемъ блескъ свой реализмъ, свою наблюдательность и свое искусство создавать живыхъ людей. Такова новелла объ Изабелль, за которой ухаживали два кавалера и которая сумѣла извлечь выгоду изъ этого обстоятельства и ловко провела мужа, разсказавъ, что одного изъ этихъ кавалеровъ она спрятала въ своей спальнѣ отъ ярости другого, гнавшагося за нимъ съ кинжаломъ. Хитростямъ и уверткамъ женъ, проводящихъ своихъ мужей, посвящено не мало новеллъ, заимствованныхъ Боккаччьо изъ разныхъ источниковъ, преимущественно изъ фабльо, но обработанныхъ самостоятельно, такъ что каждая новелла есть вмёстё съ тёмъ прелестная жанровая картинка. Но не одну преступную и комическую сторону любви изображаеть Боккаччьо: на ряду съ женами-плутовками онъ рисуетъ намъ идеаль любви и върности, женщинъ, которыя любятъ всего одинъ разъ, которыя переносять все изъ любви къ любимому человъку и, потерявъ его, либо лишаютъ себя жизни, либо уходять въ монастырь. Такова, напримъръ, Гризельда въ десятомъ днъ "Декамерона", такова одна новелла четвертаго дня объ Андреолъ и Габріоттъ, по силъ трагизма не уступающая новеллъ Джиральди Чинтіо о любви Ромео и Юліи. Но, вообще говоря, описаніе возвышенныхъ чувствъ меньше удается Боккаччьо; здъсь онъ, очевидно, не въ своей сферъ, неръдко впадаетъ въ риторику и подражаетъ образцамъ, и это вполнъ понятно: такому реалисту, какъ Боккаччьо, одаренному притомъ острымъ чутьемъ комическаго, было не съ руки рисовать идеальные характеры и возвышенныя чувства; оттого лица идеальныя выходять у него блёднёе, чёмъ лич-

ности, заимствованныя изъ окружающей среды, которую онь зналъ вдоль и поперекъ. "Декамеронъ" Боккаччьо это върное отраженіе жизни итальянскихъ городовъ наканунъ Возрожденія, когда средневьковый аскетическій исаль утратиль свой кредить и началась реабилитація плоти. Подъ рукой остроумнаго наблюдателя эта жизнь превращалась въ веселую комедію, въ которой самыя худшія роли выпадають на долю духовенства. Противоположность между тёмъ, что оно проповёдывало, и какъ само поступало, давала богатый матеріаль для сатиры. Но сатира Боккаччьо имъетъ мало общаго съ ювеналовскимъ негодованіемъ Данте. Онъ негодуетъ на духовенство не столько за то, что оно своимъ поведеніемъ ровяеть достоинство церкви, сколько за то, что оно лицеизрить и эксплуатируеть человъческое суевъріе и всегда сумветь прикарманить себв лучшіе куски.

Вліяніе "Декамерона" было громадно: безъ преувеличенія "Кентербеможно сказать, что его печать лежитъ на всемъ худо- рійскіе разжественномъ развитіи новеллы въ Европъ. Но раньше всего оно сказалось у современника Боккаччьо, англій. скаго поэта XIV в. Чосера (1340-1400), котораго обыкновенно называють утреннею звъздой англійской литературы, потому что ему впервые удалось возвысить англійскій языкъ на недосягаемую прежде высоту и тёмъ положить начало англійской народной литературь. Оставляя въ сторонѣ раннія произведенія Чосера, въ которыхъ онъ является болёе или менёе удачнымъ подражателемъ французскихъ труверовъ, я остановлюсь на лучшемъ произведении зрълаго періода его поэтической квательности, на его стихотворныхъ "Кентербер ійскихъ разсказахъ".

Планъ "Кентерберійскихъ разсказовъ" былъ внушенъ Чосеру, Декамерономъ". Какъвъ "Декамеронъ" каждыйизъ собесъдниковъ поочередно въ продолжение 10 дней разсказываеть по новеллъ, такъ и у Чосера богомольцы,

CK8364

отправляющиеся на поклонение гробу св. Оомы Бекета въ Кентербери, сговариваются для оживленія путешествія разсказывать каждый по двё повёсти, и чья повъсть будеть признана лучшей, того всъ по возвращения въ Лондонъ угостять ужиномъ. Чосеръ не успълъ выполнить и половины своего плана. Онъ написалъ только прологъ и путешествіе въ Кентербери; обратный путь п ужинъ остались не написанными. Въ прологъ Чосеръ даетъ то, чего нътъ у Боккаччьо — цълую серію мастерски написанныхъ портретовъ богомольцевъ. Передъ нами возстаеть вся среднев вковая Англія; туть мы находимъ представителей всёхъ сословій и всёхъ классовъ общества. Тутъ есть и храбрый рыцарь, и коренастый йоменъ съ своимъ традиціоннымъ лукомъ, и докторъ, и судья, и разбитная купчиха, и плуть - мельникъ; передъ нами проходять также представители духовнаго сословія: весельчакъ-монахъ, любезный съ дамами и необыкновенно снисходительный на исповъди, кокетливая игуменья, продавецъ индульгенцій и симпатичный сельскій священникъ, посвятившій всю жизнь своей паствв. Хотя всѣ эти лица нарисованы, какъ живыя, но особенно удались Чосеру монахи, можетъ-быть, потому, что они были наиболёе способны возбудить его шаловливый юморъ. Но остроуміе и иронія Чосера умолкають, когда ему приходится рисовать типъ бъднаго сельскаго священника; въ образъ этого священника, представляющаго такой рёзкій контрасть сь веселыми, лоснящимися физіономіями разжиръвшихъ монаховъ, Чосеръ изобразилъ свой идеалъ добраго пастыря, подъ которымъ не отказался бы подписаться самъ Виклифъ. Реальности портретовъ Чосера сильно помогаетъ обиліе мелкихъ подробносте относительно костюма, манеръ и обстановки его героевъ. Его мастерской портретъ доктора даетъ намъ върное понятіе о томъ періодъ медицины, когда она смъшивелась съ натуральной магіей и астрологіей, когда хараж

терь и ходъ болёзни опредёлялся по гороскопу больного; равнымъ образомъ, каждая черта въ его портретъ продавца ингульгенцій, везущаго съ собою цълый мъшокъ свъженькихъ, только что испеченныхъ въ Римъ индульгенцій, есть историческій документь, бросающій много свъта на то темное время, когда эти пройдохи расхаживали по Европъ, надувая публику и своими разсказами, и своими лже-реликвіями. Послёдній портреть - это портреть бойкаго и веселаго трактирщика, котораго богомольцы выбираютъ своимъ предводителемъ, и который придумываеть, чтобы каждый изъ богомольцевъ разсказаљ два разсказа на пути изъ Лондона въ Кентербери и два на обратномъ пути. Такъ какъ число всъхъ богомольцевъ тридцать-два, то всёхъ разсказовъ должно быю быть сто-двадцать-восемь. Но Чосеръ не довелъ своихъ богомольцевъ даже до Кентербери, и изъ нихъ только часть разсказала по одной новеллё, такъ что мы инеть всего 24 новеллы. Большинство разсказовъ богомольцевъ заимствовано изъ французскихъ фабльо и изъ итальянскихъ источниковъ. Академикъ Веселовскій называеть "Кентерберійскіе разсказы" фабльо, прошедшими итальянскую школу. Такъ, напр., разсказъ рыцаря о Палемонъ и Арсить передъланъ изъ "Тезеиды" Боккаччьо, трогательная повъсть клерка о Гризельдъ заимствована изъ "Декамерона"; разсказъ монахини — изъ романа о Ілсь, а разсказъ монаха заключаетъ въ себъ, между прочимъ, пересказъ знаменитаго эпизода "Божественной Конедін" о граф'в Уголино. Уже въ самомъ планъ "Кентерберійскихъ разсказовъ" сказался замъчательный художественный инстинктъ англійскаго поэта. Взявши канвой своего произведенія путешествіе въ Кентербери, авторъ сразу перенесь нась въ самый центръ средневъковой жизни Англіи, сразу получилъ возможность вывести нюго самыхъ разнообразныхъ типовъ и освътить ихъ сь различныхъ точекъ зрънія. Но "Кентерберійскіе разсказы" состоять не только въ описании богомольцевъ, но и въ описаніи самаго путешествія. Путешествіе играеть здёсь роль едва ли не болёе важную, чёмъ самый акть благочестія, ибо нигдъ люди не выказывають такъ скоро особенностей своего характера, какъ въ путешествія, когда они удалены отъ своей домашней обстановки, всегда налагающей на человъка извъстныя стъсненія. Воть почему бъдовая купчиха изъ Бата такъ откровенна. съ незнакомыми ей людьми, вотъ почему хитрый продавецъ индульгенцій держить себя на распашку и не боится сообщить публикъ тв пріемы, съ помощью которыхъ онъ выманиваетъ у простаковъ деньги. Далъе самая фабула построена очень умно и, въроятно, имъла бы и свою внутреннюю цёльность, если бы Чосеру удалось закончить ее. Превосходство этого пріема сравнительно съ "Декамерономъ", гдъ все общество сидить на одномъ мёстё, видно изъ того, что у Боккаччьо нётъ характеристики разсказчиковъ, тогда какъ Чосеръ посвящаетъ этой характеристикъ, во-первыхъ, свой прологъ, а, вовторыхъ, каждой повёсти предшествуетъ прологъ, въ которомъ разсказчикъ считаетъ долгомъ познакомить общество со своею личностью и своимъ взглядомъ на вещи. Какъ въ характеристикъ столькихъ разнообразныхъ лицъ и въ умёніи заставить ихъ высказаться виденъ замѣчательный драматическій талантъ Чосера, такъ въ построеніи и веденіи разсказовъ, то трогательныхъ, то забавныхъ и комическихъ, выступаетъ во всемъ блескъ его повёствовательный таланть. Это сочетание въ одномъ лицъ таланта повъствовательнаго и драматическаго составляетъ несомнѣнное преимущество Чосера передъ Боккаччьо. Историко-литературное значение "Кентерберійскихъ разсказовъ "Чосера состоитъ, главнымъ образомъ, въ томъ, что путемъ ихъ онъ вывелъ англійскую поззіюизъ области аллегоріи на прямую дорогу реальнаго изученія дъйствительности. Типы, выведенные Чосеромъ, это живые типы современной ему Англіи -- обстоятельство, обусловливающее ихъ громадное культурное значеніе.

Остроумныя фабльо и вдкія пародіи на Chansons de "Романт geste, касающіяся только нъкоторыхъ больныхъ сторонъ феодальнаго общества, служатъ естественнымъ переходомъ въ громадной сатирической эпопев "Roman de Renart", отражающей въ своемъ сатирическомъ зеркалъ всю средневъковую жизнь. Относительно происхожденія сказаній о Лись существуеть несколько теорій. П. Парисъ думаетъ, что источникъ французскаго романа о **Лись —** античный, именно — басни Эзопа, перешедшія путемъ школы во Францію и Германію. По мнёнію Я. Гримма, сказаніе о Лись, общее всьмъ народамъ, развилось сначала на германской почвъ и отсюда занесено въ V в. франками въ Галлію. Доказательства его отчасти опираются на этимологію словъ Renart и Isengrim, объясняемыхъ только изъ германскихъ наръчій. Занесенныя изъ Германіи во Францію, сказанія о Лисв подверглись здёсь самостоятельной обработкё и получили широкое развитіе. Полный циклъ европейскихъ сказаній о Лись заключаеть въ себь около 120.000 стиховъ; изъ нихъ на долю Франціи приходится до 90.000 стиховъ. Французскій романь о Лись составляеть трудъ нёсколькихъ авторовъ, жившихъ въ различныя эпохи (оть XII по XIV в.). Подобно средневъковымъ готическимъ соборамъ, строившимся на общественный счетъ въ продолжение столътий, "Roman de Renart" росъ постепенно, привлекая къ себъ много литературныхъ силъ, и былъ приведенъ къ концу только во второй половинѣ XIV столѣтія. Всѣ разсказы и эпизоды различныхъ вътвей романа можно свести къ четыремъ главнымъ группамъ. Первая группа Старый Лисз (Ancien Renart) относится къ концу XII или началу XIII в. О популярности ея можно судить изъ того, что духовенство, вмёсто изображенія Богоматери и святыхъ, украшало свои

лисъ".

комнаты картинами, изображающими похожденія Лиса. Коронованіе Лиса (Le Couronnement de Renart) и Новый Лисз (Renart le Novel) относятся къ XIII в., а послъдняя группа подъ заглавіемъ Renart le Contrefait (т.-е. передълка стариннаго романа о Лисъ) возникла въ XIV въкъ.

Основная мысль, связывающая безчисленные эпизоды романа — это борьба Лиса, какъ представителя ума, хитрости, изворотливости, съ волкомъ Изенгриномъ, представителемъ грубой физической силы и жестокости. Поводомъ къ этой борьбѣ служитъ преступная любовь Ренара-Лиса къ волчицъ, женъ Изенгрина. Пылая мщеніемъ противъ нарушителя своихъ супружескихъ правъ, Изенгринъ приноситъ жалобу царю животныхъ, Льву (Noble). Левъ собираетъ весь свой дворъ. Тутъ есть и Медвъдь (Brun), ближайшій совѣтникъ короля, и знатный вельможа Леопардъ (Firapel), за женой котораго ухаживаеть Левъ, и придворный проповъдникъ Оселъ, и Пътухъ (Chanteclair), тамбуръ-мажоръ королевской арміи и др. Не явился лишь обвиняемый, который заперся въ своей кръпости (Malpertuis), ожидая, что буря его минуеть. На совъщания всъ говорятъ въ пользу Лиса, такъ что дъло Изенгрина кажется проиграннымъ. Но вотъ является процессія, состоящая изъ пѣтуха и 4 курицъ, которыя везуть на погребальной колесниць твло курицы, недавно задушенной Ренаромъ. Возмущенный этимъ новымъ преступленіемъ Лиса, Левъ об'вщаетъ примърно наказать его. Курицу торжественно хоронять, и вскорь надъ ея могилой начинаютъ совершаться чудеса. Согласно средневъковымъ обычаямъ, дъло Лиса съ Волкомъ должно ръшиться Божьимъ судомъ, т.-е. поединкомъ между ними. Барану велёно передъ битвой исповёдовать противниковъ. Волкъ выходитъ на сцену съ ощетинившейся шерстью, съ глазами, налитыми кровью. Лисъ, по совъту своей умной пріятельницы (обезьяны), обриль свое тело н.

вымазался масломъ. Въ битвъ Лисъ слъдуетъ тактикъ Гораціевъ въ битвѣ ихъ съ Куріаціями: желая утомить Волка, онъ убъгаетъ отъ него; послъдній никакъ не можеть схватить Лиса зубами, а когда онъ падаеть отъ усталости на землю, Лисъ подбъгаетъ и начинаетъ его грызть. Побъда склонялась уже на сторону Лиса, когда Изенгрину удалось какъ-то схватить Лиса зубами за лапу. Лисъ падаетъ отъ боли въ обморокъ; онъ признанъ побъжденнымъ, и такъ какъ самъ Богъ, очевидно, противъ него, то его ръшено повъсить. Смертный приговоръ надъ Лисомъ, навърное, былъ бы приведенъ въ исполненіе, если бы на свътъ не было монаховъ. Они выпрашиваютъ у царя прощеніе ему съ тёмъ, чтобы онъ поступиль въ монастырь и замолилъ свои грѣхи. Лисъ соглашается, облекается въ монашеское платье, днемъ уливляетъ монаховъ своимъ смиреніемъ и послушаніемъ, а ночью крадеть курь. Пойманный на мъсть преступленя, онъ отлучается отъ церкви и изгоняется изъ монастыря. Ренаръ возвращается въ свой замокъ и снова начинаетъ свои подвиги, отъ которыхъ приходится солово сосъдямъ: они жалуются Льву, который со своими вассалами осаждаетъ замокъ Лиса, но, утомленный продолжительной осадой, заключаетъ миръ съ Ренаромъ, все ему прощаеть и даже принимаеть его на свою сужбу. Съ этихъ поръ начинается новый періодъ въ жизни Ренара. Ренаръ дълается фаворитомъ царя, который осыпаеть его милостями. Другой жиль бы и поживать въ почетѣ и богатствѣ, но не такова натура Лиса: онь не можеть прожить дня, не выкинувъ какой-нибудь штуки. Такъ, однажды онъ притворился мертвымъ. По этому случаю весь дворъ облекается въ трауръ; Ослу велено сказать надгробное слово покойнику. Это слово образцовая пародія на надгробныя ричи того времени. Осель прославляеть святую жизнь усопшаго, сравниваеть его дёла съ дёлами апостольскими, вспоминаетъ

также его любовную связь съ королевой и просить Льва простить его. Наконецъ, когда покойника уже хотять опустить въ могилу, Ренаръ оживаетъ и душитъ пътуха, который подошелъ къ нему слишкомъ близко съ кадильницей. Задушенный пътухъ причисляется къ мученикамъ; на его могилъ совершаются чудеса и исцъленія. Ренаръ является къ царю съ повинной головою въ одеждъ пилигрима и объщаетъ искупить свои гръхи путешествіемъ въ Св. Землю. Левъ даетъ свое согласіе. Очутившись за воротами, Лисъ сбрасываетъ съ себя одежду пилигрима, хохочетъ во все горло и душитъ встръченнаго на пути зайца. Этимъ оканчивается первая частъ романа о Лисъ, извъстная подъ именемъ Ancien Renard.

Въ "Короновании Лиса" (Couronnement de Renard) разсказывается, какъ Лисъ достигъ престода. Замысливъ эту грандіозную штуку, Лисъ предварительно поступаетъ въ монастырь и учитъ монаховъ своей лисьей хитрости (renardie). Узнавъ, что Левъ боленъ, Лисъ является къ нему подъ видомъ монаха-исповъдника; онъ просить царя думать не только о своей душѣ, но и о судьбъ государства, доказывая, что престоль должень быть завъщанъ не самому сильному, какъ дълалось прежде, а самому хитрому, потому что настали такія времена, что только и можно жить хитростью. Пораженный умными ръчами Лиса, Левъ завъщаетъ свой престолъ ему. Достигнувъ престола, Ренаръ думаетъ прежде всего о томъ, чтобы заслужить любовь народа; онъ отказывается отъ предлагаемыхъ ему подарковъ, хотя въ то же время велить женъ брать ихъ съ задняго крыльца. Чтобы снискать славу благочестиваго монарха, Ренаръ предпринимаетъ походъ въ Св. Землю; вернувшись оттуда, онъ правитъ мудро, ощипываетъ своихъ подданныхъ умѣренно, такъ что всв остаются довольны. Самъ папа призываетъ его въ Римъ и учится у него великой наукъ — житейской мудрости (la renardie). По внутреннему характеру эта вътвь романа значительно отличается отъ первой: въ ней меньше непосредственности, но больше склонности къ сатиръ и морализации.

Еще больше уклоненій отъ первоначальнаго типа встръчаемъ мы въ третьей вътви, носящей названіе "Ренарз новый" (Renart le Nouvel). Здёсь является на сцену новый модный элементъ — аллегорія, доказывающая, что время непосредственнаго творчества прошло, что мъсто его заняли искусственность и тенденціозность. Здёсь разсказъ о похожденіяхъ Лиса играетъ второстепенную роль; воображение автора до того изсякло, что онъ не можетъ придумать никакой новой штуки Ренара и обрабатываетъ старые мотивы. Разсказъ часто прерывается длинными разсужденіями, въ которыхъ авторъ старается высказать свою ученость. Въ этой части Ренаръ представляетъ собою олицетвореніе зла, царствующаго въ мірѣ. Онъ защищается отъ Льва не въ замкъ, а въ аллегорическомъ кораблъ, наполненномъ гръхами и пороками. Противъ этого корабля Левъ направляетъ ковчегъ, на которомъ мъсто воиновъ занимаютъ добродътели. Во время перемирія Левъ посъщаеть корабль Ренара; этоть корабль кажется ему такимъ удобнымъ, что онъ остается тутъ навсегда. Съ этихъ поръ Ренаръ царствуетъ надъ міромъ. Монахи приглашають его въ гросмейстеры своихъ орденовъ, но Ренаръ беретъ подъ свое покровительство только іоаннитовъ и тампліеровъ. Эта подробность показываеть, что третья вётвь написана въ эпоху Филиппа Красиваго, который велъ борьбу съ тампліерами.

Намъ остается еще сказать о послёдней формё, которую приняли сказанія о Лисё въ XIV вёкё, — о Ренарю передъланномз (Renart le Contrefait). Эта обработка самая общирная и заключаетъ въ себё около 50,000 стиховъ. Она носитъ на себё слёды искусственности, уже замётной въ Renart le Novel, но тонъ ся еще болёс мрачный. Авторъ ея касается такихъ предметовъ, которыхъ не ръшались касаться его предшественники. Здъсь, между прочимъ, разсказывается о томъ, какъ Ренаръ посвятилъ Волка въ санъ священника и какъ тотъ правилъ обълню.

Взятый въ цёломъ, "Романъ о Лисъ" представляетъ , собою злъйшую сатиру на весь средневъковой строй жизни: королевская власть, рыцарство, странствованіе по св. мъстамъ, божъи суды, монашескіе ордена, наконецъ, самъ папа -- все это предается осмѣянію; надъ всёмъ этимъ торжествуетъ хитрость, олицетворенная въ Лисъ (la renardie). "Roman de Renard" знаменуетъ собою разложеніе феодальнаго міра съ его нравами и учрежденіями и наступленіе новаго времени, — эпохи буржуазіи, когда хитрость и изворотливость будеть править міромъ, когда совокупными усиліями королевской власти, съ одной стороны, и буржуазіи — съ другой, будетъ нанесенъ феодализму ударъ, отъ котораго онъ никогда не оправится.

юзѣ".

На ряду съ романомъ о Лисъ пользовался въ средніе MAHT O въка большою популярностью аллегорическій "Романз о розъ" (Roman de la Rose). Уже съ конца XII и начала XIII в. начинается усиленное вторжение аллегория въ литературу. Причину этого вторженія нужно искать во вліяніи науки, точнёе — схоластической философіи, на литературу. Нескончаемые споры схоластиковъ объ отвлеченныхъ понятіяхъ непремённо должны были проникнуть въ литературу особенно съ тёхъ поръ, какъ источникъ непосредственнаго творчества изсякъ и народные пъвцы уступили свое мъсто поэтамъ образованинымъ, воспитывавшимся въ университетахъ. Привыкцувъ • обращаться въ школъ съ отвлеченными понятіями и аллегоріями, они перенесли эту привычку и въ художественную дёятельность. Притомъ же аллегорія была

весьма удобнымъ средствомъ для выраженія все болье

и болње вступавшей въ свои права индивидуальности поэтовъ, которые посредствомъ ея могли проводить свои идеи въ жизнь. Такимъ образомъ объясняется происхожденіе аллегорическихъ произведеній труверовъ, извъстныхъ подъ именемъ Cnopoez (Débats et Disputaisons). Это — поэтическіе діалоги, посредствомъ которыхъ выяснялся тотъ или другой вопросъ (напримъръ, споръ между церковью и синагогой); сюда же относятся "моралитэ", гдъ дъйствующими лицами являются не люди, но аллегорическія фигуры Добра, Зла, Въры, Богатства и др. Наконецъ, въ XIII в. на почвъ аллегоріи создалось замъчательное произведеніе — "Романъ о розъ", которое не замедлило оказать вліяніе на всв европейскія литературы. "Романъ о розъ" дълится на двъ неравныя части: первая состоить изъ 4,000 стиховъ, вторая — изъ 13,000. Первая часть любовнаго содержанія и напоминаеть собою Овидіево "Ars Amandi". Авторомъ ся былъ Гильомъ де Лорисъ, умершій въ половинъ XIII в. За исключеніемъ нівкоторыхъ остроумныхъ выходокъ противъ монаховъ, никакого оппозиціоннаго духа въ ней не замѣчается, но подъ рукой продолжателя его Жана де Мэна сюжеть радикально измёнился: идиллія съ примёсью мистицизма и аллегоріи превращается въ арсеналь горючаго оппозиціоннаго матеріала, въ осадное орудіе, которымъ онъ громитъ весь средневъковой строй жизни. Что же было причиною этого явленія? Отвѣтъ прость: между обоими авторами лежитъ промежутокъ въ 50 лътъ, въ продолжение котораго отрицательное отношение къ 🖊 средневъковому строю значительно усилилось.

"Романъ о розъ" начинается, по обычаю средневъковыхъ поэтовъ, сномъ, въ который былъ погруженъ авторъ по волъ бога любви. Автору приснилось, что весною, когда все цвътетъ, зеленъетъ и призываетъ къ любви и наслажденію, онъ былъ перенесенъ къ воротамъ очаровательнаго сада. Это — садъ любви и наслажде-

ній; онъ окруженъ высокою ствною, на которой золотомъ и дазурью нарисованы фигуры дурныхъ страстей: Зависти, Ненависти, Харжества, Скупости, а также изображенія несчастій, удручающихъ человъчество: Старости, Бъдности и т. п. Полный жажды любви и наслажденія, поэтъ стучится въ калитку; ему отворяетъ прекрасная привратница Праздность (Dame Oiseuse). Онъ входить въ садъ и восторгается видомъ невиданныхъ деревьевъ и цвътовъ. Здъсь Праздность передаетъ его другой дамъ, носящей название Bel Accueil (Радушный Пріемз). Въ сопровожденія этого аллегорическаго лица авторъ прогуливается по саду. Въ центръ сада находится прозрачный замокъ, переливающійся всёми цвътами радуги. Здёсь обитаеть хозяинь сада — прекрасный рыцарь Удовольствіе (Déduit). Легкія, призрачныя существа носятся по саду въ веселой пляскъ. Въ числъ ихъ Любовь, въ блестящей свитъ которой находятся Молодость, Красота, Богатство и т. п. Прогуливаясь по чудесному саду, поэтъ среди множества цвѣтовъ замѣчаетъ роскошную розу, которая приковываетъ къ себъ его взоры. Едва только Любовь замътила, что онъ засмотрълся на розу, какъ она тотчасъ же пускаетъ въ него изъ своего лука пять стрёль, которыя вонзаются глубоко въ его сердце. Видя, что кровь струится изъ раны, Любовь требуетъ, чтобы поэтъ призналъ себя ея вассаломъ и поднесъ бы ей свое пылающее сердце. Поэтъ исполняетъ ся желаніе, а Любовь даетъ сму наставленія въ дёлахъ любви и велитъ нёсколькимъ прекраснымъ дамамъ изъ своей свиты сопровождать поэта. Упоенный любовью, поэть делаеть быстрыя движенія и хочеть сорвать розу; въ это время спутницы оставляють его, а вмъсто нихъ окружають его Опасность, Злословіе, Стыдъ и др. и совокупными силами прогоняють его. Но тутъ на помощь ему является Венера; по ея ходатайству роза соглашается, чтобы поэть поцыоваль

ее. Но едва онъ успъваетъ это сдълать, какъ Злословіе, Стыдъ, Опасность, снова набросившись на него, совсъмъ прогоняютъ его изъ сада и запираютъ за нимъ ворота. Выгнанный за ворота, юноша оплакиваетъ свою судьбу.

-

Этимъ оканчивается первая часть поэмы, принадлежащая перу Гильома де Лорисъ. По выраженію издателя "Романа о розъ", Полена Париса, произведеніе это есть оизіологія любовной страсти. Роза — это любимая женщина, а аллегорическія фигуры — все, что содъйствуетъ или прецятствуетъ любви. Такой сюжетъ, конечно, не давалъ мъста для сатиры: восторженному поэту и мечтателю не приходило въ голову быть суровымъ обличителемъ пороковъ своего времени; за исключеніемъ невинныхъ и забавныхъ выходокъ противъ монаховъ, никакого Оппозиціоннаго духа въ ней не замъчается.

Совершенно другой характеръ принимаетъ тотъ же сю-Экетъ подъ рукою Жана де Мэна, автора второй части "Романа о розъ". Изъ исторіи извъстно, что въ концъ XIII в., въ царствованіе Филиппа IV Красиваго, нача**лась** ръшительная борьба между церковью и государ-«ствомъ, причемъ общество стояло на сторонъ государ-**«тва.** Въ XIV в. непопулярность духовенства, богатевпаго при общей бъдности, возрастаетъ. На папскомъ престолѣ поочередно появляются люди, которые способны были только уронить въ глазахъ общества авторитеть папской власти; таковъ былъ, напримъръ, Клименть V, отврыто торговавшій духовными должностями, Бенедиктъ XII, горькій пьяница, и др. Въ борьбъ Филиппа Красиваго съ церковью литература, отражая въ себъ направление общественной мысли, ръшительно становится на сторону короля. Въ это время появляется аллегорическій романъ "Le Fauvel" — злъйшая сатира на папство и орденъ тампліеровъ. На этой почвѣ общаго недовольства и выросла вторая часть "Романа о

розъ", принадлежащая перу Жана де Мэна. Она начинается съ того мъста, на которомъ остановилась первая часть. Къ прогнанному изъ сада наслажденій юношъ является Дама Разума (Dame Raison). Кромев того, авторъ вводитъ въ дъйствіе два новыхъ лица — Природу (La Nature) и Лицемъріе (Faux Semblant), устами воторыхъ онъ высказываетъ свои задушевныя убъжденія. Здёсь любовная фабула отодвигается на задній планъ; интересъ любви замёняется другими, болёе серіозными, интересами. Авторъ выступаетъ заклятымъ врагомъ не только духовенства, но и феодальнаго режима. Вмёств съ буржуазіей онъ стоитъ на сторонъ Филиппа въ борьбъ его съ папствомъ и духовными орденами. Но онъ идетъ дальше: онъ подвергаетъ всв общественныя отношенія среднихъ въковъ и самую королевскую власть ръзкой критикъ. На монашество онъ нападаетъ, выводя типъ лицемъра (Faux Semblant), человъка, который кажется не тёмъ, что онъ есть. Онъ надёваетъ на себя разные костюмы, появляется то рыцаремъ, то клеркомъ, то монахомъ — и всякій разъ онъ не то, чёмъ кажется. Онъ богатъ, хотя имъетъ видъ нищаго; онъ кутила и пьяница, хотя имфетъ видъ человфка скромнаго и трезваго. Онъ предлагаетъ юношъ свои совъты. Сначала юноша отворачивается отъ него, но мало-помалу даетъ себя убъдить. Вообще, этотъ типъ лицемъра едва ли не лучшій типъ въ поэмъ, и критики не безъ основанія видять въ немъ прототипъ мольеровскаго Тартюффа. Нападки Жана де Мэна на монаховъ не ограничиваются обличеніемъ ихъ развратной жизни; онъ подсмвивается надъ ними за то, они двлають изъ папы какого-то вице-Бога (Vice-Dieu). Возставая противъ такихъ сильныхъ противниковъ, авторъ оговаривается, что онъ и не думаеть нападать на самую религію, а нападаетъ только на ся лицемърныхъ служителей н стоить за самостоятельность французской церкви. Въ заключение онъ заявляеть, что отдаеть себя подъ защиту новой правственной силы — науки, и просить, чтобы его проступокъ былъ судимъ парижскимъ университетомъ. Разбивъ одинъ средневъковой кумиръ, авторъ переходить къ другому и остроумно осмбиваетъ средневвковое поклоненіе женщинъ. Любовь онъ опредъляеть, какъ болъзнь мысли (maladie de la pensée). Желая исцълить ыюбленнаго отъ этой болёзни, Dame Raison разсказываеть ему множество любовныхъ исторій изъ классической древности и старается показать, что любовь никого не доводить до добра. На смѣну Dame Raison является Природа, которая еще сильнъе нападаетъ на женщинъ. Передъ читателемъ проходитъ рядъ знаменитыхъ женщинь древности, и вст онт какъ бы въ одинъ голосъ говорять: "Не върьте намъ, мы не то, чъмъ кажемся". Далве авторъ нападаетъ на третью особенность средневъкового міросозерцанія — на средневъковой культь кородевской власти. Онъ смъется надъ тъми, кто, ссылаясь на Священное Писаніе, приписываеть королевской власти божественное происхожденіе, и туть же сообщаеть объ истинномъ источникъ этого учрежденія — о томъ, какъ лоди, враждуя другъ съ другомъ, невольно должны были подчиниться самому сильному, который сначала защитить ихъ отъ враговъ, а потомъ подчинилъ себв. Онъ подробно доказываеть, что король не только не имветь никакихъ правъ надъ своими подданными, HO самъ безъ нихъ ничего не значитъ. Королевская власть, Ассатина въ пользу церкви, налоги въ пользу госу-Арства — все это подвергается остроумной критикъ средневъкового Мефистофеля, котораго Жанъ де Мэнъ вазвалъ Природой. Этой Природъ и ея спутнику Генію авторъ влагаетъ также въ уста и свои положительныя возарвнія на главные вопросы человвческаго существованія. Такъ, о религіи Геній говорить, что сущность ея состоить въ честной трудовой жизни. Въ противополож-

Стороженно.

7

ближе къ дъламъ, увидъвъ, что папство занято только своими личными интересами и нисколько не думаеть ни объ Италіи, ни о Флоренціи, онъ сдълался гибеллиномъ, но гибеллиномъ идеальнымъ, который имълъ право сказать, что онъ самъ составляетъ свою партію\*). Изгнанный въ 1302 г. изъ Флоренціи восторжествовавшими гвельфами (фракціей "черныхъ"), Данть послё неудачныхъ попытокъ вернуться во Флоренцію, произведенныхъ имъ вмёстё съ товарищами по изгнанію, взялъ свой странническій посохъ и пошелъ странствовать по Италіи. Туть ему пришлось на собственномъ опытв испытать, какъ горекъ чужой хлёбъ и какъ тяжело подниматься по чужимъ лёстницамъ\*\*). Въ бытность Данта въ Парижъ до него дошла въсть, что вновь избранный германскій императоръ Генрихъ VII отправляется въ Италію. Видя въ императоръ политическаго избавителя Италін и возстановителя всеобщаго мира, Дантъ поспъщилъ въ Италію (конецъ 1309 или начало 1310 г.) и разослаль свое "Посланіе ко всёмъ правителямъ и народамъ Италін", въ которомъ убъждалъ ихъ принять съ распростертыми объятіями того, кто осчастливить Италію, сдёлаеть се предметомъ зависти для цълаго міра. Но императоръ, котораго Данть убъждаль разгромить Флоренцію, уничтожить эту зловредную гидру мятежа и несчастій, вскорѣ умеръ (1313 г.), а вмъстъ съ нимъ умерли и всъ надежды Данта на возрожденіе Италіи и на свое возвращеніе во Флоренцію. Онъ снова отправился странствовать; проживая при дворахъ итальянскихъ властителей, онъ доканчивалъ свою давно начатую поэму и умеръ въ 1321 г. въ Равений, при дворъ Гвидо, да Полента.

<sup>\*)...</sup> sì che a te fia bello – Averti fatta parte per te stesso (Paradiso, XVII, 63-69).

<sup>\*\*)</sup> Tu proverai sì come sa di sale — Lo pane altrui, e com'è duro calle — Lo scendere e il salir per l'altrui scale (Par., XVII 58-60). — Объ цитаты изъ пророчества Каччагвиды, обращеннаго въ Данту.

Кромъ "Новой жизни", представляющей циклъ сонетовъ и канцонъ, связанныхъ прозаическимъ разсказомъ, и сборника стихотвореній ("Canzoniere"), Данть оставиль два **дати**нскихъ трактата: "О монархіи" (De monarchia), гдъ подробно изложилъ свои политическіе идеалы, и поэтику, "De vulgari eloquio", въ первой части которой онъ касается вопроса о народномъ итальянскомъ языкъ, отдаетъ ему предпочтеніе передъ датинскимъ языкомъ и призываеть всёхъ писателей писать на родномъ нарёчіи, чтобы быть понятными народу. Эту же мысль мы находимъ въ его трактатъ "Convivio" (Пирз), написанномъ на итальянскомъ языкв. "Convivio" есть не что иное, какъ схоластическій комментарій къ тремъ канцонамъ Данта. Литературное значение его состоитъ въ томъ, что это первый памятникъ ученой прозы на итальянскомъ языкъ. До Данта никто не считалъ возможнымъ излагать на итальянскомъ языкъ отвлеченныя идеи, философскія истины.

Первые вопросы, которые подлежать рёшенію при изученія "Божественной Комедіи" слёдующіе: 1) вопрось объ источникахь "Божественной Комедіи", опредёлившихъ ея форму; 2) вопрось объ ея названіи и о времени возникновенія ся частей и 3) вопрось объ ся основной тенденціи.

Идея представить людямъ въ яркихъ образахъ картину загробной жизни не была изобрътеніемъ Данта. Загробныя видънія были одною изъ любимыхъ формъ не только средневъковой литературы, но и средневъкового искусства. Стремленіе приподнять завъсу, скрывающую отъ насъ будущую жизнь, было искони присуще человъку. Въ древности есть не мало разсказовъ о сошествіи людей въ адъ, а Виргилій посвящаетъ шестую книгу "Энеиды" описанію того, что видълъ Эней въ подземномъ міръ. Съ водвореніемъ христіанства число разсказовъ о загробномъ міръ поразительно увеличивается. Важной заслугой христіанства, обусловившей его быстрое распространеніе, было то, что оно укрѣпило поколебавшуюся вѣру въ безсмертіе и загробную жизнь. Одними изъ древнѣйшихъ видѣній христіанской эпохи были видѣнія св. апостола Павла, св. Карпа, жившаго въ первомъ вѣкѣ по Р.Хр., св. Перепетуи, гдѣ мелькаетъ уже идея о чистилищѣ. Къ ХІІ вѣку относятся видѣнія рыцаря Тундала и монаха Альберика, въ которыхъ мы находимъ уже установившійся циклъ загробныхъ видѣній въ видѣ трилогіи (Адъ, Чистилище и Рай). Возможно, что Дантъ пользовался ими: въ видѣніи Альберика одни грѣшники погружены въ ледъ, другіе — въ кровавое озеро; первая изъ этихъ казней предназначена у Данта измѣнникамъ, а другая — убійцамъ и насильникамъ.

времени возникновенія "Божественной Комедін" 0 нельзя сказать ничего точнаго. Начатая, можеть быть, еще во Флоренціи, она была продолжаема Дантомъ въ годы изгнанія и закончена въ послёдніе годы жизни поэта, когда онъ гостилъ въ Веронъ у Канъ Гранде и въ Равеннъ у Гвидо да Полента. Изъ Равенны онъ послалъ Канъ Гранде третью "кантику" поэмы съ посвящениемъ, изъ котораго видно, что со словомъ "комедія" Дантъ не соединялъ представленія о драматической формъ. Подъ комедіей онъ разумълъ всякое произведеніе, начинающееся ужасами и имѣющее счастливую развязку, и притомъ изложенное простымъ слогомъ. Изъ письма Данта къ Канъ Гранде видно, какъ смотрълъ поэтъ на свое произведеніе, какой онъ вкладывалъ въ него смыслъ. Дантъ говоритъ, что его произведение имъетъ "много смысловъ" (polysemum): смыслъ буквальный и смыслъ мистическій (собственно аллегорическій, нравственный и анагогическій). Понимаемое въ буквальномъ смыслѣ, ово есть описание состояния душъ послъ смерти; понимаемое въ смысль аллегорическомъ, оно есть изображение судьбы человъка вообще, награждаемаго или наказусмаго Бо-

жественною справедливостью сообразно действіямъ его свободной воли. "Цёль моего произведенія, — продолжаеть Дантъ, – это удалить людей въ этой земной жизни отъ бъдъ и привести ихъ къ состоянію блаженства (ad statum felicitatis)". Въ чемъ же состоитъ то счастіе, къ достиженію котораго Дантъ направляеть человъчество своею поэмой? Отвътъ на этотъ вопросъ даетъ трактать Данта "De monarchia". Здъсь Данть доказываетъ, что человъкъ по своей природъ стоитъ на рубежъ двухъ міровъ — временнаго и преходящаго и міра въчнаго. Сообразно двойственной природъ человъка, и счастье, котораго онъ можетъ достигнуть, тоже двоякое: счастье въ этой жизни и блаженство въ жизни будушей. Для достиженія этого двоякаго счастья человъку нужно двоякое руководитсльство: руководительство императорской власти, направляющей его согласно ученію философіи въ счастью земной жизни, и руководительство папской власти, ведущей его, согласно Откровенію, къ въчному блаженству. Эта гармонія властей, этоть мировой порядокъ, обезпечивающій человёку счастье ва землё и блаженство на небесахъ, былъ нарушенъ во время Данта. Съ одной стороны, всемірная монархія превратилась въ призракъ и утратила всякое значение; съ другой стороны, папство измёнило своему высокому назначенію, ударилось въ политику, занялось эгоистическими временными интересами. Таковъ общій фонъ "Божественной Комедіи". Кром'в того въ ней есть еще элементь личный: во имя своихъ личныхъ религіозно политическихъ идеаловъ Дантъ призываетъ на судъ все человъчество; субъективное настроение Данта слышится въ его поэтическихъ описаніяхъ природы, въ воспоминаніяхъ о его любви къ Беатриче, недовъріи къ собственнымъ силамъ и т. д. Такимъ образомъ, общее и личное, наука, политика, религія и любовь — все слилось "въ Божественной Комедів" въ одно художественное цёлое.

Выяснивъ основную тенденцію "Божественной Комедін", переходимъ къ разсмотрѣнію двухъ вопросовъ, тѣсно съ нею связанныхъ --- объ устройствъ загробнаго міра и о распредълении наказаний и наградъ. "Божественная Кожедія" есть трилогія, состоящая изъ Ада, Чистилища и Рая. Данть помъщаеть Адъ въ нъдрахъ земли; это опрокинутый конусъ, или громадная яма, постепенно суживающаяся къ центру земли. Онъ состоитъ изъ преддверія и девяти круговъ. Чёмъ ниже и уже кругъ, тёмъ ужаснёе мученія гръшниковъ. Пройдя центръ земли, Дантъ и его руководитель Виргилій выходять на другое полушаріе, гдъ возвышается осіянная солнцемъ гора — Чистилище. Чистилище, кромъ преддверія, состоить изъ семи круговъ, которые суживаются по мёрё восхожденія, какъ круги Ада — по мъръ нисхожденія. Оно оканчивается земнымъ Раемъ, откуда Дантъ, ведомый Беатриче, возносится въ небесный Рай. Слёдуя Птоломею, Данть раздёляеть свой Рай на девять небесныхъ сферъ, внъ которыхъ, согласно ученію католической церкви, онъ изображаеть десятое огненное небо (эмпирей) — мъстопребывание Бога, ангедовъ и блаженныхъ. Первая по порядку сфера — это небо Луны; далъе слъдуеть небо Меркурія, небо Венеры, небо Солнца, небо Марса и т.д. Перелетая съ планеты на планету, Дантъ настолько укръпилъ свое земное зръніе, что получаеть возможность созерцать тріединаго Бога, представляющагося ему въ видё трехъ концентрическихъ круговъ Сявта. Что касается вопроса о распредвления наказаній и наградъ въ будущей жизни, то Дантъ въ этомъ отношеніи не всегда руководился предписаніями церкви. Такъ, вопреки ученію церкви, считавшей ересь хуже убійства, Дантъ караетъ убійцъ и измънниковъ сильнъе еретиковъ. Въ особенности онъ караетъ жестоко борцовъ римской свободы Брута и Кассія, помъстивъ ихъ на днъ Ада въ самой пасти Люцифера не столько, впрочемъ, за убійство Юлія Цезаря,

сколько за измёну принципу монархіи, въ осуществленіи котораго Данть видёль единственную гарантію человёческаго благосостоянія. Весьма строго также наказываеть онъ папъ Николан III, Бонифація VIII и Климента V, измёнившихъ своему высокому призванію быть нравственными вождями человёчества и своею жизнію и продажею церковныхъ должностей уронившихъ самый принципъ папской власти. Соблюдая градацію въ наказаніяхъ, Дантъ соблюдаетъ такую же градацію и въ наградахъ и размёщаетъ въ Раю праведниковъ и святыхъ, по мёрё ихъ святости, все ближе и ближе къ эмпирею.

Въ заключение нужно сказать нъсколько словъ о художественныхъ достоинствахъ "Божественной Комедіи" и объ ся поэтическомъ стилъ. Обыкновенно поэму Данта причисляють кътакъ называемымъ эпическимъ поэмамъ; но если сравнить ее съ "Пліадой", "Нибелунгами" или съ "Пъсней о Роландъ", то мы убъдимся, что между ними очень мало общаго. Народныя эпопеи, возникшія въ ту эпоху, когда личность была еще слишкомъ неразвита и не могла, слёдовательно, внести въ поэзію свои идеалы, отличаются полной безличностью, которая составляеть ихъ оригинальную прелесть. Болъе сходства имъетъ "Божественная Комедія" съ "Энеидой". Но личность поэта пробивается въ этой поэмъ, такъ сказать, украдкой, потому что образцомъ Виргилія все-таки былъ Гомеръ; тогда какъ преобладающей чертой "Божественной Комедіи" является ея субъективность. Вотъ почему Шеллингъ былъ правъ, утверждая, что "Божественная Комедія" не эпическая поэма, которую можно измърять насштабомъ эпической поэзіи, но особый, отдельный иръ, требующій своей собственной теоріи. Первое, что бросается въ глаза при чтеніи "Божественной Комедіи", это строгая обдуманность плана и точное выполнение его до мельчайшихъ подробностей. Внъшняя форма поэмы трилогія; каждая изъ частей трилогіи состоить изъ 33 пѣ-

сенъ, за исключеніемъ "Ада", открывающагося общимъ введеніемъ, такъ что всёхъ пёсенъ въ поэмё сто-число, которое Дантъ считалъ "совершеннымъ". Каждая изъ частей поэмы заключаеть въ себъ почти одинаковое число стиховъ (около 4700). Результатомъ такой строгой обдуманности и разсчетливости является краткость, опредъленность и пластичность выраженій, составляющія отличительную черту дантовскаго поэтическаго стиля. Поэтъ очень скупъ на слова и всегда выбираетъ изъ нихъ самыя сильныя и точныя. Отсюда лаконизмъ или, лучше сказать, лапидарность его стиля, напоминающаго собою языкъ надгробныхъ надписей. Реальности изображенія сильно помогають сравненія, заимствованныя Дантомъ изъ самыхъ разнообразныхъ областей человъческой дъятельности, изъ жизни природы и животнаго міра. Точности, сжатости и пластичности стиля Данта вполнъ соотвътствуетъ избранная имъ строфа — терцина. Чтобы удовлетворить техническимъ условіямъ, налагаемымъ этой стёснительной строфой, мысль должна быть выражена до такой степени сжато, чтобы она свободно укладывалась въ это Прокрустово ложе.

Какъ бы върно ни отразилъ Дантъ культуру своей страны и эпохи, поэма его не имъла бы мірового значенія, если бы въ ней было мало общечеловъческаго элемента. Въ каждомъ великомъ поэтъ, замъчаетъ Вегеле, живутъ два поэта, изъ которыхъ одинъ выражаетъ міросозерцаніе своего времени, а другой является органомъ идей и чувствованій всего человъчества. У Данта гармоническимъ образомъ слиты оба элемента — элементъ временный и мъстный и элементъ въчный, всемірный. Лучшимъ доказательствомъ его генія служитъ то, что свинцовыя гири, привъшенныя къ его генію его эпохой, не помъщали ему подняться вверхъ въ свътлую высь міра идеальнаго, въ въчныя сферы человъчества и природы.

Пособія для изученія Данта. Лучшій переводъ "Вожественной Комедін" принадлежить Мину (изд. Суворина, 3 части, С.-Пб. 1902— 1904). Общедоступное по цънъ изданіе "Божественной Комедін" имъется въ "Русской Классной библіотекъ", изд. Чудиновымъ, 3 выпуска, С.-Пб. 1897. — Для общаго ознакомленія съ жизнью и творчествомъ Данта можно указать: Браунъ (Е). Данте ("Книга для чтенія по исторія среднихъ вѣковъ", подъ ред. проф. Виноградова, в. III). — Болдаковъ (И.) Данте ("Всеобщая исторія литературы" изд. подъ ред. Корша и Кирпичникова, т. II). — Ватсонъ (М.) Данте ("Жизнь замъч. людей", язд. Павленкова). — Федернъ. Данте. Пер. подъ ред. М. Розанова (печатается въ коллекціи "Библіотека для самообразованія"). — Скартаццини. Данте. Пер. Введенской. С.-Пб. 1905. — Для болѣе детальнаго изученія съ культурно-исторической точки зрвнія можеть служить Вегеле. Данте Алигіери. Пер. А. Веселовскаго. М. 1881. Эстетическая оценка "Божественной Комедін" дана у Саймондса. Данте. Пер. М. Коршъ. С.-Пб. 1893. - Спеціальныхъ вопросовъ касаются статьи: Веселовскій (А). Данте и символическая поэзія католичества ("Въстникъ Европы" 1870, № 12). Браунъ (Е.) Защитницы Данта ("Подъ знаменемъ науки". Сборникъ въ честь Н. И. Стороженка. М. 1902).

, .

1

## Отдѣлъ второй: Литература эпохи Возрожденія.

## I. Общая характеристика эпохи Возрожденія.

На перепутьи отъ среднихъ въковъ къ новому времени лежитъ небольшая по объему, но въ высшей степени интересная историческая эпоха, извъстная подъ именемъ эпохи Возрожденія. Она любопытна въ особенности потому, что въ ней всего лучше можно наблюдать переживание стараго, первые всходы новаго міросозерцанія и ихъ борьбу между собою. Въ узкомъ смыслѣ терминъ "Возрожденіе" означаетъ начавшееся, приблизительно съ половины XIV въка, усиленное возрождение классическихъ знаній въ Европъ, усиленное изученіе античной литературы и искусства; въ более широкомъ смыслѣ терминъ этотъ означаетъ возрожденіе подавленнаго въ средніе въка человъческаго разума и борьбу его съ авторитетомъ церкви, результатомъ которой было появленіе новыхъ взглядовъ въ политикъ, морали, искусствъ и литературъ, знаменующее собою наступленіе новаго міросозерцанія. Характеристическая черта этого новаго міросозерцанія состоить въ томъ, что оно есть міросозерцаніе свътское, мірское, человъческое, въ отличіе отъ средневъкового, проникнутаго одностороннимъ строго религіознымъ и аскетическимъ духомъ.

Во главъ умственнаго движенія Европы становится Италія, страна, гдъ классическія традиціи никогда вполнъ не умирали и только были одно время отодвинуты на задній планъ пышнымъ расцвётомъ національной литературы. Чтобы убёдиться, до какой степени былъ значителенъ умственный переворотъ, совершившійся на почвё изученія памятниковъ классическаго міра, возьмемъ доказательства изъ самыхъ разнообразныхъ сферъ человёческой дёятельности.

Начнемъ съ искусства, надъ которымъ особенно тяготъла опека религіи. Искусство всякаго рода: архи**тектура, живопись, музыка и пъніе** — настолько было Благословляемо церковью, насколько оно служило инте-Ресамъ религіознымъ. Но такое подчиненное положеніе Аскусства не могло способствовать его развитію. Искус-Ство только тогда можетъ достигнуть совершенства, когда ему предоставлена возможность служить своимъ собственнымъ цёлямъ. Лекки указалъ, что развитію живописи и скульптуры въ средніе въка сильно вредилъ аскетическій взглядь на физическую природу человѣка и ея потребности, въ силу котораго тело считалось нечистой и гръшной оболочкой безсмертнаго духа, которой нужно стыдиться и красота которой полна дьявольскаго искушенія. Аскетическая идея уродливости человъческаго твла господствовала въ христіанскомъ искусстве въ средніе въка. Въ римскихъ мозаикахъ мы на каждомъ шагу встръчаемъ некрасивыя изможденныя лица не потому, чтобы художникъ не могъ изобразить другихъ, HО потому, что его художественное чутье было подчинено аскетическому взгляду. Пока художникъ руководился подобнымъ взглядомъ, процвѣтаніе искусства было невозможно. Но мало-по-малу, по мъръ знакомства съ памятниками античной скульптуры, у живописцевъ сквозь религіозный энтузіазмъ начинаетъ пробиваться эстетическое чувство, ищущее воплотить идею въ изящномъ образъ. Наконецъ, въ XVI в. искусство окончательно преобразовывается и подъ рукою Рафаэля, Тиціана и др. принимаетъ художественный и чисто свътскій характеръ.

t

Извъстно, что живописцы эпохи Возрожденія въ Италіщ брали оригиналами мадоннъ своихъ любимыхъ женщинъ\_

Перейдемъ теперь въ область нравственности и посмотримъ, насколько античныя воззрънія на правственность и человъческое достоинство измънили господствовавшіе въ средніе въка нравственные идеалы. Считая тъло темницей души, а земную жизнь только приготовленіемъ къ жизни вѣчной, средневѣковой человѣкъ хотѣлъ наполнить ее подвигами поста, молитвы и самоистязаниемъ, Онъ систематически отказываетъ себъ во всякомъ удобствъ и удовольстви, онъ находить тайную радость въ нищетъ и страданіяхъ. Такое настроеніе, соединенное съ полнымъ подавленіемъ своей личности во имя религіозной идеи, мы находимъ у многихъ средневъковыхъ людей (св. Алексій, св. Елизавета), которые считались образцами нравственнаго совершенства и были причислены современниками къ лику святыхъ. Сопоставимъ съ этимъ аскетическимъ идеаломъ взгляды людей эпохи Возрожденія, выросшіе на почвѣ изученія классическихъ писателей, — и удивленію нашему не будетъ границъ. Уваженіе къ потребностямъ человъческой природы и изящный эпикурсизмъ становятся лозунгами этой новой жизни, призывающей къ наслажденію всъмъ прекраснымъ: красотой, поэзіей и искусствомъ. Не только люди свътскіе, но и лица духовныя, какъ, напр імъръ, знаменитый гуманисть Эразмъ Роттердамскій, ясно сознавали. что средневъковая мораль, основанная на аскетизмъ, устаръла и что ей нужно дать другія основанія, болъе согласныя съ человъческой природой. Эти основанія Эразмъ находилъ, кромъ Евангелія, въ произведеніяхъ классических в писателей и открыто заявляль, что за такія сочиненія, какъ De officiis или De senectute Цицерона, онъ охотно отдалъ бы Дунса Скота и другихъ схоластиковъ. По мнѣнію Эразма, сущность христіанской морали, требующей дъятельной любви къ ближнему, гораздо бо-

леве подходить къ античнымъ воззрвніямъ, чвмъ обык**лез**овенно думаютъ. "Не хорошо, — говоритъ онъ, — безъ полова называть языческимъ то, что въ сущности такъ же перавственно, какъ и христіанское. Разумъется, для меня первымъ авторитетомъ свящ. Писаніе, но не тогу сврыть, что у древнихъ поэтовъ и философовъ встрёчаются иногда такія божественныя размышленія, вдумы**лваясь въ которыя, я дёлаюсь лучше".** Аскетическому принципу правственности, основанному на подавлении «трастей и принижении личности, гуманисты любили противопоставлять античный идеаль, сущность котораго состоить во всестороннемъ развити физическихъ и духовныхъ потребностей человъка. "Человъкъ безъ страстей, — пишеть Эразмъ, — тотъ же камень; всякій побъжить оть него, какъ отъ привидёнія. Нётъ, пусть въ людяхъ играютъ страсти, хотя это, можетъ-быть, и глупо". Отвлекая вёчную сущность нравственности отъ ея временныхъ формъ, Эразмъ строго осуждаетъ средневъковую мораль, предписывающую върующимъ посты, аскетические подвиги, пожертвования на церковь и т.п. Онъ задаетъ себѣ вопросъ, не виновны ли въ тяжкомъ гръхъ тъ, которые бросаютъ безумныя деньги на постройку монастырей и храмовъ въ то время, какъ ихъ ближніе, эти живые храмы Св. Духа, умирають съ голоду? То же стремленіе отдёлить нравственность отъ обряда и церковнаго авторитета и дать ей человъческія основы встръчаемъ мы и у другихъ писателей XVI в.: Раблэ, Монтэня, Шекспира и др.

Переходя отъ правственности частной къ правственности политической, мы наблюдаемъ то же явленіе именно, что измѣненіе понятій о патріотизмѣ, гражданской свободѣ, отношеніи власти къ народу совершается подъ непосредственнымъ вліяніемъ общественныхъ идеаловъ античнаго міра. Изученіе демократическихъ учрежденій Греціи и Рима должно было оказать сильное 1

воздѣйствіе на государственныя теоріи эпохи Возрожденія. Подъ вліяніемъ античныхъ воззрѣній мало-по-малу измѣняются прежнія государственныя теоріи, и средневѣковая идея о всемірной монархіи, которую такъ восторженно исповѣдовалъ Дантъ, смѣняется ученіемъ о самодержавіи народа, съ волей котораго должны считаться правители. Эта идея вдохновляетъ собой грозныя филиппики Этьена де ла Боэсѝ (De la servitude volontaire), она звучитъ гимномъ свободѣ въ устахъ Шекспирова Брута; ею же проникнуты сочиненія публицистовъ XVI в. во Франціи Лангѐ (Vindiciae contra tyrannos), Готма̀на (Franco-Gallia) и др.

Словомъ, въ какую бы сторону мы ни бросили нашъ взоръ, вездё мы замёчаемъ, что въ дёлё обновленія соціальной жизни средневёкового общества античному элементу принадлежитъ первенствующая роль. Освобожденіе средневёковой мысли изъ-подъ опеки церкви, условившее собою дальнёйшее развитіе свётской науки, совершилось, главнымъ образомъ, въ силу воздёйствія античной культуры. Поэтому изученіе вопроса о постепенномъ распространеніи классическихъ знаній въ Европѣ должно предшествовать изученію литературы въ новой Европѣ, и Италіи въ этомъ отношеніи выпала завидная роль — служить посредницей между античной цивилизаціей и остальнымъ человѣчествомъ.

## II. Возрожденіе въ Италіи.

Льтурное остояніе Италія. Главныхъ причинъ первенствующаго положенія Италіи въ эпоху Возрожденія было двё. Во-первыхъ, ни одна страна въ Европё не стояла въ такомъ близкомъ родствё съ Римомъ, какъ Италія. Она занимала территорію древняго Рима, усёянную памятниками античной культуры и, по крайней мёрё, наполовину населенную потомками римлянъ; языкъ ся стоялъ ближе всёхъ языковъ Европы къ языку латинскому, отъ котораго онъ

и произошель; знаменитьйшіе поэты Италіи (напр. Данть) считали великихъ поэтовъ Рима (напр. Виргилія) своими національными поэтами. Второй причиной, обусловившей передовую роль Италіи въ борьбѣ съ средневъ ковыми традиціями и въ дълв распространенія свътскаго античнаго міросозерцанія, были особенности ея полнтическаго и соціальнаго строя. Въ силу особыхъ историческихъ условій Италія менве другихъ государствъ Европы страдала отъ феодализма и гнета центральной власти. Въ сущности говоря, она не составляла одного политическаго цвлаго, а съ раннихъ поръ была раздъи ена на множество мелкихъ самостоятельныхъ госу-**Дарствъ, которымъ приходилось лавировать между папой** и императоромъ. Хотя раздъление Италии на множество Мелкихъ государствъ дълало ее въ политическомъ отно-Пеніи безсильной, но за то оно было выгодно для культуры, ибо каждый изъ ея большихъ городовъ былъ Центромъ торговли, промышленности, культуры и ста-Вилъ свою гордость въ томъ, чтобы опередить другіе города на поприщъ образованности. Правление во мно-**Гихъ изъ этихъ медкихъ** государствъ было республикан-Ское; но при всѣхъ своихъ недостаткахъ, условливаемыхъ ввчной борьбой партій за власть, оно представляло Больше гарантіи для свободы, болье простора для личчой иниціативы, чёмъ любое изъ европейскихъ государствъ. Позднѣе, когда города подпали владычеству тирановъ и республика обратилась въ синьорію, культура въ нихъ не остановилась, ибо власть правителей не имъла никакого традиціоннаго авторитета и вполнъ Зависвла отъ ихъ популярности. Чтобы поддержать эту популярность, они окружали себя художниками, поэтами, воздвигали великолъпныя зданія, устраивали музеи, библіотеки и т. п. Такимъ образомъ, въ то время, когда вся Европа едва выходила изъ мрака невѣжества, когда ея наука была опутана сътью абстрактныхъ схоласти-8 Стороженко.

ческихъ построеній, а политическая жизнь не давал простора личной иниціативъ, Италія могла представит нъсколько поучительныхъ образчиковъ государствъ , управляемыхъ людьми популярными, чутко прислуши --вающимися къ требованіямъ общественнаго мнёнія и да --вавшими полной просторъ личной иниціативъ. Наук 🗪 ея не была такъ оторвана отъ жизни, какъ средневъко вая схоластика; въ итальянскихъ университетахъ раньше 🕳 чъмъ въ остальной Европъ, началась секуляризація науки, изучались медицина и римское право. Высшей мѣрой человъческаго достоинства не считалась въ Итали, какъ въ остальной Европъ, выработка въ себъ смиренія. терпёнія и другихъ добродётелей, предписываемыхъ церковью, но энергія духа, выработка въ себѣ практическаго смысла, умънія найтись во всякихъ обстоятельствахъ. Это высшее развитіе человъческой индивидуальности обозначалось въ итальянскомъ языкъ словомъ "virtù". По мнѣнію Буркгарта, эта virtù не только представляетъ собою характеристическую черту итальянскаго Возрожденія, но въ ней заключается главная причина, въ силу которой Возрождение могло возникнуть и распуститься пышнымъ цвётомъ только на почвё Италія.

Петрарка.

Первымъ человѣкомъ новаго времени, искренне вѣрившимъ, что изученіе классической древности представляетъ единственный выходъ изъ мглы среднихъ вѣковъ, былъ Франческо Петрарка (1304 — 1374).

Въ біографіи всякаго знаменитаго дѣятеля важентвсегда тотъ импульсъ, который опредѣляетъ его дѣятельность, даетъ ей направленіе. Этотъ импульсъ дала-Петраркѣ школа нѣкоего Конвеневоле да Прато, которую онъ посѣщалъ въ дѣтствѣ и которая внушилаему страстную любовь къ классической литературѣ. Отецъ Петрарки, юристъ-практикъ, нотаріусъ, не особенно сочувствовалъ этому направленію, этимъ востор-

гамъ своего сына. Тёмъ не менёе у него было нёсколько рукописей классическихъ писателей. И вотъ одна изъ нихъ, именно рукопись сочиненій Цицерона, попала какъ-то въ руки Петрарки. Онъ пришелъ въ неописуемый восторгь оть языка Цицерона и его ритма. Съ этихъ поръ у него зарождается благоговъніе къ Цицерону, какъ величайшему художнику ръчи. Онъ цълые дни проводить, произнося величественныя, гармоническія тырады изъ произведеній Цицерона. По окончаніи курса начальной латинской школы, Петрарка быль отправлень Отцомъ, все еще не терявшимъ надежды сдълать изъ него юриста-практика, сначала въ Монпелье, а затъмъ въ Болонскій университеть, юридическій факультеть котораго особенно славился. Но Петрарка и здъсь не оста-Вилъ своихъ симпатій: занятія классиками поглощали его совершенно. Узнавъ, что сынъ плохо учится, отецъ Петрарки отправился самъ въ Болонью. Между нимъ и Сыномъ произошла жаркая сцена. Отцу пришло ΒЪ голову пошарить въ комнатъ сына, и онъ нашелъ нъ-Сколько спрятанныхъ рукописей классическаго содержанія, которыя немедленно полетвли въ огонь; но взглянувъ на помертвълое и облитое слезами лицо сына, старикъ испугался и бросился самъ спасать изъ пламени классиковъ; ему удалось спасти рукописи Виргилія и Цицерона. Тщетно пробившись съ сыномъ нъсколько Времени, старикъ предоставилъ его, наконецъ, его призванію. Съ этихъ поръ начинается благотворная дёятельность Петрарки на поприщѣ гуманизма.

Надо замётить, что намъ Петрарка кажется совсёмъ другимъ человёкомъ, чёмъ онъ казался своимъ современникамъ. Для насъ Петрарка — лирикъ, пёвецъ Лауры, наслёдникъ трубадуровъ, изливавшій свою восторженную любовь къ дамѣ сердца въ поэтическихъ сонетахъ. Въ глазахъ современниковъ Петрарка — прежде всего ученый мудрецъ, заклятый врагъ схоластики, человёкъ

ł.

~-

посвятившій всю свою жизнь собиранію памятниковт античной литературы. Хотя современникамъ и были извѣстны его сонеты, но они выше ставили его трак таты на латинскомъ языкѣ, особенно его латинскую поэму «Africa», за которую онъ удостоился поэтическаго вѣнчанія.

Во время своихъ путешествій по Италіи и Европі Петрарка усердно разыскивалъ рукописи латинскихъ классиковъ. Въ особенности много труда и времени употребилъ онъ на разысканіе и списываніе произведенії своего любимца Цицерона. Такъ имъ было найдено нѣ сколько неизвъстныхъ рѣчей Цицерона и его письма.

Окруженный своими любимыми классиками, Петрарка забывалъ весь міръ, всё его утёхи и невзгоды. "Приманки свёта, роскошь, богатство, пишетъ онъ, никогда не оставляютъ по себё прочнаго нравственнаго удовлетворенія, но книги трогаютъ насъ до глубины души онѣ замёняютъ намъ друзей". По временамъ ему каза лось, что души его любимыхъ авторовъ откликнутся на его зовъ — и онъ писалъ имъ письма. Какъ очарованный онъ сидёлъ иногда по цёлымъ днямъ за исторіей Тита Ливія погруженный въ воспоминанія о славномъ прошедшемъ

Первое путешествіе въ Римъ, которое онъ совершият въ 1337 году, произвело на него подавляющее впечатят ніе. Цѣлыми днями блуждалъ онъ по римскимъ холмамъ стараясь найти извѣстныя ему изъ классиковъ мѣста и памятники. Вѣчный городъ представлялся его воображе нію въ видѣ матроны, блѣдной, въ изорванной одеждѣ съ распущенными волосами, но сердце которой былс полно мужества и великихъ воспоминаній. Несказанная грусть овладѣвала имъ при мысли, что новые римлянс забыли свое славное прошедшее и даже пренебрегаютт имъ.

Петрарка былъ слишкомъ влюбленъ въ прошедше Рима, слишкомъ былъ проникнутъ мыслью о его всемір 37

IE

E٠

E

ΨŪ

rt,

3

Ъ,

Ū,

5-

3

ŀ

2

номъ значенія, чтобы примириться съ той жалкой ролью, которую игралъ Римъ въ его время. Онъ былъ убъжденъ, что Римъ, рано или поздно, возстанетъ изъ-подъ пепла и снова займетъ прежнее положеніе; нужно только, чтобы его обитатели почувствовали себя прежними римлянами. Когда смёлый агитаторъ Кола ди Ріенцо, подобно Петраркъ воспитавшій свой республиканскій духъ на Титъ Ливіи, встрътившись съ Петраркою въ Авиньонь, сталь развивать ему свой фантастическій планъ изгеанія изъ Рима аристократическихъ фамилій и возстановленія древней Римской республики, Петрарка серьезно повериль въ возможность осуществления этого плана. По мъръ того, какъ Петрарка вдумывался или, лучше сказать, входилъ мечтами въ предпріятіе Кола ди Ріенцо, оно ему казалось съ каждымъ днемъ все болѣе и болѣе возможнымъ и осуществимымъ. Онъ писалъ этому новому Бруту пламенныя посланія, убъждая его скоръй докончить съ аристократами, возстановить республиванскія учрежденія, учредить демократическое правленіе.

Кола ди Ріенцо овладѣлъ Римомъ, объявилъ себя трибуномъ и изгналъ изъ вѣчнаго города аристократовъ. Но его торжество было кратковременно. Напуганный у-дичнымъ возстаніемъ (1347 г.), Кола ди Ріенцо сложилъ съ себя званіе трибуна и вынужденъ былъ оставить Римъ и даже самую Италію.

Паденіе Ріенцо было громовымъ ударомъ для Петрарки; но и оно не отрезвило его отъ антично-демократическихъ мечтаній. Онъ до конца дней своихъ остался тѣмъ же не исправимымъ идеалистомъ, онъ попрежнему всецѣло былъ въ древнемъ мірѣ, просиживалъ по цѣлымъ днямъ ас списываніемъ и исправленіемъ классиковъ и умеръ въ 1374 году, склонивъ голову надъ древнимъ фоліантомъ.

Какъ человъкъ, посвятившій всю свою жизнь разыскиванію и изученію памятниковъ античной литературы, Петрарка имъетъ полное право называться отцомъ итальянскаго гуманизма и первымъ человъкомъ новаго» времени.

Занятія классической древностью не были у Петрарки только дёломъ любопытства: они наполняли всю его жизнь, расширяли его кругозоръ, вліяли на его политическія идеи. Вотъ отчего онъ сталъ ожесточенно набрасываться на средневёковую науку, особенно на схоластику.

Главнымъ оплотомъ средневѣковой схоластики былъ Аристотель. Петрарка не дерзалъ прямо нападать на того, кого самъ Дантъ считалъ "учителемъ всѣхъ знающихъ" (maestro di color che sanno); онъ обвинялъ за то средневѣковыхъ комментаторовъ, которые своими толкованіями исказили, по его мнѣнію, дѣйствительный смыслъ ученія Аристотеля. Авторитету Аристотеля онъ противопоставляетъ авторитетъ Платона, хотя представленіе о Платонѣ было у Петрарки довольно смутное, ибо онъ не зналъ по-гречески и почерпалъ свѣдѣнія о Платонѣ изъ произведеній Цицерона и блаженнаго Августина.

Если мы сравнимъ классическія познанія Петрарки съ познаніями выдающихся средневѣковыхъ ученыхъ, то разница будетъ не столько въ объемѣ свѣдѣній, сколько въ отношеніи къ классической древности. Средневѣковые ученые, люди, большею частію, духовные, не могли побѣдить въ себѣ подозрительнаго отношенія къ классическимъ писателямъ, какъ къ язычникамъ, и поэтому классическая древность не произвела на нихъ обновляющаго и оживляющаго дѣйствія. Петрарка первый отнесся къ классической наукѣ, какъ къ единственному элементу обновленія, первый понялъ духъ классической древности, понялъ, что животворное вѣяніе духа свѣтской науки можетъ обновить его время и сдѣлаться могучимъ двигателемъ прогресса.

Боккаччьо.

Вліяніе такой геніальной личности, какъ Петрарка, было громадно, и потому дёло, имъ начатое, нашло себѣ усердныхъ подражателей, въ ряду которыхъ стоитъ на первомъ мѣстѣ его другъ и ученикъ Боккаччьо (1313—1375), представляющій, по своему характеру, полную противоположность Петраркѣ. Это была натура живая, страстная и реальная; молодость провелъ онъ шумно и весело: увлекался женщинами, писалъ проникнутые горячей страстью сонеты, а также романы и исполненныя шаловливаго юмора новеллы, сдѣлавшія его имя безсмертнымъ. Встрѣча его съ Петраркой въ 1350 году рѣшила его судьбу: онъ сдѣлался ученикомъ и убѣжденнымъ послѣдователемъ Петрарки, спрашивалъ его совѣта въ своихъ литературныхъ трудахъ, слушался его во всемъ.

Какъ гуманисть, Боккаччьо пошелъ нёсколько дальше своего учителя: классическая ученость Петрарки ограничивалась только римской литературой; относительно греческихъ классиковъ онъ, не имёя возможности научиться греческому языку, довольствовался тёмъ, что собиралъ ихъ рукописи и берегъ ихъ, какъ скупой свои сокровица. Напротивъ того, Боккаччьо удалось овладёть греческимъ языкомъ. Онъ убёдилъ калабрійскаго грека Леонтія Пилата переселиться во Флоренцію, держалъ его въ своей квартирѣ, терпѣлъ его невѣжество, переносилъ его грубый характеръ и добился того, что съ его помощью могъ читать "Иліаду" въ подлинникѣ.

Плодомъ знакомства Боккаччьо съ греческимъ языкомъ п греческой древностью было сочиненіе, написанное на латинскомъ языкъ, "De genealogiis deorum gentilium," представляющее трактатъ классической миеологіи. Если принять въ разсчетъ скудость источниковъ, невѣжество учителя, то этотъ трудъ слъдуетъ признать весьма почтен. ны мъ. Это — попытка свести въ одно цълое всъ тогдашнія свъдънія о греко-римской миеологіи, и трудъ Боккаччьо принесъ бы больше пользы, если бы онъ не вдавался въ ал легорическія толкованія миеическихъ сказаній грековъ Никто лучше самого Боккаччьо не опредѣлилъ своегс значенія, какъ гуманиста: онъ смѣло пошелъ по пути: проложенному Петраркой, но онъ видѣлъ лишь голубыя вершины горъ на безоблачномъ небѣ и, не дойдя до нихъ, утратилъ все свое мужество.

**Рлоренція.** 

Дело, начатое Петраркой и Боккаччьо, нашло усердныхъ подражателей во Флоренціи, которая съ начала ХУ въка становится истиннымъ центромъ гуманистическаго движенія въ Италіи. Главная причина этого явленія лежала въ томъ, что изъ всёхъ городовъ Италін Флоренція, сохранившая въ наибольшей чистотъ демократическую форму правленія, давала наибольшій просторъ личной иниціативъ; вторая причина заключается въ томъ, что поборницей гуманистическаго движенія во Флоренціи была богатая коммерческая аристократія, которая становится во главѣ городского управленія. Особенно много сдълала въ этомъ отношени фамилія Медичи. Ставши въ 1434 г. во главѣ городского управленія, Козимо Медичи употреблялъ свои громадныя средства на пріобрътеніе рукописей классическихъ нисателей и памятниковъ античнаго искусства. Домъ его всегда былъ открытъ для людей мысли и знанія, ученыхъ, художниковъ. Литературный кружокъ, собирав. шійся въ домѣ Козимо Медичи, состоялъ изъ Леонардо Бруни, Никколо Никколи, Поджіо и др. Знаменитъйшимъ членомъ кружка былъ Поджіо-Браччіолини, которому наука обязана открытіемъ и распространеніемъ многихъ памятниковъ классической. литературы, между прочимъ сочиненія Квинтиліана "De institutione oratoria". Золотымъ въкомъ флорентійскаго гуманизма было правленіе внука Козимо-Лоренцо Медичи. Гуманизмъ, первоначально подавлявшій развитіе національной литературы, теперь самъ начинаетъ отвъчать на запросы пробудившагося національнаго сознанія и въ лиць Анжело Полиціано. Леона Батисты Альберти и самого Лоренцо даетъ тол-

чокъ развитію итальянской литературы. Вокругъ Лоренцо группировалась цёлая плеяда гуманистовъ, представлявшихъ собою цвътъ науки и литературы. Возникшая при Козимо Медичи Платоновская академія достигла при Лорендо высшей точки своего процвътанія. Во главѣ этого учрежденія стояль талантливый перевод-Чикъ сочиненій Платона Марсиліо Фичино. Засъданія Платоновской академіи, на которыя стекались образован-Доренцо, а лётомъ въ его прекрасной загородной виллё. До насъ дошло описаніе двухъ засъданій Платоновской Экадеміи, изъ которыхъ одно происходило въ 1468 г. въ Камальдоли, а другое на виллъ Лоренцо Медичи въ Кареджи. Въ первый день обсуждали вопросъ о томъ, какая жизнь предпочтительнее: созерцательная или деятельная. На другой день разсуждали о высшемъ благъ; на третій и четвертый день Леонъ Батиста Альберти показаль глубину своихъ познаній въ платоновой философіи, комментируя "Энеиду" Виргилія и доказывая, что эта поэма проникнута платоновскими воззрёніями. Во второмъ засъдания, описанномъ Марсилю Фичино и происходившемъ на виллъ Кареджи, участвовавшихъ было девять человъкъ. Послъ утонченной трапезы читали "Симпозіонъ" Платона л дебатировали вопросъ о такъ называемой платонической любви. Кромъ того, ежегодно 7-го ноября, въ предполагаемую годовщину рождения и смерти Платона происходило общее торжественное собрание академін. Празднество открывалось трапезой, на которой члены академіи разсуждали о различныхъ вопросахъ платоновой Философіи. Затёмъ происходилъ аповеозъ Платона: бёлый мраморный бюстъ греческаго философа ставился на возвышенное мѣсто, увѣнчивался лаврами, передъ нимъ произносили стихи и рёчи; торжество оканчивалось гимномъ въ честь Платона, который академики пёли хоромъ. Едва выходившая изъ хаоса средневъковья Европа ничего не могла противопоставить подобнымъ праздникамъ мысли, и потому нѣтъ ничего удивительнаго, что засѣданія Платоновской академіи посѣщались образованными людьми всѣхъ странъ Европы, которые стекались сюда, чтобы подышать атмосферой возвышенныхъ идей, вкусить рѣдкихъ умственныхъ наслажденій и унести съ собою высокое понятіе объ итальянской культурѣ.

Римъ,

Переходя изъ Флоренціи въ Римъ, мы вступаемъ въ иную сферу идей и отношеній. Культура гуманизма въ Римѣ не была предметомъ національной гордости и душевной потребности, какъ во Флоренціи. Здёсь на первомъ планѣ стояли разсчеты политическіе. Одни изъ папъ (какъ, напр., Николай V или Левъ X) покровительствовали гуманистамъ, другіе, наоборотъ (какъ, напр., Павелъ II), ихъ преслъдовали. Впрочемъ, одинъ классъ гуманистовъ всегда поощрялся папами --- это гуманистыдипломаты, потому что въ борьбъ, которую вели папы со свътскими государями, имъ нужны были бойкія перья, чтобы наклонить въсы общественнаго мнёнія на свою сторону; вотъ почему многіе извъстные гуманисты (напр. Колюччьо Салютати, Леонардо Бруни, Поджіо и др.) начали свою карьеру въ должности папскихъ секретарей. Изгнаніе папы Евгенія IV изъ Рима и десятилътнее пребываніе его во Флоренція было важнымъ фактомъ въ развитіи римскаго гуманизма. Въ числь лицъ папской свиты, попавшихъ въ сферу притяженія одорентійскаго гуманизма, быль нѣкто Парентучелли, долго жившій во Флоренціи. Онъ-то и былъ связующимъ звеномъ между папской куріей и гуманизмомъ. Когда онъ въ 1447 г. былъ избранъ папой подъ именемъ Никодая V, гуманисты восторженно привътствовали его избраніе и возлагали на него самыя радужныя надежды. Надежды эти оправдались. Новый папа явился самымъ ревностнымъ покровителемъ новаго движенія, переписывался съ гуманистами, приглашалъ ихъ къ себъ, зака-

зываль разныя работы. Онь истратиль 40000 золотыхъ на покупку рукописей датинскихъ и греческихъ авторовъ. Собравъ около 5000 рукописей, онъ положилъ ихъ въ основу созданной имъ Ватиканской библіотеки. Вскоръ п съслъ Николая V мы встръчаемъ на папскомъ престолъ зы аменитаго гуманиста въ лицъ Пія II (1458-1464), и Звъстнаго въ міру подъ именемъ Энея Сильвія 🔳 икколомини. Вступивъ на папскій престолъ, Эней Сильвій. авторъ латинскихъ стихотвореній, за которыя • чъ былъ нёкогда увёнчанъ поэтическимъ вёнкомъ, сты-Авлся своего прошедшаго, ударился въ піэтизмъ и меньше Интересовался успёхами гуманизма, чёмъ затёяннымъ Имъ крестовымъ походомъ противъ турокъ. Изъ гуманистовъ онъ покровительствоваль только археологу Флавіо Біондо, который въ своемъ сочиненіи "Roma instaurata" далъ первый опытъ археологической топографіи Рима. При Павлъ II (1464-1471) папская курія относилась враждебно къ гуманизму. Этотъ папа началъ съ того, что закрылъ коллегію папскихъ секретарей, которая сдёлалась истиннымъ питомникомъ гуманизма, потому что ученые, не имъвшіе опредъленныхъ занятій, прикомандировывались въ этому институту и, обезпеченные въ самомъ необходимомъ, могли посвящать себя наукъ. Когда же одинъ изъ уволенныхъ секретарей, Платина, издалъ памолетъ противъ папы, то послъдній вельлъ начать противъ него слъдствіе и выдержалъ его четыре мёсяца въ тюрьмъ. Второй мёрой, направленной противъ гуманизма, было закрытіе римской Академіи и преслъдование ея членовъ, въ которыхъ папа видълъ безбожниковъ и революціонеровъ. Придравшись къ тому, что президентъ академіи, смѣшной чудакъ Помпоній Лето приняль титуль Pontifex Maximus, папа вельль закрыть академію, а членовъ ея подвергнуть пыткъ и тюремному заключенію. Въ правленіе одного изъ его преемниковъ Льва Х Медичи (1513—1521) наступиль золотой вёкъ для римскаго гуманизма. Римская Академія, возстановленная послѣ смерти Павла II, достигла высокаго процвѣтанія, и папа сдёлался ревностнымъ посётителемъ ея засъданій. Самыми дорогими гостями папы были гуманисты, ученые, художники, музыканты. Воспитанный въ кругу флорентинскихъ гуманистовъ, папа болѣе интересовался успёхами гуманизма, чёмъ церковными дёлами; онъ радовался какъ ребенокъ, когда ему удалось добыть первую книгу Исторіи Тацита, и отнесся индиоферентно къ начинавшейся реформаціи. Терпимость его была равна его любви кънаукъ: онъ отстоялъ отъ преслѣдованія духовенства падуанскаго профессора Пьетро Помпонацци, отвергавшаго безсмертіе души съ научной точки зрънія; онъ защищаль знаменитыя "Epistolae obscurorum virorum", гдъ предавались позору невъжество, разврать и жадность католическаго духовенства. Взятіемъ Рима въ 1527 г. испанскими и нъмецкими войсками оканчивается блестящая роль, которую игралъ нёкоторое время Римъ въ исторіи итальянскаго гуманизма.

Неаполь.

Третьимъ, по значенію, пунктомъ культуры гуманизма въ Италіи былъ дворъ короля Альфонса Арагонскаго въ Неаполъ. Въ своей любви къ классической древности Альфонсъ едва ли не превосходилъ всёхъ правителей Италіи. Онъ ежегодно тратилъ значительныя суммы на пріобрътеніе рукописей и памятниковъ античнаго искусства, давалъ пенсіи гуманистамъ и т. п. Зная восторженное отношение Альфонса къ классической литературъ, хитрый Козимо Медичи пользовался этимъ для своихъ цтлей: однажды онъ склониль Альфонса на выгодный для себя мирный договоръ, приславъ ему въ подарокъ рукопись Тига Ливія. Знаменитъйшимъ изъ гуманистовъ, жившихъ при дворѣ Альфонса, былъ Лоренцо Валла-этоть Вольтеръ XV в., столь же остроумный, сколько способный къ анализу и разрушенію (1405-1457). Уже его раннее сочинение "De voluptate", гдъ онъ выступаеть горячимъ защитникомъ эпикурсизма, вызвало противъ него цълую бурю со стороны духовенства. Обвиненный въ атеизмъ и безиравственности, онъ вынужденъ быль бъжать изъ Павіи и нашель радушный пріемъ при дворъ Альфонса. Здъсь онъ написалъ свой знаменитый памолеть "О дарю Константина", который быль изданъ въ свътъ въ 1440 г., когда его покровитель Альфонсъ находился въ открытой войнъ съ папой. Вся армія Альфонса не могла нанести папской власти столько вреда, сколько ей нанесла эта небольшая книжка, гдъ была разоблачена и предана позору вся система подлоговъ, на которыхъ папы основывали свои притязанія на власть надъ Италіей и Римомъ. Разобравъ мнимую дарственную Константина, Валла доказалъ, что она не существовала, да если бы и существовала, то не могла бы имъть никакого значенія. Памфлетъ Валлы имълъ всемірно-историческое значеніе; ничто болже его не способствовало освобожденію человъческой мысли отъ клерикальнаго авторитета. Вотъ почему нёмецкіе гуманисты такъ высоко ставили Валлу, вотъ почему Эразмъ называлъ его своимъ учителемъ, а Лютеръ – провиденціальнымъ человъкомъ, котораго цълыя столътія ждала церковь. Послёднимъ трудомъ Валлы, имёвшимъ важное значеніе въ эпоху реформаціи, былъ критическій пересмотръ латинскаго перевода Новаго Завъта (Вульгаты), въ которомъ онъ нашелъ множество всякаго рода погръшностей.

Подводя итоги дёятельности итальянскихъ гуманистовъ, характери нужно замётить, что вызванное ими великое умствен- стина ита ное движеніе было въ общемъ благопріятно для развитія янснаго гу европейской мысли. Оно освободило ее отъ клерикальнаго авторитета, пустило въ оборотъ массу новыхъ идей, изощрило критическую способность и положило основаніе свётской наукъ. Не много найдется отраслей въ сферѣ науки, въ которыя итальянскіе гуманисты не внесли бы обновленія. Они создали грамматику и критику текста, преобразовали науку, положили твердое основание педагогіи, археологіи и исторической критикъ. Словомъ, за исключеніемъ развѣ наукъ естественныхъ и математическихъ, нътъ той области, которую они не усовершенствовали бы путемъ изученія памятниковъ свътской науки. завъщанныхъ намъ древними. Темная сторона дъятельности итальянскихъ гуманистовъ заключалась въ ихъ нравственномъ вліяніи. Хотя гуманисты и не были виновны въ общей деморализаціи итальянскаго общества, хотя въ средъ ихъ находились люди высоконравственные (какъ, напр., Марсиліо Фичино или Пико де-ла Мирандола), но общій типъ итальянскаго гуманиста представляетъ въ нравственномъ отношеніи мало привлекательнаго. Это были люди гордые, считавшіе себя высшими организмами и настоятельно требовавшіе славы и денегъ. Исканіе славы, по мъткому выраженію Виллари, было "демономъ эпохи Возрожденія", искушавшимъ всъхъ итальянскихъ гуманистовъ, начиная съ Петрарки. Большинство изъ нихъ не предъявляло къ жизни никакихъ идеальныхъ требованій. Индифферентные къ религіи, нравственности и гражданскому долгу, они безъ всякаго колебанія продавали свои перья такимъ людямъ, какъ Цезарь Борджіа. Въ самомъ ихъ отношеніи къ классической литературъ, преимущественно римской, у нихъ преобладало увлечение формой; большинство ставило своимъ идеаломъ усвоить себъ цицероновскій слогъ, и кто болье успъвалъ въ этомъ, тотъ пользовался большимъ почетомъ. Только беззавѣтнымъ увлеченіемъ классическою древностью объясняется то обстоятельство, что большинство итальянскихъ гуманистовъ пренебрегало роднымъ язывомъ и писало исключительно по-латыни.

Пособія для изученія литературы Возрожденія въ Италіи. Для элементарнаго изученія: Жебаръ (Э.) Начала Возрожденія въ Италіи. Пер. съ франц. С.-Пб. 1900. — Кирпичниковъ (А.) Итальянскій гуманизмъ ("Всеобщая исторія литературы" подъ ред. Корша и Кирпичникова, т. III). — Гаспари. Исторія итальянской литературы. Пер. Бальмонта. М. 1895 т. І, гл. XIII — XIV, т. II, гл. XV, XVII). — Корелинъ (М.) Очерки итальянскаго Возрожденія. М. 1896. — Гершензонъ. Петрарка ("Книга для чтенія по исторіи среднихъ вѣковъ" подъред. проф. Виноградова, вып. IV. М. 1899). — Тихоновъ. Боккаччьо ("Жизнь замѣчательныхъ мюдей" Павленкова).

Для болве подробнаго изученія итальянскаго Возрожденія: Буркгардтъ. Культура Италіи въ эпоху Возрожденія. Пер. Бриліанта. І—ІІ. С.-Пб. 1906. — Фойхтъ. Возрожденіе классической древности въ Италіи. Пер. Разсадина. І—ІІ. М. 1882—85. Зайчькъ. (Р.) Люди и искусство итальянскаго Возрожденія. Пер. подъ ред. Гревса. С.-Пб. 1907. — Корелинъ (М.) Ранній итальянскій гуманизмъ и его исторіографія. Критическое изслёдованіе. 2 тома. М. 1892 — Монье (Ф.) Опыть литературной исторіи Италіи XV в. Кваттроченто. Пер. Шварсадона, С.-Пб. 1905.

Монографіи и статьи по отдільнымъ вопросамъ: Корелинъ (М.) Міросозерцаніе Петрарки. Очеркъ изъ исторіи философской мысли въ эпоху Возрожденія. М. 1899. Онъже. Лоренцо Валла ("Вопросы философіи и психологіи", 1895, сентябрь и ноябрь). — Веселовскій (А-ръ). Боккаччьо, его среда и сверстники. 2 тома. С.-Пб. 1893. Онъже. Пеграрка ("Научное Слово" 1905).

Пособія для изученія вопросовъ, не затронутыхъ въ декціяхъ: Гаспар и. Исторія итальянской литературы, т. 2 (Воздъйствіе гуманизма на итальянскую литературу). — Веселовскій (А-ръ). Вилла Альберти. М. 1870. — Стороженко (Н.) Изъ области литературы. М. 1902. (Статьи: 1) Педагогическія теоріи эпохи Возрожденія; 2) Джордано Бруно; 3) Новая книга о Маккіавелли). — Веселовскій (Ал-ъй) Джордано Бруно ("Этюды и характеристики". М. 1903.) — Алексвевъ. Маккіавелли, какъ политическій мыслитель, М. 1880.

Переводы: Маккіавелли. Государь. Пер. Курочкина. — Аріосто. Неистовый Родандъ ("Класная библіотека" Чудинова). — Тоже пер. Зотова. С.-Пб. 1892 — Тассо. Освобожденный Іерусалимъ Пер. Мина. изд. Суворина ("Дешевая библіотека").

## III. Возрождение въ Германии.

Нёмецкій гуманизмъ былъ, такъ сказать, отраженнымъ лучомъ итальянскаго Возрожденія. Распространенію гуманистическихъ идей всего болёе способствовали соборы, которые въ XV в. быстро слёдовали другъ за другомъ и привели въ Германію въ качествѣ папскихъ секрета-

рей такихъ гуманистовъ, какъ Поджіо, Эней Сильвій и др. Параллельно съ вліяніемъ итальянскихъ гуманистовъ шло вліяніе самой Италіи, куда ежегодно отправлялось не мало даровитыхъ юношей для окончанія своего образованія. Эти вращавшіеся въ гуманистическихъ кружкахъ люди и были насадителями классическихъ знаній въ Германіи. Таковъ былъ, напримъръ, піонеръ нъмецкаго гуманизма Петръ Людеръ, преподававшій классическіе языки во многихъ университетахъ Германіи.

Нъмецкій ученый Гейгеръ различаетъ въ нъмецкомъ ріоды нѣюциаго гу- гуманизмътри періода: 1) теологическій, 2) научный, 3) публицистическій или реформаціонный. Главными дѣятелями манизма. перваго періода были три лица, связанныя между собою узами дружбы: Рудольфъ фонъ Лангенъ, Александръ Гегій и Рудольфъ Агрикода. Всъ трое были педагогами и всъ трое смотръли на гуманизмъ, какъ на вспомогательное средство для занятія богословіемъ и церковною исторіей. "Всякое знаніе гибельно, если оно сопряжено съ утратой благочестія" --учитъ Гегій. Изученіе классиковъ должно, по словамъ Агриколы, подготовлять насъ къ правильному пониманію св. Писанія. Вимпфелингъ въ своемъ похвальномъ словъ Агриколь говорить, что наука для него служить только средствомъ для подавленія своихъ страстей и приближенія къ Дому Господню. Къ теологическому типу гуманистовъ долженъ быть отнесенъ и самъ Вим поелингъ, для котораго наука была только средствомъ для правильнаго воздъйствія на юношество. Подъ конецъ своей жизни Вимпфелингъ ударился въ крайній піэтизмъ и началъ даже враждебно относиться къ классической литературъ.

> Во второмъ періодѣ своего развитія гуманизмъ находить себъ пріють въ двухъ большихъ городахъ Германія: въ Аугсбургь, гдъ жиль Конрадъ Пейтингеръ, ученый и археологъ, въ дъятельности котораго выступаютъ на первомъ планъ интересы иаучные, -- и

въ Нюренбергъ, гдъ во главъ гуманистическаго движенія стояль Вилибальдь Пиркгеймерь, человёкь живой, съ очень широкими симпатіями, одинаково способный откликаться и на научные интересы, и на пробуждающееся реформаціонное движеніе. На ряду съ Пирктеймеромъ слъдуетъ упомянуть объ его другъ Конрадъ Цельтесъ, ученомъ и поэтъ, увънчанномъ серебрянымъ поэтическимъ вънкомъ за свои латинскія стихотворенія. Стихотворенія эти проникнуты эпикурейскимъ аухомъ. Онъ сильно возстаетъ противъ безбрачія духовенства и противъ той формальной религіозности, которая ограничивается постами, хожденіемъ по св. мъстамъ и т. д. Не малую роль играли въ этомъ второмъ періодъ нъмецкаго гуманизма университеты, въ особенности университетъ эрфуртскій, раньше встхъ введшій у себя преподавание классическихъ литературъ. Во главъ новаго направленія въ этомъ университеть стояль Му. ціань Руфъ, типическій представитель нёмецкаго гуманизма, умъвшаго соединять итальянскій энтузіазмъ <sup>къ</sup> классической литературъ съ нъмецкой глубиной и культурою нравственнаго чувства. Будучи каноникомъ, Мущанъ Руфъ не уступалъ въ религіозномъ свободонысліи свътскимъ людямъ и на каждомъ шагу громилъ невъжество и нетерпимость католическаго духовенства. По его мнѣнію, всѣ религіи сводятся къ двумъ положеніямъ, начертаннымъ самимъ Богомъ въ сердцахъ нашихъ — любви къ Богу и любви къ ближнему. Второе изсто по вліянію принадлежить университету тюбингенскому, гдъ въ числъ любимыхъ профессоровъ классической литературы находился Генрихъ Бебель, одинъ изъ лучшихъ сатириковъ Германіи, авторъ знаменитыхъ "Фацецій", въ которыхъ онъ остроумно и зло осмѣиваетъ пороки духовенства. Если эрфуртскій и тюбингенскій университеты стояли во главѣ новаго движенія, то кельнскій университеть считался оплотомъ схоластики и вра-

Стороженко.

9

гомъ гуманизма. Поэтому въ каждомъ университетъ образовались двъ партіи, изъ которыхъ одна стояла за прежній порядокъ вещей, другая — за преобразованіе преподаванія въ новомъ гуманистическомъ духъ. Между этими партіями неръдко происходили полемики, но всъ онъ имъли въ большей или меньшей степени частный характеръ.

Въ началѣ XVI в. случилось крупное литературное рьба гумаистовъ съ событіе, которое заставило противниковъ сосчитать свои скурантами. силы и сплотило всёхъ гуманистовъ въ свётлую дружину прогресса. Событіемъ этимъ былъ споръ между Пфефферкорномъ и Рейхлиномъ изъ-за священныхъ еврейскихъ книгъ. Нъкто Пософеркорнъ, ученый еврей, принявшій въ Кельнѣ христіанство, издалъ въ 1507 г. памфлетъ противъ своихъ соплеменниковъ, въ которомъ взводиль на нихъ разныя клеветы, утверждаль, что евреи упражняются въ ежегодномъ поругании Христа, что еврейскіе медики отравляють христіань. Средствомъ для противодъйствія этому злу Пфефферкорнъ считаль отобраніе у евреевъ священныхъ книгъ, увъряя, что разъ эти книги будутъ отобраны, евреи не замедлятъ принять христіанство. Памфлетъ этотъ произвелъ сильное впечатлёніе тёмъ болёе, что кельнскіе доминиканцы взяли его подъ свою защиту. Побуждаемый доминиканцами, Пфефферкорнъ почувствовалъ необходимость съ почвы литературной сойти на почву практическую, добился свиданія съ императоромъ Максимиліаномъ и такъ представилъ дѣло, что выхлопоталъ указъ, въ силу котораго имълъ право конфисковать еврейскія книги. Конечно, евреи протестовали, сыпали деньгами, нашли себъ защитниковъ среди приближенныхъ императора, и вскоръ выхлопотали другой указъ, которымъ требовалось отобранныя книги сохранить и потребовать митнія ученыхъ. По этому поводу знаменитый гуманисть Рейхдинь (1455-1522), считавшійся первымъ гебраистомъ своего

времени, написалъ цёлый трактатъ, вышедшій въ свётъ въ 1510 г., въ которомъ онъ разоблачилъ всв клеветы Пфефферкорна. Сущность мнёнія Рейхлина состояла въ томъ, что за исключеніемъ нъсколькихъ книгъ, которыя сами евреи признаютъ вредными и оскорбительными для христіанъ, во встхъ остальныхъ книгахъ ничего оскорбительнаго не имфется. Перенося вопросъ на почву свободы совъсти, Рейхлинъ говоритъ, что если христіане не позволяютъ другимъ судить о правовърности ихъ религіи, то на какомъ основаніи они считають себя въ правѣ судить о правовърности религіи, изъ которой вышло само христіанство. Трактать Рейхлина произвель глубокое впечатлёніе и раздёлилъ всю интеллигентную Германію на два лагеря: сторону Рейхлина приняли профессорагуманисты въ Гейдельбергъ и Эрфуртъ; Пфефферкорнъ нашелъ себъ защиту въ доминиканскихъ монахахъ и Кельнскомъ университетъ. "Теперь весь міръ, — писалъ Муціанъ Руфъ, — раздѣлился на двѣ партіи: одни за глупцовъ, другіе за Рейхлина".

Полемика гуманистовъ съ обскурантами вызвала къ жизни много остроумныхъ памфлетовъ и сатиръ, но ни одно изъ сочиненій, написанныхъ гуманистами, не произвело такого подавляющаго впечатлёнія на обскурантовъ, не унизило ихъ такъ глубоко въ общественномъ мнѣніи, какъ знаменитыя "Письма темных» людей" (Epistolae obscurorum virorum). Эта безыменная сатира, вышедшая изъ кружка нъмецкихъ гуманистовъ, была издана въ 1515 г. Въ первой части главное участие принимали Муціанъ Руфъ и Кротъ Рубіанъ, а во второй ---Ульрихъ фонъ Гуттенъ. Сатира воспроизводитъ такъ ярко и правдиво не только образъ мыслей, но и способъ выраженія схоластиковъ и обскурантовъ, что вначалъ они не раскусили, въ чемъ дъло, и приняли ее за произведение одного изъ своихъ. Первую часть книги составляють письма различныхъ лицъ къ Ортуину Грацію, 9.

"Письмя темныхі людей"

вождю кельнскихъ обскурантовъ. Такъ какъ Ортуинъ имълъ репутацію человъка неособенно строгой нравственности, то въ письмахъ къ нему обскуранты разсказываютъ свои грѣшки, просятъ у него разъясненій и совътовъ въ любовныхъ дълахъ. Всъ эти письма на первый взглядъ представляются довольно невинными, но если всмотръться глубже, они окажутся проникнутыми невъроятной глупостью и колоссальнымъ невъжествомъ, смвшаннымъ съ самымъ нелвпымъ педантизмомъ. Изъ этихъ писемъ можно видеть, какіе вопросы занимали обскурантовъ. Въ одномъ письмъ какой-то Оома Лангшнейдеріусъ, недостойный баккалавръ теологія, проситъ разръщить вопросъ, надъ которымъ долго ломали головы его товарищи: какъ правильнёе назвать новаго магистра теологіи — Magister nostrandus или Noster magistrandus. Въ другомъ письмъ какой-то магистръ Гафенмузіусъ просить Ортуина разъяснить ему: можно ли въ школахъ читать римскихъ поэтовъ – Марка Туллія Цицерона и Плинія? Весьма интересно письмо какого-то Конрада Доленкопојуса изъ Гейдельберга, который сообщаетъ, что онъ занимается поэзіей и умветъ излагать басни Овидіевыхъ "Метаморфозъ" натурально, литературно, исторически и духовно. Кромъ ученыхъ вопросовъ. въ письмахъ къ Ортуину поднимаются и другіе вопросы. Одинъ баккалавръ, узнавъ, что Ортуинъ боленъ, и предполагая, что его сглазили, указываетъ върное средство противъ этой напасти: нужно взять въ воскресенье благословенной соли, сдёлать на ней языкомъ кресть и потомъ съъсть ее, ибо въ писаніи сказано: "Vos estis sal terrae"; потомъ нужно сдёлать кресты на спинь и на груди и положить той же соли въ ухо — и болъзнь, навърное, пройдетъ.

"Письма темныхъ людей" произвели сильную сенсацію въ Германіи и разошлись очень быстро. Общее впечатлѣніе, которое выноситъ читатель изъ чтенія этихъ писемъ, состоить въ томъ, что противники Рейх-

лина, которые кичились своею ученостью, въ сущности были страшные невъжды, считавшіе Плинія и Цицерона поэтами, производившими слово Magister отъ словъ magis и ter, потому что магистръ долженъ знать втрое больше всякаго другого, и т. п. Изъ этихъ писемъ выяснилось также, что вся нравственность обскурантовъ состояла въ соблюдения обрядовъ, что въ сущности всв они были циники и развратники. "Письма" не остались безъ отвъта. Въ 1516 г. Поеооеркорнъ, считавшій себя наиболње задътымъ письмами, издалъ свою "Апологію", а его покровители доминиканцы выхлопотали папскую буллу, запрещавшую письма и предписывавшую всякому върующему сжечь ихъ въ три дня. Но это запрещеніе только увеличило интересь и цённость книги, такъ что когда въ 1517 г. вышла въ свътъ вторая часть книги, она была раскуплена въ нъсколько мъсяцевъ. Въ составлени этой второй части принималъ дъятельное участіе типическій представитель третьяго, публицистическаго періода нёмецкаго гуманизма — Ульрихъ фонъ Гуттенъ. Одно изъ остроумнъйшихъ писемъ второй части это письмо Генриха Шафемуліуса о томъ, что онъ съёлъ въ постный день яйцо съ зародышемъ цыпленка. Онъ просить Ортуина разръшить: оскоромился ли онъ, или нътъ? Въ своемъ отвътъ Ортуинъ пускается въ разсужденія о томъ, когда зародышъ цыпленка можетъ быть постнымъ. Онъ слышалъ отъ одного врача, что червякъ принадлежить къ породъ рыбъ, а такъ какъ цыпленокъ въ ранній періодъ своего развитія тотъ же червякъ, то онъ подобенъ рыбѣ --- стало-быть оскоромиться имъ нельзя.

Помимо "Писемъ" гуманисты выпустили противъ обскурантовъ новый памолетъ подъ заглавіемъ "*Tpiymģis Kanniona*" (т.-е. Рейхлина, отъ греч. *халио́с* "дымъ", какъ Reuchlin отъ "Rauch"). Памолетъ этотъ написанъ нослѣ того, какъ папа Левъ Х велѣлъ отложить раз-

смотръніе дъла Рейхлина на неопредъленное время. Кромъ Ульриха фонъ Гуттена, въ сочинени сатиры принималъ участіе и кельнскій гуманисть Германъ Бушъ. Въ этой сатирѣ описывается торжественный въѣздъ Рейхлина въ Поорцгеймъ на манеръ тріумоовъ римскихъ полководцевъ: впереди несуть оружіе побъжденныхъ --софизмы, костры, бичи и т. д.; потомъ слъдуютъ четыре аллегорическія фигуры — суевъріе, варварство, невъжество и зависть; далёе шествують закованные въ цёпи враги Рейхлина: инквизиторъ Гохштратенъ, пьяный поэтъ Ортуинъ и Іуда Пфефферкорнъ. Потомъ вдетъ Рейхлинъ въ давровомъ вънкъ, предшествуемый пъвцами и сопровождаемый цълымъ сонмомъ ученыхъ. Памолетъ заключается слёдующимъ ликующимъ воззваніемъ: "Радуйтесь, нъмцы, и рукоплещите, ибо немалое дъло совершили вы! Вы показали примъръ честной любви къ вашимъ лучшимъ людямъ. Отнынѣ знаніе будетъ чтимо, добродътель награждаема, наука спасена, хвала Богу! Послѣ долгаго ослѣпленія Германія, наконецъ, прозрѣла".

Ульрихъ ронъ-Гуттенъ.

У льрихъ фонъ Гуттенъ (1488—1523) былъ славнымъ представителемъ третьяго періода нёмецкаго гуманизма, когда онъ, опираясь, съ одной стороны, на классическую литературу, съ другой — на теологію, становится уже политической силою и борется за религіозную свободу Германіи. Его бурная жизнь есть цѣлый романъ съ тою разницею, что героиней этого романа была не женщина, но идея соціальной и религіозной свободы Германіи. Однимъ изъ его раннихъ произведеній было стихотвореніе "Nemo", въ которомъ онъ громитъ формальную схоластическую науку, кичащуюся своими титулами и дипломами и съ презрѣніемъ смотрящую на юную гуманистическую науку. "Въ глазахъ теологовъ и схоластиковъ, — говоритъ онъ, — каждый изъ насъ, нетитулованныхъ ученыхъ, есть въ сущности Никто (Nemo).

Въ томъ, что мы пишемъ, они ищутъ прежде всего ереси, и если имъ удается найти что-нибудь подходящее, кричать всёмь хоромь: "Въ огонь книгу!" — а между тёмь, Они сами сдѣлали изъ религіи суевѣріе и дурачатъ народъ бабьими сказками". Другимъ его произведеніемъ была злая и остроумная сатира "Phalarismus", направленная противъ жестокаго герцога Ульриха Вюртембергскаго, злодъйски умертвившаго его двоюроднаго брата Ганса Гуттена\*). Затёмъ слёдуетъ рядъ памолетовъ, направленныхъ противъ Рима. Самый знаменитый изъ вихъ — это діалогъ "Вадиска или Римская Іроичность". Это не памолеть, а скорве, цёлый манифесть противъ Рима, съ которымъ можно развѣ сопоставить одновременно вышедшее знаменитое послание Лютера къ дворянству нъмецкаго народа. Содержание діалога — разговоръ Эрнгольда съ его пріятелемъ Вадискомъ, только что возвратившимся изъ Рима и въ дружеской бесвдв сообщающимъ ему результатъ своихъ наблюденій надъ римскою жизнію. По словамъ Вадиска, три вещи особенно цёнять въ Римё: папскую власть, реликвіи и индульгенціи. Три вещи уносять съ собою всв пребывавшіе въ Римъ: притупленную совъсть, испорченный желудокъ и пустой кошелекъ. О трехъ вещахъ не любятъ слушать въ Римъ: о реформъ духовенства, о всеиенскомъ соборѣ и о томъ, что нѣмцы начинаютъ провръвать. Три вещи мъшаютъ нъмцамъ прозръть: тупоуміе правителей, паденіе науки и суевѣріе народа.

•

<sup>•)</sup> Содержание діалога ваключается въ слёдующемъ: Герцогъ нисходитъ въ преисподнюю и сообщаетъ Фаларису о своихъ подвигахъ. Выслушавъ разсказъ герцога объ убійствё Ганса Гуттена, Фаларисъ убёждается, что герцогъ превосходитъ его самого въ жестокости. Онъ даеть совёты герцогу, какъ мучить людей, какъ ихъ жечь, сдирать съ нихъ кожу, разрубать на части и пр. "Все это я лёлаю", свромно отвёчаетъ Ульрихъ, "и не только надъ своими врагами, но даже и надъ друзьями". "Въ такомъ случаё ты лалеко превзошелъ своего учителя !" — воскликнулъ Фаларисъ.

Исчисленіе римскихъ пороковъ занимаетъ нёсколько страницъ. Выслушавъ разсказъ Вадиска, Эрнгольдъ съ негодованіемъ восклицаетъ: "Теперь я ясно вижу, что Римъ— источникъ всякой заразы, океанъ всёхъ пороковъ, клоака всяческаго нечестія, и что къ уничтоженію этой заразы должны быть направлены всё усилія всёхъ честныхъ людей въ Германіи".

۱.

Въ 1520 г. появилась извёстная папская булла, отлучавшая Лютера отъ церкви и обрекавшая на сожжение всъ его произведенія. Гуттенъ тотчасъ же издалъ эту буллу со своими примъчаніями. Вотъ его примъчаніе къ тому мъсту, гдъ папа говорить о необходимости предать огню сочиненія Лютера: "Твое желаніе, папа, уже исподнилось: они пламенёють въ сердцахъ всёхъ честныхъ людей... Попробуй теперь загасить это пламя". Вслёдъ за этимъ Гуттенъ создалъ діалогъ, посвященный тому же вопросу, подъ заглавіемъ: "Bulla vel bullicida". Здёсь булла изображена въ видё женщины, которая сражается съ другой женщиной, аллегорически изображающей свободу; послёдняя одолёваеть, булла лопается, при чемъ изъ нея вылетаетъ масса пороковъ, заражающихъ воздухъ своими міазмами. Памолеть этотъ такъ раздражилъ папу, что онъ разослалъ ко всёмъ правителямъ въ Германіи циркуляръ съ просьбою схватить Гуттена и препроводить въ цёпяхъ въ Римъ. Гуттенъ отвёчалъ на него написаннымъ уже не по-латыни, а по-нъмецки воззваніемъ къ нъмецкому народу, въ которомъ онъ убъждаетъ всёхъ нёмцевъ сплотиться тёснёе и дружно возстать противъ Рима. "Проснитесь же, наконецъ, благородные нёмцы! Нечего дольше медлить. За насъ самъ Богъ! Они употребили во зло слово Божіе. Они всегда лгали намъ. Уничтожимъ же ложь и вознесемъ на мъсто ея свъточъ истины. Съ нами Богъ! Кто захочетъ въ подобныхъ обстоятельствахъ оставаться дома? Я, по крайней мъръ, ръшился! Это мой девизъ". Не чувствуя себя

безопаснымъ въ Германіи, тёмъ болёе, что рыцарское возстаніе, въ которомъ онъ принималъ участіе, потерпѣло неудачу, Гуттенъ перешелъ въ сосѣднюю Швейцарію и поселился сначала въ Базелѣ, а потомъ въ окрестностяхъ Цюриха, гдѣ нашелъ поддержку у реоорматора Цвингли. Здѣсь въ 1523 г. онъ окончилъ свою бурную жизнь. Сперва въ Германіи распространился слухъ, что Гуттенъ отравленъ обскурантами, но этотъ слухъ оказался ложнымъ. Да и не зачѣмъ было отравлять Гуттена: все, что онъ вынесъ, было слишкомъ иного для его слабаго организма; истомленный недугомъ и житейской борьбой, пришедшейся ему не по силамъ, онъ угасъ, какъ угасаетъ свѣтильникъ, когда ему нехватаетъ масла.

Совершенно другого типа гуманисть быль Эразмь Эразмь Роттердамскій (1466—1536), личность котораго за- тердамс нимаетъ центральное положение въ истории гуманизма вообще, ибо къ его мнёніямъ съ одинаковымъ вниманіемъ прислушивались не только въ Германіи, Англіи и Франціи, но даже и въ Италіи. Онъ родился въ Роттердамъ. Сначала онъ учился въ знаменитой Девентерской школь, где въ числе его наставниковъ былъ Александръ Гегій; разсказывають, что Агрикола, посътивъ эту школу, былъ пораженъ успѣхами Эразма и предсказалъ ему великую будущность, 16-ти лётъ онъ поступилъ Въ монастырь, но суровый монастырскій режимъ и ненависть монаховъ къ гуманизму сильно претили ему, такъ Что при первой возможности онъ вырвался оттуда и по-Ступилъ секретаремъ къодному французскому прелату, а черезъ нёсколько лёть отправился въ Парижъ, гдё постучиль въ университетъ. Но парижскій университеть обмачуль его ожиданія: тамъ продолжала царствовать схола-Стика, и только слабые лучи гуманизма блествли въ препо-Ааваніи профессоровъ-итальянцевъ. Пробывъ тамъ нъсколько лётъ, Эразмъ вмёстё со своимъ ученикомъ,

лордомъ Монтжоемъ, отправился въ Англію. Здёсь въ Оксфордѣ онъ встрѣтилъ цѣлый кружокъ гуманистовъ, а въ Лондонѣ сблизился съ Томасомъ Моромъ, съ которымъ оставался друженъ всю свою жизнь. Поработавъ около года надъ греческими авторами подъ руководствомъ Колета, Эразмъ въ 1498 г. возвратился въ Парижъ, гдѣ снова пробылъ нѣсколько лѣтъ, перебиваясь грошовыми уроками греческаго языка.

Первымъ его литературнымъ трудомъ былъ сборникъ пословицъ "Adagia" (1500 г.). Пословицы были заимствованы изъ греческихъ и римскихъ авторовъ и снабжены примъчаніями Эразма. Въ слъдующемъ году Эразмъ издалъ свою "Настольную книгу христіанскаго воина" (Enchiridion militis christiani), гдъ доказываль, ЧТО цълью жизни всякаго истиннаго христіанина должно быть не соблюденіе постовъ и обрядовъ и вообще не внъшнее благочестіе, а приближеніе ко Христу, который есть не что иное, какъ любовь, терпёніе и нравственная чистота. Въ 1505 г. мы снова видимъ Эразма въ Англіи, гдъ онъ отдыхалъ душой въ обществъ своихъ англійскихъ друзей; здёсь онъ пробыль полгода, сочиняль съ Моромъ эпиграммы на монаховъ, переводилъ Лукіана и трудился надъ изданіемъ комментаріевъ Лоренцо Валлы къ тексту свящ. Писанія. Въ 1506 г. Эразму удалось, наконецъ, осуществить свою завѣтную мысль — побывать въ Италіи. Онъ посѣтилъ Болонью, пробылъ нѣсколько мъсяцевъ въ Венеціи, гдъ въ типографіи Альдо Мануччи напечаталъ второе изданіе своихъ "Пословицъ", и, наконецъ, прибылъ въ Римъ, гдъ былъ принятъ съ большимъ почетомъ тамошними гуманистами. Кардиналы Бембо и Гримани и молодой Медичи (впослъдствіи папа Левъ Х) осыпали его ласками и приглашеніями. Въ Римъ онъ получилъ письмо отъ Монтжоя, который сообщаль ему о восшествіи на престолъ Генриха VIII, на котораго англійскіе гуманисты возлагали самыя радужныя

надежды. Лётомъ 1509 г. Эразмъ тронулся въ путь, обдумывая по дорогъ лучшую изъ своихъ сатиръ — "Похвалу Глупости" (Laus Stultitiae). "Похвала Глупости" представляеть собою образець сатиры въ Лукіановомъ родв. Остроуміе и тонкая иронія, напоминающія Лукіана, чередуются въ ней съ реализмомъ картинъ и честнымъ негодованіемъ сатирика. Эразму пришла въ голову остроуная мысль заставить Глупость говорить похвальное слово самой себъ. Съ большимъ юморомъ характеризуются всѣ виды человѣческой глупости, и доказывается такимъ серіознымъ тономъ ихъ естественность и разумность съ человъческой точки зрънія, что можно подуиать, что Эразмъ пишетъ панегирикъ глупости. Изданіе "Похвалы Глупости" было кульминаціоннымъ пунктомъ репутаціи Эразма; имя его было на устахъ всёхъ гуманистовъ, считавшихъ его своимъ вождемъ; обскуранты и теологи видёли въ немъ своего главнаго противника.

Въ 1513 г. Эразмъ покинулъ Англію и переёхалъ на континентъ. Въ Базелё онъ напечаталъ свое знаменитое критическое изданіе текста Новаго Завёта съ латинскимъ переводомъ и примёчаніями, которое составляетъ эпоху въ изученіи текста свящ. Писанія. Эразмъ прибылъ изъ Англіи въ самый разгаръ борьбы Рейхлина съ обскурантами; обё стороны съ замираніемъ сердца щали, какъ онъ выскажется по этому вопросу. Слёдуя своему осторожному характеру, не желая высказываться лично, чтобы не подливать масла въ огонь, Эразмъ медлилъ, но въ частныхъ письмахъ къ римскимъ кардиналамъ стоялъ за Рейхлина.

Та же осторожность проявилась и въ отношеніяхъ Эразма къ реформаціи. Чтобы понять его образъ дъйствій, нужно принять въ соображеніе, во-первыхъ, его темпераментъ и характеръ и, во-вторыхъ, общее направленіе его дъятельности. По темпераменту Эразмъ былъ человъкъ Флегматичный, по характеру миролюбивый, врагъ вся-

кихъ рёзкихъ мёръ, а тёмъ болёе всякаго насилія. Вз его душњ не было и слъдовъ того энтузіазма, который заставляеть человъка охотно жертвовать своимъ спокойствіемъ и даже жизнью за истину. "Я не имъю, — пишеть онъ пріятелю, — намъренія рисковать жизнію за истину и боюсь, что въ случат смятенія я послъдую примъру св. Петра". Съ другой стороны, общее направленіе діятельности Эразма не имъло въ себъ ничего реформаціоннаго или сектантскаго. Въ немъ не было никакого догматическаго озлобленія противъ католиковъ. Онъ громилъ схоластиковъ и монаховъ, видя въ нихъ враговъ свободнаго изслёдованія, онъ возставалъ противъ индульгенцій и всякихъ поборовъ, но у него не было никакого намъренія колебать авторитетъ самой церкви, а тъмъ болье отделиться отъ нея. Когда онъ увидель, что Лютеръ хочетъ насильственно порвать съ церковью, то это обстоятельство оттолкнуло его отъ Лютера. Это отчужденіе возрастало по мёрё того, какъ онъ убёждался, что на мъсть упраздняемаго католическаго догматизма водворяется догматизмъ лютеранскій, одинаково враждебный наукъ и свободъ изслъдованія. Результатомъ принятаго имъ независимаго положенія было то, что объ стороны обрушились на него и осыпали его бранными брошюрами.

Единственное утёшеніе Эразмъ находилъ въ литературныхъ занятіяхъ и въ своей все болёе и болёе возраставшей литературной славъ. Среди его сочиненій обращаютъ на себя вниманіе. "Наставленіе христі анскому юсударю" и "Colloquia". Въ первомъ Эразмъ доказывалъ, что христіанскій государь долженъ руководиться въ своей политикъ не эгоизмомъ и не желаніемъ выгоды, но правилами христіанской нравственности, что онъ долженъ пользоваться своею властью для блага подданныхъ. Небольшой трактатъ Эразмаимъетъ важное значеніе въ исторіи политическихъ ученій эпохи Возрожденія, какъ спасительное противоядіе той безсердечной политикъ, которая нашла свое выраженіе въ сочиненіяхъ Маккіавелли. Образцомъ "Colloquia" были "Тускуланскія бесёды" Цицерона. Ни въ одномъ изъ своихъ прежнихъ сочиненій Эразмъ не проявляетъ такого восторженнаго отношенія къ классической древвости, какъ въ этомъ. Въ разговоръ "Релийозный Пирз" онъ прямо говоритъ, что среди великихъ людей древности было не мало такихъ, которыхъ по святости жизни можно поставить на ряду со святыми. Въ разговоръ "Остранствованіях»" онъ осмъиваеть суевъріе, внъшнее благочестие, странствование по святымъ мъстамъ; одинъ изъ самыхъ остроумныхъ Colloquia "Рыбояденіе", гдъ онъ осменваеть посты. Восторгаясь классической литературой съ идеальной стороны, Эразмъ былъ далекъ отъ увлеченія буквой и стилемъ. Одно изъ послёднихъ и остроумныхъ сочинений Эразма — это его діалогъ "Ciceronianus", направленный противъ техъ гуманистовъ педантовъ, которые ставили цълью своей жизни приблизиться во что бы то ни стало къ Цицерону и сидъли по нъскольку дней надъ фразой, стараясь придать ей цицероновскій характеръ.

Двятельность Эразма обнимала собою всё главныя отрасли тогдашней науки и всё общественные вопросы его времени, и вездё онъ являлся сторонникомъ науки и прогресса, апостоломъ мира и терпимости. Въ своихъ сатирическихъ сочиненіяхъ онъ коснулся почти всёхъ язвъ современнаго ему общества, начиная съ войнъ, суевёрія, и оканчивая рабскимъ подражаніемъ Цицерону; здёсь онъ выступаетъ остроумнымъ и тонкимъ наблюдателемъ человѣческой природы и благодушнымъ учителемъ людей. Вліяніе Эразма на его современниковъ было громадное, онъ выражаетъ собою высшій уровень умственной и нравственной культуры эпохи Возрожденія. Сочиненія его были арсеналомъ, откуда защитники свободы мысли и религіозной терпимости заимствовали свооружіе, и оселкомъ, на которомъ они его оттачивалик. На немъ воспитывались величайшіе писатели Англіят, Франціи и Германіи, и, читая Раблэ, Монтэня, Бэкона, Шекспира и др., мы на каждомъ шагу встръчаемся съ идеями Эразма, которыя расширили ихъ кругозоръ, сообщили ихъ мысли новый полетъ и во многомъ помогли имъ быть тъмъ, чъмъ они стали для человъчества.

Пособія для изученія литературы Возрожденія въ Германіи: Кирпичниковъ (А.) Гуманизмъ въ Германіи ("Всеобщая исторія литературы", изд. подъ ред. Корша и Кирпичникова, т. III). — Гейгеръ (Людвигъ). Нѣмецкій гуманизмъ. Перев. Вилларской. С.-Пб., 1899. — Шепелевичъ (Л.) Литературная дъятельность Эразма Роттердамскаго ("Историко-литературные этюды". Серія І. С.-Пб. 1904). — Преображенскій (С.) Эразмъ Роттердамскій, какъ сатирикъ ("Отеч. Записки" 1879 г. іюль, августь). – Петровъ. Эразиъ Роттердамский ("Очерки изъ всемірной исторіи", 2-е изд. 1903.) Кирпичниковъ (А.) "Письма темныхъ людей" ("Журналъ Министер. Народн. Просв." 1869, СХLIII). — Штраусъ (Давидъ). Ульрихъ фонъ Гуттенъ. Перев. подъ ред. Радлова. С.-Пб. 1896. — "Похвала глупости" существуетъ въ двухъ русскихъ переводахъ: Кирпичникова (М. 1884) и Ардашева (Юрьевъ 1903, 2-е изд.). - "Письма темныхъ людей" переведены Н. Куномъ ("Источники по исторіи Реформація". Изданіе Московскихъ Высшихъ Женскихъ Курсовъ. Вып. П. М. 1907). — "Діалоги" Гуттена въ переводъ и пересказъ В. Протопопова (тамъ же, вып. І. М. 1906).

## IV. Возрожденіе во Франціи.

Интернаціональное положеніе Эразма, роль, которую онъ играетъ въ исторіи европейскаго гуманизма, его громадное вліяніе на вождей новаго направленія во Франціи — все это служитъ естественнымъ переходомъ къ гуманизму французскому.

Итальянское вліяніе.

Уже съ конца XV в. начинается усиленное вліяніе на Францію Италіи, которая, ставши во главъ гуманистическаго движенія, посылаетъ во Францію своихъ ученыхъ, которые преподаютъ классическіе языки въ B I I I

λΞ

парижскомъ университетъ и въ другихъ школахъ во Франціи. Не мало способствоваль сближенію Франціи съ Италіей и насажденію во Франціи съмянъ классическихъ знаній походъ Карла VIII въ Италію, во время котораго побъдители-французы должны были невольно преклониться передъ высшею культурой побъжденнаго ими народа. Жизненный комфорть, предести искусства, утонченность умственныхъ наслажденій, вообще весь строй итальянской жизни, проникнутый изящнымъ эпикуреизмомъ — все это не могло не произвести глубокаго впечатлёнія на живой и воспріимчивый ко всему изящному народъ. Визств со множествомъ драгоцвнныхъ вещей, рукописей, статуй и т. п., Карлъ вывезъ изъ Италіи грека Ласкариса, настоящаго ученаго, который, пробывъ около десяти лътъ въ Франціи, положилъ прочныя основы изученію греческаго языка и литературы. Ученикомъ этого Ласкариса былъ Гильомъ Бюде, котораго обыкновенно называють "возстановителемъ греческой филологи въ Франціи" (restaurateur des études grecques en France). Это былъ одинъ изъ твхъ энтузіастовъ, которыми такъ богата эпоха Возрожденія. По его совъту Францискъ 1 учредилъ Коллегію трехъ языковъ, которая превратилась впослёдствіи въ знаменитую Collège de France.

Одновременно съ гуманистическимъ теченіемъ, шедшимъ изъ Италіи, шло изъ Германіи и Швейцаріи другое теченіе — религіозное, реформаціонное. Оба эти теченія встрѣтились на французской почвѣ въ началѣ XVI в. и находили тамъ много адептовъ. При дворѣ высокообразованной сестры Франциска I, Маргариты Наварской, находили себѣ одинаково радушный пріемъ и люди реформы, какъ Кальвинъ и Фарель, и пропагандисты идей Возрожденія — Долѐ, Деперье. Въ ея кружокъ входилъ и Маро, который соединялъ въ себѣ и гуманиста, и сторонника реформы. Какъ гуманисть, онъ переводилъ

Кружокт Маргарит Наварско Виргилія, Петрарку и Эразма; какъ сторонникъ реформы, онъ былъ друженъ съ Кальвиномъ и по его указанію написалъ "Sermon du bon pasteur et du mauvais" и перевелъ на французскій языкъ псалмы. Сама. Маргарита была писательницей: она оставила книгу стихотвореній религіознаго содержанія — "Chansons spirituelles", дидактическую поэму "Зеркало пръшной djuu" (Le Miroir de l'âme pécheresse), нъсколько мистерій и "моралитъ" и сборникъ новеллъ, извъстный подъ названіемъ "Гептамерона", въ которомъ она подражала "Декамерону" Боккаччьо.

Деперье.

Кромѣ Маро, однимъ изъ самыхъ дѣятельныхъ членовъ литературнаго кружка Маргариты Наварской былъ ея домашній секретарь Бонавентура Деперье. Жизнь этого человъка, исполненная бъдствій, лишеній и преслъдованій всякаго рода и закончившаяся самоубійствомъ, служитъ лучшимъ примъромъ того, какъ трудно жилось въ XVI в. людямъ, убъжденія которыхъ шли въ разрёзъ съ убъжденіями большинства. Отъ Деперье осталось, кромъ книжки стихотвореній и сборника новелль, сатирическое произведение "Cymbalum Mundi" (1538), которое и было главной причиной воздвигнутаго на него гоненія; при самомъ появленіи своемъ оно подверглось осужденію Сорбонны и было сожжено рукою палача. Заглавіе "Cymbalum Mundi" можно перевести "Колоколъ на весь міръ". Сочиненіе состоитъ изъ четырехъ діалоговъ. Въ первомъ Меркурій спускается съ Олимпа на землю, чтобы исполнить поручение Юпитера: отдать въ переплеть потрепавшуюся Книгу Судебъ. Но въ первомъ же кабакъ два католическіе монаха крадутъ эту книгу, разсчитывая извлечь не мало выгодъ изъ ея предписаній, и вмъсто нея кладутъ другую такого же вида и также изорванную. Второй діалогь носить названіе Философскій Камень. Изъ разговора Меркурія съ Тригабусомъ мы узнаемъ, что безпрестанныя мольбы

смертныхъ дать имъ философскій камень до смерти надовли Меркурію. Желая подсмвяться надъ глупыми людьми, Меркурій взялъ простой булыжникъ, истолокъ его въ порошокъ и разсвялъ по землв. Съ этого времени смертные не перестають искать кусочковъ камня съ цёлью составить изъ нихъ одно цёлое. Видя ихъ настойчивость и упорство, Меркурій обращается къ нимъ съ слёдующими словами: "Жалкіе люди, неужели вы довъряете Меркурію, этому отцу всякой лжи? Неужели вы върите, что онъ въ самомъ дълъ далъ вамъ философскій камень, а не простой булыжникъ, и увърилъ васъ въ противномъ, чтобы посмѣяться надъ вами?" Въ третьемъ діалогь Меркурій возвращается на Олимпъ и вручаетъ книгу Юпитеру, предварительно отдавши ее въ хорошій переплеть. Ничего не подозръвая, Юпитеръ раскрываеть ее и къ ужасу читаетъ въ ней исторію своихъ собственныхъ похожденій. Боясь, чтобы книга не попала его ревнивой супругъ Геръ, онъ тотчасъ же посылаетъ Меркурія на землю — отыскать, во что бы то ни стало, старую книгу. Четвертый діалогь имфеть очень мало связи съ предыдущими; это разговоръ двухъ собакъ, Гилактора и Памфагуса, подъ видомъ которыхъ Деперье хотвлъ изобразить два типа людей новаго времени, изъ которыхъ одинъ энтузіастъ, отличается запальчивой ревностью въ проведеніи своихъ идей, другой же практиченъ и остороженъ, умъетъ во-время промодчать, вовремя надёть благочестивую маску. Критики думають, что подъ именемъ Гилактора выведенъ пріятель Деперье Этьенъ Доле, поплатившійся жизнью за смѣлое проведеніе своихъ идей, а подъ именемъ Памфагуса — Раблэ, который и въ жизни держалъ себя осторожно, съ большимъ тактомъ и поэтому уцъльлъ. Хотя еще до сихъ поръ не разгаданы нъкоторые намеки, анаграммы, подробности, но общій смыслъ произведенія Деперье совершенно ясенъ: это остроумная и злая сатира на рели-

Стороженно.

10

гіозныя секты, изъ которыхъ каждая мнила себя един ственной обладательницей религіозной истины и вслёдствіе этого считала себя въ правё гнать и преслёдовать остальныя секты. Проводя подобные взгляды, Деперье и его друзья оказали не мало услугъ дёлу свободной мысли во Франціи. Въ эпоху догматическаго озлобленія и крайняго напряженія религіознаго фанатизма эти люди высоко держали знамя религіозной терпимости и раціонализма.

Раблэ.

Отъ Деперье переходимъ къ Раблэ, который стоитъ во главъ освободительнаго движенія, выросшаго на почвъ гуманизма. Хотя у Долѐ, Деперье и Раблэ была одна и та же цёль — борьба съ теологическимъ міросозерцаніемъ, религіозной нетерпимостью и обскурантизмомъ, унаслёдованными отъ среднихъ вёковъ, но средства для борьбы были разныя. На сторонъ Раблэ, помимо большей широты созерцанія, было преимущество большого художественнаго таланта, которое обезпечивало за его сочиненіями болёе сильное вліяніе на массы. Романъ Раблэ — не только сатирическое зеркало современной ему дъйствительности, но и положительное откровеніе ея идеаловъ. Прочитавъ его, мы не только узнаемъ, къ чему лучшіе люди стремились, но и въ чемъ видвли спасеніе общества. Біографія Раблэ далеко не выяснена: на ряду со свёдёніями достовёрными помёщаются въ его біографіи свъдънія анекдотическаго или легендарнаго характера, которыя не рёдко бросають ложный свътъ на его и безъ того загадочную личность. Ролиной Раблэ былъ городокъ Шинонъ въ Турени, обыкновенно называемой за ея плодородіе "садомъ Франціи" (Jardin de la France). Годъ его рожденія въ точности не извъстенъ. Отецъ его быль достаточный буржуа, содержавшій гостинницу. Воспитывался Раблэ въ сосёднемъ бенедиктинскомъ аббатствѣ, оттуда перешелъ въ францисканскій монастырь въ Пуату, гдъ въ 1511 г. былъ посвященъ въ санъ священ-

ника. Изгнанный изъ монастыря за занятія греческой итературой, онъ нашелъ пріютъ въ другомъ францисканскомъ монастыръ. Въ концъ концовъ Раблэ такъ надовль монастырскій режимъ, что онъ сбросиль съ себя монашескую одежду и послёдоваль въ качествё секретаря за своимъ другомъ, епископомъ д'Эстисакомъ въ его замокъ. Погостивъ здъсь нъкоторое время, Раблэ отправизся къ другому своему пріятелю и покровителю - кардиналу Жану дю Беллэ. Здёсь онъ сталъ заниматься, кромъ греческаго языка, естественными науками и медициной. Онъ посъщалъ лекціи медицинскаго факультета въ Монпелье и выказалъ такіе поразительные успъхи, что былъ возведенъ въ званіе баккалавра. Изъ Монпелье Раблэ отправился въ Ліонъ, куда давно звалъ его Этьенъ Доле, чтобы напечатать его ученые труды. Забсь онъ издалъ переводъ Гиппократа и Галена и вапечаталъ первую часть своего романа "Гаргантюа" (1534 г.). Раблэ предпринималъ три путешествія въ Римъ, гав выхлопоталь себъ у папы полное прощеніе за самовольный выходъ изъ монастыря. Благодаря ходатайству Жана дю Беллэ, онъ получилъ мъсто священника въ одномъ городкъ близъ Парижа, откуда былъ переведенъ впоследстви въ Медонъ. Во время священства Раблэ въ Медонъ появились еще три книги его романа, восторженно встръченныя публикой. За пятой и послъдней книгой его застала смерть, около 1553 г. Извъстія о его смерти различны: одни говорять, что онъ умеръ, какъ истинный христіанинъ, другіе, напротивъ того, разсказывають, что передъ смертью онъ будто бы выразиль <sup>со</sup>м нѣніе въ будущей жизни: "Я отправляюсь, — будто бы сказаль онь окружающимь его друзьямь, -- отыскивать <sup>вед</sup>икое "можетъ-бытъ" (Je vais querir un grand peut être).

Произведеніе Раблэ обыкновенно называется рома- "Гарган <sup>НО</sup>МЪ, но романическаго въ немъ столько же, сколько <sup>и Пант</sup> <sup>РЪ</sup> любой сатирической поэмъ, и романомъ оно можетъ быть названо развё въ томъ смыслё, въ какомъ Гоголь назвалъ свои "Мертвыя души" поэмой. Романъ Рабля состоить изъ четырехъ книгъ, изъ которыхъ первая заключаеть въ себъ исторію Гаргантюа, а остальныя исторію его сына Пантагрюзля. Названіе Гаргантюа не сочинено Раблэ: въ Бретани до сихъ поръ существуетъ предание о добромъ великанъ Гаргантюа, который носилъ своихъ слугъ въ карманъ, никого не обижалъ и т. д. Гаргантюа былъ сынъ Грангузье, короля умнаго и добраго, и Гаргамеллы, дочери короля бабочекъ. Онъ родился изъ уха своей матери, и первый крикъ, который онъ издалъ, былъ: à boire! (пить!). Онъ росъ не по днямъ, а по часамъ, и жажда его была невъроятна: кромъ материнскаго молока, онъ выпивалъ еще молоко отъ 17913 коровъ, да и этого едва хватало. Описывая воспитаніе Гаргантюа, Раблэ пользуется этимъ случаемъ, чтобы осмъять схоластическую систему воспитанія и противопоставить ей другую, выросшую на почвъ гуманизма. Въ воспитатели къ Гаргантюа былъ приглашенъ нъкто Тубалъ Олофернъ, преподаваніе котораго — злая карикатура на схоластическую педагогію. Обученіе азбукъ состояло въ томъ, что учитель велблъ ученику выучить всю азбуку, начиная съ начала, а потомъ съ конца; на это потребовалось 5 лёть и 3 мёсяца. Потомъ Гаргантюа засадили за латинскую грамматику Доната, на изученіе которой потребовалось 16 лють 6 мюсяцевь и 2 недъли. Такая медленность зависъла отчасти отъ образа жизни Гаргантюа, который вставаль поздно, долго валялся въ постели, потомъ шелъ въ церковь, гдъ выслушивалъ за разъ отъ 26 до 30 обѣденъ, потомъ возвращался домой усталый, голодный, больше думаль объ объдъ, чъмъ объ учении. Послъ не въ мъру сытнаго объда слъдовалъ сонъ, потомъ занятія часъ или два. ужинъ, а потомъ опять сонъ. Старый король видитъ. что сынъ постоянно занятъ, что иногда даже потъ льеть

съ него градомъ, а толку никакого; напротивъ, кажется, будто онъ становится съ каждымъ днемъ глупѣе. Сомнѣнье взяло стараго короля. Сосѣдъ короля Донъ-Филиппъ объяснилъ ему, что вся вина въ наставникѣ старой школы, и посовѣтовалъ взять другого. Онъ рекомендовалъ Понократа, въ лицѣ котораго Раблэ вывелъ типъ педагога новой школы, педагога эпохи Воврожденія. Было рѣшено отправить Гаргантюа съ Понократомъ въ Парижъ.

Новый наставникъ не только вводить новые пріемы обученія, но измъняеть самый режимъ жизни своего воспитанника. Гаргантюа будять въ 4 часа утра; пока <sup>0</sup> н.ъ. одъвается, ему читають нъсколько страницъ изъ Съзящ. Писанія; затёмъ слёдуютъ молитвы, а иногда проповъдь. Этимъ и ограничивается религіозное восплатаніе Гаргантюа, имъющее чисто протестантскій характерь: нътъ ни постовъ, ни исповъди, ни множества объденъ. Потомъ Гаргантюа вмъстъ со своимъ Учителемъ изучаетъ состояніе неба, замѣчаетъ, въ какой зывакъ зодіака вступаеть солнце, и т. д. Затёмъ слё-АОвало повтореніе уроковъ предыдущаго дня, при чемъ главное внимание обращалось не на механическое заучываніе, а на примъненіе изучаемаго къ жизни. На ряду съ воспитаніемъ умственнымъ, идетъ воспитаніе физическое, ученіе смёняется игрой въ мячъ и другими • изическими упражненіями. Такъ идеть дело до появленія господина Аппетита. Даже разговоръ за объдомъ Пълветъ воспитательное значение: говорятъ о качествъ блюдъ, ихъ составныхъ частяхъ, способъ ихъ приготовленія, при чемъ Гаргантюа мимоходомъ знакомится съ и ывніями объ этихъ предметахъ классическихъ писателей. Посль объда приносять карты, играя въ которыя, Гаргантюа шутя пріучается къ ариометическимъ вычисленіямъ. За игрой въ карты слёдовало обученіе музыкъ авнію, гимнастикъ, фехтованію и пр. Возвращаясь

домой съ прогулокъ, Гаргантюа и Понократъ гербаризируютъ дорогой. Вечеромъ послё ужина учитель выводитъ ученика на крыльцо, они изучаютъ состояніе неба, наблюдаютъ положеніе звёздъ и повторяютъ выученное въ продолженіе дня. Въ ненастную погоду порядокъ занятій былъ другой: Физическія упражненія происходили дома. Разъ въ мёсяцъ они шли за городъ, при чемъ учитель давалъ ученику урокъ отечествовёдёнія; они осматривали поля, посёщали фабрики, заводы, суды, словомъ — знакомились съ практической жизнью. Такова была теорія и практика новой педагогіи, руководившейся принципами гармоническаго развитія духа и тёла и возбужденія самостоятельной жизни въ ребенкѣ.

Разрушивъ средневѣковую педагогическую рутину, Раблэ переходить къ другому обломку средневъкового міросозерцанія — къ войнѣ и жаждѣ отличиться военными подвигами. Въ то время, какъ Гаргантюа учился въ Парижв, на отца его напаль по самому пустому предлогу сосвдъ его Пикрошоль; поджигаемый своими неразумсовътниками, мечтая о подвигахъ Александра ными Македонскаго, онъ вторгнулся во владения Грангузье и сталь опустошать ихъ. Узнавь объ этомъ, Грангузье выписаль изъ Парижа Гаргантюа, который вырываеть съ корнемъ деревья, уничтожаетъ ими цѣлыя полчища враговъ или обращаетъ ихъ въ бъгство; однимъ словомъ. въ нъсколько дней война оканчивается. Важную услугу Грангузье оказалъ гигантъ-монахъ, братъ Жанъ, который древкомъ отъ креста перебилъ множество непріятелей, напавшихъ на его монастырь. Въ награду за этотъ подвигъ король даритъ брату Жану порядочный клочокъ земли на берегу Луары съ тёмъ, чтобы тамъ онъ устроилъ монастырь по своему вкусу. Самое лучшее мъсто первой книги — это описание построения и устройства братомъ Жаномъ Телемскаго аббатства (отъ слова "thelema" — свободное желаніе). Это огромное шестиэтажное

зданіе съ аспидной крышей, мраморными лъстницами и великолёпными квартирами; къ нему примыкали разныя службы, купальни, картинныя галлереи, театры, библіотека и пр. Много претерпъвши отъ монастырской дисциплины. Раблэ первымъ условіемъ своего идеальнаго аббатства поставилъ отсутствіе всякой дисциплины: "дълай, что хочешь" — было девизомъ обители. Въ своемъ внутреннемъ устройствъ Телемская обитель представляетъ совершенный контрасть со всёми католическими монастырями. Тамъ все дълалось по звонку: и вда, и молитва, и занятія; здёсь все предоставляется свободной волё каждаго даже молитва, такъ какъ церкви совсёмъ нётъ, и всякій молится дома, даже самые колокола изгнаны, потому что они напоминають ненавистные Раблэ монастырскіе порядки. Въ противоположность монастырямъ, гдъ находили себѣ пріють люди дряхлые, либо кальки, въ Телемскую обитель принимались только здоровые и красивые люди обоего пола. Вмъсто цъломудрія, практикуемаго въ монастыряхъ, между телемитами допускался бракъ; добровольнаго нищенства не существовало, ибо телемиты были богаты и любили наслаждаться жизнью равнымъ образомъ, практикуемое въ монастыряхъ послу- " шаніе было замънено свободой устроить жизнь, какъ кому угодно, и, замъчательно, что эта свобода не только не имъла дурныхъ послъдствій, но возбуждала въ телемитахъ соревнование ко всему хорошему. Описаниемъ порядковъ Телемской обители заключается первая книга. Остальныя четыре книги посвящены сыну Гаргантюа, Пантагрюэлю.

По смерти Грангузье Гаргантюа вступаеть на престоль и женится на принцессѣ Бадебекъ, которая черезъ два года умираетъ, давши жизнь Пантагрюэлю, который быль еще большій богатырь, чѣмъ его отецъ. Когда пришло время воспитывать его, опять является на сцену Понократъ, въ сопровожденіи котораго Пантагрюэль от-

правляется въ Парижъ для окончанія образованія. Здъсь Пантагрюэль встръчаеть Панурга, весельчака, эпикурейца, откровеннаго эгоиста, но привлекательнагосвоей неистощимой веселостью, юморомъ и оригинальной житейской философіей. Раблэ такъ заинтересовался оригинальною личностью этого французскаго Ферьстафа, чтосамъ Пантагрюэль отходитъ на второй планъ, а Панургъ со своими нескончаемыми остроумными продулками поглощаеть все внимание читателя. Когда у Панурга является фантазія жениться, Пантагрюэль велить снарядить ц**ълый** флотъ и отправляется вмъстъ съ нимъ къ оракулу "божественной бутылки" (l'oracle de la dive bouteille), чтобы узнать, будеть ли Панургъ счастливъ? Путешественники пристають къ различнымъ островамъ, которыхъ нельзя отыскать ни на какой карть. На одномъ изъ этихъ острововъ царствуетъ олицетворение Поста (Quaresme-Prenant), какое-то длинное и тощее чудовище, питающееся одной рыбой и торгующее индульгенціями. Жители этого острова ведутъ въчную борьбу съ обитателями сосъдняго острова, противниками поста, "сосисками" (Andouilles) — такъ Раблэ окрестилъ отвергающихъ посты протестантовъ. Отсюда путешественники прибывають въ двъ смежныя страны, наседенныя папфигами и папиманами. Подъ именемъ первыхъ онъ разумъетъ кальвинистовъ, показывающихъ фигу папъ; подъ именемъ папимановъ — восторженныхъ поклонниковъ папской власти. Заинтересовавшись твмъ, что они слышали о папв отъ папимановъ, путешественники ръшаются посътить его столицу Звенящій Островъ (l'Isle sonnante), названную такъ потому, что она въчно оглашается колокольнымъ звономъ. Страна эта населена птицами, похожими на людей и носящими названіе abbegaux (аббаты), evesgaux (епископы), cardingaux (кардиналы). Единственное занятіе этихъ птицъ — прыгать и пъть подъ звуки колоколовъ. Царь этого громаднаго птичника необыкновенно пышная птица Papegaut

(папа). Она почти безвыходно сидить въ своей раззолоченой клыткы, окруженная cardingaux, которые стоять передъ ней на колъняхъ и обожаютъ ее. За Звенящимъ Островомъ следуетъ еще несколько острововъ, между прочихъ, островъ Мохнатыхъ Кошекъ (Chats fourrés); такъ называеть Раблэ судей, носившихъ подбитыя кошачымъ мѣхомъ мантіи. Описаніе этого острова — злѣйшая сатира на уголовное право Франціи, на жестокость и продажность судей. Изъ острова Мохнатыхъ Кошекъ путешественники прибывають въ царство "ложной науки" (Mateotechnie). Царица этого острова, Квинтъ-Эссенція, питается категоріями и силлогизмами. Въ этомъ островѣ не трудно узнать гитездо сходастики и заклятаго врага гуманизма -- пресловутую Сорбонну. Пройдя еще нъсколько этаповъ, путешественники достигають цёли своихъ стремленій - острова, гдъ находится "оракулъ божественной бутылки". Попробовавь чудесной воды, путешественники приходять въ неописанный восторгь и начинають говорить стихами, но жрица прерываеть ихъ изліянія напутственными словами, смыслъ которыхъ сводится къ слёдующему: "Возвратитесь Въ міръ и повъдайте людямъ, какія чудеса и сокровища таить въ себъ земля... Пусть ваши философы обратятся къ изученію этого міра, которое сулить имъ такое богатство новыхъ откровеній, что всв предшествующія знанія покажутся сравнительно съ нимъ ничтожными... Работая честно и трудолюбиво, вы убъдитесь въ справедливости <sup>ОТВ</sup> Вта, даннаго греческимъ мудрецомъ Өалесомъ египетскому царю Амазису, когда на вопросъ послъдняго, Въ чемъ состоитъ благоразуміе, — онъ отвѣчалъ: во времени, ибо время открывало и еще болье откроеть сокровенныхъ таинствъ природы". Этими глубокомысленными соображеніями и оканчивается романъ Раблэ.

Изъ краткаго содержанія романа Раблэ видно, какое общественное значеніе имѣетъ его сатира. Всѣ стороны отживающаго строя: религія, наука, политика, педагогія,

DXO

9**L**w

RI I

 $\boldsymbol{D}_{i}$ 

2E

TE

ac

O

C

1

a

1

1

a

H.

٢

8E

HJ

уголовное правосудіе — все подвергается самому безпощадному осмѣянію. Но отрицательнымъ отношеніемъ къ отживающему не ограничивается заслуга Раблэ. Къ Раблэ можно примѣнить слова Тургенева объ авторѣ "Донъ-Кихота", что, какъ всякій истинный художникъ, разрушая одною рукой, онъ созидалъ другой. Въ воспитаніи Гаргантюа, въ описаніи Телемской обители и, наконецъ, въ завѣтѣ жрицы Оракула божественной бутылки Раблэ выразилъ свои положительные идеалы, свои грезы о возможности для человѣка счастья, основанныя на его глубокой вѣрѣ во врожденное благородство человѣческой природы.

энь.

Развитіе раціоналистической и скептической мысли во-Франціи XVI в. завершено произведеніями Монтэня. именно — его безсмертными "Опытами" (Essais). То, что у Доле, Деперье, Раблэ высказывалось въ видъ намековъ или подъ покровомъ различныхъ аллегорій, то у Монтэня, --- если и не сведено въ стройную систему, потому что онъ былъ врагъ всякой системы, --- является въ цъломъ рядѣ формулъ и сентенцій, бывшихъ результатомъ его глубокихъ наблюденій надъ жизнью и людьми. Оригинальность Монтэня, главнымъ образомъ, состоитъ въ томъ, что въ въкъ увлеченія, энтузіазма, борьбы страстей и религіознаго фанатизма онъ является олицетвореніемъ выдержки и умъренности, представляетъ собою типъ спокойнаго наблюдателя, сумъвшаго сохранить полное самообладаніе и душевную ясность въ то время, какъвокругъ его кишъли религіозныя и политическія страсти. "Опыты" Монтэня — это рядъ самопризнаній, рядъ на-блюденій надъ самимъ собою, сопровождаемыхъ наблюденіями надъ природою человѣческаго духа вообще. Онъ выбралъ себя, какъ одного изъ представителей человъческаго рода, и изучилъ всъ свои душевныя движенія. Хотя наблюденія надъ свойствами челов вческой природы лишены у Монтэня систематическаго характера, высказываются

мимоходомъ по разнымъ поводамъ, тъмъ не менъе у него, какъ и у всякаго моралиста, есть своя точка отправленія, съ которой онъ разсматриваетъ разнообразный міръ душевныхъ движеній, доброд втелей и пороковъ. Скептицизмъ Монтэня занимаетъ средину между скептицизмомъ жизненнымъ, который есть результатъ жизненнаго разочарованія, и скептицизмомъ философскимъ, въ основъ котораго лежитъ убъждение въ недостовърности человъческаго познанія. Разносторонность и здравый смыслъ спасли его отъ крайностей того и другого направленія. Хотя онъ и признаетъ эгоизмъ главною пружиною человъческихъ дъйствій, но находить его вполнъ естественнымъ и даже необходимымъ для человъческаго счастія, ибо, если человъкъ будетъ принимать интересы Аругихъ слишкомъ близко къ своему сердцу, тогда прощай спокойстве и счастье. Равнымъ образомъ онъ находить вполнѣ естественнымъ, что человѣкъ не можетъ познать абсолютной истины, и въ этомъ сознаніи видить лькарство противъ бользненнаго напряженія мысли, ищущей постигнуть то, что непостижимо для человѣческаго Ума. Въ своемъ скептическомъ міросозерцаніи Монтэнь напцель свой покой, свое нравственное равновъсіе. "Сомн вніе, - говорить онь, - это мягкая подушка для хороппо организованной головы". Въ своемъ кабинетъ, подъ своимъ именемъ, начертаннымъ на ствив, онъ нарасоваль двё чашки вёсовь сь надписью: "Que sais-je?" (почемъ знать?). "Въ этомъ девизъ, – говоритъ Прево Парадоль, — лежитъ ключъ ко всему міросозерцанію Монтэня; онъ не говорить: я не знаю; онъ подвергаеть сомнѣнію самое сомнѣніе — онъ говорить: почемъ знать? ва, чьей сторонъ правда?" Безстрастіе и самообладаніе М Онтэня сильно напоминають культь душевной ясности У стоиковъ, которые считали высшей добродътелью ---

<sup>В</sup>Баработать себѣ такое настроеніе духа, при которомъ <sup>Н</sup>Ичто не можетъ поколебать нашего душевнаго спокойствія. Три философа древности имѣли громадное вліяніе на Монтэня: Эпикуръ, Сенека и Плутархъ. Первый проповёдовалъ культъ личнаго счастья, и въ этомъ отношеніи Монтэнь тёсно примыкаеть къ нему, ибо и его мораль сводится къ искусству быть счастливымъ; остальные два писателя были его друзьями и совѣтниками въ горестныя минуты жизни, помогли выработать ту ясность духа, которую онъ, подобно стоикамъ, считалъ необходимымъ условіемъ человъческаго счастья. Плутарха онъ ставилъ еще выше Сенеки и называлъ своимъ требникомъ. Такъ какъ самъ Плутархъ не имълъ строго опредъленной системы нравственности, хотя и склонялся къ стоицизму, то Монтэнь, по природъ своей врагъ всякой системы, охотно заимствовалъ у него анекдоты, психологическія замѣчанія, но выводы изъ нихъ двлалъ самъ.

Познакомившись съ общимъ характеромъ міросозерца. нія Монтэня, перейдемъ къ разсмотрѣнію его взглядовъ на различные нравственные вопросы. Отъ такого скептика, какъ Монтэнь, трудно ожидать провозглашенія какихъ бы то ни было нравственныхъ идеаловъ. Мораль Монтэня, насколько можно извлечь ся сущность изъ множества мъстъ его "Опытовъ", неръдко противоръчащихъ другъ другу, основана на культурѣ личнаго счастья, словомъ, имѣетъ эпикурейскій характеръ, но въ немъ есть нёкоторыя черты, напоминающія мораль стоиковъ. Считая достижение счастья цёлью человѣческой жизни, онъ оцънилъ самоё добродътель и нравственный долгъ настолько, насколько они не противоръчатъ его главному принципу; всякое насиліе надъ человъческой природой во имя отвлеченной идеи долга казалось ему безумнымъ. "Развъ послъдняя цъль добродътели, — говоритъ онъ, - не есть доставляемое ею нравственное наслаждевіе?" По мнѣнію Монтэня, человѣкъ существуетъ не для того, чтобы создавать себъ извъстные нравственные

идеалы и стараться къ нимъ приблизиться, а для того, чтобы жить и быть счастливымъ. "Я живу со дня на день, — говорить Монтэнь, — и, говоря по совъсти, живу только для самого себя". Сообразно этому взгляду, Монтэнь считаетъ важнъйшими обязанностями человъка --обязанности по отношенію къ самому себъ. Долгъ человѣка по отношенію къ самому себѣ исчерпывается слѣдующими словами Платона, приводимыми Монтэнемъ: "Дълай свое дъло и познай самого себя!" Послъдній долгъ, по мнѣнію Монтэня, самый важный, ибо, чтобы дёлать успёшно свое дёло, нужно изучить свой характеръ, свои склонности, размъры своихъ силъ — словомъ, изучить самого себя. Затвмъ слвдуетъ другой долгъ это воспитывать себя для счастья, т.-е. вырабатывать Въ себъ то состояние духа, при которомъ счастье чувствуется сильные, а несчастье слабые. Несчастия же бы вають двоякаго рода: 1) несчастія неизбъжныя, такъ сказать, объективныя, --- смерть близкихъ, уродство, слъпота и т. п., и 2) несчастія субъективныя — неудовле**творенное честолюбіе, жажда богатства, власти, — кото-**Рыя, поэтому, можно ослабить путемъ работы надъ собою. Долгь человъка — бороться съ тъми и другими: первыя нужно переносить съ покорностью, какъ неизбъжное зло, стараться развлекать себя, замънять неисправность одного органа усиленною дёятельностью АРУгого; ко вторымъ нужно относиться съ философской точки зрвнія, оть этого въ значительной степени умень-ШИТСЯ ИХЪ ОСТРОТА.

За обязанностями человъка по отношенію къ себъ спъдують его обязанности по отношенію къ другимъ но дямь. По мнѣнію Монтэня, эти послѣднія отношенія регулируются принципомъ справедливости; каждому человъку нужно воздавать то, что ему слѣдуетъ, не забыт вая справедливости прежде всего къ самому себъ. Нужно быть справедливымъ по отношенію къ женъ, относиться къ ней если не съ любовью, то съ уваже ніемъ; также нужно относиться къ дътямъ, заботиться объ ихъ воспитаніи. Тотъ же принципъ долженъ господствовать и въ отношеніяхъ къ друзьямъ, на дружбу которыхъ надо отвъчать искренней дружбой. Будучи врагомт всякаго преувеличенія и всякой сентиментальности, Монтэнь вполнъ убъжденъ, что строго проведенный принципт справедливости болъе всякаго другого способенъ гарантировать какъ счастье другихъ людей, такъ и наше собственное.

Объ отношеніи человъка къ государству Монтэнь разсуждаетъ такимъ образомъ: первая обязанность всякаго гражданина — это уваженіе къ существующему порядку. Какъ въ сферѣ нравственной онъ не выставляетъ никакихъ идеаловъ, кромѣ обоюдуостраго принципа справедливости, такъ точно онъ не въритъ имъ и въ сферъ политической. По его мнънію, желать измънить существующій порядокъ ради заключающихся въ немъ недостатковъ -- это все равно, что лъчить бользнь смертью; каждый честный гражданинъ долженъ поддерживать ту партію, каторая заботится о полдержаніи существующаго status quo, потому что реформы, даже самыя незначительныя, подрывають довъріе къ стариннымъ учрежденіямъ и потому вредно лЪйствуютъ на нравы. Единственно, что, по его словамъ, позволено дёлать гражданину, видящему недостатки существующаго режима, это стараться, чтобы онъ не сдълался еще хуже. Консерватизмъ Монтэня, опирающійся, съ одной стороны, на его скептицизмъ, на его недовъріе ко всякимъ политическимъ идеаламъ, съ другой --- на заботу о своемъ собственномъ спокойствіи, производить довольно грустное впечатлѣніе. Дѣйствительно, въ міросозерцаніи Монтэня есть что-то дряхлое, унылое, почти граничащее съ буддизмомъ. При всемъ уваженіи своемъ къ генію Монтэня человъчество не пойдетъ за нимъ,

ибо пойти за нимъ — значило бы отказаться отъ всякаго движенія впередъ и обречь себя на самый затхлый консерватизмъ.

Небольшой по объему, но интересный отдель "Опытовъ" Монтэня посвященъ вопросу о воспитаніи. Сюда относятся 24-я и 25-я главы первой книги и 17-я глава второй книги. Познакомиться со взглядами Монтэня на задачи воспитанія тёмъ болёе необходимо, что они оказали немалое вліяніе на послѣдующія педагогическія системы Локка, Руссо и даже отразились въ знаменитой стать Пирогова "Вопросы жизни". Чему нужно учить дътей? спросилъ кто-то у спартанскаго царя Агезилая. "Тому, — отвёчалъ мудрый царь, — что они станутъ дълать, когда будутъ взрослыми". Эти слова составляють точку отправленія Монтэня. Главный недостатокъ современнаго Монтэню воспитанія состояль въ упражненіи одной памяти, въ загроможденіи дътскаго уна. свъдъніями, которыя никогда впослъдствіи не понааобятся въ жизни. По мнёнію Монтэня, цёль воспитанія не сдълать изъ ребенка спеціалиста по праву или медичинъ, но сдълать человъка съ волею твердою, съ характеромъ сильнымъ и гибкимъ въ одно и то же время, ум Вющаго разумно наслаждаться счастіемъ и стоически сносить выпадающія на его долю несчастія. Итакъ, развитіе ума и формированіе характера — вотъ главныя задачи воспитанія. Развитіе физическое у Монтэня, какъ и У Раблэ, должно итти рядомъ съ умственнымъ; здъсь, не сомнънно, сказалось вліяніе Раблэ, но послъдній, какъ медикъ, болѣе занимался физическимъ воспитаніемъ, <sup>то</sup>гда какъ Монтэнь, въ качествъ моралиста, больше залаять умственнымъ и правственнымъ. "Ткань жизни че-повъка, — говорить онъ, — слагается изъ событій, ко-<sup>то</sup>Рыя не зависять оть него, и изъ дъйствій физическихъ или умственныхъ, которыя отъ него зависятъ, посред-СТВОМЪ КОТОРЫХЪ ОНЪ САМЪ МОЖЕТЪ ДЪЙСТВОВАТЬ НА СО-

бытія. Стало-быть, прежде всего нужно развить волю 🛩 способность дъйствующую, и умъ, т.-е. способность соображающую. Ученіе не должно быть только упражненіемъ памяти, но упражненіемъ ума, пріученіемъ ег🗢 къ самостоятельности сужденій". Чтобы воспитаніе был цёлесообразно, нужно, по мнёнію Монтеня, предварительно изучить характеръ и наклонности ребенка, нужноне начинять его массой свъдъній, не запугивать страхомъ наказаній, но постепенно прислушиваться къ голосу его собственнаго развивающагося сознанія. Монтэнь ръшительно отрицаетъ право учителя формировать на свой образецъ умъ ребенка; учитель долженъ управлять дъйствіями ребенка, потому что онъ самъ еще не можетъ дъйствовать, но не имъетъ права ломать его умъ. Учитель не долженъ давить ребенка своимъ умственнымъ авторитетомъ и заставлять его принимать его слова на въру; наоборотъ — все должно быть доказано и самостоятельно переработано въ умѣ ребенка. По мнѣнію Монтэня, все можетъ быть предметомъ поучительной бесвды: комната, садъ, столъ, утро, вечеръ и т. д. -- обо всемъ можно говорить развивающимъ образомъ, не насилуя умъ ребенка, но возбуждая и удовлетворяя его любознательность. Что касается нравственнаго развитія. то Монтэнь, занятый преимущественно развитіемъ ума, обращаеть на него меньше вниманія и совътуеть развивать въ дътяхъ только искренность и любовь къ правдъ. Согласимся ли мы съ выводами Монтэня, или нётъ, но, во всякомъ случав, самый способъ его разсужденій имветъ способность будить мысль читателя, наводить его на рядъ новыхъ идей. Вотъ почему "Опыты" Монтэня принадлежатъ къ тъмъ ръдкимъ книгамъ, которыя никогда не устаръютъ, потому что каждое поколъніе, изучая ихъ съ своей точки зрънія, всегда сумъетъ найти въ нихъ что-нибудь новое.

Пособія для изученія Возрожденія во Франціи. Кирпичниковъ (А). Франція въ эпоху Возрожденія ("Всеобщая исторія литературы" подъ ред. Корша и Кирпичникова, т. III). — Веселовскій (А). Рабле и его рожанъ ("Вѣстникъ Европы" 1878, № 3). — Стороженко (Н). Вольнодумецъ эпохи Возрожденія ("Изъ области литературы" М. 1902).-Анненская библіотека" Павленкова. С-Пб. 1892). — Лучицкій. Очеркъ развитія скептической мысли во Франців ("Знаніе" 1873, № 11). — Мережковскій. Монтень ("Русская Мысль" 1893, № 2). — Авсвенко. Происхождение романа ("Русскій Вестникъ". 1877). — П.-В. Рабло, его жизнь и произведенія. ("Русская Мысль" 1890, № 7). — Раблэ. "Гаргантюа и Пантагрюэль". Пер. Энгельгардта. — Раблэ. Гаргантюа и Пантагрюздь. Сокращенный переводъ въ "Новомъ журналъ Иностр. Литературы" 1898. — Монтэнь. Опыты. Пер. Глебовой ("Пантеонъ литературы" 1891). --Раблэи Монтэнь. Мысли о воспитании и обучении. Избранныя ивста изъ "Гаргантюа и Пантагрюзля" Раблэ и "Опытовъ" Монтэня. Въ переводъ съ французскаго В. Смирнова. Съ портретами и біографіями Рабле и Монтеня. М. 1895.

## V. Возрождение въ Англии.

## 1. Гуманизмъ.

• Первые признаки гуманистическихъ стремлений въ Англи относятся къ XV в. Уже въ началъ этого столътія мы встръчаемъ въ Англіи нъсколько лицъ, живо заинтересовавшихся вновь открываемыми памятниками классической литературы. Изъ нихъ нужно назвать опекуна Генриха VI, герцога Гомори Глостера, личность въ выспей степени оригинальную, одаренную страстнымъ стремленіемъ къ знанію и не щадившую средствъ для поддержки новаго движенія, за что его осыпали похвалами итальянскіе гуманисты. Въ библіотеку Оксфордскаго университета герцогъ сдълалъ пожертвованія и деньгами, и Рукописями классическихъ писателей, пріобрътенными имъ неръдко за дорогую цену въ Италіи. Благодаря ста-Раніямъ такихъ людей вкусъ къ классическому обра-11 Стороженко.

зованію сталь сильно распространяться въ Англіи, съ половины XV в. вошло въ обычай отправлять восинтанниковъ Оксфорда и Кэмбриджа для окончательнаго образованія въ Италію. По возвращеніи изъ Италіи молодые люди дѣлались проводниками классическаго образованія въ Англіи. Подъ вліяніемъ этихъ новыхъ вѣяній начинается преобразованіе преподаванія въ Оксфордѣ и Кэмбриджѣ, вводится изученіе классическихъ авторовъ. Прогрессъ въ этомъ отношеніи шелъ такъ быстро, что когда молодой Эразмъ пріѣхалъ въ 1497 г. въ Англію, онъ былъ пораженъ высокимъ уровнемъ классическихъ знаній въ Оксфордѣ. Онъ нашелъ тамъ цѣлый кру-

жокъ гуманистовъ, недавно возвратившихся изъ Италін, у которыхъ ему самому можно было многому поучиться.

**"У**топія" **Т. М**ора.

Пересаженныя на англійскую почву, идеи Возрожденія непремънно должны были прійти въ столкновеніе съ отживающими принципами среднихъ въковъ, которыми все еще по инерціи руководилась общественная жизнь. Въ этой борьбъ приняла живое участіе литература, и беллетристическая форма явилась весьма удобнымъ средствомъ для осмъянія старыхъ порядковъ и воззръній. и проведенія въ жизнь новыхъ, болье раціональныхъ и гуманныхъ взглядовъ. Самымъ раннимъ и интереснымъ произведениемъ въ этомъ родъ была "Утопія" Томаса Мора, друга Эразма, вышедшая въ свътъ въ 1516 году. Утопія Мора представляеть собою яркое доказательство вліянія идей Платона на общественные идеалы гуманизма; когда Моръ рисовалъ въ своей Утопіи свой планъ идеальнаго общественнаго устройства, онъ, безъ сомнѣнія, имѣлъ въ виду Республику Платона. Произведеніе Мора распадается на двъ части: первая — представляетъ собою критику современнаго автору строя англійской жизни съ его грубыми нравами, жестокимъ правосудіемъ, произволомъ власти и т. п.: вторая - всецъло посвящена опи-

санію порядковъ, господствующихъ на островѣ Утопіи. Въ предисловіи авторъ разсказываетъ, что во время своего пребыванія въ Голландіи онъ познакомился въ Антверпенѣ съ путешественникомъ Рафаиломъ Гитлодеемъ, который только что вернулся изъ Америки и будто бы разсказываль ему объ удивительныхъ порядкахъ, существующихъ на посъщенномъ имъ островъ Утопіи. Главное отличіе Утопіи отъ Европы заключается въ организація собственности. Въ Утопіи, какъ въ Республикъ Платона, нътъ частной поземельной собственности; единственнымъ собственникомъ земли является государство. которое на извъстныхъ условіяхъ отдаетъ землю въ пользование отдёльнымъ лицамъ. Жители Утопіи живутъ семейными общинами (отъ 10 до 16 взрослыхъ), во главѣ которыхъ стоятъ патріархи, или родоначальники. Какъ только семья перерастаеть это число, новые ся члены уходять и образують свою колонію. Въ каждой семейной общинъ существують два раба, совершающіе самыя грязныя работы, къ которымъ, между прочимъ, причис\_ лена охота. Чтобы не было слишкомъ ръзкаго различія между жителями городовъ и деревень, каждая семья по истечении извъстнаго срока обязательно отправляется на два года въ городъ, участвуетъ въ городскихъ работахъ и занятіяхъ и т. д. Денегъ въ Утопіи нотъ: все, что нужно утопійцу, онъ можетъ получить даромъ на общественномърынкъ; въ городахъ устроены, какъ въ Спартъ, общественныя столовыя. Хотя главное занятіе жителей Утопіи земледёліе, но кромё того каждый долженъ выучиться какому-нибудь ремеслу, потому что всякая семья сама приготовляетъ для себя все необходимое: бълье, одежду, обувь. Отсутствіе денегъ порождаеть у утопійцевъ особенное отношение къ благороднымъ металламъ, которые не имъютъ въ ихъ глазахъ никакой цъны. Правление на островъ Утопии демократическое; каждыя 30 семействъ ежегодно избираютъ себъ правителя, или

оиларха, изъ числа ученыхъ людей. Всёхъ оиларховъ 200; они-то изъ 4 кандидатовъ, представляемыхъ народомъ, избираютъ князя, который правитъ утопійцами пожизненно. Въ случаѣ злоупотребленія властью тѣ же оил архи его и низвергаютъ. Замѣча тельною чертою "Утопіи" является полнѣйшая вѣротерпимость. Подробно описавъ бытъ утопійцевъ, авторъ устами Рафаила выражаетъ свое искреннее убѣжденіе въ невозможности на землѣ справедливости и счастья, пока существуетъ частная собственность и пока деньги служатъ мѣриломъ всѣхъ вещей. Таковъ былъ идеалъ общественнаго устройства, который предложилъ своему времени воспитанный на идеяхъ Платона гуманистъ.

Эшэмъ.

Помимо общаго импульса, который сообщило Возрожденіе умственному движенію въ Англіи, оно спеціально повліяло на систему воспитанія и вызвало къ жизни нъсколько трактатовъ, гдъ излагалась эта новая система. Въ 1570 г. вышло въ свътъ сочиненіе Роджера Эшэма (Asham) "Школьный учитель", гдъ болье или менье систематично издожены эти новые взгляды на воспитание. Первое, что рекомендуется здёсь учителю, это кроткое обращение съ дътьми. Вмъсто обычныхъ въ прежнее время мъръ строгости, только ожесточавшихъ дътей, Эшэмъ совѣтуетъ внушить имъ любовь къ наукѣ, сдѣлавши самое преподавание занимательнымъ. Вторымъ основнымъ пунктомъ своей педагогической системы Эшэмъ, подобно итальянскимъ гуманистамъ-педагогамъ, считаетъ гармоническое развитіе духа и тъла и въ силу этого совътуетъ наставникамъ обращать особое вниманіе на физическое воспитание учениковъ. Въ виду того, что цъль всякаго воспитанія — приготовленіе людей къ жизни, Эшэмъ настаиваетъ на укоренении въ душъ ребенка высоко-нравственныхъ принциповъ, послушанія старшимъ и дисциплины.

## 2. Дошекспировская драма.

Изученіе вліянія идей Возрожденія на литературу Англіи было бы не полно, если бы мы оставили въ сторонъ англійскую драму. Отъ среднихъ въковъ Англія унаслёдовала три главныя драматическія формы: мистерію (miracle plays), моралитэ и фарсъ, или интермедію. Эта послёдняя раньше другихъ формъ подверглась обработкъ въ античномъ духв. Къ 1537 г. относится интермедія "Терситз", въ которой драматизирована исторія гомеровскаго Терсита, превратившагося подъ вліяніемъ Плавта въ воина-хвастуна. Ко времени Эдуарда VI относится аругая интермедія — "Джэкт обманщикт" (Jack Juggler), въ которой сказывается вліяніе Плавтова Ам-Фитріона; позднѣе, при Генрихѣ VIII, интермедія старается усвоить себъ технику античной комедіи съ раздъзеніемъ на пять актовъ. Такова пьеса Юдолла "Рольфъ Ройстерь Дойстерь" (около 1550 г.), которую обыкновенно величають первой правильной англійской комедіей. Около половины XVI в. начинають принимать болье или менье правильную форму и моралитэ; они тоже раздёляются на пять актовъ и начинаютъ допускать въ себъ, кромъ аллегорическихъ фигуръ, и лица историческія, благодаря которымъ моралитэ мало-по-малу превращается въ драматическую хронику. Таковы пьесы епископа Бэля, такова относящаяся ко второй половинѣ XVI в. пьеса "Славныя побъды Генриха V", которой пользовался самъ Шекспиръ. Къ 1561 г. относится драматическая хроника "Горбодука", обыкновенно величаемая первой правильной англійской трагедіей. Она раздълена на пять актовъ и написана въ подражание Сенекъ съ хорами и въ риторическомъ стилъ, хотя содержание заимствовано изъ англійской исторіи.

Важное значение въ истории английской драмы имъло Учрежденіе въ Лондонъ постоянныхъ театровъ. Извъстно,

Театры.

что средневъковой театръ былъ театръ любителей, что сословія актеровъ въ средніе въка не было. Въ Англіи театральная дирекція была сперва въ рукахъ духовенства, потомъ перешла въ руки торговыхъ цеховъ и ремесленныхъ корпорацій. Первое упоминаніе объ актерахъ по профессіи, игравшихъ въ интермедіяхъ, относится къ 1464 г. Въ концъ XV в. нъкоторые знатные люди имъли своихъ придворныхъ актеровъ. Изъ королей Ричардъ III первый содержалъ цълую драматическую труппу, которая была подчинена особому чиновнику, завъдывавшему королевскими увеселеніями и носившему имя Маster of the Revels. При дворъ Генриха VIII мы видимъ на жаловань в короля цёлых три труппы актеровъ. Въ началъ второй половины XVI в. число актеровъ до того увеличилось, что правительство Елизаветы сочло нужнымъ уменьшить это число, издавъ указъ (въ 1572 г.), въ силу котораго всё актеры, не состоящіе на службё у какогонибудь лорда, приравнивались къ бродягамъ и подвергались преслѣдованію закономъ. Въ 1574 г. любимецъ Елизаветы лордъ Лейстеръ выхлопоталъ для труппы, состоявшей у него на службъ, патентъ, который предоставлялъ труппѣ право устраивать представленія не только въ Лондонъ, но и въ провинціяхъ. Вслъдствіе пререканія съ городскимъ совётомъ труппё пришлось удалиться за городскую черту. Здёсь въ 1576 г. глава труппы Джемсъ Борбэджъ построилъ первый постоянный театръ, извъстный подъ именемъ "The Theatre". Вслёдъ за нимъ возникло еще нёсколько театровъ, какъ въ той же мъстности, такъ и въ предълахъ городской черты (напр. Блакорайерскій).

Учрежденіе постоянныхъ театровъ составляеть эпоху въ исторіи англійскаго сценическаго искусства. Пока теа тральныя представленія устраивались при замкахъ знатныхъ вельможъ или въ наемныхъ помъщеніяхъ, прочность ихъ существованія не была обезпечена: знатны

лица, хозяева тавернъ, члены городского совѣта могли каждую минуту вмёшаться въ дёла актеровъ. Теперь же, когда театральныя зданія были построены за городской ствной и на собственной землв, актеры впервые стали на ноги, впервые вошли въ непосредственныя сношенія съ публикой. Возрастающая любовь къ театральнымъ представленіямъ вызвала сильное противодъйствіе со стороны пуританскихъ проповѣдниковъ и проникнутаго пуританскими воззрѣніями лондонскаго городского совѣта. Причины нерасположенія послёдняго къ театральнымъ представленіямъ были двоякаго рода: полицейскія — боязнь пожара и безчинствъ, страхъ распространенія чумной заразы, и причины внутреннія и правственныя. Въ концъ XVI в. пуританскія воззрънія становились все болве и болве преобладающими среди лондонскаго населенія, а по ученію этой секты театръ считался учрежденіямъ дьявольскимъ, дъломъ самого Сатаны, придуманнымъ для соблазна и гибели человъческихъ душъ.

Лондонские театры были двоякаго рода: более поместительные и дешевые, которые назывались публичными (public), и менње помњстительные, или частные (private). Къ первымъ принадлежали Глобусъ и Лебедь, ко вторымъ — Блакорайерскій и др. Устройство англійскихъ театровъ было чрезвычайно просто. Обыкновенно публичные театры были покрыты только наполовину: крыша защищала только сцену и примыкавшія къ ней ложи; полукруглый партеръ, похожій на залу цирка, былъ совсёмъ не покрыть, и находившіеся въ немъ зрители ежеминутно должны были ждать непріятныхъ сюпризовъ со стороны капризной лондонской погоды. Что до сцены, нъсколько возвышенной надъ партеромъ и отдъленной отъ него барьеромъ, то она имъла два отдъленія — авансцену и устроенное на заднемъ планъ возвышение съ балкономъ, задернутымъ занавѣсомъ. Балконъ изображаль изъ себя террасу, башню, городскую ствну; здвсь,

напр., происходило свидание Ромео и Юли, и отсюда же граждане Анжера вели переговоры съ королемъ Іоанномъ. Подъ балкономъ была устроена маленькая внутренняя сцена; здъсь, напр., стояла постель Дездемоны, и здъсь же актеры въ "Гамлетъ" разыгрывали пантомиму отравленія короля. По правую сторону балкона находилось помёщеніе для оркестра. Главную особенность устройства. англійской сцены составляло то весьма неудобное для актера обстоятельство, что часть зрителей постоянно присутствовала на сценъ. Кромъ ложъ, окружающихтсцену, наиболёе состоятельная и интеллигентная публика сидъла либо на скамейкахъ возлъ ложъ, либо просто полулежала на цыновкахъ или собственныхъ плащахъ: за такія мёста платили по 1 шиллингу, тогда какъ мёст ...... въ партеръ стоило всего 1 пенсъ. Сценическая обстановка отличалась первобытною простотой: не было помину ни о декораціяхъ, ни о кулисахъ. Все убранство сцены ограничивалось ковровой драпировкой — черно въ трагедіи и пестрой въ комедіи. Прикрепленные къ коврамъ четыре квадратные картона съ двумя перекрестными бълыми полосами означали окна. Мъсто дъйствія обозначалось на доскъ, выносимой на авансцену и при---биваемой 'гвоздями къ столбу; чтобы перемънить мъстодъйствія, нужно было перемънить только доску съ надписью. Когда знаешь это, то становится понятнымъ выражение Тэна, что при представлении пьесъ Шекспираглавнымъ машинистомъ было живое воображеніе публики\_

Іредшествен-

HMMM

Въ эпоху учрежденія постоянныхъ театровъ англійская Шенспира, драма находилась въ самомъ хаотическомъ состояни-На сценъ ставили пьесы самаго разнообразнаго содержанія: моралитэ, драматическія хроники изъ отечественной исторіи, кровавыя драмы, содержаніе которыхъ заимствовалось изъ средневъковыхъ новеллъ, пьесы съ вставленными въ нихъ интермедіями и т. д. Не заботась о художественности своихъ произведеній, авторы ИХЪ

заботились только о томъ, чтобы потрясти желъзные нервы своей публики, заставить ее содрогнуться отъ ужаса или разсмъщить до слезъ. Они нисколько не задумывались вставлять въ трагическое действіе комическій фарсъ, громоздили убійство на убійство, вообще не останавливались ни передъ какими сценическими эффектами. Первую попытку придать драмъ сколько-нибудь художественную организацію сдёлаль Джонь Лилли, старвишій изъ труппы драматурговъ, обыкновенно назы. ваемыхъ предшественниками Шекспира. Это былъ человъкъ классически образованный, "магистръ искусствъ" и авторъ весьма популярнаго въ свое время романа "Эвфуэсъ". Слогъ этого романа, искусственный, уснащенный классическими сравненіями, игрою словъ и стилистическими побрякушками, быль въ большой модъ въ эпоху Елизаветы и по имени героя романа получилъ название "эвфуизма". Лучшая изъ его пьесъ — это "Александръ Великій и Кампаспа". Содержаніе ея — великодушный поступокъ Александра Македонскаго, который, узнавши, что любимая имъ дъвушка любитъ живописца Апеллеса, побъждаеть свою страсть и съ добрымъ чувствомъ уступаеть ее Апеллесу. Параллельно съ этимъ главнымъ дъйствіемъ идетъ другое, комическое, гдъ дъйствуютъ живущіе при дворѣ Александра философы: Платонъ, Аристотель и Діогенъ, и ихъ слуги, которые состязаются между собою въ остроуміи и смъщать публику. Неманая заслуга Лилли состоить въ введении прозаическаго діалога вмъсто прежняго стихотворнаго и притомъ риемованнаго. Это было важнымъ шагомъ на пути сближенія драмы съ жизнью. Ни у одного изъ драматурговъ, предшествовавшихъ Шекспиру, мы не встрётимъ такого веселаго, живого и остроумнаго діалога, какъ у Лилли, и если мы сравнимъ діалоги слугъ въ пьесахъ Лилли съ подобными же сценами у Шекспира (напр. съ разговоромъ могильщиковъ въ Гамлетъ, которые тоже состя-

Лилли.

заются другъ съ другомъ въ остроуміи), то убѣдимся, что Лилли не остался безъ вліянія на Шекспира. Кромѣ Лилли въ концѣ XVI вѣка пользовался большою славою Томасъ Кидъ, кровавыя трагедіи котораго "Испанская трагедія" и др., до того пришлись по вкусу англійской публикѣ, что держались на сценѣ даже тогда, когда Шекспиръ написалъ "Гамлета", "Макбета" и "Короля Лира".

Одна изъ главныхъ причинъ, способствовавшихъ необыкновенно быстрому развитію англійской драмы въ концѣ XVI вѣка, состояла въ томъ, что театръ притянулъ къ себѣ все молодое, образованное и талантливое. Драматурги, предшествовавшіе Шекспиру, были люди, получившіе высшее образованіе въ Оксфордѣ и Кэмбриджѣ. Подъ рукой классически-образованной и талантливой молодежи драма быстро получаетъ художественную организацію. Уже въ произведеніяхъ Лилли замѣтна попытка сообщить драмѣ внутреннее единство, поставивъ въ ея центрѣ одну грандіозную личность, но отъ Лилли, какъ драматурга придворнаго и притомъ комика, нечего было ожидать серьезной реформы драмы, преобразованія кровавой трагедіи въ художественное произведеніе.

lap.ro.

Такая честь выпала на долю M а рло, талантливѣйшаго изъ предшественниковъ Шекспира (1564—1593). Драматическія произведенія Марло отмѣчены печатью его страстнаго, неудержимаго темперамента. Его инстиктивно влекло ко всему грандіозному, титаническому. Большинство его героевъ надѣлено страстями, превышающими дѣйствительность, и волей, не знающей преградъ. Онъ началъ свою карьеру трагедіей "Тамерланз", пьесой въ народноромантическомъ родѣ, къ которому онъ примкнулъ только затѣмъ, чтобы преобразовать его. Онъ сразу сообразилъ, что только этому роду драмы, а не классическому, принадлежитъ будущее, и употребилъ весь свой талантъ, чтобы придать ему художественную организацію. Онъ

одновременно преобразовалъ и содержаніе, и форму драмы, и самую ея дикцію. Выведя въ лицъ Тамерлана типъ честолюбца и завоевателя, Марло сразу поставилъ трагедію на психологическую почву. До него драма была чередованіемъ кровавыхъ событій, но въ ней не было внутренняго центра. Марло даль ей этоть центръ въ характеръ героя, точнъе — въ его преобладающей страсти: честолюбіи и жаждё власти. Второй заслугой Марло была выработка болве естественной дикціи. До Марло народноромантическая драма писалась риемованными стихами, при чемъ риемъ неръдко приносилась въ жертву самая мысль. Введя въ свою драму бълый стихъ, Марло сообщить своему діалогу больше свободы и естественности; счастливое нововведение его было признано всёми; всё принялись подражать ему, и подъ вліяніемъ Марло во иногихъ пьесахъ риема была замънена бълымъ стихомъ.

119

LII

0-

as

Ŭ

Ia

Ŧ,

Черезъ два года послё "Тамерлана" Марло поставилъ на сцену своего "Фауста" (1588 г.). Сюжетъ своей драмы <sup>0</sup>нъ заимствовалъ изъ народной книги о Фаустъ, изданной въ 1587 г. Шписомъ и вскоръ переведенной на англійскій языкъ. Смутнымъ порываніямъ нъмецкаго чародъя <sup>п</sup>роникнуть въ тайны природы Марло придалъ глубокій Същыслъ сознательнаго неудовлетворенія схоластикой, столь характернаго для передового человъка эпохи Воз-Рожденія. Но, какъ истый англичанинъ, Фаустъ Марло Смотрить на науку съ практической точки зрънія, видитъ 🔁 ъ ней могущественное средство расширить власть чело-🔁 њка надъ природой и только за такую науку онъ готовъ Фтдать чорту свою душу. Въ этомъ-то и состоитъ ко**ренное** отличіе его отъ Фауста Гете. Равнымъ образомъ 💌 Мефистофель Гете не похожъ на Мефистофеля англій-**Ской драмы.** Первый — духъ отрицанія и ироніи, настоящее воплощение разрушительныхъ раціоналистическихъ теорій XVIII вѣка; второй стоить близко къ Мефистофелю легенды: это падшій ангель, сохранившій еще воспоминаніе о небесномъ блаженствѣ. Въ драматическомъ отношеніи "Фаустъ" уступаетъ "Тамерлану". Въ немъ нѣтъ правильнаго, логически развивающагося изъ своихъ основъ дѣйствія: это рядъ сценъ или эпизодовъ, связанныхъ между собою чисто внѣшнимъ образомъ и слѣдующихъ другъ за другомъ въ томъ порядкѣ, въ какомъ они находятся въ книгѣ Шписа. Достоинства драмы Марло болѣе лирическія, чѣмъ драматическія, но зато въ мѣстахъ лирическихъ онъ достигаетъ неслыханнаго тогда совершенства.

Черезъ годъ съ небольшимъ Марло поставилъ на сцену третью пьесу "Мальтійскій жидз". Если основной чертой Тамерлана является честолюбіе и жажда власти, то павосомъ "Мальтійскаго жида" являются двъ страсти страсть къ наживъ и чувство мести. Страстямъ этимъ Марло сумѣлъ придать такіе колоссальные размѣры, осмыслить такнии глубокими психологическими мотивами, что онъ становятся почти поэтическими. Подобно скупому рыцарю Пушкина, герой пьесы, Барабасъ, любитъ деньги, главнымъ образомъ, потому, что обладаніе ими возвышаетъ его въ собственныхъ глазахъ, что для него наслажденіе сознавать свое могущество, наслажденіе думать, что христіане, такъ его презиравшіе, въ случав нужды придутъ къ нему на поклонъ. Эта трагическая сторона характера "Мальтійскаго жида" была усвоена Шекспиромъ, который пользовался пьесой Марло въ своемъ "Венеціанскомъ купцѣ".

Послѣднимъ и самымъ зрѣлымъ произведеніемъ Марло была драматическая хроника "Эдуардз II". Содержаніе шесы обнимаетъ собою всѣ главныя событія царствокинія несчастнаго короля, его борьбу съ могущественними нассалами изъ-за своихълюбимцевъ Гавестона и Сленсера, къ которымъ онъ привязывается съ какими-то безумнымъ упрямствомъ, разрывъ съ королений, низверженіе съ престола и, наконецъ, смерть оть руки подосланныхъ убійцъ. Пьеса Марло имфетъ важное значеніе въ исторіи англійской драмы, какъ первая попытка художественнаго возсозданія извъстной исторической эпохи; подъ рукою его драматическая хроника превратилась въ драму съ эффектными драматическими положеніями и мастерски очерченными характерами.

Заслуги, оказанныя Марло англійской драмъ, весьма велики. Если мы вспомнимъ, что Марло, родившійся въ одинъ годъ съ Шекспиромъ, погибъ, не достигши 30 лътъ, когда Шекспиръ написалъ всего нъсколько комедій и двъ-три драматическія хроники; если мы приведемъ себъ на память то положеніе, въ которомъ онъ засталъ драматическое искусство и въ какомъ его оставилъ, то мы должны преклониться передъ силою и оригинальностью его генія.

Третье мёсто въ ряду предшественниковъ Шекспира Гринъ. занимаетъ близкій другъ Марло Робертъ Гринъ (1560—1592). Кромѣ лирическихъ стихотвореній и множества повѣстей, изъ которыхъ нѣкоторыя были весьма популярны, онъ оставилъ нѣсколько пьесъ, изъ которыхъ лучшія: "Исторія объ наковѣ IV, королѣ шотландскомъ", "Монахъ Бэконъ" и "Вэкоильдскій полевой сторожъ".

Хотя "Іаков IV" называется исторіей, т.-е. драматической хроникой, но въ сущности въ этой пьесь очень мало историческаго, за исключеніемъ трехъ лицъ: Іакова IV, его жены Маргариты (у Грина Доротея) и отца ея (англійскаго короля Генриха VII) которыхъ онъ поставилъ далеко не въ тъ отношенія, въ которыхъ они стояли делеко не въ тъ отношенія, въ которыхъ они стояли делеко не въ тъ отношенія, въ которыхъ они стояли делеко не въ тъ отношенія, въ которыхъ они стояли делеко не въ тъ отношенія, въ которыхъ они стояли делеко не въ тъ отношенія, въ которыхъ они стояли дво съ больше разнообразія и сценичности, Гринъ предпослалъ ей введеніе, гдъ дъйствуютъ Оберонъ и эльфы, и вставилъ въ пьесу нъсколько комическихъ сценъ между ст угами. Если исключить эти сцены, плохо вяжущіяся съ главнымъ дъйствіемъ, то пьесу Грина можно назвать хорошо построенной пьесой. Въ ней замътно присутствіе хорошо обдуманнаго плана, драматическій интересъ постоянно возрастаетъ, нъкоторые характеры, напримъръ характеръ королевы Доротеи, очерчены мастерски.

Самой популярной пьесой Грина была его драма "Монах Бэконз". Въ основъ ея лежитъ средневъковая легенда о чернокнижникѣ-монахѣ Бэконѣ, производившемъ съ помощью магіи различныя чудеса. Рисуя типъ чернокнижника, Гринъ отнесся къ своей задачъ иначе, чъмъ Марло, и изобразилъ Бэкона не такимъ, какимъ онъ былъ въ дъйствительности, а такимъ, какимъ онъ изображенъ въ легендъ. Бэконъ Грина – это не заклятый врагъ схоластики, не великій піонеръ опытнаго познанія, какимъ его знаетъ исторія, — это простой чародъй, продълывающій съ помощью магіи различные фокусы. Хотя въ идейномъ отношени пьеса Грина далеко уступаеть "Фаусту" Марло, но зато въ драматическомъ она Гораздо лучше. Съ большимъ искусствомъ Гринъ сумълъ слить въ одной пьесъ двъ исторіи: исторію Бэкона и исторію отношеній Маргариты къ Лэси и принцу Уэльскому. Не мало веселости и оживленія придаетъ пьесъ Грина личность фамулуса Бэкона Майльза, который съдлаеть самого дьявола и на немъ отправляется въ адъ.

Послёдняя и лучшая пьеса Грива "Вэкфильдскій полевой сторожз" была поставлена на сцену, когда Грина уже не было въ живыхъ. Въ основъ пьесы лежитъ историческій фактъ — возстаніе графа Кендаля и нъкоторыхъ другихъ вельможъ въ союзъ съ шотландскимъ королемъ Іаковомъ противъ Эдуарда III. Въ борьбъ короля съ заговорщиками вырастаетъ до эпическихъ размъровъ личность вэкфильдскаго полевого сторожа, который беретъ въ плънъ мятежныхъ лордовъ и тъмъ прекращаетъ возстаніе. Это идеалъ народнаго героя, бъднаго, но гордаго своею бъдностью, который не желаетъ ничего за услуги, оказанныя королю.

Въ пьесахъ Грина видна на каждомъ шагу рука романиста. Онъ не столько заботится объ единствъ Драматическаго интереса и обработкъ характеровъ, сколько о сложности интриги и разнообразіи авантюръ. Но, перенося романъ со всей его сложной фабулой на сцену, Гринъ умълъ связывать нити этой пестрой ткани такъ, что онъ производили желанный эффектъ и не вредили интересу цёлаго. Едва ли кто-нибудь изъ **драматурговъ**, предшествовавшихъ Шекспиру, не исключая самого Марло, сумълъ бы связать между собою двъ интриги такъ искусно, какъ это сделалъ Гринъ въ "Мовахъ Бэконъ". Заслуги Грина въ исторіи англійской драмы можно резюмировать въ такой формуль: что сдълано Марло въ области исторической трагедіи или дра**тматической хроники, то сдълано** Гриномъ въ области народно-романтической драмы. Оба драматурга усовершенствовали избранный ими родъ, осмыслили его психологическими мотивами, украсили прекрасно очерченными характерами. Изъ нихъ наиболѣе удались Грину женскіе характеры, и можно сказать безъ преувеличенія, что въ дълъ созданія идеальныхъ женскихъ характеровъ Гринъ -дослужилъ до нъкоторой степени образцомъ для Шекспира.

Хотя Шекспиръ оставилъ далеко за собою своихъ наполовину позабытыхъ предшественниковъ и считается Отцомъ новой драмы, но не нужно забывать, что они проложили ему дорогу, что безъ нихъ онъ не былъ бы тъмъ, чъмъ онъ сталъ. Они вывели англійскую драму изъ хаотическаго состоянія, впервые придали ей цъльность, осмыслили психологическими мотивами, усовершенствовали ея дикцію, словомъ — сдълали изъ нея художественное произведеніе. Если мы оставимъ въ сторонъ разницу талантовъ и взглянемъ на вопросъ съ исторической точки зрънія, то должны будемъ признать, что Шекспиръ и его предшественники принадлежатъ къ одной и той же школъ драматурговъ, что въ способъ пользованія источниками, группировкъ сценъ, художественномъ планъ, даже до нъкоторой степени обрисовкъ характеровъ они слъдуютъ почти однимъ и тъмъ же пріемамъ, такъ что разница между ними по отношенію къ художественной техникъ состоитъ не столько въ самомъ пріемъ, сколько въ большей или меньшей степени его совершенства.

## 3. Шекспиръ.

Шекспиръ былъ ровесникомъ Марло. Онъ родился Біографія. въ 1564 году въ Стрэтфордъ, на ръкъ Эвонъ, въ графствъ Уоррикъ; домъ, въ которомъ онъ родился, до сихъ поръ показывается посвтителямъ, хотя, конечно, онъ подвергся многимъ передълкамъ. Біографическія свъдънія о немъ весьма скудны. Извъстно, что отецъ Шекспира былъ сначала человѣкомъ зажиточнымъ, владѣвшимъ двумя домами въ городъ, что онъ впослъдстви разорился и что это обстоятельство, по преданію, заставило его взять юнаго Шекспира изъ мъстной классической школы, гдъ онъ пріобрѣлъ кое-какія свѣдѣнія въ классическихъ языкахъ. Документально извёстно, что въ 1582 г. Шекспиръ женился на Аннъ Гесвэ, дочери сосъдняго іомэна, дъвушкъ небогатой и къ тому же бывшей на 8 лътъ старше своего жениха, и что въ 1585 г. у него уже было трое дътей. При такомъ положени дълъ оставаться въ Стрэтфордъ для молодого и энергичнаго человъка было немыслимо, и, оставивъ жену съ дътьми въ городъ, Шекспиръ въ 1586-1587 г. отправился въ Лондонъ искать средствъ для содержанья семьи. По прівздв въ Лондонъ Шекспиръ поступаетъ сначала актеромъ въ труппу своего земляка Борбэджа, которая играла въ Блакорайерскомъ театръ, а потомъ становится ея присяжнымъ драматургомъ. Онъ подвигается впередъ такими быстрыми

шагами, что возбуждаетъ зависть въ Робертв Гринв, который на основании того, что Шекспиръ началъ свою драматическую двятельность съ передвлокъ пьесъ своихъ предшественниковъ, называетъ его вороной, украшенной чужими перьями, Иваномъ — на всѣ руки мастеромъ, считающимъ себя единственнымъ человъкомъ, могущимъ владъть сценой. Не довольствуясь своими успъхами въ качествъ актера и драматурга, Шекспиръ издалъ въ свътъ двъ поэмы: "Венера и Адонисъ" (1593) и "Лукреція" (1594) и посвятилъ ихъ своему покровителю и другу лорду Саутэмптону. Съ именемъ того же Саутэмптона, обыкновенно, связывають также "Сонеты" Шекспира (1609), представляющие драгоцённый автобіографическій матеріаль\*). Съ открытіемъ въ 1599 г. другого, болѣе помвстительнаго театра, Глобусъ, двла труппы Борбэджа пошли очень ходко, и члены ея получали немалый дивидендъ. Что на долю Шекспира выпало не мало барышей, довазывается тёмъ, что въ 1597 г. онъ купилъ въ Стрэт-Фордъ домъ съ садомъ. Въ 1598 г. извъстность Шекс-<sup>пи</sup>ра была такъ велика, что знаменитый критикъ того времени Миресъ сравниваетъ его съ Овидіемъ, Плавтомъ <sup>и</sup> Сенекой. Проживая въ Лондонъ, Шекспиръ имълъ случай сблизиться со многими изъ тогдашнихъ литературныхъ знаменитостей. Онъ былъ друженъ съ драматурго мъ Флетчеромъ, поэтомъ и драматургомъ, переводчико мъ Гомера, Чэпмэномъ и съ главнымъ представителемъ бы товой комедіи Бэнъ-Джонсономъ. Съ каждой новой пьесой возрастала его извъстность, а параллельно съ изъвстностью и доходы. Въ 1602, 1610 и 1613 гг. онъ <sup>к</sup>У глизъ еще нъсколько участковъ земли на суммы весьма <sup>3121</sup> Эчительныя. Повидимому, лондонскіе тріумоы мало удо-<sup>вл</sup> створяли Шекспира, ибо около 1608 г. въ эпоху своей

См. Н. И. Стороженко. Сонеты Шекспира въ автобіографическомъ от попеніи. ("Опыты изученія Шекспира". М. 1902.)

Стороженко.

наибольшей славы онъ оставляеть Лондонъ и переселяется въ свой родной городъ. Впрочемъ, онъ не порвалъ оконячательно связи ни съ театромъ, ни со своими друзьямет. Есть преданіе, что онъ присылалъ изъ Стрэтфорда п 🗢 одной, а иногда и по двъ пьесы въ годъ, и что его нелвъщали его лондонскіе пріятели. Шекспиръ умеръ 23 агаръля 1616 г. на 53-мъ году своей жизни.

Изъ скудости біографическихъ свёдёній о Шекспирё не слёдуетъ заключать, что Шекспиръ не пользовался извъстностью. Дъло въ томъ, что въ XVI въкъ литературная дёятельность считалась дёятельностью низшаго порядка, въ особенности дъятельность драматурга. Ранніе похвальные отзывы современниковъ относятся не къ драмамъ, но къ стихотворнымъ опытамъ Шекспира, къ его поэмамъ и сонетамъ. Только въ 1598 г. Миресъ относится Одинаково восторженно какъ къ его поэмамъ, такъ и къ его драмамъ, а въ 1623 г. Бэнъ-Джонсонъ не обинуясь ставить Шекспира выше величайшихъ драматурговъ всего міра. Хотя отзывы современниковъ о Шекспирѣ, какъ актерв и человъкъ, еще болве скудны, но изъ нихъ можно заключить, что онъ былъ отличный актеръ и что его нравственный характеръ внушалъ глубокое уваженіе людямъ, знавшимъ его. Изъ эпитета "милый" (gentle), постоянно прилагаемаго къ его имени, видно, что въ его характеръ преобладали мягкія черты, которыя двйствовали обаятельно на людей.

Црама пер-

Драматическую дъятельность Шекспира очень удобно наго періода. дёлить на четыре періода, которые будуть вмёстё съ тёмъ моментами въ развитіи его творчества и міросозерцанія. Къ первому, раннему періоду шекспировскаго творчества, крайними гранями котораго нужно поставить время, приблизительно, отъ 1587 по 1594 г., относятся, главнымъ образомъ, передѣлки чужихъ пьесъ ("Генрихз VI", "Титъ Андроникъ", "Укрощение строптивой", "Комедія ошибокъ", "Лви верониа" и "Потерянныя усилія любви"), успѣхъ

которыхъ на сценъ возбудилъ такое негодование въ умирающемъ Гринъ. Здъсь Шекспиръ, очевидно, еще не нашедшій своего пути, подпадаеть, съ одной стороны, подъ вліяніе напыщенной кровавой трагедіи Кида и Марло ("Тить Андроникъ") и не менъе кровавыхъ старинныхъ драматическихъ хроникъ ("Генрихъ VI"), съ другой — подъ вліяніе Плавта ("Комедія ошибокъ") и итальянскихъ комедій и новеллъ ("Укрощеніе строптивой", "Два веронца"). Трагизмъ и комизмъ этихъ пьесъ чисто внъшній. Такъ, въ трагедіяхъ доказательствомъ перваго служатъ лужи крови, отрубленныя руки и вырванные языки, а въ комедіяхъ комизмъ основывается либо на игръ словъ, либо на внъшнемъ сходствъ, переодъваніи женщинъ въ мужское платье и происходящей отъ этого путаницы и т. д. Послёдней пьесой этой ранней группы должна быть поставлена комедія "Потерянныя усилія любви" — скор ве сатира, чёмъ комедія, гдё Шекспиръ въ лицё Донъ-А рмадо осмбиваеть тоть искусственный, цвбтистый и налыщенный стиль, которому онъ самъ заплатилъ обильн ую дань въ "Титв Андроникв" и "Генрихв VI".

Второй, или средній, періодъ шекспировскаго творчества Драна Обнимаетъ собою около 6 лътъ (1595—1601). Здъсь та- рого пері ланть Шекспира достигаеть изумительнаго развитія и проявляетъ свою силу въ создании самыхъ разнообразныхъ • ормъ драмы. Рядъ ихъ открываетъ собою первая оригинальная трагедія "Ромео и Юлія", о которой уже Въ 1595 г. упоминаетъ одинъ современникъ. За ней слъ-Ауеть фантастическая комедія-сатира "Сонз вз лютнюю ночъ", гдъ на ряду съ реальными лицами дъйствують существа фантастическія, легкія какъ вътеръ, неуловимыя какъ сонъ. Въ другихъ произведеніяхъ, относящихся къ этому періоду, замѣчается глубокое проник-<sup>во</sup>веніе въ сущность жизни и болье живой интересь КЪ вопросамъ времени. Въ "Венеціанскомъ купињ" оть затрогиваеть важный нравственный вопросъ объ 12\*

отношении формальной юридической правды къ пра высшей, нравственной, основанной на сострадании и м сердіи, и пораженіе Шейлока его же собственнымъ жіемъ показываетъ, какой стороны держался Шекси Въ комедіи "Двънадцатая ночъ" въ лицъ Малье предана осмъянію пуританская нетерпимость и св шество. Въ пьесъ "Все хорошо, что xopowo чается" нанесенъ ударъ принципу родословной дости. Когда графъ Бертранъ Руссильонскій, гог своимъ происхожденіемъ, отвергаеть достойную двву единственно потому, что она не знатнаго рода, ему ходится выслушать суровый урокъ короля, и даже ственная мать отказывается отъ него. Самымъ ог нальнымъ продуктомъ описываемаго періода явля группа драмъ изъ англійской исторіи ("Король Дже "Ричардъ II", "Ричардъ III", двъ части "Генриха 1 "Генрихз V"). Драмы эти имѣютъ важное значеніе въ витіи шекспировскаго творчества: онъ прикръпили къ землъ, изощрили его взглядъ въ области практ скихъ отношеній. Тутъ мало было проникновенія въ д человъка; туть нужно было пристальное изученіе эг ея жизненныхъ интересовъ и стремленій. Слъды в изученія критики находять въ историческихъ драл Шекспира, въ которыхъ, вообще говоря, върно хе теризуется духъ эпохи и ся важнъйшіе дъятели. Др тическая композиція историческихъ драмъ Шекспи періода страдаеть недостатками, свойственными про деніямъ этого рода: отсутствіемъ единства и внутрев центра и эпическимъ характеромъ дъйствія, допускави слишкомъ большіе эпизоды. Впрочемъ, это отступленіє правилъ драматической техники съ избыткомъ возна ждалось художественными достоинствами самихъ эі довъ (исторія Фольстафа въ "Генрихѣ IV"). Къ э періоду относятся "Виндзорскія кумушки", единси ная бытовая комедія Шекспира, въ которой въ .

Фольстафа осм'яно безпутное, прогор'явшее, но чванное своимъ происхожденіемъ дворянство, и комедія "Какз вамз уюдно" — прелестная идиллія, на св'ятломъ фон'я которой рисуется странная личность меланхолика Жака, сентиментальная меланхолія котораго и служитъ какъ бы прологомъ въ болёв серьезному и глубокому разочарованію Гамлета.

Уже въ нъкоторыхъ произведеніяхъ второго періода Шекспиръ коснулся дъйствія страстей на дупну человъка. Комедія "Венеціанскій купець" есть не что иное, вакь трагедія ненависти и мести. Въ третьемъ, зръломъ, періодѣ простирающемся приблизительно отъ 1602 по 1608 г., этоть мотивь становится преобладающимь, и главною задачею поэта является изображение потрясеннаго страстью человъческаго духа. Такъ, "Гамлетз" есть трагедія разочарованія и мести, "Макбетз" — трагедія честолюбія, "Отелло" — трагедія ревности и крушенія идеаловъ; "Лиръ" основанъ на отравляющемъ душу героя мотивъ детской неблагодарности, а "Тимонз Авинскій" есть трагедія мизантропін и разочарованія, вознившихъ на почвѣ безпредѣльной любви къ людямъ, которые обманывають Тимона и превращають эту любовь въ чувство аротивоположное. Мрачный тонъ этихъ произведеній свидательствуеть о томъ, что онъ былъ отраженіемъ мрачнаго, пессимистическаго настроенія самого поэта, подъ вліяніемъ котораго вся жизнь представлялась ему въ мрачномъ свъть. Во всъхъ этихъ произведеніяхъ Шекспиръ авлается великимъ психологомъ, глубоко проникающимъ Въ тайники человъческой души. Къ этому же періоду относятся три драмы изъ римской жизни ("Коріоланз", "Юлій Цезарь", "Антоній и Клеопатра") и глубоковы сленная драма "Мюра за мюру", своимъ мрачнымъ **Сарактеромъ не уступающая** "Гамлету". Подобно "Коріоаану", "Мъра за мъру" есть драма гордости; разница менду ними въ томъ, что Коріоланъ есть представитель Римской патриціанской гордости, тогда какъ Анжело —

Драма третьяго періода. представитель пуританской гордости духа, соединенной съ пуританской нетерпимостью и святошествомъ. Въ произведеніяхъ этого періода драматическій талантъ Шекспира достигаетъ полной зрѣлости, и соотвѣтственно этому въ дикціи его замѣчается больше художественной простоты, сжатости и силы.

Драма ютвертаго періода.

Четвертый, послёдній, періодъ драматической дёятельности Шекспира характеризуется критикой, какъ періодъ покоя и примиренія съ жизнію. Укръпленным жизненнымъ опытомъ, драматургъ не приходитъ въ отчаяние отъ жизненныхъ противоръчій и, повидимому, болъе склоненъ върить въ торжество добра, чъмъ зла. Это настроеніе тотчасъ же отражается на общемъ колоритъ и развязкъ "Цимбеллина", "Зимней сказки" в "Бури". Несправедливо заподозрѣнныя Имоджена и Герміона возстанавливаются во всёхъ правахъ своихъ и снова занимають прежнія мёста въ сердцахъ своихъ мужей. Равнымъ образомъ, Просперо, пришедшій къ убъжденію, что прощеніе отраднъй мщенія, прощаетъ враговъ, изгнавшихъ его изъ отечества; словомъ, всё диссонансы разрёшаются въ общую гармонію, наполнившую собою въ послёдніе годы жизни душу поэта, и критики не безъ основанія счиатють "Бурю" какъ бы поэтическимъ завъщаніемъ Шекспира и отождествляють могучаго волшебника Просперо, ломающаго свой магическій жезль и бросающаго въ море свою магическую книгу, съ великимъ чароджемъ драматическаго искусства, который, уставъ отъ трудовъ́ и тріумфовъ, удаляется на покой въ Стрэтфордъ, не открывая никому тайны своего творчества и власти надъ сердцами людей.

г**оричес**ко е зн**аче**ніе јеиспира.

Чтобы стать по отношенію къ Шекспиру на единственно върную историческую точку зрънія, нужно отръшиться отъ того предразсудка, котораго придерживаются даже такіе крупные авторитеты, какъ, напр., Гервинусъ, будто Шекспиръ нашелъ англійскую драму въ самомъ

ха. отическомъ состояніи, будто у своихъ предшественниковь онь могь научиться развё тому, какъ не слёдуеть поступать въ искусствѣ. Ставя вопросъ на историческую точку зрънія, изучая Шекспира, какъ самое блестящее СВ-втило изъ знаменитой плеяды драматурговъ эпохи Елизаветы и Іакова, мы этимъ нисколько не унижаемъ ето, ибо только геній могь перерасти и далеко оставить за собой такіе крупные таланты, какъ Марло и Гринъ. Вліяніе ихъ на Шекспира, особенно сильное въ ранній періодъ его творчества, нисколько не подрываетъ въры B тего оригинальность, ибо оно ограничивалось усвоеніемъ С€бв внвшней формы, нвкоторыхъ техническихъ пріемовъ, никогда не проникало вглубь Шекспировскаго твор-🛰 ества. Шекспиръ могъ усвоить себъ бълый стихъ, впервые 🗷 веденный въ драму Марло, могъ заимствовать у своихъ предшественниковъ сюжетъ и даже планъ пьесы, но ему чеоткуда было заимствовать ни богатства идей, ни своей **Поэзіи, ни своего глубока**го знанія человъческаго сердца.

Главное, верховное качество Шекспира, какъ поэта, - Драматич STO глубокая правда изображенія, которою онъ превоско- сній талан дить всёхъ своихъ предшественниковъ и современниковъ. Никто изъ поэтовъ такъ не зналъ человѣческаго сердца, не подмёчаль такъ тонко процессовъ человёческаго духа и не умълъ изображать ихъ такъ драматически, какъ Шекспиръ. Какъ высоко цёнилъ это качество самъ Шекспиръ, видно изъ того, что онъ устами Гамлета (Актъ III, сцена 1-я) выражаетъ мысль, что правдивое изображение жизни есть главная задача драматическаго искусства. Это драгоцённое качество не могло быть результатомъ однихъ эмпирическихъ наблюденій, хотя несомнённо, что Шекспиръ былъ острымъ наблюдателемъ человъческой природы, но было ему врождено, какъ и всякому великому поэту. Шекспиръ обладалъ врожденною способностью переноситься во всякое изображаемое положеніе и до такой степени переживаль его въ своей фантазіи, что совер-

Шенспир

шенно забывалъ свою личность, свое "я", и становился на высоту вполнъ объективнаго созерцанія. На этой-то способности основано другое великое качество Шекспира творчество характеровъ. Характеры, созданные Шекспиромъ, — это въ большинствъ случаевъ живыя лица. далеко выходящія за предёлы своего драматическаго положенія. Основныя черты ихъ — сложность мотивовъ дъятельности и соединение типическаго съ индивидуальнымъ. Это едва ли не самая существенная черта Шекспировскаго творчества, прекрасно подмёченная нашимъ Пушкинымъ: "Лица, созданныя Шекспиромъ, — говорить онъ, не суть, какъ у Мольера, типы такой-то страсти, такого-то порока, но существа живыя, исполненныя многихъ страстей, многихъ пороковъ, и обстоятельства развиваютъ передъ зрителемъ ихъ разнообразные и многосложные характеры". Но знаніемъ человъческаго сердца и творчествомъ характеровъ не ограничивается задача драматурга. Отъ драматурга требуется, чтобы онъ употребилъ эти драгоцённыя качества на служеніе цёлямъ драматическимъ, чтобы онъ сумвлъ сдвлать данный характеръ факторомъ развивающагося передъ нашими глазами дъйствія. И въ этомъ отношеніи Шекспиръ не имветъ соперниковъ. Опираясь на свою необыкновенную способность создавать типы, онъ для развитія страстей героевъ создавалъ почву въ ихъ характерахъ и въ окружающей обстановкъ и притомъ такъ, что, зная извъстный характеръ, мы дегко можемъ понять, почему извёстная страсть можетъ дъйствовать въ немъ такъ, а не иначе.

іросозерцаніе Іекспира. Толкователи Шекспира потратили не мало времени и остроумія, чтобы извлечь изъ драмъ Шекспира основы его міросозерцанія. Исходя изъ различныхъ отправныхъ пунктовъ, они, естественно, должны были прійти къ различнымъ выводамъ. Одни изображаютъ Шекспира католикомъ, другіе — протестантомъ. И тѣ, и другіе забываютъ, что наши рамки и классификаціи слишкомъ узки

для генія, который предъявляеть къ своимъ героямъ болье высокія требованія. Не принадлежность къ извъстному лагерю свлоняеть симпатіи Шекспира въ извъстному лицу, но безкорыстное стремление къ народному благу, энергія духа, неподкупность нравственнаго чувства. И здъсь, какъ и вездъ, онъ сумълъ отдълить сущность -отъ внѣшней формы и, преклоняясь передъ первой, не придаваль большого значенія второй. Считая, напр., сущностью редиги въру въ Бога и дюбовь къ людямъ, Шекспиръ былъ довольно равнодушенъ къ догматическимъ различіямъ между различными церквами; для него, какъ и для Эразма и другихъ лучшихъ людей эпохи Возрождевія, однимъ изъ главныхъ религіозныхъ догматовъ была терпимость, а еретиками были "не тв, кого жгли, а тв, которые зажигали костры". Любовью и терпимостью проникнуты и его собственныя нравственныя воззрѣнія. Только великая и любвеобильная душа могла вложить Въ уста просвътленнаго несчастьемъ Лира золотыя слова: "Нътъ въ міръ виноватыхъ", которыми, какъ ореоломъ, окружается правственная личность Шекспира. Таковы общія основы міросозерцанія Шекспира, насколько оно мониеть быть извлечено изъ его драмъ.

Сособія для изученія англійской литературы эпохи Возрожденія: О Морѣ и его Утопін: Яковенко, Т. Моръ. "Біографическая биотека" Павленкова. 1891 г. — Випперъ, "Утопія" Мора. ("Міръ Божій" 1896, мартъ.) — Переводъ "Утопін" сдѣданъ Генкелемъ и Макшеевой. С.-ІІб. 1905.

О предшественникахъ Шекспира: Стороженко, Древвъйшій період. англ. драмы и предшественники Шекспира въ Ш томѣ "Всеобщей Исторіи литературы" Корша и Кирпичникова. — Егоже, Предшественники Шекспира, т. І. Лидли и Марло. С.-Пб. 1872. — Егоже, Робертъ Гринъ, его жизнь и произведенія. Москва. 1878. — "Фаустъ" Марло переведенъ Минаевымъ въ "Дѣлѣ", 1871, кн. 5 и Бальмонтомъ въ "Жизни", 1899, іюдь — августъ. — Отрывки изъ Эдуарда II, въ "Аңглійскихъ Поэтахъ", изд. подъ ред. Гербеля.

Шекспиръ. Для общаго обзора: И в а н о в ъ, Шекспиръ, "Біографическая Библіотека" Павленкова. — С т о р о ж е н к о въ III томъ "Всеобщей

Исторіи литературы" Корша и Кирпичникова. — Тенъ-Бринк Шекспиръ. Спб. Изд. Пантелъева — Кохъ, Шекспиръ, перев. Гул ева. М. 1888. — Дауденъ, Шекспиръ, изслъдовавіе его мысли творчества, переводъ Черновой. Спб. 1880 — Женэ, Шекспиръ, ег жизнь и сочиненія, переводъ подъ ред. Веселовскаго. Москва 1877. -Брандесъ, Шекспиръ, его жизнь и произведенія. М. 1899. 2 тож (блестяще написанный, но субъективный трудъ). -- Для отдёльных и спеціальныхъ вопросовъ: Стороженко, Опыты изученія Шен спира. М. 1902. — Егоже, Шекспиръ и литература эпохи Возро жденія. ("Hayчное Слово" 1904, кн. 4.) — Куно-Фишеръ, "Гамлет Шекснира, пер. Страхова. Москва, 1905. — "Трагедія о Гамлет иринц'я датскомъ", переводъ К.Р., 3 выпусна (вып. І Англ. текстъ и пер водъ, выпуски II и III посвящены примѣчаніямъ и критикѣ). С.- Пб. 1900-1901. — Варшеръ, Англійскій театръ временъ Шекспира. М. 189 изд. Гросманъ и Кнебель. -- Кромъ того, предисловія, помъщенныя въ н вомъ изданіи Шекспира — Брокгауза и Ефрона: "Король Лиръ" (Н. Ст роженка), "Антоній и Клеопатра" и "Юлій Цезарь" (Ө. Зѣлинскагс "Гамлетъ" (М. Розанова), "Ромео и Джульетта" (Н. Дашкевича), "Тимог Авинскій" (Э. Радлова) и др. — Переводы Шекспира: 1) Сокодо скаго, 8 томовъ. С.-Пб. 1894 и сл.; 2) подъ ред. Гербеля, 3 том 5-ое изд. 1899 г.; 3) новое, роскошно-иллюстрированное издан Брокгауза и Ефрона, подъ ред. Венгерова, 5 томовъ. Сиб. 1902-190:

## •

## VI. Возрожденіе въ Испаніи.

Французскіе фабльо, нъмецкіе шутливые разсказ **Бутовс**кая новелла. (Schwänke) и итальянскія новеллы заключають въ себ составные элементы реальнаго романа; но еще не пришл время претворенія этихъ элементовъ въ общирное по об' ему художественное цѣлое. Положивъ въ своемъ "Амет пастушескому роману, а въ своей "Фоя. основы меттъ" роману любовно-психологическому, Боккачч по отношенію къ реально-бытовому роману остановилс такъ сказать, на полдорогъ и въ своемъ "Декамерон! далъ намъ нъсколько превосходныхъ образчиковъ р ально-бытовой новеллы. Движеніе, сообщенное повъствов тельной литературъ геніемъ Боккаччьо, не замедлило пр

нести свои плоды прежде всего въ области новеллы и пастушескаго романа. Отъ "Декамерона" пошла пѣлая серія итальянскихъ новеллистовъ XV — XVI вѣка, а "Амето" послужиль образцомь для знаменитьйшаго древныйшаго. пастушескаго романа въ Европъ "Аркадіи" Саннацдаро, которая оказала вліяніе на всё знаменитые пастушескіе романы: "Діану" Монтемайора, "Аркадію" Сиднея и "Астрею" Оноре д'Юрое. Въ то время какъ эти идеализирующіе жизнь романы съ своими галантными пастухами и пастушками расходились въ тысячахъ экземпляровъ повсей Европъ и соперничали въ популярности съ рыцарскими романами изъ цикла Амадиса, въ Испаніи возникаеть особая форма романа, такъ называемая плутовская новелла (novela picaresca) съ завъдомо реальной тенденціей и съ героями, взятыми изъ низкихъ слоевъ испанскаго общества. Двъ причины способствовали возникновенію и быстрому распространенію этого рода произведеній: вопервыхъ, свойственный эпохъ Возрожденія трезвый и раціональный взглядъ на жизнь и желаніе изображать ее безъ прикрасъ и идеализации. Реальное направление въ литературѣ начинается съ тѣхъ поръ, какъ писатели ставять своей главной задачей не проведение извъстной тенденціи, не идеализацію дъйствительности, но правдивое ея изображеніе, а средствами для этой цёли избирають наблюденіе и изученіе. Примёненіе этого плодотворнаго принципа къ живописи вызвало къ жизни фламандскую піколу въ Голландіи и севильскую въ Испаніи. "Кто бы могъ подумать, - говорить по этому поводу Прудонъ въ своемъ сочинении "Объ искусствъ", --- что простая мысль изобразить человъка въ его обыденной обстановкъ, за его обыденнымъ занятіемъ, была самой великой мыслью, когдалибо посътившей голову художника?" А между тъмъ, это было действительно такъ, ибо фламандская школа, низведшая искусство съ заоблачныхъ высотъ на землю, заставившая его послужить правдивому изображенію обы-

денной человѣческой жизни, произвела цѣлый переворотъ въ живописи, создала новую оригинальную форму ея — жанръ, который съ тёхъ поръ сдёлался едва ли не самой популярной формой живописи. Въ XVI въкъ плодотворный принципъ реализма былъ примѣненъ и къ литературъ: къ половинъ XVI столътія относится происхождение реально-бытоваго романа въ Испаніи, къ концу его — возникновеніе буржуазной трагедіи въ Англіи\*), а къ началу XVII — возникновеніе эмпирической философіи Бэкона. Но, кром'в этой общей причины, была еще причина частная, спеціальная, въ силу которой Испаніи, а не какой-либо другой странь, суждено было сдвлаться родиной реальнаго романа въ Европѣ. Соціальное положение Испании въ XVI в. представляетъ особенности. которыхъ мы не встрвчаемъ въ другихъ странахъ. Завоеваніе Гранады, итальянскія войны, открытіе Америки, откуда потекли въ Испанію волны золота и серебра, значительно измёнили соціальныя отношенія въ странё. Съ одной стороны, военные авантюристы, отправлявшиеся въ Америку бъдняками, возвращались оттуда богачами и окружали себя льстецами и прихлебателями; съ другой стороны, простой классъ народа, привлекаемый жаждой наживы, бросалъ свои земли и переселялся въ столицу и большіе города, чтобы поживиться на счеть новыхъ богачей, безумно сорившихъ безъ труда добытыми деньгами. Неръдко, впрочемъ, случалось, что эти же авантюристы, прокутивъ все награбленное въ Новомъ Свътъ. сами увеличивали собой число людей, избъгавшихъ честнаго труда и желавшихъ жить на чужой счетъ. Такимъ образомъ, по словамъ Тикнора, золото объихъ Индій

<sup>\*)</sup> Авторъ одной изъ этихъ трагедій подъ заглавіемъ "Арденъ изъ Февершама" (Arden of Feversham), основанной на сенсаціонномъ уголовномъ процессѣ, заявляетъ, что въ его пьесѣ нѣтъ ничего выдуманнаго, ибо истина хороша сама по себѣ и не нуждается ни въ какихъ прикрасахъ.

явилось тучнымъ удобреніемъ, на которомъ выросли паразиты, плуты, авантюристы и другіе подонки общества, носившіе въ Испаніи общую кличку рісагоз. Слухи о продѣлкахъ этихъ людей, ихъ дерзости, остроуміи и изобрѣтательности заинтересовали собой испанское общество, которое желало знать болѣе подробностей о жизни и нравахъ рісагоз. На встрѣчу этому желанію пошли писатели, которые, подчиняясь пытливому и трезвому духу эпохи, создали новую форму повѣствовательной литературы, основанную не на идеализаціи дѣйствительности, а на тщательномъ ея изученіи. Таковы были причины, способствовавшія возникновенію въ Испаніи реально-бытового романа изъ жизни рісагоз, который, по всей справедливости, можетъ быть названъ отцомъ европейскаго реальнаго романа.

Первымъ произведеніемъ въ этомъ новомъ родѣ была повѣсть: "Жизнь Лазарильо изъ Тормеса" (La vida da Lazarillo de Tormes), неизвѣстнаго автора, вышедшая въ свѣтъ въ 1554 г. Это — исторія маленькаго оборвыша Лазарильо, разсказанная имъ самимъ.

Подъ видомъ незатъйливаго автобіографическаго разсказа авторъ повъсти въ сущности пишетъ злъйшую сатяру на современную ему Испанію, — сатиру, не укрывшуюся отъ зоркаго взгляда инквизиціи, которая не замедлила внести книгу въ свой индексъ и выбросить изъ нея главу о монахъ, торговавшемъ индульгенціями. Но помимо реально-бытового элемента, дълающаго Лазарильо драгоцённымъ пособіемъ для изученія испанскаго общества въ XVI въкъ, романъ отличается ръдкими литературными достоинствами — мастерствомъ разсказа и умѣньемъ рисовать характеры, въ которыхъ общее и типическое весьма искусно слито съ національнымъ и индивидуальнымъ. Всѣ встрѣчающіяся въ романѣ лица: нищій, сельскій священникъ, монахъ, рыцарь, — всѣ стоятъ передъ нами какъ живые. Въ особенности удался автору симпатичный, не

лишенный высокаго комизма, типъ бъднаго рыдаря. Этотъ идальго, бросающій родную страну и осуждающій себя на ввчную голодовку, чтобъ не встрвчаться съ богатымъ сосъдомъ, отвътившимъ не достаточно въжливо на его поклонъ; этотъ гордый чудакъ, упорно върующій, что король долженъ подоспъть на помощь испанскому дворянину и дать ему синекуру и который скорже готовъ умереть съ голоду, чёмъ унизиться до работы или просьбы о милостынъ — представляетъ собою типъ до такой степени характерный и въ то же время чисто испанскій, что его можно смѣло поставить рядомъ съ Донъ-Кихотомъ. Притомъ же избранная авторомъ автобіографическая форма, дающая повъсти единство, представляла для него ту вытоду, что давала возможность по произволу увеличивать эпизоды и авантюры и освѣщать все описываемое свѣтомъ своего собственнаго наивно-лукаваго юмора. Но отъ присутствія этой черты, придающей разсказу особую прелесть, нисколько не страдаетъ художественная правда изображенія, и въ описаніи современной Испаніи авторъ достигаетъ той объективности, того полнаго забвенія своей личности, которое Вильгельмъ Гумбольдтъ считаетъ первымъ достоинствомъ художественнаго произведенія, а Шопенгауеръ первымъ признакомъ геніальности. Благодаря всёмъ этимъ качествамъ, "Лазарильо" имёлъ большой усивхъ и былъ неоднократно перепечатываемъ не только въ Испаніи, но и за границей.

Интересъ, возбужденный въ испанской публикъ исторіей Лазарильо, былъ настолько значителенъ, что кромѣ подложнаго продолженія романа не замедлили появиться и подражанія ему, заимствованныя изъ нравовъ той же среды. Всѣ они усвоили себѣ автобіографическую форму "Лазарильо" и его реально-сатирическую манеру. Публика раскупала ихъ на расхватъ, потому что вкусъ къ реальному изображенію жизни сталъ особенно распространяться съ тѣхъ поръ, какъ Сервантесъ своимъ "ДонъКихотомъ" убилъ рыцарскіе романы. Задумавъ борьбу съ нелъпыми вымыслами рыцарскихъ романовъ, Сервантесъ нашелъ себѣ неожиданную союзницу въ плутовской новелль. Поэтому намъ кажется сомнительнымъ увъреніе нікоторыхь комментаторовь "Донь-Кихота" (напр. Клеменсина), что Сервантесъ первоначально относился отрицательно къ плутовской новеллъ. Нътъ ничего невъроятнаго въ томъ, что онъ могъ подсмвиваться надъ некоторыми плохими произведеніями этой школы, но онъ едва ли могь относиться отрицательно къ одушевлявшей эти произведенія реально-сатирической тенденціи. Въ своемъ "Донъ-Кихотъ онъ выступилъ съ требованіемъ отъ романа правды и естественности, и съ этой точки зрънія подвергъ уничтожающей критикъ всю повъствовательную литературу своего времени. Но этого мало: по примёру автора "Лазарильо", онъ вставилъ въ свой романъ бытовые эпизоды (напримъръ, встръчу Донъ-Кихота съ странствующими актерами), а въ своихъ "Нравоучительныхъ повъстяха" (Novelas Ejemplares) онъ пошелъ дальше и, уступая вкусу публики, а можетъ-быть, плёняясь оригинальностью плутовскихъ типовъ, посвятилъ цёлую новеллу "Ринконете и Кортадильо" изображенію плутовскихъ вравовъ Севильи.

Изъ всей общирной литературы плутовскихъ новеллъ едва ли найдется хоть одна, которая могла бы соперничать съ этой новеллой Сервантеса въ художественномъ отношеніи. Герои Сервантеса — это живые люди, живущіе своей собственной жизнью, имѣющіе свою опредѣленную нравственную физіономію. Идя по пути, проложенному другими, Сервантесъ оставилъ далеко за собой своихъ предшественниковъ. Вмѣсто наивнаго разсказа Лазарильо онъ даетъ намъ настоящую художественную картинку изъ жизни севильскихъ рісагоз, озаренную мыслью, осмысленную психологическими мотивами. Съ замѣчательной силой анализа онъ выставляетъ весь вредъ одного внѣш-

няго благочестія, не имъющаго ничего общаго съ истиннымъ христіанствомъ, но вполнъ достаточнаго, чтобъ заглушить въ плутё страхъ Божій и уничтожить въ егодушё послёдній остатокъ совёсти. Плуты, описанные Сервантесомъ, искренне убъждены, что если законъ и противъ нихъ, то, взамёнъ этого, посредствомъ исполненія внъшнихъ обрядовъ, они обезпечили за собой покровительство Божества и объясняють не иначе какъ чудомъ, что одинъ изъ нихъ не крикнулъ подъ ударомъ палача. Обиліе деталей и тонкость характеристики лицъ производять полную иллюзію, которая еще болье усиливается употребленіемъ на каждомъ шагу словъ и выраженій изъ профессіональнаго жаргона плутовъ, служащимъ несомнённымъ доказательствомъ, что новелла Сервантеса возникла на почвъ реальнаго изучения изображаемой среды.

"Донъ-Кихотъ" **:ерванте**са

Основная задача главнаго произведенія Сервантеса "Донъ-Кихотъ" вполнъ объясняется изъ состоянія совре-547-1616). менной ему повъствовательной литературы. Вслъдствіе осо-

быхъ историческихъ условій, именно многовъковой борьбы съ маврами, превратившей страну на цълые въка въ военный лагерь, и наплыва провансальскихъ трубадуровъ, большинство которыхъ послѣ альбигойскаго погрома бѣжало въ Испанію и нашло тамъ второе отечество, нигдъ рыцарскіе нравы и традиціи не пустили такихъ глубокихъ корней, какъ на Пиренейскомъ полуостровъ. Рыцарская идея служенія дамамъ не только наполняеть собою старинные романсы и хроники, но проникаеть и въ законодательные памятники. Такъ, въ знаменитомъ Законникъ короля Альфонса Мудраго (Las Siete Partidas), относящемся къ половинъ XIII в., въ главъ, посвященной перечисленію рыцарскихъ обязанностей, рыцарю, между прочимъ, предписывается призывать передъ битвой имя своей дамы, съ цёлью влить въ его душу новое мужество и предохранить отъ совершенія не соотвѣтствующихъ его высокому званію поступковъ. Въ примъръ безразсуднаго увлеченія идеей служенія дамамъ обыкновенно приводятъ нъмецкаго миннезингера Ульриха фонъ-Јихтенштейна и трубадура Пейра Видаля, изъ которыхъ первый, нарядившись въ фантастическій костюмъ богини нюбви, провхалъ отъ Богеміи до Венеція, вызывая на бой всякаго, кто не соглашался признать его даму первой красавицей въ мірѣ, а послѣдній, влюбленный въ Лобу де Пенотье (имя Loba значитъ волчица), желая сдѣлать сюрпризъ дамѣ своего сердца, самъ превратился въ ея девизъ, одѣлся въ волчью шкуру и въ такомъ видѣ

грасавицей въ мірѣ, а послѣдній, влюбленный въ Лобу де Пенотье (имя Loba значить волчица), желая сдёлать сюрпризъ дамъ своего сердца, самъ превратился въ ея девизъ, одълся въ волчью шкуру и въ такомъ видъ едва не былъ растерзанъ не посвященными въ тайны рыцарскихъ девизовъ собаками графини. Но подобные сунасброды въ другихъ странахъ считаются единицами; въ Испаніи же ихъ нужно считать десятками. Въ одной испанской хроникъ XV в. разсказывается о нъкоторомъ рыцаръ Суэро де Киньонесъ, который прилужаль довольно курьезный способь выраженія своей нобви къ плёнившей его дамъ; онъ постился разъвъ некыю на половину въ честь ся, на половину въ честь Пресвятой Дввы, а по четвергамъ, кромъ того, носилъ на своей шев, какъ символъ рабства, тяжелую желѣзную цыть. Чтобы освободиться отъ этого мнимаго рабства, которое не на шутку стало надойдать ему, онъ, въ сопровождении девяти подобныхъ же сумасбродовъ, занялъ исть на Орвиго по дорогъ въ С. Яго-де-Компостела и в продолжение тридцати дней вызываль на бой всякаго, отправлявшагося на поклонение гробу св. Іакова, рыцаря. Замвчательно, что на этомъ чудовищномъ, по своей подолжительности и нельпости мотива, турнирь присутствоваль король Хуань II съ своей свитой, который не только не сдёлалъ попытки вразумить без**ущевъ, но своимъ присут**ствіемъ воодушевлялъ ихъ. Къ концу того же столътія относится разсказъ объ одномъ вастильскомъ рыцаръ, который нарочно прівзжаль въ Анг-13 Сторожению.

лію ко двору Генриха VI, съ цълью предложить англійскимъ рыцарямъ сразиться съ нимъ въ честь его дамы. Подобныя сумасбродства поддерживались въ Испаніи обширной литературой рыцарскихъ романовъ, во главъ которыхъ стоялъ португальский романъ объ Амадисъ Галльскомъ, написанный въ духъ романовъ "Круглаго Стола" и впервые появившійся въ испанской обработкъ въ концѣ XV в. Романъ этотъ имѣлъ громадный успѣхъ; онъ сдълался настольной книгой каждаго грамотнаго человъка въ Испаніи и вызывалъ массу подражаній и продолженій. Въ эпоху Сервантеса романы такъ называемаго Амадисова цикла, наполненные самыми невъроятными происшествіями, совершенно запрудили собою современную литературу и сильно кружили голову молодежи. Писатель XVI в. Антоніо-де-Гевара замѣчаетъ, что въ его время публика ничего не читала, кромъ постыдныхъ исторій объ Амадись, Тристань, Прималеонь и др., а современникъ его Вальдесъ съ прискорбіемъ сознается, что онъ потратилъдесять лучшихъ лътъ своей жизни на чтеніе рыцарскихъ книгъ и до того извратилъ свой вкусь этой нездоровой пищей, что сделался на некоторое время неспособнымъ цёнить серьезныя историческія сочиненія. Вліяніе этихъ разжигающихъ воображеніе произведеній, преимущественно на молодые умы, было такъ вредно, что многіе благоразумные люди обращались къ правительству съ просьбой принять противъ распространенія этой романической эпидеміи мъры. Въ 1553 г. Карлъ V издалъ указъ, запрещающій ввозъ рыцарскихъ романовъ въамериканскія владънія Испаніи, а два года спустя кортесы обратились къ императору съ петиціей, чтобы подобная мъра была распространена и на Испанію, и чтобы всв, раньше напечатанные, рыцарскіе романы были преданы сожженію, а новые не могли бы печататься иначе, какъ съ особаго разръшенія властей. Но что можно было предписать относительно колоній, того

нельзя было сдёлать относительно Испаніи, гдё рыцарскіе романы были любимымъ чтеніемъ всего грамотнаго люда, тёмъ болёе, что и самъ императоръ зачитывался ими, а сынъ его, инфантъ Филиппъ II, постоянно являлся въ придворныхъ процессіяхъ въ костюмё странствуюицаго рыцаря, и, если вёрить Кастильо, — вступая въ бракъ съ Маріей Тюдоръ, далъ об'вщаніе, въ случа появленія короля Артура, безпрекословно уступить ему англійскій га рестолъ.

Изъ сказаннаго ясно, что борьба съ рыцарскими романами была смёлымъ и высокопатріотическимъ дёломъ, в полнѣ достойнымъ такого писателя, какъ Сервантесъ. Что такова была задача "Донъ-Кихота", видно изъ предпосланнаго первой части разговора автора съ однимъ изъ его друзей, который убъждалъ Сервантеса издать "Донъ-Кихота" и предсказывалъ ему успъхъ. "Старайтесь только, чтобъ меланхоликъ разсвялся, читая ваше произведение, и чтобъ весельчаку стало еще веселье. Главное же, не упускайте изъ виду вашей цъли разрушить въ конецъ шаткое зданіе рыцарскыхъ романовъ, поридаемыхъ многими, но превозносимыхъ гораздо большимъ количествомъ людей. Если вамъ Удастся достигнуть этой цёли, то подвигъ вашъ будетъ вемалый". Слова эти были написаны Сервантесомъ въ 1605 г. Десять лёть спустя вышла въ свёть вторая часть "Донъ-Кихота". Много воды утекло въ этотъ десятыльтній промежутокъ для Сервантеса, на многіе вопросы Онъ успълъ измънить свои взгляды, но взглядъ его на Свою задачу не измѣнился, и онъ заканчиваетъ свое про-Изведеніе словами, въ которыхъ явственно слышится вравственное удовлетвореніе писателя, достигшаго своей цъли. "Единственнымъ моимъ желаніемъ, — говоритъ онъ, — было возбудить отвращение къ сумасброднымъ и лживымъ рыцарскимъ книгамъ, которыя, пораженныя моей правдивой исторіей Донъ-Кихота, плетутся, пошатываясь, скоро падуть совсёмъ и никогла уже не поднимутся". Итакъ, въ то время, когда всв усилія благо-мыслящихъ людей, кортесовъ и самой верховной власти оказались безсильными въ борьбъ съ господствующи вкусомъ публики, Сервантесъ выступилъ въ поход не имъя другого оружія, кромъ ироніи и здраваго смысі и, пораженный этимъ оружіемъ, цёлый сонмъ странст ющихъ рыцарей, великановъ, фей и волшебниковъ спъшно бъжалъ съ поля битвы, уступая мъсто други типамъ, другимъ героямъ. Сервантесъ имълъ IIOI право гордиться своей побъдой, ибо послъ 1605 г., кой была издана первая часть "Донъ-Кихота", не было писано ни одного рыцарскаго романа, да и старые пе стали интересовать публику и за двумя или TD исключеніями не перепечатывались болѣе. Какъ искуся полководецъ, Сервантесъ, раньше чёмъ нанести рёшите ный ударъ, тщательно изучилъ силы врага, его такт и пріемы. По мнѣнію Пеллисера, Клеменсина и друг комментаторовъ, въ "Донъ-Кихотв" обнаруживается каждомъ шагу близкое знакомство автора со всей общ ной литературой рыцарскихъ романовъ; здъсь осмъй не только ихъ духъ, но ихъ высокопарная манера и женія, ихъ торжественный и напыщенный слогъ, котой Сервантесъ по временамъ весьма удачно пародиру Далве, чтобъ рельефиве показать на живомъ приж вредныя послѣдствія увлеченія рыцарскими романа Сервантесъ выбралъ своимъ героемъ не какого-ни деревенскаго простака и невѣжду, котораго легко сб съ толку, но человъка умнаго, начитаннаго, исполн наго возвышенныхъ стремленій. Ахиллесовой пятой эт человъка были болъзненно развитая фантазія и страсти участіе къ людскому горю. Рыцарскіе романы, котори онъ зачитывался въ своемъ деревенскомъ уединения; того подъйствовали на эти стороны его природы, д**вйствительность для** него перемвшалась съ вымыслой

E

что онъ сталъ страдать галлюцинаціями, подъ вліяніемъ которыхъ онъ видълъ то, чего нътъ, и упорно отридалъ то, что въ данную минуту находилось передъ его глазами. Онь серьезно вообразиль себя странствующимъ рыцаремъ и, избравъ себъ оруженосца, отправился сражаться сь угнетателями человъчества, освобождать отъ очарованія принцессъ, словомъ, совершать всв тв подвиги. о которыхъ онъ читалъ въ рыцарскихъ романахъ. Донъ-Кихотъ — это Амадисъ, заснувшій послѣ одного изъ своихъ подвиговъ на нъсколько столътій и проспавшій паденіе феодализма, водвореніе новаго государственнаго порядка и наступленіе эпохи Возрожденія наукъ. Проснувшись, онъ продолжаеть то, на чемъ его засталъ сонъ. Онъ не замъчаетъ, что времена измънились, что пора авантюръ и рыцарскаго обожанія женщины прошла безвозвратно, что феи и волшебники, державшіе въ плёну рыцарей и дамъ, исчезли, что жизнь ставитъ человъку другія задачи, что нравственный порядокъ держится на иныхъ началахъ, что права слабыхъ и угнетенныхъ защищаются не странствующими рыцарями, а законами и учрежденіями. Въ этомъ взаимномъ непониманіи живущаго въ прошедшемъ Донъ-Кихота и далеко ушедшей отъ него жизни заключался матеріалъ для массы комическихъ недоразумъній, которыми искусно восполь-20вался Сервантесь, показавшій, что рыцарскіе идеалы Донъ-Кихота такъ же устаръли, какъ и его оружіе, что его храбрость и самоотвержение оказываются совершенно ненужными въ XVI в. и въ особенности въ той формъ, въ которой онъ ихъ предлагаетъ міру, что вслёдствіе этого, думая дълать добро и стоять за правду, онъ совершаеть на каждомъ шагу несправедливости и, въ концъ концовъ, даже вредитъ тёмъ, кому хочетъ оказать помощь.

Разсказавъ о томъ, какъ Донъ-Кихотъ освободилъ мальчика-пастуха отъ побоевъ его хозяина, который, по удалении Донъ-Кихота, отдулъ его вдвое сильнёе, авторъ

многозначительно замъчаетъ: "такимъ-то образомъ нашъ рыцарь пресъкъ уже одно зло на землъ". Впослъдстви Донъ-Кихотъ встрътился съ освобожденнымъ имъ мальчуганомъ и вмъсто благодарности услышалъ отъ него слёдующія горькія слова: "Господинъ странствующій рыцарь! Если придется намъ еще встрътиться когданибудь, то, хотя бы вы увидёли, что меня раздирають на части, ради Бога не заступайтесь за меня, а оставые меня съ моей бъдой, потому что худшей бъды, какъ ваша помощь, мнѣ, право, никогда не дождаться, и да покараеть и уничтожить Богъ вашу милость со всеми рыцарями, родившимися когда-нибудь на свътъ". Другой рыцарскій подвигъ Донъ-Кихота имѣлъ еще болѣе печальныя послёдствія. Встрётивши похоронную процессію, которую онъ принялъ за шайку злодъевъ, увозившихъ твло убитаго ими рыцаря, Донъ-Кихотъ налетвлъ на процессію съ своимъ копьемъ и сбросилъ съ мула одного лиценціата, который при паденіи переломилъ юнаго и себъ ногу. Когда же вслъдъ затъмъ побъдитель безоружныхъ отрекомендовался странствующимъ рыцаремъ, обрекшимъ себя на служеніе добру, возстановленіе правды и попраніе зда, то бъдный лиценціать отвъчаль ем У со вздохомъ: "Не знаю, право, какъ вы попираете зло. знаю только, что меня, ни въ чемъ неповиннаго, в оставили съ переломленной ногой, а отъ вашей правдет инъ вовъки не поправиться. Могу васъ увърить, чт 👁 величайшее зло и величайшая неправда, которая могл 🌮 постичь меня въ жизни — это встръча съ вами". Треті 🎜 знаменитый подвигъ Донъ-Кихота въ первой части романа----освобожденіе отправляемыхъ на галеру каторжниковъ обрушился на голову самого освободителя, потому чт 🗸 освобожденные Донъ-Кихотомъ преступники избили ограбили его самого. Неужели же подобнаго рода п死двиги, а другихъ Донъ-Кихотъ и не могъ совершатъ , потому что не понималъ, что предънимъ происходить, дают 🖚

у право считаться героемъ, энтузіастомъ идеи братобія, воплощеніемъ самоотверженія на пользу общую? мать такъ, значило бы утверждать, что непониманіе твительности и наклонность къ галлюцинаціямъ ияють необходимыя условія героизма. Мив качто, видя въ Донъ-Кихотъ воплощеніе идеи верженія, выдвигая на первый планъ альтруисти-) сторону его подвиговъ, философская критика етъ: во-первыхъ, что героизмъ въ практической оцёнивается не только по нравственнымъ побумъ и по силъ духа, отличающимъ собою дъйствія наго лица, но также и по разумнымъ средствамъ ому сознанію ціли подвига и могущей изъ него )йти пользы человъчеству; во-вторыхъ, что Донъъ — не самостоятельный дъятель, но отраженный эхо рыцарскихъ романовъ (какъ называлъ его что въ качествъ странствующаго рыцаря мъ), уководится въ своихъ подвигахъ не только идеей ности и самоотверженія на пользу ближнихъ, но ой жаждой славы и желаніемъ отличиться передъ і своего сердца, и что послъднія иногда беруть у зеревъсъ надъ первыми. Такъ, однажды Донъ-Кихотъ уя безплодно своею жизнью и подвергая опасности экрестное населеніе, вызываеть на поединокъ львовъ, эыхъ князь Оранскій посылалъ въ подарокъ испану королю, и когда тъ не заблагоразсудили выйти отворенной, по приказанію Донъ-Кихота, клётки, энъ потребовалъ отъ смотрителя ихъ письменнаго товъренія въ томъ, что онъ исполнилъ свой долгъ ю поединокъ не состоялся не по его винъ. Въ другой эъ Донъ-Кихотъ не желалъ помочь хозяину корчмы, битому собственными постояльцами, не испросивъ презрительно разръшенія на этотъ подвигъ у мнимой инцессы Микомиконъ; когда же это разръшение было **у дано, онъ все-таки ничёмъ не помогъ изнемогавш**ему

въ неравной борьбъ трактирщику, потому что въ силу рыцарскаго кодекса онъ считалъ ниже своего достоинства сражаться съ простыми людьми. Можно указать здёсь одинъ случай, когда странствующій рыцарь совершенно заслонилъ въ Донъ-Кихотъ добраго и гуманнаго человъка. Во время пребыванія Донъ-Кихота и Санчо при дворъ герцога, мнимый Мерлинъ, который оказался переодътымъ мажордомомъ герцога, предсказалъ рыцарю, что очарованная волшебникомъ Дульцинея тогда только приметъ свой настоящій видъ, когда Санчо собственноручно влёпить себё 3300 плетей; когда же Санчо сталь горячо протестовать противъ этого нелѣпаго самоистязанія, Донъ-Кихотъ вспыхнулъ и пригрозилъ своему оруженосцу привязать его къ дереву и отсчитать ему не 3300, но 6600 плетей. Приведенныхъ примъровъ вполнъ достаточно, чтобы видъть, насколько правы критики, утверждающіе, что Донъ-Кихотъ выражаетъ собой въру въ идеалъ, энтузіазмъ къ добру и справедливости и идею самоотверженія на пользу общую, и что эти драгоцённыя качества человъческой природы, источники всякой свободы и прогресса, осмъяны Сервантесомъ въ его романъ. Нътъ, не энтузіазмъ къ добру и правдъ осмъянъ авторомъ "Донъ-Кихота", а нелъпая форма проявленія этого энтузіазма, его карикатура, навъянная рыцарскими романами и не соотвътствующая духу времени. Гёте справедливо замѣчаетъ, что если какая-нибудь ндея принимаетъ фантастическій характеръ, то въ силу этого одного она теряетъ всякое значеніе; вотъ почему фантастическое, разбивающееся объ дъйствительность, возбуждаетъ въ насъ не состраданіе, а смъхъ, ибо подаеть поводъ ко многимъ комическимъ недоразумѣніямъ. Къ этому можно прибавить, что если Донъ-Кихотъ, несмотря на всъ свои нельпости, способенъ возбуждать въ насъ не только смѣхъ, но и состраданіе, то это объясняется тымъ, что онъ лицо двойственное: Донъ-Кихотъ

не только чудакъ и странствующій рыцарь, но умный, благородный и гуманный человѣкъ. Въ проведеніи этой двойственности въ характеръ Донъ-Кихота на всемъ протяжени романа, сказался во всемъ блескъ художественный талантъ Сервантеса. По скольку Донъ-Кихотъстранствующій рыцарь, по стольку онъ фантазеръ и мономанъ, но лишь только ему удастся выйти изъ заколдованнаго круга своей idée fixe, онъ становится настоящимъ мудрецомъ и изъ устъ его льются золотыя рвчи, въ которыхъ такъ и хочется видеть взгляды самого автора. Есть еще одно обстоятельство, заставляющее насъ относиться снисходительно къ недостаткамъ и противоръчіямъ въ характеръ Донъ-Кихота и подкупающее въ его пользу критическую мысль. Въ наше время господства эгоизма и объднънія всякихъ идеаловъ, отрадно остановиться душою даже на печальномъ образъ великодушнаго безумца, который не стремится достигнуть успъха на торжищъ жизни, руководится въ своихъ дъйствіяхъ идеальными мотивами и готовъ ежеминутно жертвовать жизнью за то, что его разстроенное воображеніе считаетъ славой, истиной и добромъ.

Подобно театрамъ всвхъ народовъ Европы, и испанскій театръ имъетъ религіозное происхожденіе: онъ возникъ «спанскаго изъ католическаго культа. Древнъйшимъ видомъ испанской драмы была мистерія (Auto), имъвшая, какъ и въ остальной Европъ, два цикла — рождественскій и пасхальный. Отъ этого древняго періода не дошло никакихъ памятниковъ. На ряду съ мистеріями, разыгрывавшимися духовен-Ствомъ въ церквахъ, существовали фарсы и интермедіи, которые разыгрывались любителями на импровизированныхъ сценахъ. Истиннымъ основателемъ испанской драмы Считается Хуанъ де ла Энсина, который первый Сталъ писать пьесы для сцены, придавая имъ болѣе или мене художественную обработку. Энсина жилъ въ то время, жогда Испанія была озарена яркими лучами эпохи Воз-

Начало театра. рожденія, и потому на его произведеніяхъ отразилось вліяніе классической древности. По слёдамъ Энсины пошелъ Торресъ Нахарро, дъятельность котораго относится къ началу XVI в. Хотя Нахарро быль человъкъ классически образованный и хорошо знакомый съ римской драмой, но въ своихъ произведеніяхъ остался самостоятельнымъ. Усвоивъ себъ Гораціево раздъленіе драмы на пять актовъ и систему трехъ единствъ, онъ въ остальномъ и не думалъ итти по слъдамъ древнихъ, но наполнялъ свои пьесы національнымъ содержаніемъ и національными типами. Онъ былъ основателемъ того рода пьесъ, который извъстенъ подъ именемъ пьесъ "плаща и шпаги" (такъ назывались драмы, дъйствующія лица которыхъ принадлежали къ высшимъ сословіямъ). Въ произведеніяхъ Нахарро драматическая техника сдёлала шагъ впередъ: пьесы его построены правильнъе, интрига ихъ сложнъе, характеры очерчены лучше.

Въ то время какъ классически образованные Энсина и Нахарро имъли въ виду придворную и интеллигентную публику, севильскій ремесленникъ Лопе де Руэда восхищалъ своими фарсами и интермедіями простой народъ. Начавъ свою дѣятельность въ Севильѣ, онъ странствоваль потомъ съ своей труппой по другимъ городамъ Испаніи, собирая вездѣ обильную жатву восторговъ и денегъ. Репертуаръ Лопе де Рузды состоялъ, главнымъ образомъ, изъ его собственныхъ произведеній, которыя распадались на 3 класса: 1) комедіи, 2) пасторали и 3) діалоги въ прозъ (Pasos). Во всъхъ этихъ небольшихъ пьескахъ авторъ обнаруживаетъ большую наблюдательность, веселость, искусство вести діалогъ и смѣшить до упаду свою невзыскательную публику. Сценическая постановка его пьесъ отличалась необыкновенною простотой: онъ игралъ на сценъ, наскоро сколоченной изъ досокъ, занавъсью служило одъяло, а всъ его бутафорскія принадлежности, по свидътельству Сервантеса, не разъ при-

сутствовавшаго при его представленіяхъ, могли помѣститься въ одномъ мѣшкѣ и состояли изъ четырехъ пастушескихъ куртокъ, четырехъ бородъ и четырехъ париковъ. Успѣхъ пьесъ Лопе де Рузды зависѣлъ, главнымъ образомъ, отъ роли шута (Gracioso), въ шуткахъ котораго мы находимъ такое же привлекательное соединение простодушія и лукавства, какъ у клоуновъ Шекспира.

Въ 1586 г. мы встръчаемъ въ Мадридъ нъчто въ родъ постояннаго театра. Такъ какъ театральная дирекція находилась въ Испаніи съ давнихъ поръ въ рукахъ духовенства, то правительство предоставляло актерамъ входить въ соглашение съ религіозными братствами, которыя отводили имъ мъста для представленій съ тъмъ, чтобы часть сбора поступала въ пользу братствъ. На отведенномъ имъ мъстъ актеры устраивали грубую сцену, покрывали ее навѣсомъ, при чемъ зрители сидѣли подъ открытымъ небомъ, рискуя получить солнечный ударъ или, въ случав дождя, быть промоченными до костей.

На этой импровизированной сценъ давались и достигали одно время большой популярности пьесы Серванте са. Серванте Здъсь не мъсто разсказывать поучительную біографію Сервантеса, его вѣчную борьбу съ бѣдностью, сократившую его жизнь, но не заставившую его разлюбить человъчество. Начавши свою карьеру простымъ солдатомъ, Сервантесъ участвовалъ въ войнѣ испанцевъ съ турками, лишился лёвой руки, быль взять въ плёнь алжирскими пиратами, пять лёть томился въ неволё, пока родные, наконецъ, не выкупили его. Первые драматические опыты Сервантеса относятся къ тому времени, когда онъ изъ плёна возвратился на родину. Самымъ раннимъ изъ нихъ была пьеса "Алжирскіе нравы", гдъ изображаются страданія плённыхъ испанцевъ въ Алжиръ. За нею слёдуетъ "Нуманція". Сюжеть пьесы, такъ сродный героической натуръ Сервантеса, — осада римлянами старинной испанской крепости Нуманціи, которая после четырнадцати-

Пьесы

лётней геройской защиты была вынуждена къ сдачё голодомъ. Сюжетъ этотъ представлялъ большія трудности для драматурга, ибо героемъ пьесы являлся цёлый городъ. Сервантесъ удачно справился съ этими трудностями. Геройскій духъ гражданъ, муки голодающихъ дётей, отчаяніе матерей и, наконецъ, коллективное самоубійство защитниковъ города — все это производитъ потрясающее впечатлёніе. Пьеса имёла громадный успёхъ и этимъ успёхомъ она была обязана, помимо своихъ драматическихъ достоинствъ, геройски-патріотическому духу, ее одушевляющему. Прославленіе Нуманціи было вмёстё съ тёмъ прославленіемъ Испаніи, и ради этого послёдняго публика охотно простила автору отсутствіе стройнаго плана и введеніе аллегорическихъ фигуръ: Славы, Войны, рёки Дуро и т. п.

Подъ конецъ своей жизни Сервантесъ снова обратился къ театру, но это было въ то время, какъ Лопе де Вега безраздъльно владълъ мадридской сценой, ежегодно наполняя ее все новыми и новыми произведеніями. Сервантесу ничего не оставалось больше, какъитти по слъдамъ Лопе де Веги. Онъ написалъ 8 пьесъ, но несмотря на славу, которой пользовалось въ Испаніи имя автора "Донъ-Кихота", ни одинъ театръ не дерзнулъ ихъ поставить. Впрочемъ, онѣ и не отличаются особыми драматическими достоинствами. Гораздо выше въ драматическомъ отношении интермедіи (Entremeses) Сервантеса. Такъ какъ онъ въ сущности не что иное, какъ драматизированные анекдоты, то въ нихъ мы встрёчаемъ ту же наблюдательность и тотъ же оригинальный юморъ, которыми мы восхищаемся въ "Довъ-Кихотъ" и въ новеллахъ Сервантеса. Въ этихъ веселыхъ картинахъ, писанныхъ легкими штрихами, геній Сервантеса находился въ своей сферъ и не имълъ соперниковъ. Островскій такъ увлекся ими, что подъ старость нарочно выучился по-испански и перевелъ ихъ на русскій языкъ. Къ концу XVI в. на испанской сценъ встръчаются

Самые разнообразные виды драмъ: и мистеріи, которыя Ставятся въ дни большихъ праздниковъ, и комедіи "плаща и шпаги", ведущія свое происхожденіе отъ Торреса Нахарро, и ложноклассическія трагедіи, выросшія на почвъ изученія трагедій Сенеки, и попытки исторической трагедія ("Нуманція" Сервантеса), и народные фарсы въ родъ интермедій Лопе де Руэды, и, наконецъ, пьесы изъ обыденной жизни, въ которыхъ дъйствуютъ представители различныхъ классовъ испанскаго общества. Все это разнообразіе пьесъ можетъ быть подведено подъ двъ категоріи: къ первой относятся пьесы, правильно построенныя, но лишенныя драматическаго движенія, ко второй — пьесы, богатыя и содержаніемъ, и драматическимъ движеніемъ, но лишенныя единства и внутренняго центра. Словомъ, все было готово къ появленію художника, который долженъ былъ придать художественную организацію этимъ хаотическимъ элементамъ драмы, создать изъ нихъ гармоническое цвлое.

Такимъхудожникомъбылъ ЛопедеВега (1562-1635). ЛопедеВ

Историкъ испанской литературы Тикноръ дѣлитъ его пьесы на четыре класса:

1) Комедіи плаща и шпаги, гдё дёйствують лица высшаго общества, носившія плащи и шпаги. Основной мотивъ ихъ — любовь и ухаживаніе за дамами. Интрига ихъ огличается запутанностью, при чемъ нерёдко въ параллель съ главной интригой, гдё дёйствуютъ господа, развивается другая, побочная, служащая пародіей первой, гдё играютъ въ любовь лакеи и горничныя. Эти пьесы самыя національныя и потому самыя любимыя въ Испаніи, и Лопе написалъ ихъ очень много. Лучшія изъ нихъ: "Ночь св. Іоанна въ Мадридъ", "Собака на сънъ", "Мадридская сталъ" и др.

2) Подъ именемъ *иероическихъ* или историческихъ драмъ Јопе де Веги разумъется группа пьесъ, въ которыхъ дъйствуютъ короли и знатныя лица и въ основъ которыхъ лежатъ историческія событія. Лучшія изъ нихь: "Звпьзда Севильи", "Овечій источникз", "Наказаніе — не мщеніе" и т. д.

3) Третій классъ составляють драмы изъ обыденной жизни, т.-е. изъ жизни среднихъ и низшихъ классовъ общества. Таковы: "Невольница своего возлюбленнаго", "Дъвица Теодора", "Земледълецъ въ своемъ углу" и т. д. Терминомъ "пьесы изъ обыденной жизни" опредъляется только общій ихъ характеръ; въ одной и той же пьесъ могутъ быть действующими лицами представители различныхъ сословій. Такъ, напр., въ пьесъ "Перибаньесз" въ числъ дъйствующихъ лицъ находятся крестьяне, аристократы и самъ король. Особенно интересна въ этомъ отношении драма "Лучший алькальоз король". Герои и героини ея принадлежать къ крестьянской средъ; лицомъ, причиняющимъ имъ зло и обиду, является крупный феодальный владёлець, а въ качествё мстителя за обиду и возстановителя правды выступаеть самъ король, играющій роль алькальда или судьи. Характерной чертой этого рода пьесъ Лопе является отношеніе къ простому народу. Нужно сильно любить и уважать народъ, чтобы изображать его представителей въ такомъ симпатическомъ свътъ. Но этого мало: слъдуетъ помнить, что драма Лопе върно отражаетъ въ себъ испанскую жизнь, что сословіе земледѣльцевъ (labradores) представляло собою особый почтенный классъ общества, котораго не И знала остальная Европа. Ихъ можно сравнить не съ крестьянами, а развъ съ польской шляхтой, которая жила на хлъбахъ у магната, исполняла довольно низменныя должности, но помнила свое дворянское происхождение и тотчасъ схватывалась за саблю, какъ только была затронута ея честь и человъческое достоинство. Подобно шляхтъ и испанскіе земледѣльцы признавали авторитетъ своего феодальнаго синьора, цёловали его руки, но стоило ему позволить себъ насиліе, нарушить ихъ человъческія

Права, какъ они возставали противъ него съ оружіемъ Въ рукахъ.

4) Самый обширный классъ драмъ, написанныхъ Лопе, — это драмы духовныя (Autos). Царствование такихъ королей-фанатиковъ, какъ Филиппъ II, было особенно благопріятно для этого рода произведеній, ибо въ послёдніе годы своей жизни король, находившійся въ рукахъ іезуитовъ, совершенно запретилъ свътскія пьесы. Хотя это запрещеніе длилось не болёе двухъ лётъ, но въ продолжение этого короткаго промежутка времени Лопе успълъ написать не мало духовныхъ драмъ. Духовныя драмы Лопе дёлятся на двё категорія: а) духовныя драмы въ собственномъ смысдъ этого слова, т.-е. пьесы, содержаніе которыхъ заимствовано изъ св. Писанія, и b) духовныя драмы изъ жизни святыхъ. Въ какомъ тонъ писались пьесы перваго рода, можно видёть изъ мистеріи "Рождество Христово", гдъ въ числъ дъйствующих илиз, кромъ Адама и Евы, играющихъ роли короля и королевы, находятся аллегорическія фигуры "Грація" и "Невинность", изъ которыхъ послёдняя представляетъ собою комическій элементь пьесы, приближающій духовную драму къ типу пьесъ, извёстныхъ подъ именемъ піесъ "плаща и шпаги". Въ пьесахъ изъ жизни святыхъ Лопе могъ еще съ большей свободой отступать отъ житія или легенды, чтобы сдёлать свою пьесу более занимательной. Отличительная черта этого рода произведеній — религіозность, неръдко граничащая съ кощунствомъ. Въ одной пьесв Лопе изображаеть св. Франциска Ассизскаго воромъ, который воруетъ у своего отца деньги, чтобы на нихъ реставрировать церковь св. Даміана; въ другой -пьесъ Діего Алькальскій выводится на сцену какъ предводитель войскъ, совершающихъ страшныя жестокости • та Канарскихъ островахъ, что не мѣшаетъ ему, вернув--шпись домой, предаваться подвигамъ благочестія и быть - причисленнымъ къ лику святыхъ. Если прибавить къ этому

присутствіе комическаго элемента и постоянныя вставки изъ народныхъ романсовъ, то можно прійти къ убѣжденію, что цѣлью Лопе было не столько назиданіе, сколько желаніе заставить публику позабыть, что она смотритъ духовную драму.

Хотя Лопе де Вегу называютъ творцомъ испанской драмы, но на самомъ дёлё онъ былъ только ея преобразователемъ. Воспользовавшись наличными элементами драмы, онъ создалъ изъ нихъ художественное цёлое, которое можетъ показаться чёмъ-то совершенно новымъ.

Ключъ къ процессу его творчества даетъ намъ его "Искусство писать пьесы" (1609), гдъ онъ трактатъ изложилъ тв правила, которыми онъ руководился въ теченіе всей своей драматической карьеры. Основное правило Лопе — это приноравливаться ко вкусу публики. Лопе очень хорошо понималь, что испанская драма не удовлетворяетъ требованіямъ теоріи Аристотеля, но онъ также зналъ, что публика будеть смотръть только тв пьесы, которыя ей нравятся. Въ виду всего этого Лопе поставилъ своей цълью найти межлу Аристотелемъ и испанской драмой пункты примиренія. "Не стъсняйтесь, — совътовалъ онъ драматургамъ, — смъшивать трагическое съ комическимъ, ибо такое разнообразіе нравится публикъ; старайтесь вмъстъ съ тъмъ, чтобы въ вашихъ пьесахъ было единство, чтобы фабула ихъ не была обременена эпизодами, отвлекающими зрителя отъ главнаго сюжета, чтобы части пьесы были такъ тъсно связаны другъ съ другомъ, чтобы, уничтоживъ одну часть, вы этимъ самымъ разрушили бы цёлое". На соблюденіи единства времени Лопе не настаиваетъ. "Разъ, говорилъ онъ, — мы отступили отъ Аристотеля, допустивъ смъщение комическаго съ трагическимъ, то можемъ отступить и въ этомъ отношеніи". Далѣе, Лопе совѣтуетъ драматургамъ писать пьесы не въ пяти, а только въ трехъ актахъ, и вести дъйствіе такъ, чтобы зрители до послъдней сцены не могли предугадать развязки, ибо въ противномъ случав они могутъ уйти изъ театра до окончанія цьесы.

Правила эти любопытны въ особенности потому, что они нашли себъ примъненіе не только въ произведеніяхъ самого Лопе, но и во всей послёдующей испанской драмъ. Высказаннымъ тамъ взглядамъ Лопе оставался въренъ на всемъ протяжения своей необыкновенно плодовитой драматической двятельности. Въ противоположность драмъ Шекспира, которая ищетъ своего единства въ центральномъ характеръ или центральной страсти. драма Лопе подчиняеть изображение характера и изображеніе страсти фабуль; цвльность сюжета и вытекающее отсюда требованіе, чтобы части фабулы были теснейшимъ образомъ связаны другъ съ другомъ, -- вотъ альфа и омега драматической теоріи Лопе. Изъ этого не слёдуеть, чтобы Іопе не придаваль значенія драматическимь характерамь, какъ факторамъ драматическаго дъйствія; изъ этого слъдуеть только, что въ сценической техникв онъ ставилъ. приближаясь въ этомъ случав къ Аристотелю, характеры не на первое мъсто, а на второе. Сообразно такому взгляду и драматическій діалогь служить у Лопе не столько для уясненія характеровъ, сколько для усложненія и запутыванія дъйствія. Имъя въ виду не драматическую теорію, но интересъ публики, Лопе ведеть дъйствіе такъ, что зрители до послёдней сцены не могуть угадать развязки. Повинуясь тому же требованію, Лопе нисколько не заботился объ исторической върности или правдоподобности сюжета, готовъ былъ даже потакать народнымъ предразсудкамъ, лишь бы имъть публику на своей сторонь.

. Несмотря на эти недостатки, драма Лопе обладаетъ Эмногими первоклассными достоинствами: стройностью композиціи, обиліемъ дъйствія, эффектными сценами и попоженіями и мастерски обрисованными характерами.

Стороженко.

14

Лопе умѣетъ раскрыть самыя сокровенныя складки души человъка, проникнуть въ самую глубину его сердца, обнаружить его сокровенныя симпатіи и антипатіи, и притомъ такимъ образомъ, что всъ эти отдъльныя черты сливаются въ одинъ цёльный индивидуальный образъ. Особенно великъ Лопе въ создании женскихъ характеровъ. "Никто, — говоритъ историкъ испанской драмы Шакъ, — не изображалъ съ такою задушевностью и глубокой правдой всю силу чувствъ, энергіи и неодолимую стойкость характера, на которую способна любящая женщина. Только онъ одинъ могъ оріентироваться въ лабиринтъ женскаго сердца и прослъдить тъ пути, по которымъ проходитъ любовь отъ робкаго движенія чувства до самой сильной страсти". Кромъ этихъ общихъ достоинствъ, ставящихъ драму Лопе на ряду съ величайшими созданіями драматическаго генія всёхъ вёковъ и народовъ, въ драмахъ Лопе есть много оригинальныхъ красотъ, принадлежащихъ ему одному. Во главъ ихъ нужно поставить любовь Лопе къ народу и умъніе изображать народъ, какъ коллективную личность, которая иногда играетъ роль героя драмы, напр. въ драмъ "Овечій источникъ". Любящему взгляду Лопе боле, чемъ взгляду какого бы то ни было поэта, была раскрыта народная душа. Лопе не упускаетъ ни малъйшаго повода ввести въ свою драму простыхъ людей и нарисовать картину изъ ихъ быта; оттого его драмы изобилуютъ картинами народныхъ праздниковъ, игръ, полевыхъ работъ и сопровождающихъ ихъ народныхъ пъсенъ и т. д. Вторая оригинальная черта Лопе — это введеніе побочной комической интриги, которая съ шутомъ воглавъ (Gracioso) идетъ параллельно съ главной, пародируя ее. Хотя комическая интрига встръчается и у болже раннихъ драматурговъ, напр. у Торреса Нахарро, но только у Лопе шуть представляеть собою не комическую маску, но настоящее живое лицо. Громадный успёхъ драмъ Лопе

:

Объясняется еще, помимо драматическихъ достоинствъ. и предестью его стиха. Чтобы нравиться высшему классу, онъ вставляетъ въ свои драмы сонеты въ итальянскомъ духъ; чтобы снискать симпатіи народа, онъ употребляетъ народные размъры и вводитъ въ свои пьесы народные романсы. Но въ особенности испанцы любили Лопе потому, что ни одинъ испанский драматургъ, за исключеніемъ развѣ Кальдерона, не понялъ такъ хорошо духъ испанскаго народа, какъ онъ. Въ его драмахъ отражается арко вся испанская жизнь со всёми ея идеалами, симпатіями и антипатіями. То, что въ нашихъ глазахъ кажется недостаткомъ — именно преобладаніе національнаго элемента надъ универсальнымъ, общечеловъческимъ, въ глазахъ испанца считалось главнымъ достоинствомъ аьесъ Лопе и обусловливало собою ихъ поразительный успъхъ на испанской сценъ. Испанскій религіозный фанатизмъ, испанское обоготвореніе королевской власти, которой приносились въ жертву всв родственныя и человъческія чувства, даже самая честь, наконець, испанскій взглядъ на семейную честь и ея удовлетвореніе --- всв эти мотивы кажутся намъ слишкомъ условными, слишкомъ мъстными, и, благодаря присутетвію этихъ мотивовъ въ драмахъ Лопе, онъ, несмотря на свои художественныя достоинства, никогда не достигнуть того общечеловъческаго значенія, котораго достигли, напримъръ, драмы Шекспира.

Кальдеронъ (1600—1681) былъ младшимъ современ- Кальдеронъ. чикомъ Лопе де Веги; онъ былъ юношей, когда послъдній -былъ въ зенитъ своей славы. Историческое положеніе его было иное. Въ то время какъ Лопе засталъ испанскую драму почти въ хаотическомъ состояніи и долженъ былъ создать изъ ея пестрыхъ элементовъ художественное цълое, Каль-Деронъ засталъ главныя формы драмы уже разработанными теніемъ своего предшественника, и ему ничего не оставалось болѣе, какъ придать уже существовавшимъ формамъ

14\*

болѣе художественную отдѣлку и наполнить ихъ болѣе глубокимъ содержаніемъ. Драматическія произведенія Кальдерона, за исключеніемъ его Autos sacramentales, можно раздѣлить на четыре класса: драмы релийозныя, траиедіи, драмы философскаю или символическаю содержанія и комедіи.

Лучшими изъ религіозныхъ драмъ Кальдерона считаются двь: "Поклонение Кресту" и "Чудодъйственный магз" (El Magico Prodigioso). Въ первой изъ нихъ проводится мысль, что въра въ силу св. Креста достаточна. для спасенія человёка, какое бы злодёйство онъ ни совершиль. Сюжеть своей другой знаменитой драмы Кальдеронъ заимствовалъ изъ легенды о св. Кипріанъ, въ основъ которой лежитъ древнее восточное сказаніе о договоръ человъка съ дьяволомъ. На этомъ основания многие критики называютъ героя пьесы испанскимъ Фаустомъ и даже пытаются его сравнивать съ Фаустомъ Гете. На самомъ дълъ сравнение это интересно не по сходству, а развъ по противоположности. Испанскій Фаусть томится жаждой любви, а не жаждой постигнуть тайны природы; глубокорелигіозный, онъ, въ противоположность Фаусту-скептику. стремится создать свое собственное представление о божествѣ, что является уже шагомъ къ христіанству.

Въ основъ трагедій Кальдерона лежатъ три чувства, одушевлявшія всякаго испанца его эпохи: честь, любовь и ревность, при чемъ верховнымъ чувствомъ является первая. Ни у одного народа чувство чести не достигало такого громаднаго развитія и такой экзальтаціи и не требовало себъ такихъ ужасныхъ жертвъ, какъ въ Испаніи. Поэтому честь играетъ въ испанской драмъ почти такую же роль, какъ судьба въ древней трагедіи. Подобно античному фатуму, она самовластно распоряжается судьбою людей и заставляетъ ихъ въ угоду своимъ условнымъ правиламъ подавлять въ себъ человъческія чувства и совершать ужасныя преступленія. Въ драмъ Кальдерона "Врача своей чести" Донъ Гутьере, заподозрѣвъ жену въ Измѣнѣ, велить врачу открыть ей жилу и заставляеть ее астечь кровью. Этоть возмутительный самосудь одобряется королемъ подъ условіемъ, чтобы Донъ Гутьере женился на своей прежней невъстъ Леоноръ, что онъ и объщаеть. у не остывшаго еще трупа жены. Въ другой пьесъ Кальдерона "За тайное оскорбление — тайное мщение" ревнивый мужъ убиваетъ свою жену, зажигаетъ свой домъ и объявляетъ королю, что во время пожара жена его задохлась отъ дыма. Король отлично понимаетъ, въ чемъ дѣло, но вполнѣ одобряетъ такой способъ мщеза оскорбленную честь. Въ пьесъ "Живописецз нія собственнаю позора" мужъ убиваетъ измѣнившую ему жену и ся любовника, и родные ихъ не только одобряютъ это двойное убійство, но и выражають готовность защищать убійцу.

Философскихъ или символическихъ драмъ у Кальдерона весьма немного, но одна изъ нихъ, "Жизнь есть сонз", всемірную извѣстность. Что пріобрѣла наша 36Mчая жизнь не больше, какъ краткая мечта или сонъ въ сравнени съ реальностью въчной жизни, -- объ этомъ чеоднократно твердили какъ языческіе, такъ и христіанскіе моралисты, но только Кальдеронъ сумѣлъ воплотить эту мысль въ драму, богатую поэтическими достоинствами. Содержание слъдующее. У короля польскаго Василия родился сынъ Сигизмундъ. Король велитъ лучшимъ мудрецамъ того времени составить гороскопъ новорожденному. Гороскопъ составленъ, но онъ приводить въ ужасъ короля. Предсказание гласить, что сынъ его, по соверпеннольтіи, сдълается чудовищемъ жестокости и деспотизма, бичомъ страны и народа. Тогда королю приходить Въ голову слёдующая мысль: онъ распускаеть слухъ смерти сына, а между тёмъ отправляетъ его въ уединенную башню въ лёсу и тамъ держитъ его въ полномъ евѣдѣніи людей и всего окружающаго, а главное, своего

царскаго происхожденія. Такимъ образомъ царевичъ достигаетъ 17-лътняго возраста. Чувствуя приближеніе смерти, старый король хочеть испытать справедливость предсказанія астрологовъ. Сигизмунду для этой цъли дають сонное питье и соннаго перевозять его изъ уединеннаго жилья во дворецъ. При его пробуждении ему объявляютъ, что онъ — наслъдникъ престола. Малопо-малу начинають сбываться предсказанія: принцъ обнаруживаетъ припадки ярости, деспотизма и жестокости. Отчаяніе короля не знаетъ предѣловъ. Онъ ръшается опять прибъгнуть къ тому же средству. Опять Сигизмунду дають сонное питье и усыпленнаго такимъ образомъ переносятъ въ тюрьму. Проснувшись, Сигизмундъ считаетъ, что все происшедшее съ нимъ былосномъ, и онъ начинаетъ горько задумываться надъ смысломъ всего этого. Къ нему приходять инсургенты, недовольные правленіемъ его отца, и предлагаютъ ему стать во главѣ ихъ партіи; онъ не сразу соглашается: все это ему кажется игрой его собственнаго воображенія. — Хотя пьеса лишена всякаго драматическаго движенія, но глубина ея идей, поэзіи, великолёпные монологи Сигизмунда, въ которыхъ онъ описываетъ свое душевное состояніе, наконець, фантастическій колорить дъйствія — все это произвело глубокое впечатлъніе на. нёмецкихъ романтиковъ, которые считали ее, если не самой драматической, то самой глубокомысленной пьесой Кальдерона.

Едва ли не самый обширный отдёлъ произведеній Кальдерона составляють комедіи "плаща и шпаги". Самыя выдающіяся изъ нихъ: "Домз сз двумя выходами" и "Дама-волшебница". Вся интрига первой пьесы основана на томъ, что домъ, гдё происходитъ дъйствіе, выходитъ на двё улицы и имъетъ съ каждой стороны особый входъ; а во второй — все основано на томъ, что въ комнатѣ молодого человъка есть потайная дверь, о существовани которой онъ не подозръваетъ и изъ которой появляется для своихъ цълей дама, желающая его заинтересовать. Нужно удивляться искусству автора, сумъвшаго на такихъ простыхъ мотивахъ построить сложное и запутанное дъйствіе и провести всю эту путаницу къ желанному концу.

Какъ драматургъ, Кальдеронъ держался тъхъ же взглядовъ на свою задачу, какъ и его предшественникъ. Для него, какъ и для Лопе де Веги, основнымъ принципомъ творчества было желаніе нравиться публикв. Для этой цёли онъ готовъ былъ нарушить законы вёроятности, перемъщать въка и событія, пренебречь совътами Аристотеля и предписаніями Поэтики Горація. Воспользовавшись всёмъ, что было сдёлано его предшественниками въ области драматической композиціи, Кальдеронъ довелъ до совершенства форму драмы, но оставилъ неприкосновенной ея сущность. Уступая Лопе въ трагической силъ, энергіи стиля и обрисовкъ характеровъ, Кальдеронъ превосходить его въ сложности плана, обиліи идей и тонкой разработкъ деталей. По искусству завязывать интригу, держать въ постоянномъ возбуждении любопытство зрителя и поражать его эффектными сценами и неожиданной развязкой онъ не имѣетъ соперниковъ. Хотя драмы Лопе де Веги и Кальдерона одинаково національны, но несомнённо, что Кальдеронъ больше принималь въ соображение не вкусы публики вообще, но вкусы придворнаго кружка и высшаго общества. Этимъ, главнымъ образомъ, объясняется однообразная утонченность его дикціи. Въ противоположность Шекспиру, который прежде всего старается заинтересовать зрителя характеромъ своего героя, а потомъ уже его судьбою, Кальдеронъ, въ большинствѣ случаевъ, повидимому, мало интересуется подобнымъ психологическимъ анализомъ. У него найдется не много характеровъ, у которыхъ, какъ у Шекспира, общее и типическое

гармонически сливается съ индивидуальнымъ. Всъ его характеры можно свести къ нъсколькимъ типамъ: ревниваго мужа, страдалицы-жены, нёжнаго любовника, щекотливаго къ семейной чести брата, мужа, наперсника; всё они действують въ извёстныхъ положеніяхъ совершенно одинаково и даже говорять одинаково блестящимъ и поэтическимъ языкомъ. Кальдеронъ постоянно стремится і перенести зрителя въ другой, болье роскошный и поэтическій, міръ, гдъ все озарено осльпительнымъ блескомъ поэзіи, гдъ самыя страсти гораздо грандіознье, чёмъ въ дъйствительности. Несмотря на преувеличенія и анахронизмы, основныя черты испанскаго народнаго характера ярко отражаются въ пьесахъ Кальдерона, который жилъ и чувствовалъ въ полнъйшемъ созвучіи со своимъ народомъ. Эта сильная національная окраска препятствуеть пьесамъ Кальдерона, какъ и пьесамъ его предшественника, занять такое же универсальное положеніе на европейской сцень, какое занимають, напримъръ, драмы Шекспира.

# Пособія для изученія испанской литературы въ эпоху Возрожденія.

Для общаго обозръмія: Кирпичниковъ. Испанія и Португалія въ эпоху Возрожденія ("Всеобщая исторія литературы" подъ редакціей Корша и Кирпичникова, т. III). — Тикноръ. Исторія испанской литературы. Пер. подъ редакціей Н. И. Стороженка. Т. II. М. 1886.

По отдпланныма вопросама: Цомакіонь. Сервантесь ("Жнянь замѣчательныхь людей", изд. Павленкова).— Шепелевичь. Жиянь Сервантеса и его произведенія. Т. І.— ІІ. Харьковь и С.-Пб. 1901.— 1903.—Оньже. Драматическое творчество Кальдерона ("Историколитературные этюды", І. С.-Пб. 1904).— Ковалевскій (М.). Народь въ драмахъ Лопе де Веги ("Въ память С. А. Юрьева". Сборникъ. М. 1891). — Петровъ. Очерки бытового театра Лопе де Веги. С.-Пб. 1901.—Стороженко (Н.). Философія Донъ-Кихота ("Изъ области литературы". М. 1902).

Переводы: (Мендоза). Лазарильо де Тормесъ. С.-Пб. 1897. Сервантесь: "Интермедіи" Сервантеса переведены А. Н. Островскимъ ("Драматическіе переводы"); нѣкоторыя изъего "новеллъ" — А. Кирпичниковымъ ("Русскій Вѣстникъ" 1872 г., № 8), Шепелевичемъ ("Вѣстникъ Ино-

странной Литературы", августь 1900 г. и "Подъ знаменемъ науки". М. 1902) и др. Лучшій переводъ "Донъ-Кихота" принадлежить г-жѣ М. Ватсонъ. С.-Пб. 1907 г. 2 тома. Изъ прежнихъ переводовъ пользуется извѣстностью переводъ Каредина въ 2 томахъ. Лопе де Вега: Ю рьевъ. Испанскій театръ цвѣтущаго періода XVI и XVII вв. Ч. І. Лопе де Вега. "Наказаніе не мпеніе". "Фуенте Овехуна". М. 1877. — "Звѣзда Севильи". Пер. Юрьева. М. 1887. — "Собака садовника". Пер. Пятницкаго ("Отеч. Зап." 1851). Кальдеронз: "За тайное оскорбленіе тайное мщеніе". Пер. Юрьева. ("Бесѣды въ Обществѣ Любит. Росс. Словесности", кн. III). — "Дама-волшебница" ("Артисть" 1891 г.). — Сочиненія Кальдерона. Пер. К. Бальмонта. В. І. "Чистилище св. Патрика". М. 1899. В.ІІ. Философскія игероическія драмы.М. 1902. — "Жизнь есть сонъ". Пер. К. Петрова. С.-Пб. 1897. — Кальдеронъ ("Библіотека европейскихъ классиковъ", изд. Чуйко, С.-Пб. 1884).

# Отдѣяъ третій: Литература новаго времени. І. Французская литература XVII в.

#### 1. Ложноклассическая трагедія.

Какъ и въ другихъ странахъ, такъ и во Франціи эпоха Плеяда. Возрожденія дала драм' новые образцы, облекла драматическія произведенія въ новыя и болье совершенныя въ художественномъ отношения формы. Въ половинъ XVI в. появилась во Франціи цёлая школа гуманистовъ-поэтовъ, извъстная подъ именемъ Плеяды. Школа эта ставила своей главной задачей усвоить французской поэзіи поэтическія формы, выработанныя классической древностью. Во главѣ ея стояли: Пьеръ де Ронсаръ, перепробовавшій себя во всёхъ поэтическихъ формахъ, завёщанныхъ древностью --- одъ, посланія, сатиръ и эпической поэмѣ, и Іоахимъ дю Беллэ, теоретикъ школы, который въ своей "Защить и прославлении франиузскаго языка" отзывается съ презрѣніемъ о старинномъ французскомъ театръ и призываетъ своихъ товарищей водворить во Франціи трагедія и комедіи въ античномъ смыслѣ. На этоть призывь отклакнулся послёдователь Ронсара, юный Жодель, написавшій трагедію "Плюнная Клеопатра", воторая была разыграва члевами Плеяды въ присутствія короля и двора (1552 г.), при чемъ роль Клеопатры нгралъ самъ авторъ. Громадный успѣхъ "Клеопатры" въ высшихъ сферахъ показываеть, что она вполнѣ удовле- воряла вкусамъ образованнаго общества во Франціи. Написанная въ строго-античномъ духъ съ хоромъ, въстникомъ и соблюденіемъ трехъ единствъ (мъста, времени из дъйствія), "Клеопатра" Жоделя положила начало той севдоклассической формъ трагедіи, которая впослъдствіи достигла своего апогея подъ перомъ Корнеля, Расина в Вольтера.

Въ первой половинъ XVII в. на драматическомъ готоизонтъ появилось новое яркое свътило Пьеръ Корте е ль (1606-1684), произведенія котораго устанавливають типь французскихъ ложноклассическихъ трагедій. Корнелю пришлось начать свою литературную дёятельпость въ эпоху Ришельё, когда основанная имъ и проникнутая античными традиціями академія была законодательницей вкуса и критики. Она строго слъдила за тъмъ, чтобы драма имъла античный характеръ — съ хорами и въстниками, чтобы въ ней соблюдались пресловутыя три единства. Начавъ свое поприще съ комедій, Корнель въ 1637 г. поставилъ на сцену своего "Сида". И по своему сюжету, и по его обработкъ пьеса Корнеля имъла мало общаго съ современными ей трагедіями и была осуждена Академіей, какъ литературная ересь. Но хотя академическій педантизмъ и осудилъ "Сида", публика его приняда съ восторгомъ. Тъмъ не менъе приговоръ Академіи подвиствоваль на Корнеля подавляющимь образомь, и онъ три года провелъ въ мукахъ сомнѣнія насчетъ будущаго направленія своей діятельности; наконецъ, когда въ 1640 г. появилась его трагедія "Горацій", всъ увидъли, что онъ добровольно отказался отъ своей художественной самостоятельности, чтобы итти по дорогъ, указанной Аристотелемъ и Академіей. Всъ послъдующія его трагедія написаны въ ложноклассическомъ стиль; сюжеты ихъ, за исключеніемъ "Поліевкта", по большей части заимствованы изъ классической исторіи или легенды ("Цинна", "Помпей", "Эдипз" и др.); если же

Корнель.

иногда онъ обрабатываетъ сюжетъ романтическій (напр. "Донз Санчо Араюнскій"), то дѣлаетъ это въ духѣ классическомъ. Подъ конецъ своей литературной дѣятельности Корнель сдѣлался даже теоретикомъ ложноклассической драмы и написалъ нѣсколько разсужденій, въ которыхъ высказалъ свой взглядъ на задачу трагедіи и на Піитику Аристотеля. Главная цѣль этихъ разсужденій — оправдать тотъ родъ трагедій, въ которыхъ онъ прославился, т.-е. трагедію героическую съ ея превышающими дѣйствительность героями и тремя единствами.

Лессингъ въ своей "Гамбургской драматургіи", разобравъ подробно "Родогюну" Корнеля, произносить суровый приговоръ надъ всей его драматической двятельностью. Приговоръ этотъ въ настоящее время не раздѣляется вполнъ даже нъмецкою критикою, которая сумъла стать по отношенію къ Корнелю на историческую точку зрвнія и указала на существенныя заслуги, оказанныя Корнелемъ французской драмъ. Отличительная черта трагическаго стиля Корнеля — его героизмъ. Всв его герои одушевлены либо героическими идеями, либо свойственными герою страстями. Корнель любилъ героизмъ даже въ преступлении. Чуждый всего изнъженнаго, онъ изгналъ изъ своихъ драмъ любовь, какъ главный мотивъ дъйствія, потому что считаль эту страсть несвойственной героической натуръ и до нъкоторой степени даже унижающей ее. Корнель прекрасно понималь, что жизненный нервъ всякаго драматическаго дъйствія заключается во внутреннемъ конфликтъ, и во всвхъ твхъ случаяхъ, когда ему приходилось изображать эти конфликты, онъ обнаруживаеть замъчательный драматическій таланть. Важнъйшимъ недостаткомъ трагедій Корнеля является его неумънье создать живыя лица, въ которыхъ типическое сливалось бы съ индивидуальнымъ, какъ это происходитъ, напр., у Шекспира. Герои Корнеля — это олицетворенія различныхъ идей или страстей, и потому, по большей

части, они не производять иллюзіи. Что касается формы Корнелевой трагедія, то ея бездушная правильность и Обдность ея перипетій были результатомъ господства ложноклассической теоріи драмы съ ея неизбёжными единствами, а ея риторическій характеръ объясняется вліяніемъ трагедій, приписываемыхъ Сенекъ, на которыхъ воспитались всё драматурги, современные Корнелю, да и самъ Корнель. Построенная по античному образцу, франщузская трагедія не изображала исторію потрясеннаго страстью человъческаго духа, какъ шекспировскія драмы, но драматизировала только одинз момента, кризисъ, бывшій результатомъ этого потрясенія. Отсюда — требованіе сосредоточенности и строгаго соблюденія единствадъйствія.

Чтобы понять вполнё ложноклассическую трагедію и ложноклассическую поэзію вообще, нужно ее изучать въ связи съ "Піитикой" (L'art poétique) Буало, служившей долгое время критеріемъ, которымъ опредѣлялись достоинства поэтическаго произведенія во Франціи. "Піитика", вышедшая въ свътъ въ 1674 г., имъла громадное вліяніе также и въ Англіи, Германіи и даже у насъ, въ Россіи. Она основана, главнымъ образомъ, на "De arte poëtica" Горація и написана въ подражание ему стихами. Хотя стихотворная форма была несовствить удобна для систематическаго изложенія поэтическихъ теорій, но благодаря ей Буало долженъ былъ быть необыкновенно точенъ въ своихъ опредъленіяхъ поэтическихъ родовъ и формъ, и его опредвленія, облеченныя въ звучные стихи, легче удерживались въ памяти. Выборъ такого авторитета, какъ Горацій, объясняется его изяществомъ, здравымъ смысломъ, чувствомъ мёры — качествами, которыя наиболёе подходили къ уравновъшенной, разсудочной и изящной натуръ самого Буало. Надъ составленіемъ своей "Піитики", состоящей изъ четырехъ пъсенъ, Буало трудился около пяти лётъ, такъ что на каждую пёсню приходилось болёе года размышленія, труда и отдёлки. Первая часть заклюБуалс

чаетъ въ себѣ введеніе, въ которомъ Буало излагаетъ общіе принципы поэтическаго творчества и перечисляеть недостатки стиля: низменный тонъ, напыщенность и грубый комизмъ. По его мнёнію, форма и стиль — главное въ поэзіи, ибо самая благородная и возвышенная мысль не можетъ произвести впечатлёнія, если оскорбленъ слухъ. Пъсня заключается наставленіемъ поэтамъ работать долгои прилежно надъ своимъ стилемъ, чтобы сдёлать его похожимъ на чистый ручей, струящійся посреди покрытаго цвътами луга. Во второй части Буало переходитъ къ разсмотрёнію отдёльныхъ поэтическихъ видовъ и излагаеть теорію идилліи, элегіи, оды, сатиры. Третья пёснь посвящена трагедія, эпопев и комедія. Излагая теорію трагедіи, Буало сильно настаиваеть на соблюденіи трехъ единствъ. Въ ученіи о цёли трагедіи онъ слёдуеть Аристотелю и, несколько видоизмёняя его основное положеніе, требуетъ, чтобы трагедія возбуждала страхъ или состраданіе. Аристотелю онъ обязанъ также правиломъ, въ силу котораго герой трагедіи не долженъ быть безупреченъ, долженъ имъть какую-нибудь слабость, которая и ведетъ его къ гибели. Не мало онъ въ этой пъснъ обязанъ и Горацію. У него онъ заимствоваль предписаніе избъгать на сценѣ чего-нибудь невѣроятнаго, изображать героя сообразно его традиціонному характеру и придавать каждой страсти свойственный ей языкъ. Послъ краткаго очерка исторіи комедіи Буало излагаеть ся теорію, при чемъ ставитъ для комическаго писателя главнымъ правиломъ тщательное изучение и правдивое изображение человъческой природы. Заимствуя у Горація извъстную характеристику возрастовъ, онъ требуетъ, чтобы писатель въ своихъ характеристикахъ сообразовался съ возрастомъ героя, чтобы онъ, напр., не заставлялъ юношу брюзжать, какъ старика. Заповъдуя драматургу изученіе дъйствительности, Буало ограничиваетъ сферу изученія только дворомъ и городомъ (Etudiez la cour et connoissez la ville),

которые одни могуть дать образцы хорошаго тона. Въ четвертой и послёдней пёснё Буало говорить о высокомъ и просвётительномъ значеніи поэзіи и о томъ, что поэть долженъ имёть въ виду идеальныя цёли — славу, удивленіе и восторгъ современниковъ, а не матеріальныя выгоды, самая мысль о которыхъ унижаетъ искусство.

Разсматриваемая въ цёломъ, "Піитика" Буало имветъ весьма важное значеніе, какъ самое полное и точное выраженіе ложноклассической теоріи. Впрочемъ, въ числё идей Буало есть не мало такихъ, которыя до сихъ поръ не утратили своей свёжести. Таково, напр., его замѣчаніе, что ясности слога нельзя достигнуть безъ ясности мысли, что истинный источникъ поэзіи — потрясенное чувствомъ сердце, что писатель только тогда можетъ насъ растрогать, когда растроганъ самъ. Произведеніе Буало заключается восторженнымъ гимномъ Людовику XIV одобреніе котораго сообщило его произведенію особое значеніе.

### 2. Писатели первой половины XVII в.

Оть Буало, любимца Людовика XIV, естественно перейти къ литературѣ эпохи великаго короля, которая обнимаетъ собою всю вторую половину XVII в. и переходитъ даже въ XVIII в.; но предварительно надо бросить взглядъ на первую половину XVII в., которая заключаетъ въ себѣ сѣмена того, что расцвѣло пышнымъ цвѣтомъ въ эпоху Людовика XIV.

Знаменитъйшимъ поэтомъ первой половины XVII в. былъ Малербъ. Буало видитъ главную заслугу Малерба въ томъ, что онъ первый изъ французскихъ поэтовъ далъ въ своихъ стихотвореніяхъ почувствовать прелесть и музыкальность ритма. И это совершенно справедливо. Малербъ не принадлежалъ къ тъмъ поэтическимъ натурамъ, которыя любятъ уноситься на крыльяхъ вдохновенія, забывая все окружающее, но онъ обладалъ поэтическимъ чув-

Малербъ.

ствомъ и мастерски владёлъ стихомъ, хотя послёдній не такъ-то дегко давался ему. Хотя онъ писалъ по заказу, воспѣвая вначалѣ Генриха IV, а потомъ Ришельё, но онъ довель французский стихъ до того совершенства, до какого никто до него не доходилъ. Но этого мало: будучи строгимъ пуристомъ по отношенію къ языку, онъ изгналъ изъ него много словъ и оборотовъ, введенныхъ поэтами Плеяды, но противныхъ духу французскаго языка. Говорятъ, что на смертномъ одръ онъ поправилъ грамматическую ощибку причащавшаго его священника, и когда послёдній замётиль, что теперь не время заниматься такими пустяками, Малербъ отвѣтилъ, что онъ до самой смерти желаеть отстаивать чистоту французскаго языка. Но, несмотря на это смѣшное увлеченіе, не должно закрывать глаза на истинное значение Малерба. Онъ много способствоваль выработкв французскаго языка не только поэтическаго, но и прозаическаго. У современныхъ ему поэтовъ мы тщетно будемъ искать такой точности, силы и такой художественной простоты; ни одного неловкаго эпитета, ни одного напыщеннаго выраженія, ни одной форсированной метафоры. Немудрено поэтому, что поэтическій стиль Малерба сдёлался образцомъ для всёхъ послёдующихъ поэтовъ.

Романъ.

Параллельно съ обновленіемъ лирической поэзіи начинается обновленіе и въ сферѣ повѣствовательной литературы. На смѣну устарѣвшему рыцарскому роману является нѣсколько новыхъ формъ: романъ пастушескій, романъ героическій, романъ психологическій, романъ сатирическій и романъ реальный. Пастушескій романъ во Франціи возникъ подъ вліяніемъ итальянскихъ ("Аркадія" Саннаццаро) и испанскихъ ("Діана" Монтемайора) образцовъ. Лучшей представительницей пастушескаго романа во Франціи была "Астрея" Онорѐ д'Юрфѐ; имя героя этого романа Селадонъ сдѣлалось нарицательнымъ именемъ галантнаго кавалера. Важная роль, которая пре-

доставлена женщинъ въ романъ д'Юрое, заставляетъ уже предчувствовать царство салоновъ, которое настанетъ скоро. Знаменитъйшимъ изъ этихъ салоновъ былъ салонъ маркизы де-Рамбулье. Вокругъ прекрасной хозяйки собирался въ первой половинъ XVII в. изящный свътскій и литературный кружокъ, дававшій тонъ всему высшему обществу Парижа и оказавшій значительное вліяніе и на литературу, такъ какъ въ числѣ посѣтителей его были Малербъ, Бальзакъ, Вуатюръ и др. Разговаривали обо всемъ: затрогивались поочередно новости политическія, общественныя и литературныя; кто-нибудь изъ мужчинъ приносилъ сонетъ или мадригалъ, который подвергался разбору присутствующихъ; возраженія высказывались такимъ любезнымъ тономъ, что самый самолюбивый авторъ не могъ обидъться. Вообще тонъ, господствовавшій въ салонъ Рамбулье, былъ самый изящный и галантный. Дамы не иначе называли другь друга, какъ "ma chère", откуда произошло прозвище "les précieuses", не имъвшее вначалъ комическаго смысла. Несомнънно, что литература обязана салону М-me де-Рамбулье очищеніемъ языка отъ пошлыхъ выраженій и облагороженіемъ вкуса; но также несомнённо и то, что стремленіе въ изяществу ръчи мало-по-малу превратилось въ манерность и кокетничанье изысканными выраженіями, которое было осмѣяно Мольеромъ въ его комедія "Смѣшныя жеманницы" (Les Précieuses ridicules).

На почвъ искусственнаго салоннаго тона, который господствовалъ въ отелъ г-жи Рамбулье, возникли романы М-lle де Скюдери, которая въ молодости была постоянной посътительницей отеля, а подъ старость открыла свой Собственный салонъ. Знаменитъйшими изъ ея романовъ были "Великий Кирз" (Le Grand Cyrus) и "Клелія" (Clélie Ou histoire romaine), каждый въ десяти томахъ. Хотя по Заглавію эти романы похожи на историческіе, но въ нихъ такъ же мало историческаго, какъ въ пастушескомъ ро-

Стороженко.

Скюдери.

15

манъ д'Юрое. Подъ древнеперсидскими и римскими именами писательница выводитъ своихъ современниковъ, которые говорятъ изящнымъ и искусственнымъ языкомъ отеля Рамбулье. Романы эти были въ большой модъ; даже Парижская академія назначила ихъ автору первую премію за красноръчіе. Такъ продолжалось дъло до тъхъ поръ, пока Буало не нанесъ имъ смертельнаго удара въ одной изъ своихъ сатиръ, причисливъ ихъ къ разряду тъхъ ложныхъ произведеній, которыми могутъ восхищаться только провинціалы.

Лафайетъ.

Попытку придать салонному роману психологическую основу мы замъчаемъ въ произведеніяхъ г-жи де-Лафайетъ. Предпринятая ею реформа состоить въ томъ, что она значительно сократила элементь авантюры въ пользу элемента психологическаго; кораблекрушенія, похищенія, поединки отходять у нея на задній планъ и занимають гораздо меньше мъста, чъмъ анализъ страстей и характеровъ. Фабулу ея лучшаго романа "La Princesse de Clèves" можно разсказать въ нъсколькихъ словахъ. Героиня романа, молодая и прекрасная женщина, выходить замужь безъ любви. Она случайно встръчается съ герцогомъ Немуромъ и влюбляется въ него. Долгое время она боялась сознаться самой себъ во всемогущемъ чувствъ, охватившемъ ся сердце. Она борется съ собой, чувствуетъ жгучіе укоры совъсти и, чтобы не встръчаться съ Немуромъ, уъзжаетъ въ деревню. Она признается мужу въ своей любви къ герцогу. Ложная въсть о свиданіи жены съ герцогомъ такъ поражаетъ Mr. de Clèves, что онъ заболѣваетъ горячкою и умираетъ. Героиня еще больше страдаетъ, обвиняетъ себя въ смерти мужа, отказывается отъ счастья съ Немуромъ и хоронитъ себя навсегда въ монастыръ. Высшее общество, выведенное въ романахъ г-жи де-Лафайетъ, является въ самомъ привлекательномъ свътъ, и если въ этомъ она, воспитанная въ салонъ г-жи Рамбулье, нъсколько отсту-

пила отъ жизненной правды, то за ней во всякомъ случав остается заслуга постановки романа на почву психодогическую.

Говоря объ эволюціи французскаго романа, нельзя Снарронь. пройти молчаніемъ "Комическій романз" (Roman comique) Скаррона, который является такимъ же новаторомъ въ области романа, какъ и г-жа де-Лафайетъ. Въ первой половинѣ XVII в. французская литература была наполнена сентиментальными героическими и пастушескими романами, герои которыхъ утонченно и манерно выра. жали свои чувства. Вь этихъ салонныхъ герояхъ нътъ ни типичности, ни жизненной правды, а отъ ихъ ръчей вветь чемъ-то деланнымъ и искусственнымъ. И вдругъ среди этой толпы нарядныхъ пастушковъ и селадоновъ появляются настоящія живыя лица съ рёзко очерченными характерами, отъ которыхъ такъ и вѣетъ жизнью и прав\_ дой. Таково было впечатлёніе, произведенное на публику вышедшею въ 1651 г. первою частью романа Скаррона. Современныя свидътельства говорятъ, что публика тотчасъ же повернулась спиной къ сентиментальнымъ и пастушескимъ романамъ и принялась за чтеніе романа Скаррона, который имълъ громадный успъхъ. Героевъ -своего романа авторъ взялъ не изъ высшаго общества. которое разучилось говорить естественнымъ языкомъ, за изъ подонковъ общества, изъ среды провинціальныхъ -актеровъ. Въ "Комическомъ романъ" разсказывается исторія одной странствующей труппы актеровь, которая разъвзжала по Франціи въ своемъ громадномъ, наполненномъ разными театральными принадлежностями, фургонъ. На верху фургона возсъдаетъ красавица-актриса, а рядомъ идетъ актеръ, одътый въ фантастическій костюмъ, съ ружьемъ на плечъ и длинной шпагой. Въ романъ выведено нёсколько типовъ актеровъ и актрисъ, которые очерчены мастерски. Громадный успѣхъ романа Скаррона показываетъ, что на ряду съ романомъ пастушескимъ

15\*

и героическимъ, рисующимъ идеальныя стороны жизни, нарождался новый родъ романа, проникнутый реализмомъ и жизненной правдой.

Романъ Скаррона, изобилующій типами и сценами, выхваченными изъ жизни, служить естественнымъ переходомъ къ реально-бытовому роману. Главными представителями реальнаго романа во Франціи въ XVII в. были Сорель и Фюретьеръ. Сорель оставилъ два романа: "Комическая Исторія Франсіона" (Histoire comique de Francion) и "Сумасшедшій пастухз" (Le Berger extravagant). Первый романъ Сореля построенъ по образцу плутовскихъ новеллъ (novela picaresca). испанскихъ Содержаніе романа составляеть автобіографія героя, молодого человъка хорошей фамиліи, но страшнаго шелопая, который попадаеть въ Парижъ и знакомится съ разнаго рода людьми: разными развратниками, шарлатанами, адвокатами, судьями, педантами, распутными женщинами; онъ пробуеть жить литературнымъ трудомъ, голодаетъ, неръдко попадаетъ изъ моднаго салона въ грязную таверну и обратно, потомъ странствуетъ по провинціи, испытываетъ самыя разнообразныя приключенія, покане женится наконецъ на итальянской маркизв. Литературное значеніе "Франсіона" состоить вътомъ, что это былъ первый по времени реальный романъ во Франціи, представлявший первую, хотя нёсколько карикатурную картину оранцузскаго общества въ половинъ XVII в. Объ успъхъ романа можно судить по тому, что онъ выдержалъ доконца въка около 60 изданій. Успъху его не мало способствовало то обстоятельство, что публика подъ псевдонимами узнавала личности тогдашнихъ литературныхъ знаменитостей: Бальзака, Буаробера и др. Другой романъ Сореля "Сумасшедшій пастухъ" — явное подражаніе "Донъ-Кихоту". "Я не могу долве выносить, --- говорить авторъ въ предисловіи, - существованія глупыхъ людей, воображающихъ, будто ихъ романы даютъ имъ право-

Сорель.

причислять себя къ числу людей, одаренныхъ изящнымъ вкусомъ (beaux esprits)". Такими глупцами авторъ считаеть не только сочинителей пастушескихъ романовъ, но также всёхъ тёхъ, кто покидаетъ реальную почву и витаетъ въ фантастическихъ сферахъ. "Я желалъ бы, -говоритъ авторъ, -- чтобы моя книга была могилой подобнаго рода нельпостей". Судя по этому, можно предполагать, что романъ Сореля будетъ чисто литературной сатирой; но это несправедливо, ибо авторъ на ряду съ литературными нелёпостями касается многихъ соціальныхъ уродствъ, осмбиваетъ пороки и чудачества своихъ современниковъ. Романъ Сореля построенъ по плану романа Сервантеса. Подобно тому какъ Донъ-Кихотъ, начитавшись рыцарскихъ романовъ и вообразивши себя странствующимъ рыцаремъ, отправляется на свои курьезные подвиги, такъ герой романа Сореля, нъкто Луи, сынъ почтеннаго торговца шелковыми матеріями, подъ вліяніемъ чтенія "Астреи", воображаетъ себя пастушкомъ, покидаеть отцовскій домь, одввается вь платье пастуха, окрещиваетъ себя Лизисомъ и пасетъ стадо на берегахъ Сены, въ окрестностяхъ Сенъ-Клу.

Второй представитель реально-бытового романа во Форетьер Франціи, Фюретьеръ, въ своихъ произведеніяхъ сознательно преслёдовалъ реально-сатирическія цёли. Чтобы достигнуть этихъ цёлей, нужно, по мнёнію Фюретьера, выраженному въ предисловіи къ его "Буржуазному роману" (Le Roman bourgeois), писать такъ, чтобы читатель въ лицахъ романа тотчасъ узнавалъ людей, которыхъ онъ видитъ каждый день. Изъ первыхъ словъ автора видно, что онъ не захочетъ идги по избитымъ дорогамъ, а постарается быть оригинальнымъ. Вмёсто ухищреній, обыкновенно употребляемыхъ романистами, наполняющими свой разсказъ невёроятными приключеніями героевъ, авторъ имёетъ въ виду разсказать нёсколько любовныхъ исторій, происходившихъ между

лицами, которыхъ нельзя даже назвать героями или героинями. "Мои герои, — говорить авторъ въ началъ романа, — не пойдуть во главъ армій, завоевывающихъ государства; это люди средняго класса, мирно идущіе по обыкновенному пути. Одни изъ нихъ будутъ препрасны, другіе безобразны; одни — умны, другіе — глупы, и эти послёдніе, повидимому, составляють большинство, но это не значитъ, однако, чтобы люди самаго высшаго полета не могли узнать себя въ нихъ". Таковы герои-"Буржуазнаго романа". Романъ Фюретьера отражаетъ въ себъ важный фактъ культурной жизни Франціи -- возвышеніе буржуазіи. Умиротвореніе страны Ришельё, пагубное для аристократовъ, потому что превратило ихъ изъ вождей партій въ простыхъ дворянъ, было очень выгодно для буржуазіи. Покровительствуемая государственной властью, относившейся подозрительно къ недавно бунтовавшей знати, буржуазія втирается всюду и въ магистратуру, и въ администрацію, и въ литературу. Сенъ-Симонъ приходитъ въ негодованіе, что министерскіе портоели, бывшіе въ прежнее время привилегіей высшаго сословія, попали въ руки людей буржуазнаго происхожденія. Въ этой борьбъ двухъ классовъ литература XVII в. стояла на сторонѣ знати, какъ класса болѣе образованнаго и любившаго литературу. Свои антибуржуазныя тенденціи Фюретьеръ высказываетъ во многихъ мъстахъ романа. Разсматриваемый съ художественной точки зрѣнія, романъ Фюретьера представляетъ рядъ жанровыхъ картинокъ, написанныхъ съ большой силой и съ большимъ количествомъ деталей. Нигдъ буржуазная жизнь XVII в. не была описана съ такой обстоятельностью. Къ достоинствамъ романа слъдуетъ отнести мастерское сліяніе точнаго, детальнаго разсказа и самой тонкой и злой сатиры. Характеры очерчены въ общемъ ярко и правдиво, хотя краски положены слишкомъ густо и неръдко портретъ переходитъ въ карикатуру.

Знаменитъйшимъ писателемъ первой половины XVII в. былъ Блезъ Паскаль (1623—1662 гг.). Кромъ сочиненій чисто научнаго содержанія онъ оставиль два сочиненія: "Письма къ провинијалу" (Les provinciales) и "Мысли о penuiu" (Pensées sur la réligion), которыя доставили ему громадную извъстность. Первое написано въ эпоху ожесточенной полемики језуитовъ съ послъдователями секты янсенистовъ, жившихъ въ Поръ-Рояльскомъ монастыръ. Іезуиты торжествовали: имъ удалось добиться осужденія янсенистовъ конгрегаціей, назначенной папою Иннокентіемъ Х. Оставалось еще Сорбоннѣ произнести свое слово, и тогда самый Поръ-Рояль былъ бы, въроятно, немедленно закрыть. Паскаль, сочувствовавшій янсенистамъ и находившійся въ дружественныхъ отношеніяхъ съ главою ихъ, Арно, ръшился выступить на ихъ защиту. Окинувъ взглядомъ поле битвы, Паскаль сразу поняль, что янсенисты, навърное, проиграють дело, если будуть вращаться въ сферѣ теологическихъ тонкостей, непонятныхъ большинству публики; вслъдствіе этого онъ перенесъ вопросъ на болѣе широкую и понятную почву нравственныхъ принциповъ и отдалъ процессъ между янсенистами и језуитами на судъ общественной совъсти. Онъ мастерски разоблачилъ казуистику іезуитовъ, онъ предаль позору ихъ гибкую и безчестную мораль, всегда готовую оправдать всё средства для достиженія цёли. Борьбу янсенистовъ съ іезуитами онъ изобразилъ какъ борьбу истины съ насиліемъ, свободы съ деспотизмомъ, нравственныхъ принциповъ съ безсердечнымъ и безпринципнымъ эгоизмомъ. Въ заключение Паскаль обращается съ краснорфчивымъ воззваніемъ къ парижскому парламенту и умоляетъ его защитить религіозную свободу во Франціи. Впечатлёніе, произведенное "Письмами" Паскаля на общество, было потрясающее. Все, что было лучшаго и благороднаго въ его средъ, обратило свое сочувствіе къ гонимымъ янсенистамъ, и съ этихъ поръ

Паскаль.

имя іезуитовъ становится синонимомъ лицемърія, нетерпимости и лжи. Іезуиты пробовали было вступить въ полемику со страшнымъ противникомъ, но ихъ "Апологія казуистовъ" (Apologie des casuistes) не имъла успъха, и, что всего хуже, само духовенство исходатайствовало у папы ея запрещеніе.

По смерти Паскаля, въ Поръ-Роялъ въ его комнатъ нашли нъсколько связокъ различныхъ отрывковъ религіозно-правственнаго содержанія, извъстныхъ подъ именемъ его "Мыслей". Послъ блестящаго успъха своихъ "Писемъ" Паскаль въ Поръ-Рояльскомъ уединеніи предался молитвѣ и религіознымъ размышленіямъ и мало-по-малу сдълался настоящимъ аскетомъ. Одна мысль всецъло наполняла его душу — что будетъ съ нимъ послъ смерти? Въра отвъчала ему на этотъ вопросъ, но только ему лично; онъ зналь, что на свётё есть много скептиковъ и невърующихъ, ему хотълось открыть глаза невидящимъ, убъдить сомнъвающихся, пристыдить гордыхъ своимъ разумомъ. Съ этой цёлью онъ и задумалъ сочиненіе о религіи, отрывки котораго дошли до насъ въ его "Мысляхъ". Прежде всего Паскаль удивляется равнодушію человъка передъ страшною загадкой его существованія, къ разръшенію которой, повидимому, должны быть направлены всв его силы. Ибо, въ самомъ двлв, что такое человъкъ, какъ не соединение самыхъ неразръшимыхъ противоръчій? Это въ одно и то же время и самое великое, и самое ничтожное изъ существъ; онъ постигаетъ своимъ разумомъ глубочайшія тайны природы, и достаточно порыва вътра, чтобы потушить навсегда свъточъ его жизни. Все, что ни задумываетъ человъкъ, показываетъ въ одно и то же время и силу его мысли, и слабость ея, потому что на каждомъ шагу умъ его наталкивается на непреодолимыя преграды. Незначительный срокъ времени отмъренъ для его жизни, и этоть краткій промежутокь онь не умветь употребить

съ пользою и заняться единымъ на потребу. Вслёдствіе этого онъ всёми силами старается забыться, забавляетъ себя игрой, охотой, политикой и такимъ образомъ убиваеть свое время, пока оно въ свою очередь не убьеть его. Такъ проходить вся жизнь человъка. А между тёмъ въ человёкё не перестають жить инстинкты великаго и божественнаго. Человъкъ несчастенъ и слабъ, человѣкъ вѣчно страдаетъ, но онъ знаетъ, что онъ страдаетъ, и въ этомъ его величіе; какъ онъ ни слабъ, но онъ управляеть вселенной, лишенной этого сознанія; онъ умираеть, но онъ знаеть, что за гробомъ онъ найдетъ разръшеніе той загадки, которая не давала ему покоя въ жизни. Итакъ, величіе и ничтожество вотъ два главные пункта, до которыхъ, по мнѣнію Паскаля, достигаетъ ежечасно натура человъка. Какъ же объяснить это противоръчіе? Какъ примирить такое величіе съ такимъ ничтожествомъ? Прежде, чъмъ дать свое объяснение, Паскаль приводить объяснение Загадки человъческаго существованія, предложенное стоижами и скептиками. Указавъ на ихъ односторонность, Паскаль утверждаеть, что только одно христіанство можетъ разъяснить это противоръчіе, ибо христіанство учить, что до гръхопаденія человъкъ находился въ со-Стояніи невинности и совершенства, слёды котораго **Сохранились** до сихъ поръ въ стремленіи человъка къ тадеалу. По гръхопадени умъ человъка помутился, воля Сдѣлалась настолько слабой, что она не можетъ стремиться къ совершенству безъ участія божественной -благодати. Вотъ почему столько противоръчій заключено въ природѣ человѣка. Вотъ почему онъ великъ и ничтоэкенъ въ одно и то же время. Такимъ образомъ, хри-«тіанство является единственной гипотезой, способной разрёшить загадку человёческаго существованія, и въ Этомъ доказательство его истинности, какъ религіи. Кромъ доказательства истинности христіанства "Мысли"

Паскаля заключаютъ въ себѣ массу глубочайшихъ наблюденій надъ жизнью и людьми, и притомъ выраженныхъ такимъ слогомъ, что легко удерживаются въ памяти. Стараясь опредѣлить сущность человѣческой природы, Паскаль долженъ былъ невольно сдѣлаться моралистомъ, и высказанныя имъ мысли о человѣкѣ вообще составляютъ едва ли не половину всѣхъ его "Pensées" \*).

Подобно тому, какъ въ древней трагедіи одинъ говоритъ за весь хоръ, выражая общія всёмъ хоревтамъ чувства, такъ и въ исторіи изрёдка появляются люди, носящіе на себё бремя общей скорби и въ силу этого получающіе право говорить за все человёчество. Къ числу такихъ избранниковъ нужно отнести и Паскаля. Его "Мысли" будутъ безсмертны, пока загадка человёческаго существованія не будетъ разрёшена, пока каждый изъ насъ не перестанетъ видёть въ его словахъ болёе сильное выраженіе того, что смутно бродитъ въ нашей собственной душё.

## 3. Писатели эпохи Людовика XIV.

Вторая половина XVII в. обыкновенно называется эпохой Людовика XIV, самостоятельное правленіе котораго началось съ 1661 г. и продолжалось болёе полувёка (до 1715 г.). Эпоху эту, прославленную именами Мольера, Лафонтена, Буало, Расина и др., принято называть

<sup>\*)</sup> Вотъ нёсколько такихъ мыслей, поражающихъ своей глубиной и силой выраженія: Люди часто смёшиваютъ сное воображеніе со своимъ сердцемъ и считаютъ себя обращенными съ той минуты, какъ только начинаютъ думать объ обращения. — Сердце имёетъ свои разумныя основанія, которыя неизвёстны разуму. — Люди, создающіе антитезы, насилуя вначеніе словъ, уподобляются тёмъ, которые дёлаютъ въ своемъ домё фальшивыя окна для симметріи. — Лучшія книги, безспорно, тё, читатели которыхъ думаютъ, что они сами могли сочинить ихъ и т. д.

золотымъ въкомъ французской литературы и приписывать самое процвътание ся тому высшему покровительству, которое оказываль ей Людовикь XIV. Репутація Іюдовика XIV, какъ мецената, способствовавшаго развитію литературныхъ талантовъ во Франціи, была создана прежде всего писателями, которые были у него на жалованьв и прославляли его изъ личныхъ выгодъ. Затъмъ Вольтеръ въ своемъ "Въкъ Людовика XIV", ослъ- 🖌 пленный блескомъ двора и литературы, перечисливъ всёхъ писателей, художниковъ и ученыхъ, которые доживали свой въкъ при Людовикъ XIV, процвътали при немъ и даже родились въ его царствованіе, провозглашаетъ эпоху великаго короля золотымъ въкомъ литературы и искусства. Если исключить изъ списка, составленнаго Вольтеромъ, такихъ писателей, какъ Паскаль, который издалъ свои "Письма къ провинціалу" въ 1656-57 г., т.-е. за 5 лётъ до начала самостоятельнаго правленія Людовика XIV, или Корнель, который, хотя и умеръ при Людовикъ XIV, но написалъ свои лучшія произведенія раньше, чёмъ король вступилъ на престолъ, то собственно къ эпохъ Людовика XIV относятся Буало, Боссюэть, Лафонтенъ, Лабрюэръ, г-жа де-Севинье, Мольеръ и Расинъ. Произведенія всёхъ этихъ писателей (за исключеніемъ, впрочемъ, Мольера) дъйствительно носять на себъ отпечатокъ твхъ идей и воззрвній, которыми была пропитана атмосфера блестящаго двора Людовика XIV.

Обозрѣніе литературы эпохи Людовика XIV мы нач-Боссюэті немъ съ Боссюэта (1627—1704), отразившаго въ своихъ произведеніяхъ тотъ духъ дисциплины, ту аповеозу королевской власти, которая была до нѣкоторой степени обязательна для всѣхъ писателей этой эпохи, въ особенности же для тѣхъ, которые попали въ сферу притяженія королевскаго двора. Извѣстность Боссюэта была двоякаго рода: онъ славился, какъ духовный ораторъ, и былъ знаменитъ, какъ писатель. Въ 1662 г. онъ, будучи еще

молодымъ человъкомъ, проповъдовалъ въ придворной церкви въ Лувръ, и весь модный Парижъ стекался его слушать. Подобно всёмъ великимъ проповёдникамъ, Боссюэть не писаль своихь проповъдей; у него быль только планъ и подобранныя цитаты изъ Св. Писанія; во всемъ остальномъ онъ довърялся своему вдохновенію, которое никогда не обманывало его. Главное достоинство проповъдей Боссюрта – сила діалектики. Съ неподражаемымъ діалектическимъ искусствомъ онъ сопоставлялъ величіе Творца и ничтожество человъческаго разума. Съ послёднимъ онъ ведетъ настоящую борьбу, во многомъ напоминающую Паскаля; онъ ставитъ посылки, противъ которыхъ нельзя съ точки зрвнія разума возразить, и выводить изъ нихъ заключенія, отъ которыхъ нътъ силъ уклониться. Ръчь его мчалась стремительно, подобно бурному потоку; если на его пути находились цвѣты краснорѣчія, онъ скорѣе увлекалъ ихъ за собою, нежели старался украсить ими свою рёчь. Но при всемъ ораторскомъ талантъ, при всемъ совершенствъ формы, въ его проповъдяхъ есть нъчто жесткое, сухое. Онъ поражаетъ и ослёпляетъ, но не трогаетъ, не умиляетъ.

Въ 1679 г. Боссюэтъ, назначенный наставникомъ къ сыну Людовика XIV, написалъ свое знаменитое "Pascyжdenie о всемірной исторіи" (Discours sur l'Histoire universelle), которое должно было служить ему пособіемъ при преподаваніи дофину исторіи. Изъ введенія видно, что Боссюэтъ имѣлъ въ виду написать нѣчто въ родѣ философіи исторіи и что центральнымъ пунктомъ въ его изложеніи будетъ религія. Сообразно этому плану сочиненіе распадается на три части: первая часть есть не что иное, какъ повторительный конспектъ всеобщей исторіи отъ сотворенія міра до Карла Великаго. Вторая представляетъ исторію религіи народовъ, которые были органами божественнаго откровенія: еврейскаго и хрнстіанскихъ. Излагая исторію евреевъ, Боссюэть посто-

янно указываетъ на связь ея съ исторіей христіанства посредствомъ пророчествъ. Въ третьей части Боссюэтъ разсуждаеть о причинахъ возвышенія и разрушенія различныхъ государствъ, при чемъ приводитъ въ связь ихъ исторію съ исторіей народа израильскаго. Во всемъ сочинении господствуетъ теологическая точка зрънія, съ которой и освъщаются историческія событія. По мнънію Боссюэта, ассиріяне и вавилоняне служили орудіемъ гнъва Господня на евреевъ; персы были призваны Богомъ возстановить еврейское царство, Александръ Великій и его преемники — охранять его, римляне — защищать его отъ властолюбія сирійскихъ царей. Основная мысль Боссюэта состоить въ томъ, что исторія есть руководимое Промысломъ Божіимъ шествіе человѣчества къ христіанству, воплощаемому въ католической церкви. Гердеръ слишкомъ переоцъниваетъ Боссюэта, называя его отцомъ исторической науки. Это не върно: исторія есть изображеніе движенія всвхъ сферъ народной жизни, а не одной только религіозной сферы. Смотря на исторію, какъ на прогрессъ съ теологической точки зрънія, Боссюэть совершенно оставиль въ сторонѣ богатыя цивилизаціи Индіи и Аравіи и принесъ всё народы въ жертву еврейскому народу.

Ни одинъ изъ поэтовъ эпохи Людовика XIV не былъ такъ близокъ къ великому монарху, какъ Расинъ. Людовикъ XIV покровительствовалъ Мольеру, уважалъ Буало, но любилъ только Расина. Онъ ввелъ его въ свой интимный кружокъ и положительно скучалъ въ его отсутствіе. Расинъ былъ почти ровесникъ Людовику XIV: онъ родился въ 1639 г. Оставшись сиротой, онъ былъ взятъ на руки своей двоюродной бабушкой, которая воспитала его въ Поръ-Роялъ. Поръ-рояльскіе отшельники любили Расина и надъялись, что изъ него выйдетъ одинъ изъ столповъ янсенизма. Но вышло иначе. Поступивъ для окончанія образованія въ Collège d'Har-

Расинъ.

court въ Парижъ, Расинъ завелъ знакомство съ людьми веселаго нрава, въ родъ баснописца Лафонтена, которые соблазнили его театромъ. Узнавъ о томъ, что юный Расинъ посъщаетъ театръ и пишетъ сонеты въ чести театральныхъ богинь, поръ-рояльскіе отшельники написали ему строгое внушение и даже грозили анаеемой. Но эти внушенія не произвели никакого впечатлёнія на Расина, который въ 1664 г. вступилъ на путь драматическаго писателя и поставилъ на сценъ первую трагедію, " Өиваиду", имъвшую большой успъхъ. Слъдующая трагедія Расина, "Александръ Великій", имъла еще больше успъха. Драматическіе тріумоы Расина больно отозвались въ Поръ-Роялъ, гдъ его сочли окончательно погибшимъ. Последовали новыя увещанія, такія же безполезныя, какъ и предыдущія. Расинъ продолжалъ быть любимцемъ публики и даже сталъ отодвигать на задній планъ Корнеля. Когда Расинъ началъ писать свои трагедія, драматическая литература Франціи находилась подъ сильнымъ вліяніемъ генія Корнеля. Но строгій героическій стиль трагедій Корнеля пересталь уже удовлетворять публику, которая, воспитавъ свой вкусъ на произведеніяхъ Скюдери и Оноре д'Юрфе, требовала отъ героевъ не героическихъ, а салонныхъ добродътелей и болве утонченнаго выраженія любви, ея страданій и восторговъ. Въ этомъ духъ написалъ Расинъ свою "Андромаху" (1667), въ героинъ которой придворныя дамы не замедлили увидёть свой идеаль. Фаворитка Людовика XIV, маркиза де-Монтеспанъ, и ея сестры сдълались восторженными поклонницами Расина. Напротивъ того, поклонники Корнеля составили противъ Расина цёлую коалицію. Представление каждой новой пьесы обоихъ авторовъ было ареной схватки между враждующими сторонами. Долгое время перевъсъ былъ на сторонъ новой школы: "Андромаха", "Баязетъ", "Ифигенія" были рядомъ тріумфовъ Расина; когда же въ 1677 г. любимое дътище Расина, его

/. Федра", не устояла противъ хорошо организованной клики приверженцевъ Корнеля и торжественно провалилась, Расинъ впалъ въ такое уныніе, что хотвлъ совствиъ отказаться отъ театра. Онъ примирился съ поръ-рояльскими отшельниками и дошель до того, что хотвль оставить свътъ; но духовникъ ero, хорошо зная ero натуру, совътовалъ ему вмъсто удаленія въ монастырь женитьбу на благочестивой женщинъ. Расинъ послъдовалъ этому совъту и женился на женщинь очень благочестивой, но не любившей театра и едва личитавшей хоть одну изъ пьесъ, написанныхъ ея мужемъ. Вскоръ послъ женитьбы Расинъ былъ назначенъ кородевскимъ исторіографомъ, что не помѣшало ему, по порученію новой фаворитки короля, маркизы де-Ментенонъ, написать двъ трагедіи на библейскіе сюжеты: "Эсепрь" (1689) и "Аталію" (1671), которыя были разыграны воспитанницами Сенъ-Сирскаго института и имъли громадный успёхъ при дворё. Послёдними поэтическими произведеніями Расина были духовныя пёсни, написанныя для тэхэ же воспитанницъ. Сенъ-Симонъ разсказываетъ, что въ послъдние годы жизни Расинъ былъ весьма близкимъ человъкомъ къ Людовику XIV, который во время походовъ всегда бралъ его съ собою. Когда же, разсердившись за что-то на Расина, король пересталъ принимать его, то Эта немилость такъ подъйствовала на придворнаго поэта, что онъ заболѣлъ и вскорѣ умеръ (1699 г.).

Расину такъ-же, какъ и его великому предшествентрагическ нику Корнелю, не удалось схватить человъческую жизнь съ разныхъ сторонь. И тотъ, и другой изображали своихъ героевъ только съ одной стороны, со стороны того чувства, которое составляло павосъ ихъ жизни. У Корнеля такимъ павосомъ является идея героизма, политическаго или религіознаго, и лица, имъ созданныя, представляются воплощеніемъ либо политической, либо религіозной идеи; у Расина, наоборотъ, пружиною трагическаго дъйствія является любовь, и большинство созданныхъ имъ дицъ, преимуще-

١

ственно женщины, представляются воплощеніемъ идеи любви. Когда Расинъ вступилъ на поприще драматурга, суровый трагическій стиль Корнеля быль еще во всей силь, но уже замѣчались признаки наступленія новаго времени. Юный король мечталь о любви, и въ подражание ему весь дворъ игралъвъ любовь и писалъ мадригалы въ честь красавицъ. Придворному поэту слъдовало попасть въ этотъ тонъ, сдёлаться певцомъ любви; и такимъ певцомъ явился Расинъ въ своихъ лучшихъ трагедіяхъ. Подобно тому какъ всё придворныя дамы должны были быть влюблены въ короля, такъ и женщины въ трагедіяхъ Расина большевлюбляются, чёмъ мужчины, которые только выбирають. Въ угоду Людовику XIV Расинъ перевернулъ вверхъ дномъ обычныя человъческія отношенія, заставивъ женщинъ дълать первые шаги, а мужчинъ снисходительно выслушивать ихъ признанія. Но, извращая человъческія отношенія, Расинъ тьмъ не менье въ описаніи любви обнаружилъ замъчательную тонкость психологическаго авализа: любовные мотивы выступають въ его трагедіяхъ со всъмъ разнообразіемъ ихъ оттънковъ, которыхъ мы тщетно искали бы у Корнеля. Расинъ — это настоящій живописецъ любви, и созданные имъ женскіе типы: Федра, Вероника, Андромаха и др.. несмотря на всю условность стиля, дышатъ жизнью и страстью. Героическому долгу Корнеля Расинъ противопоставилъ другой долгъ, на который въ его время было больше спросу, чёмъ на героизмъ. Желая прежде всего нравиться кородю и двору, которые замёняли для него публику, Расинъ долженъ былъ наполнить свои трагедіи льстивыми намеками по адресу Людовика XIV. Когда Вероника описываеть въ великолъпныхъ стихахъ своего возлюбленнаго Тита, то всв придворные знали, что подъ Титомъ нужно разумъть короля. Этикеть, царствовавшій при дворъ Людовика XIV, былъ перенесенъ и въ трагедіи Расина. Дъйствующія лица его трагедій не могли забыться

,

на сценъ въ присутствии героя, какъ не могли забыться придворные въ присутствіи короля; даже въ самыхъ силь. ныхъ порывахъ страсти языкъ ихъ сдержанъ и изященъ, и они никогда не позволяють себть ни одного тривіальнаго выраженія. Изящество стиля и художественная отдвлка стиха — вотъ два достоинства, за которыя особенно цвнили Расина его современники. Въ его трагедіяхъ нвтъ энергическихъ характеровъ и ръзкихъ штриховъ; все искусственно, условно, но за то изящно, нѣжно, трогательно. Атмосфера трагедій Расина — это изнъживающая атмосфера страсти, въ которой онъ видѣлъ весь смыслъ человъческой жизни. Только подъ конецъ своей жизни, когда онъ не писалъ болве для театра, онъ расширилъ сферу своего созерцанія и нацисалъ "Аталію", та паеосомъ является не любовь, но религіозный энтузіазмъ. Подъ вліяніемъ, главнымъ образомъ, Расина уста-НОВИЛСЯ надолго тотъ искусственный, условный, но изящный стиль французской трагедіи — съ ея тремя единствами, придворнымъ тономъ діалоговъ, наперсниками и наперсницами, — благодаря которому она сдълалась такъ популярна въ Европъ.

Когда мы читаемъ басни Лафонтена (1621 — 1695), Лафонтенъ онь представляется намъ человъкомъ нъсколько скептическаго, независимаго ума, добрымъ учителемъ людей, смотрящить съ снисходительной, хотя и лукавой, улыбкой на людскія слабости и мимоходомъ дающимъ имъ уроки практической мудрости. На самомъ дълв это былъ чело-Выть, хотя и веселаго нрава, но крайне безпутный и лишенный твердыхъ нравственныхъ принциповъ. Въ моло-Дости онъ пробовалъ вступить въ духовное званіе, но Вскорѣ отказался оть этой мысли; пробовалъ служить, но Оказался плохимъ чиновникомъ; пробовалъ жениться, но Оказался плохимъ мужемъ и въ скоромъ времени разошелся съ женой. Разставшись съ женой, Лафонтенъ не Инвлъ больше своего дома и сдълался прихлебателемъ 16 Сторожению.

прежде всего у министра Людовика XIV, Фуке. Въ его салонъ онъ познакомился съ Буало, Мольеромъ и другими литературными знаменитостями своего времени-Когда Фуке впалъ въ немилость, Лафонтенъ не отвернулся отъ него и написалъ элегію, въ которой осмѣлилс= ходатайствовать передъ молодымъ королемъ за своег покровителя. Отъ Фуке Лафонтенъ перешелъ къ племян ницъ Мазарини, герцогинъ де-Бульонъ, и жилъ въ езя замкъ. По ея желанію онъ написалъ свои стихотворвые разсказы (Contes), въ которыхъ подражалъ Боккаччьо, и романъ "Любовь Психеи и Амура" (Les Amours de Psyché et de Cupidon). Отъ герцогини де-Бульонъ Лафонтенъ перешелъ къ г-жв де-ла-Сабліеръ, у которой прожиль 20 лёть. Покровительствуемый знатными дамами, Лафонтенъ имълъ полное право надъяться, что получить доступъ ко двору, что лучъ королевской благосклонности упадеть и на него. Но его надежды не сбылись. Несмотря на то, что Лафонтенъ безбожно льстилъ королю, называлъ его Аполлономъ и вторымъ соляцемъ и не постыдился воспёвать даже такія позорныя дёла Людовика XIV, какъ отмѣна Нантскаго эдикта, RODOIP былъ холоденъ къ нему и не допускалъ въ свой интимный кружокъ. Когда Академія выбрала Лафонтена въ число своихъ членовъ, Людовикъ XIV не утвердилъ выбора до тъхъ поръ, пока не былъ принятъ въ Академію его любимецъ Буало. Послъдніе годы своей жизни Лафонтенъ провелъ такъ, какъ трудно было ожидать отъ такого безпутнаго человъка. Онъ заболълъ и испугался смерти и будущей жизни, потому что адскія муки предстали передъ его разстроеннымъ воображеніемъ во всей ихъ реальности. Оправившись отъ болъзни, онъ началь перекладывать въ стихи церковныя пёсни, и эти переложенія были его послёдними произведеніями.

Самымъ оригинальнымъ произведеніемъ Лафонтева считаются его басни. Оригинальность ихъ состоить, впро-

чемъ, не въ сюжетъ, а въ исполнении. Заимствуя содержание своихъ басенъ у Федра и Эзопа, Лафонтенъ подвергаетъ его обработкв, въ которой является настоящимъ художникомъ. Тэнъ въ своемъ этюдѣ о Лафонтенѣ (La Fontaine et sesfables) прекрасно выяснияъ сущность поэтической манеры Лафонтена, въ сравнени съ манерой его классическихъ образцовъ. Тамъ, гдъ у Эзопа и Федра сухой разсказъ безъ характеровъ, тамъ у Лафонтена цёлая драматическая сцена съ превосходнымъ мотивированіемъ дъйствія, вытекающаго изъ мастерски очерченныхъ характеровъ. Что касается до морали басенъ Лафонтена, то она весьма пессимистическаго свойства. Изъ своего собственнаго жизненнаго опыта онъ вывелъ горькое заключение, что не право и нравственность, а сила и коварство царствують на земль, и это убъждение сквозить въ большей части его басенъ. Сильные міра сего: львы, тигры, орлы и т. д., только и думають о томъ, чтобы давить и эксплуатировать зайцевъ, овецъ, соловьевъ, которые какъ бы созданы для того, чтобы служить добычею сильныхъ. Тъ же изъ угнетаемыхъ, кто поумнъе, становятся льстецами, ублажаютъ сильныхъ и подъ ихъ защитою въ свою очередь совершаютъ всякія несправедливости. Таковъ былъ горькій выводъ тонкаго наблюдателя человъческой природы относительно блестящаго царствованія Людовика XIV.

Отъ баснописца Лафонтена естественный переходъ Лабризать. къ знаменитому моралисту и сатирику Лабрюэру (1645—1696), произведенія котораго, не многочисленныя по количеству, давно признаны классическими по своимъ внутреннимъ достоинствамъ и по стилю. Главвое произведение Лабрюэра носить название "Харак- и теры или нрасы нашего въка" (Les Caractères ou les mœurs de ce siècle). Изъ предисловія видно, что книга основана на реальныхъ наблюденіяхъ и что цвлью автора было содъйствовать исправленію современныхъ ему нра-16\*

вовъ. Сочинение распадается на нъсколько отдъловъ: "О произведеніяхъ человьческаго ума", "О личныхъ заслугахъ", "О женщинахъ", "О дарахъ фортуны", "О дворъ" и т. д. Каждый отдель представляеть рядъ мёткихъ замётокъ, не уступающихъ подчасъ посилъ, краткости и глубинъ "Мыслямъ" Паскаля. Самъ-Мольеръ позавидовалъ бы такому тонкому и уничтожающему опредвленію ханжи, которое встрвчается у Лабрюэра: "ханжой можегъ быть названъ тотъ, кто при королф-атеисть будеть атеистомъ". Въ особенности поражаетъ въ книгъ Лабрюэра то, что, проживъ почти всю жизнь при дворъ Конде, онъ не усвоилъ себъ презрительнаго отношенія къ народу, которымъ отличалась эта фамилія. Напротивъ того, въ "Характерахъ" есть мвста, въ которыхъ выражается глубокое сочувстве къ народу и его жалкой судьбъ. Голосъ Лабрюэра звучить рёзкимъ диссонансомъ въ хвалебномъ хоръ остальныхъ писателей Людовика XIV и показываеть въ немъ человъка благороднаго, гуманнаго и далеко опередившаго свое время.

Де-Севинье.

е. Г-жа де-Севинье (1626—1696), письма которой считаются до сихъ поръ классическими, происходила изъ аристократической фамиліи Рабютэнъ-Шанталь; образованіе она получила самое тщательное: Менажъ училъ ее языкамъ латинскому, итальянскому и испанскому, а Шаплэнъ давалъ ей уроки французской литературы и развивалъ ея вкусъ чтеніемъ классическихъ произведеній. Выйдя замужъ за маркиза де-Севинье, она вскори липилась мужа, убитаго на дуэли, и посвятила свою жизнь воспитанію своихъ дътей. Она поборола всъ искушенія, отвергла предложенія такихъ людей, какъ Тюреннъ и Фукѐ, и осталась вдовою. Когда ея дочь вышла замужъ за графа Гриньяна, который былъ губернаторомъ Прованса и увезъ жену съ собою на югъ, г-жа де-Севинье, чтобы усладить горечь разлуки, поставила себъ за пра-

Вило писать дочери каждый день; такимъ образомъ со-Ставилась колоссальная переписка, представляющая безцённый памятникъ оранцузской литературы.

Главную прелесть этой переписки, въ литературномъ -Отношении, составляетъ простота, изящество и милая непринужденность. Письма г-жи де-Севинье нисколько не походили на манерныя и выглаженныя письма Бальзака шли Вуатюра, которые больше думали о потомствъ, чъмъ < своихъ корреспондентахъ. Когда читаешь письма г-жи \_де-Севинье, то будто слушаешь непринужденную бол--товню умной свътской женщины, то блещущую умомъ наблюдательностью, то полную простоты, но всегда лискрепнюю и задушевную. Въ культурномъ отношени переписка г-жи де-Севинье ръшительно незамънима, по--току что въ ней отражается, какъ въ зеркалъ, все, что -Занимало высшее общество въ царствование Людовика XIV. -Событія дня, слухи и сплетни, придворныя празднества, интриги, литературныя новости, анекдоты о литературчныхъ знаменитостяхъ — все, что, по выраженію маркизы, Въ данную минуту находилось на концѣ ся пера, все вюдить и вплетается въ пеструю ткань остроумной бытовни, интересъ которой возвышается тёмъ, что Въ ней поминутно мелькають такія имена, какъ Людовить XIV, г-жа де-Лафайэть, Кольберъ, Тюреннъ, Паскаль и др. Впрочемъ, большинство писемъ маркизы совершенно интимнаго характера, но они интересны потому, что они насквозь проникнуты теплотою самаго безко-Рыстнаго изъ чувствъ — чувства матери. Чувство это вы-Ражается во всемъ: и вътрогательной заботливости маркизы О здоровьи дочери, и въ желаніи развить ся философскіе и интературные вкусы и симпатіи, и въ осторожности, Съ которой г-жа де-Севинье сообщаетъ дочери непріятныя извёстія. Откровенность между матерью и дочерью была полная, и такъ какъ онъ объ стояли на одинаковомъ уровнё развитія, то ихъ связывало кромѣ взаимной любви и взаимное понимание. Маркизъ нечего было сдерживаться, говорить обиняками: она всегда знала, что ее поймуть такъ, какъ слёдуетъ, и потому она, при случав, не колебалась употреблять смёлыя и даже рёзкія выраженія. Но не нужно скрывать истины: въ числѣ писемъ г-жи де-Севинье есть нёсколько, которыя не дёлаютъ чести ея сердцу и показывають, что даже такая разви---тая женщина не сумъла стать выше общественныхъ--предразсудковъ. Извъстно, что положение провинцій при 🚞 Людовикъ XIV было самое печальное. Безпрестанныя войны короля вызывали ежегодно новые налоги, а блестящія придворныя празднества разоряли дворянъ, кото---рые въ свою очередь разоряли народъ. У послёдняго было одно средство заявлять свое негодование — періоди чески возставать, прогонять сборщиковъ податей и грабить замки особенно притёснявшихъ народъ помёщиковъ\_\_\_\_ Эти періодическія возстанія подавлялись самымъ ужаснымъ образомъ. Одно изъ такихъ возстаній и описываетъ г-жа де-Севинье въ своихъ письмахъ. Послушаемъ же какое впечатлёніе произвели всё ужасы усмиренія на добрую и чувствительную женщину. "Реннскіе бунтовщики разбъжались — пишетъ она дочери, — конечно, невинны могутъ пострадать за виновныхъ, ноя нахожу все это весьма хорошимъ, лишь бы солдаты не мъщали мнъ прогуливаться въ моемъ паркъ". И нъсколько далъе: "Сейчаст Эта расправа послужить урокомъ для другихъ провинцій" 🗕 🕔 Въ отвѣтъ на сѣтованіе своего корреспондента о бѣд-- ствіяхъ, обрушившихся на Бретань, г-жа де-Севинь пишеть: "Вы очень много распространяетесь о нашихт бъдствіяхъ; у насъ теперь не очень казнятъ: всего одногс въ восемь дней, такъ что теперь ввшаніе мнв кажется развлеченіемъ (La penderie me paraît maintenant un rafraî— =chissement)". Эти жестокія и отвратительныя слова на----писала женщина добрая, идеальная мать семейства. ,

способная, по отзыву всёхъ ее знавшихъ, на самоотверженіе. Слова эти служать показателемь того низкаго уровня соціальныхъ инстинктовъ и братолюбія, который господствовалъ при блестящемъ дворъ Людовика XIV.

Болже широкую картину общества въ эпоху Людо-сень-синовъ. вика XIV представляютъ мемуары герцога Сенъ-Симона (1675—1755), въ которыхъ какъ бы подводятся итоги всего этого періода высшаго развитія монархическаго принципа во Франціи. Сенъ-Симонъ былъ сынъ фаворита Людовика XIII, возведеннаго имъ въ санъ пэра Франціи. Культъ своего покровителя онъ передалъ и своему сыну, который получиль прекрасное воспитание и съ дътства питаль страсть къ исторіи. Въ1691г., шестнадцати летъ оть роду, онъ былъ представленъ Людовику XIV и былъ записанъ въ мушкетеры. Уже въ 1694 г., будучи офицеромъ, Сенъ-Симонъ началъ писать свой дневникъ, который онъ велъ почти безъ перерыва около 50 лътъ, а подъ конецъ своей жизни подвергъ тщательной литературной обработкъ. Ничто не ускользало отъ пытливаго взора этого "шпіона своего вѣка", какъ назвалъ его Сентъ-Бевъ. Въ 1702 г. Сенъ-Симонъ выходитъ въ отставку. Вращаясь при дворъ, онъ хорошо знаетъ все, что тамъ дълается, и все вноситъ въ свою книгу. Послѣ смерти короля, въ регентство герцога Орлеанскаго, Сенъ-Симона посылаютъ съ дипломатическимъ порученіемъ въ Мадридъ, а по смерти регента онъ навсегда удаляется за кулисы. Тогда онъ снова принимается за свои мемуары и въ работѣ надъ ними находитъ свое единственное утъшение. Похоронивъ свою жену, равнодушный къ настоящему, онъ весь погрузился въ созерцание прошедшаго и перенесъ туда всъ свои симпатіи и антипатіи и свое неудовлетворенное честолюбіе. Онъ умеръ въ 1755 г. восьмидесяти лётъ отъ роду.

Во введении къ своему труду Сенъ-Симонъ заявляетъ, что онъ ставитъ своею цёлью истину, но оговаривается,

что онъ въ качествъ человъка живого не объщаетъ полной объективности. Точка зрвнія Сень-Симона, какъ политика, монархическая и вмёстё съ тёмъ аристократическая. По его мнѣнію, монархъ не долженъ быть абсолютнымъ: онъ долженъ опираться на пэровъ, на эти столпы государства, эти драгоцвнные алмазы въ вънцъ короля. Аристократы должны дълить власть съ королемъ, быть его ближайшими совътниками, удерживать его отъ несправедливости и направлять его волю ко благу. Сенъ-Симонъ начинаетъ свои мемуары съ осады Намюра (1692 г.). Съ этихъ поръ онъ слъдитъ шагъ за шагомъ за жизнью Людовика XIV: онъ знаетъ, что король дёлаеть, съ кёмъ проводить время, даже что ёсть. Передъ нами, кромъ того, проходятъ написанные во весь рость кистью великаго мастера портреты всѣхъ замѣчательныхъ людей Франціи. Особенно рельефно выступаетъ тощая фигура ненавистной ему г-жи де-Ментенонъ. іезуита Теллье, кардинала Дюбуа и самого Людовика XIV. Сенъ-Симонъ смѣло срываетъ мантію мишурнаго величія съ ЛюдовикаXIV, показываетъ, каковъ былъ въ ежедневной жизни этотъ богъ Франціи; при этомъ онъ не скупится на подробности, и всякая подробность есть мастерской штрихъ, дорисовывающій портретъ. И притомъ все это написано языкомъ живымъ, пластическимъ, трепещущимъ отъ радости и негодованія. Вотъ почему мемуары Сенъ-Симона представляютъ такое драгоцённое пособіе для изученія эпохи Людовика XIV, а какъ литературный памятникъ, они представляютъ собою образцовое произведеніе въ томъ родѣ историческаго повѣствованія, въ которомъ французы не имѣютъ соперниковъ. 1

## 4. Мольеръ.

эграфія.

Мольеръ (1622—1673) принадлежитъ къ старшему поколѣнію писателей эпохи Людовика XIV; ему было около сорока лѣтъ, когда Людовикъ вступилъ въ самостоя-

тельное управление государствомъ. Лишившись десяти лътъ горячо любимой матери, мальчикъ чувствовалъ себя сиротой въ домъ отца, котораго забрала въ руки вторая жена. Онъ былъ совершенно заброшенъ, и если бы не дъдъ, то, въроятно, не получилъ бы никакого образованія. Окончивъ курсъ въ коллежъ Clermont, онъ долженъ былъ готовиться, по желанію отца, къ юридической карьеръ, тогда какъ душа его томилась по театру. Послъ нъсколькихъ лътъ борьбы онъ получилъ, наконецъ, возможность слёдовать своему призванію и, набравъ себё труппу, отправился въ провинцію. Тамъ онъ пространствоваль тринадцать лёть и составиль себё громкую извёстность. Въ 1658 г. онъ основался со своею труппой въ Парижв, гдв играль до самой смерти. Въ 1662 г. онъ женился на актрисв своей труппы, Армандъ Бежаръ, но бракъ его быль несчастливь. Жена его была легкомысленная кокетка, не любила семейной жизни, а любила окружать себя поклонниками. Мольеръ вскоръ понялъ свою ошибку, поняль, какъ онъ жалокъ и смъщонъ съ своей непроиненной любовью къ женъ, но не могъ разлюбить ее. Не менее быль онь несчастливь, какъ драматургь. Осменныя имъ жеманницы, тартюффы и донъ-жуаны распускали о немъ неблаговидныя сплетни, выставляли его вольнодумцемъ и безбожникомъ, а власти относились къ нему подозрительно. Вражда преслъдовала Мольера и послъ смерти: архіепископъ парижскій отказаль въ разрѣшеніи похоронить его по церковному обряду на томъ основаніи, что онъ умеръ безъ покаянія, и не мало труда и слезъ стоило его женъ вымолить кусокъ земли, на которомъ она могла похоронить прахъ величайшаго изъ драматурговъ Франціи.

Мольеръ началъ свою драматическую дёятельность Первый пееще въ провинціи съ подражанія итальянскимъ коми- ріодъ даякамъ. Первымъ его вполнъ самостоятельнымъ произведеніемъ была одноактная комедія "Смюшныя жеманницы"

тельности Мольера.

рыхъ Тартюффъ еще не является, но гдъ его личность достаточно обрисована, составляють экспозицію дъйствія. Такимъ образомъ, когда все подготовлено къ появленію Тартюффа, въ третьемъ актъ появляется онъ самъ. Манеры его степенны, взглядъ печаленъ; онъ какъ бы весь погруженъ въ раздумье надъ тѣми ложными путями, которыми идетъ человъчество. Но изъ дальнъйшаго хода пьесы мы узнаемъ въ настоящемъ свътв этого постника. и святошу. Онъ объясняется въ любви женъ Оргона, Эльмиръ, и устраиваетъ такъ, что Оргонъ передаетъ ему, какъ будущему мужу дочери, все свое состояніе. Тогда Эльмира, чтобы спасти Маріанну, ръшается воспользоваться страстью Тартюффа и назначаеть ему свиданіе, предварительно спрятавъ мужа подъ столъ. Оргону такимъ образомъ представляется удобный случай увидёть въ настоящемъ свётё своего друга. Когда Тартюффъ, увлеченный страстью, хочеть привлечь въ свои объятія Эльмиру, Оргонъ вылъзаетъ изъ-подъ стола и выгоняетъ его изъ дому. Но Тартюфоъ нисколько не смущается и присылаетъ судебнаго пристава, чтобы выселить Оргона изъ дому, который записанъ Тартюффу. Но въ то время, когда Тартюффъ уже торжествуетъ побъду, полицейскій чиновникъ внезапно объявляетъ, что король, узнавъ о низкихъ продълкахъ Тартюффа, велълъ немедленно засадить его въ тюрьму. Такой неожиданный конецъ успокаиваетъ, правда, возмущенное чувство зрителя, но напоминаетъ deus ex machina античной драмы и въ эстетическомъ отношении составляетъ промахъ автора, потому что нисколько не вытекаетъ изъ всего хода пьесы. Промахъ этотъ тъмъ болъе досаденъ, что самая пьеса представляеть собою замѣчательное художественное цѣлое. Особенно удался Мольеру типъ ханжи: всъ разсвянныя черты этого типа --- смиреніе, набожность и скрывающаяся подъ этой фарисейской маской чувственность воплощены въ безсмертномъ типъ мольеровскаго героя.

Въ 1665 г. Мольеръ поставилъ на сцену свою коме- "Докъ-жу дію "Донз-Жуанз", въ которой пригвоздилъ къ позоранъ". вому столбу представителей высшаго общества, твхъ развращенныхъ, пустоголовыхъ маркизовъ, которые по цълымъ днямъ напъвали нъжности его легкомысленной женъ и которые на ряду съ іезуитами больше всъхъ кричали противъ Тартюффа. Въ основъ пьесы лежитъ испанская легенда о развратномъ рыцаръ Донъ-Хуанъ Теноріо, драматизированная въ началѣ XVII в. испанскимъ драматургомъ Тирсо де Молина. Неизвѣстно, зналь ли Мольеръ пьесу Тирсо "Севильскій обольститель", но едва ли можетъ быть сомнвние въ томъ, что онъ хорошо зналъ итальянскія и французскія передѣлки ея. Но, пользуясь этими источниками, Мольеръ остался самостоятельнымъ и разработалъ типъДонъ-Жуана несравненно глубже, чёмъ его предшественники. Донъ-Жуанъ Мольера не только сластолюбивый вътреникъ Тирсо, позволяющій себъ по своему легкомыслію различныя бравады надъ религіей, — это убъжденный скептикъ, какъ въ религіозныхъ, такъ и въ нравственныхъ вопросахъ, человъкъ, для котораго нътъ ничего святого, который возвель свое донъ-жуанство въ цёлую теорію, высказываемую съ самымъ откровеннымъ цинизмомъ. Мало того, что онъ не въритъ ни въ Бога, ни въ будущую жизнь, ему доставляеть удовольствіе заставить нищаго богохульствовать за деньги. Но, помимо глубокаго проникновенія въ душу современныхъ донъ-жуановъ, немалая заслуга Мольера состоить въ томъ, что онъ тёсно связалъ Донъ-Жуана съ аристократической средой, откуда онъ вышелъ, что онъ ярко выставилъ общественное значеніе этого типа. Несмотря на то, что дъйствіе пьесы происходить въ Сициліи, мы каждую минуту чувствуемъ себя на французской почвѣ въ эпоху Людовика XIV, когда простымъ и бъднымъ людямъ приходилось плохо-Отъ титулованныхъ развратниковъ, имъвшихъ на своей

Критика давно уже указала на тёсную связь трехъглавныхъ произведеній Мольера: "Тартюффа", "Донъ-Жуана" и "Мизантропа" и назвала ихъ трилогіей, конечно, не въ греческомъ смыслё этого слова, потому что сюжеты ихъ различны, но въ томъ смыслё, что всё они объединены кегодующимъ настроеніемъ автора противъ современнаго ему общества. Въ особенности тёсна связь "Донъ-Жуана" съ его предшественникомъ "Тартюффомъ". Если въ лицё Тартюффа Мольеръ обличилъ лицемъріе и ханжество современныхъ ему клерикаловъ, то въ липѣ Донъ-Жуана" овъ предалъ позору нравственное растлёніе дворянства – утратикшаго въру въ Бога и нравственный законъ, но потоваго въ случаѣ вадобности надъть на себя маску вабожности, нбо въ то время этой маской можно быс достигнуть многаго.

"Минитронь". Треткя часть трилогія. "Миллияцонь". была постаклева на спену въ 1666 г. По тову пьесы можно догацаться, что это было сакое текелое время въ жизни Мольсов, когла разлаго исклу некъ и его легкомысленно женой тощать до тото, что Мольеръ переселнися въ никкой этакъ завлиасиато гиз дока, предоставны верхні кезої и на обожателясь. Ни въ слязо коть героев-Мольсов во залятия отолько личевато и пережнітого -

какъ въ героя разсматриваемой пьесы, Альцеста. Названіе мизантропа несовсѣмъ идетъ къ нему: это не холодный скептикъ, невърующій въ людей и потому ихъ презирающій, это — идеалисть, разочаровавшійся въ людяхъ и страдающій отъ этого разочарованія. Въ самой горячности его нападокъ видна любящая, но глубоко возмущенная человъческой неправдой душа; въ томъ, что онъ, несмотря на свои заявленія, любитъ человъчество, не стоящее этой любви, и заключается трагическая сторона этого характера. Онъ жаждетъ человъческаго сочувствія, женской ласки и съ безумнымъ упрямствомъ, напоминающимъ самого Мольера, привязывается къ пошлой и бездушной кокеткъ Селименъ, старается объяснить въ хорошую сторону ея предосудительные поступки и оставляеть ее лишь тогда, когда она оказывается окончательно негодной. Въ драматическомъ отношении пьеса слаба: въ ней нътъ внутренняго центра, откуда бы исходили нити драматическаго дъйствія, нътъ правильнаго развитія дъйствія изъ характеровъ, но какъ психологическій этюдъ, какъ картина нравовъ современнаго Мольеру французскаго общества, она весьма замѣчательна и составляеть достойное дополнение къ "Тартюффу" и "Донъ-Жуану". Если принять въ соображение положение писателей въ тогдашнемъ обществъ, то нельзя не удивиться гражданскому мужеству Мольера. Въ прежнихъ своихъ произведеніяхъ Мольеръ касался только нѣкоторыхъ сторонъ въ нравахъ современнаго ему высшаго общества; въ своей же трилогіи онъ открыто бросаетъ перчатку всему общественному строю — духовенству, высшему дворянству, представителямъ власти и правосудія. Моланъ справедливо замъчаетъ, что въ "Мизантропъ" Мольера французская комедія достигаеть замъчательной смълости, ибо размахъ ея сатиры проносится мимо самого трона и задъваетъ придворную среду, насколько это было возможно въ эпоху Людовика XIV.

ретій пегельности Мольера.

Третій періодъ драматической діятельности Мольера. иодъ дъя- обнимаетъ собою шесть послёднихъ лётъ его жизни (1667-1673). Преслъдованія враговъ, пасквили и карикатуры, наконецъ, семейное горе --- все это доставляло Мольеру много нравственныхъ терзаній и разръшилось тяжкой бользнью: онъ сталъ жаловаться на одышку и изнурительный кашель. Какъ бы желая позабыться отъ тяжелыхъ впечатлъній, Мольеръ начинаетъ работать усиленно и съ лихорадочной поспътностью ставитъ на сценъ свои пьесы. Въ ряду произведеній послѣдняго періода заслуживають особаго вниманія: "Жоржа Дандена", "Скупой", "Мъщанинъ въ дворянствъ" и "Ученыя женщины". Первая изъ этихъ комедій, поставленная на сцену въ іюлъ 1668 г., переноситъ насъ въ буржуазную среду, гдъ царствуетъ такая же нравственная грубость и низменность инстинктовъ, какъ и среди аристократіи. Герой комедіи, Жоржъ Данденъ, богатый землевладѣлецъ изъ крестьянъ, презираетъ свое скромное происхождение и, обуреваемый тщеславиемъ, женится на дочери какого-то прогоръвшаго дворянина. Съ этихъ поръ и начинается для него рядъ терзаній. Тесть и теща смотрять на него свысока и дълають ему постоянныя внушенія за несоблюденіе свётскихъ приличій, а жена, недовольная тёмъ, что родители выдали ее за "мужика", пробуетъ утвшиться съ какимъ-то виконтомъ Клитандромъ. По комизму положеній и мастерской обрисовкъ характеровъ эта небольшая комедія принадлежитъ къ пертворчества. Осенью мольеровскаго ламъ того же 1668 г. Мольеръ поставилъ на сцену своего "Скупото" (L'Avare). Заимствовавъ сюжетъ изъ комедіи Плавта "Горшокъ" (Aulularia), Мольеръ перенесъ дъйствіе на почву французскую, обставилъ его бытовыми подробностями французской жизни, обогатиль характерь героя новыми чертами, такъ что эта пьеса можетъ быть съ полнымъ правомъ названа его самостоятельнымъ произве-

"Мъщанинз въ дворянствъ" **ж**еніемъ. Въ комедіи. **∢Le Bourgeois gentilhomme)** Мольеръ возвращается жъ темъ, уже затронутой въ "Жоржъ Данденъ", и жестоко осмънваетъ нелъпую попытку разбогатввшаго буржуа влёзть въ дворяне. Но какъ ни смёшонъ буржуа Журдэнъ, желающій усвоить себъ лоскъ и манеры аристократіи - и нанимающій для этой цёли учителей танцевъ, музыки, фехтованія и философіи, онъ все-таки лучше аристократа Доранта, который безстыдно льстить ему, береть у него взаймы деньги и не стыдится играть позорную роль сводника, передавая оть его имени подарки' какой-то маркизъ.

Въ 1672 г. Мольеръ поставилъ на сцену свою знамеженщины" (Les Femmes женщины", комедію "Ученыя нитую savantes), въ которой поднялъ насмёхъ педантизмъ женщинъ, воображающихъ себя учеными и надоъдающихъ всёмъ и каждому своей ученостью и развитіемъ. Представительницами этой показной учености являются въ пьесъ три женщины: хозяйка дома, жена Кризаля Филаминта, ся дочь Арманда и сестра Кризаля Белиза, типическая старая дёва, считающая, что всё отъ нея безъБума, и видящая въ каждомъ словъ, обращенномъ къ ней мужчиной, скрытое признание. Совершенную противоположность всёмъ этимъ кривлякамъ представляетъ иладшая дочь Кризаля Генріетта, простая, любящая, Сердечная, (едва ли не лучшій изъ женскихъ типовъ, созданныхъ Мольеромъ. Она любитъ Клитандра, въ свою Очередь любима имъ, но мать прочитъ ей въ мужья без-Дарнаго поэта и педанта Триссотена, котораго она считаетъ чудомъ учености и остроумія. Клитандра же она не жалуеть за то, что онъ ни разу не просилъ ее прочесть что-нибудь изъ ея стихотвореній, которыхъ она, какъ всякая ученая женщина, написала не мало. Къ счастью, за влюбленныхъ стоитъ Кризаль, который подъ вліяніемъ своего брата Ариста ръшается показать себя мужчиной. Неизвъстно, чъмъ кончилась бы борьба Кризаля съ же-17 Стороженко.

"Ученыя

ной, если бы не хитрость Ариста, который пускаеть слухъ, что Кризаль и его жена разорились. Услышавъ эту новость, Триссотенъ отказывается отъ Генріетты, которая и выходить замужь за Клитандра.

"Мнимый больной".

Въ заключение слёдуетъ сказать нёсколько словъ о послъдней пьесъ Мольера, бывшей его лебединою пъснью, о комедія "Мнимый больной" (Le Malade imaginaire). Здёсь Мольеръ коснулся одного изъ важныхъ пороковъ того времени – шарлатантства медицины. Нъкто Арганъ, человъкъ ипохондрическаго темперамента, вообразивъ, что онъ боленъ, сдълался жертвой пълой шайки шарлатановъ-докторовъ, которые осаждаютъ его съ утра до вечера, отворяютъ кровь, ставятъ клистиры, такъ что, если онъ остается въ живыхъ, то только благодаря своему здоровому сложенію. Наконець, брату Аргана Беральду, приходить въ голову счастливая мысль, чтобы отучить брата лёчиться у другихъ, принять его самого въ сословіе докторовъ. Беральдъ, женихъ дочери Аргана Клеанть и др. переодеваются въ костюмы докторовъ и торжественно принимають Аргана въ свое сословіе, дълають ему экзамень, беруть съ него обычныя клятвы. — Во время представленія этой пьесы, 17 февраля 1673 г. Мольеръ, игравшій роль Аргана, вдругъ почувствовалъ себя дурно и лишился чувствъ. Его перенесли домой, гдъ онъ черезъ нъсколько часовъ умеръ. Познакомившись съ главными произведеніями Мольера, Характеристина комедіи попытаемся сдёлать общую харавтеристику Мольера и Мольера, опредвлить мвсто, занимаемое имъ въ исторіи оранцузской комедіи. Унаслёдовавъ отъ предшествовавшей комедіи форму, Мольеръ расширилъ ея рамки, облагородилъ ея дикцію, обставилъ ее новыми, выхваченными изъ жизни, типами. Но этимъ не ограничивается его заслуга. Онъ создаетъ комедію нравовъ и комедію характеровъ и тёмъ кладетъ основу художественной комедія.

Представительницами перваго рода комедіну него являются

"Ситвшныя жеманницы", "Ученыя женщины" и др.; образцы комедін характеровъ онъ далъ въ "Тартюффв" "Скупомъ", "Донъ-Жуанъ" и "Мизантропъ". Въ комедіяхъ Мольера возстаеть передъ нами схваченная съ комической стороны жизнь высшаго и средняго общества въ эпоху Людовика XIV. Аристократические развратники, клерикальные и свътскіе лицемъры, глуповатые и фатоватые маркизы, précieuses, доктора шарлатаны, барыни, надовдающія ученостью, и лёзущіе въ аристократію буржуа- всё эти типы проходять передъ нами, какъ живые, со всёми особенностями своего характера, манеръ, даже — жаргона. Но, какъ истинный художникъ, Мольеръ не ограничнася взображеніемъ мёстныхъ и индивидуальнныхъ особенностей; рисуя своихъ современниковъ, онъ вмёстё съ тёмъ рисоваль тв общіе типы, разновидностями которыхъ были его герои. "Задача комедіи, — говорить онъ въ "Версальскомъ экспромптв" (Impromptu de Versailles), - изображать всё недостатки людей вообще и въ особенности недостатки современниковъ". "Когда вы изображаете людей, товорить Мольеръ устами Доранта въ "Критикъ на Школу женщинъ" - вы обязаны изображать ихъ такими, каковы они на самомъ дълъ; необходимо, чтобы созданныя личности были схожи съ окружающими людьми, и авторъ напрасно трудился, если въ выведенныхъ имъ лицахъ нельзя узнать современнаго ему общества". Если типы, созданные Мольеромъ, не очерчены съ такимъ богатствомъ индивидуальныхъ оттёнковъ, какъ типы, созданные Шекспиромъ, если иногда они намъ кажутся не живыми лицами, а олицетвореніемъ различныхъ страстей, то это, главнымъ образомъ, происходить отъ особенностей французской драматической системы, упорно избъавшей всякихъ эпизодовъ, не стоящихъ въ тёсной связи ъ главнымъ дъйствіемъ, а извъстно, какое значеніе мвють иногда эпизодическія сцены для характеристики эроевъ. Впрочемъ, въ этомъ отношении Мольеръ имветъ

громадное преимущество передъ оранцузскими трагиками; нъкоторые изъ его героевъ, напр. Тартюооъ, очерчены такъ всесторонне, представляютъ собою такое удачное соединеніе общечеловъческихъ чертъ съ мъстными и индивидуальными, что ихъ можно назвать выхваченными изъ жизни типами. Но въ чемъ Мольеръ не имъетъ соперниковъ, такъ это въ созданіи комическихъ сценъ и веденіи комическаго дъйствія.

"Мольеръ, говорилъ Гёте Эккерману, такъ великъ, что всякій разъ, какъ перечитываешь его, находишь все новыя и новыя красоты. Его комедіи по временамъ граничать съ трагедіями, онъ захватывають вась совстви. и въ этомъ отношени никто не осмълится подражать ему". Въ особенности восхищался Гёте драматургическимъ талантомъ Мольера и его необыкновеннымъ знаніемъ сцены и ея эффектовъ. "Чтобы пьеса была сценична, продолжаетъ Гёте, нужно, чтобы каждая сцена, каждое положеніе имѣли смыслъ и значеніе сами по себѣ, и кромѣ того, чтобы она открывала перспективу на положенія еще болве важныя. Въ этомъ отношенія "Тартюффъ"---величайшій образецъ для подражанія. Подумайте о первой сценъ "Тартюффа". Какая мастерская экспозиція дъйствія! Какъ она сразу захватываеть васъ и даеть предчувствовать скорое наступление болте важныхъ событій. Если мы хотимъ изучить тайну, какъ нужно дъйствовать на зрителей, — должно обратиться къ Мольеру. Въ "Мнимомъ больномъ" есть сцена, которая мнѣ всегда казалась образчикомъ необыкновеннаго знанія того, что должно производить эффектъ на зрителя. Я разумъю одиннадцатую сцену второго акта, гдъ мнимый больной разспрашиваетъ свою маленькую дочку Луизонъ, былъ ли Клеанть въ комнатъ сестры. Другой поэтъ просто заставиль бы маленькую плутовку разсказать, что она видъла, но Мольеръ поступилъ иначе и изъ разспроса сдълалъ превосходную сцену. Сначала онъ заставилъ

Луизонъ притворитъся непонимающей, чего отъ нея хотять; далье она утверждаеть, что ничего не знаеть; потомъ, испуганная розгой, притворяется, что падаетъ въ обморокъ, но, видя, что отецъ приходитъ въ отчаяніе, считая ее мертвой, она проворно вскакиваетъ и, отвѣчая на его вопросы, разсказываеть ему все, что видела". Изъ новъйшихъ критиковъ никто лучше Сентъ-Бева не сумълъ выразить общее впечатлёніе, которое производить на современнаго читателя совокупность всего, написаннаго Мольеромъ. "Любить Мольера, говорить знаменитый критикъ, - значитъ прежде всего ненавидъть то, что не соотвътствовало его свътлой природъ, что ему было противно въ его время и было бы невыносимо и вънаше. Любить Мольера-значить исцелиться оть фанатизма, какъ реигіознаго, такъ и политическаго, нетерпимости и черствости сердца. Любить Мольера-значить гарантировать себя оть увлеченія челов'вческой природой, которая иногда способна забывать, изъ какихъ неустойчивыхъ элементовъ она создана. Любить Мольера — значитъ любить простоту и ненавидъть искусственность, манерность, педантизиъ".

Пособія для изученія французской литературы XVII въка. -Лансонъ. Исторія французской литературы, т. І. М. 1897. — Коршъи Кирпичниковъ. Исторія всеобщей литературы, т. Ш.— Тэнъ. Старый порядокъ. Пер. Германа. Лопатина. 1907. — Его же. Чтенія объ искусстве. Пер. Чудинова. — Борхсеніусъ. Представи-Тели реальнаго романа во Франціи ("Пантеонъ Литературы" 1888, № 10 и 11).—Веседовскій (А-тый). Этюды о Мольерть, 2 части: Тартюффъ М. 1879 и Мизантропъ М. 1881. — Его же стальи: "Мольеръ", "Легенда о Донъ-Жуанъ", "Альцестъ и Чацкій", въ "Этюдахъ и Характеристикахъ". М. 1907, 3-е изданіе. — Біографія Мольера въ "Біографической библіотекъ Павленкова".- Батюшковъ. "Женскіе **чины** Расина" ("Съверный Въстникъ" 1896). — Его же. "Корнелевъ Сидъ". (Журналъ Мин. Нар. Пр."1895, августъ).-Веселовскій, (Ю.) "Корнель". ("Вѣсти. Европы" 1906, октябрь). — Его же. "Расинъ" ("Вѣст. Европы" 1899, октябрь). — Буассье. "Госпожа де-Севинье". Переводы. Корнель: "Сидъ". ("Дешевая библіотека" Суворина). — "Горацій". Пер. Поливанова. М. 1895. — Расинъ: "Федра". Пер. Поливанова. М. 1895. — "Госолія". Пер. его же, тамъ же. — Расинъ. пер. Чюминой. С.-Пб. 1900 ("Гоеолія" и "Эсенрь").— Мольеръ: Полное собраніе сочиненій. 3 т. С.-Пб. 1894.; другое изданіе подъ рел. Трубачевскаго. С.-Пб. 1899. — "Мизантропъ". Пер. Поливанова. М. 1893. — "Школа женъ", "Скупой", "Донъ-Жуанъ" и "Тартюффъ" въ изд. "Дешевой библіотеки" Суворина. — Воскресенскій. "Поэтика". С.-Пб. 1885 (отрывки изъ "Поэтики" Буало). — Лабрюйеръ "Характеры", пер. Долгова" С.-Пб. 1870. — Паскаль. "Мысли", пер. М. Первова, С.-Пб. 1892. — Лафонтэнъ. Басни, Пер. Курочкина. С.-Пб. 1897.

## II. Англійская литература XVII вѣка.

IJ

Англійская литература XVI в. выразила въ своихъ провозрожденіе реформація. изведеніяхъ идеалы эпохи Возрожденія, а отличительной чертой этой эпохи было жизнерадостное античное міровоззрѣніе съ его культомъ красоты и силы, съ его неумолкаемымъ призывомъ къ наслажденію жизнью. Воззръніе это грозило выродиться въ полную нравственную распущенность, если бы ему не шло напереръзъ другое культурное теченіе, извъстное подъ именемъ Реформаціи. Въ умственномъ отношении Реформація продолжала до извъстной степени дъло Возрожденія; она поощряла духъ критики и излъдованія и отстаивала право личнаго сужденія въ дёлахъ вёры, основаннаго на субъективномъ пониманіи свящ. Писанія, но нравственные идеалы ея были другіе: вмѣсто веселаго языческаго эпикуреизма она предъявляла къ людямъ серьезныя нравственныя требованія и провозгласила нравственный долгь руководящимъ началомъ человъческой жизни. Эти два основныя культурно-историческія теченія встрѣтились въ XVII в. на почвѣ Англіи. Сначала преобладаетъ первое и создаетъ литературу, въ которой блещутъ имена Сиднея, Спенсера, Шекспира и др. Но къ концу царствованія Елизапреобладаніе теологическихъ веты начинается интересовъ надъ интересами литературными. Хотя введение реформации въ Англии было дёломъ государства,

но основные принципы ся давно уже коренились въ сердцахъ англійскаго народа. Задолго до Лютера и Кальвина Виклифъ громилъ развратъ католическаго духовенства и призывалъ народъ къ нравственному возрожденію, не находя нужнымъ никакихъ посредниковъ между Богомъ и человъкомъ. Несмотря на всъ преслъдованія, которымъ подвергались послёдователи Виклифа въ XV столётіи, ученіе его было весьма популярно въ средѣ англійской буржуазін. Для послёдователей Виклифа англійская реформація, выразившаяся въ созданіи англійской государственной церкви, была далеко не удовлетворительна. Для нихъ было недостаточно порвать съ папствомъ: они требовали полнаго разрыва со всёми традиціями и уставовленіями католицизма.

Изъ сказаннаго ясно, почему англійскіе пуритане. Пуритане. должны были опираться не на Лютера, а на Кальвина, понимавшаго реформацію, какъ реставрацію первобытнаго христіанства апостольскихъ временъ. Основнымъ пунктомъ пуританской догмы было учение о предопредъленіи. Пуритане върили, что множество людей съ самаго рожденія своего предназначены къ гибели, что они не спасутся усиліями собственной воли и что только божественная благодать можеть спасти ихъ. Въ виду этого первымъ дёломъ всякаго пуританина было устроить свою жизнь такъ, чтобы сдёлать себя достойнымъ сосудомъ божественной благодати. И вотъ, вся жизнь пуританина является приготовленіемъ къ этому неизглагоданному блаженству. Онъ думаетъ только объ одномъ и молится о наступленіи этого одного со стономъ и слезами. Стоя па этой точкъ зрънія, пуританинъ съ особенной враждебностью относится къ поэзіи и искусству, видя въ нихъ свти, искусно разставленныя дьяволомъ на погибель человъка. Отсюда нападки пуританъ на театры, которые, впрочемъ, уцъльли въ XVI в., потому что за нихъ стояли народныя массы, аристократія и сама верховная власть

въ лицё Елизаветы и Іакова І.Но лишь только въ XVII в. пуританамъ удалось захватить въ свои руки власть, первымъ дёломъ ихъ было запретить во всей Англіи театральныя представленія.

Бэньянъ.

Однимъ изъ самыхъ интересныхъ примъровъ вліянія пуританскихъ воззрѣній на литературу служитъ поэма Джона Бэньяна "Странствование паломника" (Pilgrim's Progress). Содержание поэмы Бэньяна состоить въ слёдущемъ. Однажды раздался грозный гласъ съ неба и привелъ въ ужасъ обитавшаго въ Градъ Разрушенія христіанина. Онъ одинъ понялъ опасность, угрожающую городу, и ръшился избъжать ея. Преслъдуемый насмъшками сосъдей, онъ пустился въ путь, чтобы избъжать смерти и достигнуть небеснаго града. Встрътившійся ему на пали юноша съ свътлымъ взоромъ и съ книгой въ рукѣ, который оказывается евангелистомъ, указываеть ему истинную дорогу. Напротивь того, другое лицо, именно — Мудрость міра сего, пытается, хотя и безуспѣшно, совратить его съ истиннаго пути. Не слушая коварныхъ совътовъ Мудрости, христіанинъ смъло погружается въ топкое, грязное, наседенное демонами болото и достигаетъ узкаго выхода, изъ котораго открывается путь въ горную страну. Онъ горячо молится Св. Кресту и чувствуетъ, какъ тяжелая ноша гръховъ сама собою сваливается съ его плечъ. Далъе ему приходится карабкаться по скалъ Препятствій и достигнуть великолёпнаго замка, гдё живуть мудрыя дёвы Влагочеситіе и Благоразуміе, которыя ободряють его и дають ему оружіе для дальнвйшихь испытаній. Подвигаясь впередъ, христіанинъ встрѣчаетъ демона гигантскихъ размъровъ, по имени Аполліона, который хочетъ преградить ему дорогу, но падаеть подъ его ударами. Потомъ онъ спускается въ долину Смерти, пройдя которую, достигаетъ города, называемаго Ярмарка Тщеславія. Боясь увлечься соблазнами этого веселаго города, христіанинъ проходитъ его съ опущенными долу очами, но жители, замѣтивъ его, бросаются на него, избиваютъ и бросаютъ въ тюрьму. Потомъ онъ попадаетъ въ руки гиганта Отчаяніе, который его мучитъ и убѣждаетъ покончить жизнь самоубійствомъ. Пройдя Счастливыя Горы и Рѣку Смерти, путешественникъ достигаетъ, наконецъ, цѣли своихъ стремленій и вступаетъ въ божественный городъ. Поэма Бэньяна имѣла въ свое время громадный успѣхъ, выдержала множество изданій и была переведена на главнѣйшіе европейскіе языки, между прочимъ, и на русскій. Начало поэмы прекрасно переведено Пушкинымъ словами:

> Однажды, странствуя среди долины дикой, Незапно быль объять я скорбію великой, И тяжкимь бременемь подавлень и согбень, Какь тоть, кто на судё въ убійстве уличень и т. д.

Восхищенный мастерскимъ переводомъ Пушкина, Достоевскій (въ своей ръчи о Пушкинъ) дълаетъ превосходную характеристику самой поэмы Бэньяна: "Въ грустной и восторженной музыкъ этихъ стиховъ чувствуется самая душа сввернаго протестантизма, англійскаго ере-«ciapxa, безбрежнаго мистика съ его тупымъ, мрачнымъ, непреоборимымъ стремленіемъ и со всёмъ безудержемъ мистическаго мечтанія. Читая эти странные стихи, вамъ жакъ бы слышится духъ въковъ реформаціи, вамъ понятенъ становится этотъ воинственный огонь начинавшагося протестантизма, понятной становится, наконецъ, самая исторія, и не мыслью только, а какъ будто вы сами тамъ были, прошли мимо вооруженнаго стана сектантовъ, ПЪЛИ СЪ НИМИ ИХЪ ГИМНЫ, ПЛАКАЛИ ВМЪСТЪ СЪ НИМИ ВЪ ихъ мистическихъ восторгахъ и въровали вмъстъ съ ними въ то, во что они повърили". Англійская критика неумъренна въ своихъ восторгахъ поэтическому таланту Бэньяна. На самомъ дълъ талантъ его далеко не изъ

крупныхъ. Поэтическимъ чувствомъ и чутьемъ прекраснаго въ жизни Бэньянъ обладалъ въ весьма слабой степени, но онъ былъ, безспорно, одаренъ замвчательно сильнымъ воображеніемъ. Съ помощью этой способности онъ умветъ производить иллюзію въ твхъ случаяхъ, когда произведение ся представляется очень труднымъ. Избравъ для изложенія своихъ идей самую неблагодарную форму аллегорическую, онъ сумълъ превратить холодныя, отвлеченныя понятія въ живыхъ людей. Разсматриваемая съ культурно исторической точки зрвнія, книга Бэньяна едва ли имъетъ равную себъ. Нигдъ внутренній міръ пуританина съ его религіозной экзальтаціей и мистическими восторгами не изображенъ такъ жизненно и ярко. Поэма Бэньяна, отражающая въ себъ извъстный моментъ въ религіозной жизни англійскаго народа, была послѣ Библіи любимымъ чтеніемъ многихъ поколѣній, проливав. шихъ надъ ней слезы и почерпавшихъ въ ней бодрость и надежду.

Аильтонъ.

Бэньянъ выразилъ только одну сторону пуританизма — религіозную экзальтацію, переходящую въ восторженный мистицизмъ. Самымъ полнымъ и всестороннимъ выразителемъ идей пуританизма былъ величайшій поэть Англіи XVII в. Джонъ Мильтонъ (1608-1674). Въ его разносторонней, многогранной натурѣ отразились не только лучшія стороны пуританизма, но и лучшіе завѣты догоравшей эпохи Возрожденія. Родившись въ достаточной семьъ, онъ имълъ возможность получить прекрасное образованіе, которое окончилъ въ Кэмбриджскомъ университетъ. Первыми его зрълыми произведеніями были двъ описательныя поэмы: "L'Allegro" и "Il Penseroso" ( "Веселый" и "Задумчивый") и маска "Комусъ" \*), въ которыхъ сказались слъды заня-

<sup>\*) &</sup>quot;Маскою" называлось драматическое произведение фантастическаго и аллегорическаго содержания.

тій Мильтона классической и итальянской литературами. Послъдней онъ занимался еще болъе ревностно во время своего путешествія въ Италію (1638--1639), откуда онъ возвратился, обогащенный новыми свёдёніями, впечатлёніями и массой интересныхъ знакомствъ. Онъ восхищался итальянскимъ искусствомъ, литературой и высокой культурой страны, но темныя стороны итальянской жизни — эпикурсизмъ и нравственная распущенность нисколько не коснулись его чистой души. Возвратившись изъ Италіи, Мильтонъ нёкоторое время стоялъвъ сторонё оть политики, но вскоръ событія его увлекли. Наступиль ръшительный моментъ въ борьбъ Карла I съ парламентомъ. Въ 1642 г. король бъжалъ изъ Лондона, и междоусобная война началась; нужно было стать на чью-нибудь сторону. Мильтонъ колебался не долго и вскоръ выпустиль въ свъть нъсколько брошюръ, въ которыхъ настаивалъ на преобразования англиканской церкви въ демократическомъ духъ. Въ 1643 г. Мильтонъ женился на Мэри Поуэль, но не нашелъ счастья въ бракъ и уже черезъ нъсколько мъсяцевъ послъ свадьбы сталъ подумывать о разводъ. Привыкши повърять свои мысли бумагъ, онъ написалъ свой первый памолетъ "О разводъ" и обратился съ нимъ къ парламенту. Защищая дъло, съ которымъ была связана его собственная судьба, Мильтонъ неръдко прибъгаетъ къ софизмамъ, стараясь согласить Новый Завётъ съ текстами изъ Ветхаго, но замёчательно, что самымъ сильнымъ основаніемъ служатъ для него не Свящ. Писаніе, не творенія св. отцовъ, но разумъ и природа. Онъ не въритъ въ нерасторжимость брака, главнымъ образомъ потому, что она противна разуму и природъ, а что противно природъ, то и противозаконно.

Вторымъ знаменитымъ трактатомъ Мильтона былъ трактат трактатъ "О воспитаніи". По мнёнію Мильтона, цёль "О восям воспитанія — приблизить человёка къ Богу, научить его любить Бога и подражать его совершенству. Кромѣ этой

высокой нравственной цёли есть другая — житейская, практическая — научить человъка выполнять, толково и честно выпадающія на его долю общественныя обязанности. Единственнымъ средствомъ для достиженія этой цъли Мильтонъ считаетъ соединение въ воспитании гуманитарнаго элемента съ реалистическимъ. Онъ одинаково возстаетъ какъ противъ схоластическаго воспитанія, занимающагося только развитіемъ формальныхъ сторонъ мышленія, такъ и противъ классическаго, занимающагося изученіемъ грамматическихъ формъ и словъ вмёсто изученія самыхъ предметовъ. Хотя въ основу образованія онъ кладетъ классическіе языки, но изученіе ихъ у него не цёль, а средство къ высшему умственному и нравственному развитію. Какъ только ученикъ успъетъ овладёть формами латинскаго и греческаго языковъ, Мильтонъ совѣтуетъ ему читать такихъ авторовъ, которые могуть обогатить его реальными свъдъніями, напр., Варрона, Аристотеля и др. На ряду съ классическими языками изучаются естественныя науки, географія, физика и математика. Изучение различныхъ наукъ должно чередоваться съ физическими упражненіями: гимнастикой, плаваніемъ и т. д. Подобно Раблэ и Коменскому, Мильтонъ придаетъ большое значеніе изученію родины. Онъ рекомендуеть учителю двлать съ своими учениками каждое лёто прогулки за городъ или къ берегу моря, чтобы они знакомились съ пріемами обработки земли, рыбной ловли, управленія кораблемъ и пр. Мильтонъ былъ убъжденъ, что посредствомъ такого разносторонняго воспитанія, въ которомъ обращается вниманіе какъ на развитіе ума и характера, такъ и на физическое воспитаніе, образуется новая порода людей практическихъ, развитыхъ и нравственно-здоровыхъ.

"Ареопаги- Въ одинъ годъ съ трактатомъ "О воспитаніи" вышелъ тина". въ свътъ лучшій изъ прозаическихъ трактатовъ Мильтона, посвященный защитъ свободы печати. Въ XVI в. въ Англіи цензура книгъ была возложена на лондонскаго епископа, а проступки противъ законовъ о печати были судимы въ Звъздной Палать (Star Chamber). Закрывъ Звъздную Палату, пуританскій парламенть издаль въ 1643 г. законъ, которымъ лишь перенесъ ея полномочіе на совъть самихъ книгопродавцевъ и издателей, которые поручали цензуру книгъ особымъ назначеннымъ для этой цёли цензорамъ. Въ 1644 г., когда этотъ законъ былъ уже въ дъйствіи, Мильтонъ издалъ безъ дозволенія цензуры свою знаменитую "Ареопагитику". Названіе Ареопагитики было заимствовано у Исократа, который такъ назвалъ одну изъ своихъ ръчей, обращенныхъ къ аеинскому народному собранію. Мильтонъ не былъ защитникомъ безусловной свободы печати; онъ признаваль, что бывають такіе случан, когда правительство обязано остановить распространение вредной книги и даже предать суду ея автора (пасквили на частное лицо или книги, направленныя въ защиту папизма), но онъ отрицаль необходимость предварительной цензуры, могущей убить книгу раньше появленія ся на свътъ. По мнънію Мильтона, убить книгу — то же, что убить человъка, даже хуже, ибо кто убиваетъ человъка, тотъ убиваетъ только разумное создание, а кто уничтожаеть книгу, тотъ убиваетъ самый разумъ, истинное подобіе Господа. Перенося затёмъ вопросъ на почву практическую, Мильтонъ распространяется о невъроятной трудности завести сколько-нибудь сносную цензуру и доказываеть, что законъ 1643 г. не достигаетъ цъли, потому что требуетъ. отъ цензоровъ такихъ качествъ, которыми едва ли обладаетъ хоть одинъ изъ простыхъ смертныхъ. Доказавъ безполезность цензуры и невозможность устроить ее разумнымъ образомъ, Мильтонъ переходитъ къ тому злу, которое она причиняетъ, ибо она прежде всего представляеть собою возмутительное насиліе, наносимое наукъ и людямъ, занимающимся ею, ибо что можетъ быть оскорбительные того, что серьезныя ученыя работы, на которыя потрачено много энергіи и труда, не могуть быть обнародованы безъ одобренія приноравливающаго ихъ

къ своему пониманію цензора? Въ заключеніе Мильтонъ дълаетъ красноръчивое обращение къ парламенту и умоляеть его спасти человъческое достоинство и свободу мысли въ Англіи. Хотя "Ареопагитика" и не привела непосредственно ни къ какимъ практическимъ результатамъ, но она произвела глубокое впечатлёніе на нёкоторыя избранныя натуры, а въ следующемъ поколении семя, брошенное Мильтономъ, принесло свои плоды. Защитники свободы печати при Георгъ III заимствовали отсюда свои самые въскіе аргументы въ пользу уничтоженія цензуры. Въ 1788 г., за годъ до французской революція, изъ ея вождей, Мирабо, перевелъ брошюру ОДИНЪ Мильтона и въ предисловіи объяснилъ своимъ согражданамъ, насколько Англія обязана своей свободой распространенію въ обществъ идей Мильтона.

-**NKO**HOборецъ".

Въ скоромъ времени перо Мильтона понадобилось самому правительству. Побъжденный пуританами, Карлъ I быль казненъ, какъ политическій преступникъ (1649 г.). Казнь эта возбудила въ народъ сочувствіе къ королю, окружила его чело ореоломъ мученичества. На почвъ этого сочувствія роялисты основали вновь свои надежды и издали книгу, подъ заглавіемъ "Королевскій образъ" (Есков βасьлики́), которая должна была постоянно напоминать народу о король-мученикь. Въ этой книгь отъ лица самого короля разсказывались девять послёднихъ лётъ его жизни, перечислялись всъ испытанныя имъ страданія и униженія; разсказъ чередовался съ лирическими отступленіями, въ которыхъ мнимый король распространялся о честности своихъ намъреній, о своей любви къ народу и т. д. Въ настоящее время признано, что "Королевскій образъ" принадлежитъ перу доктора Годена, впослъдствіи возведеннаго за это въ санъ епископа, но въ то время

публика была увърена, что въ рукахъ у нея подлинное произведение несчастнаго короля. Въ виду того, что книга Годена произвела сильное впечатлёніе и выдержала въ одинъ годъ множество тайныхъ изданій, правительство поручило Мильтону, занимавшему при Кромвелъ должность секретаря для дипломатической переписки, отвъчать на нее. Мильтонъ въ скорости исполнилъ порученіе правительства и далъ своему отвъту заглавіе "Иконоборецз". Опровергая шагъ за шагомъ Годена, Мильтонъ представляетъ покойнаго короля въ иномъ свътъ, обвиняеть его въ суевъріи, въроломствъ, развратъ, презръніи къ народнымъ правамъ, утверждаетъ, что онъ объщалъ своимъ союзникамъ шотландцамъ отдать на разграбленіе Лондонъ и т. д. Памфлетъ Мильтона имълъ большой успёхь; нёсколько десятковь тысячь его разошлось менёе, чёмъ въ годъ. Въ виду того, что Мильтону удалось наклонить въсы общественнаго мизнія въ пользу республики, сынъ Карла I, проживавшій тогда во Франціи, поручилъ знаменитому французскому ученому Сомэзу (Salmasius) написать отвътъ Мильтону. Въ своемъ отвътъ, которому онъ далъ заглавіе "Defensio regia", Coмэзъ жестоко нападаетъ на Мильтона и ъдко осмъиваетъ изложенную въ "Иконоборцъ" теорію самодержавія народа.

Отвётить Сомэзу было поручено Мильтону. Гордый "Защит тёмъ, что ему довелось защищать честь англійскаго на- англійск рода, Мильтонъ просиживалъ цълыя ночи за работой, не жалта своего слабаго зрънія, и въ декабръ 1650 г. представиль парламенту свою знаменитую "Defensio pro populo anglicano". Самый сильный аргументь Сомэза состояль въ томъ, что королевская власть была низвергнута въ Англіи не народомъ, даже не парламентомъ, потому что палата лордовъ была уничтожена, а одной партіей. Въ своемъ отвътъ Мильтонъ обстоятельно доказываеть, что эта партія была самая нравственно-здоровая часть англійскаго народа, и что она постановила, то,

народа'

можно сказать, было постановлено народомъ. Памолеть Мильтона произвелъ сильное впечатлёніе въ Европъ; ученая репутація Годена была подорвана, а представители иностранныхъ державъ поспёшили поздравить Мильтона съ побёдой. Первая "Защита англійскаго народа" стоила Мильтону потери зрёнія; онъ ослёпъ на 44-мъ году своей жизни, и единственнымъ его утёшеніемъ было сознаніе, что онъ потерялъ свое зрёніе, защищая свободу и достоинство англійскаго народа. Слёпота Мильтона ободрила роялистовъ, которые въ 1652 г. выпустили въ Гаагѣ анонимный памолетъ подъ заглавіемъ "Regii sanguinis clamor ad coelum", вызвавшій "Вторую защиту англійскаго народа".

Потерявъ первую жену въ 1652 г., Мильтонъ, четыре года спустя, женился на второй, Катеринъ Вудкокъ, въ личности которой, по его собственному выраженію, сіяли яркимъ свътомъ любовь, нъжность и доброта; къ сожалънію, счастье его было непродолжительно, ибо въ 1658 г. она умерла отъ родовъ. Мильтонъ снова остался одинокъ и пережилъ не только Кромвеля и его сына Ричарда, при которомъ онъ оставался попрежнему секретаремъ республики, но дожилъ до реставраціи Стюартовъ.

"Потерянный

paŭ".

Къ послёднимъ годамъ жизни Мильтона относится лучшее и самое знаменитое изъ его поэтическихъ произведеній — поэма "Потерянный Рай" (1667). Идея "Потеряннаго Рая" занимала Мильтона еще въ молодости, но первоначально онъ хотёлъ обработать свой сюжетъ въ формѣ трагедіи; но страстная политическая дѣятельность отвлекла его отъ поэзіи, и когда онъ уже въ старости снова возвратился къ своей излюбленной темѣ, то на этотъ разъ она воплотилась въ формѣ эпической поэмы. Сюжетъ своей поэмы Мильтонъ заимствовалъ изъ книги Бытія, но далъ ему совершенно иное освѣщеніе. Поэму Мильтона нельзя мѣрить классической

мъркой эпической поэмы; если ее нужно сравнивать, то не съ "Иліадой" или "Энеидой", а развъ съ "Божественной Комедіей" Данте. Въ обоихъ произведеніяхъ есть много общаго, ибо оба поэта находились въ оппозиціонномъ отношения къ своей эпохъ, пережили крушение своихъ идеаловъ и оба создали произведенія, въ которыхъ выразили свой негодующій протесть противъ современнаго порядка вещей. Разница въ томъ, что фантазія средневъкового поэта, воспитанная на легендахъ, видъніяхъ и памятникахъкатолическаго искусства, сумвла населить созданный міръ живыми существами, тогда какъ фантазія протестантскаго поэта, лишенная помощи искусства, видъвшая въ легендъ одно суевъріе и принужденная извлекать все изъ самой себя, истощилась въ безплодныхъ усиліяхъ перенестись въ область наивной въры и на ряду съ колоссальнымъ образомъ Сатаны выставила рядъ холодныхъ абстракцій и аллегорій, которыя способны только разрушать поэтическую иллюзію. Читая поэму Мильтона, чувствуешь, что туть нѣтъ наивной вѣры, что туть на ряду съ чувствомъ и фантазіей дъйствуеть рефлексія, не дозволяющая поэту слиться съ изображаемыми) предметами и произвести иллюзію въ читатель. Скованная протестантской догмой, отрицающей святыхъ, фантазія Мильтона не знала, къмъ населить небо, и не могла придумать ничего лучшаго, какъ изобразить Ісгову въ видъ короля, свиту котораго составляютъ многочисленныя, какъ звѣзды, небесныя силы. Тэнъ въ своемъ остроумномъ разборъ "Потеряннаго Рая" привелъ много примъровъ нарушенія библейскаго колорита и неудачнаго перенесенія въ ветхозавѣтный сюжетъ новыхъ понятій; онъ прекрасно показаль, что Адамь и Ева у Мильтона не непосредственныя, полудикія натуры, каковыми они должны быть, а пуритане XVII в., дисциплинированные, съ правоучительными сентенціями на устахъ. Словомъ, если мы будемъ смотръть на поэму Мильтона 18 Стороженко.

съ эстетической точки зрвнія, то мы наткнемся не разъ на невърность тона, анахронизмы, психологическіе промахи и т. д. Нёкоторые изъ этихъ промаховъ довольно курьезны. Такъ, напр., въ одномъ мъстъ Адамъ жалуется Богу на свое одиночество, а Богъ въ отвътъ ему говорить: "Что бы ты сказаль на моемъ мъстъ, ибо я остаюсь одинокимъ въ продолжение въчности?". Но если смотръть на поэму Мильтона съ культурно-исторической и автобіографической точки зрънія, то она окажется произведеніемъ въ высшей степени замъчательнымъ. Въ ней отражается міросозерцаніе образованнъйшаго изъ пуританъ, его общественные и нравственные идеалы и его энергическій протесть противь современнаго ему лакейства и нравственной распущенности. Здъсь мы встрвчаемь облеченныя въ поэтическую форму изввстныя намъ идеи Мильтона о бракъ, свободъ совъсти и гражданской свободь, пересыпанныя трогательными жалобами человъка одинокаго, разбитаго жизнью и осужденнаго на въчный мракъ.

Поэма изобилуеть великолёпными описаніями природы и поэтическими картинами изъ жизни первыхъ людей. Лучшій изъ эпизодовъ "Потеряннаго Рая" въ поэтическомъ отношении – это очаровательная идиллія пребыванія Адама и Евы въ раю (Пёснь 4), искушеніе Евы и ея раскаяніе (Пёснь 9) и, наконецъ, великолёпная картина будущей жизни человъчества, которую архистратигъ Михаилъ развертываетъ передъ изгоняемымъ изъ рая Адамомъ (Пѣсни 11 и 12). Изъ характеровъ поэмы Мильтону наиболье удался колоссальный образъ Сатаны, напоминающій эсхилова Прометея. Еще критикъ начала XVIII в. Аддисонъ замътилъ, что Сатана, помимо желанія Мильтона, сдёлался главнымъ героемъ его поэмы, что, впрочемъ, вполнѣ естественно, ибо въ грандіозной борьбѣ добра со зломъ, составляющей основной мотивъ поэмы, вниманіе читателя и должно сосредоточиваться на предСтавителё злого начала, которое является торжествующимъ. Въличности Сатаны Мильтонъ воплотилъ дорогую ему идею протеста и независимости; нѣтъ никакого сомнѣнія, что нѣкоторымъ чертамъ характера Сатаны, напр., его гордости и любви къ свободѣ, онъ горячо сочувствовалъ. Первый намекъ на такую трагическую концепцію характера Сатаны Мильтонъ нашелъ въ Библіи или, быть можетъ, въ изданной въ 1655 г. поэтической обработкѣ книги Бытія, принадлежащей англосаксонскому иѣвцу Кәдмону.

Черезъ нъсколько времени послѣ окончанія "Потерян- "Возвраи наго Рая" Мильтонъ, по совъту одного изъ своихъ ный раі друзей, принялся за "Возвращенный Рай". Такъ какъ это произведение не было плодомъ непосредственнаго творчества, то оно вышло много слабе, хотя самъ Мильтонъ считалъ его выше "Потеряннаго Рая". По содержанію вторая поэма тёсно примыкаетъ къ первой. Въ концъ 12-й пъсни "Потеряннаго Рая" ангелъ утъшаетъ Адама объщаниемъ, что наступитъ день отрады для праведниковъ и день мщенія для злыхъ, что сойдетъ съ небесъ самъ Іисусъ Христосъ, сокрушитъ царство Сатаны, и что самъ міръ обновится въ пламени, и на мѣсто его воздвигнутся новое небо и новый мірь, утвержденный на правосудіи и любви. Въ "Возвращенномъ Раъ" описывается только одинъ эпизодъ изъ этого свътлаго буду**щаго — именно**, неудавшееся искушение Христа Сатаной и посрамленіе злого начала. Пользуясь евангельскимъ разсказомъ, Мильтонъ посвящаетъ цёлыя четыре пёсни искушенію Іисуса Христа. Было ли это слёдствіемъ старости или заранъе принятаго намъренія, но только Мильтонъ отнесся къ своему сюжету не такъ, какъ въ "Потерянномъ Раъ". Здъсь онъ предпочелъ держаться какъ можно ближе евангельскаго текста, не позволялъ своей - Фантазіи развернуться и, оставивъ въ сторонъ поэтическія прикрасы, стремился къ строгой простотъ. Этого онъ,

конечно, достигаетъ, но неръдко во вредъ живости и яркости изображенія. Даже личности главныхъ героевъ ---Іисуса Христа и Сатаны — очерчены очень блёдно: это не характеры, а воплощение двухъ принциповъ, ведущихъ между собою нескончаемую контроверсу и оставляющихъ въ душѣ читателя довольно смутное впечатлёніе. Одинъ эпизодъ этой драмы, искушеніе, въ особенности любопытенъ твмъ, что изъ него мы можемъ заключить, какъ Мильтонъ въ старости смотрълъ на поэзію, искусство и философію. Видно, что подъ старость Мильтонъ мало отличался отъ твхъ пуританскихъ проповъдниковъ, которые считали сустой и гръхомъ занятіе искусствомъ и поэзіей. Когда Сатана, думая возбудить самолюбіе Іисуса Христа, объщаетъ ему извъстность на поприщъ искусства, поэзіи, красноръчія и философіи, словомъ — всего, чъмъ прославились древнія Аеины, Іисусъ Христосъ дѣлаетъ сравненіе между античной культурой и культурой евреевъ, отдаетъ предпочтеніе послёдней и въ заключение заявляетъ, что самая любовь къ красотъ есть удълъ слабыхъ и изнъженныхъ душъ. Итакъ, благочестіе, граничащее съ ригоризмомъ, и въра въ конечное торжество добра надъ зломъ --- вотъ основа старческаго міросозерцанія Мильтона, насколько оно выразилось въ "Возвращенномъ Рав".

"Самсонъ".

Но хотя Мильтонъ могъ утёшаться надеждой на лучшія времена, эта надежда не могла примирить его съ настоящимъ, которое ежедневно томило его, какъ кошмаръ. Въ своемъ послёднемъ поэтическомъ произведеніи, трагедіи "Самсонз", Мильтонъ еще разъ даетъ намъ понять, что дёлалось въ его душё при видё торжества деспотизма, нравственной распущенности и лакейства, ознаменовавшихъ собою эпоху реставраціи Стюартовъ. Для того, чтобы никто не ошибся въ его настроеніи, Мильтонъ избралъ сюжетомъ своей трагедіи исторію народнаго еврейскаго богатыря Самсона, которая имёетъ много общаго съ его собственной судьбой. Развъ онъ, подобно Самсону, не сражался храбро съ современными оилистимлянами; развъ онъ не былъ побъжденъ, связанъ и ослъпленъ, если не врагами, то судьбой? Развъ онъ не долженъ былъ чувствовать того же, что чувствовалъ Самсонъ, когда надъ ослѣпленнымъ героемъ издѣвались враги его? Поэтому, когда вы слышите жалобу Самсона, что мракъ объялъ его со всвхъ сторонъ, что всв его надежды разбиты, вы тотчасъ догадываетесь, что здёсь устами Самсона говорить самъ авторъ. Видно, что въ этой лебединой пъсни вылилась вся наболъвшая душа великаго англійскаго поэта.

Эпоха реставраціи Стюартовъ была эпохой крайней Эпоха деморализаціи англійскаго общества. Изсякла въра въ Реставрація. принципы и нравственные идеалы; люди плыли по теченю и старались урвать отъ жизни возможно больше наслажденій. Слёдуя примёру двора, общество поспёшило сбросить съ себя маску внъшняго благочестія и нравственныхъ приличій, бывшую обязательной при господствв пуританъ, и щеголяло цинизмомъ и легкомысленнымъ отношеніемъ къ нравственному долгу. Это безпримврное въ англійской исторіи пониженіе нравственнаго уровня общества нашло себъ выраженіе какъ въ жизни, такъ и въ произведеніяхъ эпохи Реставраціи. Люди мъняли свои политическія и религіозныя убъжденія, какъ мвняють перчатки, почти не скрывая, что они руководилась въ этомъ случат матеріальными выгодами.

Величайшій послё Мильтона англійскій поэтъ XVII в. Драйдень. Джонъ Драйденъ явилъ въ своей жизни примъръ политической и религіозной шаткости и погони за успъхомъ. Нъкогда страстный поклонникъ Кромвеля, написавшій въ память его восторженную оду, онъ не менъе восторженно привётствоваль воцареніе Карла II и сдёлался пропагандистомъ монархическаго принципа. Въ мододости онъ былъ протестантомъ; во время Реставраціи

принялъ католицизмъ, но когда эта сдѣлка съ совѣстью не была оцвнена дворомъ, онъ написалъ трагикомедію "Испанский монахз", гдъ предалъ позору католическое духовенство. Такимъ же карьеристомъ онъ былъ и въ литературъ. Какъ только по распоряженію Карла II закрытые пуританами театры были открыты, онъ поставиль на сцену свою комедію "Дикій волокита", въ которой вёрно угадаль настроеніе минуты, ловко разсчиталъ, что можетъ понравиться королю и высшему обществу. Въ слёдующемъ году онъ написалъ пьесу подобнаго же пошиба "Дамы-соперницы", въ которой подражаль запутанной интригъ испанскихъ пьесъ, и тоже имълъ успъхъ. За ними слъдовалъ цълый рядъ комедій, въ которыхъ со стороны автора замѣчается самое легкомысленное отношение къ нравственному долгу. Изображая любовную интригу свътскаго Донъ-Жуана съ замужней женщиной, онъ надъляетъ соблазнителя самыми привлекательными качествами и выставляетъ въ самомъ смѣшномъ видъ обманутаго мужа. Въ одной изъ его комедій вторгается неслыханная прежде въ Англіи выходка противъ церковнаго брака и прославление свободной любви. "Развъ любовь безъ алтаря и священника перестаетъ быть любовью? Въдь священникъ получаетъ за свой трудъ деньги и больше не думаетъ о судьбъ соединенныхъ имъ сердецъ. По-моему, для брака достаточно одной любви". Кромъ комедій, Драйденъ писалъ также трагедіи въ героическомъ родъ на манеръ трагедій Корнеля, но только съ примъсью фантастическаго элемента ("Любовъ-тиранъ" и др). Благодаря своимъ опернымъ эффектамъ и прекрасному стиху, трагедіи Драйдена имѣли успѣхъ, пока не были убиты сатирической комедіей герцога Бэкингэма. "Репетиція", гдъ были жестоко и умно осмъяны пріемы ихъ составленія. Послё этого Дрейденъ обратился къ старинной англійской драмъ, передълалъ "Антонія и Клеопатру" Шекспира, писалъ по заказу короля сатиры на.

виговъ, передълалъ изъ Плавта и Мольера комедію "Ам. фитріонз" и т. д. Послъдняя его пьеса — трагикомедія "Поржествующая любовь" не имъла успъха, что сильно огорчило престарълаго поэта.

Самымъ характернымъ продуктомъ эпохи Реставраціи конедія. служать произведенія драматурговъ-комиковъ Уичерли, Конгрива и др. Комедія Уичерли "Любовь вз люсу" есть нъчто среднее между испанской комедіей интриги и итальянскимъ фарсомъ. Нъкто Даппервиттъ, красивый и развратный шалопай, нуждаясь въ деньгахъ, хочетъ продать свою возлюбленную Люси другому подобному же шалопаю, описываеть всв ся физическія совершенства съ обстоятельностью и юморомъ лошадинаго барышника. Но его соперницей является собственная мать Люси, которая хочеть продать ее старому пуританскому ростовщику Грайну. Она вводитъ Грайна къ дочери подъ видомъ танцовальнаго учителя. Дочь отлично знаеть, въ чемъ дѣло, но разыгрываетъ изъ себя невинность и при первой вольности, которую позволяетъ себъ старикашка, начинаетъ кричать, подымаетъ на ноги весь домъ. Грайну грозятъ судомъ, скандаломъ и выпускаютъ, взявши съ него 500 фунтовъ. Нельзя не сознаться, что сцена танцовальнаго урока ведена весьма живо, а попавшійся въ ловушку старикъ очень смѣшонъ, но - что за положенія, что за діалогъ! Повидимому, собесъдники стараются перещеголять другь друга двусмысленностью выраженій и неприличіемъ остротъ. Пьеса имѣла большой успѣхъ. Объ Уичерли заговорили, а герцогиня Кливлэндъ сдълала его однимъ изъ своимъ многочисленныхъ любовниковъ. Не меньшій успёхъ выпалъ на долю другой пьесы Уичерли — "Провинціалка". Героиня пьесы миссиссъ Пинчвайоъ — провинціалка, вышедшая замужъ за деревенскаго сквайра, прівжаеть въ Лондонъ по двламъ. Это женщина недалекая, но любящая удовольствія. Лондонская жизнь отуманиваеть ей годову. Все ей кажется

новымъ и интереснымъ. Разумвется, не такой женщинв устоять противъ лондонскихъ соблазновъ. Она скоро сходится съ однимъ страшнымъ развратникомъ и такъ быстро развивается подъ руководствомъ такого учителя, что достигаеть крайней степени безстыдства. Герой пьесы "Прямодушный", капитанъ Мэнли, несомнѣнно, подражаніе мольеровскому Мизантропу, которымъ восхищалась тогда вся Европа, но подражание довольно неудачное, ибо въ личности Мэнли нътъ ни капли идеализма. Изъ рвчей его не видно, чтобы онъ когда-нибудь любилъ людей; онъ третируетъ ихъ, какъ негодяевъ, и даже о той женщинъ, которую, повидимому, любитъ, отзывается съ самымъ площаднымъ цинизмомъ. Такому же превращенію подвергается и характеръ героини Оливіи, очевидно, навъянный шекспировой Віолой ("Двънадцатая ночь"). Ръзвая, бойкая и остроумная Віола превращается у Уичерли въ жадную и наглую куртизанку, которая нисколько не скрываетъ, что любитъ капитана только за его деньги. Да иначе и быть не могло. Когда у самого писателя нътъ никакихъ нравственныхъ идеаловъ, то какъ онъ можетъ надълить ими своихъ героевъ? Изъ другихъ лицъ пьесы весьма недурно очерченъ навъянный комедіей Расина "Сутяги" (Les Plaideurs) типъ старухи-сутяги, которая ходить по улицамъ Лондона съ своимъ адвокатомъ и напрашивается на оскорбленія, чтобы тотчасъ же предъявить искъ оскорбителю и сорвать съ него нёсколько денегь.

У другого знаменитаго драматурга эпохи Реставраціи, Конгрива, тонъ нёсколько смягченъ, штрихи не такъ грубы, личности не производятъ такого отталкивающаго впечатлёнія. Конгривъ оставилъ нёсколько пьесъ: "Старый холостякъ", мастерскимъ діалогомъ которой такъ восхищался Драйденъ, "Двоедушный" и "Любовь за любовъ", Въ послёдней мы находимъ цёлую галлерею современныхъ портретовъ, написанныхъ рукою мастера. Особенно удался Конгриву характеръ Валентина, преслъдуемаго кредиторами кутилы и игрока, человъка, который нигдъ не теряетъ голову, искренно хохочетъ надъ своимъ невыносимымъ положеніемъ, умъетъ не только очаровать любого изъ своихъ кредиторовъ, но и выпроситъ еще денегъ взаймы.

При всемъ талантъ драматурговъ эпохи Реставраціи, произведенія ихъ такъ тъсно связаны съ своей эпохой, что мы не можемъ вполнъ наслаждаться ими. Въ нихъ больше мъстнаго и временнаго, чъмъ общечеловъческаго элемента, и въ этомъ заключается причина того забвенія, въ которое они впали.

Борьба Карла I съ парламентомъ, окончившаяся вре- Политическия теорія, меннымъ превращеніемъ наслъдственной монархіи въ пу-Гоббзъ. ританскую демократическую республику, вызвалакъ жизни двъ политическихъ теоріи, изъ которыхъ одна одобряла совершившійся перевороть, доказывала его законность и разумность, а другая громила революцію и доказывала, что потрясение монархическаго принципа отзовется страшными бъдствіями въ странъ и что единственной гарантіей благосостоянія Англіи является абсолютная королевская власть. Представителемъ первой теоріи былъ Мильтонъ, представителемъ второй — Гоббзъ, который въ своихъ произведеніяхъ является теоретикомъ абсолютизма. Въ 1651 г. онъ издалъ въ свётъ свое знаменитое сочиненіе "Левіаванг, или сущность, форма и власть государя", гдё онъ вывелъ изъ своихъ посылокъ самыя неумолимыя послъдствія въ пользу абсолютной власти. Политическая теорія Гоббза стоитъ въ тёсной связи съ его взглядомъ на правственную природу человъка. По мнънію Гоббза, источникъ всвхъ человвческихъ двйствій есть принципъ самосохраненія, выражающійся въ желаніи себъ добра, пользы, удовольствія и въ отвращеніи отъ всего пагубнаго и непріятнаго; стало-быть, по самой своей природъ человъкъ есть существо эгоистическое, преслъдующее свои личныя, эгоистическія цэли, а такъ какъ всв люди имвютъ

одинаковое право на пользование и обладание земными благами, то отсюда ясно, что естественное состояние человъчества – это война всъхъ противъ всъхъ (bellum omnium contra omnes), ибо люди стремятся выхватить другъ у друга лакомый кусокъ (homo homini lupus est). Стремясь въ достиженію своихъ эгоистическихъ цълей, не признавая никакихъ нравственныхъ критеріумовъ, люди кончили бы тёмъ, что уничтожили бы другъ друга, если бы имъ не пришло въ голову устроить государственный порядокъ. При устройствъ этого порядка они, конечно, тоже руководились эгоистическими цёлями и чувствомъ самосохраненія. Для достиженія послъдняго нужно, чтобы возможность всеобщей войны была уничтожена, чтобы насталъ въчный миръ. Разсуждая о томъ, какъ устроить такой порядокъ вещей, люди пришли къ заключенію, что единственное средство для этого — это отказаться отъ права на все, отказаться оть части своей свободы. Отказавшись каждый отъ части своей свободы, люди уступили ее по извёстному договору одному лицу, которое съ своей стороны гарантировало имъ миръ и безпрепятственное пользование земными благами.

Таково, по Гоббзу, происхожденіе государства; оно естественно и разумно, потому что вытекаетъ изъ законовъ разума и самосохраненія; оно — учрежденіе чисто человѣческое, потому что основано на договорѣ. Такъ какъ государство есть какъ бы уполномочіе отъ всего народа, то отсюда ясно,что государственная власть должна быть властью абсолютной и что представитель ея, кромѣ договора, не долженъ быть ограниченъ никакими конституціями. Въ жертву этому всепожирающему чудовищу, этому Левіавану, должно быть принесено все: и жизнь, и собственность, и даже мнѣніе людей, ибо онъ издаетъ законы, онъ опредѣляетъ нравственные критеріумы; онъ указываетъ границы, отдѣляющія дозволенное отъ недозволеннаго; онъ имѣетъ право запретить распространеніе всякаго ученія, которое можеть вызвать раздорь въ государствѣ; даже церковь, и та должна быть подчинена государству. Но обладаніе такой чудовищной властью можеть подать поводъ къ злоупотребленіямъ ею — что тогда дѣлать? Стоя на своей отвлеченной точкѣ зрѣнія и имѣя въ виду земной міръ, Гоббзъ утверждаетъ, что всякое сопротивленіе абсолютной власти незаконно, ибо эта власть есть воплощеніе воли всѣхъ; противъ верховной власти можетъ по праву возстать только другая общая воля, другой уполномоченный отъ народа, но этого не можетъ быть, ибо государство можетъ имѣть только одну волю, какъ человѣкъ одну душу.

"Левіаванъ" Гоббза вышелъ въ свътъ въ 1651 г., т.-е. въ одинъ годъ съ первой "Защитой англійскаго народа" Мильтона. Хотя Мильтонъ лично не выступалъ противъ Гоббза, но не скрывалъ своего нерасположенія къ его теоріи. Несмотря однако-жъ на ръзкую противоположность политическихъ теорій Мильтона и Гоббза, у нихъ есть одна общая черта. Оба они отрицали принципъ божественнаго происхожденія монархій, оба утверждали, что государство произошло путемъ договора. Но тутъ и начинается между ними глубокое внутреннее различіе. Исходя изъ глубокой вёры въ добрые инстинкты человъческой природы, идеалистъ Мильтонъ старается точнъе опредѣлить границы государственнаго вмѣшательства въ личную жизнь и горячо стоить за индивидуальную свободу. Напротивъ того, скептикъ и матеріалистъ Гоббзъ не въруетъ ни въ совъсть, ни въ нравственный законъ, видить въ человъкъ прежде всего эгоистическое животное, которое во что бы то ни стало должно быть укрощено. Вотъ почему онъ безъ всякаго колебанія приноситъ свободу человъка въ жертву Левіавану государства.

Отъ Гоббза переходимъ къ его противнику Локку. Локкъ. Самымъ важнымъ сочиненіемъ Локка считается его "Опыть о ловъческой "Опыт» о человъческомъ познаніи" (1690 г.), послужив- познанія"

шій точкой отправленія для послёдующихъ философовъ не только англійскихъ, но и французскихъ, которые, популяризируя его идеи, сообщили особое направленіе европейской мысли. Уже до Локка Бэконъ считалъ чувственный опыть единственнымъ источникомъ познанія. Бэконъ даже представилъ теорію опытнаго метода, показаль, какъ имъ нужно пользоваться, чтобы достигнуть прочныхъ результатовъ. Но психологическая сторона вопроса, вопросъ о томъ, какъ поступаетъ нашъ духъ въ процессъ опытнаго познанія, какъ онъ составляетъ изъ частныхъ понятій общія и родовыя и сопоставляеть ихъ между собою, оставался неразъясненнымъ. Разъясненію этихъ вопросовъ и посвящено сочиненіе Локка. Возставая противъ Декарта и его послъдователей, утверждавшихъ, что въ нашемъ умъ существуютъ идеи, независимыя отъ опыта, Локкъ доказываетъ, что всякое познаніе есть результать чувственнаго воспріятія, что даже общія положенія, считающіяся врожденными, напр. положеніе, что цёлое больше своей части, что одна и та же вещь не можетъ въ одно и то же время существовать и не существовать и т. п., суть результаты дёятельности разума подъ вліяніемъ внёшнихъ впечатлёній. Утверждая, что единственнымъ источникомъ нашего познанія служить опыть, Локкъ различаеть опыть внъшній, или ощущеніе, оть опыта внутренняго, или рефлексіи, которая есть работа нашего ума надъ полученными ощущеніями. Ощущеніе и рефлексія суть, по выраженію Локка, единственныя окна, чрезъ которыя свътъ идей падаетъ въ темную самоё по себъ область разума. Изъ сказаннаго ясно, во-первыхъ, что все, лежащее внъ опыта, лежитъ внъ сферы человъческаго познанія, и, во-вторыхъ, что чъмъ болъе наше познаніе удалено отъ опыта, тёмъ оно менёе достовёрно. Познакомившись съ теоріей Локка, Вольтеръ сдёлался ея страстнымъ пропагандистомъ на континентъ.

Вторымъ знаменитымъ сочиненіемъ Локка былъ его трантать трактать "О правленіи". Въ противоположность Гоббзу, "О правленія". доказывавшему, что первобытное состояние человъчества есть борьба всёхъ противъ всёхъ, Локкъ утверждаетъ, что это состояніе было, напротивъ того, состояніе мъ свободы и равенства, ибо естественный законъ есть прежде всего законъ разумный. Этотъ разумный законъ учитъ, что всѣ люди, какъ существа, принадлежащія къ одной породъ, должны имъть одинаковыя права на собственность, счастье и свободу. Недостатки естественнаго состоянія заключались въ томъ, что въ случав нарушенія этой общей гармоніи, въ случав, если одинъ человъкъ почему бы то ни было нападалъ на другого, отнималь у него скоть, имущество, жену, то обижаемый являлся своимъ собственнымъ мстителемъ и судьей. Этотъ недостатокъ, вовсе не предупреждающій зла, а лишь карающій преступника, былъ вскоръ почувствованъ людьми, которые добровольно отказались отъ части своей свободы и отдали ее избраннымъ лицамъ съ тёмъ, чтобы тё, издавъ законы, обезпечивающіе жизнь и имущество всякаго человъка, строго наблюдали бы за ихъ исполненіемъ. Такимъ образомъ, путемъ договора людей съ избранными ими лицами происходить государство; люди, вступающіе въ этотъ политическій организмъ, даютъ объщание соблюдать законы и подчиняться власти, а представители власти съ своей стороны обязываются пещись о благъ народа. Изъ этого слъдуетъ, что, если представители власти, забывъ свое происхождение изъ воли народа, перестають заботиться о его благь и позволяють себъ насилія и злоупотребленія, общество имветь полное право нарушить договоръ и отнять власть у недостойныхъ ея представителей.

Такова Локкова теорія происхожденія государства изз воли народа. Изъ основного договорнаго характера власти Локкъ выводитъ внутреннюю форму государственнаго



устройства, сущность которой состоить въ строгомъ разграничении власти законодательной и исполнительной. Само собою разумъется, что власть законодательная должна принадлежать народу, а исполнительная — правителямъ, избраннымъ народомъ; обязанности короля, какъ главы исполнительной власти, состоять въ томъ, чтобы творить судъ и расправу, возстановлять нарушенное право и охранять внѣшнюю безопасность государства; но онъ не имъетъ никакого права выходить изъ сферы своихъ полномочій, издавать законы, налагать подати и т. п. Поступая такимъ образомъ, онъ нарушаетъ договоръ съ народомъ, и послёдній имёетъ полное право отнять у него власть. Изъ предложеннаго краткаго очерка Локковой теоріи государства видно, что она есть не что иное, какъ теорія конституціи и при томъ англійской, въ которой функціи законодательной и исполнительной власти строго отдёлены другь оть друга. Мы увидимъ впослёдствіи, какое сильное вліяніе оказала государственная теорія Локка на величайшаго изъ политическихъ мыслителей Франціи, Монтескье, какъ его идея общественнаго договора и идеальная картина первобытнаго общества, живущаго на основаніи естественнаго закона, послужила точкой отправленія для Руссо.

Трактатъ

нія".

Въ тёсной связи съ Локковымъ ученіемъ о государ-"О воспита- ствъ стоитъ его трактатъ "О воспитании". Трактатъ этотъ выросъ на почвъ опыта. Локкъ былъ воспитателемъ въ нъсколькихъ знатныхъ англійскихъ семействахъ и имълъ случай провърить на опытъ годность своихъ педагогическихъ теорій. Точкой отправленія для Локка служитъ изучение натуры ребенка. Общее правило: наставникъ долженъ върить въ добрые инстинкты ребенка и смотръть на него, какъ на разумное существо, объясняя ему причину запрещенія того или другого. Локкъ не совѣтуетъ часто покупать дѣтямъ игрушки, потому что это развиваетъ стремленіе къ новизнъ и пренебре-

женіе къ старымъ игрушкамъ только потому, что онъ стары. Кромъ того, обиле игрушекъ развиваетъ въ дътяхъ тщеславіе: ребенокъ, имъющій больше игрушекъ, всегда будеть тщеславиться передъ тёмъ, кто имветъ ихъ меньше. Изученіе натуры ребенка должно служить точной отправленія и при преподаваніи ему различныхъ предметовъ. Здёсь нужно принимать въ соображение не только индивидуальность ребенка вообще, но его навыкъ; напр., одинъ ребенокъ любитъ заниматься музыкой до объда, другой — послъ объда, и воспитатель не долженъ двиствовать наперекоръ этому навыку, ибо занятіе, доставляемое во время, становится развлеченіемъ и идетъ всегда успёшнёе. Искусство педагога состоить въ томъ, чтобы такъ заинтересовать ребенка, чтобъ онъ самъ проснлъ заняться съ нимъ. Въ виду того, что такое всестороннее изучение натуры ребенка почти невозможно въ публичномъ заведеніи, гдъ на одного воспитателя приходится по нёскольку десятковъ воспитанниковъ, Локкъ предпочитаетъ домашнее воспитаніе, какъ представляющее больше способовъ для изученія натуры ребенка и нравственнаго воздёйствія на него. Поставивъ своимъ идеаломъ mens sana in corpore sano, Локкъ придаетъ большое значеніе физическому развитію и гигіеническимъ условіямъ; онъ настаиваетъ, чтобы ребенокъ какъ можно больше пользовался чистымъ воздухомъ и физическими упражневіями, чтобы онъ пріучался къ холоду и сырости.

Параллельно съ физическимъ воспитаніемъ ребенка должно итти воспитаніе нравственное, главной задачей котораго Локкъ ставитъ развитіе выдержки и самообладанія. Подобно тому, какъ дитя должно быть пріучено переносить безвредно холодъ, жаръ и сырость, такъ и въ нравственномъ отношеніи оно должно быть пріучено отказываться во имя пользы и нравственнаго долга отъ какого-нибудь удовольствія и терпѣливо переноситъ всякаго рода неиріятности. Такъ какъ добродѣтель — слишкомъ отвлечен-

ное понятіе для ребенка, то старанія его должны быть направлены въ достижению похвалы и одобрения со стороны наставника. Похвалу и одобрение не нужно расточать, нужно ихъ высказывать только за такіе поступки, которые дъйствительно соотвътствуютъ добродътели. Религіозное обученіе Локкъ ограничиваетъ сообщеніемъ ребенку понятія о великомъ Творцѣ міра, всевидящемъ и всезнающемъ, который любитъ правду и добродътель. Такимъ образомъ, главной цёлью воспитанія Локкъ считаеть выработку человъка здраваго и нравственно, и физически. Что до наполненія головы ребенка разными свъдъніями, то требованія Локка въ этомъ отношеніи весьма ограничены. И здёсь, какъ и вездё, онъ стоитъ на практической почвъ. Изъ классическихъ языковъ онъ стоить за одинъ латинскій, да и то безъ грамматическихъ тонкостей; обученіе живописи онъ рекомендуетъ настолько, чтобы ребенокъ сумълъ срисовать зданіе или машину; писаніе въ классѣ латинскихъ стиховъ, до сихъ поръ практикующееся въ англійскихъ школахъ, онъ считаетъ безполезнъйшей вещью на свътъ. Вмъсто поэтовъ онъ совѣтуетъ юношамъ читать "De officiis" Цицерона и сочиненія Пуфендорфа и Гуго Гроція по государственному праву. Несмотря на то, что программа воспитанія Локка разсчитана на богатыхъ людей, онъ настаиваетъ на томъ, чтобы ученикъ зналъ одно или два ремесла, такъ какъ эти познанія могутъ пригодиться ему въ жизни. Полученное на такихъ основаніяхъ воспитаніе Локкъ совѣтуетъ дополнить путешествіемъ, чтобы обогатить умъ юноши собственными наблюденіями.

) въротерпи- Въ заключение нужно сказать нъсколько словъ о сочимости". нении Локка, посвященномъ вопросу о религіозной терпимости ("On Toleration"). Раздъляя точку зрънія Мильтона, что функціи государства и церкви совершенно различны, что одно въдаетъ земныя дъла, а другая — небесныя, Локкъ утверждаетъ, что государство не имъетъ никакого права вмёшиваться въ религіозныя убёжден ія индивидуума, которыя суть дёло его совёсти. Исключеніе допускается только въ такихъ случаяхъ, когда человёкъ въ силу своихъ религіозныхъ убёжденій не сдерживаетъ клятвы, данной государю, или когда онъ не имёетъ никакихъ религіозныхъ убёжденій, ибо атеисты одинаково вредны какъ для церкви, такъ и для государства. Отсюда слёдуетъ, что Локкъ дёлаетъ исключеніе изъ своей теоріи терпимости только для католиковъ и атеистовъ.

Заслуга Локка состоить, главнымъ образомъ, въ приизненіи принциповъ опытнаго изслёдованія и основаннаго на немъ раціонализма во всёмъ сферамъ человёческаго познанія и человёческой дёятельности: въ религіи, политикѣ, педагогіи и философіи. Этимъ онъ проложилъ дорогу всёмъ позднёйшимъ англійскимъ и французскимъ мыслителямъ, находившимъ въ его сочиненіяхъ точку отправленія для своихъ раціоналистическихъ теорій.

Пособія для изученія англійской литературы XVII в. Веселовскій (А.). Англійская литература въ періодъ республики и реставраціи ("Всеобщая исторія литературы" подъ ред. Корша и Кирпичникова, т. III). — Гетнеръ. Исторія англійской литературы XVIII в. — Тэнъ (И.). Исторія англійской литературы. (Русскій переводъ вышелъ подъ заглавіемъ "Развитіе политической и гражданской свободы въ Англіи въ связи съ развитіемъ литературы". С.-Пб. 1871, — Маколей. Мильтонъ ("Сочиненія", т. І). Соловьевъ. Мильтонъ (Біографическая библіотека Павленкова).

Пересоды: Мильтонъ. Потерянный и возвращенный Рай. Пер. Чюминой. С.-Пб. 1899. — Мильтонъ. Ареопагитика. Переводы въ изданіяхъ "Свъточа" и "Труда". — Локкъ. Мысли о воспитаніи. Пер. Басистова. М. 1896. — Локкъ. Опыть о человъческомъ разумъ. Пер. А. Савина. М. 1898.

## III. Англійская литература XVIII вѣка.

Однимъ изъ благодътельныхъ послъдствій государствен-Журналисти наго переворота 1688 г. было уничтоженіе предварительной цензуры и тъсно связанное съ этимъ стороженко. 19 фактомъ развитіе газетной и журнальной прессы. Хотя газеты существовали въ Англіи въ XVII в., но онѣ не смѣли касаться политическихъ вопросовъ. Перевороть 1688 г. сдѣлалъ прессу общественной силой, поставилъ само правительство подъ контроль журналистики, которая стала развиваться съ поразительной быстротой. Съ 1688 по 1692 г. появилось 26 новыхъ газетъ. Въ 1695 г. совершилась эмансипація печати: парламентскимъ актомъ была уничтожена предварительная цензура; каждый могъ печатать, что угодно, подъ своей личной отвѣтственностью. Въ началѣ XVIII в. Данівль Дефо сталъ издавать первый еженедѣльный политическій журналъ, достойный этого имени: "Обозрюние франиузских дюлх".

Примъру его последовалъ Ричардъ Стиль, основавшій въ 1709 г. журналъ "Болтунз", въ которомъ главнымъ сотрудникомъ былъ его другъ Аддисонъ. Въ 1711 г. "Болтунъ" прекратился, и друзья стали издавать вмёств знаменитый ежедневный журналь подъ заглавіемъ "Зриmens" (Spectator), имъвшій громадное общественное значеніе. "Зритель" былъ совершенно непохожъ на обыкновенныя періодическія изданія, которыя занимаются интересами минуты и наперерывъ стараются сообщить своимъ читателямъ самыя свѣжія новости. Не такова была цѣль "Зрителя", о которой самъ Аддисонъ говоритъ въ предисловіи, что онъ желаеть не только забавлять публику, но и поучать и содъйствовать ся нравственному возрожденію. Маколей въ своей прекрасной стать объ Аддисонъ такъ характеризуетъ содержаніе "Зрителя": "въ понедъльникъ передъ нами остроумная и замысловатая аллегорія, напоминающая лукіановъ "Аукціонь философовъ"; во вторникъ — нравоучительная басня въ восточномъ вкусъ, такая же причудливая, какъ разсказъ Шехерезады; въ среду — характеристика, начерченная съ искусствомъ Лабрюэра; въ четвергъ – сцена изъ обыденной жизни, равная лучшимъ сценамъ "Вэкоилы-

скаго священника"; въ пятницу — нъсколько сатиръ въ духъ Горація, въ которыхъ осмъиваются различныя модныя дурачества: фижмы, мушки и т.п., а въ субботу разсужденія религіознаго содержанія, могущія выдержать соперничество съ лучшими проповъдями Массильона". Душою "Зрителя" былъ Аддисонъ. Впрочемъ, во многомъ друзья дополняли другъ друга. У Стиля было больше оригинальности и комической соли; у Аддисона — больше таланта, наблюдательности и тонкаго юмора. Тайна громаднаго вліянія "Зрителя", кромѣ популярности издателей, объясняется тёмъ, что они попали въ цёль, что они своимъ журналомъ шли навстръчу правственному возрожденію англійскаго общества, которое началось послѣ переворота 1688 г. Послѣ "Зрителя" журнальная и газетная пресса въ Англіи стала на свои ноги, перестала быть въ зависимости отъ двора, и это обстоятельство, несомнённо, содёйствовало подъему чувства собственнаго достоинства въ писателъ. Вліяніе "Зрителя" не ограничилось Англіей, но перешло на континенть. Въ 1722 г. Мариво сталъ издавать журналъ "Le Spectateur français", а въ 1737 г. "Зритель" Аддисона и Стиля появился и во французскомъ переводъ. На нъмецкомъ языкъ около того же времени появилось нъсколько журналовъ, составленныхъ по плану "Зрителя". Вліяніе Аддисона не минуло и Россіи. Уже въ первомъ русскомъ учено-литературномъ журналъ "Ежемъсячныя сочиненія, къ пользъ и увеселенію служащія" есть не мало статей, заимствованныхъ у "Зрителя", который у насъ назывался "Смотритель".

Переходя отъ журналистики къ литератур в, замътимъ, что первая половина XVIIIв. въ Англіи продолжала традиціи эпохи Реставраціи. Французское вліяніе все еще преобладало. Лучшая трагедія Аддисона "Катонъ" представляетъ собою чистъйшій образчикъ французской ложноклассической трагедіи: въ ней мало драматическаго дви-

19\*

женія и художественной правды, но зато соблюдены всё три единства. Французское вліяніе сильно замётно и въ Александръ Попъ (1688—1744). Первое его произведение "Виндзорский льст" составлено по рецепту описательныхъ поэмъ ложно-классической школы съ изряднымъ ингредіентомъ изъ классической мисологіи. Живого чувства природы въ ней очень мало, но форма ся, стихъ --верхъ совершенства. Еще болѣе восторговъ возбудила вторая поэма Попа "Похищение локона", въ которой онъ подражалъ сатирической поэмѣ Буало "Lutrin" (Аналой). Въ 1711 г. Попъ выпустилъ въ свътъ свой знаменитый "Опыть о критикъ". Хотя идея поэмы была наввяна Попу Гораціемъ (De arte poëtica) и Буало (L'art poétique), но въ обработкъ ея Попъ сумълъ остаться самостоятельнымъ. Существенная разница между Попомъ и его образцами состоить въ томъ, что Горацій и Буало писали руководство для поэтовъ, а Попъ — для критиковъ. Поэма делится ватри песни, или части. Въ первой песни Попъ говорить о качествахъ истиннаго критика. По мнёню Попа, первое качество всякаго истиннаго критика — врожденный эстетическій вкусь; критики рождаются такь же, какъ и поэты: и тв, и другіе должны быть одарены врожденнымъ священнымъ огнемъ. Поэтому первый совътъ, который Попъ даетъ критику, — это предварительно изучить себя, опредълить предълы своего пониманія и не переступать ихъ, а первая обязанность критики — слъдовать природъ, ибо върность природъ есть самое цънное качество художественнаго произведенія. Кромѣ природы, критикъ долженъ тщательно изучать великихъ критиковъ древности. Правила греческой критики выведены изъ изученія величайшихъ образцовъ художественнаго совершенства: критики похитили у поэтовъ то, что тъ сами похитили у неба. Восторженнымъ гимномъ классической древности и заключается первая пёснь. Во второй пёсни Попъ перечисляетъ причины, препятствующія критику произносить вёрныя сужденія: недостатокъ солиднаго образованія, привычка обращать вниманіе на частности, а не на цёлое, — и національные и религіозные предразсудки. О послёднихъ онъ распространяется очень подробно, потому что самъ подвергался нападкамъ, какъ католикъ и приверженецъ Стюартовъ. Въ третьей пёсни Попъ характеризуетъ древнихъ и новыхъ критиковъ. Изъ древнихъ онъ восхищается Аристотелемъ и Гораціемъ; изъ новыхъ — Буало. "Опытомъ о критикъ" заканчивается первый періодъ поэтической дёятельности Попа.

Слёдующій періодъ занять двумя грандіозными предпріятіями Попа — переводомъ "Иліады" Гомера и изданіемъ произведеній Шекспира. Переводъ этоть, которымъ такъ восхищались современники, который принесъ автору 5000 Ф. с. гонорара, въ сущности, не выдерживаетъ критики. Вмъсто гомеровской простоты мы встръчаемъ на каждомъ шагу искусственность и манерность. Попъ счелъ нужнымъ смягчить "грубый" тонъ гомеровской рѣчи и заставиль его героевъ говорить изящнымъ языкомъ тогдашнихъ салоновъ. И-странное дёло-то, что въ наше время навърное погубило бы переводъ, то въ его время было главной причиной его успъха. "Спросъ на изящество, — говоритъ Джонсонъ, — былъ такъ великъ, что чистая и неприкрашенная природа не могла нравиться". Въ 1725 г. Попъ издалъ въ свътъ полное собрание произведеній Шекспира, предпославъ тексту свою характеристику шекспировскаго генія. Здёсь онъ обращаетъ особое внимание на слъдующия стороны шекспировскаго творчества: оригинальность, способность создавать характеры и способность дъйствовать на страсти. Недостатки Шекспира Попъ объясняетъ, главнымъ образомъ, тёмъ зависимымъ положеніемъ, въ которомъ онъ въ качествѣ актера-драматурга находился по отношенію къ современной ему публикъ. Замъчательно, что Попъ и не думаетъ прилагать къ разбору произведеній Шекспира влассическій масштабъ и всюду старается объяснить Шекспира изъ него самого и справедливо замѣчаетъ, что судить Шекспира по правиламъ Аристотелевой критики все равно, что судить по законамъ одной страны человѣка, который дѣйствовалъ, имѣя въ виду законы другой страны.

Къ третьему и послъднему періоду относится знаменитая дидактическая поэма Попа "Опыта о человъкъ". Достоинство поэмы состоить не въ общихъ, довольно смутныхъ, воззрѣніяхъ автора, но въ частностяхъ, въ отдёльныхъ мысляхъ, которыя оправлены въ золотую оправу его несравненнаго стиха. Таково, напр., его поэтическое воззрѣніе на связь человѣка съ природой и на добродътель, какъ на единственное условіе человъческаго счастья. Съ необыкновеннымъ одушевленіемъ Попъ доказываеть, что счастье человѣка заключается не во внёшнемъ успёхё, но въ мирё съ самимъ собою, въ гармоническомъ союзъ съ матерью-природой. Благодаря такимъ поэтическимъ тирадамъ – а ихъ немало – поэма Попа получила всемірную извъстность и была переведена на всъ европейскіе языки. На русскій языкъ ее перевелъ ученикъ Ломоносова, профессоръ московскаго университета Поповскій.

Ажонсонъ.

Говоря о Попѣ, нельзя не сказать о Самуэлѣ Джонсонѣ, знаменитомъ критикѣ и составителѣ превосходнаго словаря англійскаго языка. Какъ критикъ, Джонсонъ – придерживался классической теоріи, но онъ былъ слишкомъ уменъ, чтобы безусловно подчиниться кому бы то и было. Смотря на поэзію съ реально-утилитарной точки зрѣнія, онъ относился неодобрительно къ произведеніямъ къ которымъ нельзя было приложить этихъ требованій Будучи јодаренъ сильнымъ умомъ и тонко развитым нравственнымъ чувствомъ, онъ былъ почти совершенн лишенъ фантазіи и поэтическаго чувства. Все идеально *каза*лось ему искусственнымъ и фальшивымъ. Оттог въ своихъ "Жизнеописаніяхъ англійскихъ поэтовъ" онъ выше цёнитъ Драйдена и Попа, чёмъ Мильтона и Шекснира. Несмотря на это, Джонсонъ въ предисловіи къ первому тому своего изданія произведеній Шекспира горячо и остроумно защищаетъ Шекспира отъ нападокъ Вольтера и высказываетъ такой здравый взглядъ на три единства, котораго въ то время не высказывалъ никто и который не остался безъ вліянія и на Лессинга. Въ посятёдніе годы своей жизни Джонсонъ играль роль литературнаго диктатора. Къ его критическимъ приговорамъ прислушивались внимательно такіе люди, какъ Боркъ, Гольдсмитъ, Гаррикъ и др.

Выше было замъчено, что результатомъ реставраціи Романь Стюартовъ была деморализація высшаго англійскаго общества, видъвшаго свой идеалъ въ развращенномъ дворъ Карла II. Нравы этого скандалезнаго общества нашли себъ яркое выражение въ произведенияхъ драматурговъ, въ родъ Уичерли, Конгрива, а также въ романахъ Афры Бень. Но въ то время какъ аристократія зачитывалась этими произведеніями, единственной умственной пищей буржуазіи были Бэньянъ и Мильтонъ. Революція 1688 г., произведенная буржуазіей, заставила писателей обратить вниманіе на ея потребности. Для удовлетворенія ихъ быль основань журналь "Зритель", для удовлетворенія ихъ около половины XVIIIв. Ричардсонъ написалъ се- ычардсо мейные романы, въ которыхъ проникъ вглубь англійской буржуазной семьи и нашелъ тамъ драмы болъе трогательныя и занимательныя, чёмъ похожденія свётскихъ шалопаевъ. Первый романъ Ричардсона носитъ заглавіе "Памела или награжденная добродътель". Въ основъ романа лежало истинное событіе, разсказанное Ричардсону однимъ изъ его пріятелей, который, путешествуя по Англіи, познакомился съ одной молодой парочкой и узналь ея исторію. Жена была служанкой у матери своего будущаго мужа. И при жизни матери молодой

человъкъ не давалъ покоя хорошенькой служанкъ своимъ ухаживаньемъ, но послё смерти матери онъ такъ надовль ей, что она ръшилась утопиться. Молодой человъкъ былъ до того пораженъ этимъ, что попросилъ руки у дъвушки и женился на ней. Жена оказалась такой прекрасной женщиной, что привлекла къ себъ симпатін всвхъ знакомыхъ мужа. Романъ этотъ, несмотря на отсутствіе живости и несовсти удобную форму писемъ, отличался больщими литературными достоинствами И имълъ громадный успъхъ, такъ что, когда черезъ 8 лътъ Ричардсонъ издалъ въ свътъ новый романъ, свою знаменитую "Клариссу Гарло", то онъ былъ раскупленъ нарасхвать. Умёнье тронуть сердце читателя, замёчаемое' въ первомъ романъ, достигаетъ здъсь необыкновенной степени. Никто изъ англійскихъ романистовъ не любить такъ своихъ героевъ, какъ Ричардсовъ. Содержаніе "Клариссы" очень несложно, и нужно удивляться искусству автора, сумъвшаго растянуть эту слишкомъ обыкновенную исторію на нъсколько томовъ. Содержаніе романа состоитъ въ слъдующемъ. Въ нъсколькихъ миляхъ отъ Лондона живетъ зажиточное буржуазное семейство Гарло. У нихъ было трое дътей: старшая дочь, некрасивая Арабелла, меньшая дочь, красавица Кларисса, и братъ ихъ, идолъ семьи, избалованный шалопай Джемсъ. Къ Арабеллъ присватывается молодой аристократъ, красавецъ и повъса лордъ Ловеласъ. Но сватовство за Арабеллу это только ловкій маневръ со стороны Ловеласа, которому нравится Кларисса. Онъ дёлаетъ предложеніе Арабеллів въ такой формів, что та ему отказываеть, ожидая дальнъйшихъ настояній, но онъ этимъ и ограничивается и продолжаетъ бывать въ домъ въ качествѣ друга. Прекрасно обрисованъ характеръ этого англійскаго Донъ-Жуана XVIII в., блестящаго, остроумнаго, очаровательнаго кавалера, но отъявленнаго эгоиста и сластолюбца. На женщинъ онъ производилъ магическое

впечатлъніе, только одна Кларисса не поддается его чарамъ. Къ сожалению, обстоятельства такъ складываются, что сама судьба отдаеть Клариссу въ руки Ловеласу. Ловеденная до отчаянія преслъдованіями Арабеллы и Джемса, которые не могуть ей простить, что она отбила жениха у сестры, и настояніями родителей выйти замужъ за богатаго толстяка Сольмса, Кларисса принимаеть предложение Ловеласа скрыть ее у своей тетки и позволяетъ увезти себя Ловеласу, который помъщаетъ ее у одной изъ своихъ агентшъ по любовнымъ дъламъ. Истощивъ понапрасну всё средства къ обольщенію, Ловеласъ прибъгаетъ къ опіуму и насилію. Кларисса чуть не сходить съ ума отъ отчаянія, но у нея хватаетъ силы взглянуть прямо въ глаза совершившемуся факту и даже простить своего соблазнителя, котораго она начинала уже любить. Отвергнувъ съ негодованіемъ предложение Ловеласа прикрыть гръхъ бракомъ, она убъгаетъ оть него, поселяется въ домѣ одного честнаго купца и умираетъ. Описаніе ея смерти одно изъ лучшихъ мъстъ романа. Вся Англія слёдила съ страшнымъ волненіемъ за исторіей Клариссы, и по мёрё того, какъ романъ выходняъ отдёльными томами, волненіе это все возрастало.

Недовольный тёмъ, что человёкъ, погубившій Клариссу, вышелъ слишкомъ соблазнительнымъ и что нёкоторыя дамы приходили въ восторгъ отъ его любезности и изящныхъ манеръ, Ричардсонъ написалъ третій романъ "Сэръ Чарльзъ Грандисонъ", который онъ самъ назвалъ противоядіемъ Ловеласу. Здёсь въ лицё Грандисона онъ вывелъ типъ идеальнаго кавалера, человёка истинной чести, героя безъ пятна и упрека. Но идеалъ оказался слишкомъ прёснымъ и безжизненнымъ. Грандисонъ до того благороденъ и нравоучителенъ, что становится даже скученъ.

Семейные романы Ричардсона имъли громадный успъхъ и оказали превосходное нравственное вліяніе на пуб-

лику. Иностранные писатели, Руссо, Бернарденъ де Сенъ-Пьеръ и Гете, относились къ нему восторженно, въ особенности восхищался Ричардсономъ Дидро. Романы Ричардсона при всёхъ своихъ достоинствахъ страдали двумя крупными недостатками: во-первыхъ, они нравоучительны до приторности, и, во-вторыхъ, авторъ ихъ, доведшій до совершенства детальное описаніе чувствъ, не обладалъ способностью создавать живыя лица. Идеальныя лица у Ричардсона — это ходячія нравственныя сентенціи; зарядивъ себя извъстными принципами, они дъйствуютъ, какъ автоматы; въ нихъ нётъ непосредственности, нътъ жизни. Помимо этого, самые художественные пріемы автора довольно наивны: вмѣсто того, чтобы изображать сущность извёстнаго явленія, авторъ описываетъ его самымъ подробнымъ образомъ, приводитъ разговоръ двйствующихъ лицъ отъ слова до слова, что занимаеть цёлые десятки страниць. Благодаря всёмь этимъ недостаткамъ, романы Ричардсона скоро прівлись, и публика безъ сожалёнія промёняла его на другого романиста, менње щепетильнаго и нравоучительнаго, но полнаго веселости и здраваго юмора, и притомъ обладавшаго ръдкою способностью создавать живыя лица. Романисть этоть быль Генри Фильдингъ.

ильдингъ.

Исторія литературы рёдко представляеть примёры такой полной нравственной противоположности, какъ Ричардсонъ и Фильдингъ. Къ 1741 г. успёхъ "Памелы" Ричардсона внушилъ Фильдингу мысль написать пародію на этотъ романъ. И дёйствительно, герой романа Фильдинга "Джозефъ Эндрюст" такъ преслёдуется своей госпожой, какъ Памела своимъ господиномъ. Преслёдованія могутъ трогать читателей, когда дёло идетъ о чести невинной дёвушки, но они становятся положительно нелёпы, когда дёло идетъ о чести здороваго малаго, которому и терять нечего. Весь романъ наполненъ такими реальными подробностями, отъ которыхъ должно было сильно коробить нравоучительнаго и приличнаго Ричардсона.

Въ 1749 г. Фильдингъ выпустилъ въ свътъ свой новый романъ "Тома Джонса". Это исторія молодого человъка, найденыша, воспитанника мистера Альворти. Содержаніе романа составляетъ любовь Тома къ Софіи Уэстернъ, дочери одного сосъдняго сквайра, которая до того влюбляется въ него, что бросаетъ домъ, слъдуетъ за нимъ всюду, подвергается преслёдованіямъ лицемёра Блейфиля, который кажется съ виду порядочнымъ человъкомъ, но въ сущности оказывается страшнымъ негодяемъ. Послѣ многихъ приключеній, молодые люди соединились, пр чемъ обнаруживается, что Томъ Джонсъ — незаконный сынъ старой дёвы, сестры Альворти, который, послё того какъ раскрылись плутни его родного племянника Блейфиля, дълаетъ Тома Джонса своимъ наслъдникомъ. Въ эту незатъйливую рамку вставлено много эпизодовъ и много мастерски очерченныхъ характеровъ. Трудно представить себъ что-нибудь болье типичное, чъмъ отецъ Софіи, сквайръ Уэстернъ. Это человъкъ, въ сущности добрый, но кутила и пьяница, совсёмъ одичалый въ деревнъ. Онъ гордится своимъ происхожденіемъ, но каждую минуту ругается, какъ извозчикъ. Прекрасно описана также семейная обстановка сельскаго учителя Партриджа, у котораго мать Тома Джонса находилась нёсколько лёть въ услужения.

Въ 1751 г. вышелъ послёдній романъ Фильдинга "Амелія". Въ этомъ романъ, имёвшемъ также огромный успёхъ, Фильдингъ вступаетъ въ область Ричардсона, въ сееру семейнаго романа. Въ лицё мужа Амеліи, неукротниаго капитана Буса, который безумно любитъ жену, но въ то же время въ силу своего страстнаго темперамента нерёдко измѣняетъ ей, онъ, говорятъ, изобразняъ самого себя, а въ лицѣ Амеліи, неизмѣнно любящей и всегда готовой простить и забыть, — свою собственную жену, женщину съ ангельскимъ характеромъ, которой тоже приходилось много забывать и прощать. Тэккерей считалъ Амелію Фильдинга самымъ очаровательнымъ женскимъ типомъ, когда-либо созданнымъ англійскимъ романистомъ.

По словамъ Кольриджа, переходъ отъ Ричардсона къ Фильдингу похожъ на переходъ изъ душной комнаты на свъжій воздухъ, на зеленую лужайку, освъжаемую **легкимъ вътеркомъ** прекраснаго майскаго утра. Ричардсонъ, терпъть не могшій Фильдинга, называетъ его романы низменными и грязными и увъряетъ, что попадающіяся въ нихъ описанія ссоръ, тюремъ и долговыхъ отдвленій списаны съ натуры, ибо всв эти вещи были хорошо извёстны автору. Высказывая эту ядовитую характеристику, Ричардсонъ не подозръваетъ, что онъ высказываеть своему сопернику величайшую похвалу, ибо достоинство Фильдинга, какъ реалиста, и заключается въ правильности его изображеній, основанныхъ на собственномъ опыть. Не даромъ онъ считалъ себя открывателемъ новаго міра и говорилъ, что его романы не вымышленная, а правдивая исторія общества. Критики правы, упрекая Фильдинга въ грубости его картинъ; въ оправдание этого можно сказать, что будь онъ менъе грубъ, онъ былъ бы менъе правдивъ. Англія второй половины XVIII в., какъ живая, возстаетъ въ его романахъ, и историкъ англійскаго общества Лекки былъ правъ, включивъ Фильдинга въ число своихъ источниковъ. Впрочемъ, какъ истинный художникъ, Фильдингъ не спускается до протокольнаго натурализма новъйшей французской школы, не думаетъ перенести на свое полотно всю жизнь; онъ умветь формировать свой матеріаль, оставляетъ главное и выбрасываетъ второстепенное. "Я не намъренъ, – говоритъ онъ въ одномъ мъстъ, очевидно, намекая на Ричардсона, — подражать авторамъ многотомныхъ исторій, которые считаютъ своею обязанностью истреблять столько же бумаги на подробное описаніе мёсяцевъ и лётъ, не ознаменованныхъ никакимъ выдающимся событіемъ, сколько и на описаніе эпохъ, когда на театръ исторіи разыгрываются величайшія сцены". Правда, что въ своихъ стремленіяхъ къ реализму Фильдингъ иногда пересаливалъ и сообщалъ болъе скандальныхъ подробностей, чёмъ слёдовало, но онъ это дёлаль, несомнённо, съ цёлями нравственными. Предвидя, что его будутъ упрекать въ безиравственности, Фильдингъ почти въ каждомъ изъ своихъ романовъ касался этого пункта. "Меня могуть упрекнуть, -- говорить онъ въ предисловіи къ "Джозефу Эндрюсъ", — что въ этомъ произведении я описываю пороки и пороки довольно сквернаго свойства; на это я отвѣчу, во-первыхъ, что, описывая людей, трудно не описывать ихъ пороковъ, и, во-вторыхъ, что по отношению къ нимъ я не ограничиваюсь легкой насмёшкой, но стараюсь возбудить къ нимъ отвращение читателя". Возвращаясь къ этому же вопросу въ "Томъ Джонсъ", Фильдингъ замъчаетъ, что помимо прославленія добродѣтелей онъ "ввелъ сильный мотивъ въ ихъ пользу, показавъ людямъ, что ихъ собственный интересъ состоитъ въ томъ, чтобы слъдовать ихъ внушеніямъ". "Въ этихъ цёляхъ я всюду старался показывать, что никакіе успѣхи въ жизни, никакія матеріальныя пріобрътенія не могутъ вознаградить насъ за утрату внутренняго равновѣсія и душевнаго спокойствія, которыя служать постоянными спутниками добродътели". Тэккерей прекрасно защитилъ нравственность романовъ Фильдинга, сказавъ, что создание такой очаровательной личности, какъ Амелія, равняется совершенію добраго дёла. Своебразную прелесть романовъ Фильдинга составляетъ его несравненный юморъ, который проскальзываетъ на каждомъ шагу какъ въ описаніяхъ, такъ и въ размышленіяхъ, сопровождающихъ эти описанія. Лордъ Байронъ называлъ Фильдинга "Гомеромъ житейскихъ дълъ, пи-

<sup>---</sup>

савшимъ прозой". Хотя эта похвала нъсколько преувеличена, но тъмъ не менъе справедливо, что Фильдингъ былъ основателемъ англійскаго реально-художественнаго романа.

Романы Фильдинга окончательно установили типъ англійскаго реально-бытового и нравописательнаго романа. Послѣдующіе романисты будутъ расширять сферу своихъ наблюденій: Смоллетъ будетъ писать романы изъ жизни моряковъ, Гольдсмитъ—изъ жизни англійскаго духовенства ("Векфильдскій священникъ"), Вальтеръ-Скоттъ задастся мыслью воскресить средневѣковую жизнь; но высоко-нравственный типъ англійскаго романа, основные пріемы его творчества — соединеніе нравственнаго и психологическаго элемента съ тщательнымъ, детальнымъ изученіемъ обстановки — останутся все тѣ же, и въ отомъ отношеніи Тэккерей правъ, назвавъ Фильдинга учителемъ всѣхъ англійскихъ романистовъ.

Свифтъ.

Почти одновременно съ развитіемъ реальнаго семейнаго романа достигаетъ подъ рукой Свифта высокаго развитія романь сатирическій. Главное произведеніе Свифта "Странствованія Гулливера", вышедшее въ свътъ въ 1726 г., имъло громадный успъхъ. Романъ состоить изъ четырехъ частей. Разсказъ ведется отъ имени Гулливера, капитана корабля, большого охотника до путешествій, который разсказываеть, что въ одно изъ своихъ странствованій онъ поцалъ на удивительный островъ, обитатели котораго, лилипуты, были меньше четверти аршина росту. Но въ ихъ крохотныхъ твлахъ кипять тв же страсти, что и у большихъ людей; у нихъ есть свой императоръ, дворъ, министры и политическі партіи, какъ и въ Англіи. Императоръ заботится прежд всего о своихъ доходахъ и о своихъ прерогативахъ въ выборѣ министровъ онъ руководится ихъ иску ствомъ танцовать на канатѣ, и кто превосходитъ других-\_\_ъ въ этомъ искусствъ, тотъ и призывается имъ къ власт-

Критика, не безъ основанія, думаетъ, что въ лицъ императора лилипутовъ Свифтъ вывелъ англійскаго короля Георга I, а въ лицъ его министра финансовъ — министра Георга I, Роберта Вальполя. Съ острова пигмеевъ Гулливеръ попадаетъ на островъ великановъ. Какъ прежде авторъ смотрѣлъ на людей въ уменьшительное стекло, отчего ихъ страсти и стремленія казались ему мелкими и ничтожными, такъ, наоборотъ, здёсь онъ смотритъ на нихъ въ увеличительное стекло: они представляются ему существами, превышающими дъйствительность, какъ своею наружностью, такъ и своимъ умственнымъ развитіемъ. Не желая завоеваній, не изнуряя своихъ силъ въ борьбъ за власть, они подчиняются своему глуповатому, но честному монарху, который, выслушавъ разсказъ Гулливера объ Англіи, замѣтилъ Гулливеру, что его соотечественники принадлежать къ породъ самыхъ отвратительныхъ червей. Осмѣявъ въ первыхъ двухъ путешествіяхъ Гулливера правительство и придворныхъ, Свифтъ въ третьей части своего романа осмбиваетъ представителей науки, философовъ и ученыхъ. Лапута, — такъ называется летающій по воздуху островъ, куда на этотъ разъ попадаетъ Гулливеръ, — сплошь населенъ математиками и всякаго рода прожектерами. Эти люди до того погружены въ свои размышленія, до того разсвяны, что совершенно утратили способность понимать окружающее: ихъ постоянно сопровождаютъ хлопалыцики, обязанность которыхъ состоить въ томъ, чтобы ударять ихъ хлопушкой по ушамъ и лицу, если они будутъ итти въ ръку или въ ровъ. Судя по нёкоторымъ подробностямъ и намекамъ, должно полагать, что подъ видомъ государства ученыхъ Свифтъ хотвлъ осмвять Лондонское Королевское Общество и его президента Ньютона. Далъе Гулливеръ попадаетъ въстрану Лугнаггъ, цари которой отличаются крайнимъ деспотизмомъ. Они завели, между прочимъ, такой этикетъ при дворѣ, что всякій желающій говорить съ государемъ

долженъ подползти къ его трону на животъ, слизывая языкомъ пыль съ пола. Въ случаъ, если государю за хочется отправить одного изъ приближенныхъ на тоттъ свътъ, онъ велитъ разсыпать по полу ядовитый порошокъ. Впрочемъ, — прибавляетъ Свиотъ, — лугнагтскій царь отличается большимъ милосердіемъ, ибо послъ того, какъ приговоренный къ смерти лизнетъ ядовитаго порошка, пажамъ отдается строгое приказаніе хорошенько вымыть полъ, чтобы какъ-нибудь по неосторожности не пострадалъ невинный.

По мёрё того какъ странствованіе Гулливера приходить къ концу, сатира Свифта становится все общёе, а тонъ мрачнъе. Въ четвертой части описывается пребывание Гулливера въ странъ Гуингмовъ, ученыхъ лошадей, которыя оказываются гораздо добрже и благороднже людей. Онъ владъютъ всъмъ островомъ. Существа злыя, коварныя и грязныя, изчто среднее между обезьяной и человъкомъ, исполняютъ у нихъ черную работу: косятъ съно, обрабатываютъ поля и т. д. Эти животныя называются Ягу, и въ то время какъ умныя лошади встричають Гулливера очень ласково, Ягу чуть не разорвали его, а не будучи въ состояніи этого сдѣлать, опакостили его своими экскрементами. Три года провелъ Гулливеръ въ странъ Гуингмовъ, изучилъ ихъ языкъ и съ каждымъ годомъ проникался все болѣе и болѣе ихъ добрымъ настроеніемъ и здравымъ смысломъ. Сначала Гуингмы относились съ нъкоторымъ презръніемъ къ Гулливеру, потому что онъ своей наружностью напоминалъ противныхъ Ягу, но изъ разговора съ нимъ убъдились, что онъ ненавидить Ягу еще больше ихъ. Самый интересный отдълъ этой части составляетъ разсказъ Гулливера своему хозяину, престарѣлому жеребцу, о порядкахъ, господствующихъ въ средъ европейскихъ Ягу. Нигдъ сатира Свифта не отличается такою безпощадностью, нигдъ его сатирическое и мизантропическое настроеніе не высту**лаеть съ тако**ю силой, какъ въ этой части; все, что суплествуеть въ Европъ вообще и въ Англіи въ особенности: правительство, медицина, судъ, адвокатура — все это предается позору, и выставляется на показъ вся отвратительная подкладка европейской цивилизации, основанная на лжи, коварствъ и эксплуатаціи одного человъка другимъ. Добрый жеребецъ былъ пораженъ всъмъ. что слышаль; онъ нашель, что европейскіе Ягу гораздо хуже Ягу Гуингмовъ, потому что послёдніе глупы и невъжественны, тогда какъ первые кичатся своимъ образованіемъ. Разсказывая объ европейскихъ порядкахъ, Гулливеръ, между прочимъ, упомянулъ, что не только войны разоряють людей, но могущественнымъ средствомъ разоренія людей служать законы и суды. Затёмъ идеть разсказъ о докторахъ, о роскоши богатыхъ, о эксплуатаціи ими бъдныхъ, о правящихъ классахъ и т. д. Пробывъ три года въ странѣ Гуингмовъ, Гулливеръ до того проникся любовью и уважениемъ къ нимъ, что не хотълъ больше возвращаться къ людямъ, и когда Гуингмы на своежъ совѣтѣ порѣшили удалить его изъ своей среды только потому, что онъ своей наружностью напоминаетъ Ягу, онъ былъ до того пораженъ рътениемъ совъта, что упаль безь чувствь. Ему дали лодку, снабдили его всёмь необходимымъ, и черезъ нѣсколько мѣсяцевъ странствованія онъ присталь къ берегамъ Англіи. Продолжительное пребывание въ странъ Гуингмовъ и отвратительное впечатлёніе, которое произвели на него Ягу, были причиной того, что по возвращении въ Англію Гулливеръ первое время не позволяль даже своей жень приближаться къ себъ. Онъ не могъ скоро привыкнуть къ запаху европейскихъ Ягу и набивалъ себъ носъ табакомъ, чтобы не слышать его. "Мое примиреніе съ родомъ Ягу, такъ заключаетъ сатирикъ свой разсказъ, --- вообще было бы не такъ трудно, если бы они довольствовались только пороками, полученными отъ природы. Меня не раздра-20



Стороженко.

жаеть видъ законника, карманнаго вора, лорда, игрока, дипломата, развратника и т. д. — всё они въ порядкъ вещей, но когда я встръчаюсь со смъсью безобразій и болъзней, тълесныхъ и душевныхъ, соединенныхъ съ гордостью, то это немедленно превышаетъ границы моего терпънія, и я никакъ не могу понять, какъ такое животное можетъ еще чваниться. Поэтому прошу всъхъ, имъющихъ отпечатокъ этого нелъпаго порока, никогда не показываться мнъ на глаза".

Разсматриваемый съ литературной точки зрвнія, романъ Свифта является въ своемъ родъ совершенствомъ. Главное достоинство его не состоить въ оригинальности замысла. Пріемъ фантастическаго путешествія, употребленный Свифтомъ, былъ гораздо раньше его употребленъ, не говоря уже о Лукіанъ, Раблэ, Томасомъ Моромъ, Сирано де Бержеракомъ и др. Заслуга Свифта состоитъ въ оригинальности исполненія. Среди господства чуждыхъ образцовъ и ложноклассическаго вкуса Свифтъ сумъль создать произведение вполнъ оригинальное. Тэнъ справедливо восхищается тёмъ необыкновеннымъ искусствомъ, съ которымъ Свифтъ, выставивъ какую-нибудь нельпую посылку, выводить изъ нея заключение. "Это, — говорить онъ, - способность ума логическаго и изучившаго сущность техники, способность архитектора, который, предположивъ себъ уменьшеніе или увеличеніе того или другого механизма, предвидитъ всв послъдствія этого измвненія". И дъйствительно, разъ мы согласимся съ первой посылкой Свифта, разъ мы повъримъ въ существование посъщаемыхъ Гулливеромъ странъ, то со всъмъ остальнымъ мы должны будемъ согласиться, потому что серьезный тонъ разсказа, мастерски очерченный характеръ самого разсказчика, который всюду остается въренъ самому себѣ, — все это производитъ полную иллюзію. Современники върили въ существование капитана Гулливера, и одинъ морякъ клялся, что хорошо знаетъ его. При тавой

иллюзіи кажется еще болёе ужасной и безотрадной картина европейскаго общества, набросанная Гулливеромъ въ его разсказахъ Гуингму. Нётъ никакого сомнёнія, что именно такъ думалъ о людяхъ Свиотъ, и когда его пріятель Шериданъ вздумалъ упрекнуть его въ пристрастіи, Свиотъ отвёчалъ ему слёдующее: "Не ожидайте отъ людей больше того, на что способно такое твореніе, и вы съ каждымъ днемъ будете находить больше сходства въ моемъ описаніи Ягу".

Около половины XVIII в. въ англійскомъ романв про-Стерна бивается на свётъ новое направленіе, которое обыкновенно называется сентиментально-юмористическимъ. Главнымъ представителемъ этого направленія былъ Лоренсъ Стернъ (1713-1768). Хотя примѣсь комора придаетъ своеобразный колоритъ романамъ Фильдинга, но юморъ Фильдинга значительно разнится отъ юмора Стерна. Въ послъднемъ больше чувствительности. Стернъ первый въ Англіи пустилъ въ ходъ слово "сентиментальный" (sentimental) и въ своемъ романъ "Tpu. страма Шенди" далъ первый образчикъ этого направленія. Нёвоторые типы этого романа чрезвычайно удались Стерну, обладавшему необыкновенной наблюдательностью, психологическимъ тактомъ и талантомъ рисовать живыя ица. Таковъ, напр., дядюшка Шенди сэръ Тоби и его старый сослуживецъ капралъ Тримъ; эти два чудака не разстаются другъ съ другомъ и коротаютъ свои досуги, разыгрывая примърныя сраженія, осады и т. п. Въ романъ нътъ никакого плана, даже никакой послъдовательности. Тонъ разсказа мёняется чуть не каждую минуту изъ нъжнаго и сентиментальнаго онъ переходитъ въ ръзкій и даже скандальный и обратно. По поводу каждаго лица или предмета авторъ пускается въ длинныя отступления, нагромождаетъ одну на другую массу различныхъ разсказовъ, наблюденій, замѣтокъ, до того, что читатель забываеть, о чемъ идетъ ръчь, и отдается на волю капризу

20\*

автора. Направленіе это достигаетъ своего высшагоразвитія въ "Сентиментальномз путешествіи". Чувствительнымъ взоромъ своимъ путешественникъ Стерна. обнимаетъ всю природу, и въ описаніяхъ его путешествій мы на каждомъ шагу видимъ смъхъ сквозь слезы. Эта чувствительность, по временамъ переходящая въ слезливость, была весьма удобна для пародіи, но не нужно забывать, что она не мало способствовала смягченію нравовъ и пробужденію гуманныхъ чувствъ въ современномъ обществъ. "Мое путешествіе, -- говоритъ самъ Стернъ, - есть спокойное путешествіе сердца къ природъ и такимъ ощущеніямъ, которыя проистекаютъ изъ нея и побуждаютъ насъ любить людей и даже цёлый свёть больше, чёмъ мы обыкновенно любямъ". Но чувствительность его обращена на такие предметы, что плохо въришь въ его искренность. Онъ задумывается надъ судьбой попавшей въ клътку птички, оплакиваетъ бъднаго осла, упавшаго на дорогъ подъ непосильной ношей, и грустить о старомъ поломанномъ экипажть, принужденномъ доживать свой въкъ въ сарав. Намъ эта сентиментальность кажется приторной и неестественной. Но, проистекала ли она отъ гуманности, распространявшейся на всю природу, какъ думаетъ Геттнеръ, или, наобороть, является слёдствіемъ литературнаго разсчета, какъ утверждаетъ Тэккерей, несомнънно, что Стернъ обладалъ необыкновенно нервной и тонкой организаціей, которая, подобно Эоловой аров, отзывалась на такія струны, на которыя не отзывается грубая организація обыкновеннаго человъка. Этой отывчивости скоръе, чъмъ гуманности, можно приписать всё тё насмёщливо-чувствительныя тирады, тотъ смѣхъ сквозь слезы, который дѣлаетъ изъ Стерна родоначальника современнаго юмора. Поднятая на значительную высоту въ эпоху Реста-

Драма.

поднятая на значительную высоту въ эпоху Реставраціи, англійская драма въ XVIII в. снова клонится къ упадку. Въ трагедіи господствуетъ ложно-классическій.

вкусъ. Лучшая трагедія начала XVIII в. "Катонз" Аддисона, хотя и имъвшая большой успъхъ, не представляетъ изъ себя ничего оригинальнаго; она есть не болве, какъ подражание Корнелю, но подражание довольно безжизненное, ибо главный герой ся не живой человъкъ, но холодная маріонетка добродътели. Столь же мало оригинальнаго обнаруживается и въ комедіи, которая, съ одной стороны, пробавляется передёлками драматическихъ произведеній эпохи Реставраціи, съ другой — усвоиваетъ себъ нравоучительное направление, принося ему въ жертву и жизненную, и сценическую правду. Но если комедія и трагедія приходять къ упадку, то на смёну имъ является новый или, правильнее, возрождается старый видъ драмы, такъ называемая буржуазная трагедія, которая процевтала въ Англи въ концъ XVI и началъ XVII в., а потомъ совершенно исчезда со сцены. Въ 1731 г. была поставлена на сцену Дрюриленскаго театра драма Лилло "Барнвелль, или лондонский купецз". Пьеса эта, заключающая въ себъ исторію одного молодого купца, который попадаеть въ руки кокетки и по наущенію ся обкрадываеть своего хозяина и убиваетъ дядю, имъла громадный успъхъ и въ переводахъ облетъла всъ европейскія сцены, не исключая и русской. Несмотря на свою ничтожность въ художественномъ отношени и благодаря только своему бытовому колориту и гуманно-нравоучительной тенденціи, драма эта считается родоначальницей буржуазной драмы въ Европъ. Замъчательно, что пьеса Лилло, проложившая дорогу новому направленію въ драмъ, оказала большее вліяніе на сцену нъмецкую и оранцузскую, чъмъ на англійскую, гдъ французская ложно-классическая система продолжала господствовать до тёхъ поръ, пока Гаррикъ не возстановилъ Шекспира.

Гораздо больше самостоятельности проявила англійская драма въ сферъ комедіи. Къ 70-мъ годамъ относится "Школа злословія" Шеридана, которую Бак-

Лилло.

ронъ называлъ лучшей англійской комедіей. Шериданъ, сынъ извёстнаго актера и литератора, родился въ 1751 г. Первые уроки словесности и сценическаго искусства онъ получилъ отъ своего отца. Въ 1775 г. онъ дебютировалъ своей комедіей, Соперники", которая поразила всёхъ свёжестью и сценической силой, хотя и тогдашняя критика уже замътила, что герои пьесы не характеры, а карикатуры. Сдълавшись въ 1776 г. директоромъ Дрюриленскаго театра, Шериданъ поставилъ свою знаменитую "Школу злословія". Основнымъ фономъ всей картины служить характеристика одного моднаго салона, хозяйка котораго, лэди Снирвелль, держитъ въ своихъ рукахъ нити свътскихъ сплетенъ всего Лондона. Салонъ ея есть настоящая Школа Злословія, ибо сплетни и злословіе доведены здѣсь до совершенства. Вторую группу составляеть семья лорда Тизля: его супруга и его воспитанница Марія, влюбленная въ безпутнаго Чарльза Сёрфеса. Такъ какъ Марія — богатая невъста, то за ней ухаживаеть также брать Чарльза, Джозефь Сёрфесь, хитрый лицемъръ, весьма хитро играющій свою роль и одновременно объясняющійся въ любви и лэди Тизль, и Маріи. Всв въ восторгв отъ Джозефа, въ особенности самъ Тизль, считающій его идеаломъ молодого человъка. Превосходно обрисованы въ пьесъ отношенія супруговъ Тизль, пожилого мужа и молодой, красивой и кокетливой жены. Вышедши замужъ за богатаго старика, лэди Тизль спёшить пользоваться жизнью: выёзжаеть, кокетничаеть и тратить большія деньги на туалеты. Безумно влюбленный мужъ, скръпя сердце, платитъ по ея счетамъ. Освъщеніемъ ихъ отношенія другь къ другу служить 4-я сцена. 3-го акта. Третью группу составляеть Чарльзъ Сёрфесъ со своими безпутными пріятелями. Центральнымъ пунктомъ дъйствія служитъ прівздъ дяди молодыхъ людей, сэра Оливера, изъ Индіи, гдъ онъ нажилъ громадное состояніе. Такъ какъ ни Чарльзъ, ни Джозефъ не видяли

своего дядю, то сэру Оливеру приходить мысль испытать своихъ племянниковъ, потому что онъ не въритъ свътской молвъ, слишкомъ превозносившей Джозефа и считавшей Чарльза окончательно погибшимъ человъкомъ. Къ Чарльзу онъ приходить подъ видомъ маклера Преміума въ сопровожденіи еврея-ростовщика. Онъ застаетъ Чарльза и его товарища за веселой пирушкой. Серъ Оливеръ очень ловко разыгрываетъ роль маклера, предлагаеть деньги безпутному племяннику и спрашиваеть, какое онъ даетъ обезпеченіе. Чарльзъ предлагаетъ мнимому маклеру всё свои фамильные портреты, за исключеніемъ его собственнаго. Сцена продажи портретовъ одна изъ лучшихъ въ комедіи. Чтобы испытать Джозефа, сэръ Оливеръ является подъ видомъ бъднаго родственника, мистера Стэнли. Джозефъ принимаеть его въжливо, разсыпается въ любезностяхъ, но не даетъ ни гроша. Оливеръ уходить, убъдившись по собственному опыту, что за птица его добродътельный племянникъ. Окончательному разоблаченію этого лицемёра посвященъ весь 4-й актъ. Мы видимъ въ одной сценъ, какъ Джозефъ учитъ пришедшую къ нему на свидание лэди Тизль обманывать мужа, увъряя, что лучшее средство исцълить мужа отъ ревности - это оправдать его подозрънія. Во время этого свиданія докладывають о приходѣ самого лорда Тизля. Джозефъ прячетъ лэди Тизль за ширмы, и послёдняя изъ разговора мужа съ Джозефомъ можетъ заключить, какъ ее любитъ первый и обманываетъ второй. Высочайшаго комическаго эффекта достигаеть авторъ въ той сценъ, когда пришедшій къ брату Чарльзъ опровидываетъ ширмы, и дордъ Тизль въ таинственной незнакомкъ узнаетъ свою жену. Полная стыда и негодования, лэди разъясняетъ мужу все дъло и клеймитъ, на чемъ свътъ стоитъ, Джозефа. Весьма любопытно, какъ истолковываютъ эту сцену лэди Снирвелль и ея сплетники и сплетницы. Они разсказываютъ въ гостиной самого

Тизля цёлую исторію о дуэли его, о горѣ его жены, которую они прівхали утвшать. Пьеса оканчивается примиреніемъ супруговъ Тизль, полнымъ разоблаченіемъ лицемъра Джозефа и торжествомъ Чарльза, котораго сэръ Оливеръ дёлаетъ своимъ наслёдникомъ и которому Марія отдаетъ свою руку. — Комедія Шеридана замъчательно сценична, и не даромъ до сихъ поръ она имъетъ успъхъ на сценъ. Характеры очерчены мастерски, дъйствіе развивается естественно, діалоги дышать правдой и остроуміемъ. Если идея характера Джозефа и наввяна Тартюффомъ, то дальнъйшая разработка этой идеи вполнъ самостоятельна. Единственно, въ чемъ можно упрекнуть автора, такъ это въ томъ, что онъ назвалъ свою комедію "Школой Злословія", тогда какъ главнымъ ея сюжетомъ является разоблачение пользующагося превосходной репутаціей въ обществъ лицемъра, а свътскіе сплетники и сплетницы съ лэди Снирвелль во главъ составляютъ не болёе, какъ фонъ картины. "Школа Злословія" заставляла надёяться, что молодой авторъ подарить англійскую сцену еще не однимъ художественнымъ произведеніемъ, но онъ этой надежды не оправдалъ. Политика отвлекла автора отъ литературы. Не далве, какъ черезъ три года послъ постановки "Школы Злословія", Шериданъ, избранный въ члены парламента, перемънилъ карьеру драматурга на карьеру политика, а когда онъ снова обратился къ театру, то ни прежняго таланта, ни прежней энергіи у него больше не было, и онъ не создалъ больше ничего.

Лирика.

Поворотъ къ самостоятельности и народности, отм ченный въ комедіяхъ Шеридана, замѣчается и въ другихъ областяхъ поэзіи. У Юнга, на ряду съ произведеніями подражагельными, появляются "Ночныя думы", полныя возвышенныхъ и потрясающихъ идей о суетности всего земного; съ грустной лиры В. Коупера срываются звуки свѣжіе и глубокіе; признаки самостоятельности замёчаются также въ элегіяхъ Грея ("Сельское кладбище") и въ ранней поэмё Гольдсмита "Путешественникз". Къ 1770 г. относится другая поэма Гольдсмита "Покинутая деревня", которая открываетъ собою новую эру въ англійской поэзіи, знаменуя рёшительный поворотъ къ реализму и жизненной правдё. Эта поэма была навёяна Гольдсмиту посёщеніемъ деревушки Паллисъ въ Ирландіи, гдё онъ провелъ свое дётство. Онъ не узналъ родного уголка. Онъ представлялъ собою картину полнаго запущенія: хижины развалились, жители эмигрировали въ Америку. Авторъ воспроизводилъ картину того, что должны были перечувствовать жители, прощаясь съ роднымъ уголкомъ и могилами предковъ. Разсужденія его полны глубокаго сочувствія къ ирландскому народу.

Бэрнсъ.

Знамя реализма и гуманности, водруженное въ англійской поэзіи Гольдсмитомъ, захватилъ въ свои руки величайшій поэть Англіи XVIII в. Роберть Бэрнсь. Этотъ самородокъ былъ едва ли не самимъ оригинальнымъ изъ всѣхъ поэтовъ: по крайней мѣрѣ, онъ всего болте обязанъ своему генію и всего менте культурт и своимъ предшественникамъ. Сынъ шотландскаго земледъльца и самъ фермеръ, ведшій во всю свою недолгую жизнь (онъ умеръ 37 лётъ) упорную борьбу за свое существование, Бэрнсъ не имълъ возможности пріобръсти сколько-нибудь солидное образование. Оно ограничилось англійскими поэтами и шотландскими балладами, которыя онъ читалъ и распъвалъ, ходя за плугомъ. Взамънъ образованія онъ обладалъ качествами, безъ которыхъ нельзя быть истиннымъ поэтомъ --- чутьемъ ко всему поэтическому въ природъ и жизни и гуманнымъ, любящимъ сердцемъ. Любовь къ человъчеству была религіей его сердца. Но сфера земного бытія не была для него ограничена человъкомъ. Великая тайна бытія наполняла его душу пантеистическимъ восторгомъ. Онъ обнималъ

своимъ любовнымъ взоромъ всю природу. Его поэтическое сердце было связано таинственными нитями со всёмъ, въчемъчуялось трепетаніе міровой жизни. Одно изъ лучшихъ стихотвореній Бэрнса посвящено полевой маргариткъ, которую онъ сръзалъ плугомъ, Въ другомъ стихотвореніи, не менѣе поэтическомъ, онъ горячо сочувствуетъ печальной судьбъ полевой мыши, гнъздо которой было разрушено его плугомъ, и сожалъетъ о томъ, что человѣческій эгоизмъ разорвалъ союзъ съ природой. Кромъ этихъ лирическихъ стихотвореній Бэрнсъ оставилъ нъсколько небольшихъ поэмъ изъ окружающей жизни, замѣчательныхъ по своему юмору и правдѣ изображенія. Шотландія съ своей сумрачной природой и съ оригинальными нравами своихъ полудикихъ горцевъ живьемъ возстаетъ въ его описаніяхъ. Въ своеобразной юмористической поэмъ "Томз О'Шентерз" Бэрнсъ знакомить насъ съ суевфріемъ своихъ земляковъ; въ "Субботнема вечерт поселянина" онъ даетъ намъ полное идиллической прелести изображение семейной жизни зажиточнаго шотландскаго фермера, а поэма "Веселые нищие" представляеть собою исполненную истиннаго реализма бытовую картину въ духъ Теньера изъ жизни подонковъ человъческаго общества. Въ полуосвъщенной корчит пируетъ веселая компанія оборванцевъ, живущихъ кто милостыней, кто воровствомъ, кто грабежомъ. Они кричатъ, шумять, топають ногами, но въ ихъ весельи есть нёчто такое, отъ чего морозъ подираетъ по кожв. Отверженные обществомъ, они въ свою очередь объявили ему войну и смъются надъ всъми его учрежденіями. Одни изъ нихъ пьютъ изъ желанія забыться, другіе — потому, что въ ихъ жизни нътъ другого счастья, другой цъли, кромъ выпивки и разгула. Страшно становится за человъка, когда прислушаешься къ ихъ разговорамъ и къ пъснъ одного изъ нихъ, прерываемой шумными восклицаніями всей нищей братіи.

Бэрнсъ окончательно уничтожилъ значение оранцузкаго стиля; съ него начинается возрождение англійской поэзіи, которая въ XIX в. будетъ озарена такими свътилами, какъ Шелли и Байронъ.

Пособія для изученія анілійской литературы XVIII въка. Гет--тнеръ. Исторія англійской литературы XVIII в. Пер. А. Н. Пыпина. Дад. Поповой. С.-П. 1897. - Тэнъ. Исторія англійской литературы. **ЧРусскі**й переводъ вышель подъ заглавіемь: "Развитіе политической и гражданской свободы въ Англін". С.-Пб. 1871. 2 тома.) — Веселовскій (А.). Вѣкъ просвѣщенія въ Англін. ("Всеобщая исторія литература" подъ ред. Корша и Кирпичникова, т. III, гл. 13). – О Свифте ст. Веселовскаго въ "Этюдахъ и Характеристикахъ" и соотвётствующій томних въ коллекц и Павленкова. — Лесевичъ. (В.). Данізль Дефо. ("Русское Богатство" 1893 № 5, 7, 8.) — Дружининъ. Сочиненія, т. V: изложеніе рожана "Кларисса" Ричардсона и "Лекцій объ анг**лійскихъ юмористахъ"** Теккерея; статья о Шериданѣ-И в а н о в ъ (И.). Чувствительный путешественникъ (Стериъ). ("Міръ Божій" 1893.) — Лазурскій (В.). Смоллеть. (Въ сборникъ "Подъ знаменемъ науки". М. 1902.) — Карлейль. Роберть Бернсь. ("Исторические и критическіе опыты", русскій пер. М. 1878.) — Ивановъ (И.). Бэрнсъ. ("Русская Мысль" 1896 г., іюль — августь.) — Вейнбергъ (П.). Бэрнсъ. ("Страницы изъ исторіи западныхъ литературъ, С.-Пб. 1907.)-Много матеріала по исторіи литературы XVIII вѣка, въ томъ числѣ н англійской, читатель найдеть въ книге Кожевникова (В. А.) "Философія чувства и візры въ ся отношеніяхъ къ литературіз и раціоналнзму XVIII въка и къ критической философіи". М. 1897.

Переводы. Свифтъ. Полный переводъ "Гулливера" сдѣланъ Кончаловскимъ и Яковенко. М. 1889. — Свифтъ. "Сказка о бочкѣ". ("Изящная литература" 1885.) — Дефо. "Робинзонъ Крузо". Пер. Кончаловского. М. 1888 и 1899. — Шериданъ. "Школа злословія". Пер. Вейнберга въ "Библіотекѣ европейскихъ классиковъ". С.-Пб. 1875 и въ "Дешевой библіотекѣ "Суворина. — Гольдсмитъ. "Вэкфильдскій священникъ". Изд. Ледерле. — Фильдингъ. "Томъ Джонсъ" въ "Новой библіотекѣ" Суворина. — Гольдсмитъ. "Вэкфильдскій священникъ". Изд. Ледерле. — Фильдингъ. "Томъ Джонсъ" въ "Новой библіотекѣ" Суворина. — Стернъ. "Жизнь и убѣжденія Тристрама Шэнди". С.-Пб. 1890 (въ журналѣ "Пантеонъ Литературы" и отдѣльно). — Стернъ. "Сентиментальное путешествіе", переводъ Зайцева въ изданіи "Иностранные классическіе писатели" Бакста и Вейнберга; есть также пе еводъ въ изданіи Суворина. — Ствхотворенія Бэрнса въ переводѣ русскихъ писателей". М. 1897 (также въ "Дешевой библіотскѣ" Суворина).

## IV. Французская литература эпохи "Просвѣщенія".

Гёте мътко назвалъ XVIII въкъ во Франціи эпохой разума, ибо ни въ какую другую эпоху разумъ человъческій и его абстрактныя построенія не играли такой важной роли, какъ въ XVIII в. Въ началъ XVIII в. появилась во Франціи впервые новая сила, съ которой приходилось считаться церкви и правительству, сила общественнаго мнѣнія; этой силой заправляли философы, люди отвлеченной мысли, которые были глубоко убъждены, что все справедливое и разумное въ теоріи вполнъ осуществимо и приведетъ къ благимъ послъдствіямъ и на практикъ. Самый сильный толчокъ движенію общественной мысли во Франціи быль дань литературой сосъдняго народа; главные умственные вожди Франціи XVIII в. — Вольтеръ, Монтескьё, Дидро и отчасти Руссобыли проводниками англійскихъ идей въ наукъ, философіи и политикв.

Вольтеръ.

... Во главѣ этого великаго освободительнаго движенія стоить В о льтеръ (1694—1778), вождь общественнаго мнѣнія во Франціи, человѣкъ съ универсальнымъ геніемъ, одаренный необыкновенными способностями отзываться на важнѣйшіе вопросы научные, литературные и общественные и облекать свои идеи во всевозможныя литературныя формы. Отправившись въ 1726 г. въ Англію, онъ возвратился оттуда черезъ три года съ своими знаменитыми "Письмами обз аніличанххз" (Lettres sur les anglais), въ которыхъ онъ знакомить французскую публику съ политической и общественной жизнью Англіи, съ ея философіей, наукой и литературой. Хотя Вольтеръ старается въ этомъ сочиненіи какъ можно меньше говорить о Франціи, но восхваленіе порядковъ, противоположныхъ французскимъ, было косвенной сатирой на Францію. Вольтеръ

- 316 -

впервые разорваль завъсу, скрывавшую оть Франціи сосёднюю страну съ ея оригинальной литературой и философіей, съ ея царствомъ законности, съ ея религіозной и политической свободой. Самый тонъ Вольтера былъ таковъ, что относительно его намъренія прочесть урокъ Франціи не было никакого сомнёнія. Говоря, напримёръ, (въ ХХІ письмё) о Ньютоне и Локке, Вольтеръ заибчаетъ, что эти философы подвергались бы преслёдованіямъ во Франціи, были бы заключены въ тюрьму въ Римъ и сожжены въ Лиссабонъ. "Когда подумаешь объ этомъ, - заключаетъ авторъ, - то что должно думать о человъческомъ умъ? То, что онъ родился только въ этоми» столътіи въ Англіи". Но все это могло бы проститься Вольтеру, если бы онъ не задъвалъ правительства и ду**ховенства.** Особенно вооружились власти противъ VIII и **IX** писемъ, которыя посвящены англійскому государственному устройству. Эти восторженные гимны Великой Хартіи и практическому смыслу великаго народа, который сумблъ устроить такъ, что "король имбетъ всъ средства дёлать добро и совершенно лишенъ возможности дёлать зао", эти похвалы парламентскому устройству, благодаря которому народъ въ лицъ своихъ представителей участвуетъ въ правлени — все это, конечно, не могло повравиться французскому правительству, во главъ котораго стоялъ кардиналъ, тёмъ болёе, что въ письмахъ, то и дёло, встрёчаются выходки, направленныя по адресу католическаго духовенства.

Книга Вольтера была признана вредной и сожжена рукою палача, а издатель ея посаженъ въ Бастилію; та же участь постигла бы и Вольтера, если бы, предупрежденный во-время, онъ не поспѣшилъ укрыться въ замкъ своей пріятельницы, маркизы дю-Шатлэ, въ Шампани, на границѣ Лотарингіи. Здѣсь Вольтеръ прожилъ до самой смерти маркизы (1749) и здѣсь онъ написалъ свои лучшія популярно-научныя произведенія. Послѣ

смерти маркизы Вольтеръ уступилъ давнишнимъ просъ бамъ и настояніямъ Фридриха Великаго и прівхалъ къ нему въ Потсдамъ, гдъ провелъ нъсколько лътъ. Послъдніе годы своей жизни Вольтеръ проживаль въ Швейцаріи въ замкѣ Фернә, близъ Женевы. Съ водвореніемь Вольтера на свободной почвъ Швейцаріи начинается самый плодотворный періодъ его литературной и общественной двятельности. Онъ становится во главъ либеральной партіи, громить фанатизмъ и насиліе и защищаетъ его жертвы (дъло Каласа, Сирвена, Делабарра и Эталонда), а Фернэ дёлается какъ бы столицей литературнаго міра. Сюда стремятся писатели со всёхъ концовъ Европы, чтобы взглянуть на фернэйскаго патріарха и услышать его отзывъ о своихъ произведеніяхъ; отсюда раздаются, какъ бы приказы по арміи, его совьты, указанія, предостереженія. Самъ Вольтеръ обнаруживаеть изумительную дёятельность: онъ пишетъ романы, драмы, брошюры, историческія сочиненія, составляеть философскій словарь и т. д. Болёе двадцати лёть провель Вольтеръ въ своемъ уединеніи, считая себя безопаснымъ только на свободной почвъ Швейцаріи и отклоняя самыя лестныя приглашенія, между прочимъ, приглашеніе Екатерины II, которая звала его въ Россію. Пока былъ живъ Людовикъ XV, ему было рискованно показываться въ Парижъ, но въ 1774 г. Людовика не стало, во главъ управленія стояли люди, которыхъ онъ имблъ право считать своими учениками (Тюрго, Неккеръ), и теперь, когда его друзья и почитатели умоляли его прівхать въ Парижъ, онъ не могъ устоять и весной 1778 г. тронулся въ путь. Пріемъ, оказанный ему парижскимъ населеніемъ, былъ такой восторженный, что Вольтеръ не могъ пережить испытанныхъ имъ радостныхъ волненій и умеръ въ Парижъ 30 мая 1778 года.

юэтическія Хотя Вольтеръ прежде всего пріобрёдъ извёстность, ензведенія какъ поэтъ, но его стихотворенія, въ особенности лири-

ческія, составляють самую слабую часть всего имъ написаннаго. Это происходило оттого, что натура Вольтера была далеко не поэтическая; онъ не чувствовалъ неодолимой потребности переноситься въ міръ идеала; самую поэзію онъ считаль весьма мало полезной и однажды выразился, что поэзія не должна насъ удалять отъ занятій болве полезныхъ. Даже въ стихотвореніяхъ, выванныхъ личными мотивами, личными радостями и горе-СТЯМИ, ОНЪ НЕ СУМЪЛЪ ВСЕЦЪЛО ОТДАТЬСЯ СВОЕМУ ЧУВСТВУ, не сумълъ забыть того, что и тутъ надо быть остроумнымъ. Лучшія свои стихотворенія Вольтеръ писаль, когда онъ вдохновлялся общими мотивами: борьбой противъ Фанатизма, суевърія, или когда становился органомъ возмущеннаго гражданскаго чувства. Лучшая изъ его поэмъ, "Генріада", есть не что иное, какъ проповъдь религіозной терпимости, воплощенной въ личности великаго короля Генриха IV.

Какъ драматургъ, Вольтеръ продолжаетъ традиціи Apawa. Корнеля и Расина, соблюдаеть три единства, заставляеть своихъ героевъ говорить условнымъ, исполненнымъ трагическаго достоинства, языкомъ; но, соблюдая внёшнюю форму ложноклассической трагедіи, онъ осложняеть ее оппозиціонными выходками прогивъ рабства, фанатизма и суевърія. Уже въ юношеской трагедіи Вольтера "Эдилз" (1718 г.) встръчаются мъста, направленныя противъ обаянія, производимаго жрецами, и авторъ утверждаетъ, что вся сила жрецовъ состоить въ глупости и невъжествъ народа. Попавъ въ Англію, Вольтеръ поддается на нъкоторое время обаянію могучаго генія Шекспира: въ "Семирамидъ", въ "Брутъ" онъ заимствуетъ у Шекспира нъкоторые эффектные сценические мотивы (напримъръ, мотивъ появленія тъни), а въ "Смерти Цезаря" онъ даже пытался воспроизвести ту прекрасную сцену, въ которой Антоній своей ръчью надъ трупомъ Цезаря увлекаетъ толпу за собой. Но заимствованиемъ сценическихъ эффектовъ все и ограничивается. Вольтеръ слишкомъ сжился съ освященной въками системой дожноклассической драмы, чтобы желать ея радикальнаго измёненія. Чёмъ сильнёе становится во Франціи сочувствіе къ Шекспиру, тъмъ отрицательнъе относится къ нему Вольтеръ и кончаетъ твмъ, что называетъ его пьянымъ дикаремъ и фокусникомъ. Въ трагедіяхъ Вольтера послёдняго періода драматическій интересъ совершенно отступаеть на задній планъ; онъ дълаетъ изъ сцены трибуну, съ которой громитъ деспотизмъ, религіозную нетерпимость и суевъріе. Послъднія его пьесы не были совсъмъ предназначены для представленія; онв выходили въ свъть, снабженныя комментаріемъ автора, въ которомъ онъ объяснялъ публикъ ихъ смыслъ и значеніе, такъ что ихъ можно считать не пьесами, но драматическими прокламаціями.

Романы.

Переходимъ теперь къ Вольтеру, какъ романисту. Къ романамъ и повъстямъ Вольтера нельзя прилагать твхъ требованій, которыя прилагаются къ современнымъ романамъ; въ нихъ нечего искать ни картинъ общественной жизни, ни художествевной и психологической правды. Несмотря, однако, на полное отсутствіе художественности, повъсти Вольтера до сихъ поръ читаются съ удовольствіемъ, благодаря несравненному остроумію и искусству автора разсказывать. Всв онв написаны съ цълью провести въ сознание общества какую-нибудь идею. Такъ, въ восточной повъсти "Задигъ" Вольтеръ задается вопросомъ, какъ сочетать идею всеблагого Провидънія съ торжествомъ зла въ міръ, и разръшаетъ его . твмъ, что нвтъ зла, отъ котораго не проистекало бы въ концъ концовъ добра. Въ повъсти "Кандидъ" Вольтеръ осмвиваетъ свою прежнюю оптимистическую теорію. Представитель оптимизма, наставникъ Кандида, докторъ Панглосъ держится того взгляда, что все дълается къ лучшему въ лучшемъ изъ міровъ, и, хотя его собственная

судьба служить полнымъ опроверженіемъ его нельпой теоріи, онъ все-таки продолжаетъ стоять на своемъ. Въ третьей изъ большихъ повъстей Вольтера, Человъкъ природы" (L'Ingénu) выставлена яркая противоположность между природой и цивилизаціей, между нормальнымъ и условнымъ, между простымъ здравымъ смысломъ, которынъ одеренъ человъкъ отъ природы, и искусственными общественными условіями.

Если романы Вольтера не отличаются особенной ори- Историче гинальностью и художественностью, если въ своихъ фантастическихъ повъстяхъ онъ идетъ по слъдамъ Свиои Монтескьё, то за то онъ является рёшительнымъ но ваторомъ въ области историческаго изложенія. Первымъ историческимъ трудомъ Вольтера была "Исторія Карла XII", написанная еще въ 1728 г., произведение слабое и лишенное исторической критики. Много лётъ спустя онъ написалъ "Исторію Людовика XIV" (1751 г.). Во введеніи Вольтеръ выражаетъ желаніе описывать не дёянія велнкаго монарха только, но общій характеръ эпохи. Вслёдствіе этого онъ посвящаеть цёлыя главы финансамъ, торговлъ, исторіи наукъ и искусствъ и литературы. "Изъ всяхъ историческихъ трудовъ Вольтера, -- замъчаеть Шлоссерь, -- это единственный, изъ котораго можно заимствовать историческіе факты и ихъ дъйствительноисторическое объяснение". Вскорѣ послѣ "Исторіи Людовика XIV" Вольтеръ въ 1756 г. издалъ книгу "Опыта o wpasaxs u dyxm napodoss" (Essai sur les mœurs et l'esprit des nations). Цвль этого труда, который Бокль называеть самымъ замъчательнымъ историческимъ сочиненіемъ XVIII в., вполнъ выяснена въ предисловіи. "Я желаю, пишеть Вольтеръ, — написать исторію не войнъ, а общества. Я хочу изслёдовать, какъ жили люди въ средё своихъ семействъ и какія искусства и ремесла составляли предметъ ихъ занятій. Мив ивть двла до исторіи знаменитыхъ дворянскихъ родовъ, воевавшихъ съ француз-

Стороженко.

21

труды.

скими королями, но я долженъ познакомить читателя съ твми путями, которыми человвчество перешло отъ варварства къ цивилизаціи". Заслуга Вольтера состоить въ томъ, что онъ первый дерзнулъ осуществить мечтанія лучшихъ умовъ XVIII в., Монтескьё и Тюрго, и измънить методъ историческаго изложенія; вмёсто исторіи войнъ, придворныхъ интригъ и дипломатическихъ переговоровъ онъ далъ первый опытъ исторіи культуры, первый попробовалъ нарисовать исторію движенія всёхъ сферъ жизни народовъ. Недостатовъ труда Вольтера состоитъ, главнымъ образомъ, въ томъ, что онъ, подобно всѣмъ просвѣтителямъ-философамъ XVIII в., смотрѣлъ неисторическимъ взглядомъ на средніе въка и видълъ въ нихъ только эпоху невъжества и религіознаго фанатизма. Несмотря на этотъ недостатокъ, сочинение Вольтера, положившее основы исторія цивилизаціи, составляеть эпоху въ понимании человъческой культуры и изложении ея исторіи.

Вольтеръ софъ. моралитикъ.

Какъ раціоналистъ, Вольтеръ былъ врагъ всякихъ какь фило- метафизическихъ разсуждений о сущности вещей и стасоць, мора-листь и пс. рался проводить въ сознание оранцузскаго общества основныя начала опытной англійской философіи. Хотя онъ и не былъ творцомъ цъльной философской системы, тъмъ не менве въ своихъ многочисленныхъ философскихъ сочиневіяхъ ("Les Eléments de la philosophie de Newton", "Dictionnaire philosophique" и др.) онъ очень часто касается тёхъ же самыхъ вопросовъ, которыми занимаются философы. Отправляясь отъ воззрѣній деистовъ, онъ иногда расходится съ ними въвыводахъ и является самостоятельнымъ мыслителемъ.

> Въ Европъ и особенно въ Россіи долго господствовало мнъніе, что Вольтеръ былъ величайшій безбожникъ, что онъ первый заразилъ міръ язвой атеизма. У насъ долгое время слово "вольтерьянецъ" было синонимомъ человъка, для котораго нътъ ничего святого. На самомъ дълъ нътъ

ничего несправедливъе этого мивнія, пущеннаго въ ходъ клерикальной партіей. Въра въ высочайшее, все создавшее Существо была глубокимъ убъжденіемъ Вольтера, краеугольнымъ камнемъ всей его нравственно-философской системы. Это убъждение сквозить въ его раннихъ сочиненіяхъ, и по мъръ того какъ Вольтеръ подвигался на жизненномъ пути, оно кръпло все болъе и болъе. Вольтеръ былъ ученикомъ и последователемъ англійскихъ деистовъ, у которыхъ въра въ существование Бога была точкой отправленія ихъ раціоналистическаго міросозерцанія. Большинство изъ нихъ полагало, что Богъ, создавши міръ, остается вив его; Вольтеръ же думалъ, что Богъ заботится о міръ, наказываеть зло и награждаеть добро. Онъ такъ былъ увъренъ въ необходимости Бога для мірозданія, что однажды, въ письмѣ къ прусскому принцу, выразился, что если бы Богъ не существовалъ, его слёдовало бы изобрёсти ("Si Dieu n'existait pas, il faudrait l'inventer"). Такъ какъ всъ откровенныя религіи основаны на подчиненіи разума въръ, то раціоналисть Вольтеръ является злёйшимъ врагомъ этихъ религій; онъ отрицаетъ чудеса, такъ какъ не въритъ, чтобы Богъ нарушиль порядокь міра ради слезь матери или отчаянія сына. Онъ доказываетъ преимущество религіи философской, основанной на въръ въ Бога и культивировании добродътели, надъ религіей догматической съ іерархіей и обрядностью.

Взглядъ Вольтера на Бога, какъ на премудраго Творца и Устроителя вселенной, остался неизмѣннымъ на всю жизнь; но напрасно стали бы мы искать той же устсйчивости по поводу вопроса о человѣческой свободѣ. Являясь вначалѣ горячимъ защитникомъ свободы воли, Вольтеръ впослѣдствіи сталъ отрицать эту свободу и подошелъ близко къ детерминизму позитивной философіи. Казалось бы, что при такомъ взглядѣ на свободу нравственная теорія Вольтера должна остаться безъ основанія. Но на дёлё выходить не такъ. Для нравственности Вольтеръ признаетъ императивъ, вытекающій изъ основныхъ свойствъ человёческой природы; изъ общности этой природы во всёхъ широтахъ и долготахъ онъ выводитъ прочныя нравственныя основы. Расходясь съ Локкомъ, который говорилъ, что нётъ прочнаго нравственнаго критерія, Вольтеръ доказываетъ постоянность извёстныхъ принциповъ нравственности, — постоянность, зависящую не отъ врожденныхъ идей, а отъ единообразія свойствъ человёческой природы, которая въ извёстныхъ возрастахъ вырабатываетъ извёстные принципы. "Богъ далъ намъ разумъ, который укрёпляется съ возрастомъ и который научаетъ насъ всёхъ, если мы относимся безъ предразсудковъ къ его голосу, что есть Богъ и что слёдуетъ быть снраведливымъ" ("Le Philosophe ignorant", ch. XXXV).

Исходнымъ пунктомъ политическихъ воззръній Вольтера быль здравый человъческий смысль и естественныя. требованія природы. Какъ въ религіи и нравственности. онъ стеить за ту религію и за ту мораль, которыя вытекають изъ условій человѣческой природы и изъ простогоразумнаго взгляда на вещи, такъ и здёсь онъ -- защитникъ естественныхъ, ненарушимыхъ правъ человъка. Послё повздки въ Англію, англійская конституція стала въ его глазахъ идеаломъ государственнаго устройства. "Это единственное правительство, -- говорить онъ въ "Англійскихъ письмахъ", — гдѣ король имѣетъ всю власть дълать добро и гдъ у него связаны руки на зло, гдъ господа становятся важными господами безъ кръпостныхъ и гдъ народъ безъ смуты принимаетъ участіе въ правленія". Вольтеръ не изучалъ духа англійскихъ учрежденій такъ внимательно, какъ Монтескьё; но изъ Англіи онъ вынесъ убъжденіе, что благосостояніе можетъ существовать только тамъ, гдё есть свобода и равенство передъзакономъ. Политическая свобода, по взгляду Вольтера, состоить въ томъ, чтобы не завистть ни отъ кого, кромфзакона ("la liberté consiste à ne dépendre que des lois"). Изъ этого вытекаетъ и понятіе равенства; это — одинаковое положеніе всёхъ относительно закона, — равенство лишь юридическое. Объ экономическомъ равенствѣ онъ не говоритъ; еще менѣе мечталъ онъ о равенствѣ соціальномъ.

Постараемся теперь бросить общій взглядъ на личность Личност Вольтера и подвести итоги его литературной двятель-Вольтер ности. Едва ли о какомъ-нибудь писателъ было высказано ли герату столько разнообразныхъ суждений. Одни считаютъ его ной даате свётлымъ ратоборцемъ за святыя права человёка, дру-HOCTH. сіе — чуть не исчадіемъ ада. Нъмецкіе критики съ Лессингомъ и Гёте во главъ ръзко отдъляютъ его геній отъ его нравственнаго характера и, преклоняясь передъ первымъ, отзываются презрительно о послёднемъ. Даже Штраусъ, сочинение котораго представляетъ замъчательную попытку поставить вопросъ о Вольтеръ, какъ писатель, на историческую точку зрънія, не всегда сумълъ возвыситься надъ общепринятымъ предразсудкомъ. Самая обстоятельная характеристика Вольтера сдвлана Карлейлемъ въ его "Опытахъ". Не отрицая въ Вольтеръ ни гуманности, ни теплоты сердца, Карлейль думаетъ, что Вольтеръ былъ натура неглубокая, приводимая въ движеніе не возвышенными мотивами, а честолюбіемъ и желаніемъ властвовать надъ людьми. Измъряя Вольтера масштабомъ великихъ людей, Карлейль даже упрекаетъ Вольтера за то, чго онъ не искалъ страданія и не чувствоваль никакого желанія запечаглёть своею кровью истину своихъ идей. Огправляясь оть того положенія, что все великое создано не насмышкой и отрицаниемъ, а другими, болве глубокими и серьезными средствами, Карлейль отрицаеть великое общественное значение 'за литературной дёятельностью Вольтера и признаеть за нимъ только одно, что онъ нанесъ смергельный ударъ суевърію и фанатизму. Почти такого же мизнія держится и писавшій подъ вліяніемъ Карлейля Геттнеръ, который утверждаетъ, что сочиненія Вольтера лишены нравственной опоры, что тамъ, гдё мы ожидаемъ спокойныхъ и серьезныхъ доказательствъ, онъ, по большей части, отдёлывается сухой насмёшкой.

Главный недостатокъ подобныхъ сужденій о Вольтеръ заключается въ отсутстви прочной исторической основы. Чтобы върно оцънить и характеръ, и литературную дъятельность Вольтера, надо мърить и то, и другое не идеальнымъ, а историческимъ масштабомъ. Характеръ Вольтера есть сложный продукть его темперамента, воспитанія и той общественной среды, гдѣ ему приходилось. жить и действовать. Что Вольтеръ былъ тщеславенъ, жаденъ. къ деньгамъ, не всегда искрененъ, что онъ любилъ льстить. сильнымъ міра сего — все это, къ сожалѣнію, справедливо; но несправедливо утверждать, что вся его дёятельность направлялась этими вульгарными мотивами. На ряду съ этими непривлекательными качествами у него было гуманное и доброе сердце, великодушие, щедрость. Если онъ пріобрёлъ свое состояніе несовсёмъ безупречными. средствами, то не нужно забывать. что онъ дълалъ изъ своихъ достатковъ самое благородное употребление: онъ помогаль бѣднымъ, выкупалъ заложенную крестьянскую землю, велъ за крестьянъ процессы въ судахъ. Равнымъ образомъ, несправедливо отрицать у Вольтера способность къ энтузіазму. Достаточно вспомнить, что, когда. онъ передъ смертью прівхаль въ Парижъ и увидаль. Тюрго, то въ порывъ чисто юношескаго восторга и энтузіазма онъ, несмотря на энергическіе протесты Тюрго, поцѣловалъ руку, отмѣнившую тяжелую дорожную повинность (la corvée).

При оцѣнкѣ характера Вольтера нужво имѣть въ виду различные періоды его жизни. Пока онъ вращался въ атмосферѣ двора и салоновъ, онъ изъ чувства самосохраненія льстилъ королю и іезуитамъ, но разъ онъ почувствовалъ себя на свободной почвъ Швейцаріи, онъ стыдился своего прошедшаго и далъ себъ слово не дълать больше уступокъ тому, чего онъ не признавалъ. Поселившись въ Фернэ, чувствуя себя въ безопасности, онъ отдался добрымъ инстинктамъ своей природы и сдёлался защитникомъ всёхъ несчастныхъ и угнетен. ныхъ. Эту гуманную двятельность онъ считалъ даже выше своей литературной деятельности. "Я въ своей жизни, говорилъ онъ, -- сдълалъ немного добра, и это лучшее мое произведение". А такая двятельность едва ли совибстима съ эгоизмомъ и сухостью сердца. Маколей сдълалъ глубокое замъчание, что настоящая сила Вольтера и его товарищей заключалась въ пламенномъ энтузіазмъ, который скоывался подъ ихъ легкой натурой. Вся литературная дёятельность Вольтера можетъ служить иллюстраціей этого замъчанія. Негодованіе противъ общественной неправды вдохновило собою раннюю сатиру Вольтера "Бъдствія времени" (Ode surles Malheurs du Temps. 1713.) За ней слёдуеть цёлый рядъ стихотвореній, въ которыхъ онъ задёлъ самого регента, за что поплатился одиннадцатимъсячнымъ заключеніемъ въ Бастиліи; вспомнимъ также оппозиціонныя выходки, которыми кишать егораннія трагедін, "Генріада" и другія произведенія; словомъ, красную нить протеста противъ существующаго зла мы можемъ найти почти во всѣхъ произведеніяхъ Вольтера, благодаря чему онъ значительную часть своей жизни принужденъ быль скрываться.

Что касается до положительной стороны его литературной дёятельности, то развё проповёдь терпимости и милосердія, гуманности и свободы не составляеть самой высокой и благородной цёли, которую можеть поставить себё писатель? Воспользовавшись вновь на\_ родившейся силой обществе внаго мнёнія, онъ съ помощью своего громаднаго таланта овладёлъ этой силой и направиль ее на служеніе гуманн ости, свободё и прогрессу. "Вотъ почему, — замѣчаетъ Дюбуа-Реймонъ, — мы всѣ можемъ назваться въ большей или меньшей степени вольтерьянцами. Идеальныя блага, которыя онъ добылъ въ продолженіе своей долгой жизни путемъ уничтожающей насмъшки, — религіозная терпимость, уваженіе къ человъческому достоинству и ненависть къ насилію, — давно уже сдѣлались общимъ достояніемъ человъчества".

Монтескьё.

Въ то время какъ Вольтеръ убзжалъ изъ Англіи, унося съ собою массу идей и впечатленій, на смену ему вхаль изъ Франціи новый наблюдатель, можеть-быть, менње блестящій и остроумный, но зато гораздо лучше подготовленный къ той задачъ, которая была цълью его путешествія, именно — изученію государственныхъ учрежденій Англіи. Этоть наблюдатель быль Монте-"Персидскихъ (1689-1755), авторъ писемз" скьё (1721), остроумнаго сатирическаго романа, въ которомъ подъ видомъ переписки двухъ персіянъ, передающихъ свои впечатлёнія отъ парижской жизни, онъ осмѣялъ современные ему французскіе порядки и отношенія въ области религіозной, политической, общественной и нравственной. Романъ даетъ яркую сатирическую картину положенія Франціи въ эпоху регентства Филиппа Орлеанскаго. Возвратившись изъ Англіи, Монтескьё занялся обработкой собранныхъ матеріаловъ и наблюденій и въ 1734 г. издалъ свои "Размышленія о причинахъ величія и упадка римлянъ" (Considérations sur les causes de la grandeur des Romains et de leur décadence"). Сочинение это представляетъ замъчательную попытку объяснить величіе и упадокъ Рима изъ внутреннихъ причинъ: религіи народа, его нравовъ и въ особенности его учрежденій. По мевнію Монтескьё, существують общія причины, нравственныя и политическія, дъйствіе которыхъ замътно въ каждомъ государствъ. Всъ отдъльныя событія подчиняются этимъ общимъ причинамъ, и если одно проигранное сраженіе, какъ случайная причина, привело государство

къгибели, тоза нею, несомнённо, скрывалась общая причина, въ сиду которой государство могло погибнуть отъ одного несчастнаго сраженія. Причины величія Рима Монтескьё находить въ любви къ свободъ и отечеству, которую внушали римлянамъ съ дътства, въ строгости военной дисциплины, въ установленіи церемоніи военнаго тріумфа, въ покровительствъ, оказываемомъримлянами подданнымъ, возстающимъ противъ своихъ государствъ, въ особенности въ разумной политикъ, оставлявшей всегда побъжденнымъ ихъ религію и обычан. Особенно важное значеніе придаетъ Монтескьё чистотъ римскихъ нравовъ и тому учрежденію, которое заботилось объ этой чистотв цензорской власти. Съ другой стороны, причины паденія Рима заключались въ расширени предъловъ государства, всявдствіе чего внутренніе безпорядки вырастали въ междоусобныя войны, въ отдаленныхъ войнахъ, благодаря которымъ граждане отвыкали отъ отечества и утрачивали республиканскій духъ, и главнымъ образомъ въ порчв. нравовъ, причиненной знакомствомъ съ азіатской роскошью. Въ проведении этого взгляда по всей истории Рима и заключается заслуга Монтескьё. Хотя и до него Боссюэть, С. Эвремонъ и др. указывали на важное значеніе внутреннихъ причинъ при объясненіи событій внъшней исторіи, но ихъ указанія не оказали вліянія на измѣненіе историческаго метода, тогда какъ идеи Монтескьё, послёдовательно проведенныя по всей римской исторіи, положили основы философіи исторіи.

Еще болве важное значение имветъ другое сочинение Монтескьё "Духз законовъ" (Esprit des Lois. 1748). По- законовъ" дробное изложение содержания "Духа законовъ" и изучение отношенія Монтескьё къ его предшественникамъ лежитъ внъ задачъ исторіи литературы. Для нашей цвли достаточно дать понятіе объ общемъ характеръ сочиненія Монтескьё, показать, въ чемъ состоить его оригинальность, и указать на его политические идеалы, которые

"Духъ

оказали такое сильное вліяніе на всю публицистику XVIII в. Въ первой книгъ, которая представляетъ собою нъчто въ родъ теоретическаго введенія, Монтескьё опредъляетъ законы, какъ необходимыя отношенія, вытекающія изъ природы вещей. По мнѣнію Монтескьё, законъ вообще, насколько онъ управляетъ всёми народами на земль, есть не что иное, какъ человъческій разумъ; политические же и гражданские законы должны быть только частными случаями, къ которымъ прилагается этотъ разумъ. Но какъ же объяснить безконечное разнообраз е законовъ? Единственный путь — изучение законовъ въ связи съ физическими, нравственными и экономическими условіями страны; всё эти отношенія, вмёстё взятыя, и составляють то, что мы называемь духомь законовь. Установивъ въ первой книгъ общіе принципы и методъ изслъдованія предмета, Монтескьё во второй и третьей — дълаетъ сравнительную характеристику принциповъ различныхъ образовъ правленія, которые онъ раздёляетъ на три вида: республиканскій, монархическій и деспотическій, при чемъ онъ строго отдёляеть природу государственной формы отъ ея принципа. Природа государственной формы это ея особый строй, это то, что делаетъ известный образъ правленія самимъ собой. Такъ, напримъръ, республиканскій образъ правленія есть такой, въ которомъ власть принадлежить народу; принципь же государственной формы — это ся движущая сила, ся душа; такимъ принципомъ въ республикъ служитъ гражданская доблесть, въ монархіи — честь, въ деспотическихъ правительствахъ -- страхъ всёхъ передъ деснотомъ. Особенно сильное вліяніе на современное общество произвела XI книга, гдъ Монтескьё опредъляетъ сущность политической свободы, которую онъ понимаетъ, какъ право двлать все то, что дозволено законами. Какими же законами всего лучше можно и оградить, и ограничить эту свободу: тъми ли, которые имъютъ свой источникъ въ капризъ деспота или волъ короля, или тъми, которые вытекають изъ воли народа? Отвёть понятень самъ собой. Разсмотръвъ различныя государства древняго и новаго міра, Монтескьё замёчаеть, что ни одно изъ нихъ, за исключеніемъ Англін, не ставило своей цёлью развитіе свободы. Увеличеніе своихъ владёній было цёлью римлянъ; распространеніе религіозной истины — евреевъ; покой и застой - китайцевъ; но если въ мірѣ есть государство, которое ставить своею цёлью политическую свободу, то это Англія. "Мы, — говорить Монтескьё, будемъ изучать принципы, на которыхъ основана политическая жизнь Англіи; если они хороши, то свобода отразится въ нихъ, какъ въ зеркалъ. Къ чему же искать свободы, если она уже найдена?" Теорія англійской конституціи составляеть самую блестящую часть книги Монтескьё. По мнёнію Монтескьё, политическая свобода только тамъ покоится на прочныхъ основаніяхъ, гдъ власть законодательная, исполнительная и судебная строго отдівны другь оть друга. Если власть законодательная и исполнительная соединены въ одномъ лицъ, то свободъ грозить опасность, ибо государь, самъ издающій законъ, самъ будетъ и его исполнителемъ; равнымъ образомъ, гдё судья есть вмёстё съ тёмъ и законодатель, тамъ онъ имветь полную возможность сдёлаться и угнетателемъ. **Лучшее и наибол**ѣе гарантирующее свободу государственное устройство есть англійское, въ которомъ власть законодательная принадлежить народу и его представителямъ и сосредоточивается въ законодательномъ собраніи сь двумя палатами; власть исполнительная, требующая быстроты дъйствія, принадлежить королю, а власть судебная — избираемымъ на извъстный періодъ времени судьямъ.

Вліяніе "Духа законовъ" было громадно и благодътельно. Знаменитый итальянскій юристъ и публицистъ XVIII в. Беккаріа скромно призналъ себя ученикомъ

Монтескьё. Своимъ блестящимъ очеркомъ англійской конституціи Монтескьё проложилъ дорогу всёмъ са будущимъ теоретикамъ. Когда въ эпохуз созванія генеральныхъ штатовъ оранцузы заявили королю о своихъ правахъ, они на каждомъ шагу дёлали буквальныя заимствованія изъ "Духа законовъ". Наконецъ, самый духъ, которымъ проникнута книга Монтескьё, — этотъ духъ умёренности, свободы и терпимости долженъ былъ благотворно и отрезвляющимъ образомъ подёйствовать на умы. "Если бы кто, — говоритъ Лабулэ, — пожелалъ знать имя того, чъи идеи въ прошломъ столётіи оказали самое широкое и благодётельное вліяніе, и кто наиболёе способствовалъ умиротворенію умовъ, пріучивъ ихъ къ истинѣ и умёренности, я увёренъ, что общій голосъ произнесъ бы имя Монтескьё".

Дидро.

Третьимъ великимъ вождемъ общественнаго мнънія во Франціи XVIII в. быль Дидро (1713-1784). Діятельность Дидро составляеть необходимое дополнение къ дѣятельности Вольтера и Монтескьё; но онъ не только продолжаль ихъ дёло, но двинуль его дальше, соединивъ всё лучшія силы просвётительной эпохи вокругь одного грандіознаго литературнаго предпріятія. По натуръ Дидро не былъ ни ученымъ, ни художникомъ, ни философомъ въ собственномъ смыслѣ этихъ словъ. Онъ былъ прежде всего энтузіасть и импровизаторь сь философскимъ сняадомъ ума, поражавшій своихъ слушателей новизной и смвлостью своихъ идей и настойчивостью ихъ выраженія. Онъ обладалъ всъми блестящими качествами импровизатора: свободно льющимся словомъ, силой и страстностью убъжденія, но ему недоставало правильнаго метода и чувства мѣры.

Къ какой бы литературной области онъ ни обращался, онъ вездъ либо уничтожалъ старые предразсудки, либо пытался проложить новые пути. Въ одномъ изъ своихъ юношескихъ произведеній онъ задолго до Лессинга подвергъ критикъ ложноклассическую трагедію, осмъяль искусственность ея построенія и ходульность ея героевъ. Какъ драматургъ, онъ въ своихъ собственныхъ драматическихъ произведеніяхъ былъ однимъ изъ основателей новаго вида драмы, составляющаго нёчто среднее между комедіей и трагедіей, который онъ назваль серьезной драмой. Дидро оставиль двъ пьесы, Побочный сынз" (Le Fils naturel) . , Omeuz cemeŭcmea" (Le Père de famille). Первая изъ нихъ очень слаба въ драматическомъ отношеніи, но изобылуеть благородными и гуманными тирадами, въ которыхъ авторъ заступается за права незаконнорожденныхъдътей, благодаря чему она была хорошо принята публикой. Гораздо больше успъха имълъ "Отецъ семейства". Здѣсь Дидро вывелъ два типа отцовъ, изъ которыхъ одинъ вполнъ признаеть право сына выбирать себъ жену, не обращая вниманія ни на богатство, ни на знатность рода, а другой — проникнутый старинными предразсудками самодуръ. Очевидно, что сочувствие автора, раздъляемое и зрителями, на сторонъ перваго отца. Эта тенденція и врасивыя тирады, ее подтверждающія, создали успахъ пьесы, несмотря на неуклюжесть ся постройки и невъроятность развязки.

Сила Дидро проявлялась больше въ анализё, чёмъ въ творчествё. Реализмъ, возвращеніе къ природѣ, отождествленіе прекраснаго съ естественнымъ — такова основная тенденція его художественныхъ теорій, которую онъ проводитъ въ "Діалогахъ", предпосланныхъ драмѣ "Père de famille", въ своей "Драматической поэтикѣ" и въ своихъ "Салонахъ" (Les Salons), т.-е. своихъ замѣткахъ по поводу бывшихъ въ Парижѣ выставокъ картинъ. Какъ критикъ, Дидро является новаторомъ не только въ своей точкѣ отправленія, но и въ своей способности озарять онлософской мыслью разсужденія о различныхъ формахъ превраснаго, и Лессингъ, полемизирующій съ нимъ въ своей "Гамбургской драматургіи", тѣмъ не менѣе сознается,

Въ своихъ философскихъ убъжденіяхъ Дидро сначала примыкаетъ къ раціонализму Вольтера, стоитъ за полное отдѣленіе философіи и морали отъ религіи, но онъ на этомъ, къ сожалёнію, не останавливается и въ своихъ позднъйшихъ произведеніяхъ сильно склоняется на сторону матеріализма. Наконецъ, какъ романистъ, онъ пытается пересадить на французскую почву психологический романь Ричардсона и Стерна, но, подобно Вольтеру, дълаеть иногда изъ повъсти орудіе борьбы противъ лицемърія, ханжества и фанатизма. Таковъ его романъ "Монахиня" (La Réligieuse), написанный въ подражание Ричардсону, къ которому онъ относился съ энтузіазмомъ. Болѣе самостоятельнымъ является Дидро въ повъсти "Племянника Рамо", представляющей талантливую характеристику одного изъ интереснъйшихъ типовъ предреволюціонной эпохи.

Во всёхъ своихъ произведеніяхъ Дидро является горячимъ и краснорёчивымъ борцомъ за дорогія права человёческой личности, убёжденнымъ поборникомъ свободы мысли, реализма въ искусствё и правды въ соціальныхъ отношеніяхъ. Вотъ почему величайшіе умы XIX в. такъ высоко цёнятъ Дидро. Огюстъ Контъ"считалъ его геніальнёйшимъ человёкомъ XVIII в., а Гёте, такъ не сочувствовавшій революціоннымъ стремленіямъ Дидро, тёмъ не менёе признавалъ высокую оригинальность его личности и однажды выразился, что всякій, кто дешево цёнитъ Дидро и его дёятельность, есть не болёе, какъ филистеръ.

"Энци--илопедія".

Дидро.

Главнъйшимъ трудомъ Дидро, дающимъ ему право на благодарность потомства, является редактированная имъ знаменитая "Энциклопедія". До половины XVIII в. Вольтеръ, Даламберъ, Дидро и ихъ соратники дъйствовали

поодиночкъ; въ половинъ XVIII в. явилась мысль соединить въ одномъ литературномъ фокусв всв лучи оппозиціонной мысли, соорудить общими силами арсеналь для борьбы съ суевфріемъ и фанатизмомъ. Эта мысль и нашла свое осуществление въ знаменитой "Энциклопедін", въ которой приняли участіе лучшіе умы въка: Вольтеръ, Монтескьё, Руссо, Гельвецій, Бюффонъ, Даламберъ и во главъ всъхъ ихъ, въ качествъ отвътственнаго редавтора и распорядителя, — Дидро. Въ 1749 г. внигопродавенъ Лебретонъ задумалъ перевести съ англійскаго языка на французскій Энциклопедію Чэмберса; редакцію перевода онъ хотълъ поручить Дидро. При переговорахъ съ Лебретономъ у Дидро явилась мысль не перевести англійскую энциклопедію, а составить по ея образцу французскую, сдёлавъ ее не только сборникомъ всёхъ человъческихъ знаній, но и одущевивъ ее оппозиціонной идеей. Въ 1750 г. Дидро написалъ красноръчивое объявленіе объ изданіи, гдё указаль на цёли и настоятельную потребность подобной книги для французской публики. Что разсчеты Дидро были вёрны, это доказывается громадной для того времени цифрой подписчиковъ (4000) при довольно крупной подписной суммъ (по 1000 фр.). Въ 1751 г. появился первый томъ, носящій слёдующее заглавіе: "Энциклопедія, или толковый словарь искусствъ и ремесла", за которымъ въ скоромъ времени послёдовалъ второй. Изданію былъ предпосланъ знаменитый Discours préliminaire, написанный Даламберомъ. Здъсь Даламберъ откровенно сознается, что какъ мысль о необходимости систематическаго изложенія наукъ, такъ и дъленіе ихъ по тремъ главнымъ душевнымъ силамъ: памяти (исторія), фантазіи (искусство) и разсудка (наука), на три главныя группы заимствовано изъ великаго творения Бэкона.

Громадный успѣхъ перваго тома и восторженные отзывы о немъ либеральной прессы произвели сильный

переполохъ въ лагерѣ іезуитовъ и янсенистовъ, которые нападали на Энциклопедію и за оппозиціонныя тенденцін, и за несовствить удачный подборъ статей; но болте всего возсталъ противъ Энциклопедіи парижскій университеть (Сорбонна). Архіепископъ парижскій написаль противъ Энциклопедіи пастырское посланіе, результатомъ котораго былъ обыскъ у Дидро, при чемъ было захвачено не мало статей, приготовленныхъ для слъдующихъ томовъ. Реакціонной партіи удалось выхлопотать у короля запрещеніе Энциклопедіи, которое, впрочемъ, было скоро снято. Въ 1753 г. вышелъ третій томъ, снабженный привилегіей короля; между 1754 и 1757 гг. вышло въ свъть еще 3 тома. Седьмой томъ вышелъ одновременно съ книгой Гельвеція "Объ умѣ" (De l'esprit), которая напугала всъхъ своимъ крайнимъ матеріализмомъ. Такъ какъ Гельвецій быль однимь изъ ревностныхь сотруднивовъ Энциклопедіи, то началось гоненіе и на Энциклопедію. З марта 1759 г. состоялся приговоръ государственнаго совъта, въ силу котораго королевская привилегія была снята и продажа вышедшихъ томовъ запрещена.

Къ довершенію всего произошелъ расколъ въ самомъ лагерѣ энциклопедистовъ. Руссо, задѣтый за живое статьей Энциклопедіи о Женевѣ, написалъ противъ нея рѣзкое возраженіе. Даламберъ, не вѣрившій въ успѣхъ предпріятія, вышелъ изъ состава редакція; осторожный Вольтеръ потребовалъ свои статьи назадъ, и его примѣру послѣдовали другіе сотрудники. Одинъ Дидро не упалъ духомъ. Въ отвѣтъ на совѣтъ Вольтера отказаться отъ изданія Дидро писалъ: "Отступиться значитъ бѣжать съ поля битвы и сдѣлать угодное врагамъ нашимъ. Если бъ вы знали, съ какой радостью они привѣтствовали отпаденіе Даламбера! Что дѣлать противъ силы? спросите вы. То, что подобаетъ дѣлать мужественнымъ людямъ: презирать враговъ напихъ, пользоваться ихъ оплошностью и сражаться до конца". Боясь, чтобы Дидро не постигла участь Лабарра, Вольтеръ прибёгь къ другому средству: онъ написалъ Дидро анонимное письмо, въ которомъ убѣждалъ его спасаться отъ козней парламента и перенести изданіе Энциклопедіи въ Россію. "Я очень хорошо знаю, — отвъчалъ Дидро, — что дикое животное, лизнувшее человъческой крови, не можетъ обойтись безъ нея; я знаю, что, можетъ-быть, раньше окончанія этого года мнѣ придется убѣдиться въ справедликости ванняхъ совѣтовъ и воскликнуть подобно Крезу: О, Солонъ, Солонъ! Но на что мнѣ жизнь, если я долженъ сохранить ее путемъ отреченія отъ всего, что дѣлаетъ ее дорогою въ моихъ глазахъ?"

Дидро остался въ Парижъ и въ продолженіе восьми лъть дълалъ подпольныя изданія Энциклопедіи въ Парижт и за границей, употребляя въ то же время всё усилія, чтобы добиться отмъны постановленія государственнаго совъта. Наконецъ, въ 1765 г. было дозволено Дидро продолжать изданіе. Дидро воспользовался этимъ дозволеніемъ и сразу выпустилъ въ свъть десять томовъ. Снова раздались вопли клерикаловъ, но на этотъ разъ правительство ограничилось тъмъ, что посадило книгопродавца на нъсколько дней въ Бастилію и продолжало терпъть Энциклопедію, которая въ 1772 г. закончилась на 28-мъ томъ, къ которому впослъдствіи было прибавлено еще нъсколько томовъ, напечатанныхъ въ Амстердамъ.

Чтобы понять, почему Энциклопедія вызвала противъ себя такія мёры, нужно познакомиться съ ея содержаніємъ. Уже въ предварительномъ этюдѣ Даламбера замѣтно присутствіе оппозиціонной и раціоналистической тенденцін. Авторъ не разъ бросаетъ камешки въ огородъ суевѣрія, вооружается противъ теологическаго деспотизма, утверждаетъ, что все великое порождено свободой, наконецъ, провозглашаетъ господство естественнаго закона, который существовалъ раньше всѣхъ учрежденій. Подобныя идеи всплываютъ во многихъ статьяхъ Энциклопедіи,

Стороженко.

хотя авторы изъ осторожности скрывають свою мысль подъ самыми условными выраженіями или высказывають ее въ такихъ статьяхъ, гдѣ этого никакъ нельзя было ожидать. Дидро самъ открываеть намъ тайну этого пріема: "Всякій разъ, — говоритъ онъ, — когда приходится говорить о какомъ-нибудь предразсудкѣ, дорогомъ для народа, нужно въ статьѣ, ему посвященной, относиться къ нему съ уваженіемъ, но вмѣстѣ съ тѣмъ отсылать читателя къ другимъ статьямъ, гдѣ этотъ предразсудокъ подвергается суду здраваго смысла".

Начиная съ 8-го тома, тонъ становится смѣлѣе; сразу видно, что авторы почувствовали свою силу и надбялись на поддержку общественнаго мнвнія. Всв философскія статьи Энциклопедіи проникнуты духомъ эмпирической философіи Локка; о врожденныхъ идеяхъ Декарта нътъ и помину, но зато воздается должное его скептицизму. Тэхъже раціоналистическихъ воззрвній энциклопедисты держатся въ вопросахъ, гдъ философія соприкасается съ богословіемъ. Здёсь они должны были быть вдвое осторожнёе, и въ такихъ статьяхъ, какъ "Душа", "Свобода", "Христіанство", они выказывають себя правовърными христіанами, но зато въ стать в "Родиться" (Naître) доказывается, что вс вещи суть результать движенія частиць матеріи. Излагая исторію различныхъ религіозныхъ догматовъ, энциклопедисты заодно излагають и исторію всёхъ возраженій, высказанныхъ противъ нихъ еретиками; для отвода глазъ они пускаются въ полемику съ еретиками и защищаютъ противъ нихъ католицизмъ, но ихъ возраженія оказываются. въ большинствъ случаевъ, слабыми, и въ концъ концовъ въ умѣ читателя возстаетъ мысль, что, пожалуй, еретики и правы.

Въ политическихъ вопросахъ энциклопедисты являются послёдователями Локка и Монтескьё. Въ статъё о "власти" нётъ и помину о божественномъ правё королей; напротивъ того, повторяется на разные лады мысль, что первоначально всё люди были равны, что власть произопца путемъ договора; гдъ же она произошла путемъ насильственнаго захвата, тамъ она не имъетъ никакого правового значенія, и народъ имфеть полное право ее свергнуть. "Подобно тому, — говорится въ стать Usurpation, какъ завоеваніе можеть быть названо иностранной узурпаціей, такъ захвать какимъ-нибудь лицомъ всей власти можеть быть названь домашней узурпаціей сь тёмь впрочемъ, различіемъ, что домашній узурпаторъ никогда не будеть имъть на своей сторонъ права, тогда какъ таковое можетъ быть признано за завоевателемъ, если онъ дъйствуетъ въ предълахъ, предписываемыхъ ему справедливостью". Далее говорится, что, учреждая государственную власть, люди добровольно отказывались отъ части своей свободы для того, чтобы обезпечить себъ безопасность личности и пользование собственностью, но никому не предоставляется права угнетать ихъ и дёлать несчастными. Въ статъв "Представитель" (Représentant) нсчисляются всё выгоды представительнаго правленія. Въ статьяхъ: Cour, Courtisan, Lettres de cachet, Tolérance высказываются весьма смёлыя мысли о священныхъ правахъ человъческой личности, отстаивается ея свобода, осуждаются аресты административнымъ порядкомъ, жестокость устаръвшихъ уголовныхъ законовъ И Т. П.

Въ статьяхъ, посвященныхъ экономическимъ вопросамъ, энциклопедисты стоятъ на чисто практической почвѣ и пользуются всякимъ случаемъ, чтобы громить монополіи, привилегіи, заставныя пошлины, стъсняющія свободу торговли, возстаютъ противъ излишнихъ поборовъ и натуральныхъ повинностей, которыя ложатся тяжелымъ бременемъ на народъ. Въ особенности они возстаютъ противъ права казны сдавать налоги на откупъ частнымъ лицамъ. Не выгоды казны, не привилегіи богатыхъ и знатныхъ, но интересы бъдныхъ и народное благо всегда стоятъ на первомъ планъ въ разсужденіяхъ энциклопедистовъ.

Касаясь современныхъ вопросовъ, и все въ одномъ и томъ же оппозиціонномъ духѣ, Энциклопедія оказала громадное вліяніе на міросозерцаніе современнаго общества. О степени вліянія ея можно судить по тому, что много экономическихъ мѣръ, рекомендуемыхъ Энциклопедіей, стали закономъ въ министерство Тюрго и Неккера, а впослѣдствіи вошли въ тѣ наказы (cahiers), которые представители разныхъ классовъ общества внесли на общее собраніе Генеральныхъ Штатовъ въ 1789 г.

Pycco.

Двятельность Руссо (1712-1778) является, съ одной стороны, дополненіемъ, а съдругой — коррективомъ дъятельности остальныхъ просвътителей. Въ то время какъ Вольтеръ боролся съ фанатизмомъ и суевъріемъ и стремился водворить принципы разума и терпимости въ современномъ обществъ, въ то время какъ Монтескьё пытался выяснить сущность политической свободы и гарантіи человѣческой личности, Руссо посвятилъ свою двятельность великимъ нравственнымъ задачамъ, пытался возродить личность посредствомъ воспитанія и направить ее къ цёлямъ идеальнымъ, къ водворенію на землё равенства и братства людей. Въ произведеніяхъ Вольтера и Монтескьё преобладаеть раціоналистическая сторона; они отправляются отъ факта и стараются, главнымъ образомъ, дъйствовать на разумъ, просвъщая его, тогда какъ у Руссо всюду слышится горячее чувство, идеализмъ сердца, свидѣтельствамъ котораго онъ довѣрялъ гораздо больше, чёмъ выводамъ разсудка.

Руссо былъ родомъ изъ Швейцаріи; онъ родился въ Женевъ въ 1712 г., не получилъ никакого систематическаго образованія, но много читалъ и еще больше думалъ. Послѣ многихъ житейскихъ превратностей, испытавъ на своей жизни рѣзкіе повороты фортуны, Руссо прибылъ въ 1741 г. въ Парижъ искать счастья. Пробившись здѣсь около

десяти лёть, Руссо вдругь неожиданно для себя самого попадаеть сразу въ литературныя знаменитости, дёлается предметомъ всеобщаго любопытства. Лётомъ 1749 г. Руссо шель пъшкомъ изъ Парижа въ Венсенъ, чтобы навъстить сидъвшаго въ тюрьмъ Дидро. Дорогой онъ купиль номерь газеты, гдв было напечатано объявление оть Дижонской академіи, которая ставила на конкурсъ слёдующую задачу: "Содёйствовало ли возрожденіе наукъ облагороженію нравовъ?" Когда онъ сообщилъ Дидро свои мысли по этому вопросу и свои опасенія плыть противъ теченія, доказывая, что человѣкъ родится добрымъ и что учрежденія сдёлали его дурнымъ, то послёдній убъждаль его быть смълее, изложить свои идеи письменно и послать въ академію, объщая успъхъ. Результать извъстенъ — трактать Руссо быль увънчань преміей и доставиль громкую извёстность его автору.

Въ первой части или главъ Руссо высказываетъ ориги- "Разсумде нальную мысль, въ наше время развитую Миллемъ, что ис- о научахъ кусство и цивилизація лишають человъка оригинальности, налагають на всё проявленія чувства какой-то однообразный лакъ. Благодаря тому,что всё люди обязаны руководиться извъстными правилами приличія и въжливости, всъ стали до нёкоторой степени похожи другь на друга; вслёдствіе этого не легко узнать, съ къмъ имъешь дъло --- съ хорошимъ человъкомъ или негодяемъ; отсюда въ отношеніяхъ людей другъ къ другу постоянныя умолчаніе, недовъріе, облеченныя въ однообразную форму вѣжливости. Отъ современности Руссо обращается къ исторіи и старается доказать, что вездъ развитіе цивилизаціи шло объ руку съ нравственнымъ и политическимъ упадкомъ. Лишь только Египетъ далъ у себя пріютъ наукамъ и искусствамъ, какъ тотчасъ же сдълался добычей сначала персовъ, потомъ грековъ и римлянъ. То же случилось и съ Греціей. Но самымъ разительнымъ доказательствомъ вреда наукъ служить, по мнѣнію Руссо, судьба Китая. Если бы науки

и искусства способствовали облагороженію нравовъ, возбуждали бы въ людяхъ любовь къ родинъ, то китайцы были бы самымъ благороднымъ, нравственнымъ и храбрымъ народомъ. На самомъ же дълъ нътъ страны болъе развращенной и менње способной защищать свою самостоятельность: достаточно было одного натиска монголовъ, чтобы покорить своей власти это царство ученыхъ. Отъ исторіи Руссо переходить, во второй части, къ философскому разсмотрѣнію сущности наукъ и искусствъ и доказываетъ, что прогрессъ ихъ непремённо причиняетъ паденіе нравовъ. Въ настоящее время трудно читать безъ улыбки разсуждение Руссо о томъ, чему обязаны науки своимъ происхожденіемъ, и его доказательства, что астрономія есть дочь суевърія, что красноръчіе произошло изъ честолюбія, а геометрія отъ скупости и т. д. Равнымъ образомъ, по мнѣнію Руссо, успѣхъ искусствъ находится въ прямой зависимости отъ развитія роскоши, потому что художники работають только для тёхъ, кто имъ можеть хорошо заплатить, а успёхъ наукъ зависить отъ того, что мы, забывая наши прямыя обязанности, посвящаемъ имъ все наше время. Но это еще не все: занятіе науками и искусствами подкапываетъ въру и чувство долга. Ученые презрительно относятся къ такимъ священнымъ понятіямъ, какъ религія и отечество, и стремятся подкопаться подъ все то, во что върятъ простые люди. Науки и искусства виноваты въ томъ, что умъ и талантъ цвнятся выше добродвтели. Несмотря на слабость логической аргументаціи и историческихъ доказательствъ, памфлетъ Руссо произвелъ сильное впечатлёніе своимъ горячимъ, искреннимъ тономъ, своимъ вдохновеннымъ краснорфчіемъ.

изсужденіе Въ разсмотрѣнномъ нами трактатѣ задача Руссо была ) неравен- чисто отрицательная; въ слѣдующемъ памфлетѣ "О проствѣ". исхожденіи и основаніяхъ перавенства между людъми" "Discours sur l'origine et les fondemens de l'inégalité parm

les hommes"), написанномъ тоже на тему, предложенную въ 1753 г. Дижонской академіей, Руссо представился случай изложить свои положительные идеалы. Извъстно, что Вольтеръ смотрва на общественное неравенство, какъ на завонъ природы, и утверждалъ, что, при данномъ состояніи общества, безусловно необходимо, чтобы существовали бъдняки и невъжды, занятые исключительно физическимъ трудомъ. Въ этомъже смыслё рёшаль вопросъ и моралисть Вовенаргъ, доказывавшій, что неравенство установлено экономіей самой природы, что если у дикарей и существуетъ равенство, то это - равенство невъжества, лъни и бъдности. Чтобы опровергнуть это мивне, Руссо возсоздаль въ своемъ воображении образъ первобытнаго человъка и поставилъ своей задачей возстановить его въ первобытной чистотъ. Первая половина трактата занята описаніемъ этого первобытнаго человъка (L'homme naturel) и его блаженнаго состоянія. Несмотря на то, что это описаніе было совершенно не научно и основано не на изучении быта дикарей, а на внутреннемъ наитіи, оно было принято тогдашнимъ обществомъ на въру и оказало вліяніе на направленіе общественныхъ идеаловъ. Руссо изобразилъ первобытнаго человъка, какимъ онъ, по его мнёнію, долженъ былъ выйти изъ рукъ природы, украсивъ это изображение цвътами поэзіи и риторики. По мнънію Руссо, первобытный человъкъ --- это дикарь, который не имъетъ постояннаго жилища и скитается по лесамъ, чувствуетъ, но не мыслить. Первобытные люди бродили по лъсамъ, окруженные дикими звърями, но постоянная опасность изощряла ихъ способности и питала ихъ энергію; они не боялись смерти, потому что не знали, что такое смерть. Полные энергіи и бодрости, не знавшіе страха смерти и отравляющей душу рефлексіи, эти дикари были, конечно, счастливы. Во второй части Руссо разсказываеть, какимъ образомъ уничтожилось это блаженное состояние. Первымъ признакомъ разложенія первобытнаго состоянія

Руссо считаетъ учреждение собственности. "Первый, --говорить онъ, - кто огородиль клочокъ земли и осмѣлился сказать, что эта земля принадлежить ему, быль истиннымъ основателемъ гражданскаго общества. Сколько преступленій, войнъ, убійствъ, бъдствій и ужасовъ отвратилъ бы отъ человъческаго рода тотъ, кто, вырвавши пограничные столбы и засыпавши межи, закричаль бы людямъ: "не слушайте этого обманщика, вы погибли, если забудете, что произведенія земли принадлежать всёмъ, а самая земля никому". Изъ установленнаго принципа частной собственности вытекають, по мнѣнію Руссо, всѣ несчастія людей: во-первыхъ, законы, ее защищающіе, суды, которые карають ся нарушителей, и, наконецъ, самая государственная власть, ибо государство, главнымъ образомъ, заботится только о томъ, чтобы закръпить за собственникомъ его земли и узаконить неравенство, сдѣлать изъ насилія право.

Обществен-

воръ".

Написанный пророческимъ слогомъ трактать Руссо ный дого- произвелъ сильное впечатлёніе на современное общество. Руссо нанесъ сильный ударъ историческому методу Монтескьё и увлекъ за собою толпу подражателей. Съ его легкой руки абстрактный методъ изследования общественныхъ отношеній съ каждымъ днемъ все болѣе и болѣе пріобрѣтаетъ силу тёмъ болёе, что самъ Руссо слёдоваль ему въ своемъ знаменитомъ сочиненія "Общественный договоръ" (Contrat social. 1762 г.). "Человъкъ рожденъ свободнымъ, а между тёмъ онъ вездё въ оковахъ". -такъ начинаетъ Руссо свой трактатъ. "Какъ совершалось это превращение - не знаю. Что могло придать ему правомърное основание? На этотъ вопросъ я, кажется, сумъю отвѣтить". Слѣдуя порядку изложенія, принятому публицистами, которые насчитывали три основанія рабства: право сильнаго, божественное право и право патріархальное, Руссо разсматриваетъ поочередно каждое изъ этихъ основаній. Что такое право сильнаго? Сила есть

начало физическое, изъ котораго не можетъ происходитъ никакого права и никакихъ обязанностей. Какъ только я смогу противиться силь, значить — я имью на это право; весь вопросъ въ томъ, чтобы сдълаться сильнъе нападающаго. Въ отвътъ на утвержденіе, что всякая власть отъ Бога, Руссо отвѣчаетъ, что и болѣзнь тоже отъ Бога, однако, никто не скажетъ, что гръщно звать доктора. Что до патріархальнаго права, то оно оправдывалось только слабостью и малолётствомъ ребенка; съ прекращеніемъ слабости и малолізтства само собой прекращается и это право. Итакъ, исключивъ право силы, божественное право, право патріархальное, гдъ же искать основъ власти, какъ не въ общественномъ договоръ, въ силу котораго люди добровольно уступаютъ часть своей свободы, чтобы обезпечить себт право пользоваться встыми благами жизни? Далбе Руссо разсматриваеть два вида договора: первый, - когда люди, населяющіе извъстную территорію, убъждены, что каждый изънихъ своимъ едненчнымъ усиліемъ не въ состояніи справиться съ внѣшнить препятствіемъ къ своему развитію и благосостоянію, и согласятся сплотиться въ одну соціальную единицународъ, общество, государство; второй, - когда объединенный народъ вступаеть для тёхъ же цёлей въ договоръ съ отдёльнымъ лицомъ, государемъ. Изъ идеи общественнаго договора сама собою вытекаеть идея народнаго самодержавія. Такъ какъ государство есть совокупность отдёльныхъ личностей извёстнаго народа, то само собой разумѣется, что единственнымъ властелиномъ государства является тотъ же народъ. Ему одному принадлежитъ право издавать законы, которые суть не что иное, какъ выраженіе общей воли. Верховная воля народа, созидающаго государство, отличается слёдующими тремя свойствами: 1) неотчуждаемостью, ибо власть можеть быть перенесена по волъ народа на какое-нибудь отдъльное лицо, но не воля, творящая эту власть, 2) нераздёль-

ностью, ибо она принадлежить не какой-нибудь части народа, но всему народу, и 3) справедл ивостью, ибо она всегда стремится къ общему благу. Такъ какъ законодательная власть принадлежить народу, то избранному народомъ правительству можетъ принадлежать только исполнительная власть. Всякое правительство есть уполномоченный отъ народа посредникъ между верховной волей народа и отдельными личностями, его составляющими. Если исполнительная власть находится въ рукахъ одного человъка, то происходитъ монархія; если въ рукахъ нъсколькихъ лицъ – аристократія; если въ рукахъ многихъ лицъ – демократія. Самая совершенная форма правленія — демократическая, но для своего осуществленія она требуеть высокихь гражданскихь доблестей, не говоря уже о томъ, что управление всёми всёхъ возможно только въ маленькихъ государствахъ, гдъ всъ знають другь друга. Неудобство монархіи состоить въ господствѣ интригановъ и продазъ, которые всегда сумъють приблизиться къ монарху и сдълать себя необходимыми. Поэтому изъ трехъ формъ правленія Руссо предлагаеть аристократическую республику въ Платоновомъ смыслё -- съ правительствомъ, избираемымъ изъ лучшихъ людей, ограничиваемыхъ во всякомъ случаѣ народнымъ собраніемъ.

Таковы основные принципы того государственнаго строя, который, по мнѣнію Руссо, наиболѣе обезпечиваетъ свободу и равенство отдѣльныхъ членовъ государства. Строго проводя принципъ народнаго верховенства во всѣ сферы жизни, Руссо дошелъ до того, что отрицалъ за человѣкомъ право имѣть свои собственныя религіозныя убѣжденія, если эти убѣжденія не раздѣляются большинствомъ. Примѣняя принципъ народнаго верховенства къ религіознымъ убѣжденіямъ, Руссо, повидимому, не подозрѣвалъ, что онъ, такъ горячо возстававшій противъ теологической нетерпимости, водворяетъ

на ся мѣсто нетерпимость гражданскую, свѣтскую, которая еще возмутительные религіозной, потому что послёдняя до нёкоторой степени оправдывалась горячей върой. Съ другой стороны, примъняя тотъ же принципъ къ общественному устройству, Руссо замънилъ деспотизмъ политическій, во всякомъ случав внёшній и формальный, деспотизмомъ соціальнымъ, самымъ ужаснымъ для человѣческой личности, ибо отъ него укрыться негдъ.

Одновременно съ "Contrat social" Руссо напечаталъ въ Голландін своего "Эмиля" (Emile ou de l'Education "Эшиль", 1762 г.). Въ своихъ раннихъ памолетахъ Руссо бросаетъ перчатку современному ему обществу: въ первомъ наукъ и цивилизаціи, во второмъ - общественнымъ отношеніямъ, вытекающимъ изъ неравенства; въ "Общественномъ договоръ" онъ начерталъ свой положительный государственный идеаль, основанный на принципь равенства и верховной волъ народа;въ "Эмилъ" онъ предпринялъ реформу воспитанія съ цёлью подготовить посредствомъ его новое поколёніе людей, достойныхъ будущихъ демовратическихъ учрежденій. Главный недостатовъ всёхъ педагогическихъ теорій заключается, по мнѣнію Руссо, въ томъ, что онв смотрять на ребенка, какъ на человвка, упуская изъ виду, что онъ прежде всего-ребенокъ. Сочинение Руссо дёлится на 4 книги, сообразно четыремъ главнымъ періодамъ въ жизни ребенка (пятая книга, заключающая въ себъ исторію супружеской жизни Эмиля, стоитъ особнякомъ). Первая книга, посвященная начальному періоду жизни ребенка, открывается знаменитымъ изречениемъ, которое служить исходной точкой всей системы Руссо: "Все выходить хорошимь изъ рукъ Творца; все портится подъ руками человѣка". Отсюда слѣдуетъ, что воспитаніе есть не что иное, какъ развитіе добрыхъ задатковъ, вложенныхъ въ душу ребенка самой природой. Для достиженія этой главной цёли нужно, по мнёнію Руссо, освободить воспитание отъ всякаго профессиональнаго характера,

нужно воспитать не члена извъстнаго сословія, не гражданина извъстнаго государства, а человъка, нужно отвътить на зовъ природы, которая его призвала къ жизни. "Жизнь, — говорить Руссо, — воть та профессія, къ которой я хочу приспособить прежде всего ребенка". Отправляясь отъ своей исходной точки требований природы. Руссо сильно возстаетъ противъ господствовавшаго въ его время обычая отдавать ребенка на кормление въ деревню, ибо вслъдствіе этого ребенокъ лишается на первыхъ порахъ самой естественной пищи - молока матери, и привязывается вмёсто матери къ чужой женщинё; возстаетъ противъ придуманнаго няньками и водвореннаго обычая пеленанія ребенка, задерживающаго естественное движеніе членовъ и кровообращеніе. Всъ свои потребности и просьбы дёти, не умёющія еще говорить, выражають крикомь и слезами; если эти крики имъють своимь источникомъ голодъ, холодъ, боль, то причины эти нужно удалить; въ противномъ случаѣ, Руссо совѣтуетъ не обращать на нихъ вниманія, ибо ребенокъ, видя, что на него обращаютъ мало вниманія, въ большинствъ случаевъ, умолкаетъ; также точно нужно поступать, если ребенокъ кричитъ отъ боли, которую мы не имъемъ средствъ удалить: наши ласки и баловство не уменьшать боли, но ребенокъ тотчасъ пойметъ, что они слъдують непосредственно за его крикомъ и слезами, и будетъ плакать и кричать нарочно.

Второй періодъ наполняетъ собою время отъ того момента, когда ребенокъ начинаетъ говорить, вплоть до 12 лѣтъ; ему посвящена вторая книги "Эмиля". Руссо называетъ этотъ періодъ самымъ опаснымъ, ибо въ это время заблужденія и пороки начинаютъ пускать корни въ юную душу. Воспитаніе въ этотъ періодъ, главнымъ образомъ, должно быть отрицательное; нужно очищать юное сердце, отъ природы чистое, отъ налетовъ порока, навѣваемыхъ окружающей средой, и умъ, отъ природы здравый, — отъ невольно прививаемыхъ заблужденій. Въ этихъ случаяхъ, по мнёнію Руссо, примёръ лучше дъйствуетъ, чъмъ всевозможные доводы разума, до которыхъ дитя еще не доросло. Преподавание въ этотъ періодъ должно ограничиваться усвоеніемъ различныхъ знаній и бесёдами о видимыхъ предметахъ: книга, этоть бичъ дътскаго возраста, должна быть изгнана въ этотъ періодъ. Равнымъ образомъ, безполезно обучать ребенка болтать на одномъ или двухъ иностранныхъ языкахъ: для того, чтобы владъть двумя языками, ребеновъ долженъ быть въ состояни сравнивать между собою идеи, выражаемыя различными словами въ различныхъ языкахъ, а этого онъ въ это время еще не можетъ дълать. Зато Руссо далъ подробное наставленіе, какъ нужно развивать физическія силы ребенка и укрѣплять органы передъ пріобрътеніемъ познаній.

Въ третьей книгъ Руссо занимается трехлътнимъ періодомъ въ жизни Эмиля (отъ 12 до 15 лътъ). Это -- пора усиленной любознательности и накопленія знаній. Въ преподавании и здёсь долженъ господствовать опытный методъ. Нужно, чтобы воспитанникъ не върилъ учителю на слово, но чтобы онъ имълъ возможность провърять справедливость словъ учителя. Изъ предметовъ должны преподаваться въ это время: начальная астрономія, Физика, основанная на простыхъ опытахъ, и географія, которая должна начаться съ географіи мёстности, гдё живетъ ученикъ. Въ этомъ возрастъ воспитанникъ выучивается читать, но изъ книгь ему дается въ руки только одинъ "Робинзонъ", который долженъ составлять всю его библіотеку. Вмёсто того, чтобы читать съ ребенкомъ книги, учитель поступить разумно, если будеть посвщать съ нимъ заводы и мастерскія, а еще лучше, если выучитъ воспитанника какому-нибудь ремеслу: слесарному, столярному и т. п. О религіи и этикъ нътъ еще и помину въ этотъ возрасть, и задача учителя сводится къ тому, чтобы внушить ребенку уваженіе къ честному труду и состраданіе къ бъднымъ и обдъленнымъ судьбой. Когда однажды Эмиля зовутъ на пиръ, учитель предупреждаетъ его, что надъ устройствомъ этого пира трудились сотни, а можетъ быть, и тысячи людей, которые не будутъ имъ наслаждаться.

Четвертая книга трактата Руссо обнимаетъ собою періодъ отъ пятнадцатилѣтняго возраста Эмиля вплоть до его женитьбы. Теперь наступаеть пора заняться нравственнымъ и религіознымъ воспитаніемъ Эмиля. Разсудокъ его настолько развился, что его смъло можно ввести въ міръ религіи. Основы религіозно-нравственнаго воспитанія Руссо влагаеть въ уста савойскаго священника, съ которымъ случайно познакомился Эмиль. Сущность воззрвній его сводится къ следующимъ положеніямъ: 1) въ противоположность матеріалистамъ, приписывающимъ созданіе міра движенію частицъ самой матерія, священникъ утверждаеть, что міръ управляется волею Всемогущаго, Мыслящаго Существа, которое мы называемъ Богомъ; 2) въ противоположность матеріалистамъ, смъявшимся надъ слабостью человъка, считающаго себя вънцомъ творенія, а въ сущности безсильнаго передъ неумолимымъ закономъ природы, Руссо устами савойскаго священника утверждаетъ, что человъкъ --- любимое чадо Творца, что онъ представляетъ собою цёлый міръ; 3) въ противоположность матеріалистамъ, отвергающимъ безсмертіе души и свободу воли, Руссо доказываеть, что человъкъ свободенъ, что его воля независима отъ внъшнихъ ощущеній, что источникъ человъческаго сужденія мысль, находящаяся не внё, но внутри его. Безсмертіе же души доказывается, по мизнію Руссо, врожденнымъ намъ чувствомъ справедливости, которое не можетъ примириться съ торжествомъ зда и неправды въ этой жизни и безусловно въруетъ въ существование будущей жизни, гдъ, наконецъ, наступитъ желанная гармонія между добромъ и наградой, зломъ и наказаніемъ.

Вліяніе педагогическихъ теорій Руссо было весьма значительно. Слабве всего оно было въ Англіи, во-первыхъ, потому, что многія идеи Руссо были раньше высказаны Локкомъ, и, во-вторыхъ, потому, что демократическія тенденціи Руссо встрёчали мало сочувствія въ проникнутомъ аристократическими традиціями англійскомъ обществъ, не говоря уже о томъ, что практическій смысль англичанина инстинктивно возставалъ противъ абстрактнаго характера теорій Руссо. Зато въ Германія, можетъ быть, именно вслёдствіе своей абстрактности, теоріи Руссо возбуднин всеобщій восторгь. Гердерь писаль своей невъсть восторженныя письма о "божественномъ Эмиль"; Гёте называлъ книгу Руссо "Евангеліемъ сообразнаго съ природой воспитания" (Naturevangelium der Erziehung); Канть сознавался, что никогда ни одна книга не трогала такъ глубоко его души; наконецъ, основатель новой нъмецкой педагогіи, Песталоцци, построилъ всю свою педагогическую систему на принципахъ Руссо, видоизмънивъ ихъ только въ частностяхъ, чтобы сдълать ихъ болёе приложимыми на практике. Слёдуетъ замётить, что въ основѣ лучшаго педагогическаго трактата въ русской литературъ, знаменитой статьи Пирогова "Вопросы жизни", лежитъ мысль Руссо, что нужно воспитывать не юриста или медика, а человъка.

Въ заключеніе нужно сказать нъсколько словъ объ единственномъ романъ Руссо, его "Новой Элоизто". Романъ ототъ былъ начать лътомъ 1757 г., когда Руссо жилъ въ лъсу Монморанси, на дачъ, предоставленной въ его распоряженіе одной изъ его почитательницъ, г-жою д'Эпинъ. Здъсь, по его словамъ, онъ нашелъ все, о чемъ мечталъ: природу, уединеніе и нравственную независимость. Для полноты счастья недоставало только любви, но и она не замедлила явиться. Блуждая, погруженный въ мечты, по лъсамъ Монморанси, Руссо спохватился, что старость приближается и что онъ до сихъ поръ

"Новая Элоиза" не испыталъ настоящей любви. Онъ сталъ мечтать о граціозной дріадь, которая оживила бы его льсное уединеніе, наполнила бы его въчно юное сердце восторгомъ и любовью. Дріада эта явилась въ образъ графини д'Удето, родственницы г-жи д'Эпинь, — которая однажды прівхала въ Монморанси, сгораемая любопытствомъ видъть человъка, о которомъ говорилъ весь народъ. Прівздъ этотъ было роковымъ для Руссо; по его словамъ, посъщеніе г-жи д'Удето было отравленнымъ кубкомъ, къ которому онъ прильнулъ съ жадностью Тантала. Онъ ходилъ, какъ помъшанный, говорилъ съ собой по цълымъ днямъ.и плакалъ по ночамъ. Графиня д'Удето, посъщавшая его не разъ, нъкоторое время не подозръвала этой любви, и когда однажды въ очаровательную лунную ночь Руссо, дрожа отъ страсти и восторга, высказался ей, она отвёчала ему съ чувствомъ: "Никто не любилъ меня такъ, какъ вы, но между нами нашъ общій другъ Сенъ-Ламберъ, а мое сердце не можетъ принадлежать двоимъ". Плодомъ любви Руссо къ графинъ и былъ его знаменитый романъ "Новая Элоиза", оконченный три года спустя.

Сюжеть его не представляеть никакой внёшней занимательности, никакого внёшняго разнообразія. Это исторія учителя и ученицы, и новая Элоиза стоить въ такихъ же отношеніяхъ къ Сенъ-Прё, какъ средневъковая Элоиза къ Абеляру. Но этимъ, впрочемъ, и ограничивается все сходство. Препятствіемъ къ соединенію средневѣковой Элоизы съ ея учителемъ были монашескіе обѣты Абеляра; здѣсь же разница соціальныхъ положеній составляетъ ту бездну, черезъ которую нельзя переступить влюбленнымъ. Отецъ Юліи, богатый и знатный человѣкъ, скорѣе готовъ видѣть дочь свою въ гробу, чѣмъ выдать ее за бѣднаго учителя. Въ описаніе любви Юліи и Сенъ-Прё Руссо вложилъ всю ту страсть, всю ту поэзію, которой въ то время была полна его собственная душа. Въ описаніи перипетій

любви Руссо проявиль необыкновенную чуткость къ поэтическому въ человъческой жизни и ръдкое знаніе человъческаго сердца. Единственный крупный психологическій промахъ, сдъланный имъ въ романъ, состоитъ въ томъ, что онъ заставляетъ свою героиню отдаться Сенъ-Прё не въ минуту страсти и упоенія, а вслёдствіе холоднаго разсчета, чтобы этимъ путемъ заставить отца согласиться на бракъ ея съ нимъ. Къ чести Юліи нужно сказать, что ея паденіе было искуплено самымъ искреннимъ раскаяніемъ. Чувствуя, что она своимъ паденіемъ нанесла неисцёлимую рану отцу и свела въ гробъ мать, Юлія, чтобы утвшить отца и спасти честь фамиліи, соглашается выйти замужъ за барона Вольмара, человъка уже не молодого, но который стоилъ любви за его благородное и гуманное отношеніе къ ся прошлому. Эгоистичный же любовникъ Юліи, у котораго не было истиннаго чувства. а развё только страсть, отправляется въ кругосвётное плаваніе.

Такъ оканчивается первая половина романа, занимающая собою двъ части. Руссо самъ находилъ, что такое окончаніе неудовлетворительно, что его героиня не выдерживаетъ критики съ нравственной точки зрвнія, и придумаль следующее окончаніе романа. Проходить нісколько літь; Вольмаръ и Юлія наслаждаются въ Кларансъ семейнымъ счастіемъ, и Юлія оказывается примърной женой. Въ это время разносится слухъ о возвращени въ Швейцарію Сенъ-Прё. Желая дать женъ полную свободу выбора между прежней и новой любовью, Вольмаръ уъзжаеть изъ дому. Сенъ-Прё прівзжаеть къ Юліи и готовъ начать старую пёсню, но Юлія, преклоняясь передъ великодушіемъ мужа, остается върна своему долгу, хотя не прекращаетъ съ отношеній. нимъ дружескихъ Романъ оканчивается смертью Юліи, жертвующей собою при спасаніи сына, который чуть было не утонуль въ Женевскомъ озеръ. Вторая половина романа не достигаетъ той страсти и

Стороженко.

того огня, который отличаетъ первую, но зато въ описаніи прелести тихой семейной жизни Руссо проявилъ столько сердечности и глубины, сколько не было ни у одного современнаго ему писателя. Единственный недостатокъ этого описанія — это преднамъренный дидактизмъ, навъянный семейными романами Ричардсона, передъ которыми благоговълъ Руссо.

"Новая Элоиза" имветь важное значеніе въ исторія французскаго романа. Романисты, предшествовавшіе или современные Руссо, изображали любовь съ двухъ точекъ зрънія: или, подобно Вольтеру и Кребильону Младшему, смёшивали ее съ чувственнымъ влеченіемъ или, слёдуя традиціямъ отеля де Рамбулье и романовъ Скюдери, изображали ее, какъ дорогое растеніе, выросшее на почвѣ французскихъ салоновъ. Въ этихъ романахъ любовники говорять и дъйствують, какъ бы слёдуя извёстному кодексу; ихъ рёчи скромны и стыдливы, исполнены намековъ и полупризнаній; если же у кого-нибудь изъ нихъ порой вспыхивало страстное чувство, готовое излиться въ не менъе страстномъ признаніи, то любовный этикеть требоваль подавленія этого чувства или заставлялъ его разръшиться вздохомъ; изображать же увлеченіе или паденіе никому изъ нихъ и въ голову не приходило, равно какъ и заставить дъвушку или даму полюбить человъка низшаго происхожденія. Руссо быль одинъ изъ первыхъ, осмъдившихся замънить прежнюю galanterie настоящимъ страстнымъ чувствомъ. Онъ вывелъ на сцену чувство, уничтожающее всв искусственныя сословныя перегородки и говорящее не искусственнымъ и манернымъ языкомъ салоновъ, но пламенной рфчью, отъ которой кружится голова. Итакъ, введеніе правды и природы вмёсто прежней искусственности, изображеніе любви, какъ естественной, присущей человъку страсти, которой нечего стыдиться, - вотъ въ чемъ состояло нововведение Руссо, снискавшее ему титулъ преобразователя любовнаго романа.

Послъ Корнеля и Расина французская трагедія видимо французская падаеть. Послёдующіе трагики лишены драматическаго Арама XVIII в. вдохновенія и только и дёлають, что доводять до крайнихъ предъловъ манеру Корнеля и Расина. Въ XVIII в., подъ вліяніемъ ожесточенной борьбы стараго съ новымъ, Трагедія. трагедія принимаеть тенденціозный характерь: авторы не столько думають о художественности своихъ произведеній, сколько о томъ, чтобы зарядить свои трагедіи сильнымъ зарядомъ разрушительныхъ идей, всегда встрвчаемыхъ съ восторгомъ большинствомъ публики. Таковы трагедія Вольтера "Эдипъ", "Маюметъ", "Гебры" и т. п., въ которыхъ онъ громитъ деспотизмъ, суевъріе, религіозный фанатизмъ, пость гимнъ свободѣ и терпимости и т. д. Въ эпоху Революціи трагедіи принимають еще болте агрессивный характеръ. Возобновляются пьесы въ родъ Вольтерова "Брута", подававшія поводъ партеру при всякой либеральной выходкъ кричать: Vive la liberté! — или ставятся пьесы въ родъ "Іоанна Безземельнаго" Дюси или "Карла IX" Жозефа Шенье, гдъ предаются позору деспотизмъ королевской власти и фанатизмъ духовенства.

Переходимъ теперь къ оранцузской комедіи послѣ Комедія. Мольера. Знаменитѣйшими изъ послѣдователей Мольера въ XVII в. и въ началѣ XVIII в. были Реньяръ и Лесажъ. Первый изъ нихъ въ двухъ своихъ лучшихъ произведеніяхъ: "Игрокз" и "Разсъямный" пытался создать комедію характеровъ, но довольно неудачно; второй оставилъ двѣ комедіи: "Криспэнз, соперникз своего господина" и "Тюркаръ", въ которыхъ вывелъ на сцену два новыхъ типа: лакея, желающаго разыграть роль барина и воспользоваться приданымъ невѣсты своего господина, женившись на ней, и оинансоваго дѣльца эпохи Регентства, который, прикрываясь личиной общественной пользы, надуваетъ и эксплуатируетъ всѣхъ до тѣхъ поръ, пока его собственный лакей Фронтэнъ не разоряетъ его самого. Не-

23\*

смотря на то, что Тюркаро называють Тартюффомъ финансоваго міра, пьесы Лесажа нельзя назвать комедіей характеровъ. Гораздо болве заслуживають этого названия комедія Детуша, самыя заглавія которыхь "Честолюбець" (L'Ambitieux), "Twecnaonsiü" (Glorieux), "Pacmovumens" (Le Dissipateur) показывають, что мы имвемъ двло съ общимъ типомъ въ родъ Мизантропа, Скупого, Д.-Жуана. Лессингъ въ своей "Драматурги" слишкомъ переоцъниваеть значение Детуша, утверждая, что Детушъ въ своихъ комедіяхъ далъ намъ образцы болве изящнаго и высокаго комизма, чёмъ тотъ, какой мы находимъ у Мольера. Но это несправедливо; главное, чего нътъ у Детуша, это комической силы, веселости и мольеровскаго искусства творить живые характеры, въ которыхъ типическое сливалось бы съ индивидуальнымъ, вотъ почему Вольтеръ имълъ полное право сказать о немъ, что изъ всъхъ комическихъ писателей онъ наименъе комиченъ (le moins comique).

Говоря о французской комедіи XVIII в., нельзя пройти молчаніемъ Мариво, автора салонныхъ комедій, имъвшихъ не малый успёхъ на сценё. Въ противоположность Мольеру, осмъивавшему крупные недостатки и пороки современнаго общества и рисовавшему ихъ крупными и ръзкими чертами, Мариво рисуетъ мелкіе недостатки и слабости людей: любовное самолюбіе, кокетство, любовную робость и т. д. Мариво можно считать родоначальникомъ тёхъ салонныхъ водевилей, которые, подъ именемъ proverbes, были въ большой модъ во Франціи въ 30-40-хъ годахъ и въ которыхъ особенно прославился Альфредъ де Мюссе. Соотвътственно этому, языкъ Мариво отличается крайнею искусственностью и утонченностью, получившею весьма характерное прозвище le marivaudage. Тонъ комедіи Мариво всегда одинъ и тотъ же. Однообразію сюжета, основаннаго на любовныхъ сюрпризахъи недоразумъніяхъ, соотвътствуетъ монотонность обработки;

вездѣ больше разговоровъ, чѣмъ драматическаго движенія, больше остроумныхъ изреченій, чёмъ фактовъ. Лучшая изъ комедій Мариво — это "Завъщаніе" (Les Legs), которая до сихъ поръ удержалась на сценъ.

Нужно еще упомянуть объ одномъ направлении, кото- Реформа рое приняла въ XVIII в. оранцузская комедія, главнымъ образомъ, подъ вліяніемъ англійской буржуазной трагедія и романовъ Ричардсона; это т.н. слезливая комедія (Comédie larmoyante), главнымъ представитолемъ которой быль Нивель де-ла-Шоссе. Въ самой знаменитой изъ своихъ комедій "Модный предразсудокъ" (Le Prejugé à la mode) авторъ горячо вступается за брачный союзъ, совершенно потрясенный людскими предразсудками эпохи Регентства, въ силу которыхъ быть хорошимъ мужемъ или върной женой считалось чъмъ-то вульгарнымъ и мъщанскимъ. Послъ Нивеля де-ла-Шоссе главнымъ представителемъ буржуазной драмы или "слезливой комедіи" былъ знаменитый Дидро. Общій смыслъ реформы французской драмы, произведенной Шоссе и Дидро, состоитъ въ томъ, что они выведи въ серьезной драмъ не титулованныхъ лицъ, но простыхъ смертныхъ и заставили зрителей трогаться несчастіемъ тэхъ, надъ которыми въ прежнее время только смѣялись.

Этой демократизации драмы сильно сочувствовалъ луч- Бомарше. шій драматургъ конца XVIII в. Бомарше, самъ происходившій изъ средняго сословія. Первыя его произведенія: "Евгенія" и "Два друга" были написаны въ стилъ слезливыхъ комедій Шоссе, но уже въ нихъ замътно стремленіе къ реализму и сатирическому изображенію действительности. Бомарше представляеть собой весьма интересный литературный характеръ. Это типическій представитель общественныхъ стремленій XVIII в., это затерянный въ толить плебей, полный сознания своихъ силъ и ръшившийся пробиться, во что бы то ни стало, въ первые ряды. Сынъ часовщика, онъ и въ этомъ ремеслъ обнаруживаетъ необык-

драмы.

новенный талантъ – двлаетъ какое-то усовершенствованіе въ часовомъ механизмъ, и когда другой часовщикъ, царь всёхъ парижскихъ часовщиковъ, вздумалъ приписать себъ честь его открытія, Бомарше вступаеть съ нимъ въ борьбу, выигрываеть процессь и получаеть титуль придворнаго часовщика. Далёе, мы видимъ его въ должности придворнаго эконома, восхищающаго своей игрой на гитаръ сестеръ Людовика XV, въ роли управляющаго домами капиталиста Дюверне и въ роли правительственнаго агента, рыскающаго по Европъ, разыскивающаго сочинителей памолетовъ на королевскую фамилію и покупающаго у нихъ эти памолеты; въ промежуткахъ онъ дерется на дуэли, сидить въ тюрьмё, издаеть сочиненія Вольтера, ёдеть въ Испанію, чтобы отсмстить за поруганную честь своей сестры, и туть же затвваеть большое коммерческое предпріятіе, — словомъ, это была жизнь бурная, безпокойная, годная больше для романа, чёмъ для исторіи литературы. Впрочемъ, онъ не забываетъ и литературы, и въ 1775 г. "Севильсній ставить на сцену пьесу "Севильскій цырюльникз", перцырюльникъ" вую часть своей знаменитой трилоги, главнымъ героемъ которой является хитрый и юркій представитель буржуазіи — Фигаро, въ личности котораго отразились всъ треволненія Бомарше, въ уста котораго онъ вложилъ собственный мужественный протесть противь всякой общественной неправды. Проф. Веселовскій въ своей прекрасной стать о Бомарше такъ характеризуетъ его героя: "Фигаро — это даровитый выходець изъ толпы, умный и зоркій наблюдатель, вооруженный не только юморомъ и веселостью, но и демократическимъ гнъвомъ, истинный выразитель того, что чувствовали тысячи такихъ же умныхъ плебеевъ во время агоніи общественнаго строя". Выходки противъ аристократіи, такъ насолившей Бомарше, встръчаются на каждомъ шагу въ "Севильскомъ цырюльникъ". Фигаро радуется, что вельможа, опредълившій его на мъсто, забыль о немь, "ибо знатный человъкъ ужъ тъмъ дълаетъ намъ добро, если не дълаетъ намъ зла". "Если непремённо нужно, чтобы бъдный человъкъ былъ добродътеленъ, то много ли найдется вельможъ, которые достойны быть лакеями?" Замёчательно, что, несмотря на свои громадныя сценическія достоинства и массу оппозиціонныхъ выходокъ, на лету подхватываемыхъ тогдашнимъ чуткимъ партеромъ, "Севильскій цырюльникъ" не имълъ успъха на первомъ представления. Разгадка состоить въ томъ, что нетерпъливая парижская публика находила пьесу слишкомъ длинной и называла пятый акть пятымъ колесомъ въ повозкъ. Бомарше призналь справедливость этого упрека и при слёдующихъ представленіяхъ значительно сократилъ пьесу, которая сдълалась одной изъ самыхъ популярныхъ.

Въ 1784 г. Бомарше поставилъ на сцену "Свадьби "Свадьба Фигаро", гдв предоставиль своему любимому герою болве широкое поле дъйствія. Основной мотивъ пьесы — это борьба Фигаро съ представителемъ родовой аристократія, графомъ Альмавивою, желавшимъ отбить у него невъсту; пьеса оканчивается торжествомъ плебея, который оказывается и умнёе, и находчивёе графа. Бомарше сумёль выставить побёду Фигаро, какъ побёду представителя средняго сословія надъ развратнымъ представителемъ аристократическаго принципа. Громадная толпа ежедневно слушала съ подмостковъ сцены оппозиціонныя выходки Фигаро, отъ которыхъ уже въяло ръзкимъ воздухомъ приближающейся революціи, провозгласившей равенство всвхъ людей. "Нътъ, господинъ графъ, вы ея не получите; такъ какъ вы вельможа, то вы считаете себя великимъ геніемъ. Что вы сділали, чтобы достигнуть столькихъ благъ? Вы только дали себъ трудъ родиться, и больше ничего. Тогда какъ мнъ, затерянному въ тодпъ, нужно было много ума и изворотливости, чтобы только не погибнуть". Въ другомъ мъстъ на слова Сюзанны, что должность придворнаго очень трудная, Фигаро отвѣчаетъ:

Фигаро".

"Получать, брать и просить — въ этихъ трехъ словахъ весь секретъ !" (Recevoir, prendre et demander — voilà le secret en trois mots!) Въ довершеніе всего Бомарше сдѣлалъ Фигаро писателемъ, котораго сажаютъ въ тюрьму за какое-то преступленіе по дѣламъ печати. По этому случаю Фигаро ядовито замѣчаетъ, что это пустяки, "потому что въ Испаніи существуетъ свобода печати подъ условіемъ не касаться ни короля, ни церкви, ни политики, ни администраціи, ни привилегированныхъ сословій; соблюдая всѣ эти условія, можно печатать все, что угодно, подъ наблюденіемъ не болѣе, какъ двухъ или трехъ цензоровъ".

Несмотря на массу подобныхъ выходокъ, всегда вызывавшихъ шумныя одобренія партера, комедія Бомарше, благодаря своей веселости и несравненному остроумію, имъла успъхъ даже въ придворныхъ сферахъ. Извъстно, что она была поставлена на придворной сценъ въ Тріанонъ, при чемъ сама королева играла роль Розины, а графъ д'Артуа — Фигаро. Наполеонъ I отлично понялъ революціонное значеніе пьесы Бомарше, назвавши ее революціей въ дъйствіи (la révolution déjà en action). Дъйствительно, пьеса была предвъстницей и яркимъ симптомомъ начинавшагося общественнаго переворота, потрясшаго собой не только Францію, но и весь образованный міръ. Въ переворотъ этомъ, впрочемъ, Бомарше не принималъ никакого участія, даже не сочувствоваль ему и при наступленія его счелъ за лучшее удалиться изъ Франціи. Онъ, видимо, старился: поставленная имъ на сцену въ 1791 г. третья часть трилогіи, "Преступная мать" (La Mère coupable), далеко няже двухъ первыхъ и своей чувствительностью и дидактическимъ тономъ скоръе напоминаетъ раннія пьесы Бомарше, чъмъ "Севильскаго цырюльника" или "Свадьбу Фигаро", который въ этой пьесъ лишился двухъ третей своего остроумія. В вроятно, вследствіе этого пьеса и не имъла успъха, что сильно огорчило престарълаго драматурга. Бомарше умеръ въ 1799 г.

Значеніе его въ исторіи оранцузской комедіи весьма велико. Какъ Мольеръ признается творцомъ комедіи характеровъ, такъ Бомарше можетъ быть названъ геніальнымъ представителемъ комедіи интриги. Не менѣе велико и общественное значеніе его двухъ комедій. Едва ли не болѣе всѣхъ дѣятелей революціонной эпохи онъ содѣйствовалъ распространенію въ массѣ народа новыхъ взглядовъ на общественныя отношенія, равенство сословій, лучшее устройство суда и т. п.

Пособія для изученія французской литературы XVIII въка. Шаховъ. Вольтеръ и его время. С.-Пб. 1907. — Геттнеръ. Исторія французской литературы XVIII въка. Пер. Пыпина. С.-Пб, 1897. — Лансонъ. Исторія французской литературы, т. П. М. 1898. — Веселовскій, (Ал-ти). Французская литература XVIII стольтія. "Всеобщая исторія литературы" Корш а и Кирпичникова, т. IV). — Чичеринъ. Политические мыслители древняго и новаго мира. Изд. "Библиотеки для самообразованія", т. II. — В и п п е р ъ, (Р.) Общественныя ученія и историческія теорія XVIII и XIX въка. С.-Пб. 1900 — Веседовскій, (А.) Этюды и характеристики. М. 1907 (статьи о Дидро и Бомарше). — Карлейль. Исторические и критические опыты. М. 1878 (статьи о Вольтерв и Дидро). — И вановъ, (И). Политическая роль французскаго театра въ связи съ философіей XVIII въка. М. 1895. Сорель. Монтескье. Пер. подъредакціей проф. Виноградова (или же другой переводъ подъ редакціей проф. Карѣева). — Ш т р а у с ъ. Вольтеръ. М. Изд. "Книжнаго Дъла". — Морлей, (Д.) Вольтеръ, пер. подъ ред. Кирпичникова М. 1889. — Каренинъ. Вольтеръ. С.-Пб. 1893 въ "Біографической библіотекъ" Павленкова. — Михайловскій, (Н.) Вольтеръ-человѣкъ и Вольтеръ-мыслитель. Собр. соч., т. III. — Вольтеръ и Екатерина II (переписка) въ серіи Чуйко "Европейскіе писатели и мыслители". С.-Пб. 1882. — Морлей, (Д.) Дидро и энциклопедисты. Пер. Невѣдомскаго. М. 1882. — Бильбасовъ. Дидровъ Петербургѣ. С.-Пб. 1884. — Грэхэмъ Грей. Руссо, его жизнь, произведенія и окружающая среда. М. 1890. — Морлей, (Д.) Руссо. Пер. Невѣдомскаго. С.-Пб. 1881. — Шюке. Руссо. Пер. Шараповой. М. 1897. — Гефдингъ, Ж. Ж. Руссо. Пер. Давыдовой. — Карелинъ. Руссо. Опыть характеристики его общественныхъ идей. Изд. П. Струве. -Алексвевь. Этюды о Руссо. 2 части. М. 1887 — Галле. Бомарше. Пер. М. Лаврова. М. 1898. — Дегенъ. Бомарше. Къ столътно его смерти. ("Міръ Божій" 1899 г., сентябрь).

Переводы. Монтескье: Персидскія письма. С.-Пб. 1892. — Духъ законовъ, пер. Горнфельда,, съ вступительной статьей М. М. Ковалевскаго. С.-Пб. 1900. — Вольтерь: Философскіе романы. "Дешевая библіотека" Суворина. — Дидро: Племянникъ Рамо. Изъ серін Чуйко "Европейскіе писатели и мыслители". С.-Пб. 1883, также въ приложенія къ соч. Морлея о Дидро. – Руссо: Эмиль или о воспитании. Пер. Первова въ серіи "Педагогическая библіотека" Тихомирова и Адольфа. М. 1896. — Юлія или Новая Элоиза. Пер. Кончаловскаго. М. 1892. — Исповѣдь, Пер. Устрялова. С.-Пб. 1898 в Трубачева. С.-Пб. 1901. — О причинахъ неравенства. Пер. Южакова. Библіотека "Свѣточа". С.-116. 1907. — Общественный договоръ. Пер. Д. Жуковскаго. С.-116. 1907. — Бомарше: "Севильскій цырюльникъ" и "Свадьба Фигаро", пер. Чудинова ("Дешевая библіотека" Суворина).

## V. Нѣмецкая литература XVIII вѣка. I. Развитіе нѣмецкой литературы съ XVI в. до Лессинга.

Мы прекратили изложение истории нъмецкой литературы на томъ пунктъ, когда гуманистическое движение слидось съ реформаціоннымъ и было на время даже поглощено

XVI B.

имъ. Во второй половинъ XVI в. вся литература въ Германіи принимаеть теологическій отпечатокъ; музы молчать, но зато тёмъ сильнёе слышится голосъ религіозной контроверсы. Писатели цёнились не за свой литературный талантъ, а за свою приверженность идеямъ реформаціи. Знаменитъйшій сатирикъ XVI в. Фишартъ по горло увязъ въ теологическихъ интересахъ. Онъ переводить съ голландскаго языка сатиры кальвинистовъ на католиковъ, самъ пишетъ сатиры противъ нищенствующихъ орденовъ и језуитовъ и даже сочиняетъ псадмы и духовныя пёсни. Изъ всёхъ литературныхъ родовъ наибольшей оргинальности достигаетъ нёмецкая драма, хотя и она сильно проникнута теологическимъ элементомъ и дълается орудіемъ религіозной пропаганды. Къ первой половинѣ XVI в. относится не мало драматическихъ произведеній, въ которыхъ проповъдуются либо католическія, либо протестантскія тенденціи. Подобныя тенденціозныя пьесы неръдко были сочиняемы преподавателями и разъигрывались въ шкодахъ учениками.

Параллельно съ этой школьной и тенденціозной драмой развивается народная драма, которая беретъ свой матеріаль отовсюду: и изъ римской исторіи, и изъ новелль Боккаччьо, и изъ народныхъ шуточныхъ разсказовъ. Средоточіемъ этой драмы становится въ XVI в. городъ Нюренбергъ, а во главѣ ся Гансъ Саксъ, простой ремесленникъ, мейстерзингеръ, т.-е. портъ, вышедшій изъ среды бюргерства. Онъ родился въ 1494 г., былъ сынъ портного и занимался сапожнымъ ремесломъ. Онъ написалъ болве 200 пьесъ самаго разнообразнаго содержанія: въ числѣ ихъ есть и мистеріи ("Юдивь", "Исторія Товита", "Жертвоприношение Авраама" и т. п.), и трагедіи изъ плассическаго міра ("Виргинія", "Лукреція", "Судъ Парисовз" и т. д.), и пьесы, содержание которыхъ заимствовано изъ "Декамерона" Боккаччьо ("Віоланта", "Гризельди"), но лучшія изъ его пьесъ — безспорно бытовыя сцены и масленичные фарсы ("Мертвый мужс»" и др.). Въ бытовыхъ фарсахъ выступаютъ всего ярче особенности таланта Ганса Сакса: веселость, остроуміе, искусство рисовать характеры, которые бьютъ въ глаза своимъ реализмомъ, своей жизненной правдой.

Вскорѣ послѣ Ганса Сакса нѣмецкая драма подверглась вліянію англійской драмы, достигшей въ концѣ XVI в. изумительнаго развитія. Въ концѣ XVI в. при дворахъ различныхъ нѣмецкихъ герцоговъ и князей появляются труппы англійскихъ актеровъ или комедіантовъ. Актеры эти не оставались прикованными къ столицамъ своихъ хозяевъ: они выучились по-нѣмецки и разъѣзжали по Германіи, собирая дань восторговъ и денегъ. Поселившись въ Германіи, англійскіе комедіанты не прерывали связи съ родиной, откуда они получали театральныя новинки и переводили ихъ на нѣмецкій языкъ; такъ, извѣстно, что кромѣ "Фауста" Марло, котораго они привезли съ собою, они ставили (въ собственныхъ передѣлкахъ) и шекспировскія пьесы: "Ромео и Юлію", "Гамлета", "Лира" и "Юлія Цезаря". На нѣмецкую драму англійскіе комедіанты вліяли двоякимъ образомъ: внёшнимъ, бившимъ по нервамъ, трагизмомъ своихъ кровавыхъ трагедій и грубымъ комизмомъ сценъ, гдъ дъйствоваль клоунь, носившій въ нёмецкихъ драмахъ имя Гансвурста.

VII въкъ.

Литературное развитие Германии было прервано тридцати-лётней войной и непосредствено наступившей послё нея эпохой упадка и одичанія. Около трети всего населенія погибло; множество городовъ было разрушено; обработанныя земли обратились въ пустощи, а крестьяне, ихъ обрабатывавшіе, скрылись въ лёсахъ; торговля и промышленность пришли въ страшный упадокъ, и нужно было почти цвлое стольтіе, чтобы страна снова достигла той степени благосостоянія, которой она обладала до 1618 г. Политическое состояніе Германіи было самое печальное. По Вестфальскому миру страна подпала подъ власть болве, чвмъ трехсотъ мелкихъ владвтелей, которые, по выраженію Геттнера, какъ вредныя, сорныя травы, отнимали у нея здоровье и силу. Угнетенный непосильными налогами, испорченный дурнымъ управленіемъ, почти лишенный всякаго религіознаго поученія и назиданія (такъ какъ множество церквей было закрыто), народъ огрубълъ нравственно, сталъ предаваться пьянству, воровству и другимъ порокамъ, въ то время какъ высшее сословіе, отрекшись отъ своей національности, стремилось изо всёхъ силъ подражать всему французсвому. Вившнее политическое могущество Франціи при Людовикъ XIV, блескъ ея двора и литературы приводили въ восторгъ политически-слабую и значительно отставшую Германію, дѣлали ее, по мѣткому слову Гердера, какъ бы провинціей французской монархіи, а по выраженію современнаго сатирика Логау, "лакеемъ Франціи, съ гордостью носившимъ ливрею своего господина". Каждый изъ мелкихъ владътелей Германіи выбивался изъ силъ, чтобы подражать Людовику XIV, строилъ свой Версаль, заводилъ свой поэтическій дворъ и т. д. Подъ давленіемъ деспотизма этихъ мелкихъ владътелей, считавшихъ, подобно Людовику XIV, все государство своею частною собственностью, исчезло всякое человъческое достоинство, всякое гражданское чувство.

Нигдъ такъ ярко не рисуется картина объднъвшаго, одичалаго и обезличеннаго нъмецкаго общества, какъ въроманъ "Simplicissimus" Гриммельсгаузена, появившемся въ свётъ въ 1668 г., стало-быть, черезъ двадцать лёть послё Вестфальскаго мира. Въ героё этого романа не безъ основанія видять одицетвореніе оборванной, нравственно распущенной Германіи, переходящей оть нищеты къ невъжеству, отъ невъжества къ пороку и преступленію. Такъ было въ дъйствительности съ германскимъ народомъ, обликъ котораго носилъ въ то время печать необычайной нравственной огрубълости, оставившей свои слёды въ наукъ и въ искусствъ. Наука въ этоть періодъ находилась въ страшномъ упадкъ. Въ университетахъ главными предметами преподаванія были догматическое и полемическое богословіе и латинскій языкъ. Греческій языкъ и греческая литература совершенно отсутствовали, математика была введена только въ XVIII в. Ученые педанты, погруженные въ свои въчные латинскіе диспуты и религіозную контроверсу, вскоръ сдълались посмъшищемъ, и Фридрихъ Вильгельмъ І едва ли не былъ върнымъ выразителемъ общественнаго настроенія, устроивъ диспутъ между полоумнымъ Моргенштерномъ и профессоромъ Франкфуртскаго университета на тему "Всв ученые — пустомели и дураки". Что до поэзіи, то она давно превратилась въ жалкое подражание иностраннымъ образцамъ, преимущественно итальянскимъ. Но мало-по-малу время брало свое. Раны Германіи понемногу стали затягиваться, благосостояніе увеличиваться, а вмёстё съ нимъ росла потребность въ наслажденіяхъ высшаго порядка. Страсть подражать чужеземному не замедлила принести добрые плоды, ибо этимъ путемъ вторглась въ Германію масса новыхъ идей и болѣе совершенныхъ литературныхъ формъ, выработанныхъ писателями Франціи и Англіи. Пуфендорфъ и Томазіусъ отстаиваютъ независимость науки отъ теологическихъ принциповъ, Вольфъ проповѣдуетъ съ каеедры свои раціоналистическія воззрѣнія и провозглашаетъ независимость морали отъ религіи.

Съ возрожденіемъ умственнымъ идетъ рука объ руку юха Фридиха Велии служить ему подпорой возрождение политическое. Съ вос-Karo. шествіемъ на престолъ Фридриха Великаго начинается эпоха подъема народнаго духа. Фридрихъ Великій понималъ свои обязанности иначе, чёмъ современные ему правители. Онъ не считалъ, наподобіе Людовика XIV, государство своею собственностью, но любиль называть себя первымъ слугой (le premier domestique) государства. Въ качествъ воспитанника и поклонника французской философіи, онъ былъ убъжденнымъ сторонникомъ свободы мысли и свободы совъсти. "Всъ религіи, — сказалъ онъ, имъютъ одинаковое право на существованіе въ моемъ государствъ, и каждый изъ моихъ подданныхъ можетъ спасаться на свой манеръ (à sa façon)". Съ цълью насажденія науки въ Германіи онъ призвалъ въ берлинскую академію извъстныхъ европейскихъ ученыхъ и предоставилъ имъ полную свободу изслъдованія. Ту же свободу онъ предоставилъ и литературъ: хотя лично онъ относился довольно индифферентно къ нъмецкой поэзіи и предпочиталь скорве кропать свои плохіе оранцузскіе стишки, чъмъ читать стихи Рамлера или Клопштока, но вся его двятельность больше вдохновила литературу, чвиъ это могло бы сдёлать его личное покровительство. Онъ пробудилъ въ нъмецкомъ народъ національное самосознание и чувство собственнаго достоинства, которое не замедлило отразиться въ литературъ. Военныя пъсни Глейма, нёкоторыя стихотворенія Рамлера и "Минна оонъ Барнгельмъ" Лессинга никогда не были бы написаны, если бы не было Семилётней войны. Окрыленный славными подвигами Фридриха Великаго, нёмецкій духъ сталъ сбрасывать съ себя оковы подражанія и стремиться къ самостоятельности. Противъ представителя ложноклассическаго направленія, Готшеда, возстали находившіеся подъ вліяніемъ англійскихъ образцовъ Бодмеръ и Брейтингеръ, которые проложили дорогу критической школё, основанной Лессингомъ.

Навстрвчу самостоятельной критической мысли шло клопштов самостоятельное поэтическое творчество. Въ 1748 г. вышли первыя три книги "Мессіады" Клопштока и вызвали всеобщій восторгь. При всей грандіозности сюжета и возвышенности идей поэма Клопштока не можетъ быть названа удачнымъ поэтическимъ произведеніемъ. Искупленіе человъческаго рода Інсусомъ Христомъ нельзя назвать подходящимъ сюжетомъ для эпической поэмы. Притомъ же Клопштокъ не обладалъ главной способностью эпическаго поэта — творческой фантазіей, оттого лирическія мъста его поэмы гораздо выше и поэтичнье описаній лицъ и событій евангельской исторіи, которымъ онъ не былъ въ силахъ придать пластический образъ. Зато описанія природы проникнуты у Клопштока глубокнить и задушевнымъ чувствомъ, какого не встрвчалось до него въ нъмецкой поэзіи. Если мы прибавимъ къ этому музыкальный, словно льющійся въ душу, гекзаметръ, то поймемъ, почему "Мессіада" при самомъ появленіи своемъ произвела такое сильное впечатлёніе и сдёлалась для Германіи какъ бы вторымъ Евангеліемъ.

Хотя религіозно-піэтистическое міросозерцаніе, пронивилан кающее собой произведеніе Клопштока, пришлось какъ разъ по плечу большинству нѣмецкаго общества, но оно, конечно, не могло удовлетворить образованнаго меньшинства, воспитаннаго на освобождающихъ ученіяхъ

Англіи и Франціи. Реакція была неизбъжна, и выразителемъ ея явился Виландъ, писатель если не геніальный, то блестящій и остроумный, произведенія котораго дышать изящнымъ эпикуреизмомъ съ примъсью моднаго тогда раціонализма. Энергическій протесть противъ крайностей идеализма и піэтизма и проповъдь здороваго и разумнаго міросозерцанія были, безспорно, культурной заслугой Виланда. Въ "Агатонъ", "Музаріонъ" и другихъ произведеніяхъ Виландъ, кромъ осмъянія мечтательности, жеманства и мистицизма, поетъ гимны здоровой житейской философіи, которая смотрить на жизнь свътлыми очами и ставитъ своей задачей гармоническое развитіе встать духовныхъ и физическихъ силъ человтка на радость и украшеніе нашего земного существованія. Глав. ная же заслуга Виланда, какъ писателя, состоитъ въ обработкъ нъмецкой прозы: что сдълано Клопштокомъ по отношенію къ стиху, то сдѣлано Виландомъ по отно шенію къ прозаической формъ ръчи. Подъ его рукой нъмецкая проза впервые заговорила легкимъ и изящнымъ языкомъ, заискрилась блестками остроумія, порой напоминающаго собой остроуміе Вольтера. Произведенія Виланда пріучили мало по-малу воспитанное на французскій дадъ высшее нѣмецкое общество искаль удовлетворенія своей любви къ чтенію въ нѣмецкой литературѣ, ибо, читая повъсти Виланда, оно находило въ нихъ французскую легкость разсказа, французское остроуміе и грацію — словомъ, многія изъ тёхъ качествъ, которыми оно восхищалось въ произведеніяхъ французскихъ писателей, послужившихъ образцами Виланду.

## 2. Лессингъ.

Историки нёмецкой литературы въ одинъ голосъ говорятъ, что никто изъ нёмецкихъ писателей не оказалъ такихъ услугъ національному самосознанію, нёмецкой литературъ и нёмецкой критикъ, какъ Лессингъ (1729-1781). Если онъ и не былъ первокласснымъ художникомъ и не оставилъ послъ себя такихъ геніальныхъ созданій, какъ Гёте или Шиллеръ, то онъ своими реформами въ области драмы подготовилъ почву для ихъ двятельности и расчистилъ имъ дорогу, разрушивъ господство ложноклассическаго вкуса въ Германіи и связавъ драму съ жизнью. Лессингъ былъ въ особенности великъ твиљ, что созиданіе шло у него рука объ руку съ разрушеніемъ, что онъ могъ своими собственными твореніями подтвердить справедливость своихъ теорій. Основныя черты критическаго метода Лессинга выступають довольно ясно въ его раннихъ статьяхъ, въ рецензіяхъ, помъщенныхъ въ "Литературныхъ письмахъ" (Briefe die Литерату) neueste Literatur betreffend). Это былъ критическій журналъ, издававшійся въ Берлинъ другомъ Лессинга Нико**дан и начавшій выходить въ 1759 г. Первые восемь** выпусковъ этого изданія были написаны почти исключительно Лессингомъ. Въ статьяхъ Лессинга нъмецкая критика впервые заговорила твердымъ, мужественнымъ тономъ, впервые обратила вниманіе не на мелочи и частности, но на цълое. По мнънію Лессинга, достоинство художественнаго произведения зависить не отъ отдъльныхъ красоть и подробностей; взятыя вмъсть, эти красоты должны составлять одно художественное цёлое. Когда целое найдено безукоризненнымъ, критикъ долженъ удержаться отъ невыгоднаго дробленія его на части, но созерцать его, какъ философъ созерцаетъ міръ. Таковъ былъ девизъ новой критики. Руководясь этимъ принципомъ, Лессингъ сталъ примёнять его къ новой нъмецкой литературъ и очищать Авгіевы конюшни литературы отъ накопившагося въ нихъ сора. Много самолюбій имъ было ранено, много мнимыхъ геніевъ развънчано. Особенно характерно въ критикъ Лессинга, во-первыхъ, было то, что онъ имълъ дъло съ произведеніемъ, а не съ авторомъ: онъ никогда не касался лич-

Стороженко.

ности автора, никогда не старался узнать объ авторъ больше, чёмъ можно было узнать изъ его книги; --и, вовторыхъ, то, что онъ отъ фактовъ переходилъ къ принципамъ, выраженнымъ въ художественномъ произведеніи, и также подвергалъ ихъ своему неумолимому анализу. Такъ, въ лицъ Душа онъ осмъялъ напыщенную и бездарную школу современной нъмецкой беллетристики; въ лицъ Готшеда и его послъдователей — разсудочную теорію поэтическихъ произведеній, наивно полагавшую, что достаточно соблюдать извёстныя правила піитики, чтобы быть поэтомъ. Но, выметая соръ изъ современной ему литературы, Лессингь тщательно подбираль немногіе находившіеся въ ней перлы. Такъ, онъ остановился съ большимъ сочувствіемъ на эпиграммахъ забытаго Логау, на военныхъ пъсняхъ Глейма, восхищался лирическими произведеніями Клейста, отдаль справедливость Клопштоку и Виланду.

Лаокоонъ".

Между "Литературными письмами" и великимъ произведеніемъ Лессинга "Лаокоонз" (1766) лежить промежутокъ въ нъсколько лъть. Въ эти годы Лессингъ, уже пріобрътшій славу извъстнаго критика и драматурга, усиленно занимается античнымъ искусствомъ и литературой. Плодомъ этихъ занятій и былъ "Лаокоонз или о праницаха живописи и поэзіи", трактать, названный Лессингомъ по имени знаменитаго произведенія античной скульптуры, которое послужило исходной точкой его разсуждений. Лессингъ задалъ себъ вопросъ: почему на извъстной мраморной группъ, находящейся въ Ватиканъ, Лаокоонъ изображенъ не кричащимъ, тогда какъ у Виргилія онъ "clamores horrendos ad sidera tollit"? Этотъ вопросъ Лессингъ ръшаетъ слъдующимъ образомъ: основной законъ древняго пластическаго искусства есть красота; все, что искажаетъ красоту, что выражается некрасивымъ искривленіемъ лица, не допустимо въ античномъ искусствъ; на этомъ основани на барельефъ Тиманта "Жертво-

приношение Ифигении" лицо Агамемнона было закрыто, ибо сильное горе заставило бы исказиться черты его, и тъмъ нарушился бы верховный законъ античнаго икусства — врасота; а такъ какъ живописецъ или скульпторъ можеть изобразить только одинъ моментъ извъстнаго положенія, то онъ непремённо долженъ думать о томъ, чтобы этоть моменть производиль эстетическое впечатлъніе. Другое двло поэть; въ его распоряженіи находится много моментовъ: если одинъ изъ нихъ будетъ неэстетиченъ, онъ можетъ быть затупеванъ цълымъ рядомъ другихъ моментовъ, и въ цёломъ получится впечатлёніе эстетическое. Далъе Лессингъ затрагиваетъ вопросъ болъе общаго характера-это вопросъ о взаимномъ отношения, точнѣе, о границахъ живописи и поэзіи. По мнѣнію Лессинга, коренное различіе между живописью и поэзіей состоить въ томъ, что первая, дъйствуя въ пространствѣ, можеть изобразить только предметы, части которыхъ находятся другъ подлѣ друга, тогда какъ повзія дъйствуеть во времени и потому можеть изображать только действія и событія, какъ они следовали другъ за другомъ во времени; поэтому сюжетъ, очень благодарный для живописца, можетъ совершенно не подходить для поэта. Лессингь поясняеть эту мысль нёсколькими примърами. Описаніе пира боговъ у Гомера представляеть собою прекрасный сюжеть для живописца, тогда какъ Гомеръ посвящаетъ этому описанію всего 4 строки. И наоборотъ, разсказъ о томъ, какъ Пандаръ натягиваеть лукъ и стрёляеть изъ него, составляеть одно изъ лучшихъ описаній у Гомера, тогда какъ изобразить въ послѣдовательномъ порядкъ всъ дъйствія Пандара невозможно на одной картинъ. Въ особенности ярко выступаеть разница между двумя искусствами въ изображенія телесной красоты. Телесная красота есть стройное сочетание различныхъ частей, которыя могутъ быть усмотрвны однимъ взглядомъ, а такъ какъ изображение предме-

<sup>24\*</sup> 

товъ, части которыхъ лежатъ одна подлъ другой въ пространствъ, составляетъ предметъ живописи, то она, и только она, можетъ съ успъхомъ изображать красоту, тогда какъ поэзія должна изображать впечатлъніе, производимое красотой. "Итакъ, — восклицаетъ Лессингъ, обращаясь къ поэтамъ, — изображайте любовь и восторгъ, возбуждаемый красотою, и тъмъ самымъ изобразите самую красоту".

Вліяніе "Лаокоона" было громадно; мы знаемъ язъ признаній Виланда и Гёте, какое ръшительное вліяніе на искусство и литературу произвела мысль Лессинга о различіи задачъ живописи и поэзіи. "Лаокоонъ" вырвалъ изъ-подъ ногъ описательной поэзіи ся теоретическую основу; правило Горація "ut pictura poësis" потеряло всякій кредить; мелочныя описанія предметовъ, считавшіяся прежде однимъ изъ достоинствъ поэтическаго произведенія, теперь стали считаться недостаткомъ. Описательная поэзія начала выходить изъ моды, и поэты малопо-малу обратились отъ длинныхъ и мелочныхъ описаній внъшнихъ предметовъ къ тому, что составляетъ истинную задачу поэзіи, къ описанію душевныхъ движеній.

Отъ "Лаокоона" переходимъ къ другому великому критическому труду Лессинга, къ его "Гамбуриской драматурии".

"Гамбургская "Гамбургская драматургія" составилась изъ театральдраматургія". ныхъ рецензій, писанныхъ Лессингомъ по поводу представленія той или другой пьесы на сценѣ гамбургскаго театра, при которомъ Лессингъ состоялъ въ 1767/8 гг. въ качествѣ театральнаго критика. Драматургія Лессинга заключаетъ въ себѣ двѣ стороны: полемическую и теоретическую, или догматическую. Въ полемическихъ частяхъ онъ даетъ, такъ сказать, генеральное сраженіе французской ложноклассической драмѣ, привившейся въ Германіи благодаря Готшеду. Разбирая произведенія корифеевъ французской трагедіи, Корнеля и Вольтера, Лессингъ

-

доказываеть безжизненную правильность построенія ихъ драмъ, ихъ погоню за внёшними эффектами и, въ особенности, ихъ плохое знаніе человъческаго сердца. Французскіе драматурги очень гордились тёмъ, что они въ своихъ произведеніяхъ соблюдали правила Аристотелевой поэтики. Лессингъ блистательно доказалъ, что они не шли дальше визшняго механическаго соблюденія правилъ и что Шекспиръ, не знавшій ни Аристотеля, ни древнихъ трагиковъ, стоитъ къ нимъ гораздо ближе, чёмъ Корнель или Вольтеръ. Разбирая различныя пьесы, игранныя на гамбургской сцень, Лессингь высказываеть множество теоретическихъ замъчаній, которыя составляють догматическую сторону "Драматургіи". Лессингова теорія драмы всецьло коренится въ "Поэтикъ" Аристотеля, которую онъ считалъ столь же непогрѣшимой, какъ элементы Эвклида. Въ опредъления трагедия, въ учения объ ея цёли, построеніи, характерахъ онъ слёдуетъ за Аристотелемъ, какъ послушный ученикъ за учителемъ, только изръдка позволяя себъ развить болъе подробно то или другое положение Аристотеля. Его разсужденія объ исторической драмъ, которую онъ считаетъ ложнымъ видомъ драмы, основаны на девятой главъ "Поэтики", гдъ доказывается, что поэзія философичнъе исторіи, потому что первая рисуеть общее, а послѣдняя частное, индивидуальное. Далёе, слёдуя Аристотелю, Лессингъ не считаетъ героями, удобными для трагедіи, ни совершенно безупречныхъ, ни совершенно порочныхъ людей, забывая, что новая драма представляеть не мало произведеній, герои которыхъ были то невинные страдальцы, въ родъ Корделіи или Дездемоны, то отъявленные знодъи, въ родъ Ричарда Ш. Въ учении о комедии и ея характерахъ Дессингъ тоже слъдуетъ Аристотелю, но **у него есть не мал**о собственныхъ мъткихъ замъчаній о нравственномъ воздъйствіи комедіи на людей и объ ея развязкъ. "Истинная и общая польза комедіи, — говоритъ онъ, — заключается въ самомъ смѣхѣ, т.-е. въ упражненіи нашей способности подмѣчать смѣшное, легко и быстро раскрывать его подъ разными масками страсти и моды и даже подъ морщинами торжественной серіозности. Допустимъ, что "Скупой" Мольера не исправитъ ни одного скряги, а "Игрокъ" Реньяра — ни одного игрока, тѣмъ хуже для людей, а не для комедіи. Если она не можетъ врачевать неизлѣчимо больныхъ, то съ нея достаточно и того, что она поддерживаетъ здороваго въ его здоровьи. Предупредительное средство должно считать тоже весьма хорошимъ лѣкарствомъ, а вся мораль не обладаетъ болѣе сильнымъ, болѣе дѣйствительнымъ предупредительнымъ

Познакомившись съ критическими сочиненіями Лессинга, скажемъ нъсколько словъ объ его критическомъ методъ. Лессингъ можеть быть названъ типическимъ представителемъ эстетико-догматической критики. Лессингъ върилъ въ единый, обязательный для всвхъ художественный идеаль, въ непреложность вытекающихъ изъ изученія этого идеала эстетическихъ законовъ и, примъняя ихъ къ разбору художественныхъ произведеній, объяснялъ ихъ достоинства и недостатки степенью приближенія или удаленія отъ этого идеала. Всякое художественное произведение онъ разсматривалъ, какъ цъльный организмъ, развивающійся по своимъ собственнымъ законамъ, достоинства и недостатки котораго объясняются изъ него самого. Мысль, что художественное произведеніе находится въ прямой зависимости отъ почвы, его произведшей, отъ нравственной атмосферы среды, въ которой жиль его творець и изъ которой объясняется его общій смыслъ и направленіе, — подобная мысль показалась бы Лессингу чуть не святотатствомъ. Всё эти мелочи кажутся ему вичтожными въ сравненіи съ актомъ творчества, результатомъ котораго бываетъ художественное произведеніе. Разъ художественное произведеніе создано, оно подлежить обсужденію художественной критики и притомъ критики чисто объективной, при которой личность критика, его образование и вкусъ не имъютъ большого значенія. По словамъ Лессинга, критикъ не выводить никакихъ правилъ изъ своего собственнаго вкуса, но образуетъ свой внусъ на основани правилъ, извлеченныхъ изъ природы самаго предмета. Такъ и поступалъ Лессингъ, разбирая драматическія произведенія различныхъ авторовъ. На основания Аристотеля и греческихъ трагиковъ онъ составилъ свой идеалъ драмы, увидёлъ въ этомъ идеалѣ природу самаго предмета и призналъ правила Аристотелевой "Поэтики", основанной только на греческихъ образцахъ, законами самаго драматическаго рода. Въ этомъ заключалась его крупная ошибка, ибо правила Аристотелевой "Поэтики" во многомъ устаръли. Върный завътамъ своего великаго учителя, Лессингъ остался слёпъ передъ красотами отрицаемой Аристотелемъ исторической драмы, продукта новаго времени, доведеннаго до совершенства Шекспиромъ. Онъ и Шекспира призналъ только потому, что ему показалось, будто въ главномъ онъ стоитъ ближе къ Аристотелю, чёмь Корнель и Вольтеръ. Изъ сказаннаго слёдуетъ, что въ "Драматургіи" Лессинга, выросшей на почвѣ изученія греческихъ образцовъ и на "Поэтикъ" Аристотеля, нечего искать цёльной теоріи драмы, которая могла бы служить руководствомъ навъки драматургамъ, хотя нъкоторыя отдъльныя замъчанія его никогда не утратять своей цѣнности.

Въ началѣ XVIII в. нѣмецкая драма находилась въ самомъ плачевномъ состояніи. Сцена была наводнена историческими пьесами самаго кроваваго содержанія, носившими названіе Haupt-und-Staatsactionen, чередовавшимися съ фарсами, гдѣ дѣйствовалъ неизбѣжный Гансвурстъ. Попытка обновленія репертуара впервые имѣла мѣсто въ Лейпцигѣ, благодаря усиліямъ профессора Готшеда. Страстный по-

клонникъ французской ложноклассической трагедіи, Готшедъ видълъ единственное спасеніе нъмецкаго театра въ томъ, чтобы обновить его произведеніями Корнеля, Расина и Вольтера. Въ Лейпцигъ онъ познакомился съ даровитой актрисой Каролиной Нейберъ, которая, одушевленная тёмъ же желаніемъ, предложила къ его услугамъ свою преврасно организованную труппу, которая разыгрывала переводы Корнелева "Сида", "Цинны", драму Готшеда "Умирающій Катонз" и др. Что Готшедъ въ своихъ реформаціонныхъ попыткахъ опирался исключительно на французскую драму, это совершенно понятно, ибо ни испанской, ни англійской драмы онъ не зналъ. Во всякомъ случав двятельность его принесла добрый плодъ; только пройдя черезъ педантическую школу французской трагедіи, нёмецкіе драматурги могли усовершенствовать форму своей драмы и получили возможность оцънить преимущества драмы англійской, такъ что въ этомъ отношеніи можно сказать, что Готшедъ проложилъ путь самому Лессингу. Но, мечтая объ основани нъмецкаго національнаго театра, Лессингъ относился отрицательно къ реформамъ Готшеда. По мнѣнію Лессинга, Готшедъ, подчинившій нізмецкую драму французскимь образцамь, могъ только отдалить эпоху возникновенія національной нъмецкой сцены. Борьба Лессинга съ Готшедомъ начинается съ "Литературныхъ писемъ" и заканчивается въ "Драматургіи".

Въ 1748 г. труппой г-жи Нейберъ въ Лейпцигѣ была поставлена новая комедія "Молодой ученый", авторомъ которой былъ юный студентъ Лессингъ. Съ этихъ поръ Лессингъ не покидалъ занятій театромъ. Онъ изучалъ драматическія произведенія другихъ народовъ, передѣлывалъ для сцены комедіи Плавта и писалъ свои собственныя пьесы. Въ 1755 г. онъ поставилъ на сцену свою буржуазную драму "Миссз Сара Сампсонз", которая была первой серьезной пьесой въ Германіи, гдѣ дѣйствовали не короли и герои, а простые смертные. Эта въ сущности весьма слабая пьеса имвла громадный успвхъ и такъ растрогала публику, что почти всв зрители плакали.

Одновременно съ появленіемъ "Драматургіи" Лессингъ поставилъ на сцену свою пьесу "Минна фонз-Барниельмз", фонъ-Бар которая была первымъ образцомъ нёмецкой національной комедія. Сюжеть пьесы взять изъ эпохи Семилътней войны, хорошо извъстной Лессингу. Во время занятія Саксоніи войсками Фридриха Великаго нёкто майоръ Телльгеймъ своимъ благороднымъ поступкомъ внушиль въ себъ любовь одной изъ богатыхъ невъстъ въ Саксоніи, Минны фонъ-Барнгельмъ. Поступокъ майора состояль въ томъ, что когда разоренные войной жители одной изъ областей Тюрингіи не могли внести контрибуціи даже въ уменьшенномъ имъ размъръ, то онъ внесъ ее самъ, а съ нихъ взялъ вексель, по которому прусское правительство должно было по окончаніи войны взыскать съ нихъ деньги въ пользу его. Начальство заподозръло въ этой сдълкъ подлогъ; Телльгеймъ былъ уволенъ и преданъ суду. Преданіе суду состоялось уже тогда, когда онъ былъ женихомъ Минны. Не считая себя въ правъ явиться къ невъстъ, майоръ поселился въ Берлинъ, въ гостинницъ въ ожиданіи окончанія дъла. Хозяинъ гостинницы видить стёсненное положеніе постояльца и малопо-малу теряетъ къ нему всякое уваженіе, такъ что, когда въ гостиницу прівзжаетъ знатная дама (Минна фонъ-Барнгельмъ), онъ безъ всякой церемоніи переводитъ майора въ худшую комнату. Живя въ гостинницъ, Минна узнаетъ, какую нужду терпить ея возлюбленный. Она зоветь его къ себъ. Въ первую минуту майоръ, увидя свою невъсту, бросается въ ея объятія, но потомъ, какъ бы одумавшись, отступаетъ назадъ, говоря, что теперь онъ ей не пара и т. д. Напрасно Минна увъряетъ его, что она въритъ въ его невинность и не нуждается въ его состояни — онъ остается непреклоненъ. Понявъ, что

"Минна гольнъ". происходить въ сердцъ жениха, Минна дълаетъ видъ, что она разорена. Это переворачиваетъ вверхъ дномъ рвшеніе майора, который вслёдъ за тёмъ получаеть извъстіе, что дъло его выиграно, что король снова приглашаеть его на службу. Онъ спѣшитъ подѣлиться съ Минною своей радостью и просить ся руки. Но теперь она, съ своей стороны, не хочетъ принять отъ него жертвы. Наконецъ, видя, что онъ достаточно наказанъ, Минна сознается, что она все выдумала, и пьеса оканчивается соединеніемъ влюбленныхъ. Комедія Лессинга имъла громадный успъхъ. И не мудрено: это была первая пьеса на національный сюжетъ, и притомъ заимствованная изъ славной эпохи Фридриха Великаго. Характеры дъйствующихъ ЛИПЪ очерчены ярко и правдиво, и изъ нихъ естественнымъ путемъ вытекаетъ самое дъйствіе. Построеніе пьесы представляеть собою превосходную иллюстрацію къ драматическимъ теоріямъ, высказаннымъ Лессингомъ въ его "Драматургіи". Гёте не даромъ восхищался мастерской экспозиціей дъйствія, изъ которой становится понятнымъ, почему Минна должна была появиться только во второмъ актъ, когда благородный характеръ Телльгейма окончательно выяснился передъ зрителемъ.

"Эмилія алотти". Давъ въ "Миннъ фонъ-Барнгельмъ" образчикъ комедія въ національномъ духѣ, Лессингъ обратился къ трагедія и въ 1772 г. написалъ пьесу "Эмилія Галотти", которую онъ назвалъ "Мъщанской Виргиніей"; въ построеніи этой пьесы онъ строго держался началъ, изложенныхъ въ "Драматургіи". Дъйствіе ея развивается строго логически, одна сцена вытекаетъ изъ другой по правиламъ драматической логики. Самое раздъленіе на пять актовъ не случайно: первый актъ представляетъ собою экспозицію дъйствія; второй — развитіе его; третій — высшую степень его напряженія; четвертый — подготовленіе катастрофы введеніемъ новыхъ лицъ, и пятый—самую катастрофу. Герой пьесы, принцъ, разлюбилъ свою возлюбленную, графиню Орсина, и влюбился въ Эмилію Галотти, невъсту графа Аппіани. Его совътникъ и фактотумъ Маринелли предлагаеть планъ, какъ помъшать этому браку; принцъ заранъе даетъ согласіе на все, что придумаетъ адская изобрътательность Маринелли, и будто по какому-то нантію идеть въ сосёдній доминиканскій монастырь въ тайной надеждъ встрътить тамъ Эмилію и объясниться съ ней. Второй актъ открывается сценой, въ которой мы знакомимся съ отцомъ и матерью Эмиліи и съ тёмъ впечатлъніемъ, которое произвела на нее неожиданная встръча съ принцемъ. Страстныя ръчи принца смутили молодую девушку, она совершенно растерялась, но изъ ея разговора съ матерью видно, что страстное признаніе принца, такъ льстившее ся женскому самолюбію, не было ей непріятно. Вотъ почему она такъ скоро успокоивается словами матери не придавать большого значенія безумной выходкъ принца и скрыть ее отъ жениха и отъ отца. Въ слёдующей сценё появляется графъ Аппіани, человъкъ благородный, любящій, отъ котораго, повидимому, такъ трудно что-либо скрывать. Но мать съ дочерью ръшились модчать, и Аппіани уходить, чтобы сдълать приготовленія къ отътвиду. Въ третьемъ актъ трагическое дъйствіе достигаеть своего кульминаціоннаго пункта: на свадебный повадъ нападаютъ подкупленные Маринелли бандиты; графъ падаетъ подъ ихъ ударами, а Эмилію, подъ предлогомъ спасенія, доставляютъ въ загородную виллу принца. Разрушить этотъ планъ, возстановить торжество добродътели надъ сластолюбіемъ и составляетъ задачу двухъ послёднихъ актовъ. Уже изъ послёднихъ сценъ третьяго акта видно, что мать догадалась, въ чемъ двло, и разыскиваеть Эмилію, чтобы сообщить ей ужасную въсть о смерти жениха и свои подозрънія насчетъ принца. То же самое сообщаеть отцу Эмиліи, Одоардо, графиня Орсина и вручаетъ ему кинжалъ, которымъ она сама хотвла поразить вринца. Этой сценой оканчи-

вается четвертый акть. Все предыдущее подготовляетъ приближающуюся катастрофу. Зная характеры дёйствующихъ лицъ, зритель глубоко убъжденъ въ необходимости катастрофы, ибо ни Одоардо, ни Эмилія не пойдуть ни на какую сдёлку. Утвердившись въ своихъ подозрѣніяхъ словами Маринелли, заявляющаго, что по случаю производства слёдствія Эмилія будеть разлучена съ нимъ и матерью, Одоардо ръшается скоръе собственноручно убить дочь, чёмъ отдать ее на позоръ. Но, вёроятно, у него не хватило бы духу поразить Эмилію, если бы она не подсказала ему, что это единственное средство спасти ея честь, такъ какъ она сама боится ручаться за себя. Таковъ планъ и ходъ дъйствія въ драмъ Лессинга, подтверждающей собою лессингову теорію драмы. Но весь вопросъ въ томъ, выиграла ли отъ этого пьеса? Считая главнымъ условіемъ хорошей пьесы единство дъйствія, Лессингъ умышленно удалилъ изъ своей драмы все, что не имъетъ прямого отношенія къ движенію дъйствія впередъ. Вслёдствіе этого отношенія Эмиліи къ жениху остались невыясненными; мы не знаемъ даже, какое впечатлёніе произвела на нее трагическая смерть ея жениха. По теоріи Лессинга, навъянной Аристотелемъ, каждый человёкъ долженъ имёть въ своемъ характерё какую-нибудь слабость, которая составляеть его трагическую вину и влечеть его къ гибели. Въ чемъ же надо искать трагическую вину Эмиліи: въ томъ ли, что она не сказала ничего жениху о своемъ разговоръ съ принцемъ, или въ томъ, что ей было пріятно слушать изъ устъ принца восторженное признание въ любви? Куно Фишеръ замъчаетъ, что съ точки зрънія лессинговой драматической техники важно только первое, ибо, узнай графъ Аппіани о встрёчё принца съ невёстой въ монастырѣ, онъ принялъ бы свои мѣры, и адскій планъ Маринелли не удался бы. Но, какъ нарочно, второй мотивъ выплываеть въ послёднемъ актё, гдё Эмилія въ разговорѣ съ отцомъ мотивируетъ свое желаніе умереть не скорбію о любимомъ человъкѣ, не невозможностью охранить свою честь противъ насилія, но боязнью себя самой, своей увлекающейся натурой. Такимъ образомъ, оказывается, что кинжалъ Одоардо спасаетъ Эмилію не столько отъ принца, сколько отъ нея самой, а этимъ нарушается психологическая цѣльность въ характерѣ Эмиліи, и уничтожается тотъ ореолъ, которымъ Лесингъ, повидимому, хотѣлъ окружить свою любимую героиню, ибо боязнь не устоять передъ придворными соблазнами и искать отъ нихъ спасенія въ смерти кажется малодушіемъ въ такой возвышенной и благородной натурѣ, какъ Эмилія.

Въ послъдніе годы своей жизни Лессингъ особенно интересовался вопросами религіозными и философскими. Изучая исторію различныхъ религій, онъ пришелъ къ убъжденію, что главное въ нихъ не догматы, но нравственная сторона, тотъ духъ любви и милосердія, которымъ онъ проникнуты. Результатомъ такого убъжденія была проповъдь религіозной терпимости, которую онъ облекъ въ драматическую форму въ своей пьесъ "Натанз Мудрый", Задуманная давно, она была окончена въ 1779 г., всего за два года до смерти Лессинга. Разсматриваемый, какъ драматическое произведение, предназначенное для представленія на сцень, "Натанъ Мудрый" не выдерживаеть строгой критики, въ немъ вътъ ни настоящей драматической интриги, ни возрастающаго драматическаго дъйствія, ни драматическихъ характеровъ. Хотя характеры Натана, Саладина, Тампліера, Монаха очерчены хорошо, но не они служать факторами драматическаго дъйствія, которое движется впередъ не ими, но идеей, положенной въ основу пьесы авторомъ. Лессингъ самъ сознавалъ недостатки своего Натана и потому не назвалъ его драмой, а драматической поэмой. Но если разсматривать "Натана" не какъ драму, но какъ литературное произведеніе, предназначенное нравственно воспитывать пу-

"Натанъ Мудрый" блику, то онъ получить громадное значеніе, ибо едва ли во всей всемірной литературъ найдется произведеніе, изъ котораго била бы такимъ чистымъ ключомъ терпимость. которое было бы въ такой степени проникнуто любовью къ человъчеству помимо національныхъ и религіозныхъ различій. Герой драмы, еврей, представитель гонимой религіи и отверженнаго племени, оказывающійся гораздо лучше христіанъ, служить лучшимъ доказательствомъ того, что во всякой религіи можно выработать въ себъ гуманность, свободу духа и широту взгляда. Натанъ возвышается надъ христіанами не въ силу своей религіи, но въ силу своей терпимости и гуманности. Насколько онъ выше и лучше оффиціальнаго представителя христіанства — патріарха, всего лучше видно изъ того, что, потерявъ семь сыновей, сожженныхъ христіанами, онъ благословляетъ Бога, давшаго ему возможность воспитать принесенную ему христіанскую дёвочку, какъ свою дочь. Сравните же, какъ поступаеть въ этомъ случав патріархъ. Узнавши, что Натанъ воспитываетъ принесеннаго ему ребенка, какъ свою дочь, стало-быть, въ еврействѣ, онъ не въ состояніи возвыситься до высокой человъчности Натана и считаеть своимъ священнымъ долгомъ возвратить ребенка въ христіанскую въру, а еврея, какъ совратителя, сжечь. Несмотря на свою полнъйшую несценичность, пьеса до сихъ поръ не сходить со сцены благодаря великимъ и гуманнымъ идеямъ, ее наполняющимъ. Для пропаганды этихъ идей Лессингъ избраль драматическую каеедру, какъ самую подходящую, но писатель, написавшій "Эмилію Галотти" и "Минну фонъ-Барнгельмъ", былъ бы очень озадаченъ, если бы ктонибудь вздумалъ изучать "Натана", какъ сценическую пьесу.

## 3. Гёте и Шиллеръ.

Эпоха Эпоха, непосредственно слёдовавшая за Лессингомъ, ("бурныхъ Эпоха, непосредственно слёдовавшая за Лессингомъ, стремленій". носитъ характерное прозвище эпохи "бурныхъ стре-

мленій" (Sturm-und-Drang-Periode). Эпоха эта отразила въ себъ страшное возбуждение умовъ въ Германи во второй половинъ XVIII в. Въ ней много страннаго, даже нелъпаго, но въ основъ ся лежитъ бодрое и законное чувство протеста противъ устарълыхъ формъ жизни. Въ этомъ чувствъ протеста сходились между собою писатели самыхъ разнородныхъ направленій. Были, конечно, политическія и соціальныя причины, вызвавшія къ жизни эту литературную эпоху: реакція, наступившая въ послёдніе годы царствованія Фридриха, самовластіе мелкихъ правителей, деспотизмъ въ семьъ, преобладание филистерскихъ воззрѣній въ обществѣ, но едва ли не главную роль играло здёсь вліяніе французской просвётительной литературы, въ особенности вліяніе Руссо. Уже первые трактаты Руссо встрётили въ Германіи большое сочувствіе, а его романъ "Новая Элоиза", гдъ онъ опоэтизировалъ свободу чувства, какъ неотъемлемое право человъческой природы, нашло массу поклонниковъ и сдълало - Руссо идоломъ молодого поколънія. Еще болъе сильное впечатлёніе произвель "Эмиль", въ которомъ Руссо излагаетъ принципы новой педагогіи, основанной на глубокомъ изучении натуры ребенка. Этотъ призывъ къ нравственному возрожденію и обновленію на лонъ природы произвелъ такое сильное впечатлёніе на молодое поко**л**ёніе, что оно потеряло способность критически относиться въ сочиненіямъ Руссо. Воспитанная на Руссо молодежь гордо поставила на своемъ знамени "евангеліе природы" (das Naturevangelium) и раздражительно нападала на все, что въ жизни и правахъ мъшало осуществленію законныхъ правъ человъческой природы. Навстръчу этому "евангелію природы", шедшему изъ Франціи и призывавшему къ обновленію въ сферъ нравственной и соціальной, шло другое теченіе: оно призывало къ литературному обновленію въ духѣ природы, первымъ шагомъ котораго было отрицательное отношение къ догматизму пред-

шествовавшей критики. Въ 1759 г. появилось сочиненіе англійскаго поэта Юнга "Объ оригинальности въ поэзіи", въ которомъ онъ доказывалъ, что для генія не нужно никакихъ правилъ, никакой школы, потому что онъ является совершенно готовымъ изъ рукъ природы. Мысли, выраженныя Юнгомъ, нашли себъ ученое выражение въ знаменитомъ сочинении Вуда о Гомеръ, въ которомъ онъдоказывалъ, что Гомеръбылъ совершенно оригиналенъ, что у него не было другого образца, кромъ природы. Результатомъ этого преклоненія передъ природой и оригинальностью явилась страсть къ изученію народной поэзіи, и Гомеръ, Библія и макферсоновскій Оссіанъ сдѣлались предметомъ страстнаго изученія нъмецкой молодежи. Изъ новъйшихъ писателей, кромъ Руссо, необыкновенные восторги возбуждалъ Шекспиръ. Всв эти новыя литературныя теченія нашли наиболье яркое выраженіе въ произведеніяхъ Гердера (1744—1803). Въ то время какъ Лессингъ настаивалъ на внутреннемъ родствъ Шекспира съ греческими трагиками и доказывалъ, что Шекспиръ, не знавшій древнихъ, все-таки былъ ближе къ Аристотелю, чёмъ французскіе трагики, Гердеръ доказываль, что Шекспиръ былъ явленіе оригинальное, продуктъ собственной эпохи, что его нельзя мёрить масштабомъ Аристотеля, что все его величіе состоить въ томъ, что онъ быль самимь собой и презираль школьныя правила.

Гёте.

Таково было общее направленіе той литературной эпохи, въ атмосферѣ которой развился величайшій писатель Германіи — Гёте (1749—1832). Онъ родился во Франкфуртѣ на Майнѣ въ достаточной бюргерской семьѣ. Послѣ тщательнаго домашняго воспитанія онъ поступилъ сначала на юридическій факультетъ лейпцигскаго университета и докончилъ свое образованіе въ Страсбургѣ, гдѣ въ 1771 г. онъ получилъ степень доктора правъ. Здѣсь онъ встрѣтился съ Гердеромъ, который имѣлъ на него сильное и благотворное вліяніе. Молодые люди проводили вечера вмъсть, изучали памятники народной поэзіи, восхипались Шекспиромъ и Руссо. Къ этому періоду жизни Гёте относится восторженная рёчь о Шекспиръ, написанная юнымъ поэтомъ для страсбургскаго литературнаго кружка.

Первымъ серьезнымъ драматическимъ произведеніемъ Гёте была его драма "Гецз фонз-Берлихиниенз", насквозь фонъ-Берл проникнутая шекспировскимъ духомъ. Въ основу этой драмы положена автобіографія одного изъ крупныхъ дъятелей реформаціонной эпохи, написанная имъ въ старости. Чёмъ болёе вчитывался Гёте въ эту автобіографію, твмъ правдивве она ему казалась, твмъ рельефиве выдвлядась на фонъ безыскусственнаго разсказа энергическая и симпатичная фигура стараго рыцаря, представителя умиравшаго феодальнаго строя, который, надъясь только на силу своего меча, объявилъ войну новому порядку вещей и, отстаивая свои права, отстаиваль также права всёхъ, пострадавшихъ отъ новыхъ порядковъ. Заинтересовавшись исторіей Геца, Гёте хотёль изложить ее въдраматической формъ, написать нъчто въ родъ драматическихъ хроникъ Шекспира. Пьеса вышла въ 1773 г. и возбудила всеобщій восторгь въ молодежи, которая увидала въ ней нѣчто въ родѣ манифеста новой школы, объявившей войну всякимъ правидамъ и поставившей свободу генія выше драматическихъ теорій. Драма Гёте представляеть собою печальную картину бурной реформаціонной эпохи, когда чувство права совершенно исчезло, когда императоръ былъ безсиленъ сдерживать своеволіе имперскихъ князей, которые вторгались во владёнія другъ друга, брали приступомъ города и замки, опустошали крестьянскія земли и т. д. Доведенные до отчаянія крестьяне возставали, но ихъ усмиряли самымъ кровавымъ образомъ. На этомъ мрачномъ фонъ всеобщей неурядицы рисуется мощная фигура однорукаго Геца, который пользовался любовью народа за свою храбрость и справел-Стороженко.

"Гецъ хингенъ" ливость. Драма Гёте, возникшая въ эпоху фанатическаго увлеченія Шекспиромъ, и по формъ, и по драматической манеръ напоминаетъ собою драматическія хроники Шекспира. Не даромъ самъ Гёте считалъ свою драму дътищемъ Шекспира, не даромъ Гердеръ упрекалъ Гёте, что въ своемъ подражани Шекспиру онъ слишкомъ пересолилъ и привсей пьесъ эпическій характеръ. Несмотря далъ на недостатки композиціи, это юношеское произведеніе Гёте отличается большими достоинствами. Характеры очерчены върной кистью, діалогъ превосходенъ, и нъкоторыя сцены весьма эффектны и ведены мастерски. Отъ драмы Гёте въетъ бурной юностью, она проникнута гордымъ духомъ свободы, который придаетъ ей оригинальный колоритъ. Будущій космополить и аристократь, Гёте является въ этомъ произведении демократомъ и страстнымъ патріотомъ. Огненными чертами рисуетъ онъ эгоизмъ сильныхъ и страданія придавленнаго ими народа, его голосъ слышится въ горькихъ словахъ Лерзе, сказанныхъ тотчасъ послё смерти Геца: "Горе вёку, отвергнувшему тебя! Горе потомству, если оно тебя не оцёнить."

,Клавиго".

Не прошло и года послё окончанія "Геца", какъ Гёте написалъ новую драму "Клавшо", на этотъ разъ совсёмъ не въ шекспировскомъ духё, но далеко превосходящую "Геца" въ драматической композиціи. Тутъ мы имѣемъ не только единство дѣйствія, но и настоящую драматическую борьбу, настоящіе драматическіе характеры. Содержаніе пьесы Гёте заимствовалъ изъ только что вышедшихъ въ свётъ мемуаровъ знаменитаго французскаго комика Бомарше. "Идя по стопамъ нашего великаго учителя Шекспира, — говоритъ Гёте въ своей автобіографіи, я ни на минуту не задумался перенести дословно изъ мемуаровъ Бомарше главную сцену и заимствовать всѣ драматическія положенія". Но драматизируя свой сюжетъ, Гёте перенесъ центръ тяжести съ борьбы Бомарше и Клавиго на отношенія послёдняго къ сестрѣ Бомарше, Маріи, при чемъ въ значительной степени смягчилъ характеръ Клавиго. Въ мемуарахъ Бомарше Клавиго рисуется низкимъ и въроломнымъ человъкомъ, который никогда не любилъ Маріи и нисколько ея не жалъетъ. Клавиго въ драмъ Гёте - это честолюбецъ, способный къ искреннему увлеченію и искреннему раскаянію; вся бъда въ томъ, что онъ въ силу своей безхарактерности легво поддается вліянію своего друга, Карлоса, скептика и эгоиста, который не вёрить ни въ женщинъ, ни въ любовь, не разбираетъ средствъ для достиженія цёли, а цёлью жизни ставить карьеру и удовлетвореніе личнаго честолюбія. Въ характеръ Карлоса есть нъчто демоническое, мефистофелевское. По словамъ Гёте, онъ хотѣлъ изобразить въ Карлосъ человъка, который съ помощью здраваго смысла борется противъ страстей и увлеченій. Своей пьесой Гёте прекрасно показалъ, къ чему можетъ придти человъкъ, опирающійся на одинъ здравый смыслъ и отрицающій всякое чувство. Ни одинъ злодъй не могъ бы дать Клавиго болѣе безсердечныхъ совѣтовъ, чѣмъ Карлосъ, желавшій увърить Клавиго, что къ такимъ исключительнымъ, высоко одареннымъ натурамъ, какъ онъ, не примънимы правила обыденной морали, что величіе ихъ въ томъ и состоитъ, что они могуть преодолёвать препятствія, останавливающія обывновенныхъ смертныхъ. Съ драматической точки зрънія "Клавиго" стоить гораздо выше "Геца". Въ "Гецъ" нътъ настоящей драматической борьбы, настоящихъ драматическихъ характеровъ, даже нътъ ни одной такъ мастерски веденной сцены, какъ та сцена, въ которой Карлосъ убъждаетъ Клавиго не поддаваться состраданію и не губить своей карьеры бракомъ съ Маріей. Съ какимъ адскимъ искусствомъ этотъ современный Мефистофель играетъ на слабыхъ струнахъ своего слабохарактернаго пріятеля, какъ ловко онъ умъетъ польстить Клавиго ссылкой на его успѣхъ у женщинъ, на то, что бракъ съ Маріей разрушить его такъ блистательно начатую карьеру, на

۲

то, что въ обществъ стануть говорить, что братъ Маріи угрозами заставиль его жениться и т. д. Посль каждаго изъ такихъ зргументовъ Клавиго все болѣе и болѣе поддается и подъ конецъ во всемъ соглашается съ Карлосомъ. Что до развязки пьесы, придуманной самимъ Гёте и состоящей въ томъ, что обманутая въ третій разъ Марія умираетъ съ горя, а Бомарше, встрътившись съ Клавиго у ея гроба, закалываеть его, то она отзывается мелодрамой, не говоря уже о томъ, что она совершенно случайна, ибо Клавиго ошибкой попадаеть въ ту улицу, по которой проходить похоронная процессія. Было бы другое двло, если бы, терзаемый раскаяніемъ, Клавиго не могъ устоять противъ желанія еще разъ взглянуть на погубленную имъ и горячо любившую его дъвушку; тогда катастрофа не была бы случайна, и гибель героя была бы вполнъ понятна и необходима.

"Вертеръ".

Уступая желанію отца, который видёль въ сынё прежде всего юриста и доктора правъ, а потомъ уже поэта, Гёте весной 1772 г. отправился въ Ветцларъ и поступилъ на службу въ Имперскій каммеръ-герихть; такъ называлось высшее апелляціонное учрежденіе для всей Германской имперіи. Вскорѣ по прівздв въ Ветцларъ Гёте встрвтился на одномъ вечеръ съ прекрасной Шарлоттой Буффъ, дочерью одного ветцларскаго чиновника, и безумно влюбился въ нее. То обстоятельство, что Шарлотта была невъстой его пріятеля и сослуживца Кестнера, не только не охладило, но скорње воспламенило Гёте и придало еще больше поэзіи его безнадежной страсти. Гёте не скрываль своихъ чувствъ къ Шарлоттъ, но горячо любившая своего жениха дъвушка не подавала поэту никакой надежды на взаимность. По своей здоровой натуръ Гёте не могъ выносить долго томленія неудовлетворенной любви и счелъ за лучшее совсёмъ оставить и службу, и городъ. На почвё этой любви и выросъ юношескій романь Гёте "Страданія молодого Вертера", о которомъ самъ Гёте говорилъ Эк-

керману, что, подобно пеликану, онъ питалъ его кровью своего сердца. Кромъ личныхъ отношеній и впечатлъній, легшихъ въ основу романа, въ немъ нашло себъ мъсто пессимистическое воззрѣніе на жизнь, которое въ то время охватило нёмецкую молодежь, зачитывавшуюся "Элегіями" Грея, "Ночами" Юнга и "Гамлетомъ" Шекспира. "Всъ мы-говориль Гете- знали главныя мъста этой трагедіи наизусть и читали ихъ вслухъ при всякомъ удобномъ случав, думая превзойти въ меланхоліи самого датскаго принца, хотя никто изъ насъ никогда не видѣлъ духовъ и не быль озабочень необходимостью отомстить за смерть царственнаго отца". Но, кромъ вліянія англійской поэзія, въ "Вертерв" замвтно еще сильное вліяніе Руссо, котораго въ то время усердно изучалъ Гёте. Ни одинъ изъ писателей не порождалъ такого недовольства дъйствительностью и прозой жизни, какъ Руссо. Его горячій протесть противъ сухого раціонализма, соціальнаго неравенства и общественныхъ предразсудковъ, его страстная проповъдь священныхъ правъ человъческаго сердца, его мечты о прелестяхъ первобытной жизни, его любовь къ уединенію и природъ, въ которой онъ находилъ единственное лъкарство отъ одолъвавшей его меланхоліи, — все это нашло сочувственный отголосокъ въ душъ юнаго Гёте, и все это онъ перенесъ въ своего Вертера. Отсюда ведетъ начало та мечтательность, тотъ сентиментальный идеализмъ, который требуетъ отъ жизни того, чего она не можетъ дать, силится превратить прозу въ поэзію и изнываетъ въ безплодныхъ томленіяхъ. У Гёте эта меланхолія доходила до того, что онъ сталъ помышлять о самоубійствъ и даже, по его словамъ, дълалъ надъ собой усиліе, чтобы противостоять искушенію. Когда Гёте переживаль такое крайнее пессимистическое настроеніе у себя во Франкфуртв, онъ получилъ письмо отъ Кестнера, извъщавшаго его о самоубійствъ ихъ общаго пріятеля Ерузалема, который покончилъ съ собой вслъдствіе безнадежной любви

къ женъ одного изъ своихъ пріятелей. Сходство между положениемъ Ерузалема и своимъ собственнымъ поразило Гёте и немедленно побудило его приняться за "Вертера". Исторія съ Лоттой послужила фабулой, пессимистическое настроеніе окраской, а самоубійство Ерузалема дало всему естественную и вполнъ современную развязку. "Когда до меня, — говоритъ Гёте въ своей автобіографіи, — дошло извѣстіе о смерти Ерузалема и когда я узналъ подробности, предшествовавшія этому ужасному событію, планъ "Вертера" былъ найденъ. Факты сами были готовы сгруппироваться въ одно солидное цёлое, точно вода въ сосудѣ, выставленномъ на морозъ, когда достаточно бываетъ малъйшаго толчка, чтобы мгновенно превратить жидкость въ массу кристалловъ". По словамъ Карлейля, "Вертеръ" былъ первымъ звукомъ той страшной жалобной пѣсни, которая потомъ облетъла всъ страны и до такой степени приковала къ себъ слухъ людей, что они стали глухи во всему другому. Успѣхъ "Вертера" былъ громадный. Гёте объясняетъ этотъ успёхъ тёмъ, что въ романё были изображены полно и ярко заблужденія больного и увлекающагося духа молодости и въ особенности тъмъ, что онь появился въ крайне благопріятное время.

"Эгмонтъ". Въ 1775 г. Гёте по приглашенію герцога Карла-Августа изъ Франкфурта переселяется въ Веймаръ. Здъсь многосторонняя научная и государственная дъятельность на долгіе годы почти совершенно отвлекла его отъ поэзіи. Лишь путешествіе въ Италію (1786—88) снова вернуло его искусству. Но теперь творчество его принимаетъ иной характеръ. Отдавъ дань Шекспиру въ своей бурной молодости, Гёте въ драмахъ, написанныхъ во время или послъ итальянскаго путешествія, вступаетъ на путь самостоятельнаго драматическаго творчества. Первая изъ этихъ драмъ "Эімонтз" была написана вчернъ еще передъ переъздомъ въ Веймаръ, но окончена только десять лътъ спустя, во время путешествія въ Италію. Первый актъ драмы, заключающій въ себъ превосходную экспозицію дъйствія, написанъ совершенно въ духъ историческихъ трагедій Шекспира, съ тёмъ, впрочемъ, различіемъ, что лица изъ народной толпы, говорящія объ Эгмонтв, за исключеніемъ одного или двухъ, недостаточно индивидуализированы. Тёмъ не менёе первый отлично подготовляетъ публику къ появленію акть Эгмонта и къ его будущей роли народнаго вождя, но сцена народной сходки въ началъ второго акта совершенно разрушаеть иллюзію, ибо Эгмонть является здъсь передъ нами не въ роли патріота и народнаго вождя, который умветъ однимъ вскользь брошеннымъ словомъ зажечь сердца, а въ роли популярнаго человъка, который просить толпу разойтись. Въ следующей сцене Эгмонть бесвдуетъ со своимъ секретаремъ, и изъ этой бесвды видно, что онъ не годится въ политическіе дъятели, что онъ добрякъ и эпикуреецъ, болъе думающій о наслажденіи жизнью, чёмъ о политикъ. Посль этой сцены становится непонятнымъ, почему правительница боится его болёе, чёмъ Вильгельма Оранскаго. Только въ разговоръ съ герцогомъ Альба Эгмонть говорить въ первый разъ, какъ герой и патріотъ, и это обстоятельство дѣлаетъ его опаснымъ въ глазахъ герцога, который велитъ его арестовать. Въ пятомъ актъ Эгмонтъ вырастаетъ во весь свой нравственный ростъ и радостно умираетъ за свободу родины. Всв критики согласны въ томъ, что въ пьесъ нътъ настоящей драматической интриги, настоящаго драматическаго дъйствія, что въ ней элементъ повъствовательный и психологическій преобладаетъ надъ элементомъ драматическимъ, и что самъ герой, разсматриваемый какъ главный факторъ дъйствія, довольно неудаченъ, а Шиллеръ къ этому прибавляетъ, что личность Эгмонта не внушаетъ удивленія, которое долженъ внушать всякій истинный герой трагедіи. Впрочемъ, при оцёнкъ харавтера Эгмонта не нужно забывать, что задача Гёте

была двоякая: какъ поэтъ, онъ хотвлъ представить своего героя такимъ, чтобы онъ прозводилъ симпатичное и поэтическое впечатлёніе; какъ драматургь, онъ долженъ былъ сдвлать Эгмонта, его патріотизмъ, его любовь къ свободъ и ненависть къ испанцамъ главнымъ факторомъ драматическаго дъйствія. Первая задача вполнъ удалась Гёте: личность Эгмонта со всёми своими симпатичными сторонами ярко выступаеть на фонт драмы; что до второго, то ошибка Гёте состояла въ томъ, что онъ сдълалъ этого легкомысленнаго, хотя рыцарскиблагороднаго человъка политическимъ дъятелемъ, тогда какъ онъ рѣшительно не въ состояніи захватить въ свои руки всв нити народнаго возстанія. На подобныхъ людей нельзя возлагать ръшеніе трудныхъ задачъ, потому что они бываютъ героями только подъ впечатлѣніемъ минуты, но не могуть проникнуться одной идеей и посвятить ей свою жизнь. Увлекшись поэтической стороной личности Эгмонта, Гёте, вопреки исторіи, сдълалъ его молодымъ и холостымъ и заставилъ его полюбить простую дввушку Клару, за что сильно порицаеть его Шиллеръ, забывая, что только такимъ образомъ можно было сохранить очаровательный образъ Клары. Клара принадлежить къ числу лучшихъ созданий Гёте. Простота, наивность, задушевность — таковы ея характерныя черты въ первыхъ трехъ актахъ, тогда какъ любовь къ Эгмонту и желаніе спасти дёлають ее героиней двухъ послёднихъ актовъ. По словамъ Шпильгагена, Клара — "родная сестра Гретхенъ: объ онъ типическія представительницы лучшихъ сторонъ нѣмецкаго бюргерства, способныя при своей простотъ къ высшему трагическому паеосу. Онъ могутъ быть названы сестрами по своей печальной судьбѣ: обѣ онѣ вырваны изъ своей скромной сферы всемогущимъ чувствомъ любви, объ онъ, подобно Икару, взлетають на мгновение близко къ солнцу счастья, чтобы потомъ разбиться вдребезги".

Вторымъ крупнымъ драматическимъ произведеніемъ "Ифигенія". этого періода жизни Гёте была "Ифиченія въ Тавридъ". Такъ какъ существуетъ на тотъ же сюжетъ трагедія Еврипида, то невольно возникаеть вопросъ: каково отношеніе этихъ пьесъ другъ къ другу? Еще Шиллеръ замѣтилъ, что "Ифигенія" Гёте до такой степени проникнута новымъ духомъ, что не понимаешь, какъ можно находить въ ней сходство съ греческими драмами. Двиствительно, если сравненіе между ними интересно, то развѣ по ихъ противоположности. Ифигенія Еврипида истая гречанка; ся отличительныя черты - религіозность, любовь къ семьв и презрвніе къ варварамъ. Какъ только она узнала, что захваченный пленникъ — ся братъ, она тотчасъ составляетъ планъ бъгства и безъ всякой борьбы съ собой обманываетъ Тоаса. Не такова Ифигенія Гёте. Несмотря на свое античное имя и профессію жрицы, она — женщина новаго времени, христіанка въ душъ, проникнутая любовью и состраданіемъ къ людямъ, и руководится въ своихъ дъйствіяхъ высоко-правственными мотивами. Въ образъ Ифигеніи Гёте воплотилъ свой идеаль женщины, которая вся соткана изъ кротости и любви, изъ чувства правды и самоотверженія, которая своимъ вліяніемъ смягчаетъ суровость мужчины и разливаетъ вокругъ себя кроткій свётъ мира и любви. Когда Пиладъ сообщаетъ ей о придуманномъ имъ планъ бъгства, Ифигенія не хочетъ участвовать въ обманъ и ръшается сообщить обо всемъ царю. Въ ея душъ происходить сильная внутренняя борьба, и драматизмъ пьесы состоить въ томъ, покривитъ ли душой Ифигенія ради спасенія брата? Она съ честью выдерживаеть это испытаніе и въ послёднемъ актё, рискуя погубить все дъло, но не имъя силъ обмануть довърившагося ей человъка, открываетъ ему все и обращается къ его великодушію. Если пьеса Гёте превосходить трагедію Еврипида своимъ высшимъ нравственнымъ духомъ, своею гуманностью, то она далеко уступаетъ ей въ своихъ драматическихъ достоинствахъ. Въ греческой трагедіи зрители убъждены, что Ореста и Пилада ждетъ смерть, и ихъ охватываетъ страхъ и состраданіе; этихъ чувствъ совершенно не возбуждаетъ трагедія Гёте, потому что зритель, зная благородный характеръ Тоаса и вліяніе на него Ифигеніи, ожидаетъ, что все кончится благополучно. Вообще говоря, въ пьесъ Еврипида преобладаетъ внъшнее дъйствіе, въ драмъ Гёте — внутренняя борьба; герои Еврипида — настоящіе драматическіе характеры, которые дъйствуютъ и двигаютъ впередъ дъйствіе, тогда какъ герои Гёте сосредоточиваются на своихъ чувствахъ, говорять, чёмъ дъйствують. Воть больше почему въ драмъ Гёте много прекрасныхъ лирическихъ мъстъ, много поэтическихъ сценъ, но нътъ ни одной сцены, которую можно бы назвать вполнъ драматической.

"Торквато Тассо".

Драму "Торквато Тассо" Гёте началъ въ первые годы своего пребыванія при Веймарскомъ дворъ, а окончилъ по возвращении изъ Италии. Объ автобіографическомъ элементь этой пьесы самъ Гёте говорилъ своему секретарю, Эккерману, слёдующее: "Матеріаломъ мнё послужила жизнь Тассо и моя собственная жизнь. Соединивъ различныя черты характера Тассо съ моими собственными, я вызвалъ въ своей фантазіи образъ итальянскаго поэта и, какъ контрастъ къ нему, создалъ характеръ Антоніо, для котораго у меня не было недостатка въ оригиналахъ. Дворъ, условія жизни, любовныя приключенія — все это было весьма сходно въ Веймаръ и Ферраръ, такъ что я могу съ полнымъ правомъ сказать о пьесъ: это плоть отъ плоти моей и кость отъ костей моихъ". Драма показываетъ, что Гёте прекрасно изучилъ культуру эпохи Возрожденія въ Италіи, когда знаніе классическихъ языковъ и интересъ къ искусству и литературъ были сильно распространены и между женщинами, которыя находили большое наслаждение присутствовать при раз-

говорахъ и диспутахъ ученыхъ людей. Въ характеристикъ герцога Феррарскаго Альфонса Гёте не позабылъ отмётить жажду славы, такъ характерную для эпохи Возрожденія. Онъ радуется тому, что Тассо окончиль, наконецъ, свою поэму, которой будетъ удивляться весь міръ, и что лучъ славы поэта падетъ на него. Исторически върно изображены отношенія Тассо къ своему покровителю и любовь Тассо къ придворной жизни и ея утонченнымъ наслажденіямъ, внъ которыхъ интеллигентный итальянецъ XVI в. чувствовалъ себя несчастнымъ. Конечно, въ драмъ нечего искать генезиса характера историческаго Тассо и разъясненіе, какимъ образомъ на почвъ самолюбія развилась въ немъ крайняя нервная раздражительность. Гёте не безъ умысла умолчаль о томъ, что Тассо и прежде не разъ покидалъ Феррару; самое же душевное состояние Тассо онъ объясняетъ его любовью и оскорбленнымъ самолюбіемъ. На самомъ же дълъ извъстно, что кромъ этого были и другіе сильные мотивы, навсегда разрушившіе нравственное равновъсіе духа Тассо. Въ его душъ происходила въчная коллизія между религіознымъ чувствомъ и современнымъ ему католицизмомъ, который могъ только оскорблять его религіозное чувство; волнуемый этой мучительной внутренней борьбой, Тассо то вдавался въ раціонализмъ, то искалъ выхода въ средневъковомъ аскетизмъ. Эта сторона характера Тассо, дълающая его однимъ изъ самыхъ интересныхъ представителей переходной эпохи, совершенно не затронута въ драмъ Гёте. Здъсь все имъетъ узко-личный характеръ. Задачей поэта было изобразить столкновеніе поэтической натуры Тассо, нервной, экзальтированной, съ прозаической обстановкой міра реальнаго въ самой опасной изъ его формъ — придворной средъ, гдъ все условно, гдъ разсчетъ, низкопоклонство и этикетъ губять въ зародышѣ всякое чувство. Всѣ несчастія Тассо происходять оттого, что онъ ръшительно неспособенъ

шилъ драматизировать тотъ мотивъ?/что великая душа имветъ право во имя своихъ возвышенныхъ идеаловъ отступить отъ традицій общественной жизни, разорвать съ обществомъ и сдълаться его бичомъ и исправителемъ. Герой пьесы, Карлъ Мооръ—пылкій юноша, начитавшійся Руссо и Плутарха; все ему кажется жалкимъ и ничтожнымъ въ современномъ обществъ, лишенномъ доблести, онергіи и отступившемъ отъ требованій природы. Набравъ въ товарищи нъсколько десятковъ пылкихъ головъ,

Карлъ Мооръ задается цёлью возродить общество, основывастъ разбойничью шайку, какъ будущихъ преслёдователей эксплуататоровъ и тирановъ, и защитниковъ отъ ихъ гнета честныхъ и бёдныхъ людей, — и такимъ способомъ хочетъ водворить справедливость на землё. Но онъ скоро убёждается, что шелъ по ложному пути, и кончаетъ тёмъ, что отдаетъ себя въ руки правосудія.

Къ этому главному мотиву присоединяются еще два побочныхъ — это ненависть между двумя братьями Карломъ и Францемъ Мооръ и любовь Карла Моора къ своей двоюродной сестрё Амаліи. Францъ Мооръ представляетъ изъ себя типъ злодёя, по счастію, едва ли встрёчающійся въ жизни; это человёкъ эгоистическій, низкій, безъ стыда, жалости и совёсти. Въ его личности есть нёчто демоническое, мефистофелевское, ибо великое наслажденіе для него — дёлатъ зло другимъ.

"Фіеско".

Во второй своей пьесё "Фіеско" Шиллеръ оставилъ фантастическую почву и вступилъ на почву исторіи. Дъйствіе пьесы происходить въ Генув. Сюжетъ пьесы это возстаніе группы свободолюбивыхъ людей съ Фіеско во главъ противъ дожа Доріа. Освободивъ Геную отъ тирана, Фіеско самъ поддается искушенію власти и дълается герцогомъ; тогда другъ его, республиканецъ Веррина, сталкиваетъ его въ море. Если въ первомъ произведеніи Шиллера преобладали мотивы соціальные, попытка преобразованія всего общественнаго строя посредствомъ возвращенія его къ первобытнымъвременамъ, то въ "Фіеско" основная мысль --- политическая, апоееозъ республики и свободы, идев которой Веррина такъ же приноситъ въ жертву своего друга, какъ Бруть нёкогда принесъ Юлія Цезаря.

Черезъ два года послѣ "Разбойниковъ" Шиллеръ по- "Коварство и ставилъ на сцену "Коварство и любовъ", проникнутую твмъ же протестующимъ настроеніемъ противъ деспотизма и общественной неправды. Подобно "Эмиліи Галотти", послужившей ейобразцомъ, "Коварство и любовъ" разъигрывается при дворъ маленькаго владътельнаго принца; не можетъ быть сомнънія въ томъ, что въ этой драмъ Шиллеръ громилъ тв порядки, которые были въ Штутгартв. Основнымъ мотивомъ является вопросъ о такъ называемомъ неравномъ бракъ. Сынъ важнаго сановника при дворъ германскаго владътельнаго герцога, Фердинандъ, влюбляется въ Луизу Миллеръ, дочь бъднаго музыканта. На почвъ соціальнаго неравенства и разыгрывается семейная трагедія, оканчивающаяся самоубійствомъ влюбленныхъ.

Трагедія Шиллера представляеть собою лучшій образчикъ буржуазной драмы въ Европъ. Отъ нея въетъ уже ръзкимъ воздухомъ приближающейся революціонной бури, тучи которой нависли надъ всей Европой. Сущность ея это въчный протесть сознающаго свои права человъческаго чувства противъ общественныхъ предразсудковъ, и этоть мотивъ сообщаеть пьесъ Шиллера въчную юность.

Юношескій періодъ драматической двятельности Шил- "Донъ-Карлера заканчивается "Донъ-Карлосомъ". Здёсь онъ видитъ идеалъ не въ возвращении къ первобытному дикому состоянію, гдё царствуеть самосудь, не въ бъгстве изъ общества, какъ въ "Разбойникахъ", но въ дъятельномъ и мужественномъ участіи въ его судьбахъ. Тамъ борьба противъ существующихъ золъ дъйствительности, здъсь борьба за осуществленіе идеаловъ будущаго; тамъ пре-

лосъ".

любовь".

дается обличенію и поруганію старый общественный строй съ его деспотизмомъ и предразсудками, здъсь строится идеальное зданіе человѣческой жизни, основанное на терпимости, гуманности и свободъ. Носителемъ этихъ идеаловъ является не герой трагедіи Донъ Карлосъ, а его другъ, маркизъ Поза; этотъ гражданинъ будущихъ въковъ, чье сердце бьется для всего человъчества, борется за свободу людей и ихъ счастье. Поэтъ заставляетъ даже суроваго изувъра Филиппа II склониться передъ этимъ представителемъ великихъ идей XVIII в. Филиппъ не только называеть Позу человѣкомъ, являющимся въ столѣтія разъ, не только называетъ его своею первою любовью, но увлекается до того его великими идеями, что облекаетъ его своимъ довъріемъ и дълаетъ его, такъ сказать, министромъ безъ портфеля. Какъ историческая драма, "Донъ Карлосъ" не выдерживаетъ критики: горячая въра маркиза Позы въ возможность быстраго перерожденія человѣчества подъ вліяніемъ идеи могла показаться возможной только въ XVIII в., но отнюдь не въ XVI.

Разсматриваемый съхудожественно-драматической точки зрвнія "Донъ Карлосъ" является гораздо слабве "Фіеско" и "Коварства и любви". Построеніе первыхъ трехъ актовъ превосходно; планъ ясенъ и развивается правильно; но съ четвертаго акта начинается путаница. Непонятно, какимъ образомъ можетъ Поза скрывать отъ своего друга свои отношенія къ королю. Несмотря на этотъ коренной недостатокъ цълаго, трагедія Шиллера обладаетъ многими крупными достоинствами; нёкоторые характеры очерчены мастерски, нъкоторыя сцены (напр. свиданіе Донъ Карлоса съ принцессой Эболи) ведены превосходно; а характеристика придворной среды, сдъланная авторомъ по какому-то наитію никогда не имълъ (такъ какъ ОНЪ случая наблюдать ее), показываеть, что мы имвемъ двло съ твореніемъ великаго поэта, сумъвшаго глубоко проникнуть въ душу человъка.

Хотя сюжетъ "Донъ Карлоса" заимствованъ изъ исторіи, но драму эту нельзя назвать въ строгомъ смыслѣ слова исторической, ибо главнымъ источникомъ ся была новелла аббата С. Реаля, озарившая романтическимъ ореоломъ личность несчастнаго принца. Когда же много леть спустя Шиллеръ снова взялся за драму, то двятельность его приняла иной характеръ, и онъ написалъ нъсколько историческихъ драмъ, въ которыхъ строже придерживается своихъ источниковъ. Рядъ этихъ драмъ открывается трилогіей "Валленштейнз" (между 1795—98 гг.).

Построеніе пьесы въ высшей степени оригинально; "Валленэто трилогія, состоящая изъ одиннадцати актовъ; изъ нихъ первый "Лагерь Валленштейна" есть экспозиція, въ которой охарактеризовано войско Валленштейна, описана та почва, на которой будетъ происходить дъйствіе. Въ характеристикъ этой почвы Шиллеръ разръшилъ трудную задачу изобразить психологію наемной нёмецкой солдатчины въ эпоху 30-лётней войны. Оказывается, что эта психологія гораздо болье сложна, чемъ кажется съ перваго взгляда, ибо, кромъ любви къ разгулу и беззаботной жизни и жажды добычи, сюда входять и такіе идеальные элементы, какъ честь, презрѣніе къ смерти и идеальная преданность своему полководцу. Это словно громадная душевная фотографія, снятая поэтомъ сверху и въ одно мгновеніе.

"Лагерь Валленштейна" служить не болъе какъ прологомъ къ двумъ пятиактнымъ драмамъ изъ жизни Валленштейна "Пикколомини" и "Смерть Валленштейна", которыя такъ тёсно связаны другъ съ другомъ, что составляютъ одно цёлое. Въ первой драмё мы знакомимся съ главнокомандующимъ австрійскихъ наемныхъ войскъ, герцогомъ Валленштейномъ, и подчиненными ему полководцами. Съ самаго начала видно, что отношенія между дворомъ и Валленштейномъ самыя натянутыя. Императоръ не довъряеть Валленштейну и думаетъ его смънить, 26 Стероженко.

штейнъ".

а Валленштейнъ думаетъ о томъ, чтобы отложиться отъ Австрія и съ преданнымъ ему войскомъ занять Прагу, гдѣ его провозгласять королемъ. Вторая интрига пьесы, тесно связанная съ первой — это любовь Макса Пикколомини къ дочери Валленштейна, Теклъ, которая въ свою очередь горячо любить его. Для того, чтобы подвигнуть Валленштейна действовать, решительный зять его, Терцкій, устраиваетъ у себя совътъ генераловъ, на которомъ они должны дать требуемую Валленштейномъ письменную клятву повиноваться ему безусловно. По совъту хитраго Илло онъ вноситъ въ клятву оговорку: "не нарушая этимъ върности императору". На совътъ все происходитъ, какъ придумалъ Илло. Сначала читаютъ подлинный текстъ присяги, а когда гости подвыпили, предлагаютъ къ подписи копію безъ оговорки о присягь, данной императору. Всв ее подписываютъ за исключеніемъ, впрочемъ, Макса Пикколомини, который объщаетъ дать отвътъ на слъдующій день. Послъ пира старый Октавіо Пикколомини, перешедшій на сторону императора, открываетъ Максу всё планы Валленштейна, въ надеждё возстановить его противъ полководца, - но достигаетъ совершенно противоположнаго результата, ибо Максъ безконечно преданъ Валленштейну.

Въ послѣдней части трилогіи "Смерть Валленштейна" дъйствіе идетъ ускореннымъ ходомъ и словно по наклонной плоскости стремится къ катастрофъ. Терцкій сообщаетъ Валленштейну, что одинъ изъ его приверженцевъ схваченъ и сообщилъ императору всѣ его планы и что теперь настала пора дъйствовать ръшительно, заключить союгъ со шведами и сообщить обо всемъ войску. Но враги Валленштейна не дремлютъ. Хитрый Октавіо успъваетъ склонить на сторону императора самыхъ преданныхъ Валленштейну генераловъ. Если такъ легко измѣняютъ Валленштейну испытанные полководцы, то еще легче переманить на сторону императора наемныхъ солдатъ. Съ остатками малонадежнаго войска Валленштейнъ идетъ въ крѣпость Эгеръ — онъ въ сущности уже подъ стражей, ибо его сопровождаетъ съ своимъ полкомъ измѣнникъ Бутлеръ. Валленштейнъ поселяется въ Эгерской крѣпости, и его убиваютъ на второй же день, по приказанію Бутлера. Но еще раньше доходигъ до Эгера вѣсть о гибели Макса, который палъ во главѣ своихъ кирасиръ въ битвѣ со шведскимъ отрядомъ. Узнавъ о мѣстѣ, гдѣ онъ похороненъ, Текла идетъ туда, чтобы покончить съ собой на его могилѣ.

Разсматриваемая съ художественной точки зрѣнія драма Шиллера является произведеніемъ въ высшей степени крупнымъ и оригинальнымъ. Нътъ нужды, что она слишкомъ длинна, даже, можно сказать, растянута, что въ ней не соблюдено единство интереса, - всъ эти чисто техническіе недочеты съ избыткомъ искупаются громадными драматическими достоинствами. Можно ли, въ самомъ дъль, сътовать на несоблюдение единства интереса, если мы взамёнъ этого получили очаровательную личность Теклы? Много ли найдется во всемірной литературъ женщинъ, которыя могли бы соперничать съ ней по возвышенности настроенія? Кажется, будто нъмецкій идеализмъ встми своими лучами озарилъ это очаровательное, почти неземное существо. Характеры драмы, даже самые идеальные, очерчены такъ ярко и правдиво, что кажутся живыми людьми. Когда Шиллеръ работалъ надъ исторіей 30-лътней войны, его сильно заинтересовалъ загадочный, таинственный, исполненный противоръчій характеръ Валленштейна. Всъ эти противоръчія Шиллеръ сумълъ объединить его преобладающей страстью — властолюбіемъ. Эта страсть въ соединении съ его мистически-астрологическимъ міросозерцаніемъ придаетъ всей его фантастической и въ то же время глубоко реальной фигуръ въ высшей степени оригинальный отпечатовъ.

26\*

По мъръ приближенія къ новому стольтію Шиллеръ "Марія Стюартъ" и работалъ все энергичнъе. Словно предчувствуя свою "Орлеанская скорую смерть, онъ съ лихорадочной поспътностью переатва". ходить отъ пьесы къ пьесъ. Едва окончивъ "Валленштейна", онъ принимается за "Марію Стюартз". Главный интересъ этой прекрасно построенной трагедіи заключается въ психологическомъ анализъ двухъ противоположныхъ женскихъ характеровъ – королевы Елизаветы и Маріи Стюартъ, столкнувшихся на почвъ политической и религіозной борьбы.

> Отъ "Маріи Стюартъ" Шиллеръ переходитъ къ "Орлеанской длељ", которую пишетъ менъе чъмъ въ годъ. Легенда о Жанив д'Аркъ не разъ подвергалась поэтической обработкъ. Шекспиръ вывелъ ее въ первой части "Генриха VI". Къ сожалънію, въ этомъ юношескомъ произведении онъ еще не сумблъ стать выше національныхъ предразсудковъ и изобразилъ Жанну такъ, какъ представляли ее себъ суевърные англичане XV в., т.-е. въ видъ дъйствующей адскими силами колдуньи. Еще несправедливъе отнесся къ Жаннъ д'Аркъ Вольтеръ въ своей "Pucelle". Разрушивъ трогательную легенду о средневъковой національной героинъ Франціи, Вольтеръ воспользовался удобнымъ случаемъ, чтобы осмъять всѣ върованія и весь строй средневъковой жизни, и изобразилъ Жанну какой-то авантюристкой. Такое несправедливое и кощунственное отношение къ славной французской героинъ возмущало идеально настроенную душу нъмецкаго поэта.

Какъ драма, "Орлеанская дъва" имъетъ большія достоинства и большіе недостатки. Драматизируя средневъковой сюжетъ, Шиллеръ для большей иллюзіи не поколсбался перенести въ свою пьесу и средневъковое міросозерцаніе, средневъковую въру въ чудеса. Естественное такъ смъшано въ ней съ чудеснымъ и сверхъестественнымъ, что они образуютъ пеструю ткань, ръдко встръчающуюся въ драматическомъ произведеніи. Чудесное болѣе умѣстно въ эпопеѣ, чѣмъ въ драмѣ. Сама героиня до встрѣчи съ Ліонелемъ — лицо скорѣе эпическое, чѣмъ драматическое. Она дѣйствуетъ, какъ посланница Бога, она — идея, орудіе судьбы, а не женщина. Только въ сценѣ съ Ліонелемъ сказывается въ ней женская натура.

Изъ исторіи извъстно, какова была дальнъйшая судьба Орлеанской дъвы послъ того, какъ она, разбивъ англичанъ въ нёсколькихъ битвахъ, заставила чихъ снять осаду Орлеана и короновала короля въ Реймсв. Заподозрънная въ сношеніяхъ съ адомъ, она была выдана своими суевърными соотечественниками англичанамъ, которые въ 1431 г. сожгли ее въ Руанъ, какъ колдунью. Шиллеръ не могъ удовлетвориться такимъ ужаснымъ и непоэтическимъ концомъ; онъ придумаль свой конецъ, въ которомъ Жанна еще разъ является спасительницей своего народа и умираеть отъ ранъ, полученныхъ въ битвъ за его свободу. Несмотря на нѣкоторые несомнѣнные недостатки пьесы, она все-таки принадлежить къ лучшимъ вещамъ, написаннымъ Шиллеромъ. Онъ вполив достигъ своей цёли - реабилитировать личность народной героини и изъ наивной легенды создалъ потрясающую всемірноисторическую драму, и онъ былъ правъ, когда, обращаясь къ Орлеанской дъвъ, сказалъ:

> Ты создана душой, и, окруженный славой, Переживеть въка твой образъ величавый.

Минуя "Мессинскую невъсту" — искусственное про- "Вильгельнъ изведеніе въ античномъ духъ и даже съ античными хорами, — переходимъ къ "Вильгельму Теллю", надъ которымъ Шиллеръ работалъ лътомъ 1803 г. Драма эта стоитъ особнякомъ среди драматическихъ произведеній Шиллера; это — драма народная не только по своему 4уху, но также и потому, что героемъ ся является не отдъльная личность, но цълый швейцарскій народъ

Желая вдохновить современниковъ грандіознымъ зрълищемъ народа, борющагося за свою свободу, Шиллеръ отнесся въ своей задачъ въ высшей степени добросовъстно, перечиталъ о Швейцаріи все, что можно было перечитать, и на основани разсказовъ Гёте сумълъ придать обстановкъ дъйствія чисто швейцарскій колорить. Возмущенные несправедливостью, жестокостью и всякаго рода притёсненіями австрійскихъ намёстниковъ, вольные крестьяне трехъ швейцарскихъ кантоновъ Ури, Швица и Унтервальдена возстають противъ нихъ съ оружіемъ въ рукахъ, убиваютъ ихъ самихъ, разрушаютъ ихъ тюрьмы и замки и провозглашають себя свободными таково содержаніе драмы Шиллера. Уже въ первомъ дъйствіи драмы негодованіе противъ иностранныхъ угнетателей достигло высшей степени своего развитія, и достаточно одной искры, чтобы превратить его въ цълое пламя. Этой искрой является совъщание тридцати трехъ представителей швейцарскаго народа въ долинъ Рютли, драматизированное Шиллеромъ во второмъ актъ. Кромъ того, Шиллеръ воспользовался средневъковой легендой о мёткомъ стрёлкё Теллё, котораго ландфогть Гесслеръ заставилъ сбить стрёлой яблоко съ головы сына. Хотя пьеса названа по имени Вильгельма Телля, но это не значить, что онъ играетъ главную роль въ возстани противъ австрійской тираніи; онъ даже не былъ на совътъ въ долинъ Рютли; его называютъ главнымъ творцомъ свободы только за то, что ему удалось убить ненавистнаго Гесслера. Главнымъ героемъ великой національной драмы быль весь швейцарскій народъ. Хотя всякое художественное произведеніе вытекаетъ изъ духа автора, но чёмъ оно выше въ художественномъ отношении, тъмъ оно кажется непосредственнѣе и объективнѣе. Всѣ согласны въ томъ, что пьесу Шиллера проникаетъ собою идея свободы, столь дорогая его республиканскимъ симпатіямъ; но эта идея не есть нѣчто абстрактное; каждый изъ тридцати трехъ членовъ союза возстаетъ изъ своихъ личныхъ побужденій, но вмъстъ съ тъмъ каждый сражается за общіе принцицы человъческаго общежитія - справедливость, уваженіе къ закону и человѣческое достоинство. Это искусное соединение элемента личнаго, реальнаго съ общимъ, идеальнымъ составлятъ особенную предесть "Вильгельма Телля" и придаетъ всей пьесъ глубоко поучительный характеръ.

Выше было замѣчено, что творческая сила Шиллера не знала усталости. Едва успълъ онъ поставить на сцену "Вильгельма Телля", какъ его уже занималъ новый трагическій сюжеть — исторія Дмитрія Самозванца. Отъ "Дмитрія" дошло до насъ лишь нъсколько сценъ, но картина польскаго сейма и монологъ царицы Мареы заставляютъ думать, что въ "Дмитріи" мы лишились одного изъ высоко-художественныхъ созданій Шиллера. Лежа на смертномъ одръ, Шиллеръ все бредилъ Дмитріемъ. Когда онъ умеръ, то на письменномъ столъ его нашли монологъ Мареы, и это, въроятно, были послъднія строки, имъ написанныя, послёдняя добыча, вырванная ИЗЪ самыхъ когтей смерти.

Подъ вліяніемъ Шиллера Гёте принялся снова за "фаусть" "Фауста", начатаго еще въ юности. Надъ созданіемъ этой трагедіи онъ трудился всю жизнь и закончилъ ее лишь незадолго до смерти. "Фаусть" — это въчный спутникъ Гёте. Сюда онъ вкладывалъ все передуманное и все пережитое; это поэтическая нить, связывающая собою различные періоды въ жизни Гёте. Въ основъ Фауста лежитъ религіозная легенда о высоко-даровитомъ человъкъ, который сгораетъ жаждою знанія и наслажденія, отрекается отъ Христа и продаеть свою душу дьяволу, который въ назначенный срокъ приходитъ за нею и уноситъ ее въ преисподнюю. Заимствовавъ содержаніе "Фауста" изъ народныхъ нъмецкихъ книгъ и театра маріонетокъ, Гёте подъ вліяніемъ философскихъ идей XVIII в., создавшаго философію Канта, придалъ всей легендъ глубокій философскій смысль, надь разъясненіемь котораго до сихъ поръ трудится критика философская, историче-

Гёте.

İ

ская и эстетическая. Философская критика сразу открыла въ "Фаустъ" не художественное произведение, а величественную аллегорію, и принялась объяснять съ аллегорической точки зрънія даже такія сцены и подробности, какъ напр., сцену въ погребъ Ауэрбаха, шкатулку Гретхенъ. Одностороннія умствованія философской критики были замёчены и опровергнуты критикой исторической, которая сосредоточила свои разысканія на вопросахъ о томъ, какимъ образомъ былъ созданъ "Фаустъ", какими источниками Гёте пользовался, что онъ внесъ изъ нихъ въ свое произведение, какимъ свътомъ освътилъ свой матеріалъ. По этому поводу были изучены легенды о союзъ человъка съ дьяволомъ и литературныя обработки этихъ легендъ: "Фаустъ" Марло и пьеса Кальдерона "Чудодъйственный магъ". Конечно, и тутъ не обошлось безъ курьезовъ. Такъ одинъ комментаторъ подробно сравнивалъ "Фауста" Гёте съ пьесой Кальдерона, не подозръвая, что содержание послъдней заимствовано не изъ легенды о Фаустъ, а изъ легенды о св. Кипріанъ Антіохійскомъ. Несмотря на подобные промахи, историческая критика сдълала много для разъясненія "Фауста", главное, разъяснила процессъ созданія "Фауста" и отношение этого процесса къ собственнымъ душевнымъ переживаніямъ Гёте. Такъ, напр., она указала на сходство разговора Фауста съ Гретхенъ о религіи съ тёмъ, что говорится о религіи въ письмахъ Вертера, и съ тёмъ, что разсказываетъ объ юномъ Гёте Кестнеръ. Изъ этого она заключила, что разговоръ Фауста съ Гретхенъ долженъ былъ быть задуманъ вскоръ послё "Вертера", когда самъ Гёте, подъ вліяніемъ изученія Спинозы, такъ же смотрълъ на религію, какъ Вертеръ и Фаустъ. Наконецъ, критика эстетическая, разсматривая Фауста, какъ художественное цълое, подробно изучила его художественныя достоинства и его поэтическій стиль.

Главный пунктъ разногласій между комментаторами Фауста — это отношеніе первой части ко второй. Многіе критики изучають только первую часть, только ее считають достойной изученія въ художественномъ отношеніи, а во второй видятъ паденіе таланта Гёте; другіе, наоборотъ, отправляясь отъ словъ самого Гёте (въ письмъ къ Вильгельму Гумбольдту), утверждаютъ, что объ части составляютъ одно художественное цёлое, что "Фауста" нужно изучать во всемъ его объемъ, какъ онъ первоначально возникъ передъ умственнымъ взоромъ поэта. Послѣднее мнѣніе имѣетъ за себя гораздо болѣе основаній. Пьеса представляеть единство не только художественное, но и біографическое. Если первая часть трагедіи есть начало бурной карьеры Фауста, то вторая ея завершеніе; вопросы, поставленные и рѣшенные отрицательно въ первой, во второй ръшаются положительно, и трагедія оканчивается примиреніемъ Фауста съ жизнью на почвѣ труда, полезнаго для человѣчества. Фаустъ первой части — это типическій представитель нъмецкой философской мысли XVIII в. Хотя онъ имъетъ видъ ученаго, но въ сущности метафизикъ; онъ не довольствуется узкой сферой относительнаго познанія, очерченнаго вокругь него положительной наукой, онъ ищетъ абсолютнаго познанія, хочетъ проникнуть въ сущность вещей. Неудовлетворенный положительной наукой, которая не можетъ отвѣчать на его вопросы, онъ отдается наукѣ тайноймагіи. Но вызванный имъ Духъ Земли, символическое олицетвореніе силь природы, приводить его въ ужасъ. "Гдъ же эта грудь", говоритъ Духъ, "которая создала весь міръ, носила его въ себъ и лельяла? Какой жалкій ужасъ охватилъ тебя, того, кто ставилъ себя выше остальныхъ людей? Ты ли это, Фаусть? Ты ли корчишься, какъ червь?" По исчезновении Духа Фаустъ чувствуетъ себя совершенно уничтоженнымъ. Разочаровавпись въ наукъ, отвергнувъ давно наивную въру, онъ

ee gabh

впадаеть въ полное отчаяние и помышляеть о самоубійствъ, уже предвиушая сладость освобожденія отъ узъ земной ограниченности. Доносящійся до него благовъсть и пасхальное пъснопъніе спасають его оть самоубійства. Фаустъ чувствуетъ свое родство съ людьми, празднуетъ съ ними праздникъ Воскресенія. Когда по возвращении съ прогулки домой его душу охватываетъ давно покинувшее его религіозное чувство, онъ пробуетъ переводить Евангеліе, но стоитъ ему развернуть божественную книгу, какъ его критическая и скептическая мысль вступаеть въ свои права, указывая на его въчное душевное раздвоеніе. Появленіе Мефистофеля даетъ мыслямъ Фауста другое направленіе. Подъ вліяніемъ внушеній Мефистофеля онъ думаетъ забыться въ наслажденіи жизнью, но изъ разговора Фауста съ Мефистофелемъ видно, что душу Фауста, томимаго жаждой безконечнаго, не наполнять никакія земныя наслажденія, никакая конечная радость, т.-е. къ жизненнымъ вопросамъ Фаустъ прилагаетъ метафизическую мёрку абсолютнаго и ищетъ такого счастія, какое никто дать ему не въ силахъ. Чтобы отвлечь его отъ этихъ мыслей и заставить испытать прелесть чувственныхъ наслажденій, Мефистофель ведетъ его сначала въ погребъ Ауэрбаха и въ кухню въдьмы, гдъ онъ выпиваетъ волшебный напитокъ, возбуждающій въ немъ страстныя желанія, свойственныя молодости. Но человъкъ идеи великъ только тогда, когда онъ вращается въ сферѣ идей; окунувшись въ жизнь, онъ является такимъ же эгоистомъ и такимъ же чувственнымъ, какъ и всъ остальные. Первоначально отношенія Фауста къ Маргаритѣ полны нравственной грубости; онъ ищетъ прежде всего обладанія ею, и Маргарита становится жертвой его страсти. Но мало по малу божественное чувство любви одухотворяеть его: онъ чувствуетъ въ душъ своей Бога. Подъ вліяніемъ любви раскрываются лучшія стороны его нравственной природы, но полнаго удовлетворенія не даетъ ему даже любовь Маргариты; скептическій элементъ его духа, воплощенный въ образъ Мефистофеля, смущающаго его покой, отравляетъ его счастье, лишаетъ его непосредственнаго наслажденія жизнью. Беременность Маргариты, убійство Валентина и заключеніе Маргариты въ тюрьму окончательно подавляютъ его, и первая часть "Фауста" оканчивается полнымъ отчаяніемъ героя, терзаемаго упреками

совъсти и обвиняющаго себя въ гибели любимой женщины.

Основной мотивъ, связывающій объ части Фауста это вопросъ о задачѣ человѣческой жизни, о возможности человъческаго счастья. Если хочешь быть счастливымъ, не примѣняй къ конечному мѣрку безконечнаго; не ищи ни абсолютнаго знанія, ни абсолютнаго счастья, такъ какъ нёть того мгновенія, которому ты могь бы сказать: "Остановись!" Вотъ глубокій и горькій смыслъ первой части "Фауста". Подобно Канту, доказывавшему, что мы можемъ постигнуть не сущность вещей, а только явленія, и Гете въ рядъ художественныхъ картинъ доказалъ невозможность для человъка познать тайны природы и достигнуть полнаго счастья. Но если для человъка невозможно выйти изъ рамокъ относительнаго, изъ предъловъ своей ограниченной природы, то въ чемъ же человъкъ можетъ найти удовлетвореніе и счастье на земль? На этотъ вопросъ Гёте отвътилъ второй частью Фауста. Ни погоня за славой, ни успъхъ въ политикъ, ни погружение себя въ полный обаятельной красоты міръ искусства не можетъ удовлетворять человъческій духъ; единственное, что можетъ дать ему удовлетвореніе — это работа на пользу людей. Совершая эту работу, Фаусть умираеть, довольный собой, примиренный съ жизнью, достигнувъ возможнаго на землъ счастія:

> Да, мий открыли долгой жизни годы Законъ, который вйчно не умретъ: Лишь тотъ достоинъ жизни и свободы, Кто ежедневно съ бою ихъ беретъ!

Всю жизнь въ борьбъ суровой, непрерывной, Дитя, и мужъ, и старецъ пусть ведетъ,— И я увижу въ блескъ силы дивной Свободный край, свободный мой народъ. Тогда бъ я могъ сказать мгновенью: Остановись! Прекрасно ты! И не исчезнутъ безъ значенья Земные здъсь мои слъды. — Въ предчувстви такого счастья я Достигъ теперь вершины бытія.

Воплотивъ въ личности Фауста первой части титаническія стремленія своей собственной юности, Гете надълилъ его во второй части тъмъ счастьемъ, котораго онъ самъ достигъ въ старости и которое состояло въ сознаніи, что онъ прожилъ жизнь свою не даромъ, что своими произведеніями онъ увеличилъ сумму свъта, тепла и гуманности въ современномъ ему обществъ.

Пособія для изученія нъмецкой литературы XVIII в. Шереръ (В.). Исторія нѣмецкой литературы. Перев. подъ ред. Пыпина. Томъ 2-й. С.-Пб. 1893. — Фогтъ (Ф.) и Кохъ (М.). Исторія нѣмецкой литературы отъ древнъйшихъ временъ до настоящаго времени. Пер. А. Л. Погодина. С.-Пб. 1900. — Куно Франке. Исторія итературы. Пер. Батина. С.-Пб. 1904. — Котдяревскій (11.). Міровая скорбь въконцѣ прошлаго и въначалѣ нашего вѣка. С.-Пб. 1898. — Филипповъ (М.). Лессингъ ("Біографич. библіотека" Павленкова).-Куно Фишеръ. Лессингъ, какъ преобразователь нѣмецкой литературы. Пер. Разсадина. М. 1882. — Гаймъ (Р.). Гердеръ и его время. Пер. Невѣдомскаго. М. 1888. 2 тома. — II ы п и н ъ (А.). Гердеръ ("Вѣст. Европы" 1890, мартъ и апрѣль). — Герье (В.). Философія исторіи Гердера ("Вопросы философ. и псих." 1896, кн. 2). — Розановъ (М.). Поэть періода "бурныхъ стремленій" Якобъ Ленцъ. М. 1901. — Шаховъ (А.). Гёте и его время. Зе изд. С.-Пб. 1903. -- Холодковскій (Н.). Гёте. ("Біограф. библ." Павленкова). — Льюнсь (Д.). Жизнь Вольфганга Гёте. Пер. подъ ред. Певѣдомскаго. С.-Пб. 1897.-Бельшовскій (А.). Гёте, его жизнь и произведенія. Перев. О. А. Рахмановой подъ ред. Петра Вейнберга. С.-Шб. 1898 (вышелъ только 1-й томъ).-Разговоры Гёте съ Эккерманомъ. Пер. Аверкіева. Два тома. С.-Пб. 1891. — Спасовичъ (В.) Дружба Гёте и Шиллера. ("Сочиненія", т. 8). — Стороженко (П.). Юношеская любовь

Гёте. ("Изъ области литературы". М. 1902). — Корелинъ (М.).
Западная легенда о докторѣ Фаустѣ ("Вѣстн. Евр." 1882, ноябрь, декабрь). — Фришмутъ (М.). "Типъ Фауста въ міровой литературѣ". ("Критическіе очерки и статьи". С.-Пб. 1902). — Бойезенъ (Г.). "Фаустъ" Гёте. Комментарій къ поэмѣ. Пер. Н. В. Арскаго. С.-Пб. 1899. — Шерръ (І.). Шиллеръ и его время. М. 1875. — Куно Фишеръ. Публичныя лекціи о Шиллерѣ. М. 1890. — Лютеръ (А.). Лебединая пѣснь Шиллера. ("Подъ знаменемъ науки", сборникъ въ честь Н. И. Стороженка, М. 1902). — Каленовъ (П.). Ученіе Шиллера о красотѣ и эстетическомъ наслажденіи (Приложеніе къ переводу "Пикколомини" и "Смерть Валленштейна". М. 1902).

Переводы: Лессингъ. "Лаокоонъ", пер. Е. Эдельсона, М. 1859. -"Гамбурская драматургія", пер. Разсадина, М. 1893. — "Натанъ Мудпер. В. Крылова, — Полное собрание сочинений, С.-Пб. рый, изд. т-ва М. О. Вольфъ. - Гёте. Полное собрание сочинений въ псреводъ русскихъ писателей. 8 томовъ. С.-Пб. 1892-93. - "Фаустъ", переводъ Н.А. Холодковскаго, изд. Суворина ("Дешевая библіотека"). — "Фаустъ", перев. въ прозв П. И. Вейнберга. С.-Пб., изд. т-ва "Знаніе". "Вертеръ" ("Новая библіотека" Суворина.) — Шиллеръ. Полное собраніе сочиненій въ перев. русскихъ писателей подъ ред. Гербеля, изд. 7-е. С.-Иб. 1893. - Полное собрание сочиненій подъ ред. С. А. Венгерова, С.-Пб., изд. Брокгауза и Ефрона (роскошное, иллюстр. изданіе). — "Пикколомини" и "Смерть Валленштейна", пер. П. А. Каленова, М. 1902. — "Марія Стюартъ", пер. Шмакова. ("Дешевая библіотека" Суворина). — "Донъ-Карлосъ". (Прозаич. переводъ съ иллюстраціями. Изд. "Посредника").

# ОГЛАВЛЕНІЕ.

· ....

| Стран.                                                                                                |   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| Оть издателей І                                                                                       |   |
| Введеніе 1                                                                                            |   |
| Отдѣлъ первый: Литера <b>тура среднев</b> ѣковая.                                                     |   |
| I. Литература католичества. Христіанство. — Легенда. —                                                |   |
| Духовная драма. — Хроника. — Нравоучительные р <b>аз</b> -<br>сказы                                   |   |
|                                                                                                       | , |
| II. Феодально-рыцарская литература. Составные элементы                                                |   |
| французской національности. — Старо-французскій                                                       |   |
| эпосъ. — Древне-нъмецкій эпосъ. — Провансальскіе<br>трубадуры. — Вліяніе трубадуровъ на средневъковую |   |
| лирику. — Рыцарскій романъ. — Романы бретонскаго                                                      |   |
| цикла. — Романы античнаго цикла                                                                       |   |
| ·                                                                                                     |   |
| III. Литература буржуазно сатирическая. Фабльо. — Швен-                                               |   |
| ки. — "Декамеронъ". — "Кентерберійскіе разсказы". —                                                   |   |
| "Романъ о Лисѣ. – "Романъ о Розъ́"                                                                    |   |
| IV. Дантъ                                                                                             |   |
| Отдѣлъ второй: Литература эпохи Возрожденія.                                                          |   |
| I. Общая характеристика эпохи Возрожденія 108                                                         |   |
| II. Возрожденіе въ Италіи. Культурное состояніе Италіи.—                                              |   |
| Петрарка. — Боккаччьо. — Флоренція. — Римъ. — Неа-                                                    |   |
| поль. — Характеристика итальянскаго гуманизма 112                                                     |   |
| III. Возрожденіе въ Германіи. Періоды нёмецкаго гума-                                                 |   |
| низма. — Борьба гуманистовъ съ обскурантами. —                                                        |   |
| "Письма темныхъ людей". — Ульрихъ фонъ-Гуттенъ. —                                                     |   |
| Эразмъ Роттердамскій                                                                                  |   |
| IV. Возрожденіе во Франціи. Итальянское вліяніе. — Кру-                                               |   |
| жокъ Маргариты Наварской. — Деперье. — Раблэ. —                                                       |   |
| "Гаргантюа̀ и Пантагрюэль". — Монтэнь 142                                                             |   |

#### Стран.

### V. Возрожденіе въ Англіи.

# Кихотъ" Сервантеса. — Начало испанскаго театра. — Пьесы Сервантеса. — Лопе де Вега. — Кальдеронъ. . 186

### Отдѣлъ третій: Литература новаго времени.

#### I. Французская литература XVII въка.

1. Ложноклассическая трагедія. Плея-2. Писатели первой половины XVII въка. Малербъ. — Романъ. — Скюдери. — Лафайетъ. — Скар-3. Писатели эпохи Людовика XIV. Боссюэть. - Расинъ. - Трагическій стиль Расина. - Лафонтенъ. — Лабрюэръ. — Де-Севинье. — Сенъ-Симонъ. 234 4. Мольеръ. Біографія. — Первый періодъ дѣятельности Мольера. — Второй періодъ: "Тартюффъ". — "Донъ-Жуанъ". — "Мизантропъ". — Третій періодъ: "Ученыя женщины". — "Мнимый больной". — Характе-II. Англійская литература XVII вѣка. Возрожденіе и реформація. - Пуритане. - Бэньянъ. - Мильтонъ. -Трактать "О воспитании". - "Ареопагитика". - "Иконоборецъ". -- "Защита англійскаго народа". -- "Потерянный рай". — "Возвращенный рай". — "Самсонъ". . . 262

| · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Стран.                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| III. Англійская литература XVIII вѣка. Журналисти<br>Попъ. — Джонсонъ                                                                                                                                                                                                                                                               | 289<br>эрнъ. 295                                                                           |
| <ul> <li>IV. Французская литература эпохи "Просвѣщенія". П<br/>теръ. — Поэтическія произведенія. — Драма. –<br/>маны. — Историческіе труды. — Вольтеръ, какъ с<br/>софъ, моралистъ и политикъ. — Личность Вол<br/>и итоги его литературной дѣятельности</li> <li>Монтескье. — "Духъ законовъ". — Дидро. — "Энц<br/>педія"</li></ul> | – Ро-<br>фило-<br>ьтера<br>316<br>икло-<br>328<br>О не-<br>ь". —<br>340<br>ція. —<br>рюль- |
| V. Нъ́мецкая литература XVIII въ́ка.                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                            |
| <ol> <li>Развитіе нѣмецкой литературн<br/>XVI вѣка до Лессинга. XVI вѣкъ. — XVII вѣ<br/>Эпоха Фридриха Великаго. — Клопштокъ. — Виля<br/>2. Лессингъ. "Литературныя письма". — "<br/>коонъ". — "Гамбургская драматургія". — Лессингъ,<br/>драматургъ. — "Минна фонъ-Барнгельмъ". — "Эн</li> </ol>                                   | къ. —<br>андъ. 362<br>"Лао-<br>какъ<br>инлія                                               |
| Галотти". — "Натанъ Мудрын"<br>3. Гёте и Шиллеръ. Эпоха "бурныхъ с<br>леній". — Гёте. — "Гецъ фонъ-Берлихингенъ<br>"Клавиго". — "Вертеръ". — "Эгмонтъ". — "Ифигені<br>"Торквато Тассо"                                                                                                                                              | трем-<br>". —<br>я". —                                                                     |
| "Торквато Тассо" "Фіеско". – "Донъ<br>Шиллеръ. – "Разбойники". – "Фіеско". – "Донъ<br>лосъ". – "Валленштейнъ". – "Марія Стюарт<br>"Орлеанская дѣва". – "Вильгельмъ Телль".<br>"Фаустъ" Гёге                                                                                                                                         | -Кар-<br>ъ".—<br>396                                                                       |



Цёна 1 руб. 40 коп.; въ переплетё 1 руб. 65 коп. Складъ изданія: Пречистенка, Обуховъ пер., домъ Калугина, кв. А. П. Митрофанова. Телеф. 72—89.

### Сочиненія того же автора.

1) Предишественники Шекспира. Эпизодъ изъ исторіи англійской драмы въ эпоху Елисаветы. Томъ І. Лилли и Марло. С.-Пб. 1872. (Распродано.)

2) Роберть Гринь, его жизнь и произведенія. Критическое изслѣдованіе. М. 1878. (Распродано.)

3) Изъ области литературы. Статьи, лекцін, рѣчи, рецензін. Изданіе учениковъ и почитателей. М. 1902. Ц. 2 р. (Складъ изданія у А. В. Васильева, типографія Сытина, Пятницкая ул.)

4) Опыты изученія Шекспира. Изданіе учениковь и почитателей. М. 1902. Ц. 1 р. 50 к. (Складь изданія тамь же.)

"Подъ знаменемъ науки". Юбилейный сборникъ въ честь Н. И. Стороженка, изданный его учениками и почитателями. М. 1902. Ц. 2 р., на веленевой бум. 3 р. (Складъ изданія въ книжномъ магазинъ Карбасникова, Моховая.)

٩

•

· · · · · ·

1,795-

12-14,95

.

-

.

. .





