

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

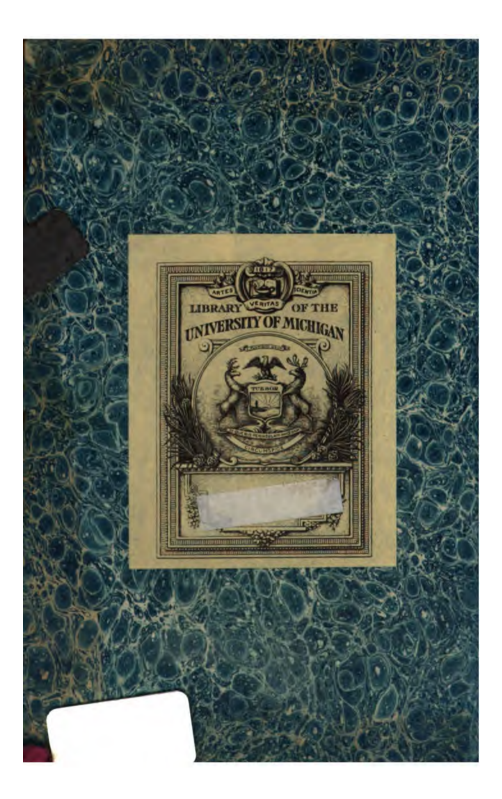
We also ask that you:

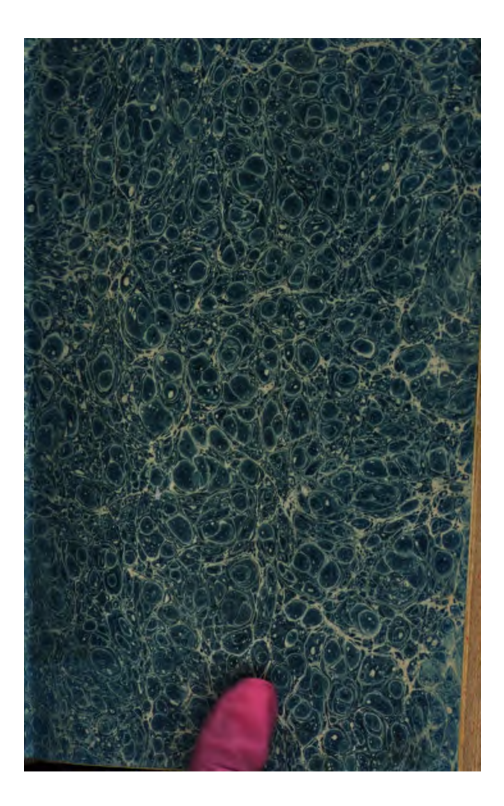
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









# COLLECTION DES OPUSCULES DE M. L'ABBÉ FLEURY,

Pour fervir de Suite à son Histoire Ecclésiastique.

L



•

,

.

.

,

•

# **OPUSCULES**

## DE M. L'ABBÉ

FLEURY, Claus

## PRIEUR D'ARGENTEUIL;

& Confeffeur du Roi, LOUIS XV.

## TOME SECOND.

CONTENANT le Traité du Choix & de la Méthode des Études, l'Inflitution au Droit Eccléfiastique, le Mémoire jur les Affaires du Clergé de France, & les Discours sur les Libertés de l'Église Gallicane, sur l'Ecriture Sainte, jur la Poésie des Hébreux, & sur la Prédication.



## A NISMES,

Chez PIERRE BEAUME, Libraire, & Imprimeur du Roli

M. DCC. LXXX. AVEC PERMISSION DU RQL



BX 2349 ,F62 V.2



1.16 199 190



## AVERTISSEMENT.

A proportion que nous devons garder dans la division de nos volumes, pour ne les rendre pas trop foibles, nous a obligés de changer l'ordre que nous nous étions proposé pour la distribution des Pièces. Il a fallu faire entrer dans le premier volume le Catéchisme Historique que nous avions destiné pour celui-ci.

Nous fommes donc obligés de donner un autre ordre aux Pièces de ce fecond Volume. Nous le commençons, felon notre premier deffein, par le Traité du Choix & de la Méthode des Études : de-là c'eft une espèce d'Introduction générale à toutes les Sciences! elle nous conduit à l'Inftitution au Droit Eccléfiassique qui est une Introduction particulière à cette Science. Cet Ouvrage amène le Discours sur les Libertés de l'Église Gallicane; & celui-ci attire avec soi les trois autres, c'est-à-dire, le Discours sur l'Écriture sainte, le Discours sur la Poésie des Hébreux, & le Discours sur la Prédication.

Le Discours sur les Libertés de l'Église Gallicane paroît ici, suivant l'Édition de 1763, fort différente de celle de 1724;



## j AVERTISSEMENT.

mais la feule qui ait paru fous la garantie d'une Approbation. Car ce Discours avant souffert plusieurs difficultés, ne parut en 1724 que clandestinement & avec des Notes qui le contredisoient sur plusieurs points. La plupart de ces Notes ont été conservées dans l'Édition de 1763, dans laquelle on a encore ajouté quelques Notes nouvelles, & retouché des endroits qui ont paru souffrir plus de difficultés, & qui avoient empêché jusques-là la garantie de l'Approbation d'un Cenfeur Royal. Nous avons confervé toutes les Notes de cette Édition, en distinguant celles de 1724, & celles de 1763. Notre dessein étoit de donner un supplément contenant les différences des deux Editions; & nous l'avions ainsi annoncé : mais cela même eût encore fouffert des difficultés qui nous ont déterminés à nous en abstenir.

Le Discours fur la Poésie des Hébreux est ici donné d'abord selon l'Édition de Dom Calmet qui est la première, & enfuite selon l'Édition du Père Desmolets qui est la feconde; car ces deux Éditions sont encore fort différentes l'une de l'autre, sans qu'on puisse en découvrir d'autre cause que le soin que M. Fleury prenoit de retoucher plusieurs sois ses Ouvrages. Du reste, ces deux Éditions ont été toutes deux également munies d'Approbation, sans que rien eût été capable d'y mettre obstacle.

TRAITÉ

# TRAITÉ DUCHOIX ET DELAMÉTHODE DESÉTUDES.

•

Tome Ili

•



۰. ۲

v

•

•





## A V I S,

## Mis par l'Auteur à la tête de la première Edition en 1686.

C E Discours a été retouché plusieurs fois; & je n'ai pu empé-cher qu'il ne s'en répandit plusieurs copies, qui se trouveront en quelques endroits, différentes de celle-ci. Il fut composé d'abord en 1675, par l'ordre \* d'une personne à qui je devois obéir, pour servir à l'éducation d'un jeune enfant qu'elle faisoit élever. Je le corrigeai en 1677, & en laissai prendre quelques copies : j'y travaillai encore en 1684, & je le laiffois muirir, en attendant que j'euffe éclairci quelques points d'histoire que j'y traite. Mais comme j'ai appris que les copies manuscrites se multiplioient, suivant l'exemplaire le moins corrett, je me suis enfin résolu à le donner, & je l'ai encore retouché en cette année 1686. Je prie ceux qui prendront la peine de le lire, de ne s'arrêter qu'à cet imprimé, & de ne compter pour rien les autres copies que je désavoue : j'ai cru y devoir joindre quatre Pièces trop petites pour être imprimées à part. Les deux premières sont des lettres en vers Latins, écrites il y a vingt ans. Dans l'une, je montre que les vrais favans sont toujours eflimés; & dans l'autre, je repréfente les inconvéniens des études mal réglées. La troisième Pièce est un Discours sur Platon, que je fis en 1670, chez M. le premier Président de Lamoignon \*\* , & que j'adreffai depuis à M. de Basville son fils, à préfent Confeiller d'Etat & Intendant en Languedoc. \*\*\* La dernière est une Traduction du même Auteur, qui peut servir

A ij

. --

<sup>\*</sup> Ce pouvoit être M. le Prince de Conti, chez qui M. l'Abbé Fleuri étoit alors, & qui en lui confiant l'éducation de fes deux fils, pouvoit y avoir joint un troisième élève. Note de l'Éditeur. \*\* Guillaume de Lamoignon, pourvu de l'Office de premier Préfident au Parlement de Paris en 1658, mort le 10 Décem-

bre 1677 \*\*\* Nicolas de Lamoignon de Basville, nommé Conseiller d'Etat & Intendant de Languedoc en 1685, mort le 17 Mai 1724. Il étoit second fils du Préfident, & frère de l'Académicien.



## AVIS, &c.

7

de preuve au Difcours, & montrer un échantillon de fa doc<sup>4</sup> trine & de fon flyle. Elle étoit faite cinq ou fix ans auparavant. La lecture de Platon m'ayant fourni une bonne partie des réflexions qui compofent ce Traité des études : j'ai cru en devoir indiquer la fource, ne doutant pas que plufieurs n'en profitent mieux que moi.<sup>\*\*\*\*</sup>

\*\*\*\* Ces quatte Pièces se trouveront dans le dernier Volume, de cette collection,









## É. RAIT DU CHOIX ET

## DE LA MÉTHODE DES ÉTUDES.

NCORE que je prétende ne traiter que des études qui se foit en particul er, & ne donner des avis qu'à ceux qui instruisent les enfans dans les maifons, & font libres de fuivre la méthode qui leur paroît la meilleure : j'ai cru toutefois nécessaire de considérer d'abord le cours d'études que nous trouvons établi dans les écoles publiques, afin de nous y conformer le plus qu'il sera possible. Mais pour bien connoître cet ordre de nos études publiques, il est bon, ce me semble, de remonter jusques à la source: de voir d'où chaque partie nous est venue, & comment le corps entier s'est formé dans la suite de plusieurs siècles.

A Grammaire, la Rhétorique & la Philosophie viennent des Grecs: les noms mêmes de ces études le font voir. Des Etudes Etu-Grecs elles ont passé aux Romains, & des Romains jusques des des à nous. Or les Grecs avoient grande raison de s'appliquer Aris. 8. Pol. à ces trois sortes d'études, de la manière qu'ils les prenoient. c. 3.

I. Deffein de ce Traité.

11. I. Hiftoire des

Plat. 7. leg. Par la Grammaire, ils entendoient premièrement la connoisfanp. 809. ce des lettres, c'eft-à-dire l'art de bien lire & de bien écrire & par conféquent de bien parler. Il étoit fort à propos de favoir lire, écrire & parler correctement en leur langue, & c'est où ils se bornoient : car ils n'en apprenoient point d'étrangères. Sous le nom de Grammaire, ils comprenoient encore la connoissance des Poëtes, des Historiens & des autres bons Auteurs, que leurs Grammairiens faisoient profeffion d'expliquer : & il est ailé de voir combien cette étudo leur étoit utile. Au commencement ils n'avoient point d'autres livres que leurs Poëtes. & ils y trouvoient toutes fortes d'instructions. Toute leur religion & toute leur histoire y étoit contenue; car ils n'avoient point encore de traditions plus certaines que ces fables qui nous paroissent aujourd'hui fi ridicules; & pour la religion, les Poëtes étoient leurs Prophètes : ils les regardoient comme les amis des Dieux & comme des hommes inspirés, & avoient pour leurs ouvrages un respect approchant, si j'ole en faire la comparaison, de celui que nous avons pour les faintes Ecritures. De plus, ils y trouvoient des règles pour leur conduite, & des peintures naïves de la vie humaine: & ils avoient cet avantage, que ces livres si pleins d'instruction étoient parfaitement bien écrits; ensorte qu'ils divertificient le lecteur, & qu'outre le fond des choses, il y apprenoit à bien parler fa langue, & à exprimer noblement ses pensées. Enfin tous leurs vers étoient faits pour être chantés, & leur plus an-Plat. 31 rep. cienne étude étoit la mulique, afin d'avoir de quoi se di-Ariftoph. vertir & s'occuper honnêtement dans leur loifir, en chanaub. tant & en jouant des instrumens.

La Rhétorique & la Philofophie vinrent plus tard, & commencèrent toutes deux à peu près en même temps: felon les différentes applications des hommes d'efprir, dont les uns s'engagèrent dans les affaires, les autres s'en retirèrent, pour fe donner tout entiers à la recherche de la vérité. La manière dont les républiques Grecques fe gouvernoient par affemblées dans les théâtres, où tout le peuple décidoit les affaires, obligea ceux qui vouloient fe rendre puiffans, ou par ambition ou par intérêt, de chercher avec foin le moyen de perfuader au peuple ce qu'ils vouloient. Outre les harangues publiques, ils s'appliquèrent auffi à plaider devant les Juges des caufes particulières, pour fe faire des amis, & pour s'exercer à parler. Ainfi l'éloquence devint un moyen plus für de s'avancer, que la valeur & la science de la guerre; parce qu'un grand Capitaine, s'il ne parloit bien, avoit peu de pouvoir dans les délibérations; & un Orateur, sans être brave, formoit ou rompoit les entreprises. Les Rhéteurs furent donc de ces gens actifs que les Grecs nommoient Politiques.

Les spéculatifs, que l'on nomma Sophistes, & puis Philosophes, s'appliquèrent d'abord à connoître la nature, tant des choses célestes, que de celles que l'on voit fur la terre ; c'eft-à-dire qu'ils furent Aftronomes & Phyficiens. Mais Socrate s'étant avisé de laisser toutes ces Cicer.1. Acarecherches de ce qui est hors de nous, & de s'appli- dem. quest. quer à ce qui peut rendre l'homme meilleur en luimême, le renferma à cultiver principalement son ame, afin de raisonner le plus juste qu'il lui seroit possible, & régler fa vie fuivant la plus droite raison. Ainsi il ajouta à la Philosophie deux autres parties, la Logique & la Morale. De son temps & du temps de ses premiers disciples, la Philosophie, auffi-bien que la Rhétorique étoient des occupations férieuses & continuelles d'hommes murs & formés, & non pas des études paffagères de jeunes gens. Les plus nobles & les plus confidérables s'en faisoient honneur. Pythagore étoit de race royale. Platon descendoit du roi Codrus par son père, & de Solon par sa mère. Xénophon fut un des plus grands Capitaines de son siècle; & depuis ce temps les lettres furent tellement honorées, & devinrent fi bien la marque des gens de qualité, que le nom d'Idiot, qui ne signifie en Grec qu'un particulier, se prit pour un ignorant & un homme mal élevé, comme font la plupart des gens du commun. Les cours des Rois d'Egypte, de Syrie & de Macédoine, successeurs d'Alexandre, étoient pleines de Grammairiens, de Poëtes, & de Philosophes. Auffi est-il fort raisonnable en quelque pays que ce soit, que ceux-là s'appliquent aux sciences, qui ont le plus d'esprit & de politesse ; que leur fortune délivre du soin des nécessités de la vie, qui ont le plus de loisir, ou qui étant appelés aux plus grandes affaires, ont plus d'occasion d'être utiles à tous les autres, & plus de besoin d'étendre leur esprit & leurs connoiffances.

🔺 iy



m. Etudes des Bomains.

Suct. de il-

hefer Gramm.

init.

Lucres

Plat. 2. re

pub. in fin.

f# 3.

Es Romains furent instruits par les Grecs & les imites a rent le plus qu'ils purent, jusques à apprendre communément leur langue, ce que nous ne voyons pas qui eût été encore pratiqué dans le monde. Ni les Hébreux, ni les Egyptiens, ni les Grecs n'apprenoient point de langue étrangère, pour être comme l'instrument de leurs études. Il eft vrai que le Grec étoit une langue vivante & la langue de commerce de la mer Méditerranée & de tout l'Orient. ce qui la rendoit néceffaire pour les voyages, pour le trafic & pour toutes les affaires du dehors. Il étoit même facile aux Romains de l'apprendre, par la quantité de Grecs libres ou esclaves qui étoient répandus par tout, & par le voisinage des colonies Grecques d'Italie. Les Romains eurent donc cette étude de plus que les Grecs; & d'abord ils y joignirent la Grammaire, qu'ils n'apprenoient que comme les Grecs l'avoient faite, c'est-à dire par rapport à la langue Grecque. Depuis ils s'appliquèrent au Latin, qui alors se purifia, se fixa, & vint à sa persection. Mais guand les Romains commencèrent à étudier , les études des Grecs avoient déjà fort changé. L'autorité des Poëtes étoit fort déchue, parce que les Physiciens avoient détrompé le monde des fables, & décrédité parmi les gens d'esprit leur fausse religion, qui n'avoit point d'autre fondement que des traditions incertaines & des impostures groffières. Les Grecs avoient commencé d'écrire des histoires véritables depuis les guerres des Perses, & ils avoient acquis une grande connoissance de la géographie depuis les conquêtes d'Alexandre. Enfin les Philosophes Socratiques enseignoient une morale bien plus pure que les Poëtes. On ne laiffoir pas de les estimer encore beaucoup, & de les regarder, finon comme des hommes divins, au moins comme de grands hommes, & comme les premiers Philosophes. On y voyoit toujours des sentimens fort utiles, & de fort belles images de la nature. L's étoient toujours agréables à lire, à réciter, à chanter : les cérémonies de la religion en confervoient l'usage; leur antiquité & la coutume de les vanter. Cic. de Orat. De servoient pas peu à les soutenir.

5.5.

La Rhevorique même& la Philosophie, qui étoient alors les études les plus folides, avoient bien dégénéré fous la domination des Macédoniens, Les villes Grecques, mème celles qui étoient demeurées libres, n'avoient plus de grandes

### DES ÉTUDES.

Affaires à mettre en délibération comme auparavant. Les Orateurs employoient souvent leur éloquence à flatter les Princes, ou à se faire admirer eux-mêmes. D'ailleurs, comme on avoit vu la grande utilité de cet art, on avoit voulu le faire apprendre aux jeunes gens : & il s'étoit formé pour l'enseigner, un genre de maîtres, que l'on appela proprement Rhéteurs, qui n'ayant pas affez de génie pour la véritable éloquence, se réduisoient à ce métier, dont ils subfistoient. Ce sont ceux qui ont formé cet art, que l'on appelle encore Rhétorique, ou du moins qui l'ont chargé de ce détail infini de petits préceptes que nous voyons dans leurs livres. Ce sont eux qui ont introduit les déclamations fur des sujets inventés à plaisir, & souvent peuvrai-semblables, exerçant les jeunes gens à parler sans rien favoir feulement pour faire paroître de l'esprit. Ce qui a produit enfin la fausse éloquence des siècles suivans, & ces discours généraux si pleins de paroles & si vides de choses. Ce mal s'étendit principalement en Afie, où les Grecs étoient moins Cic. de opt. libres & plus éloignés de leur origine : & ce fut à Athènes gen. que le bon goût de l'éloquence & des beaux arts se conserva le plus long-temps.

La Philosophie étoit devenue un prétexte de fainéantife, & une guerre continuelle de disputes inutiles. Aristote ne s'étoit pas contenté de ce qui étoit d'usage dans la dialectique, il en avoit poussé la spéculation jusques à la dernière exactitude. Il s'étoit auffi fort appliqué à la métaphyfique, & aux raisonnemens les plus généraux. Tant de gens parloient de mórale, que comme il y en avoit peu qui la pratiquaffent, ils l'avoient rendue ridicule ; car plusieurs faifoient fervir la profession de Philosophe à de petits intérêts, comme de faire leur cour aux Princes curieux, ou de gagner de l'argent; & ceux qui cherchoient la fageffe le plus férieufement, se décrioient fort par la multitude de leurs sectes; car ils se traitoient tous d'insensés les uns les autres. Les Romains voyant les Grecs en cet état, mépriserent long-temps les études, comme des jeux d'enfans, & des amusemens de gens oififs ; car pour eux ils s'appliquoient uniquement aux affaires. Chacun travailloit à augmenter fon patrimoine par l'agriculture, le trafic, & l'épargne: & tous ensemble pro- ruft. init. curoient l'accroissement de l'Etat, en s'appliquant à la guerre & à la politique.

orat.

٦

Cato de ré



fades, de Philosophes hableurs, d'Historiens & de Poëtes fuven. fat. 1. qui fatiguoient le monde en récitant leurs ouvrages. Il n'y eut que la jurisprudence qui se conserva toujours, parce qu'elle étoit toujours nécessaire, & qu'elle dépendoit moins de la forme du gouvernement, ou des mœurs des particuliers. Il y eut auffi quelques véritables Philosophes, guand on ne compteroit que l'Empereur Marc-Aurele, & plusieurs particuliers dont il est parlé dans les Epitres de Pline. Mais ces Philosophes passoient plus pour Grecs que pour Romains : la plupart même portoient l'habit Grec, en quelque pays qu'ils demeuraffent, & de quelque nation qu'ils fussent.

Chrétiens.

.

1. c. 6.

ŧ٢.

morium.



•

IV. Etudes des CEpendant s'établiffoit une philosophie bien plus sublime, je veux dire la Religion Chrétienne, qui fit bientôt evanouir cette philosophie purement humaine, & dé-Conft. Apoft. cria encore plus les autres études moins férieules. La principale étude des Chrétiens, étoit la méditation de la Loi de Dieu, & de toutes les saintes Ecritures, suivant la tradition des Pasteurs, qui avoient fidellement conservé la doctrine des Apôtres. Ils appeloient tout le refte, Etudes V. Tertull. étrangères ou extérieures, & les rejetoient, comme faisant idol. c. 10. partie des mœurs des payens. En effet, la plupart de leurs livres étoient inutiles ou dangereux. Les Poëtes étoient les prophètes du diable, qui ne respiroient que l'idolâtrie & la débauche, & faisoient des peintures agréables de toutes V. Aug. ep. fortes de passions & de crimes. Plusieurs Philosophes mé-112. ad me. prisoient toute religion en général, & nioient qu'il pût y avoir des miracles & des propheties ; d'autres s'efforçoient d'appuyer l'idolâtrie par des allégories sur des choses naturelles, & par les secrets de la magie. De plus, leur morale étoit remplie d'erreurs, & rouloit toute sur ce principe d'orgueil, que l'homme peut se rendre bon lui-même. Les Orateurs étoient pleins d'artifices, de mensonges, d'injures ou de flatteries ; & les sujets les plus solides de leurs discours étoient les affaires dont les Chrétiens ne cherchoient qu'à se retirer : ils auroient cru perdre le temps qui leur étoit donné pour acquérir l'éternité, s'ils l'eussentemployé à la lecture des histoires étrangères, à des spéculations de mathématique, ou à d'autres curiofités : & toujours ils y voyoient le péril de la vanité, inséparable des études les

## DES ÉTUDES.

blus innocentes. Ainfi la plupart des Chrétiens s'appliquoient au travail des mains & aux œuvres de charité envers leurs frères. Leurs écoles étoient les églifes où les Evêques expliquoient affidument les faintes Ecritures. Il y avoit auffi des Prêtres & des Diacres occupés particulièrement à l'inftruction des catéchumènes, & aux disputes contre les payens: & chaque Evêque prenoit un soin particulier de l'instruction de son clerge, principalement des jeunes clercs qui étoient continuellement attachés à la personne pour lui servir de lecteurs & de secrétaires, le suivre & porter ses lettres & ses ordres. Ils apprenoient ainsi la doctrine & la discipline de l'Eglise, plutôt par une instruction domestique & un long usage, que par des leçons réglées.

On ne peut nier toutefois qu'il n'y eût plusieurs Chrétiens très-favans dans les livres des payens, & dans les sciences profanes : mais fi l'on veut bien l'examiner, on trouvera Bafil. de lega que la plupart avoient fait ces études avant d'être Chré- gentil. lis. tiens. Ils favoient les employer utilement pour la religion. Tout ce qu'ils y trouvoient de bon, ils le revendiquoient comme leur propre bien, parce que toute vérité vient de Dieu. Ils se servoient des bonnes maximes de morale, qui fe trouvent répandues dans les Poëtes & dans les Philosophes ; & des beaux exemples de l'histoire , pour préparer la voie à la morale Chrétienne. Au contraire, ils prenoient avantage de l'absurdité des fables, & de l'impiété de la théologie payenne, pour la combattre par ses propres armes : & employoient auffi la connoiffance de l'histoire pour les controverses contre les payens. C'étoit dans cette vue qu'Africain avoit composé cette célèbre Chronologie dont Lusebe a pris la sienne : c'est dans ce dessein, que le même Eusebe a fait fa Préparation évangélique ; & S. Clément Alexandrin, fon Avis aux gentils & fes Stromates. Depuis, les Ariens & les autres hérétiques, qui se servirent de la philosophie pour combattre la foi, obligèrent aussi les faints Pères de l'employer, pour renverser leurs sophismes. Ainsi ils usoient des livres profanes avec une grande discrétion . mais avec une fainte liberté. D'où vient qu'ils regardèrent comme une nouvelle espèce de persécution, la défense que Greg. Nar. Julien l'Apostat fit aux Chretiens d'enseigner & d'etudier orat. 3. p. les livres des Grecs, c'eft-à-dire des payens. On voit qu'il 96. &c. y avoit dès-lors des Chrétiens qui failoient profession d'en-



Tertull: **idol. c.** 10.

Ep. ad Diofc.

------

feigner les lettres humaines, ce qui n'étoit pas permis dans de les premiers temps, si nous en croyons Tertullien. Mais les raisons qu'il allègue avoient ceffé depuis la conversion des Empereurs & la liberté entière du Chriftianisme. Cet heureux changement fit tomber dans le mepris les Philosophes mêmes. S. Augustin témoigne que de son temps on ne les entendoit plus discourir dans les gymnases, qui étoient leurs écoles propres; que dans celles des Rhéteurs on racontoit encore quelles avoient été leurs opinions : mais fans les enseigner & sans expliquer leurs livres, dont même les exemplaires étoient rares : que personne n'osoit plus combattre la vérité sous le nom de Stoïcien ou d'Epicurien ; & que pour être écouté, il falloit se couvrir du nom de Chrétien, & se ranger sous quelque secte d'hérétiques. Ce n'est pas que S. Augustin même n'eût très-bien étudié tous les Philosophes dans sa jeunesse; & on peut dire qu'il étoit un Philosophe parsait, puisque jamais il n'y a eu un homme d'un esprit plus pénétrant, d'une méditation plus profonde, d'un raisonnement plus suivi. La plupart aussi des Pères Grecs étoient grands Philosophes. Mais ce qu'il y a de remarquable, est, qu'entre les Philosophes fameux de l'antiquité, celui dont ils se servoient le moins, étoit Ariftote. Ils trouvoient qu'il ne parloit pas dignement de la Providence divine, ni de la nature de l'ame ; que fa logi-Greg. or. 33. que étoit trop embarrassée, & sa morale trop humaine : car

c'est le jugement qu'en fait S. Grégoire de Nazianze. Quoique Platon ait auffi ses défauts, les Pères s'en accommodoient mieux, parce qu'ils y trouvoient plus de traces de la vérité, & de meilleurs moyens pour la persuader. Au reste, il est évident, que s'ils méprisoient Aristote, ce n'étoit pas qu'ils ne pussent le bien entendre: & mieux fans doute que ceux qui l'ont tant élevé depuis.

Ce qui avoit le plus décrié la philosophie profane, c'est que l'on voyoit par-tout de vrais Philosophes; c'étoit les bons Chrétiens, particulièrement les Moines. Ce mépris des honneurs, de l'opinion des hommes, des richesses des plaisirs; cette patience dans la pauvreté & dans le travail, que Socrate & Zenon avoient tant cherchée, & dont ils avoient tant discouru : les solitaires la pratiquoient, & beaucoup plus excellemment, fans disputer & fans discourir. Ils vivoient dans une tranquillité parfaite, vainqueurs de leurs

#### ÉTUDES. DES

infions, & continuellement unis à Dieu. Ils n'étoient à charge à personne ; & sans écrire , sans presque parler , sans se montrer que rarement, ils instruisoient tout le monde par leur exemple & par l'odeur de leurs vertus. Il ne faut donc pas s'étonner de la grande vénération qu'ils s'attirérent, ni juger de ces anciens Moines par ceux que l'on voyoit avant les dernières réformes, dont le relâchement avoit rendu méprifable ce nom fi honoré des anciens. Il faut songer que c'étoient de vrais disciples de S. Antoine, de S. Basile, de S. Martin & des autres Saints, dont ils pratiquoient les règles, & dont ils imitoient les vertus. Car les monaftères étoient de véritables écoles, où l'on apprenoit. non pas les lettres humaines, & les sciences curieus, mais la morale & la persection Chrétienne: & on l'apprenoit moins par la lecture que par l'oraison & la pratique effective, par les exemples vivans des frères, & par les corrections des supérieurs. Cette persection des monastères y attiroit les hommes les plus fages & les plus raisonnables : & souvent on étoit obligé de les y aller chercher pour le service & le gouvernement des Eglises. Ceux que l'on tiroit ainsi des monastères gardoient ordinairement les exercices de la vie monaftique dans l'état du facerdoce, & les enseienoient à leurs disciples; & de-là vint l'alliance de la vie monastique avec la cléricature, qui fut si ordinaire depuis le cinqu ème fiècle. Plusieurs Evêques vivoient en commun difc. 2. p. L avec leurs Prêtres, ce qui leur donnoit plus de facilité de 1. c. 30. 34 les instruire dans la science ecclésiastique : & pour les jeunes Clercs, ceux qui n'étoient pas auprès de l'Evêque, vivoient avec quelque faint Prêtre, qui veilloit particulièrement à leur éducation. Il y avoit encore des écoles profanes où l'on enseignoit la grammaire, pour la nécessité d'écrire & de parler correctement : la rhétorique, qui devenoit de jour en jour plus forcée & plus puérile : l'histoire, que l'on commençoit à réduire toute en abrégé : la jurisprudence, qui demeuroit toujours ne dépendant non plus de la religion que du refte : & les mathématiques qui font les fondemens de plusieurs arts nécessaires à la vie.

Les études souffrirent une grande diminution par la ruine de l'empire d'Occident, & l'établiffement des peuples du Nord : & il n'en refta presque plus que chez les Ecclésiaftiques & les Moines. En effet, il n'étoit guère demeuré de

Thomaf.



Maurs des Chréticns, num. 46.

Greg. 9. ep. 48. Romains hors le clergé, que des paysans & des artisans ferfs pour la plupart: les Francs & les autres barbares n'étudioient point, & s'ils avoient quelques ufages des lettres pour le commerce de la vie, ce n'étoit qu'en Latin; car ils ne favoient point écrire en leur langue. Les études profanes comme les humanités & l'histoire, furent les plus négligées. Il n'étoit pas bienféant à des eccléfiastiques de s'y occuper; & l'on fait avec quelle vigueur faint Gregoire reprit Didier Evêque de Vienne, de ce qu'il enseignoit la grammaire. D'ailleurs ayant moins de livres & moins de commodités pour étudier, que dans les fiècles précédens, ils s'appliquoient au plus nécessaire, c'est-à-dire à ce qui regardoit immédiatement la Religion.

V. Etudes des Francs. C HARLEMAGNE véritablement grand en toutes chofes, travailla de tout fon pouvoir au rétabliffement des études. Il attiroit de tous côtés les plus favans hommes par l'honneur & par les récompenfes. Il étudioit lui-même. Il établit des écoles dans les principales villes de fon empire, & même dans fon palais, qui étoit comme une ville ambulatoire. On voit par plufieurs articles des Capitulaires, ce que l'on y enfeignoit: car il est recommandé aux Evêques, que l'instruction de la jeuneffe regarde par le devoir de leur charge, d'avoir foin que les enfans apprennent *la Grammaire*, *le Chant & le Calcul*, ou *l'Arithmétique*. On voit dans les Œuvres de Bede, qui vivoit foixante ans auparavant, en quoi l'on faifoit confuster ces études & tous les arts libéraux.

La Grammaire étoit alors néceffaire, parce que le Latin étoit déjà tout à fait corrompu, & la langue Romaine, ruftique; c'eft ainfi que l'on nommoit la langue vulgaire dont eft venu notre François; cette langue, dis je, n'étoit qu'un jargon informe & incertain, que l'on avoit honte d'écrire ou d'employer en quelque affaire férieuse. Pour la langue Tudesque, qui étoit celle du Prince & de tous les Francs, on commençoit à l'écrire, on l'avoit employée à quelques versions de l'écriture fainte, & Charlemagne en faisoit luimême une grammaire. Le *Chant* que l'on enseignoit étoit celui de l'office ecclésiastique, qui fut réformé dans ce temps fur l'usage de Rome, & l'on y joignoit quelques règles de musique. Le *Calcul* ou *Compute* fervoit à trouver en quel jour on devoit célébrer la Pàque, & à régler l'année; & comprenois

### DES ÉTUDES

comprenoit auffi les règles d'Arithmétique les plus nécessaires. Tout cela fait voir que ces études n'étoient que pour ceux que l'on destinoit à la cléricature : auffi tous les laïques étoient ou des nobles qui ne se méloient que de la guerre. ou des serfs occupés à l'agriculture & aux métiers. Charlemagne avoit eu soin de répandre par tous ses Etats le Code des Canons, qu'il avoit reçu du pape Hadrien, la Loi Romaine, & les autres lois de tous les peuples de son obéiffance, dont il avoit fait de nouvelles éditions. On avoit beaucoup d'histoires antiques; & il avoit eu la curiosité de faire écrire & recueillir les vers, qui confervoient les belles actions des anciens Germains. Ainfi, avec l'Ecriture fainte & les Pères de l'Eglise, qui étoient encore fort connus, il ne manquoit rien pour l'instruction de ses sujets. Si l'on avoit continué d'étudier fur ce plan, & si les laigues avoient pris plus de part aux études, les François auroient pu facilement acquérir & perfectionner les connoiffances les plus utiles pour la religion, pour la politique, & pour la conduite particulière de la vie, qui devroit, ce semble, être le but des études.

Mais la curiofité qui les a toujours gâtées, s'y mêloit dès-lors. Plusieurs étudioient l'Astronomie, & plusieurs croyoient aux prédictions des Aftrologues. Il y en avoit qui pour bien écrire en latin, s'attachoient scrupuleulement aux mots & aux phrases des anciens Auteurs. Le plus grand mal fut que les Moines entrèrent dans ces curiofités, & commencerent à se piquer de science, au préjudice du travail des mains & du filence, qui leur avoient été jusques là si falutaires. La Cour de Louis-le-Débonnaire en étoit pleine, & il n'y avoit point d'affaires où ils n'eussent part. Ensuite l'Etat étant rombé dans la plus grande confufion qui fût jamais, par la chute subite de la maison de Charlemagne, les études tombèrent aussi tout d'un coup. Du temps de Charles-le-Chauve on voit des Actes publics, même des Capitulaires, écrits d'un Latin tout à fait barbare, fans règle & fans construction : & les livres étoient firares, que Loup, abbé de Ferrières, envoyoit jusques à Rome pour emprunter du Pape & faire copier des ouvrages de Ciceron, qui font à présent très communs. De sorte que quand les petites guerres particulières, & les ravages des Normands eurent ôté la liberté des voyages & rompu le

Tome II.

17

I

-



c mmerce, les études devinrent très-difficiles : je dis aux Moines mêmes & aux Clercs ; car les autres n'y fongeoient pas. Encore ceux ci avoient-ils des affaires bien plus preffantes. Il falloit souvent deloger en tumulte, & emporter les reliques, pour les dérober à la fureur de ces barbares. leur abandonnant les maisons & les églises, ou bien il falloit que les Moines & les Clercs prissent eux-mêmes les armas pour défendre leur vie, & empêcher la profanation des Leux faints. En de fi grandes extrémités, il étoit aifé de perdre les livres, & difficile de les étudier & d'en écrire de nouveaux. Il s'en conferva touteiois, & il y eut toujours quelque Evêque ou quelque Moine, qui se diffingua par sa S. 6b. dostrine. Mais comme ils manquoient & de livres & de maitres, ils etudioient fans choix, & fans autre conduite que l'exemple de ceux qui les avoient précédés. Ainfi l'on remarque de S. Abbon, Abbé de S. Benoit fur Loire, du temps de Hagues Caper, qu'il avoit étudié la dialectique, l'arithmétique & l'affronomie; qu'il fe mit enfuite à étudier l'Ecris ture fainte & les canons, à recueillir des paffages des Pères.

> Depuis ce temps, à mesure que l'autorité royale se rétablifioit, & que les hoftilités diminuoient, les études se reveilloient aufii : & dès le règne de Philippe I vers l'an 1060, on von des hommes renommés pour leur favoir en plusieurs Eglises de France. On y voit même quelques écoles dans les cathédrales; on en voit dans les monastères, où il y avoit des écoles intérieures pour les Moines, & des extérieures pour les Séculiers. On étudioit comme auparavant la théologie dans les Pères de l'Eglife, les canons, la dialectique. les mathématiques. Ils continuèrent pendant le fiècle fuivant, avançant & se persectionnant toujours, comme nous voyons par les Ecrits d'Yves de Chartres, du Maître des Sentences, de Gratien, de S. Bernard, & des autres Autours du même temps, dont le style & la méthode est si différente des nouveaux scolastiques.

> Cependant les premiers de ces scolastiques les fuivent de fi près, qu'il faut que le changement soit arrivé du temps même de ces grands hommes, c'est-à-dire vers la fin du douzième fiècle; & je n'en puis trouver d'autres causes, que la connoissance des Arabes, & l'imitation de leurs études. Ce furent les Juifs qui les imitèrent les premiers. Ils traduisirent leurs livres en Hébreu: & comme il y avoit





## DES ÉTUDES.

alors des Juifs en France & par toute la Chrétienté, on traduifit en Latin ces livres, qu'ils avoient traduit de l'Arabe. On en reçut des Arabes même, avec qui la communication étoit facile, par le voifinage de l'Espagne, dont ils tenoient encore plus de la moitié, & par les voyages des Croifades.

I L'faut le défabuler de cette opinion vulgaire, que tous les Mahométans fans diffinction aient toujours fait profefion d'ignorance. Ils ont eu un nombre incroyable de gens renommés pour leur favoir, particulièrement des Arabes & des Perfans; & ils ont écrit de quoi remplir de grandes bibliothèques. Dès le douzième fiècle dont je parle, il y avoit plus de quatre cents ans qu'ils étudioient avec application, & jamais les études n'ont été fi fortes chez eux, que lor qu'elles étoient les plus foibles chez nous, c'eft-àdire dans le dixième & l'onzième fiècle. Ces Arabes, je veux dire tous ceux qui fe nommoient *Mufulmans*, de quelque nation & en quelque pays qu'ils fuffent, avoient deux fortes d'études, les unes qui leur étoient propres, les autres qu'ils avoient empruntées des Grecs fujets des Empereurs de Conftantinople.

Leurs études particulières étoient premièrement leur religion, c'eft-à-dire l'Alcoran : les traditions qu'ils attribuoient à Mahomet & à ses premiers disciples : les vies de leurs prétendus faints & les fables qu'ils en racontoient : les cas de conscience sur leurs pratiques de religion; comme la prière, les purifications, le jeune, le pélerinage : & leur théologie scolastique qui contient tant de questions sur les attributs de Dieu, sur la prédestination, le jugement, la fuccession du prophète : d'où viennent entr'eux tant de fectes qui se traitent mutuellement d'hérétiques. D'autres étudioient l'Alcoran & ses commentaires, plutôt en Jurisconsultes qu'en Théologiens, pour y trouver les règles des affaires, & la décision des différents. Car ce livre est leur unique Loi, même pour le temporel. D'autres s'appliquoient chore à leur histoire, qui avoit été écrite avec grand soin dès le commencement de leur religion & de leur empire, & qui a toujours été continuée depuis. Mais ils étoient fort ignorans des histoires plus anciennes, méprifant tous les hommes qui avoient été avant Mahomet, & appelant rout ce temps, le temps d'ignorance, parce que l'on avoit ignore

VI. Études des Arabes.



leur religion. Ils se contentoient des antiquités des Arabes 7 contenues dans les ouvrages de leurs anciens Poëtes, qui leur tenoient lieu d'histoire pour tous ces temps là. En quoi on ne peut désavouer qu'ils n'aient suivi le même principe que les anciens Grecs, de cultiver leurs propres traditions toutes fabuleuses qu'elles étoient. Mais il faut reconnoître auffi, que leur poésie n'a jamais eu que des beautés fort superficielles : comme le brillant des pensées & la hardiesse des expressions. Ils ne le sont point appliqués à ce genre de poéfie qui confiste en imitation, & qui est le plus propre à émouvoir les paffions : & ce qui les en a éloignés a peut-être été le mépris des arts, qui y ont du rapport, comme la peinture & la sculpture, que la haine de l'idolâtrie leur faisoit abhorrer. Leurs Poëtes étoient encore utiles pour l'étude de la langue Arabique; c'étoit alors la langue des maîtres & de la plupart des peuples dans tout ce grand empire ; & encore aujourd'hui c'eft la langue vulgaire de la plus grande partie, & par-tout la langue de la religion. Ils l'étudioient principalement dans l'Alcoran; & pour l'apprendre par l'ufage vivant, les plus curieux alloient de toutes parts à la province d'Irac, & particulièrement à la ville de Baffora. qui étoit pour eux ce qu'étoit Athènes pour les anciens Grecs. Comme il y avoit dès lors des Princes puissans en Perfe, on écrivoit auffi en leur langue, & elle a été beaucoup plus cultivée depuis. Voilà les études qui étoient propres aux Musulmans, & qui étoient aussi anciennes que leur religion.

Celles qu'ils avoient empruntées des Grecs, étoient plus nouvelles de deux cents ans; car ce fut vers l'an 820 que le calife Almamon demanda à l'empereur de Conftantinople les meilleurs livres Grecs, & les fit traduire en Arabe: on ne voit pas toutefois qu'ils fe foient jamais appliqués à la langue Grecque. Il fuffifoit pour la leur faire méprifer, que ce fût la langue de leurs ennemis. D'ailleurs, ils avoient en Syrie & en Egypte tant de chrétiens qui favoient l'Arabe & le Grec, qu'ils ne manquoient pas d'interprètes; & ce furent tes chrétiens qui traduifirent les livres grecs en fyriaque & en arabe, pour eux & pour les Mufulmans. Entre les livres des Grecs il y en eut grand nombre qui ne furent pas à l'ufage des Arabes. Ils ne pouyoient connoître la beauté des Poëtes, dans une langue

## DES ÉTUDES.

étrangère & d'un génie tout différent. Joint que leur religion les détournoit de les lire, ils avoient une telle horreur de l'idolâtrie, qu'ils ne se croyoient pas permis de prononcer seulement les noms des faux dieux; & entre tant de milliers de volumes qu'ils ont écrits, à peine en trouverat-on quelqu'un qui les nomme : ils étoient donc bien éloignés d'étudier toutes ces fables dont nos Poëtes modernes. ont été fi curieux; & la même superstition les pouvoit détourner de lire les historiens, outre qu'ils méprisent, comme j'ai dit, tout ce qui est plus ancien que Mahomet. Pour l'éloquence & la politique, qui font nées dans les républiques les plus libres, la forme du gouvernement des Musulmans ne leur donnoit pas lieu d'en profiter : ils vivoient sous un empire absolument despotique, où il ne falloit ouvrir la bouche que pour flatter son prince & applaudir à toutes ses pensées, & où l'on n'étoit pas en peine de chercher ce qui étoit le plus avantageux à l'Etat & les manières de persuader, mais les moyens d'obéir à la volonté du maître.

Il n'y eut donc point d'autres livres des anciens qui fuffent à leur usage que ceux des Mathématiciens, des Médecins & des Philosophes; mais comme ils ne cherchoient ni politique ni éloquence, Platon ne leur convenoit pas; joint que pour l'entendre, la connoissance des Poëtes de la religion & de l'histoire des Grecs est nécessaire. Aristote leur fut bien plus propre avec fa dialectique & fa métaphyfique ; auffi l'étudierent-ils d'une ardeur & d'une affiduité incroyable. Ils s'appliquèrent encore à sa physique, principalement aux huit livres qui ne contiennent que le général; car la phyfique particulière, qui a besoin d'observations & d'expériences, ne les accommodoit pas tant. Ils ne laissoient pas d'étudier fort la médecine, mais ils la fondoient principalement sur des raisonnemens généraux des quatre qualités & du tempérament des guatre humeurs, & fur les traditions des remèdes qu'ils n'examinoient point, & qu'ils méloient d'une infinité de superstitions; au reste, ils n'ont point cultivé l'anatomie qu'ils avoient reçue des Grecs fort imparfaite : il est vrai qu'on leur doit la chimie, & ils l'ont poussée fort loin, s'ils ne l'ont même inventée; mais ils y ont mélé tous les vices que l'on a tant de peine à en léparer encore à présent la vanité des promesses, l'ex-



travagance des raisonnemens, la superstition des opérations, & tout ce qui a produit les charlatans & les impofteurs. De-là ils paffoient aisement à la magie & à toutes les fortes de divinations, où les hommes donnent naturellement quand ils ignorent la phyfique, l'hiftoire & la véritable religion, comme on a vu par l'exemple des anciens Grecs. Ce qui les aida fort dans ces illusions, fut l'astrologie, qui étoit le but principal de leurs études de mathématique; en effet, on a tant culrivé cette prétendue science sous l'empire des Musulmans, que les Princes en faisoient leurs délices, & régloient sur ce fondement leurs plus grandes entreprifes. Le calife Almamon calcula luimême les tables astronomiques qui furent fort célèbres; & il faut avouer qu'ils ont beaucoup servi pour les observations & pour les autres parties utiles des mathématiques. comme la géométrie & l'arithmétique. On leur doit l'algébre & le zéro pour multiplier par dix, qui a rendu les opérations d'arithmétique si faciles. Pour l'astronomie ils avoient les mêmes avantages qui avoient excité les anciens Egyptiens & les Chaldéens à s'y appliquer, puisqu'ils habitoient les mêmes pays, & ils avoient de plus toutes les observations de ces anciens, & toutes celles que les Grecs y avoient ajoutées.

Les Arabes qui s'appliquoient à étudier leur religion, non-seulement n'étoient point philosophes, mais étoient leurs ennemis déclarés, les décrioient & les failoient passer pour des impies. En effet, il n'éroit pas difficile, pour peu que l'on raisonnât, de sapper par le fondement une religion qui n'est établie ni sur la raison, ni sur aucune marque de mission divine. Les philosophes étant donc exclus des fonctions de la religion & des autres emplois utiles, cherchoient plus la réputation : ils la tiroient ou du nom des maîtres sous qui ils avoient étudié, ou de leurs grands voyages, ou de la singularité de leurs opinions. Un favant d'Espagne étoit toujours bien plus savant en Perse ou en Corafan, & il y avoit entr'eux une émulation merveilleuse; chacun s'efforçoit de se distinguer par quelque nouvelle subtilité de logique ou de métaphysique. Ce même esprit passa à toutes leurs études & à tous leurs ouvrages; ils ne s'appliquoient qu'à ce qui étoit le plus merveilleux, le plus rare, le plus difficile, aux dépens de l'a-

## DES ÉTUDES.

grément, de la commodité, & de l'utilité même.

Les François & les autres Chrétiens Latins n'emprunterent des Arabes que ce que les Arabes avoient emprunté des Grecs, c'eft-à-dire la philosophie d'Aristore, la médecine & les mathématiques ; méprisant leur langue, leurs poéfies, leurs hiftoires & leur religion, comme les Arabes avoient méprifé celles des Grecs. Ce qui est de plus éronnant, c'eft que nos favans ne négligèrent guère moins que les Arabes la langue grecque, si utile pour l'étude de la religion; car ce n'a été qu'au commencement du quatorzième fiècle, que l'on a reconnu que les langues y pouvoient beaucoup servir, principalement pour travailler à la converfion des infidelles & des schismatiques; & ce fut dans cette vue que le Concile de Vienne, tenu en 1315, ordonna que l'on établiroit des professeurs pour le Grec. l'Arabe & l'Hébreu; ce qui n'a eu son exécution que longtemps après. On n'a commencé à étudier le Grec que sur la fin du quinzième siècle, l'Hébreu au commencement du seizième, & l'Arabe dans notre siècle, encore n'y a-t-il que quelque peu de curieux qui s'y foient appliqués, & ils n'ont guère travaillé sur les livres d'histoires qui seroient les plus utiles.

**Pour revenir au douzième fiècle**, ceux qui étudioient alors n'avoient garde d'être curieux de langues étran- Etudes .ch ? gères, puisqu'ils ne l'étoient pas même du Latin, dont ils lastiques se servoient pour les études & pour toutes les affaires sérieuses. Mais je ne puis en accuser que le malheur de leur temps : les courses des Normands, & les guerres particulières qui duroient encore, avoient rendu les livres fi rares & les études si difficiles, qu'ils travailloient à ce qui pressoit le plus : on n'imprimoit point encore, & il n'y avoit guère que des Moines qui écrivissent. Ils étoient fort occupés à écrire des bibles, des pleautiers & d'autres livres semblables pour l'usage des Eglises. Ils écrivoient quelques ouvrages des Pères, selon qu'ils leur tomboient entre les mains ; quelque recueil de canons, quelques formules des Actes les plus ordinaires dans le commerce des affaires ; car c'étoit à eux que l'on s'adressoit pour les faire écrire, & c'étoit d'entr'eux ou d'entre les Clercs, que les Princes iiroient leurs Notaires & leurs Chanceliers. Il ne leur reftoit Biv

VII.



guère de temps pour transcrire des Historiens profanes & des Poëtes. Il est vrai que la connoissance des langues & de l'histoire est nécessaire pour entendre bien les Pères & l'Ecriture même ; mais ils ne s'en apercevoient pas, ou bien la difficulté incroyable d'acquérir cesconnoissances par le manque de Dictionnaires, de Glossaires, de Commentaires, & par la rareté des Textes mêmes, leur en faisoit perdre l'espérance.

De-là vient que ceux qui voulurent ajouter quelque chose à la simple lecture de l'Ecriture & des Pères, donnèrent dans le raisonnement & la dialectique, comme Jean le sophiste, premier auteur des Nominaux, qui vivoit dès le temps du roi Henri premier : & ses sectateurs, Arnoul de Laon, & Roscelin de Compiègne, maître d'Abailard. Cette manière de philosopher sur les mots & sur les pensées, sans examiner les choses en elles-mêmes, étoit assurément commode pour se passer de la connoissance des faits, qui ne s'acquiert que par la lecture; & c'étoit un moyen facile d'éblouir les laïques ignorans, par un langage fingulier & par de vaines subtilités. Mais ces subtilités étoient dangereuses, comme il parut par les erreurs de Berenger, d'Abailard, & de Gilbert de la Poiree. C'est pourquoiles plus fages, comme S. Anfelme, Pierre de Blois, & S. Bernard, se tinrent fermesà suivre l'exemple des Pères, rejetant ces nouvelles curiofités; & le Maître des Sentences, qui se donna plus de liberté, fit quelques fausses démarches.

Cependant les livres d'Ariftote vinrent à être connus, comme j'ai dit ; & foit pour les disputes contre les Juiss & contre les Arabes, soit par quelqu'autre raison que j'ignore, les Théologiens crurent en avoir besoin, & l'accommodèrent à notre religion, dont ils expliquèrent & les dogmes & la morale, suivant les principes de ce Philofophe. C'est ce qu'ont fait Albert le grand, Alexandre de Halès, saint Thomas & tant d'autres après eux. Leur méthode de théologie peut être comptée pour la troissième; car il y en a deux plus anciennes. La première, celle des Pères de l'Eglise, qui étudioient l'Ecriture fainte immédiatement, y puisant principalement les connoissances nécesfaires pour instruire les fidelles, & pour résurer les hérétiques: cette théologie dura jusques vers le huitième fiècle. La seconde fut celle de Bede, de Raban & des autres du



bême temps, qui ne pouvant rien ajouter aux lumières des Pères, se contentèrent de les copier, d'en faire des recueils & des extraits, & d'en tirer des Gloses & des Commentaires fur l'Ecriture : cette théologie dura julques au douzième siècle. La troisième sut celle des scolastiques, oui traitèrent la doctrine de l'Ecriture & des Pères par la forme & les organes de la dialectique & de la métaphysique , tirées des écrits d'Aristote ; c'est ainsi que la définit le Cardinal du Perron.

Perr. enchat. Dans le même temps, se renouvelèrent les études de ju- 1. 3. c. 10. risprudence & de médecine; mais il étoit impossible alors de bien étudier la jurisprudence, puisque l'on manquoit de lois. La loi Romaine & les lois barbares qui avoient été observées sous les deux premières races de nos Rois, étoient abolies par des usages contraires, ou par l'oubli V. Hifl. du & l'ignorance. On n'étoit pas en état de faire de nouvelles drois France. lois, puisque l'on n'avoit pas encore rétabli les fondemens de la fociaté civile, la liberté des chemins, la fureté du commerce & du labourage, l'union des citoyens. Les roturiers étoient ou serss, ou consondus avec les sers. Les nobles vivoient dispersés & cantonnés chacun dans son château, toujours les armes à la main. Il n'y avoit autre droit en France, que des coutumes non écrites, très-incertaines & très-différentes par la prodigieuse quantité des seigneurs qui étoient en possession de rendre justice. Il est vrai que l'on venoit de retrouver en Italie les livres du droit de Justinien, & que l'on commençoit à l'enseigner publiquement à Montpellier & à Toulouse ; mais ces lois n'étoient point des lois pour nous, puisque les Gaules étoient affranchies du joug des Romains avant que Justinien fût au monde. De plus, on ne pouvoit les bien entendre, dans l'ignorance où l'on étoit des langues & de l'hiftoire ; ne s'en étant confervé chez nous aucune tradition . par la pratique des affaires, depuis fix cents ans qu'elles étoient écrires. On ne laissa de les étudier & de les appliquer comme l'on put aux affaires présentes, & elles acquirent beaucoup d'autorité par ce grand nom de Droit Romain, & par le besoin extrême que l'on avoit de règles dans les jugemens.

Le droit ecclésiaftique n'étoit pas en si mauvais état, la pratique des canons s'étoit confervée, quoique la discipline

-----

2 Č



commençât à fe relâcher. On avoit plusieurs recueils des anciens canons, entr'autres celui de Gratien, qui vivoit au milieu du douzième fiècle. Il est vrai qu'ils y étoient peu corrects, & qu'ils étoient mêlés avec quantité de pasfages des Pères, qui ne devoient point avoir force de lois, & avec ces Décrétales, attribuées aux premiers Papes, que l'on a enfin reconnu être supposées. Cet exemple fait bien voir de quelle importance il est, pour conserver la tradition dans sa pureté, qu'il y ait toujours dans l'Eglise des personnes qui fachent les langues & l'histoire, & qui soient exercés dans la critique des auteurs.

La médecine fut encore plus maltraitée que la jurisprudence. Jusques-là elle avoit été entre les mains des Juifs, hors quèlques secrets de vieilles femmes & quelques traditions de remèdes, qui se conservoient dans les familles. Les premiers livres que l'on étudia furent ceux des Arabes, entre autres ceux de Mesué & d'Avicenne : on emprunta leur galimatias & leurs superstitions: on négligea comme eux l'anatomie, & on s'en rapporta à eux pour la connoiffance des plantes. Comme il n'y avoit que des Clercs & des Moines qui étudiaffent, il n'y avoit qu'eux auffi qui fuffent Phyficiens, c'eft-à-dire Médecins. Fulbert, Evêque de Chartres, & le Maître des Sentences, évêque de Paris, étoient Médecins; Obizo, religieux de S. Victor étoit Médecin de Louis le Gros : Rigord, Moine de S. Denis, qui a écrit la vie de Philippe Auguste, l'étoit aussi. Un concile de Latran tenu sous Innocent II. en 1139, marque comme un abus déjà invétéré, que des Moines & des Chanoines réguliers, pour gagner de l'argent, faisoient profession d'Avocats & de Médecins. Ce concile ne parle que des Religieux profés, & la médecine n'a pas laissé de demeurer entre les mains des Clercs encore trois cents ans. Mais comme on n'a jamais permis aux Clercs de répandre le sang, ni de tenir boutique de marchandise; ce pourroit bien être la cause de la distinction des médecins d'avec les chirurgiens & les apothicaires. Cette diffinction a long-temps entretenu les Médecins dans la spéculation, sans s'appliquer aux expériences.

VIII. Universités & leurs quatie facultés. le Droit, la Médecine; la première comprenoit toutes les Eur-

## DES ÉTUDES.

des préliminaires, que l'on estimoit nécessaires pour arriver à ces hautes études, & que l'on appeloit d'un nom général, Les arts. Le bon fens vouloit affurément que l'on étudiat ce qui ett de plus utile; premièrement pour l'ame, & puis pour le corps & pour les biens. Ce fut fur ce plan que le formed rent les universités, principalement celle de Paris, qui ne peut guère avoir commence plus tard que vers l'an 1200. Depuis long-temps il y avoit auprès des évêques deux fortes d'écoles ; l'une pour les jeunes Clercs, a qui l'on enseignoit la grammaire, le chant & l'arithmétique; & leur maitre étoit ou le Chantre de la cathédrale, ou l'Ecolâtre. nommé ailleurs Capiscol, comme qui diroit Chef de l'école. L'autre école étoit pour les Prêtres & les Clercs plus avancés. à qui l'évêque même, ou quelque prêtre commis de fa part. expliquoit l'Ecriture fainte & les canons. On érigea depuis le Théologal exprès pour cette fonction. Pierre Lombard, Evêque de Paris, plus connu sous le nom de Maitre des Sentences, avoit rendu son école très-célèbre pour la théologie; & il y avoit à faint Victor des Religieux en grande réputation pour les arts libéraux. Ainfi les études de Paris devinrent illustres. On y enseigna aussi le Décret, c'est-àdire la compilation de Gratien, que l'on regardoit alors comme le corps entier du droit canonique. On y enseigna la médecine ; & joignant ces quatre études principales que l'on nomma Facultés : on appela le compose, Université des etudes; & enfin fimplement Universite, pour marquer qu'en une seule ville on enseignoit tout ce qu'il éroit utile de favoir. Cet établiffement parut si beau, que les Papes & les Rois le favorisèrent de grands priviléges. On vint étudier à Paris de toute la France, d'Italie, d'Allemagne, d'Angleterre, en un mot, de toutes les parties de l'Europe Latine ; & les écoles particulières des cathédrales ou des monastères cesserent d'ètre fréquentées. Vovons un peu plus en détail ce que l'on enfeignoit en chaque Faculté.

**Sous le nom des Ans**, on comprendit la grammaire & **Seus humanités**, les mathématiques & la philosophie. Mais à proprement parler ce nom devoit comprendre feulement les sept arts libéraux, dont nous voyons des traités dans Caffiodore & dans Bede; savoir : la grammaire, la rhétorique, la dialectique, l'aritimétique, la musique, la

IX. Facultés des atts.



géométrie, & l'aftronomie. Un maître-ès-arts devoit êtres un homme capable de les enfeigner tous. Pour la grammaire on lifoit Prifcien, Donat, ou quelqu'autre de ces anciens, qui ont écrit fur la langue Latine, plutôt pour en faire connoître les dernières fineffes aux Romains de leur temps, à qui elle étoit naturelle, que pour en apprendre les élémens à des étrangers.

Dans le treizième siècle, le Latin n'étoit plus dans l'usage commun du peuple, en aucun lieu du monde : & en France la langue vulgaire étoit celle que nous voyons dans Ville-Hardouin, dans Joinville, & dans les Romanciers du même temps. C'étoit, ce semble, à cette langue qu'il falloit appliquer l'art de la grammaire, choisir les mots les plus propres, & les phrases les plus naturelles, fixer les inflexions. & donner des règles de construction & d'orthographe. Les Italiens le firent ; & dès la fin du même siècle, il y eut des Florentins qui s'appliquèrent à bien écrire en leur langue vulgaire, comme Brunetto Latini, Jean Villani, & le Poëte Dante. Pour notre langue, elle ne s'est épurée que par le temps ; & ce n'a été que plus de quatre cents ans après l'inftitution des universités, que l'on a commencé à y travailler par ordre public, dans l'Académie Françoife. Il est vrai que le Latin étoit encore très-nécessaire pour la lecture des bons livres & pour l'exercice de la religion; & ceux qui étudioient alors étoient tous Eccléfiastiques. Le Latin étoit néceffaire pour les affaires & pour les actes publics ; il l'étoit pour les voyages, & on appeloit les interprètes, Latiniers. Il étoit donc impossible de se passer du Latin; mais il étoit impossible aussi d'en rétablir l'ancienne pureté, par la rareté des livres, & par les autres raisons que j'ai marquées. Il fallut se contenter de le parler & de l'écrire groffièrement. On ne fit point de difficulté d'y mêler plusieurs mots barbares, & de suivre la phrase des langues vulgaires: on se contenta d'observer les cas, les nombres, les genres, les conjugaisons, & les principales règles de la syntaxe. C'est à quoi l'on réduifit l'étude de la grammaire, confidérant le refte comme une curiosité inutile, puisqu'on ne parle que pour se faire entendre, & qu'un Latin plus élégant eût été plus difficilement entendu. Ainfi se forma ce Latin barbare qui a été fi long-temps en usage dans le palais, dont on a peine à fe défaire dans les écoles: & que l'on parle encore en Alle-



magne & en Pologne pour le commerce des voyages. De là vint la néceffité des Gloses & des Commentaires, pour expliquer les livres anciens, écrits purement.

La poétique se réduisoit à favoir la mesure des vers Latins, & à la quantité des syllabes; car ils n'alloient pas jusques à distinguer les caractères des ouvrages & la différence des styles. On le voit par les poëmes de Guntherus & de Guillaume le Breton, qui ne sont que de simples histoires, d'un flyle auffi plat & d'un Latin auffi groffier, que celui dont on écrivoit en prose. A la contrainte de la guantité & des célures, ils ajoutoient celle des rimes, qui firent les vers léonins; souvent même négligeant la quantité, ils fe contentoient de faire en Latin de fimples rimes comme en françois, & c'eft ce qu'on appela des Profes. Voilà toute la poésie des homm'; serieux. Pour la poésie vulgaire, qui commençoit à régner dès le douzième fiècle, comme on voit par tant de Romans & tant de chansons, elle devint bientôt le partage des débauchés & des libertins, tels qu'étoient pour la plupart les Troubadours Provençaux & les autres Poëtes de ce temps-là, qui couroient par les Cours des Princes. Cependant il faut avouer qu'il se trouvoit entre eux des gens d'esprit, & qui, pour le temps, avoient de la politeffe; mais leurs ouvrages font pleins de fales amours & de fictions extravagantes. Depuis ce temps, on alla toujours léparant de plus en plus l'agrément du discours d'avec le raisonnement & les études solides ; & c'est ce qui fit négliger la Rhétorique dans les écoles ; car on n'y cherchoit ni à plaire, ni à émouvoir les paffions.

On s'attacha principalement à la philosophie, & on crut qu'elle n'avoit besoin d'aucun ornement de langage, ni d'aucune figure de discours. Ainsi à force de vouloir la rendre solide & méthodique, on la rendit extrêmement fêche & ennuyeuse; ne considérant pas que le discours naturel & figuré épargne beaucoup de paroles & soulage fort la mémoire, par les images vives qu'il imprime dans l'esprit. Cependant, comme il n'y a point d'étude sans curiostité & sans émulation, nos savans sirent la même chose que les Arabes, soit à leur imitation, soit par le même principe; & chargèrent leur philosophie d'une infinité de questions plus subtiles que solides, s'éloignant extrêmement de l'idéc des anciens Grecs.



La logique de Socrate, que nous voyons dans Platon & dans Xénophon, étoit l'art de chercher sérieusement la vérité, & il le nommoit Dialectique, parce que cette recherche ne se peut bien faire qu'en conversation particulière entre deux hommes attentifs à bien raisonner. Cet art confiftoit donc à répondre juste sur chaque question, à faire des divisions exactes, à bien définir les mots & les choses, & à peler attentivement chaque conséquence avant de l'accorder ; fans fe preffer , fans craindre de revenir fur fes pas, & d'avouer ses erreurs; fans vouloir qu'une proposition fût vraie plutôt que l'autre. Ainfi dans cette logique, il entroit de la morale. Il y entroit auffi de l'éloquence. Car comme les hommes sont d'ordinaire passionnés ou prévenus de quelque erreur, il faut commencer par calmer leurs passions & lever leurs préjugés, avant de leur proposer la vérité, qui sans cette préparation ne feroit que les choquer. Or cette méthode demande une discrétion & une adresse merveilleuse, pour s'accommoder à la variété infinie des esprits & de leurs maladies; & c'est ce que nous Aliff. rhe- admirons dans Platon. C'est sur ce fondement qu'Aristote met la dialectique en parallèle avec la rhétorique, & dit que l'une & l'autre a le même but, qui est de persuader par le discours. La dialectique emploie des raisons plus solides & plus convaincantes, parce qu'en conversation particulière . on connoit mieux la disposition de celui à qui l'on parle, & l'on a le loifir de lui faire faire tout le chemin qui est nécessaire pour le conduire jusqu'à la connoissance de la vérité. Au lieu que la rhétorique, qui est l'art des discours publics, est obligée de se servir des préjugés de ses auditeurs, & d'appuyer ses raisonnemens sur les principes dont ils conviennent, parce qu'il est impossible de leur en faire changer, en parlant peu de temps, & à une grande affem-1. Rheter. blée ; c'est ce qui a fait dire à Aristote, que la rhétorique. n'use que d'enthymèmes, c'est-à-dire de raisonnemens, dont l'auditeur a déjà une partie dans son esprit, & qu'il n'eft pas néceffaire de développer. Telle étoit la dialectique chez les Grecs ; l'art de trouver la vérité autant qu'il est possible naturellement.

> Nos philosophes semblent n'avoir considéré que les vérites en elles mêmes, & l'ordre qu'elles ont entre elles indépendamment de nous. Il est vrai qu'on en a roujours usé

Wr. 1.

r. 2.

sinfi dans les mathématiques, parce que leur objet n'émeur point en nous de paffions. Personne ne s'intéresse à faire palfer pour droite une ligne courbe; ni à élargir un angle aigu. Mais comme la logique eff l'instrument de toutes les sciences. & principalement de la morale, elle doit comprendre ce qui eft nécessaire pour faire entrer dans les esprits toutes fortes de vérités, & plus celles où nos passions résistent, que les autres. Cependant il ne paroît pas que nos Philosophes aient eu affez d'égard aux dispositions de leurs disciples. Ils ont appliqué à routes fortes de sujets la méthode sèche des Géomètres: & comme les premiers avoient affaire à des disciples fort groffiers; (car on fait quelle étoit la politeffe en France il y a 500 ans); ils prirent grand soin de séparer toutes leurs propositions, de mettre tous leurs argumens en forme, & de diffinguer roujours la conclusion, les preuves & les objections: enforte qu'il fût impoffible, même aux plus Aupides de s'y méprendre. Ils croyoient abréger beaucoup en retranchant tous les ornemens du discours, & toutes les figures de rhétorique ; mais peut-être ne confidéroientils pas que ces figures qui rendent le discours vif & animé, ne sont que des suites naturelles de l'effort que nous faifons pour perfuader les autres. D'ailleurs, ces figures abrè**gent** fort le discours : souvent on écarte une objection d'un seul mot : souvent on prouve mieux par un tour délicat que par un argument en forme, & toujours on évite les répétitions ennuyeuses des termes de l'art. Que l'on en faffe l'expérience, une page de discours scolastique se réduira au quart, fi on le change en un discours ordinaire & naturel ; & toutefois ceux qui y font accoutumés, croient que les discours figurés ne contiennent que des paroles, & ne reconnoissent plus les raisonnemens, s'ils ne sont diftingués par articles & intitulés. Je fais bien qu'il est quelquefois néceffaire d'argumenter en forme, ou d'user des termes de l'art, & nommer la majeure ou la mineure; pour mettre en évidence une raison importante, ou pour demêler un sophisme : mais il ne s'ensuit pas qu'il faille en user toujours ainsi. On ne s'exprime pas ordinairement par des formules, sous prétexte qu'elles sont nécessaires dans les contrats & dans les fermens : il faut laiffer quelque chose à faire au disciple, & ne lui pas faire l'injure de croire qu'il me puiffe reconnoitre une raison fi on ne la lui montre audoigt.

31

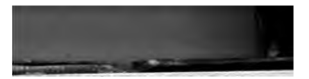
Ŧ



L'étude de la philosophie consistoit principalement à étudier Aristote, que les Professeurs lisoient & interprétoient publiquement; mais comme la plupart des Commentateurs fe donnent carrière sur les commencemens des ouvrages, avec le temps on traita fort au long tous les préliminaires de la logique. Des catégories d'Aristote, qui ne sont qu'une explication succincte de tous les termes simples qui peuvent entrer dans les propositions, ils en ont fait un traité fort étendu, & y ont mêlé beaucoup de métaphylique & même de théologie. Car à l'occasion de la relation, il y en a qui entrent bien avant dans le mystère de la Trinité. Ils ont encore commenté fort au long l'introduction de Porphire, d'où est venu le fameux traité des universels. On y a ajouté les questions sur le nom & l'effence de la logique même, si c'est un art ou une science; & on s'est si fort étendu sur ces préfaces, que l'on a été contraint de traiter succinctement les règles des syllogismes, & tout le reste qui fait le principal corps de la logique d'Aristote.

On a fait à peu près de même dans la morale. On s'eft étendu sur les questions générales de la fin, du souverain bien, de la liberté; ensorte que l'on a manqué de temps pour traiter les vertus en détail, & donner des règles particulières pour la conduite de la vie, qui semble toutes étre le but de la morale. C'est en quoi Aristote devoit être de grand usage, car il a parfaitement bien connu les mœurs des hommes; & s'il n'a pas toujours eu des vues aussi hautes que Platon, il a raisonné d'une manière plus conforme au commerce de la vie & à ce qui peut humainement se pratiquer. Mais après tout, c'est peu pour des Chrétiens, qui doivent avoir appris dès l'enfance une doctrine infiniment au deffus de celle de Platon même.

X. Phylique ou Médecine. D E routes les sciences, la physique étoit la plus imparfaite, dans le temps où les universités se formèrent. On l'emprunta toute entière des Arabes; & au lieu de la fonder sur l'expérience & de commencer par se bien affurer de ce que les choses sont en effet, on la fonda sur l'autorité d'Aristore & de se commentateurs, & sur des raisonnemens généraux. Et véritablement, il n'éroit pas facile aux savans de ce temps-là de faire des expériences. Ils étoient tous Moines ou Clercs enfermés dans les monastères & dans des



des collèges, pauvres la plupart ou par leur profession ou par leur fortune. Les arts étoient fort déchus; on avoit perdu quantité d'inventions, & on en avoit peu trouvé; les artifans étoient encore ferfs pour la plupart, & dans un grand mepris; il étoit difficile de croire qu'il y eût rien à apprendre d'cux. Quoi qu'il en soit, les esprits n'étoient point tournés à s'affurer des faits & à confulter l'expérience. On s'en rapportoit à l'autorité des livres, & on tenoit pour conftant tout ce qu'ils disoient des effets de la nature & de leurs cautes. Bien loin de se défier de ce qui étoit extraordinaire. le plus merveilleux sembloit toujours le plus beau. De-là vint la crovance d'une infinité de fables, dont le monde eft encore infecté, quoique l'on travaille tous les jours à l'en détromper: tant de vertus occultes, tant de sympathies & d'antipathies, tant de propriétés imaginaires de plantes ou d'animaux. C'est auffi ce qui augmenta le crédit de la magie & de l'aftrologie, qui n'étoit déjà que trop grand. On fupposa la doctrine des influences des astres, comme une vérité incontestable ; & les gens de bien s'estimèrent affez V. S. Tho. heureux de prouver qu'elles ne pouvoient agir sur les 1. 2. 9. 9. art. 9. ad. 24. volontes libres, leur abandonnant le reste de la nature, & 3. même les organes du corps humain. On crut qu'il pouvoit y avoir une magie naturelle; & on attribua à la furnaturelle. c'eff-à-dire au pouvoir des esprits malins, tout ce dont on ne connoiffoit pas la caufe. Car étant certain pur la religion qu'il y a de tels esprits, & que Dieu leur permet quelquefois de tromper les hommes, rien n'eft plus commode pour couvrir l'ignorance, que de leur attribuer ce dont on ne peut rendre raison. Ainfi les fictions des Poëtes de ce temps là étoient beaucoup moins abfur les qu'elles ne nous le paroiffent. li étoit vraisemblable, même aux Savans, qu'il y eût cu souvent, & qu'il y cut encore en divers endroits du monde des devins ou des enchanteurs, & que la nature produisit des dragons volans & des monftres de diverses fortes. Cette croyance des fables dans l'hiftoire naturelle, apporta quantité de pratiques superstitieus, particulièrement dans la médecine, où l'on aime toujours mieux faire quelque choie d'inutile, que d'omettre ce qui peut être utile. Ce que I'on appeloirdonc étuiter la Phylique (& l'on y comprenoit la médecine), c'étoit lire des livres & raiformer : comme s'il n'y eut point eu d'animaux pour faire des anatomies, ni de

Tone 11.

了里

С



plantes ou de minéraux pour en éprouver les effets, comme. fi les hommes n'euffent point eu l'ulage des sens pour reconnoître la vérité de ce que les autres avoient dit. En un mot, comme si la nature n'eût plus été au monde pour la consulter elle même. Ce sut à peu près ainsi que les arts & la médecine furent traités dans les Universités.

XI. Droit civil & canonique.

5. 4. 5. 6.

N suivit la même méthode pour le droit. Comme l'ignorance du latin & & de l'histoire empêchoit d'entendre les textes, on s'en rapporta aux Sommaires & aux Glofes de ceux qui passoient pour les mieux entendre, & qui n'avant pas eux mêmes le secours des autres livres, ne faisoient qu'expliquer un endroit du Digeste ou du Décret. par un autre, les conférant le plus exactement qu'ils pou**v**. glof. in voient. Les fautes de ces maîtres trompèrent aifément les e. 1. extra de disciples, & quelques-uns abuserent de leur crédulité, en summa irin. mélant à leurs Gloses des étymologies ridicules & des faverb. diabo- bles absurdes; soit qu'ils ne comprissent pas que l'on ne lus. Item in infiit. de ju- peut pratiquer les lois si on ne les entend, soit qu'ils dére nat. &c. sesperassent de les entendre mieux. Leur plus grande application sut à les réduire en pratique, à traiter des questions sur les conséquences qu'ils tiroient des textes, à donner des confeils & des décifions. Mais quand on voulut appliquer à nos affaires ce droit Romain si mal entendu & si éloigné de nos mœurs, & conserver en même temps nos coutumes, qu'il étoit impossible de changer, les règles de la justice devinrent beaucoup plus incertaines que devant. Toute la jurisprudence se réduisit eu disputes d'école & en opinions de docteurs, qui n'ayant pas assez creusé les principes de la morale & de l'équité naturelle, cherchoient quelquesois leurs intérêts particuliers. Ceux mêmes qui cherchoient la justice, ne savoient pas d'autres moyens de la procurer, que des remèdes particuliers contre l'injustice : ce qui leur fit inventer tant de nouvelles clauses pour les contrats, & tant de formalités pour les jugemens. Ils ne travailloient, non plus que les médecins, qu'à guérir les maux présens, sans songer à les prévenir & en arrêter les sources, ou plutôt ils ne le pouvoient pas. Car pour ôter les causes générales des procès & de l'injustice, il faut que la puissance souveraine s'en mêle, qu'il y ait des lois certaines & connues de tout le monde, & des

4.

bliciers publics bien autorifés. Il faut ôter aux particuliers pluseurs moyens de s'enrichir & de se ruiner, & les reduire, aurant qu'il est possible, à la vie la plus simple & la plus naturelle : comme nous voyons dans cette Loi que Dieu mème donna à son peuple, & qui le rendit si heureux tant gu'il l'observa. Mais alors l'Europe étoit si divise, & les Princes fi peu puissans ou fi peu éclairés, que l'on ne songeoit pas à faire de telles lois.

N étudioit la théologie plus purement; & nous voyons dans tous les temps une protection fensible de Dicu Théologie. ] fur fon Eglife, pour y conferver la faine doctrine. Mais quoique la doctrine fût la même que dans les fiècles précédens, la manière d'enseigner étoit différente. Les Pères de reglise étant la plupart des Evêques fort occupés, n'écrivoient guères que par nécessité pour désendre la religion par des combats férieux contre les herétiques & contre les char. liv. 30 païens, & ne traitoient que les questions qui étoient effec- c. 1, 20, tivement proposées. Une bonne partie de leurs Ouvrages font les Sermons qu'ils faisoient au peuple, en expliquant l'Ecriture fainte. Les Docteurs des Universités, occupés à étudier & à enleigner, séparèrent même toutes les parties des études eccléfiastiques. Les uns s'attachèrent à l'explication de l'Ecriture qu'ils appelèrent Théologie positive : d'autres aux mystères & aux vérités spéculatives, ce qui a confervé le nom général de Scolastique : d'autres à la morale & à la décision des cas de conscience. Ayant donc pour but d'enseigner dans les écoles, ils s'appliquèrent à traiter le plus de questions qu'ils purent & à les ranger avec méthode. lls crurent que pour exercer leurs disciples, & les préparer aux disputes sérieuses contre les ennemis de la foi, il falloit examiner toutes les subtilités que la raison humaine pouvoit fournir sur ces matières, & prévenir toutes les objections des esprits curieux & inquiets. Ils en avoient le loisir, & en trouvoient les moyens dans la dialectique & la métaphylique d'Ariftote, avec les Commentaires des Arabes. Ainfi ils firent à peu-près ce que l'on fait dans les falles d'efcrime & dans les académies de manége, où pour donner aux jeunes gens de la force & de l'adresse, on leur apprend bien des choses qui sont rarement d'usage dans les vrais combats. En expliquant le Maître des Sentences dont le livre

XIL.



étoit regardé comme le corps de la théologie scolastique on formoit tous les jours de nouvelles questions sur celles qu'il avoit proposées: & depuis on a fait de même sur la Somme de faint Thomas. Mais il faut avouer que cette application à former & à réfoudre des questions, & en général à exercer le pur raisonnement, a diminué pendant long-temps l'application aux études positives, qui consistent plus en lecture & en critique : comme le sens littéral de l'Ecriture, les sentimens des Pères & les faits de l'histoire ecclésiaftique. Il est vrai que ces études étoient très-difficiles par la rareté des livres, & le peu de connoiffance des langues antiques. Il n'y avoit que les grandes bibliothèques où l'on pût trouver une Bible avec la Glose ordinaire complète. Un particulier étoit riche quand il avoit le Décret de Gratien, & la plupart ne connoissoient les Pères que par co recueil.

XIII. Renouvellement des Humanités.

Billes étoient à peu près les études en France & dans l'Europe, quand on recommença de s'appliquer aux Humanités, je veux dire, principalement à la grammaire & à l'histoire. On peut compter ce renouvellement depuis l'an 1450, & la prise de Constantinople, qui fit que tant de favans Grecs se retirèrent en Italie avec leurs livres. Car bien que Pétrarque & Bocace eussent relevé ces fortes d'études dès le fiècle précédent, ils n'avoient encore guères avancé. Mais en Grèce, les études s'étoient affez bien confervées. Le seul Commentaire d'Eustathe sur Homère, montre que jusques aux derniers siècles, il y étoit resté une infinité de livres & des hommes d'une grande érudition. Ainsi depuis le milieu du quinzième siècle, on vit tout d'un coup paroître une foule de Savans, premièrement en Italie, puis en France, & dans le reste de l'Europe à proportion; qui s'appliquèrent avec une ardeur incroyable à lire tous les livres des Anciens qu'ils purent trouver, à écrire en Latin le plus purement qu'il étoit possible, & à traduire les Auteurs Grecs. L'art de l'imprimerie qui fut trouvé en même temps, leur fut d'un très-grand secours pour avoir aisement des livres, & les avoir corrects. Auffi plusieurs s'appliquèrent enfuite à faire d'excellentes éditions de tous les bons Auteurs fur les meilleurs manuscrits, recherchant les plus anciens, & en comparant plusieurs ensemble. D'autres

۹.

37

Int fait des Dictionnaires & des Grammaires très-exactes:
d'autres des commentaires fur les Auteurs difficiles : d'autres des Traitès de tout ce qui peut fervir à les entendre : comme leurs fables, leur religion, leur gouvernement, leur milice; & jusques aux moindres particularités de leurs mœurs, leurs habits, leurs repas, leurs divertiffemens. Enforte qu'ils ont fait tous les travaux néceffaires, pour mous faire entendre, aurant qu'il est possible, après un fi long intervalle, tout ce qui reste de livres antiques grecs ou latins.

Mais quelques-uns se sont trop arrêtés à ces études, qui ne sont que des instrumens pour d'autres études plus sérieuses. Car il y a eu des curieux qui ont paffé leur vie à étudier le Latin & le Grec, & à lire tous les Auteurs seulement pour la langue, ou même à entendre les Auteurs & en expliquer les paffages difficiles, fans aller plus loin ni en faire aucun usage. Il y en a qui se sont arrêtés à la mythologie & aux autres antiquités que j'ai marquées ; qui ont recherché des inscriptions, des médailles & tout ce qui pouvoit éclaircir les Auteurs, fe bornant au plaisir que donnent ces curiofités. Quelques-uns, paffant plus avant, ont étudié fur les Anciens les règles des beaux arts, comme l'éloquence & la poésie, sans toutefois les pratiquer : d'où vient que nous avons tant de Traités modernes de poétique & de rhétorique, quoiqu'il y ait eu si peu de véritables Poëtes & de véritables Orateurs : & tant de Traités de politique faits par des particuliers qui n'ont jamais eu de part aux affaires. Enfin l'application à lire les livres des Anciens, a produit en plufieurs un respect si aveugle, qu'ils ont suivi leurs erreurs plutôt que de se donner la liberté d'en juger. Ainsi l'on a cru que la nature étoit telle que Pline l'a décrite, & qu'elle ne pouvoit agir que suivant les principes d'Aristote. Le pis est, que plusieurs ont trop admiré leur morale, & n'ont pas vu combien elle est au dessous de la religion qu'ils avoient apprise dès le berceau. D'autres, quoiqu'en petit nombre, ont donné dans l'excès opposé, & ont affecté de contredire les Anciens & de s'éloigner de leurs principes. Mais entre ceux qui les ont admirés, le défaut le plus ordinaire a été la mauvaile initation. On a cru que pour écrire comme eux, il falloit écrire en leur langue, fans confidérer que les Romains écrivoient en Latin & non pas en Grec ; & que les

C iij



Grecs écrivoient en Grec & non pas en Egyptien ou en Sy riaque. On s'est piqué de faire de bons vers en Latin, & même on en a fait en Grec, au hasard de n'être entendu de personne : & ceux qui, comme Ronsard & ses sectateurs ont commencé à en faire de François, après la lecture des Anciens, les ont remplis de leurs mots, de leurs phrases poëriques, de leurs fables, de leur religion, fans fe mettre en prine fi de telles poéfies pourroient plaire à ceux qui n'auroient point étudié : il suffisoit qu'elles fissent admirer la profonde érudition des Auteurs. On a imité de même les Orateurs : on a harangué en Latin, & on a farci des discours François de passages Latins. En un mot, on a cru que se servir des Anciens, c'étoit les favoir par cœur, parler des chofes dont ils ont parle, & redire leurs propres paroles : au lieu que pour les bien imiter, il falloit choisir les sujets qui nous conviennent, comme ils se sont appliqués à ceux qui leur convenoient, les traiter comme eux d'une manière foli le & agréable, & les expliquer auffi-bien en notre langue, qu'ils les expliquoient en la leur.

Cette nouvelle espèce d'étude excita une manière de guerre entre les Savans. Les Humanistes charmés de la beauté des Auteurs antiques, & entêtés de leurs nouvelles découvertes, méprisoient le commun des Docteurs qui fuivoient la tradition des écoles, négligeant le style pour s'attacher aux choses, & préférant l'utile à l'agréable. Les Docteurs de leur côté, je dis les Théologiens & les Canonistes, regardoient ces nouveaux Savans comme des Grammairiens & des Poëtes, qui s'amuloient à des jeux d'enfans & à de vaines curiofités. Mais les Humanistes se v. Eriff. failoient écouter, parce qu'ils écrivoient poliment, & qu'ils obscur viror. avoient appris par la lecture des Anciens, à railler de bonne grâce. L'héréfie de Luther, qui s'éleva peu de temps après, échauffa ces querelles, & les rendit plus férieuses. Luther vouloit réformer les études auffi bien que la religion. Il ne falloit ni philosophie ni sciences profanes. Il falloit brûler Platon, Aristote, Ciceron, & tous les livres des Anciens, pour n'étudier que l'Ecriture, & donner tout le reste du temps au travail des mains. C'est ainsi que, pousfant tout à l'excès, il rendoit odieuses les plus faintes maximes de l'antiquité. La réfistance qu'il trouva dans les Docteurs de théologie, & les censures de la Faculté de Paris

. 1

Erafm.

Erift. ad nob. Genn. an. 1510.

& des autres Universités, le rendirent leur ennemi irréconciliable. Il les traita avec le dernier mépris, & Melancton ion fidelle disciple, employa tout son esprit & toutes ses belles lettres pour les tourner en ridicule. Mais les prétendus réformateurs ne durèrent pas long temps dans cette première sévérité contre les études profanes. Ils furent bientôt les plus ardens à étudier les humanités, voyant que l'éloquence & l'opinion d'une érudition fingulière leur attiroit grand nombre de sectateurs. Ils regardèrent ces études comme des moyens nécessaires à la réformation de l'E-Hift. Eccle glife, & voulurent faire paffer le renouvellement des let de Bere tres pour le premier signe que Dieu eût donné de sa vo- comm, ec. lonté sur ce point. Il sembloit, à les entendre, que cette connoiffance des langues & de l'histoire, qu'ils acquéroient par un travail affidu, fut une marque affurée d'une mission extraordinaire; & se faisant admirer des ignorans, ils leur persuadoient aisement que les Docteurs Catholiques ne savoient non plus la religion que les belles lettres. Mais ils n'eurent pas long-temps ce foible avantage. Les Catholiques les combattirent bientôt par leurs propres armes, & se fervirent très-utilement contre eux de la connoissance des langues originales & des Auteurs anciens, suivant leurs propres éditions. On a donc recommencé à étudier les Pères Grecs & Latins, trop peu connus dans les fiècles précédens: on a étudié l'Histoire Ecclésiastique, les Conciles, les anciens Canons ; on a remonté jusques à l'origine de la Tradition, & on a puifé la doctrine dans les fources. Le sens littéral de l'Ecriture a été recherché par le secours des langues & dela critique. Je fai bien que plusieurs, même des Catholiques, ont pouffé ces recherches à de vaines curiofités; & que plusieurs aussi sont demeurés trop attachés à l'ancien style des écoles : tant il est difficile aux hommes de le tenir dans une juste médiocrité.

Le langage de la philosophie scolastique qui nous est venue des Arabes, n'est digne par lui-même d'aucun refpect particulier. Il en est comme de l'architecture de nos anciennes Eglifes. Cette architecture que nous nommons Gothique, & qui est effectivement Arabesque, n'en est ni plus vénérable ni plus sainte, pour avoir été appliquée à des ufages faints dans les temps où l'on n'en connoiffoit pas de meilleure. Ce seroir une délicatesse ridicule de ne vou-

39

Civ



#### **DU CHOIN ET DE LA MÉTHODE** at l

🚈 das estrer cans des culles du font baties de la forte é mas ceterost or anti- autornome de ploteren Latir d'une messieure inchinchture. Ceit par halard que ces idées ie montennen none partes a cedes de la religion : St. Haur design out over the subspectices means on the finitiation des nommes, il vec ce me les choies font en elles mêmes.

Will a concile renouvellement des humanites a rendu nos sudes plus joures de vius peresbles de accoravant . il les représes l'alleurs plus difficiles. Car on a plutôr angmany we change . So for a vould four conferver, Ainfi s'all forme peu aneu às par une ongue macinon, ce cours d'endes qui effen stage dans les ecoles minimos. D'abord la grammaine avec la langue Lanne, la poetierie , cleit-adite la boldone les vers Latins, la cheronque & par occation l'informe & la geographie , puis la philosophie , & enfuire la theologie, le froit ju la menacine, invant les differentes protetions. Je laitle a ceax nu v ont male à juger fi dans les ecoles on n'enteiene tien que l'unie . & fi on y enfeigne sun ce qui et necellaire. Mon delfen, comme j'ai dit d'abort, n'eft que le parier des endes iomeitiques. C'eff pour moi d'ai cru qu'il me feroit permis de metfre à part l'autorire de la couttime pour raitonner librement for la matiere des erades : Comme des Paladantes des plus dumis aux lois de leur pays ne luffent pas de -alfonner fur la politique. Je parlerai des études en general, quoique mon principal deffein foir de me reduire a celles qui font le pius à l'ulage des jennes gens que l'on initruit en particulier ; St je propoferai fimplement mes reflexions fondées iur l'expérience.

★1♥. PARP'E. 120 Phore

1.me femble qu'il faut premièrement examiner ce quec'eft I que l'étude, de quel hut on doit le proposer en enziant. des Etudes, Amaffer heaucoup de connoissances, même avec ungrand travail. & le diffinguer du commun en fachant ce que les sutres ne favent point : tout cela ne fuffit pas pour dire que l'on étulie : autrement ce feroit étudier que de compter toutes les lettres d'un livre, ou toutes les feuilles d'un arbre ; puilque ce fernit une occupation fort pénible qui fe termineroit à une connoissance fort fingulière. Mais pourquoi cette application feroit - elle ridicule, finon parce qu'alle ne feroit ni utile ni agréable. Il faut donc que ce



we Ton doit nommer Etude, ait pour but au moins le plaifir de la connoissance. Encore le plaisir ne suffit pas pour justifier les érudes qui nuisent à de meilleures études, ou à d'aures occupations plus utiles. On auroit pitié d'un malade qui ne chercheroit qu'à s'habiller proprement & manger tout ce qui flatteroit son goût , au lieu de s'appliquer férieusement à se guérir. On se moqueroit d'un jeune artilan, qui, pendant fon apprentissage s'amuseroit à dessiner ou à jouer des inftrumens, au lieu d'apprendre son métier. Il auroit beau dire qu'il y prend plaisir, & que la peinture & la mulique sont des arts plus nobles que la ménuiserie ou la serrurerie. Laissez tout cela, lui diroit-on, aux Musiciens & aux Peintres, le temps que vous donneriez à leur métier vous empécheroit d'apprendre le vôtre. Tout ce que l'on peut vous permettre, c'est de vous y divertir les jours de Fères, au lieu de faire la débauche. On pourroit en dire de même à la plupart des jeunes gens. Votre éducation doit être l'apprentiffage de votre vie : vous devez y apprendre à devenir honnête-homme, & habile homme felon la profession que vous embrasserez : appliguez-vous uniquement à ce qui peut vous rendre tel. Mais la grammaire, la poétique, la logique me divertissent : je trouve un grand plaisur à savoir plusieurs langues, à tirer des étymologies, & faire différences réflexions fur le langage des hommes : j'aime à juger des ftyles, & à examiner les règles de la Poésie : j'aime ces doctes spéculations fur la nature du raisonnement, & ces énumérations exactes de tous ceux qui peuvent former une conclusion. Vous avez raison : toutes ces connoissances sont agréables : elles sont même fort honnétes, & peuvent vous servir jusques à un certain point. Mais prenez garde que le plaisir ne vous emporte, & que vous n'y donniez trop de temps. La Phyfique a encore de grands charmes. Si vous vous abandonnez aux Mathématiques, vous en avez pour votre vie. Il y a des gens qui la trouvent trop courte pour l'étude de l'histoire : & il y en a qui la passent à de pures curiosités de voyages; à acquerir de l'intelligence dans les beaux arts, comme la peinture & la musique, ou à rechercher des chofes rares. Cependant quand apprendrez vous à vivre, & quand vous instruirez-vous des choses particulières à youre profession ? Il faut retrancher ces plaisers, si vous



ne savez pas les modèrer; & si vous pouvez y garder une mesure raisonnable, à la bonne heure : donnez-y le temps que les autres donnent à la bonne chère, au jeu, & à des visites inutiles. Mais avez soin toutefois de garder du temps pour exercer votre corps, & pour relâcher entièrement votre esprit ; car la santé & la liberté d'esprit est préférable à toute la curiofité. Outre le plaisir, il y a encore une grande tentation à éviter; c'est celle de la vanité. Combien y a-t-il d'études que l'on ne fait que pour paroître. pour se distinguer, pour étonner les ignorans ? Le moyen de les reconnoître, est de penser à ce que l'on étudieroit, fi l'on devoit vivre en solitude, & ne parler jamais à perfonne.

On ne doit donc nommer étude que l'application aux connoiffances qui font utiles dans la vie : il y en a de deux fortes; les unes font utiles pour agir & pour s'acquitter dignement des devoirs communs à tous les hommes, ou V. Ariff. po- de ceux qui sont propres à chaque profession ; les autres lit. liv. S. ch. font utiles pour s'occuper honnêtement dans le repos & profiter du loisir, évitant l'oisiveté & la débauche. Le premier but doit être l'action de l'homme comme homme. dont la perfection est la vertu morale, ensuite on le regarde comme membre de la société civile. Il est encore trèsimportant de bien employer les intervalles de l'action. Toutes les actions des hommes ne tendent qu'au repos & au loifir, & cet état est le plus dangereux pour ceux qui ne favent en bien user ; mais ceux qui en profitent acquièrent les connoissances qui peuvent servir à conduire & leurs actions & celles des autres, & goûtent, en les acquérant, les plaisirs les plus purs de cette vie : ainfi, comme par le travail du corps on se procure la nourriture que le corps reçoit avec plaisir, & qui lui redonne des forces pour travailler de nouveau, de même, par les affaires & par les actions de la vie, on se procure le repos, où l'on apprend à se conduire dans les actions suivantes, & on l'apprend avec plaifir. La providence a tellement disposé le corps des enfans, que lorsqu'ils ne sont point encore · capables de travail, ils demandent une grande quantité de nourriture qui les fait croître & les fortifie. Il en est de même de l'ame : il n'y a point d'âge où l'on apprenne fi facilement, & où l'on défire tant d'apprendre, que la prez

s:

mière jeunesse encore incapable d'agir, au lieu que la vieillesse qui n'en est plus capable, est très-capable d'inftruire, & y a grande inclination; ensorte qu'il n'y a aucun état de la vie qui ne soit fort utile, si l'on sait répondre aux intentions du Créateur.

La jeunesse est donc un temps fort précieux, jamais la curiofité ni la docilité ne font fi grandes ; les enfans veulent tout favoir, tous les objets leur sont nouveaux, & ils les regardent avec attention & admiration; ils font fans ceffe des questions, ils veulent essayer de tout, & imiter tout ce qu'ils voient faire : d'ailleurs ils sont crédules & fimples; ils prennent les paroles pour ce qu'elles fignifient, julqu'à ce qu'ils aient appris à se défier, en éprouvant que **Fon ment & que l'on trompe : ils prennent telle impression** que l'on veut, n'ayant encore ni expérience ni raisonnement qui y résiste : jamais la mémoire n'est plus facile ni pius fure ; & felon qu'en cet âge on s'accoutume à penfer à certaines choses plutôt qu'à d'autres, on s'y applique dans tout le reste de sa vie avec plus de facilité & de plaisir. Il est évident que Dieu a donné toutes ces qualités aux enfans, afin qu'ils pussent apprendre ce qui doit leur servir dans le reste de la vie; & il est de la mêre providence de ne leur avoir pas donné ces gualités en vain, mais de leur avoir donné en même temps la capacité de retenir tout co qui leur est nécessaire, & les moyens extérieurs de l'apprendre : c'est la faute de ceux qui nous ont instruir, & la nôtre enfuite, s'il nous manque quelqu'une de ces connoiffances néceffaires : de-là vient que l'ignorance de nos devoirs nous rend coupables. Or la capacité que nous avons de connoître & de retenir n'est pas petife ; & il n'y a point d'homme fi peu instruit, & d'un esprit si groffier, pourvu qu'il ne toit pas tout-à-fait stupide, qui n'ait une quantité prodigicuse de connoissances. Prenez un paysan qui ne fait point lire, & qui n'a point appris de métier, il fait comment se font les choies les plus nécessaires pour la vie, quel en est le prix, quels sont les moyens de les avoir : il connoît les arbres & les plantes de son terroir, la qualité des terres, les différentes façons qu'elles demandent; & les faifons du travail, la chasse ou la pêche selon le pays, & une infinité de chofes femblables, utiles & folides, ignorées pour l'ordinaire de ceux que l'on appelle Savans. Les ignorans ne



font donc pas des gens qui ne penfent à rien, & qui n'aient rien dans la mémoire; ils y ont moins de chofes, & penfent fouvent aux mèmes, fans ordre & fans fuite, ou bien ils penfent à quantité de chofes, mais petites, baffes, vulgaires & inutiles. Les premiers font plus groffiers, ceux-ci plus lègers. Les Savans au contraire, & les habiles gens, ne font pas toujours des gens qui aient le cerveau mieux difpofé que les autres, ils l'exercent plus, ils penfent à plus d'objets, plus grands, plus nobles, plus utiles.

Mais quelque grande que foit, même dans les naturels les plus heureux, cette capacité d'apprendre & de retenir, il eft clair qu'elle est bornée, puisqu'elle dépend, du moins en partie, du corps & de la disposition du cerveau, & que l'ame même est une créature dont la vertu est finie : d'ailleurs la vie est courte, la plus grande partie s'emploie aux befoins du corps, & le reste nous est plus donné pour agir que pour apprendre; enfin, sans parler de ce qui est au deffus de notre portée, il ne faut pas croire qu'aucun homme en particulier puisse favoir tout ce qui est de la portée de l'esprit humain. Quiconque aura la vanité d'y prétendre, laiffera quantité de connoiffances utiles, pour fe charger de quantité de superflues, & dans celles-là même, il trouvera toujours des pays qui lui feront inconnus : il faut donc ménager le temps, & choifir avec un grand foin ce que nous devons apprendre, d'autant plus que l'on n'oublie pas comme l'on veut, & que les connoiffances ne font pas chez nous comme des tableaux ou des médailles que l'on met dans un cabinet pour ne les regarder que quand on veut, & s'en défaire quand on n'en veut plus. Nous n'avons point d'autre lieu où mettre nos connoiffances que notre mémoire & notre ame même, elles y demeurent malgré nous, souvent toute notre vie; & celles dont nous voudrions le plus nous délivrer, sont celles qui se présentent le plus à nous; de plus, ce sont nos pensées bonnes ou mauvaises qui forment nos mœurs ; de forte qu'une erreur que nous avons embraffée eft commeun poilon que nous aurions avale, & dont il ne seroit plus en notre pouvoir d'empêcher l'effet; que fi nous fommes obligés à bien choifir ce que nous étudions nous mêmes, nous devons y regarder de bien plus près pour instruire les autres, principalement les enfans: il y a plus d'injuffice à prodiguer le bien d'autrui que le

ł



nôtre : & c'est une espèce de cruauté de faire égarer ceux que l'on nous donne à conduire. On ne croit pas d'ordinaire que ce choix foit d'aucune importance pour les petits enfans Lorique les premières pointes de lumière commencent à paroitre en eux, on leur laisse prendre quantité de mauvaites impressions qu'il faut détruire dans la suite; au lieu de les aider, on fortifie leurs défauts : ils font crédules, on leur conte peau-d'âne, & cent autres fables impertinentes qui occupent leur mémoire dans sa première fraicheur : ils font timides, on leur parle de loups garoux & de bêtes cornues; on les en menace à tous momens: on flatte toutes leurs petites passions, la gourmandise, la colère, la vanité; & quand on les a fait tomber dans les pièges, quand ils disent une fottife, tirant droit une confequence d'un principe impertinent qu'on leur a donné, on s'éclate de rire, on triomphe de les avoir trompés, on les baife, & on les careffe comme s'ils avoient bien rencontré; il semble que les pauvres enfans ne soient faits que pour divertir les grandes perfonnes, comme de petits chiens ou de petits finges, cependant ce sont des créatures raisonnables que l'Evangile nous défend de méprifer, par cette haute confidération qu'ils ont des Anges bienheureux pour les garder. Combien les hommes, & sur-tout les Matth.zyme parens, font-ils donc obligés d'en prendre foin pour cul- 10. tiver leur esprit & former leurs mœurs? Mais quoi, dirat on, faut-il élever les enfans triftement, ne leur parlant que de choses sérieuses & relevées? Point du tout : il faut feulement fe donner la peine de s'accommoder à leur portée pour les aider doucement.

L ne manque aux enfans que deux choses pour bien raifonner; l'attention, & l'expérience. La mobilité de leur pour donnes cerveau, qui fait qu'ils s'agitent fans cesse, & ne peuvent de l'attendurer en place, fait auffi qu'ils ne peuvent confidérer long- tion. temps un même objet, & encore moins remarquer l'ordre & la liaison de plutieurs choses. Le peu de connoissances qu'ils ont des choses particulières, fait qu'ils manquent des principes de raisonnemens, qui se tirent des faits, des lois de la nature, & de l'inftitution des hommes. Car pour les principes qui sont purement de lumière naturelle ; ils les ont des lors, tels qu'ils les auront toute leur vie. Ils peu-

XV:



vent donc errer, quand ils mettent un principe positif, ou quand ils ne font pas affez d'attention aux principes naturels; mais ils tirent droit leurs conclusions, & s'ils n'avoient dès-lors la notion des grands principes, & la notion des bonnes conséquences, ils ne l'auroient jamais. Les hommes ne se donnent point les uns aux autres ces lumières: elles ne viennent que du Créateur, puisqu'elles sont le fond de la raison même.

Le défaut d'expérience est le premier auquel on peut remédier, répondant à toutes leurs questions avec la même fimplicité qu'ils les proposent, leur disant la vérité de tout ce qui leur est utile de savoir, & s'expliquant très-clairement. On ne se contentera pas de fatisfaire leur curiosité fur tous les objets sensibles qui les font parler : on leur contera des histoires utiles, comme celles de la religion, & celles de leur pays: mais on aura foin de leur expliquer tout ce dont ils n'ont point encore d'expérience, afin qu'ils ne disent rien, s'il est possible, dont ils n'aient une idée nette dans l'esprit. On peut aussi leur apprendre quelques fables, comme celles des faux dieux de l'antiquité & les fables d'Esope, qui serviront pour la morale. Ces badineries les divertissent, & ne leur feront point de mal, quand on ne les leur donnera que pour ce qu'elles sont. Mais il ne faut jamais les tromper. Pour l'attention, il faut la procurer aux enfans doucement & avec beaucoup de patience; elle viendra avec le temps; & quand ils commenceront à en être plus capables, on pourra l'exciter d'abord par le plaisir de quelque connoissance qui les attache; ensuite par la crainte, par les menaces, & même par les châtimens; mais il faut en venir à ces derniers moyens le plus tard qu'il eft poffible.

Quant aux premières inftructions, je voudrois qu'on les leur donnât, fans qu'ils s'aperçuffent que l'on eût deffein de les inftruire. Que l'on profitât des intervalles du jeu, & quand l'enfant feroit las de courir & de s'agiter, on lui contât tantôt l'hiftoire du paradis terreftre, tantôt le facrifice d'Abraham, ou les aventures du patriarche Jofeph 3 une autrefois quelque fable comme j'ai marqué, fans l'obliger à redire ce qu'il auroit appris; mais lui laiffant redire de lui-même quand il feroit en belle humeur. Il y a auffi diverfes induftries pour exercer la curiofité des enfans en

ce premier âge. Des peintures & des images, que l'on leur présente, afin qu'ils en demandent l'explication. Des entretiens que l'on fait devant eux, comme fans fonger à eux, & que l'on continue, quand ils s'y appliquent, leur adreffant même la parole. Quand on en a plusieurs enfemble, l'émulation peut beaucoup fervir : on peut conter à l'un devant l'autre, ce que l'on veut que l'autre apprenne; on peut proposer pour récompense, à celui qui sera le plus obéifiant dans les autres choses, de lui conter une belle hiftoire. Il faut louer souvent devant eux la science & l'étude, sans qu'il paroifse que ce soit pour eux. Enfin il faut étudier le naturel & l'inclination particulière de chaque enfant, pour le faire appliquer de lui même, par le plaisir ou par quelqu'autre motif qui le touche. C'est pour cela qu'il leur faut tendre des pièges de tous côtés, & les tromper autant que l'on peut; & non pas pour les rendre défians & malicieux, qui est ce que l'on appelle les déniaiser. Surtout il se faut bien garder dans les premières années où les impreffions qu'ils recoivent sont très fortes, de joindre tellement l'idée des verges à celle d'un livre, qu'ils ne penfent à l'étude qu'avec frayeur. Ils ont peine à en revenir ; & il y en a qui n'en reviennent jamais. Il faut au contraire les entretenir dans la joie, qui est si naturelle à cet âge, rire & badiner quelquefois avec eux, pourvu que l'autorité n'en souffre pas, & attendre plutôt quelques années de plus à commencer les instructions sérieuses & l'étude réglée.

Comme le cerveau des enfans est fort tendre, & que tout leur est nouveau, ils sont vivement frappés des objets senfibles qui les environnent, & y sont continuellement attentifs. De-là vient qu'ils joignent facilement ce qui les frappe en même temps: un certain son avec une certaine figure & une certaine odeur, qui n'ont aucune liaison naturelle. C'est par là qu'ils apprennent si facilement à parler, & c'est par là que les châtimens sont leur esset. Mais c'est aussi ce qui cause leurs erreurs: car ils prennent pour bon tout ce qui est agréable aux sens, ou qui est joint à quelque objet agréable, & pour mauvais tout ce qui est contraire. Ces premières impressions sont si fortes, qu'elles forment fouvent les mœurs pour tout le reste de la vie; & c'est apparemment une des causes des coutumes différentes des nations entières.

77.



Desorte que qui seroit assez heureux pour joindre des senfations agréables aux premières inftructions que l'on donne des choses utiles, pour les mœurs, ou pour la conduite de la vie, en un mot, de joindre le bien véritable avec le plaifir, auroit trouvé le secret de la meilleure éducation. Je fai bien que par ce principe on donne aux enfans des friandifes. des images, de l'argent, ou de beaux habits, pour les récompenser & les exciter à bien faire : mais on leur nuit souvent par-là, plus qu'on ne leur fert. On fomente en eux des semences de gourmandise, d'avarice & de vanité. Il faudroit les toucher par des plaisms plus innocens, que ceux de manger, de posséder quelque chose, & de se faire regarder : & je n'en vois point qui y conviennent mieux que ceux de la vue : les beautés naturelles, les ouvrages de la peinture & de l'architecture, la symétrie, les figures & les couleurs. Comme la vue nous fait rapporter au dehors toutes fes impressions, ses plaisirs ne nous portent qu'à admirer & aimer les objets, & non pas à nous estimer nous-mêmes. Les sons agréables & les bonnes odeurs font le même effet à proportion, & c'est peut être la raison pourquoi dans l'office solennel de l'Eglife, on a jugé à propos d'accorder quelque chofe à ces trois sens. Je voudrois donc que la première église où l'on porte un enfant, fût la plus belle, la plus claire, la plus magnifique : qu'on l'instruisit plus volontiers dans un beau jardin, ou à la vue d'une belle campagne, par un beau temps. & quand il seroit lui-même dans la plus belle humeur. Je voudrois que les premiers livres dont il se serviroit fussent bien imprimés & bien reliés : que le maître lui même, s'il étoit possible, sût bien fait de sa personne, propre, parlant bien, d'un beau son de voix, d'un visage ouvert, agréable en toutes ses manières; & comme il est difficile de rencontrer. ces qualités jointes aux autres plus effentielles, je voudrois du moins qu'il n'eût rien de choquant ni de dégoûtant. Le peu de soin qu'on a de s'accommoder en tout ceci à la foiblesse des enfans, fait qu'il reste à la plupart de l'aversion & du mépris pour toute leur vie, de ce qu'ils ont appris de gens trop vieux, chagrins ou maussades; & que le dégoût des écoles publiques, quand ce sont de vieux bâtimens qui manquent de lumière & de bon air, passe jusques au Latin & aux études. Mais quoique l'on fasse pour engager les enfans à s'appliquer, il ne faut pas espèrer qu'ils le fassent longtemps,

#### ŧŤÚĎËŚ: **D**ĖS

temps, ni que l'on puisse toujours les conduire par le plaifir. On aura souvent besoin de crainte ; la joie disfipe, & sé joignant à leur légéreté naturelle, elle les fait en un moment paffer d'un objet à l'autre. Il est même à craindre qu'ils nese fmiliarisent trop avec le Maître, s'il est toujours en belle humeur, & qu'en cherchant à les réjouir, il ne se rende trop plaifant, & ne leur découvre quelque foiblesse. Il faut donc qu'il reprenne souvent le caractère qui lui convient le plus. qui est le sérieux, & qu'il montre quelquesois de la colère, & par ses regards & par le ton de sa voix, pour arrêter Pépanchement de ces jeunes esprits, & les faire rentrer en eux mêmes. Que si des menaces il faut passer julques aux châtimens, on peut y ménager plusieurs degrés avant que d'en venir aux punitions corporelles, & on doit leur faire fentir que l'on ne les punit que pour le manque d'application; ou pour quelque autre faute qui appartient aux mœurs. & non pas précisément pour leur ignorance ou leur peu d'efprit, afin qu'ils ne regardent pas la punition comme un malheur, mais comme une justice. Sur-tout il faut faire fort poffible pour n'avoir jamais contre eux de véritable colère. quelque mine que l'on en fasse. Je sai bien que céla n'est pas aife ; la fonction d'enseigner n'est pas agréable : si le disciple s'ennuie, quoiqu'il voie souvent quelque chose de nouveau, le Maitre doit s'ennuyer encore plus. En cet état, le chagrin prend aisément, & il est à tous momens excité par la badinerie continuelle des enfans, si opposée à l'humeur d'un vieillard ou d'un homme mûr. D'ailleurs, les menaces & les châtimens font un chemin bien plus court pour donner de l'attention, que cette infinuation & ces artifices fi doux dont j'ai parlé. Mais il ne faut pas regarder ce qui est plus commode au Maitre, & il eft toujours plus utile au disciple d'ètre conduit par la douceur & par la raison. Au moins faut-il eviter avec grand foin de maltraiter les enfans injustement, ne fuffe que d'une parole ou d'un regard. Quelque juste que soit la réprimande, elle est toujours dure, surtout en un âge où les paffions sont si fortes, & la ralson si foible. C'eft une espèce de blessure, qui attire toute l'attention de l'ame, & l'occupe de la douleur.qu'elle ressent, out de l'injustice qu'elle s'imagine recevoir. De forte que fi l'injuflice est effective, si l'enfant s'aperçoit, ou par ce qui précède ou par ce qui suit; ou par le jugement des autres; ou Toní II: Ð



par celui de son Maitre même, lorsqu'il lui arrive de se démentir tant soit peu; s'il s'aperçoit, dis je, que son Maître foit paffionné, ou qu'il ne foit pas exactement raisonnable, il ne manguera point de le hair ou de le méprifer, & dès lors ce Maître ne pourra plus lui être utile. Il ne faut pas s'imaginer que les enfans soient aises à tromper là deffus : ils sentent bien s'ils ont tort ou raison, & ils ont le discernement très-fin pour connoître les paffions au visage & à tout l'extérieur, quoiqu'ils ne fachent pas encore l'exprimer, & qu'ils ne fassent pas même réflexion qu'ils le remarquent. Ils ont cela de bon, que leurs chagrins & leurs colères ne durent pas long temps, & qu'ils reviennent bientôt à la joie qui leur est plus naturelle. Gardons-nous bien de nous y opposer, de les attrifter en faisant durer trop long temps la crainte, ou les décourager tout-à-fait en la poussant à l'excès. Il vaut mieux qu'ils soient un peu trop gais, que d'être abattus & triftes contre leur naturel. Au contraire, il ne faut les affliger quelques momens, que pour profiter de l'état plus tranquille où ils se trouveront ensuite ; car il ne faut pas espérer que les réprimandes ou les instructions fassent grand effet, tant que la crainte ou la douleur les possède. Ils ne voient rien alors que le mal dont on les menace ou qu'on leur fait fentir; & fi la punition eft violente. les sanglots les étouffent, & ils sont hors d'eux-mêmes. Mais fitôt que la tempête est passée, & qu'ils sont revenus à un férieux raisonnable, ils s'appliquent tout de nouveau. & c'eft alors qu'il fait bon leur donner des inftructions, & qu'ils sont en état de les entendre; non qu'il faille exiger toujours d'eux affez de raison pour se condamner eux-mêmes, mais dans le temps qu'ils disent leurs méchantes excuses, ils ne laissent pas de voir qu'ils ont tort, & souvent ils se corrigent ensuite. Quoique je me sois engagé à parler de cette méthode de donner de l'attention, à l'occasion des premières inftructions que l'on donne aux enfans, il est aisé de voir qu'elle s'étend à tout le refte des études à proportion. Dans les commencemens, il faut les engager autant qu'il est possible par le plaisir, & ensuite les retenir par la crainte; à mesure que la raison se fortifiera, on aura moins besoin de ces artifices.

XVI.

٢ť

DEVENONS au choix des études, dont je me suis un Division des **N** peu écarté, pour parler des premières instructions & Etudes. de la méthode générale d'enseigner. L'étude est l'apprentisfage de la vie. Elle doit nous fournir les moyens de bien agir & d'user honnétement du repos. La vie est courte, la capacité du cerveau est bornée, la jeunesse est le temps le plus propre pour apprendre. Je pense avoir établi tous ces principes, & avoir eu raison d'en conclure, que l'on doit choifir avec grand foin ce que l'on doit faire apprendre aux jeunes gens. Mais pour bien faire ce choix, il ne faut pas le borner à une certaine espèce de gens, ou à un certain genre d'études ; il faut embrasser tout d'une vue, autant qu'il est possible, toutes les différences des hommes & des connoissances qui leur conviennent. Considérons tout ce qu'il y a de créatures raisonnables de l'un & de l'autre sexe, de toutes conditions, tant de celles que l'on attribue à la fortune, comme la richesse, la pauvreté, la grandeur, & la vie particulière, que de celles qui viennent du choix, comme l'épée, la robe, le trafic, & les métiers, Et quoique nous ne les regardions que dans un seul âge, qui est la jeunesse, ne laissons pas d'en examiner tous les degres : depuis la premiere enfance, jusques à l'âge mûr & à l'état parfait de chacun. Quant aux connoissances, il faut bien diftinguer celles qui sont utiles, de celles qui ne donnent que du plaisir ; & diviser encore les premières, suivant les trois fortes de biens auxquels elles peuvent fervir; les biens de l'ame, comme l'esprit & la vertu; ceux du corps comme la fanté & la force, & ceux que l'on appelle biens de fortune, & qui sont la matière des affaires. Entre ces connoissances utiles, on peut distinguer celles qui le sont le plus, & compter pour nécessaires celles dont personne ne peut être privé fans être fort milérable. Ces distinctions supposées, il fera facile de régler le choix dont il s'agit ; car il eft évident, pour peu que l'on veuille suivre la raison, qu'il faut préférer ce qui nous sert immédiatement pour nous-mêmes, en tant que nous sommes composés de corps & d'ame, à tout ce qui est hors de nous; & qu'entre les choses extérieures, celles qui servent à la subsistance sont préférables à toutes celles qui ne donnent que du plaisir. Il est bien clair auffi que les personnes qui ont moins de loiser

Dij



ou de capacité pour l'étude comme les pauvres, les artifans, les gens de guerre & toutes les femmes, doivent être réduites aux connoiffances les plus généralement uniles : car il n'est pas juste que tant de personnes, qui out de la raison comme les autres, demeurent fans inftruction. Enfin, pour la diffinction des âges, on voit bien qu'il faut ménager les enfans pour ne les pas accabler d'abord ; & ne pas auffi laisser passer inutilement le temps où ils sont les plus capables d'apprendre. Je fuivrai ces diffinctions dans tout le refte de cet écrit; & j'examinerai premièrement les inftructions les plus néceflaires à tout le monde, enfuite celles qui ne font à l'usage que de ceux qui ont le plus de loifur, comme les riches, & les gens de condition ; soit qu'elles leur soient fort unles, foit qu'elles foient plus curieules. Après je marquerai quel ordre chaque étude pourroit avoir dans le cours de la jeuneffe. Enfin je montrerai celles où chaque homme se doit appliquer, dans tout le reste de sa vie, suivant la profession qu'il embrasse.

XVIL Religion Morale.

E NTRE les inftructions nécessitaires à tout le monde, le foin de l'ame est le plus pressant, & il importe plus de bien conduire la volonté, que d'étendre les connoiffances. La première étude doit donc être celle de la vertu. Tous les hommes ne sont pas obligés d'avoir de l'esprit, d'être favans ou habiles dans les affaires, de réuffir dans quelque profeffion; mais il n'y a perfonne, de quelque fexe & de quelque condition que ce soit, qui ne soit obligé à bien vivre. Tous les autres biens font inutiles fans celui-ci, puifqu'il en montre l'ulage : on n'en a jamais affez, & la plupart des gens en ont si peu, que l'on voit bien la difficulté de l'acquérir. On ne peut done y travailler de trop bonne heure, & il ne faut pas croire qu'il faille différer la morale jusques à la fin des études, & ne lui donner qu'un peu de temps, pour paffer ensuite à une autre étude. Il faut la commencer dès le berceau, du moins dès que l'on vous met un enfant entre les mains, & la continuer tant qu'il est sous votre conduite. Encore n'avez-vous rien fait, s'il ne fort d'avec vous, résolu de s'y appliquer toute fa vie. Je fais bien que c'est à l'Eglise que les fidelles doivent apprendre la morale & la religion, & que les véritables professeurs de cette science sont les Evéques & les Prêtres. Mais on ne voit que trop, com

bien le fruit des instructions publiques est petit, à moins qu'elles ne soient préparées & soutenues par les instructions domestiques.

Il faut y observer diverses méthodes, suivant les divers érats du disciple, hui en parler beaucoup moins dans le commencement, que quand la raifon commence à fe développer, & augmenter toujours à mesure qu'elle se fortifie. D'abord il ne faut que poser des maximes sans en rendre raifon, le temps viendra de le faire : & comme je suppose une morale chrétienne, dont les préceptes sont fondés sur les dogmes de la foi, je voudrois commencer par ces dogmes toute l'instruction d'un enfant. J'en ai déjà touché un mot, quand j'ai dit qu'il faut commencer par leur apprendre des faits, & marqué les premiers faits qui devroient avoir place dans leur mémoire : car on doit leur donner les premières instructions de religion dès le temps où j'ai dit qu'il no faudroit point encore leur faire de leçon réglée, ayant foin de leur dire à toutes occafions beaucoup de faits & beaucoup de Maximes, afin qu'ils eussent des principes pour raifonner, quand la force de s'appliquer & l'habitude de penser de suite leur seroit venue. Ces discours seroient comme les semences que l'on jette au hasard, & qui germent & produisent plus ou moins selon que la terre est fertile, & que le ciel eft favorable.

Je ne m'étendrai point ici sur la méthode particulière d'enseigner la religion. On peut voir ce que j'en ai dit dans la Préface du Catéchisme historique. Quand les enfans auront appris ce Catéchisme ou quelque autre meilleur, & qu'ils feront capables de lire l'Ecriture fainte, il faut prendre soin de leur en faire connoître les beautés extérieures, je veux dire l'excellence des différens styles. Qu'ils voient dans les histoires combien les faits sont choisis & arrangés, combien la narration est courte, vive & claire rout ensemble. Qu'ils remarquent dans les poésies la nobleffe de l'élocution, la variété des figures, la hauteur des penfèces : dans les livres de morale l'élégance & la briéveté des sentences : dans les Prophètes la véhémence des reproches & des menaces, & la richesse des expressions. Qu'on leur fasse connoître tout cela, par la comparaison des Auteurs profanes, que les Savans estiment tant; & qu'on ne manque pas de les avertir, que les traductions ne peuvent

D iij

53.



atteindre à la beauté de la langue originale. Les mêmes Auteurs profanes serviront encore à leur apprendre les mœurs de cette première antiquité, & à faire qu'ils ne s'étonnent point de quantité de manières d'agir & de parler, qui scandalisent les ignorans, quand ils lisent l'Ecriture; qui est ce que j'ai essayé de faire dans *les Mœurs des Ifraélites*.

Je crois qu'il seroit bon de leur donner aussi guelque légère connoissance des Pères & des autres Auteurs ecclésiastiques. Car il me semble sacheux que la plupart des Chrétiens qui ont étudié, connoissent mieux Virgile & Ciceron, que S. Augustin ou faint Chrysoftome. Vous diriez qu'il n'y ait eu de l'esprit & de la science que chez les payens, & que les Auteurs chrétiens ne foient bons que pour les Prêtres ou pour les Dévois. Leur titre de Saint leur nuit, & fait croire sans doute à la plupart des gens, que leurs Ouvrages ne sont pleins que d'exhortations ou de méditations ennuyeuses. On va chercher la philosophie dans Aristore, & on lui donne la torture pour l'ajuster au Christianisme malgré qu'il en ait; & on a dans faint Augustin une philosophie toute chrétienne, du moins la morale, la métaphyfique, & le plus folide de la logique : car pour la phyfique il ne s'y est pas appliqué. Pourquoi n'y cherche-t-on pas de l'éloquence dans faint Chryfoftome, dans faint Gregoire de Nazianze, & dans faint Cyprien, auffi-bien que dans Démosthene & dans Cicéron? & pourquoi n'y cherche-t-on pas la morale, plutôt que dans Plutarque ou dans Sénèque. Prudence est véritablement un Poëte moindre qu'Horace; mais il n'est pas à mépriser, puisqu'il a écrit avec beaucoup d'esprit & d'élégance, sans emprunter les ornemens des Anciens qui ne convenoient pas à son sujet. En un mot, je voudrois qu'un jeune homme fût averti de bonne heure que plusieurs Saints, même des plus zélés pour la religion, & des plus févères dans leurs mœurs, comme faint Bafile, faint Grégoire de Nazianze, faint Athanase, ont été de très-beaux esprits & des hommes très polis; & que s'ils ont méprifé les lettres & les sciences humaines, c'a été avec une entière connoiffance.

De plus, pour faire le contrepoids des vertus humaines, que l'on voit dans les grands hommes de l'antiquité Grecque ou Romaine, je ferois obferver à mon disciple des vertus de même genre, encore plus grandes, & d'autres

<u>k</u> \*

entièrement inconnues aux payens ; ou dans l'Ecriture fainte, ou dans les hiftoires Ecclésiaftiques les plus approuvées. Je leur ferois voir la sagesse & la fermeté des Martyrs. par les Actes les plus authentiques qui nous restent, comme ceux de faint Pionius prêtre de Smyrne, de faint Euplius diacre de Catane en Sicile, du pape saint Etienne, & tant d'autres dont la lecture est délicieuse. Je leur ferois admirer la patience & la pureté angélique des Solitaires, par les relations de faint Athanase, de faint Jerôme, de Pallade, de Caffien & de tant d'autres graves Auteurs. Enfin je leur ferois connoître ceux qui ont vécu chrétiennement dans les affaires du monde & dans les plus grands emplois, comme l'Empereur Théodose, sainte Pulchérie, Charlemagne, faint Louis. Quoiqu'il foit néceffaire de connoître qu'il n'y a point de fiècle où l'Eglise n'ait eu de grands Saints, & de remarquer leurs différens caractères, il importe toutefois, pour prendre une idée grande & fainte du Christianisme, de s'arrêter principalement aux premiers fiècles où les vertus étoient plus fréquentes, & la discipline plus en vigueur. Il faut donc bien représenter les mœurs des Chrétiens, soit du temps des persécutions, soit du commencement de la liberté de l'Eglise : leur manière de vivre dans leur domestique, la forme de leurs affemblées, les prières, les jeûnes, l'administration des Sacremens, particulièrement de la pénitence. Tout cela peut être fort agréablement raconté. Un jeune homme, qui auroit ces idées de la religion, auroit de grands principes de morale, ou plutôt il la sauroit déjà. Car je voudrois pendant ce même temps lui en apprendre les règles par la lecture de l'Ecriture fainte, particulièrement des Epîtres & des Evangiles des Dimanches, des principales Fêtes, & du Carême & de quelques petits Ouvrages des Pères ; comme des Confessions de saint Augustin. des Offices de faint Ambroise, de la Considération de faint Bernard. Et comme cette étude se feroit petit à petit avec les autres études d'humanités & de philosophie, j'aurois soin en lui faisant lire les Auteurs profanes, de l'avertir de toutes les erreurs qui s'y rencontrent, & de l'imperfection de leur morale la plus pure, en comparaison de la morale Chrétienne; afin qu'il n'estimat ces Auteurs que ce qu'ils valent.

Il est très-utile d'accoutumer les enfans à juger de ce D iv



flu'ils lisent, & de leur demander souvent ce qu'il leus semble d'une telle maxime ou d'une telle action, & ce qu'ils auroient fait en telle occasion. On voit par là leurs fentimens; on les redresse s'ils sont mauvais; & s'ils sont droits, on les fortifie. Il est bon aussi de les exercer hors des livres, fur tous les sujets dont ils entendent parler, sur les rencontres ordinaires de la vie, & principalement sur leurs petits différents, s'ils font plusieurs que l'on élève enfemble : plus la matière les touchera, & mieux ils retiendront les maximes. Car il ne faut pas s'y tromper, l'étude ne consiste pas seulement à lire des livres. On n'a pas écrit tout ce qu'il est utile de favoir; & il n'est pas possible de lire tout ce qui est écrit. Nous devons compter pour une grande partie de l'étude, la réflexion & la conversation. Il y a quantité de choses qui ne s'apprennent que par tradition & de vive voix, & il y en a auffi que chacun apprend en observant ce que font les autres, ou en méditant en foi-même; mais c'est principalement la morale qui s'apprend ainfi : chacun forme fes maximes, bien moins fur ce qu'il lit, que sur ce qu'il entend dire, principalement dans les entretiens familiers, qu'il croit plus fincères que les discours publics, & sur ce qu'il voit faire à ceux qu'il estime les plus raisonnables; de là vient que l'exemple & l'autorité font un si grand effet pour les mœurs, car comme il y a peu de gens qui aient la force & la patience de raisonner, fur tout dans la jeunesse, & que toutesois personne ne veut être trompé, on fuit ceux que l'on croit les plus sages ; & on s'arrête bien moins à ce qu'ils disent, qu'à ce qu'ils font, parce que les actions sont des preuves plus sures de leurs fentimens que les paroles.

Et voilà la plus grande difficulté qui se rencontre dans les instructions de morale; je veux dire le mauvais exemple & la corruption des mœurs, non seulement dans le public, mais souvent aussi dans le domestique : car vous avez beau dire à un jeune homme ce que vous savez de meilleur & le convaincre par vives raisons, il a toujours dans le fond de son ame un préjugé violent qui lui rend tous vos raisonpemens suspects; & c'est l'opinion commune. Il lui semble que le bon sens veut qu'il la présère à la vôtre; & qu'il est plus vraisemblable que c'est vous quivous trompez que sout le reste des hommes. Que si par malheur le Mairre

÷

haiffe voir quelque foiblesse; & qui est l'homme qui n'en montre point ? S'il est sacheux, s'il a des manières désagréables ou fingulières: en un mot, s'il vient par fa faute ou autrement, à être hai ou méprifé, la présomption devient une conviction, & ses remontrances ne font plus aucun effet, fi ce n'eft de nuire à la vérité, & de rendre les bonnes maximes odieuses ou ridicules, pour tout le reste de la yie. On fuit bien plutôt les maximes de ceux que l'on effime & que l'on aime: & comme l'on agit par imagination, principalement dans la jeunesse, on estime ou l'on aime ceux qui font agréables ou qui paroissent heureux ; les gens de qualité; les riches, ceux qui ont bonne mine, qui parlent bien, qui sont adroits, qui sont propres. Or ces qualités éclatantes se rencontrent plus ordinairement dans ceux qui ont le moins de verru, & plus rarement dans ceux qui enseignent, que dans les autres. D'ailleurs, il se trouve quelquesois des gens que la présomption générale fait croire sages & verrueux, & qui ne le sont point en effet. Des pères, des vieillards, des Magistrats, & peut-être même des Ecclésiastiques & des Religieux. En forte que les jeunes-gens les mieux intentionnés ont bien de la peine à démêler ceux qu'ils doiyent suivre. Cependant les passions s'élèvent, se fortifient, & font d'intelligence avec tant d'ennemis qui attaquent au dehors.

Il ne faut pas nous rebuter, pour toutes ces difficultés. Et quoique nous ne devions rien espèrer que par le pouvoir de la grâce divine, il ne faut pas nous contenter d'implorer ce secours par des prières continuelles; il faut encore employer tous les moyens humains. Le fuccès qui ne dépend point de nous, ne nous fera ni compté ni reproché; & quoiqu'il arrive du disciple, le Maître sera puni de sa négligence, ou récompensé de son travail. Avertissez donc ce-Jui que vous instruisez, que pour bien faire il faut se tirer de la foule, & ne pas fuivre le plus grand nombre : prouvezlui cela, & par l'autorité de l'Evangile, & par la raison; puisque quelque principe de morale que l'on suppose, tout ce que l'on nommera Bien, se trouvera fort rare dans le monde, en comparaison du mal qui lui est contraire. Il y a peu de riches, une infinité de pauvres; peu de gens dans les plaifirs & dans les honneurs; peu de Savans, peu de sages, une infinité de lots & d'ignorans, très-peu de vertu,



coup parlé lui-même, qui ne s'eft pas encore avilé, que ce qu'on appelle Paffions, font ces émotions qu'il fent fi vivement dans fon cour & dans fes entrailles, quand il craint, quand il défire, quand il est en colère. Il s'est accoutumé d'en parler comme du ciel, des aftres, & de tout ce qui est hors de nous. Il faut donc montrer aux jeunes gens, au doigt & à l'œil, pour ainfi dire, ce que c'est que chaque vertu, chaque vice, chaque paffion & en ceux qui les environnent, & principalement en eux-mêmes. Mais il faut sur tout, comme j'ai dit, leur faire pratiquer ce qu'ils favent : En quoi l'on a besoin d'une grande patience & d'une grande discrétion. Ils sont soibles & légers ; à tous momens ils tombent & retombent dans les mêmes fautes. Ils oublient aisément toute leur morale, à la préfence d'un nouvel objet de plaisir, quand même ils s'en souviennent, ils n'ont pas la force de rélifter. Vouloir qu'ils acquièrent en peu de jours cette fermeté, c'est vouloir qu'une jeune plante ait du jour au lendemain un tronc folide & de profondes racines. Il faut espérer beaucoup du temps, & ne se pas ennuyer de labourer souvent & d'arrofer tous les jours.

Cette légéreté des enfans est véritablement difficile à fupporter; mais ne la haïssons-nous point, plutôt parce qu'elle nous incommode, que parce qu'elle leur nuit ? Rentrons. en nous-mêmes, fommes nous à proportion beaucoup plus raisonnables à l'âge parsait où nous sommes ? N'avonsnous pas auffi bien qu'eux nos paffions, ne fommes nous pas attachés à notre plaisir ? & si ce qui nous divertit, nous paroît plus solide, peut-être paroît-il encore plus ridicule à des hommes plus sages que nous. Faisons la comparaison juste, remettons-nous à l'âge de notre disciple & repassons de bonne foi quelles étoient alors nos pensées; nous trouverons que tous les enfans sont à-peu-près semblables. Je ne dis pas pour cela que nous devions négliger dans les. autres, les défauts que nous avons, ni qu'ils doivent en prendre avantage, s'ils viennent à les reconnoître; mais je dis que cette confidération nous doit rendre fort doux & fort patients, de peur qu'en pressant trop un jeune homme, de monter tout d'une haleine à la plus haute vertu, par des chemins trop difficiles, nous ne le précipitons dans le déserpoir. Il faut donc ménager extrêmement

les infructions de morale, & les proportionner à l'ouverture d'esprit du disciple, & encore plus à la force de son ame. Il faut être toujours attentif pour épier les occasions de les faire utilement, fans s'arrêter à l'ordre que l'on s'eft proposé dans les études. Souvent à l'occasion d'une faute que votre disciple aura faite, ou d'une reflexion qui viendra de lui-même, ou que vous lui ferez faire en lisant une hiftoire ou un livre d'humanités, vous trouverez lieu de l'inftruire de quelque maxime importante, ou de le tirer de quelque erreur. Ne perdez pas ces conjonctures fi précieufes, quittez tout pour la morale, les occasions de lui enfeigner l'histoire ou les humanités reviendront affez : mais il ne reviendra peut-être pas dans une disposition si favorable; & ce que l'on dit ainfi comme hors d'œuvre. & comme fans defiein, profite beaucoup plus, pour l'ordinaire, que ce que l'on dit dans une leçon en forme; où l'écolier eft fur ses gardes, parce qu'il voit que vous voulez parler de morale. Il ne faut point craindre les digreffions, qui vont à quelque chose de plus utile que le sujer que l'on s'étoit proposé.

A civilité fait partie de la morale ; il ne suffit pas de garder les devoirs effentiels de la probité, qui font Civilité. Po l'homme de bien, il faut auffi garder ceux de la société, qui font l'honnête homme. La rudesse & l'incivilité ne se trouveront point dans un homme bien vertueux, parce qu'elles viennent ou d'orgueil, ou de mépris des autres, ou de parelle à s'inftruire de ce qu'on leur doit, & à se tenir proprement, ou de facilité à se mettre en colère. De sorte qu'il est impossible qu'un homme ne soit nonnête & civil, s'il eft humble, parient, charitable, modeste & soigneux. Mais afin que la vertu toute pure puisse faire cet effet, il faut qu'elle soit arrivée à une haute persection ; comme chez ces anciens Moines d'Egypte & d'Orient, qui étoient doux & honnêtes dans les solitudes les plus affreuses. Le commerce du monde est un chemin bien plus court pour donner de la politeffe, & la néceffité d'étre continuellement les uns avec les autres, oblige à avoir au moins toutes les apparences des vertus, qui rendent la société commode. On fe contente pour l'ordinaire de ces apparences, & on fait confister la civilité en une habitude de cacher ses passions

XVIII. litefie.

Έ¥



& de deguiser ses sentimens, pour remoigner aux autres le respect ou l'amine que le plus souvent on n'a pas. De sorre que la civilité nuit à l'effentiel de la verm, au lieu qu'elle ne devroir en être qu'une suite, & comme cette fleur de beauté, que la fanté produit naturellement. Cependant ces compliment flatteurs & ces grimaces de civilité, sont les premières instructions que l'on donne aux entins, & celles dont on les farigue le plus. Il femble que ce toit toute l'education. Ces expressions de soumission, d'estime, d'affection, servient fans doute excellentes fi elles étoient vraies, puilque nous serions tous parfaitement humbles & charitables. Mais puiqu'il n'eft pas ainfi, il vaudroir mieux dire plus vrai, ou plutôt dire moins & faire plus. Il y a bien de la différence entre témoigner du mépris & marquer de l'effime, ou du respect sans nécessité; & ce qui fair voir le ridicule de nos compliment, sont les rencontres sérieules d'affaires, ou l'on change entièrement de langage, & ou l'on dispute le moindre petit intérêt à ceux à qui un moment auparavant il sembloit que l'on alloit tout donner. Les enfans qui n'out pas encore affez de jugement pour diffinguer les fujets & les occasions différentes, s'accourument par ces premières infructions, à mentir & à diffimuler en toutes rencontres.

Au reste, on fait en cette matière une infinité de mensonges inutiles. La civilité consiste plus à nous abstenir de ce qui peut incommoder les autres, à être doux, modeftes & patiens, qu'à parler beaucoup & se donner beaucoup de mouvement. Un petit mot obligeant bien placé, fait plus d'effet que tous ces grands complimens dont les gens de province nous accablent : ceux qui honorent ou careffent également tout le monde, n'obligent personne, & n'ont plus de quoi marguer leur véritable amitié. Mais la pire de toutes les espèces de civilité, est celle qui donne des manières contraintes & affectées. Cette civilité méthodique, qui ne confiste qu'en des formules de complimens fades, & en des cérémonies incommodes, & qui choque bien plus qu'une rufficité toute naturelle; cette affectation de tout faire par règle & par méthode, est un des principaux caractères de la pédenterie; c'est pourquoi les gens de lettres doivent furtout l'éviter. Mais comme leur condition les éloigne pour la plupart de ce commerce du grand monde, qui demande

une extrême politeffe, je crois que leur civilité confiste principalement à savoir se taire, sans affecter le silence; à ne parler de ce qu'ils favent, qu'autant que la charité le demande pour l'instruction & la satisfaction du prochain ; & du refte, agir & parler simplement comme les autres hommes. Et parce que les défauts sont plus sensibles dans les portraits chargés que dans le naturel, il ne fera pas inutile de confidérer le caractère que les Italiens ont donné à leur docteur de comédie, qui veut toujours parler & toujours instruire, & se met à tous momens en colère contre ceux qui ofent lui contredire.

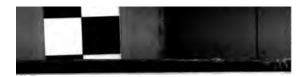
UISQUE la morale doit régner pendant toute l'éducation, il faut travailler en même temps aux autres étu- Logique & des ; mais comme toutes nos connoissances dépendent du métaphysiraisonnement ou de l'expérience, & que l'expérience profite peu, si elle n'est éclairée par la droite raison, il faut commencer par former l'esprit avant de venir au détail des faits & des choses positives. Cette application à cultiver la raison, est dans l'ordre naturel la première de toutes les études, puisque c'est l'instrument de toutes; car ce n'est en effet autre chose que la Logique, & les premiers objets où l'on doit l'appliquer, sont les grands principes de la lumière naturelle, qui font les fondemens de tous les raisonnemens. & par conléquent de toute l'étude. Or, cette étude des premiers principes est la vraie métaphysique : ainsi la Logique & la Métaphylique feront les premières études, & elles font tellement les premières, que la morale même, en tant qu'elle dépend de la raison & non de la foi surnaturelle, ne peut avoir d'autre fondement folide. Mais j'ai parlé de la morale auparavant, parce qu'il est plus nécessaire d'être homme de bien, que d'être homme de raisonnement. Outre que je ne puis dire en même temps, ce que je ferois en même temps, fi j'instruisois un jeune homme, c'est pourquoi je réserve à la fin de toutes les études des jeunes gens, de marquer à quel àge je voudrois les placer chacune en particulier.

J'entends ici cette logique folide & effective, que Socrate failoit profession d'enseigner, quand il disoit qu'il étoit Accoucheur d'esprits; qu'il leur aidoit à produire ce qui étoit déjà formé en eux; qu'il ne leur apprenoit rien, mais qu'il les faisoit reflouvenir de ce qu'ils savoient. En effet, comme

XIX.

61

I



#### THODE

unner aux enfansles s partements ou les inithe a Mindimensi des con-. ee de l'érre, de la 111.12 e la r. de l'erendue : du aree. & les fentiments . . ..... de souleur . de and le of. Les jugemens qui .... ie is partie ; que rien ne ...... on multiplier les erres tans control toujours le bonheur. . . ortes de peniees & de juge-...... sue tous les autres jugemens as per nous faifons dans toute la .... i tentive de ces principes. .... www.moins claires & moins Mersphyfique. La Logique eft ... & d'autres jugemens, qui . 16 de certitude, & qui ne font uns qui regardent plutôt nos . ... is vrai, de faux, d'affirmaa donne, & fur-tout l'idée de . gu'un tel raitonnement eft 🚬 une les a pas, & il n'y a - La l'ulage de la raifon ; car . ... confifte. La Logique & la ..... utions, qui ne convien-El junge de tout le monde . ..... e con i ie paffe en nousand a settions le mieux, & n'ont ..... à ne nous tromper ja-. . . . drons de ne nous arrêter ...... .... confequences. Il feroit

à

à souhaiter que l'on pût en retrancher sout ce qui ne sert pas esfectivement à cette fin.

Sans entrer ici dans le détail de cette instruction, puisque je n'écris pas une logique, je voudrois que l'on accoutumât un enfant de très-bonne heure à ne rien dire qu'il n'entendir. & à n'avoir que des idées les plus claires qu'il teroit potfiele. Pour cela, il faudroit en tout ce qu'il apprendroit, l'exercer continuellement à diviser & à définir, afin de distinguer exactement chaque chofe des autres, & donner à chacune ce qui lui appartient, non que je voulusse encore lui charger la mémoire de définitions, & des règles de la division & de la definition, mais les lui faire pratiquer sur les sujets qui lui feroient les plus familiers. Quand il auroit affez de force pour embrasser plusieurs idées, ou même plusieurs jugemens tout à la fois, je lui ferois apercevoir la différence du vrai, du taux, de l'incertain, & je le convaincrois qu'it ne faut ni tout affirmer, ni douter de tout, mais qu'il est nécessaire de suivre en nos jugemens des règles certaines: enfuite je lui ferois remarquer les vérités qui tont les premières, dans l'ordre de la connoissance, & de la certitude desquelles dépend celles de toutes les autres, d'où suivroit la connoissance de l'ame & sa distinction d'avec le corps ; la connoissance de Dieu & les règles du vrai & du faux, desquelles on tireroit ensuire aisément tout le reste de la logique: je voudrois qu'elle confiftat en fort peu de préceptes, aurant ni plus ni moins qu'il s'en trouveroit qui aidaffent effectivement la raison; car si l'on voyoit, après l'avoir bien examiné, que l'on raifonnât auffi furement & auffi juste fans toutes ces observations, je les condamnerois par cela feul qu'elles seroient inutiles, & je les renvoyerois au nombre des curiofités, quelque vraies & quelque belles qu'elles fuffent ; mais on trouvera fans doute quelques règles de logique, à quelque petit nombre qu'on les réduife. qui feront fort utiles pour aider la raison, & quelques axiomes de métaphyfique où l'on obligera de remonter tout homme qui raisonne, & qui par conséquent seront le fondement de tous ses raisonnemens.

Tout le monde voit l'utilite de raisonner juste, je ne dis pas seulement dans les sciences, mais dans les affaires & dans toute la conduite de la vie, & de raisonner sur des principes solides; mais peut-être plusieurs ne voient pas Tome II. E



la néceffité de remonter jusqu'aux premiers principes J parce qu'en effet il y en a peu qui le fassent. La plupart des hommes ne raisonnent que dans une certaine étendue, depuis une maxime que l'autorité des autres où leur passion a imprimée dans leur esprit, jusqu'aux moyens nécessaires pour acquérir ce qu'ils défirent. Il faut s'enrichir : donc je prendrai un tel emploi, je ferai telle démarche, je fouffrirai ceci & cela, & ainsi du reste. Mais que serai-je de mon bien quand j'en aurai acquis ? Mais eft-il avantageux d'être riche ? C'est ce que l'on ne cherche point. Ceux qui raisonnent ainsi n'ont jamais que des esprits vulgaires, de quelque profession qu'ils soient, fussent ils lettres & docteurs, fussent-ils ministres d'état, fussent-ils princes : j'appelle esprit vulgaire cet esprit borné à certaines connoisfances, qui ne s'occupe que du détail, & ne raisonne que sur l'expérience, & je trouve qu'il est toujours le même, quelque objet qu'il se propose : il ne devient pas plus grand pour s'appliquer aux affaires publiques, & il n'en est pas plus favant pour s'occuper des matières de science; il ne fera jamais que raisonner probablement sur l'expérience de ce qu'il a lu, & conjecturer un fait d'un autre, mais il n'ira pas julqu'à juger de ses lectures, & les rapporter à leur ulage.

Le véritable favant & le véritable philosophe va plus loin & commence de plus haut; il ne s'arrête ni à l'autorité des autres, ni à ses préjugés, il remonte toujours, jusqu'à ce qu'il ait trouvé un principe de lumière naturelle, & une vérité fi claire, qu'il ne la puisse révoguer en doute; mais auffi quand il l'a une fois trouvée, il en tire hardiment toutes les conséquences, & ne s'en écarte jamais, de-là vient qu'il est ferme dans sa doctrine & dans sa conduite ; qu'il est inflexible dans ses résolutions, patient dans l'exécution, égal en son humeur & constant dans la vertu : or, ce favant & ce fage fe peut trouver en toutes conditions. On a dans les Patriarches des exemples de sages pâtres & laboureurs; dans les anciens Moines de sages artisans; & de quelque profession que soit un homme, il ne sera jamais heureux, autant que l'on peut l'être en cette vie, s'il n'agit ainsi sur des principes certains, ou si une foi très ferme no supplée au défaut du raisonnement; mais pour parler suivant nos mœurs, & par rapport à ceux qui ont accoutumé

61

d'étudier parmi nous, ces raifonnemens folides & ces principes certains, font principalement néceffaires à ceux qui doivent conduire les autres, comme les Eccléfiaftiques, les Magistrats, & ceux qui gouvernent ou qui entrent en part des affaires publiques. Pour mieux dire, il ne faut point compter qu'il y ait de véritables études fans ce fondement; car pour connoître des choses de fait, & acquérir de l'expérience, l'usage de la vie suffit : ou fi l'on y ajoute quelque lecture, on n'a pas besoin pour cela d'une grande instruction, mais se former l'esprit, voir clair à ce que l'on fait, se conduire par des lumières affurées, & non par des opinions incertaines, c'est ce qui mérite d'être recherché, & c'est cette recherche qui mérite le nom d'*Etude.* 

La plupart des hommes font plus capables que l'on ne croit de cette philosophie : elle ne demande aucun talent extraordinaire de mémoire ou d'imagination & de brillant d'esprit, mais seulement un bon sens commun, de l'attention & de la patience, ainsi il n'y a que les esprits fort légers qui ne puissent y arriver. Pour les esprits pesans, s'ils ne sont tout-à-fait stupides, on pourra souvent les mener plus Join que ceux qui brillent plus qu'eux, enfin il faut conduire chacun felon fon génie, & ne pas s'attacher fi fort à ceux dont l'instruction donne du plaisir, parce qu'ils ont l'esprit plus ouvert ; que l'on néglige les autres, parce qu'ils font plus de peine, au contraire ce sont ces derniers qui demandent le plus de soin, le plus d'affection & le plus d'habileté dans celui qui les instruit; & c'est un malheur déplorable, mais fans remède, que les gens les plus ignorans & les plus groffiers ont d'ordinaire les plus méchans mairres.

Puisque je suis entré en matière, j'acheverai de m'expliquer touchant la philosophie. Je crois que l'on doit effayer d'y conduire tous ceux que l'on instruit, principalement si l'on y voit un beau naturel; mais il ne faut pas s'attendre qu'il y en ait grand nombre qui réussifient; c'est une grande entreprise que de former un véritable philosophe, c'est-à-dire un homme qui raisonne droit, qui soit toujours en garde contre toutes les causes de l'erreur, qui ne fuive dans la conduite de si vie, que la raison & la vertu, & qui cherche à connoître en chaque chose la vérité, & à remonter jusqu'aux premières causes. H est vrai que la

Eij

•



plupart des hommes en seroient capables s'ils usoient bien de leur raison, & s'ils ne précipitoient point leurs jugemens; mais il est bien rare d'en trouver qui aient une volonté affez droite, & une affez grande force pour réfifter à leurs passions, aussi faut-il demeurer d'accord que l'on peut exercer paffablement bien la plupart des profeffions de la vie, sans arriver à cette persection. On peut être bon médecin pourvu que l'on fache l'histoire naturelle, & les expériences des remèdes les plus assurés, car quand on sauroit tout ce qui a été découvert de physique jusqu'à présent, on ne connoîtroit guères mieux les premières causes des maladies. La jurisprudence n'oblige point à remonter plus haut, ni à chercher d'autres principes de raifonnemens, que les lois établies entre les hommes : le reste appartient au législateur. Les Jurisconsultes Romains, dont nous admirons avec raison les décisions, n'étoient point des philosophes; & cette science étoit formée à Rome avant que l'on y connût la philosophie ni la grammaire. Pour la guerre, il est évident, par l'exemple des Romains mêmes & de la plupart des nations, qu'il n'est nullement nécessaire de philosophie pour la bien faire. Jamais les Romains n'onr été plus grands hommes de guerre, que lorsqu'ils étoient encore ignorans. Mummius & Marius n'y ètoient pas moins habiles que Pompée & Célar; & ces derniers, quoiqu'ils fussent plus favans n'étoient pas plus philosophes. Quant aux autres professions moins considérables, comme la marchandife, l'agriculture & les métiers, on ne demande point de philosophie à ceux qui s'y appliquent, quoique les arts les plus utiles n'aient point été inventés fans philosophie. ie fais que l'on croit qu'elle sert à la théologie, & assurément il seroit à souhaiter que tous les Ecclésiastiques fussent de vrais philosophes; mais j'ai fait voir que dans les premiers fiècles de l'Eglife, les chrétiens faisoient peu de cas de la philosophie humaine, & toutefois on ne peut douter que les évêques & les prêtres de ce temps-là ne rempliffent parfaitement tous leurs devoirs. Je laisse à ceux qui travaillent utilement dans l'Eglise, à juger si ce qu'ils ont appris de philosophie leur est de grand usage pour la conduite des ames.

Au refte, comme il ne faut ni se tromper ni tromper les aures, je ne voudrois donner le nom de philosophie qu'à

ce qui le mérite effectivement. Je ne voudrois point donner à mon disciple la vanité de se croire philosophe, parce qu'il fauroit par cœur quelques distinctions & quelques divisions, quoiqu'il n'en fût ni plus fage ni meilleur : & je ne voudrois point contribuer à rendre ce grand nom méprifable aux gens qui n'ont point de lettres, car les femmes & les hommes du monde jugent des philosophes anciens par les modernes, & les méprisent tous également ; de-là vient que Platon, le plus excellent de tous les auteurs profanes, & l'un des plus agréables, est peu lu, même des favans, & n'est point encore traduit en notre langue; de-là vient que ceux qui lisent les traductions de Xenophon, d'Epictete ou des autres, s'étonnent que des philosophes raisonnent de si bon sens : c'eft le même abus qui a décrié le nom de Rhétorique, de poésie, & de la plupart des beaux arts, & qui en a donné les fausses idées, qui font que nous les pratiquons fi mal; car il est naturel de croire qu'une chose est effectivement ce que son nom nous représente.

Donc, quoiqu'il fût à souhaiter que tous les hommes, du moins ceux qui étudient, devinssent véritablement philosophes, il est si peu raisonnable de l'espérer, qu'il semble que la plupart ne doivent pas y prétendre, du moins it faudroit la réduire à une bonne logique, le reste de la philosophie n'est point nécessaire pour acquérir les autres sciences, au contraire, ce sont toutes les sciences, jointes à la pratique de toutes les vertus, qui forment la vraie philosophie, à laquelle par conséquent on ne peut arriver humainement que dans un âge mûr, si quelqu'un est assez beureux pour y arriver; mais foit pour toute la philofophie, foit pour la logique, il est encore plus certain que la grammaire, la rhétorique & tout ce que l'on appelle Humanités, n'y sont aucunement nécessaires. Pour apprendre à raisonner droit, il n'est point besoin de favoir le Latin ni aucune sutre langue, on peut l'apprendre à un muet, pourvu que l'on ait des fignes affez diffincts pour lui expliquer des réflexions fur les penfées. L'éloquence suppose le raisonnement déjà formé, puisqu'elle y ajoute le mouvement & l'expression, car elle ne consiste pas, comme croient les ignorans, à dire de belles paroles, mais à faire valoir les bonnes raifons.

Comme notre logique ne confistera pas en certains mots

E iij



& certaines règles dont on se charge la mémoire, pour en pouvoir parler ou entendre ceux qui en parlent, mais dans un exercice réel de bien raifonner : il ne faut pas croire que l'on l'apprenne une fois comme une hiftoire, pour n'y plus revenir enfuite. Il faut la pratiquer continuellement pendant tout le cours des études ; & je n'en parle en ce lieu, que pour marquer fon rang, & montrer qu'elle eft plus digne & plus nécessaire que toutes les études dont je vais parler ; au moins celles qui ne confistent qu'en connoiffances de faits ou de choses positives, & en conjectures.

Mais quoique le raisonnement soit nécessaire, l'expérience & la connoiffance des chofes particulières l'eft encore plus. On ne peut être véritablement favant ni fouverainement habile sans cette profondeur de raisonnement que j'ai marquée : mais on peut être affez habile pour fatisfaire aux devoirs communs de la vie, sans ce raisonnement, pourvu que l'on connoiffe le détail des chofes d'ufage : au lieu que fans ce détail, les meilleurs raisonnemens généraux, tant qu'ils demeurent généraux, ne meneront jamais à rien. Ce sont ces raisonnemens généraux qui ont de tout temps décrié les Philosophes & les Savans, quand ils ontnégligé d'y joindre la connoissance des choses particulières, & principalement des institutions des hommes; & c'est le défaut essentiel de la méthode de Raimond Lulle, qui n'occupe ses disciples que de notions fa générales, qu'elles ne sont d'aucun usage; & ne les rend pas même plus favans dans la spéculation, puisqu'il n'ajoute à ce que tous les hommes connoissent naturellement, que des noms & des distinctions arbitraires. J'aime mieux un paysan qui sait de quel blé se fait le meilleur pain, & comment on fait venir ce blé, qu'un Philosophe qui ne raisonne que sur le bon, le parfait & l'infini, sans jamais descendre plus bas. Que votre disciple ait donc l'esprit droit & net, qu'il raisonne sur de grands principes, & qu'il arrange bien ses connoissances. Mais qu'il se contente de peu de principes, & qu'il ait de quoi arranger, je veux dire, des connoiffances diftinctes & fingulières.

XX. corps.

Qu'il faut J USQUES ici je n'ai parlé que des études qui fervent à per-avoir foin du J fectionner l'ame, en formant l'esprit & les mœurs. Il faut dire auffi quelque chose de celles qui pourroient servir au corps, puisqu'après notre ame il n'y a rien qui nous doive

être si précieux que cette autre partie de nous-mêmes; & que l'union étroite de l'une & de l'autre, fait que l'ame n'est point en état de bien agir, fi le corps n'est bien disposé. Je fai que cette sorte d'étude n'est point en usage parmi nous. On connoit affez les biens du corps, la santé, la force, l'adresse, la beauté : mais on croit qu'il faut que la nature nous les donne. L'art de les acquérir est tellement oublié. que s'il n'étoit certain que les anciens l'avoient trouvé. & l'avoient pouffé à une grande perfection, peut-être ne croiroit-on pas qu'il fût poffible. C'est cet art que les Grecs nommoient Gymnastique, qui consistoit principalement dans l'exercice du corps, c'est pourquoi il est hors de mon suiet : car je n'ai pas entrepris tout ce qui regarde l'éducation de la jeuneffe, mais seulement les études. Je laisserai donc ce traité des exercices à quelqu'un qui en sera mieux instruit que moi, & je me contenterai de parler des connoiffances qui servent à entretenir la santé. Je ne leur donne pas le nom de Médecine, parce que nous l'appliquons à un art long & difficile, qui occupe des hommes toute leur vie, & qui a pour objet de guérir les maladies, plutôt que de les prévenir :, au lieu que ce que j'entends ici par cette étude néceffaire à tout le monde, sont seulement certains précenses simples & faciles pour entretenir & augmenter la fanté.

Je voudrois donc que dès la première enfance on inspirât la sobriété autant que cet âge en est capable; non pas en faisant jeuner les enfans, il n'en est pas encore temps ; mais en ne les laiffant pas manger autant qu'ils veulent, ni tout ce qu'ils veulent; ne leur offrant point ce qui les peut tenter ; ne leur donnant jamais ni peines ni récompenses qui dépendent du manger. Il faut encore mépriser en leur présence les gourmands & les friands, soit dans les railleries, soit dans les discours sérieux; marquer les maladies & les autres maux qui viennent des excès de bouche; louer la sobriété, & montrer les biens qu'elle produit: faire tous ces discours, autant que l'on pourra, sans qu'il femble que l'on les veuille instruire, & fans leur adresser la parole, afin qu'ils s'endéfient moins ; mais sur-tout ne démentir jamais ces discours, ni par aucun discours contraire, ni par aucune action; un mot les soutenir d'exemple. On voit par les mœurs des nations entières, combien l'opinion, la cousume & les impressions de l'enfance sont puissantes en cette

E iv



mattere. L'invognerte, à franteme caus les pars en Nord. eir un montire en Litarne : les huitens maleur leur vie avec ós és , os legunes à ces frars, uns nanger al cheir el pointon; la quelques 1 3 lor relement enerce al veine, dre souce constitute. Pers dere croin-t-on ene je der obs plizia mente ceci dans les infermitions de morale; mais je ne voulos pas entrer dens tark erasi detel des vertus, & celle-ci eft un movem particulier pour in unne. Or, ces infructions qui fervent 2 plateurs fins, ione fans doute les plus encelientes.

Pour le bien porter, il fert encore d'ètre propre & net . de respirer un air pur, boire de bonnes eaux, se nourrir de viandes fimples; & quoique la nature enfeigne affer tout cela, il est bon d'en avertir les enfans, & leur y faire souvem faire réflexion, car la courume prend allement le celsus. Tout ce qui donne de la force, sert aufi beaucoup a la fanté, que la force suppose nécessairement. Or, ce qui fortifie n'eft pas, comme croit le vulgaire, manger beaucoup & boire beaucoup de vin, mais travailler & s'exercer en le nourriffant & le repolant à proportion. Les exercices le plus a l'ulage de tout le monde, sont de marcher long temps, se tenir long-temps debout, porter des sardeaux, tirer à des poulies, courir, fauter, nager, monter à cheval, faire des armes, jouer à la paume, & ainsi du reste, selon les áges, les conditions & les professions auxquelles on se deftine. J'en laisse le dé;ail à ceux qui voudront bien, peutêtre un jour, donner quelque traité des exercices; je me contente d'observer qu'il est très-important d'en donner aux enfans de bonne heure une grande estime, avec un grand mépris de la vie molle & efféminée.

Il faut leur faire comprendre qu'un homme est capable de peu de chose, s'il ne peut, sans altérer sa santé, faire des excès notables de travail, rompant au besoin toutes les règles du fommeil & des repas. Enfin, qu'il y a plusieurs vertus qui ne se peuvent pratiquer qu'avec un bon corps. " Tim, 19. S. Paul dit bien que les exercices du corps font utiles à peu de chose; mais il le dit en les comparant aux exercices de piété, & dans un temps où l'émulation des athlètes Grecs les avoit pouffés à une sobriété excessive. Car plusieurs passoient leur vie dans un régime très sévère, & dans de fort

.....

erands travaux, fans autre but que de se faire admirer dans les spectacles. S. Paul lui-même se sert ailleurs de cet exemple, pour montrer aux Chrétiens avec quelle ardeur ils doivent combattre pour la couronne incorruptible. Les Chrétiens, à la vérité, ne s'engageoient pas à ces exercices des gymnases, qui leur auroient trop fait perdre de temps, & encore moins aux combats des jeux publics, fondés fur l'idolàtrie; mais ils ne laissoient pas de s'exercer le corps par des travaux pénibles. S. Clément Alexandrin le conseille Padag. expressement dans son Pedagogue, & la plupart des anciens 3. c. 10. Moines l'ont pratiqué. Aufli S. Paul ne dit pas que les exercices du corps n'aient aucune utilité; & quoiqu'il la juge petite, en comparaison des vertus Chrétiennes, il l'auroit fans doute jugée grande, en comparaison de ce que nous lui préférons communément. Car ce qui fait tant mépriser aujourd'hui les exercices, est qu'ils ne servent ni à acquérir de l'honneur, ni à gagner de l'argent, & qu'ils ne s'accordent pas avec la bonne chère, le sommeil & la paresse, en quoi la plupart des gens font confifter leur bonheur.

En effet, il n'y a parmi nous que ceux que l'on destine à la guerre, à qui l'on apprenne quelques exercices par méthode : encore y a-t-il, ce me semble, deux défauts confidérables. L'un, que l'on ne prend aucun soin de former les foldats qui composent tout le corps des troupes. On atcend qu'ils soient enrôlés pour leur apprendre à manier leur armes & à faire l'exercice ; l'autre défaut est que dans les académies où on exerce les Gentilshommes, on ne compte pour rien ce qui est le plus essentiel pour donner de la fanté & rendre les corps robustes. Car on n'accoutume point les jeunes gens à vivre de viandes fimples & groffières, à fouffrir quelquefois la faim, le chaud, le froid & les injures de l'air, à passer les nuits sans dormir, à coucher ordinairement sur la dure, à être à cheval des journées entières; en un mot, à s'endurcir à toutes fortes de fatigues. Cependant ces fatigues sont d'un usage bien plus ordinaire à la guerre que la danse & les dernières finesses de l'escrime & du manége. Ce foin que l'on prend de former le corps des Gentilshommes, ne laisse pas, tout médiocre qu'il eft, d'étre une preuve bien sensible de l'utilité des exercices. Dela vient sans doute, que les gens de qualité, & les officiers d'armée ont d'ordinaire le corps mieux fait, ont plusde gra-

75

1. Cor. IN.

liv;



## A CANT TO DE LA METROP

SUMMER'S CONTRACTORIES OF THE STREET OF THE where the state of And an and the prost Place Distant CHARLES BER CHARLES Associate reasons to a statementation of the statement of we success account of an equilation of a subDeleting of the serve and construct the server to property calls and second memory of the contents of the anti-ar sometrings . has MAN A PRIME MALANE STURING CONSTRATION CONTACT and it is det last quettal postque : Bu HET ERCENS OF anina ha suma i iddie gollo e is chiller all fran. another a curve your foot a gar built merical potence cores de la spela de la compania de consel der por ing and love up a salar avouably verse decom CAR AND AND AND AN ISHERMAN CONTROL OF ALL AND A VICE First start gar sitter auto toujortoming. C. DB. 1m-Preserves and gaget " ended and ", creenceder betverter" e where the second second second to be then 6 a la servicio dal vive a la farri corte.

. in ante l'avant dell'inter e llemprisma المووودة الجوديق والالال الاخترار عبراهه and a search revelation alle e le chur e pour l'aca memeral à comp to a series and second out of the astrony cut minute. At to exercise composed with the president test formers and es nella syste prover à proter n'aire magne n menger prises Chips and actions that a fill IR BRITHER HIPand a sa tone word of the mediament & for this me which you show the alles to shall the paravents & the Administry of a state of the second energies commentations for parts authors are intragrements A server & a construct proof the areas manager . A pour cour-Known where where the part de congernavaure, or par line An issue of alla , & to the mark the second state of miles Surprise state of the state of a color exercitions in many methods and mediations que de Is a construction of the property of the components of the comprovince de norme as las que je unes gens d'erreur de ces presono ao andara est est fam es as que elevent plus mai leurs subure II des embegranent Arles convrent juiques au bout an energy of the bar faillent prim faire d'exercice, ce peur que com la labellant un qu'ils ne s'échauffent ; ils les purgent melanant in sertaines tailons, & lour pertuadent fibien qu'ils

font d'une complexion foible & délicate, que les pauvres enfans le croient toute leur vie, & prétendent fe diffinguer par-là du commun, comme par leur bien & leur condition. Car comme il n'y a que des riches & des gens de grand loifir qui puiffent faire toutes ces façons, ils fe perfuadent qu'il n'appartient qu'aux payfans & aux crocheteurs d'avoir de bons corps, & fe font honneur de leur foibleffe, comme d'une marque/d'efprit. Cependant, à le bien prendre, on devroit avoir beaucoup plus de honte d'être foible & mal fain, que d'être pauvre, puifqu'il y a plus de moyens innocens d'acquérir la fanté que les richeffes, & que ces moyens font plus en notre pouvoir.

Il faut encore guérir les jeunes gens de quantité de superstitions, que l'ignorance des siècles passés a introduits dans la médecine, touchant la qualité de plusieurs viandes que l'on' estime froides ou chaudes, sans raison, & contre l'expérience ; touchant plusieurs effets que l'on attribue sans fondement à la lune & aux autres astres. On peut mettre en ce rang une grande partie des préceptes de l'école de Salerne. Au contraire, je voudrois que l'on eût soin de leur apprendre ce qu'il y a de plus constamment établi entre les plus habiles Médecins pour le régime ordinaire : les moyens de conserver la santé, les remèdes des maladies les plus fréquentes, & sur-tout ce qui regarde les bleffures. Car il est plus difficile de les éviter, que les grandes maladies, & plus important de s'y pouvoir aider soi-même. Pour tout cela il seroit bon de savoir pasfablement l'anatomie, joint les autres grands usages que l'on en peut faire en morale pour connoître les passions, pour admirer la fageffe de Dieu, & sentir combien nous dépendons de sa puissance. Il seroit bon de savoir aussi la qualité des nourritures les plus ordinaires, des plantes les plus communes, des remèdes les plus faciles à trouver; tout cela fuivant les expériences les plus affurées. On en pourroit étudier plus ou moins selon la capacité du Maitre, & le loifir & l'inclination du disciple. Il ne seroit pas inutile de faire observer les effets de certaines maladies les plus affreuses, pour imprimer aux jeunes gens une grande horreur de l'intempérance & de la débauche ; & d'un autre côté les faire quelquefois entrer dans une cuisine & dans un office, & voir tout au long avec combien d'ar-



tifice, de peine, de temps, & de dépense, se préparent ces ragouts & ces confitures, qui ne sont que l'ornement des repas.

point étudier

Qu'il ne faut V Oilà les inftructions qui regardent toutes fortes de performes puiferit par intéret. & un corps. Les instructions suivantes regardent la conservation des biens, & par conséquent ne sont pas à l'usage de ceux qui sont tout à fait pauvres. Aussi les avis que je donne ne sont guères praticables qu'à l'égard des enfans qui naiffent de parens au moins médiocrement accommodés. Les plus pauvres n'ont ni le talent ni le loifir d'inftruire leurs enfans en particulier, & s'ils les font étudier, c'eft en les envoyant à des écoles publiques. Mais peutêtre avant de passer outre, ne sera-t-il pas inutile de dire un mot de ce qui doit attirer aux études, ou en détourner ceux qui sont tout-à-fait pauvres.

Régulièrement l'étude n'eft point un moyen d'acquérir du bien, & ne convient qu'à ceux qui ont un honnête loisir. Le bon sens veut que l'on commence par pourvoir à sa subsistance avant de contenter sa curiosité, & ceux qui s'appliquent à l'étude n'ayant pas de quoi vivre, ressemblent à des voyageurs qui étant abordés à une île déserte, s'amuferoient à contempler les astres, ou à discourir sur le reflux de la mer, au lieu de bâtir des cabanes & de chercher des vivres. On pourroit leur dire, fi vous estimez les biens de fortune, comme la plupart des hommes, à quoi vous amuser-vous ? Que ne prenez-vous les moyens ordinaires & naturels pour en gagner ? Vous êtes né à la campagne, demeuree y : labource le champ de vos pères; ou s'il ne vous en ont pas laille, server un Maitre; travaillez à la journée ; apprenes un métier ; trafiquez, fi vous en avez le motion : choitifies quelque profettion qui vous faffe fublister hummerement, & laister les cuudes à ceux qui ont the holder, and done there, on and no le foucient pas de l'ette. Main, dua quellen un, les énales mêmes sont une He wer providention with the vives, the mouns clies menent à phillience pushedinge upper, thouse, to Palais, la Médecine: & la vie en ell men plus dence que le labourer la terre, ou the travaillier a war ungainer. Yould be value elpérance qui fait rame in panyare there is the uvres Avocats,

Je ne dis pas qu'il faille exclure des études tous ceux qui sont pauvres. On ne trouveroit guères de gens à leur aite qui voulussent se donner la peine d'enseigner & de conduire desenfans : moins encore qui se chargeassent du service des paroisses, principalement à la campagne. Je désirerois seulement que le nombre n'en fût pas fi grand ; que l'on pût choisir sur ceux qui ont le plus de talent ou de vertu, & renvoyer ceux qui n'étudient que par des vues basses & fordides. Car on ne peut affez déplorer les extrémités où se jettent souvent ces jeunes gens, qui se sont embarqués témérairement dans les études, & se trouvent hors d'état d'apprendre un autre métier, ou croient tout le reste indigne d'eux. Plusieurs ne fachant que devenir, se jettent fans vocation dans des communautés religieules : ou s'ils craignent de s'enfermer & de s'affujettir à une règle, ils cherchent quelque emploi de pratique ou de finance ; ou felon le génie, ils devlennent Musiciens, Poëres, Comédiens, Charlatans & tout ce que l'on peut imaginer.

Les études mêmes fouffrent d'être traitées par des gens mal élevés, ou intéreffes; ils font occupés du toin preffant de leur fubfiftance, ou du défir de gagner. Leur but n'eft pas la connoiffance de la vérité & la perfection de la raifon, mais l'intérêt : ainfi ils forcent leurs penfées pour les y ajufter; ils n'étudient point ce quieft de meilleur en foi, maisce qui eft de meilleur débit; ils ne cherchent point à devenir effectivement plus habiles, mais à paffer pour l'être, & à plaire aux autres. En un mot, ils appellent *Etudes utiles*, non pas celles qui vont à quelque utilité publique, comme d'avancer les arts & perfectionner les mœurs, mais celles qui vont à enrichir ceux qui étudient. Mais revenons à notre fujet.

Je prétends avoir expliqué juíques ici les études qui font à l'ufage de toutes fortes de perfonnes, tant des femmes que des hommes, tant des riches que des pauvres. Ces études font celles qui regardent la religion, les mœurs, la conduite de l'esprit pour raifonner juste, & la fanté. Je les ai traitées dans toute l'étendue que peut leur donner celui qui inftruit un enfant de qualité, destiné à de grands emplois, à qui le Maître donne toute son application, ayant tous les fecours qu'il défire. On doit juger à proportion, ce qu'il en faut en faire apprendre à un homme de condition médiotre, à une femme, à un artifan. Ainsi pour les pauvres, il



## " DI THOR FILE METHODE

filies a sub addititions is in the constant we can ever a some every is and the set and every a some constant of the set of the set

Filis: Granner

Pers & Frankers, Ecoconis intimer in Marine, Here Ser Fanous . & Lectre . correctmente: ...... NOT TO THE HAY DONE CONSTRANT D. D. COOK MS THOPS, The same state of the second state interne here Mersie en Suderi en Date Dummanes : me: etter. Etterendeto jow the farmer, to be structure the int some comments AN a MARINE Aline avan in 28. 1 ESTIMUESSIE ON OF Anything for set me since Economic, i nive more income the solution sector of the sector of the sector Svot & Islands, summer on point Jugents or der the some fiele sene to our punter are le min pristhe your of apprend a ine "Elemen on "Arabe - On all just's par a survine . In ver a tour int cour anmenine, M the wynus & surfar b & f appinger Cenencar 1 at HAN THINKY IS SATISTE & NOR TENNS IS THE IT IS THE met Aywas, Monther & Luwen iss memes lennes, inp-Plan you be supervises of que manque à l'ectrure, comme il the many we say would be seen the second the promotion anthe prese work from the senteners al, and more that I an I anthe of when to enternous moust an que de paintes entres, No in charcherd qu'à le réjouir, ne preanent pas en grè tions sails paine, & on les chârie radement, quant is ne Committee the affect long temps for lear livre. Ages tox, pontique a les tant preffer, fur tout quand ils font d'une con-Ammi lumilate, ou ils lerom obligés de lire & écrire roure lette 4)+1 ( anite un qu'ils l'ignorent quand ils feront grands. & sil villenil faulamant qui arrivent à dix ou douze ans isin is favoir. On n'en voit point, me dira-t-on, parce qu'il

n'y en a point que l'on ne contraigne de l'apprendre dès l'enfance. Mais, croit-on que l'émulation, la honte de n'être pas comme les autres, & la néceffité de lire & d'écrire dans tout le refte des études, n'y fasse pas auffi beaucoup ?

Cependant la dureté de ces premières leçons, les dégoûte pour long-temps de toute étude. Il faut avoir beaucoup de patience, les faire lire peu à la fois, augmentant infenfiblement à mesure que la facilité vient, & leur apprendre en mème temps des histoires, ou d'autres choses qui les réjouiffent. On fait lire d'abord en Latin, parce que nous le prononcons plus comme il est écrit, que le François: mais je crois que le plaisir qu'auroit un enfant d'entendre ce qu'il liroit, & de voir l'utilité de son travail, l'avanceroit bien autant. C'eft pourquoi je voudrois lui donner bientôt quelque livre François qu'il pût entendre. Il est aisé de voir que les mêmes difficultés que l'on a pour apprendre à lire, on les a pour le Latin & pour les autres langues; & gu'elles durent plus long-temps. On y a même joint par l'usage des écoles, une autre difficulté, qui est celle des règles & de tout l'art de la grammaire. Car quoique nous foyons accoutumés à n'apprendre le Latin qu'avec la grammaire, ni la grammaire qu'en Latin, ou sur le fondement de la grammaire Latine, il est clair toutefois que ce sont deux études séparées, puisqu'il n'y a point de langue qui ne s'apprenne, & qu'il n'y en a point auffi qui n'ait fa grammaire. J'ai fait voir que cette méthode a commencé du temps que le Latin étoit vulgaire, & que la grammaire Grecque, qui est la première que nous connoiffons, a été faite aufli par les Grecs.

Ainfi pour imiter ces Anciens, que nous effimons avec tant de raifon, il faudroit étudier la grammaire en notre langue, avant de l'étudier dans une autre. Comme cette étude ne confifteroit qu'à faire faire à un enfant des réflexions fur la langue qu'il fauroit déjà, il y auroit fouvent du plaifir, & les difficultés qu'il y rencontreroit feroient moindres, que fi elles étoient jointes à celle d'apprendre une langue. Toujours on auroit cet avantage, que l'on pourroit lui faire entendre parfaitement tous les préceptes par des exemples familiers. Mais je ne voudrois pas le charger de beaucoup de préceptes, puifque le grand raffinement dans la grammaire confume ungrand temps, &c g'eft point d'ufage.



Telle exception vous aura peiné tout un jour à retenir; dont vous n'aurez pas à faire trois fois en la vie. Je me contenterois des principales définitions, & des règles les plus générales; & je me bornerois à bien parler & bien lire, observer en écrivant une orthographe très-correcte, entendre tout ce que l'on dit & tout ce que l'on lit, autant que la connoissance de la langue y peut servir. Il suffiroit pour cela, de connoître les divisions des lettres, les parties du discours & leurs subdivisions, & le reste que je ne puis mettre en détail, à moins que de faire une grammaire. Or, afin que ces préceptes ne fuffent pas fecs & décharnés, comme ils font dans les livres, je voudrois les rendre fenfibles & agréables par l'usage. Quand un enfant auroit lu quelque temps en fa langue des chofes qu'il entendroit, & où il prendroit plaisir, s'il étoit possible, on commenceroit à lui faire observer que toute cette écriture ne confiste qu'en vingt-deux lettres, & que tous ces grands discours ne sont composés que de neuf genres de mots; qu'il y a deux fortes d'articles; qu'il y a des genres dans les noms; des temps & des personnes dans les verbes; des nombres dans les uns & dans les autres, & ainsi du refte. Lorsqu'il fauroit un peu écrire, on lui feroit rédiger les histoires que l'on lui auroit contées, & on lui corrigeroit les mots bas ou impropres, les mauvaises constructions, & les fautes d'orthographe. On pourroit lui dire les règles des étymologies, & lui en apprendre plusieurs aux occafions. Elles servent fort pour entendre la force des mots & l'ortographe ; & elles sont divertissantes. Ainfi avec peu de préceptes, & beaucoup d'exercice, il apprendroit en deux ou trois années, autant de grammaire qu'il en faut à un honnête homme, pour l'usage de la vie; & plus que n'en favent pour l'ordinaire ceux qui ont paffé huit ou dix ans au collège.

La plupart en pourroient demeurer là, & n'apprendre point d'autre langue. Les gens d'épée, les praticiens, les tinanciers, les marchands, & tout ce qui eft au deffous : entin la plupart des femmes peuvent le paffer de Latin ; l'expérience le fait voir. Mais s'ils tavoient autant de grammaire que j'ai dit, il leur téroit bien plus aifé de le fervir de bons livres trançois, & des traductions des Anciens ; & peut-être le détabuléroit-on à la fin, de la nécetité du Latin ;

tin, pour n'être pas ignorant. Il est vrai que le Latin est néceffaire aux Eccléfiastiques & aux gens de robe, & qu'il est fort utile aux gens d'épée, quand ce ne seroit que pour les voyages ; & entre les femmes , aux religieuses , pour entendre l'office qu'elles récitent. Mais je crois qu'il seroit beaucoup plus facile à apprendre, fi l'on ne le méloit point tant avec les règles de la grammaire. Non que je croie, qu'il faille l'apprendre par le seul usage : quoiqu'il y en ait quelques exemples, même de notre temps, la méthode n'en est pas encore affez établie, pour la proposer à tout le monde. Joint que quelque habitude de parler qu'eussent des enfans, j'aurois bien de la peine à croire qu'elle demeurât ferme fans le secours des règles, dans une langue qu'ils n'exercent pas continuellement. On a véritablement l'exemple des Juifs, qui apprennent l'Hébreu à leurs enfans fans aucune règle, & les y rendent fort favans ; mais c'eft avec un grand temps. Servons-nous donc plutôt des règles, pourvu qu'elles aident les enfans, & qu'elles ne les accablent pas. Or, s'ils les favent déjà en leur langue, le refte fera bien aife. Il n'y aura qu'à leur faire observer, ce que la langue Latine a de différent. Le manque d'articles, les déclinaisons des noms, le passif dans les verbes, la liberté d'arranger différemment les mots, & tout le reste. Ce ne seront pour la plupart que des exceptions, des règles générales qu'ils auront apprifes. Au refte, il faudra les exercer continuellement par la lecture de quelque Auteur qu'ils puissent entendre avec plaisir, s'il se peut, & faire état qu'ils apprendront bien mieux les règles par l'usage qu'on en fera remarquer, que par l'effort de leur mémoire, quoiqu'il ne faille pas laisser de leur faire apprendre par cœur. Ce qui les leur imprimera le mieux, sera la composition; mais on ne peut ni la commencer sitôt ni la continuer si long-temps que la lecture, qui doit être leur principal exercice, & durer pendant tout le cours des études. Car il y a cette commodité à la grammaire & à l'étude des langues, que comme ce sont des instrumens, celui qui les a une fois apprises, s'y fortifie à mesure qu'il s'en sert, parce que les livres où il apprend les choses, sont composés des paroles d'une certaine langue arrangée selon la grammaire.

Tome 11.



XXIII. Arithméti-<sup>que</sup>: <sup>que</sup>: <sup>que</sup>: <sup>que</sup>: <sup>t</sup> faut commencer plus tard, loríque la raifon fe forme tout-à-fait, comme à dix ou douze ans. On montrera d'abord au difciple la pratique des quatre grandes règles; on l'exercera à calculer aux jettons & à la plume, à fe fervir de toutes fortes de chiffres, à réduire les poids & les mefures les plus d'ufage. Enfuite on paffera aux règles plus difficiles, puis on lui montrera les raifons de toutes, & on lui enfeignera la fcience des proportions, felon le loifir & le génie.

eue.

XXIV. N s'étonnera sans doute, que je compte l'Économique Economientre les études, & même entre les plus néceffaires: mais voici ce que je veux dire. L'étude de la jeunesse doit confister à acquérir en ce premier âge les connoiffances qui doivent servir dans tout le reste de la vie, ou du moins les principes de ces connoissances, comme je crois l'avoir montré. Donc ce qui est nécessaire aux affaires les plus communes & les plus ordinaires, qui vont à l'entretien de la vie & au fondement de la société civile ; ces connoissances doivent tenir le premier rang après celles qui regardent l'homme en lui-même, & qui servent directement à persectionner l'ame ou le corps. Auffi c'est principalement l'ignorance de ces fortes de chofes, qui fait que plusieurs méprisent les étudians & les études. Quelles sont les penfèes d'un enfant de famille qui fort du collège ? de se divertir, & de faire des connoissances; & s'il a pris goût aux études, de suivre la curiosité. Il ne se met point en peine comme il subsiste, d'où lui vient de quoi se nourrir, s'habiller & tout le refte. Il regarde seulement comment vivent les autres jeunes gens de la condition, & ne veut pas le patier à moins, ni manquer d'argent pour jouer ou fatiffaire à d'autres passions. Cependant il se remplit l'imagination de comedies, de romans, de mulique; ou s'il n'a pas d'uputt, the borne à des plaifirs plus groffiers. Il faut qu'il arrive welve grand changement dans fa fortune, la mort d'un pere, une grande succession à recueillir, un grand process, on mariage, une charge dont il fe trouve revêtu. pour lui taire ouvrir les yeux, & s'apercevoir qu'il y a des attaires dans le monde, & qu'il y a des foins qui le

I

8 z'

regardent auffi bien que les autres hommes. Je fai qu'il y a en cela beaucoup du naturel de la jeuneffe, qui est poulfée au plaisir par des passions violentes, & n'a pas affez d'expérience pour faire cas des choses utiles. Mais c'est pour cela même qu'il faut aider la jeunesse & la retenir, au lieu qu'il semble que l'on veuille seconder ses défauts. Les jeunes gens n'aimeront jamais le travail ni les affaires, il est vrai, mais du moins il faut tâcher en les y préparant de bonne heure, de faire qu'elles ne leur paroissent point fi amères ni si pesantes, quand ils viendront à l'âge de s'y appliquer tout de bon. C'est pour cela que je compte entre les érudes nècessaires à tout le monde, l'Économique & la Jurissentes et de la server les de la sources et les de la server les érudes nècessaires de voici en quoi je fais consister l'Economique.

Comme les premiers objets dont les enfans sont frappés. font le dedans d'une maison, ses diverses parties, les domeftiques & les services différens, les meubles & les ustenfiles du ménage : il n'y a qu'à fuivre leur curiofité naturelle pour leur apprendre agréablement l'usage de toutes ces choses, & leur faire entendre, autant qu'ils en sont capables, les raifons folides qui les ont fait inventer, leur faifant voir les incommodités dont elles sont les remèdes. On les accoutumeroit ainsi à admirer la bonté de Dieu dans toutes les choses qu'il nous fournit pour nos befoins; l'induftrie qu'il a donnée aux hommes pour s'en servir ; le bonheur d'être né dans un pays bien cultivé, & dans une nation inftruite & polie ; à prendre des idées nobles de toutes ces choses que la mauvaise éducation & la vanité de nos mœurs nous fait mépriler, & ne point tant dédaigner une cuisine, une basse cour, un marché, comme sont la plupart des gens élevés honnètement. Enfin on les accoutumeroit à faire des réflexions sur tout ce qui se présente, qui est le principe de toutes les études. Car on se trompe fort, quand on s'imagine qu'il faut aller chercher bien loin de quoi instruire les enfans. Ils ne vivront ni en l'air ni parmi les aftres, moins encore dans les espaces imaginaires, au pays des êtres de raison, ou des secondes intentions; ils vivront fur la terre, dans ce bas monde, tel qu'il est aujourd'hui, & dans ce fiècle fi corrompu.

Il faut donc qu'ils connoiffent la terre qu'ils habitent, le pain qu'ils mangent, les animaux qui les fervent, & furtout les hommes avec qui ils doivent vivre & avoir à faire

Fij



& qu'ils ne s'imaginent pas que c'eft s'abaiffer, que de contidérer tout ce qui les environne. Dans une grande famille, il y aura plus de matière pour ces inftractions que dans une moindre, & il y en aura plus encore, fi les enfans tont rantôt à la ville & rantôt à la campagne. Auffiles enfans de qualité, qui peuvent avoir toures ces commodites, ont beloin de favoir plus de choses que les autres. A mesure que l'âge avanceroit, on leur en diroit davantage: & on feroit enforte de les instruire passablement des arts qui regardent la commodité de la vie, leur faisant voir travailler, & leur expliquant chaque chofe avec grand foin. On leur feroit donc voir ou dans la maison ou ailleurs. comment on fait le pain, la toile, les étoffes. Ils verroient rravailler des railleurs, des rapifiers, des menuifiers, des charpentiers, des maçons, & tous les ouvriers qui servent aux bâtimens. Il faudroit faire enforte qu'ils fussent affez instruits de tous ces arts, pour entendre le langage des ouvriers, & pour n'être pas ailes à tromper. Cependant cette étude seroit un grand divertifsement pour eux ; & comme les enfans veulent tout imiter, ils ne manqueroient pas de le faire des jeux de tous ces arts. Il ne faudroit mi s'y opposer durement, ni s'en moquer, mais les aider doucement, leur montrant ce qu'il y auroit de chimérique dans leurs entreprises, & ce qui seroit failable. Ce seroit une occasion de leur apprendre beaucoup de méchanique, & ils auroient le plaisir de réufir en quelque chose, qui eff trèsgrand en cet âge. Il feroit bon auffi de leur apprendre le prix commun des ouvrages qu'ils pourront commander, & des chofes qu'ils pourront acheter fuivant leur condition ; & même de celles qu'ils feront acheter par d'autres. Car encore que ces prix changent très-souvent, celui qui les a sues une fois, ne fera pas si incertain ; principalement fi on l'a bien averti des raisons qui rendent certaines denrées fi chères en comparaison des aurres, & des causes les plus ordinaires de ces changemens de prix. Je voudrois auffi qu'un jeune homme sût de bonne heure, ou par son expérience. ou par un récit exact, ce qui est nécessaire pour les Voyages.

Voilà ce que j'appelle l'Economique. On voit bien que je ne prétends pas que l'on en fit une étude en forme, ni qu'on l'apprit dans des livres. Elle s'apprendroit par la con-

¥'

versation & par la pratique, & seroit moins de la sonction d'un précepteur, que du soin d'un bon père ou d'un tuteur affectionné. Toutefois, les autres études l'aideroient, & elle les aideroit. Pour exercer les règles d'arithmétique, on pourroit dreffer des comptes, & tenir un regiftre de recepte & de dépense, qui est une pratique si nécessaire à tout homme qui a du bien à gouverner, qu'elle est même recommandée dans l'Ecriture. Dans les Auteurs d'humanités, comme Eccl. 42. 7. Cicéron & Virgile, on pourroit leur faire observer combien les Romains estimoient alors l'agriculture, & l'application à leurs affaires domestiques. On le versoit mieux dans les Auteurs qui ont écrit du ménage de la campagne, comme Caton & Columelle, & dans les livres de droit. Auffi falloit-il que les jeunes Romains fussent de bonne heure en état d'agir & de conduire leurs affaires, puisqu'à quatorze ans ils étoient hors de tutelle, & qu'à dix-huit, ils paffoient pour hommes faits, venoient dans la place, & postuloient librement devant les Magistrats. Pour les Grecs, l'Economique de Xénophon, Aristophane, Théocrite, Héfode & Homère feroient voir qu'ils s'appliquoient fort audedans de leur maison, au ménage & à tout le travail des champs; & que les plus riches & les plus honnêtes gens faifo:ent alors leur occupation & leur délices de ce qui eft aujourd'hui regardé comme le partage des miférables. L'autorité de ces grands noms, & l'agrément de ces excellens ouvrages, donneroit des idées nobles de toutes les choses les plus communes dans la vie. Ce qui mettroit le disciple en état de profiter beaucoup plus, même de l'Ecriture fainte, voyant que tout ce qu'il y trouvoit de bas & de groffier vient des mœurs fimples & solides de cette sage antiquité, où perfonne ne dédaignoit le travail, non plus que la nourriture; c'eft ce que je pense avoir montre dans les Maurs des Ilraélites. Mais soit que le disciple lût ces Auteurs, ou que le Maître lui rapportât ce qu'ils disent, je voudrois qu'il eut grand foin de rendre tout bien fenfible, & de le rapporter à notre usage. Laissons aux grammairiens de profession, la recherche curieuse de toutes les plantes que nomme Virgile, & la description de tous les instrumens d'agriculture, dont parle Héfiode; prenons feulement occafion de ce qu'ils disent, pour faire entendre à notre écolier ce qui se fait aujourd'hui dans notre pays; & confolons-nous s'ils ont dit

quelque mot que nous n'entendions pas, pourvu que nous entendions auffi bien notre ménage, qu'ils entendoient le leur.

XXV. Jurifprudence.

**D**OUR la Jurisprudence, comme elle dépend moins de l'imagination, & qu'elle a beaucoup plus de raisonnement, il faut attendre que l'esprit soit plus accoutumé à s'appliquer, & que le jugement soit plus formé, c'est-à-dire vers treize ou quatorze ans, & à la fin des études. Il est toutesois bien plus aifé de la rendre sensible & agréable, que la philosophie qui est d'ordinaire l'étude de cet âge : sur - tout après ce fondement d'économique dont j'ai parlé, elle seroit bien plus facile. On peut juger que par la Jurisprudence je n'entends pas ici cette étude si longue & si difficile qui fait les Jurisconsultes de profession, & qui embrasse la connoissance, non-seulement de toutes les lois qui sont en usage dans un pays, sur quelque matière que ce soit, mais de tout ce qui sert à les interpréter, pour les appliquer aux affaires particulières. Je ne parle ici que des études nécessaires à tout le monde. Ainsi, à l'égard du droit, j'entends seulement ce que chaque particulier est obligé d'en savoir pour conserver son bien, & ne rien faire contre les lois. Chacun y est obligé par les lois mêmes, qui présument que tous les citoyens en sont instruits, qui en imputent l'ignorance comme une faute, & la punissent, ou par la perte des biens, si l'on a manqué d'observer les règles, de les acquérir & de les conferver, ou par des peines plus lévères, fi cette ignorance a porté jusques au crime. Cependant on n'a aucun soin d'en instruire les jeunes gens, hormis ceux que l'on destine à la robe : & on s'étonne sans doute que je souhaite qu'on leur en parle. Mais, à examiner les choses sans prévention, cette étude est bien auffi utile, pour le moins, que la philosophie que l'on enseigne, & n'est pas plus difficile. La philosophie, dit-on, exerce l'osprit des jeunes gens, & les rend subtils. Auffi feront les subtilités du droit, qui serviront à faire mieux entendre le principal. On craint de les fatiguer, fi on leur parloit d'usufruit & de propriété; de la différence entre le droit d'hérédité, & les corps héréditaires, entre les parts par indivis & les parts divisées, quoique l'on puisse faire voir les effets solides de toutes ces distinctions. Ne craint-on point aussi qu'ils s'ennuient des universels,

des catégories, de l'infini en acte ou en puiffance, & des êtres de raison? Enfin la connoiffance du droit, agréable ou non, est nécessaire à tous ceux qui vivent sous les mêmes lois.

Cette étude feroit bien facile fi nous avions des lois certaines, comme les Romains avoient celles des douze tables, les Athéniens celles de Solon, les Hébreux celles de Moyfe, ou plutôt de Dieu. Il n'y auroit qu'à lire ces lois, pour apprendre fon devoir. Mais il n'en eft pas ainfi. Il faut un grand ufage pour diftinguer dans les gros volumes des Ordonnances de nos Rois, celles qui s'obfervent, d'avec les autres. Les Coutumes ne parlent que de certaines matières. Nous fuivons quantité de règles du droit Romain, dont toutefois la plus grande partie n'eft point reçue, au moins dans nos pays de coutumes. Notre droit étant donc fi mêlé & fi peu certain, nous avons beaucoup plus befoin d'étude pour le connoître; je dis pour en avoir cette connoiffance médiocre que l'on préfume dans tous les particuliers. Car, pour le favoir exactement, c'eft l'étude de toute la vie.

Voici en quoi je fais confister cette connoissance médiocre, nécessaire à tout le monde. Premièrement, à entendre les termes dont on use ordinairement en parlant d'affaires, & qui sont employés dans les Ordonnances, les coutumes, & les autres livres de droit, comme Fief, Cenfive, Propres, Acquet, Déguerpir, Garantir, & tous les autres qui ne sont point de l'usage ordinaire de la langue. Les enfans peuvent apprendre de bonne heure tous ces mots, principalement fi l'on a foin de leur en faire entendre le fens par des exemples fenfibles, & plutôt ils les auront appris, moins ils leur paroîtront barbares dans la fuite : toujours vaut-il bien autant en charger leur mémoire, que des noms des figures de rhétorique & des termes de philosophie. Après cette connoissance du langage, qui emporte beaucoup de définitions, je voudrois que l'on apprît les maximes les plus générales du droit qui regardent les particuliers ; comme des tutelles, des successions, des mariages, des contrats les plus ordinaires, sans entrer dans les subtilités du droit, ni affecter trop de méthode, mais seulement y employant un peu d'ordre. pour éclairer l'esprit & secourir la mémoire. Enfuite il faudroit traiter de la manière de poursuivre son droit en justice ; & fans descendre au détail de la procédure, en marquer



88 DU CHOIX ET DE LA MÉTHODE l'ordre en gros, & la néceffité qu'il y a d'observer exactement dans les jugemens les formalités établies. La difficulté feroit pour le Maître, à choisir dans les livres ces connoisfances nécessitiers, qui y sont si éparses & si mêlées; car il faut avouer que nous n'avons point encore d'ouvrage, où tout ce que je viens de dire soit raffemblé & séparé du reste. En attendant que quelqu'un fasse ce travail, on pourroit se fervir des Instituts de Justinien, de l'Institution coutumière de Loisel, de celle de Coquille, de l'Indice de Ragueau, & des autres ouvrages semblables. De plus, il servit bon de faire lire à l'écolier la Coutume de son pays toute entière, & lui faire voir quelques contrats des plus communs, pour en entendre les clauses principales.

Mais, dira quelqu'un, n'y a-t-il pas déjà trop de chicaneurs en France, sans vouloir que tout le monde le devienne? Voilà le langage ordinaire des ignorans, de nommer Chicaneurs tous ceux qui entendent les affaires, ou qui en parlent en termes propres. Au contraire, une des plus grandes sources de la chicane, est cette ignorance du droit : de là vient que l'on fait des traités désavantageux qu'ensuite l'on ne veut point exécuter, que l'on demande tant de rescisions & de reftitutions contre des surprises, que l'on entreprend témérairement des procès dont on ne voit pas les conséquences; qu'ayant raison dans le fonds, on s'abandonne à la conduite d'un folliciteur, qui gâte le bon droit par la mauvaise procédure. Que si quelque connoissance des affaires produit la chicane, c'est la connoissance confuse & incertaine d'un petit détail de pratique sans ordre & sans science des principes, d'où vient que les plus grands chicaneurs sont toujours les praticiens du dernier ordre. Or, on ne peut avoir que ces notions obscures & imparsaites, quand on ne s'instruit que par l'usage, outre que c'est un maître bien lent, & qui n'instruit guères que par les fautes que l'on fait; encore après un long-temps, ne faurez-vous que de certaines affaires particulières, dont vous saurez même trop de détail, & vous ignorerez entièrement tout le refte. Il me femble qu'il vaut bien mieux ne se pas attendre tout-à-fait à l'expérience, & s'y préparer par quelques connoiffances générales; car quoiqu'il soit vrai que beaucoup de gens s'instruisent suffisamment des affaires par le seul usage, il fut avouer qu'ils s'en instruiroient encore mieux & plus

sifément, s'ils y joignoient quelque étude. Et puifqu'il y a un certain âge où l'on veut que les jeunes gens étudient, quand ce ne feroit que pour les occuper, pourquoi ne les occupera-t-on pas plutôt à ce qui pourra leur fervir dans la fuite, qu'à ce qui n'eft bon que pour l'école, c'eft-à-dire pour rien, puifque l'école n'eft bonne qu'en tant qu'elle fert pour le refte de la vie. Au refte, il ne faut pas craindre qu'ils apprennent un peu plus de droit que ce qui leur fera néceffaire abfolument; il eft difficile de mesurer si juste ce néceffaire, & on ne retient que le gros de tout ce que l'on apprend.

On pourroit aider à égayer cette étude, un peu sombre d'elle-même, par la connoissance de quantité de faits, qui donnant à l'écolier un peu d'expérience avant l'âge, lui rendroient plus sensibles. & les maximes & les raisonnemens du droit. Je voudrois donc que l'on entretint souvent un jeune homme des différentes conditions des gens du même pays, de leurs occupations, de ce qui les fait subfister; qu'il sut comment vit un paysan, un artisan, ou un bourgeois; ce que c'est qu'un Juge, ou un autre homme de robe ; je dis ce qu'ils sont, non pas ce qu'ils doivent etre, de quelle naiffance ils sont, comment ils arrivent aux charges, comment ils y subsistent; qu'il sur comment vivent les foldats & les Officiers d'armée ; qu'il connût auffi les Ecclefiastiques & les Religieux; en un mot, tous les hommes avec qui il doit vivre. Il faudroit auffi lui décrire les différentes natures de biens; quel est le revenu depuis la moindre ferme jusques à la plus grande seigneurie, & comment on fait pour retirer ces revenus; ce que c'est que le trafic & la banque, & comment on s'y enrichit; les différentes natures de rentes; enfin, les diverses manières de vivre & de sublister selon la diversité des provinces. Et comme on ne peut guères apprendre tout cela que par la conversation, il faut montrer aux jeunes gens à profiter de l'entretien de toutes fortes de personnes, jusques aux paysans & aux valets. Le moyen est de faire parler chacun de son métier & des choses de sa connoissance ; tous les deux trouvent leur compte en mutuelle conversation; celui qui parle a le plaisir d'instruire & de se faire écouter ; celui qui écoute a le plaisir d'entendre quelque chose de nouveau, & le profit lui en demeure.

. .

8.

ł

La lecture des Anciens peut aussi servir à connoître ces mêmes faits, comme j'ai marqué pour l'économique; les Oraifons & les Lettres de Cicéron sont pleines d'un merveilleux détail d'affaires, que l'on peut faire observer à l'écolier, felon fon besoin. S'il doit mener une vie privée, on lui expliquera principalement les affaires particulières; s'il eft destiné par sa naissance à de grands emplois, on l'arrêtera plus fur les affaires publiques. Tite-Live & les autres Hiftoriens lui en apprendront aussi beaucoup; ainsi une même lecture peut servir à plusieurs usages, pour la grammaire, pour la rhétorique, pour l'histoire, la morale, l'économique, la jurisprudence; on appuyeroit tantôt sur un genre de réflexions, tantôt sur l'autre, selon les occasions, & il feroit difficile que quelqu'une ne fit fon effet. Mais il faut éviter en toutes ces observations, la curiosité qui tente continuellement, fi ce n'eft en tant qu'elle peut fervir comme d'un ragoût pour réveiller l'appétit de favoir; car au reste, ce ne sera pas un grand malheur de ne pas entendre quelque mot de Plaute ou de Varron, qui margue la fonction d'un esclave, ou d'ignorer quelque formalité des Comices, pourvu que l'on retienne que les Romains entendoient fort bien leurs affaires, & particulières & publiques; qu'ils y étoient fort appliqués, & que tous ces grands hommes, que nous admirons dans leur histoire, ne se sont rendus grands, chacun felon leur génie, que par cette application. Ainfi cette étude du droit ne serviroit pas seulement à rendre les jeunes gens capables d'affaires, elle contribuéroit plus qu'aucune autre, à leur rendre l'esprit solide, & à leur former le jugement, puisqu'elle ne consisteroit qu'à leur faire connoître la vérité des choses les plus proportionnées à la connoissance des hommes.

Or, il me femble que dans les études on devroit principalement chercher cette folidité & cette droiture de jugement; il n'y a que trop de bel esprit dans le monde, mais il n'y aura jamais affez de bon sens. Pourquoi tant vanter aux écoliers ce brillant & ce seu d'esprit, que l'on ne peut donner à ceux qui ne l'ont pas narurellement, & qui nuit plus d'ordinaire qu'il ne sert à ceux qui l'ont? Cultivons le bon sens & le jugement; tous ceux qui ne sens stupides, peuvent arriver à la droiture d'esprit, pourvu qu'on les accoutume à s'appliquer & à ne point précipiter leurs jugemens, & ce n'est que par là que l'on réuffit dans les affaires & dans toute la conduite de la vie. La connoiffance des affaires contribueroit encore à détacher les jeunes gens de la bagatelle & à les rendre férieux; car nous fommes tels que les pensées qui nous occupent. Elle les accoutumeroit à s'appliquer, à être soigneux, à aimer la règle & la justice, que l'on ne peut manquer d'aimer, fi on la connoît, avant d'avoir intérêt de s'y opposer. Or, les jeunes gens ne sont pas encore sensibles à l'intérêt, l'avarice est le moindre de leurs vices ; pour donner de l'application & du soin, il seroit fort à souhaiter que l'on joignit la pratique aux instructions, qu'un père fit entrer son fils dans les conseils de ses affaires domestiques, qu'il le fit parler sur celles qui se préfentent, qu'il le chargeât de guelques-unes les moins difficiles, qu'il lui donnât à gouverner quelque partie de son bien, dont il lui fît rendre compte. Rien ne seroit plus salutaire à un grand seigneur que d'avoir été ainsi élevé, d'être tellement capable d'affaires, qu'il n'eût des intendans, des agens & des solliciteurs, que pour se soulager & non pour se décharger tout-à-fait, qu'il conduisit lui même tout le gros de fes affaires, ne laiffant à fes gens que l'exécution & le détail; en un mot, qu'il gouvernât ses gens, au lieu d'en être gouverné, comme il n'arrive que trop fouvent; car n'est-il pas évident que cette dépendance absolue où les gens d'affaires tiennent leurs maîtres, & cette inapplication, qui ruine tant de grandes maisons, vient principalement de l'ignorance des gens de qualité & de leur mauvaise éducation ? Je fai bien qu'il y a beaucoup de paresse & d'attachement au plaisir. Mais il arrive quelquefois que l'on se dégoûte du plaisir & que l'on secoue la paresse, au lieu que l'on ne s'instruit point quand on a passé un certain âge: d'abord on conçoit de l'aversion pour les affaires, parce que l'on n'entend point les termes & que l'on ne fait point les maximes : on le flatte que le bon sens suffit pour les régler, & chacun croit en être bien pourvu; mais on ne confidère pas que le droit est mêlé d'une infinité de faits & de règles établies par les hommes, qu'il est impossible de deviner : quand on vient à reconnoître la nécessité de s'en instruire. on a honte d'avouer fon ignorance ; enfin, la longue habitude de ne s'appliquer à rien & de ne se point contraindre, l'emporte souvent sur les intérêts les plus pressans. Voilà



ce que j'entends par les noms de Grammaire, d'Arithmétique, d'Economique & de Jurisprudence; & voilà toutes les études que j'estime les plus nécessaires.

XXVI. Politique.

TEUX qui par leur naissance sont deftinés à de grands Cemplois, ont besoin de quelques instructions plus étendues que les fimples particuliers. Leur jurisprudence doit embrasser le droit public, leur morale doit s'étendre jusques à la politique : car pour les gens du commun, ces études ne peuvent être mises qu'au rang des curiosités. Il est difficile d'empêcher les hommes de discourir : mais il est difficile aussi que des Princes ou des Ministres d'Etat s'empêchent de rire, quand ils voient des bourgeois ou des artisans disputer sur les intérêts des Potentats, & leur prescrire des règles pour leur conduise. A l'égard des enfans, dont on peut raisonnablement prévoir, qu'ils arriveront un jour à de grandes places, il est important de leur donner de bonne heure des maximes droites, de peur qu'ils n'en prennent de fausses, ou gu'ils n'agissent au hasard. Je voudrois donc leur faire connoître premièrement l'état du gouvernement présent de leur pays, les différentes parties dont ce corps est composé, les noms & les fonctions des Officiers qui le gouvernent, la manière de rendre la justice, d'administrer les finances, d'exercer la police, & ainsi du refte : la forme des conseils pour les affaires publiques. Je voudrois que chacun commençât par l'état de son pays, comme le plus néceffaire & le plus facile à connoître : enfuite qu'il s'étendit aux pays étrangers les plus proches, & avec lesquels il a le plus de relation. En lui montrant comment les choses sont en effet, je lui montrerois comment elles devroient être, non pas encore, suivant les opinions des Philosophes & le pur raisonnement, mais suivant les lois de l'Etat même & ses anciens usages. Voilà ce que j'appelle Droit public. Les règles suivant lesquelles chaque Etat eft gouverné, les droits du Souverain & des Officiers dont il fe fert, les droits des Etats & des Souverains à l'égard les uns des autres ; cette étude est plus de positive que de raifonnement, & elle enferme beaucoup d'histoires qui péuvent la rendre agréable.

La politique confiste plus en raisonnement, & doit remonter plus haut dans la recherche des principes. Elle ae

regarde pas seulement comment la France ou l'Allemagne doivent être gouvernées, suivant la forme particulière de leur Etat & les lois qui s'y trouvent établies ; elle confidère en général ce que c'est que la société civile, quelle sorme d'Erat est la meilleure, quelles sont les meilleures lois & les meilleurs moyens de maintenir le repos & l'union entre les hommes. Ces confidérations générales sont fort utiles pour donner à l'esprit de l'élévation & de l'étendue, pourvu que l'on en fasse l'application sur les exemples particuliers, & que l'on ne le contente pas des exemples anciens d'Athènes ou de Lacédémone, mais que l'on en prenne de modernes qui nous touchent & nous instruisent mieux. L'avis qui me paroit le plus important en cette matière, est de faire connoitre de bonne heure à un jeune Prince ou à quelque enfant que ce soit, la différence de la vraie & de la fausse politique. Qu'il ait horreur de celle qui n'a pour but, que de rendre puissant le prince, ou le corps qui gouverne aux dépens de tout le reste du peuple; qui met toute la vertu du Souverain à maintenir & à augmenter sa puissance, laissant aux particuliers la justice, la fidélité & l'humanité; qu'il ne faffe pas grand cas des artifices par lesquels on affoiblit ses voilins, en leur suscitant des ennemis, ou en excitant chez eux de la division, ni de l'adresse à tromper ses propres sujets, en leur faisant croire l'Etat plus puissant qu'il n'est. Pour éviter tous ces inconvéniens, il faut laisser la plupart des Politiques modernes, & sur-tout Machiavel & l'Anglois Hobbes. Revenons à Platon & à Aristote, dont la politique est fondée sur des principes solides de morale & de vertu. Elle a pour but, non pas d'élever un certain homme, ou un certain genre de perfonnes au desfus des autres, mais de faire vivre les hommes en société le plus heureusement qu'il est possible; de procurer à tous les particuliers la sureté, la poffession paisible de leurs biens, la fanté du corps, la liberté d'esprit, la droiture du cœur, la justice. Pour donner de si grands biens à toute une société, ces Philosophes ont cru qu'il étoit juste que quelques-uns eussent la peine de veiller continuellement sur elle, de pourvoir à tous ses besoins, de la défendre des attaques du dehors, de maintenir la tranquillité au dedans. Voilà, fi je ne me trompe, les principes de la véritable politique. Mais pour le voir dans la pureté, il faut remonter plus haut que Platon &



Ariftote; il faut l'apprendre de Moyle, de David, de Salomon, des Prophètes & des Apôtres, ou plutôt de Dieu même, dont ils n'ont été que les interprètes. Ils nous diront que tous les hommes sont frères; que les premiers Etats n'ont été que de grandes familles ; que chacun doit aimer la terre où Dieu l'a fait naître, & la société où il l'a mis; qu'il est juste qu'un particulier donne sa vie pour le falut public; que c'est Dieu qui a établi des hommes pour gouverner les autres; que la personne du Prince est facrée; qu'il est établi pour défendre le peuple & lui rendre la juftice ; qu'il ne peut s'acquitter de son devoir, fi Dieu ne lui donne la fagesse, & une infinité d'autres maximes semblables dont on pourroit composer un corps entier de politique tiré de l'Ecriture fainte. Je n'en ai peut-être que trop dit fur une matière dont peu de disciples ont besoin & que peu de Maîtres font capables d'enfeigner.

XXVII. Langues, Latin, &c.

UTRE les études néceffaires, il y en a de fort utiles à tous ceux qui font d'une condition honnête, mais dont on peut se passer absolument. Premièrement le Latin. Car je n'ai point supposé que les études dont j'ai parlé en dépendiffent : & ce que j'ai dit du secours que l'on tire des Auteurs anciens pour l'économique & la jurisprudence, se doit entendre pour ceux qui apprendront d'ailleurs le Latin ou même le Grec, ou qui liront les traductions. Or, quoique le Latin ne soit pas nécessaire, il est très-utile pour la religion, pour les affaires & pour les études. Puilque l'Eglife Romaine n'a pas jugé à propos de changer la langue de ses prières & deses offices, non plus que l'Eglise Grecque & les autres Orientales, il seroit à souhaiter que tous les Chrétiens pussent entendre cette langue ; & tous ceux qui ont la commodité de l'apprendre ne la doivent pas négliger, joint la fatisfaction qu'il y a de pouvoir lire les écrits de tant de Pères Latins & d'entendre cette version de l'Ecriture dont l'Eglife a autorité l'ulage. Pour les affaires, la plupart des termes que l'on emploie pour en parler font Latins, & empruntes du Droit Romain, dont il est impossible de bien parler en une autre langue, comme on voit par les livres de Droit des Grees modernes. Enfin, pour toutes les études, on ell tellement account mé à se tervir de cette langue, qu'elle ell devenue la langue commune des mons de lettres par toute



l'Europe, que la plupart des Auteurs modernes l'ont employée, & qu'elle fert à entendre tous les anciens.

J'ai déjà parlé de la manière de l'apprendre, & j'ai confeillé de compter bien plus sur l'usage que sur les préceptes. J'ajouterai qu'il faut être fort soigneux de faire observer au disciple le génie de chaque langue, & l'accoutumer à ne rendre jamais le Latin que par de bon François, ni le Francois que par de bon Latin. Il faut lui montrer que l'on ne peut pas toujours rendre un mot par un mot de même efpèce, verbe pour verbe, nom pour nom, ni même toujours un mot par un mor, parce que souvent un mot d'une langue exprime une phrase entière de l'autre. Les hommes ont bien plus de pensées, qu'ils n'ont inventé de sons différens pour les exprimer ; ainfi il n'y a point de langue où on ne demeure court à quelque endroit. Ce n'est donc pas traduire parfaitement, que de tourner seulement les mots, s'ils ont une construction barbare dans la langue où on les rend. Il est vrai que cette manière de traduire est la plus fûre pour la fidélité, & qu'elle donne au Lecteur le plaisir de voi dans la traduction le génie de la langue originale. Telle eft la fameule version des Septante. Elle représente l'original mot pour mot, & rend toujours les mêmes mots Hébreux par les mêmes mots Grecs : on ne peut traduire avec plus d'exactitude & de religion. Le respect du texte facré faisoit craindre d'en altérer le fens par le moindre changement. Mais ordinairement, pour bien traduire, il faut rendre la même pensée, & autant qu'il se peut, la même figure & la même force d'expression, selon le naturel d'une autre langue : & quand l'écolier s'en écarte, il faut lui faire fentir le défaut de sa traduction. Diriez-vous, par exemple, en vous plaignant d'un ingrat : j'ai remporté peu de grâces de mon bienfait envers lui ? Vous diriez plutôt : il a mal reconnu l'obligation qu'il m'avoit. Le Latin a cela de particulier pour nous, que comme notre langue en vient, nous croyons que les mots fignifient ceux dont ils viennent, quoique souvent il ne soit pas ainsi. Table vient de tabula, qui fignifie planche; Chambre vient de camera, qui signifie une voure ; fortis fignifie vaillant, & valens fignifie fort.

Il faut encore se guérir de l'erreur, que l'on puisse apprendre parfaitement le Latin, ni aucune autre langue morte. Nous ne pouvons savoir que ce qui est écrit, & nous



ne pouvons pas mêine entendre tout ce qui est écrit. Combien y a-t-il de mots dans Caton & dans les autres Auteurs des choses rustiques que persoane n'entend plus? Et combien v a-t-il de ces fortes de chofes vulgaires & triviales. qui n'ont jamais été écrites en latin ? Dans les discours même que nous croyons entendre le mieux, il y a des finesses que nous ne pouvons reconnoître, comme celles que remarque Aulu-gelle, en certains endroits de Cicéron & de Virgile. Que s'il est presque impossible d'apprendre dans la dernière perfection, même les langues vivantes qui ne nous sont pas naturelles, que peut on espérer de celles qui ne subfistent plus que dans les livres ? Mais ce qui nous doit consoler, c'est qu'il seroit inutile de les savoir mieux. Nous n'avons besoin du Latin que pour entendre les livres. ou pour nous faire entendre aux étrangers. A l'égard des livres nous ne pouvons entendre que ce qui est écrit; & pour nous faire entendre aux étrangers, il faut parler le Latin à peu près comme eux. Je ne voudrois pas toutefois imiter les Allemands & les Polonois qui emploient fans scrupule le Latin le plus groffier, pourvu qu'ils le parent facilement. Mais j'éviterois encore avec plus de foin l'affectation de plusieurs Savans, qui à force de parler Latin trop finement, sont difficiles à entendre : j'aimerois mieux parler plus mal & être entendu. Je voudrois donc proportionnet mon style à la portée du commun des gens de lettres, sans le négliger, ensorte qu'il sût barbare, ni le travailler tellement qu'il fût obscur. Je voudrois sur-tout observer le caractère des Ouvrages, & ne pas mêler dans un écrit de théologie, ou de quelque autre matière férieuse, des quolibers ou des proverbes que Plaute fait dire à fes esclaves, ni dans une lettre familière, des phrases poétiques ou de grandes figures tirées des Philippiques de Cicéron. Ces avis sont nécessaires, puisque la vanité des Savans modernes les a fait donner dans tous ces inconvéniens. Souvent auffi il leur arrive de mêler des mots Grecs dans leur Latin : en quoi il me semble qu'ils ne se font guères d'honneur, puisque c'est avouer tacitement qu'ils ne favent pas exprimer en Latin ce qu'ils disent en Grec : car ce n'est pas bien favoir une langue, que de ne favoir pas dire tout ce que l'on veut, du moins en prenant un peu de détour; & c'est insulter à ceux qui ne savent pas le Grec, que

Gell. lib, 1. c. 7. 13. c. 19.

V. Gell. lib. 1. c. 10.

## DES, ETUDES.

true de couper ainfi le discours par des mots qui leur en font perdre la suite. Que si j'étois sorcé de mêler à un discours Latin ou François quelque mot Grec ou Hébreu ou d'une autre langue, je l'écrirois toujours en lettres Latines, pour n'embarrasser personne.

A seconde de ces études utiles est l'Histoire. Mais comme il est difficile qu'un seul homme lise tout ce Histoire. que nous en avons de tous les temps & de tous les pays; & qu'il n'eft pas à propos que beaucoup de gens s'occupent entièrement à cette lecture : il faut du choix & de l'ordre autant ou plus qu'en aucune autre étude. Celui qui se contente, comme l'on fait souvent, de lire au hasard le premier livre d'Histoire qui lui tombe entre les mains, se met en danger de charger sa mémoire de beaucoup de fables, ou de ne rien retenir faute d'entendre ce qu'il lit. On doit donc donner aux jeunes gens des principes pour discerner les Histoires qui leur seront utiles, & pour les lire utilement. Mais pour bien faire, il faut avoir posé les fondemens de cette étude dès l'enfance. Car quoique la nouveauté foit un grand charme dans l'Histoire, rien n'est plus incommode que d'y trouver tout nouveau, & n'y rien voir de notre connoissance ; pas un lieu, pas un homme. L'Histoire de la Chine est pleine de grands événemens & d'exemples de vertus rares. Cependant parce que nous n'avons jamais oui parler d'lao, ni de Chimtamyou, & que la géographie même la plus récente de ce grand pavs ne nous est pas familière, cette Histoire nous est d'abord très-défagréable. La mémoire travaille continuellement : quand nous trouvons un nom propre, nous ne favons fi nous l'avons déjà vu ou non : on se souvient de l'avoir vu, mais on a oublié qui il est; on prend un royaume pour un homme, un homme pour une femme ; on ne voit point l'intérêt que l'on avoit d'aimer ou de hair l'autre. Enfin l'esprit est tiré tout à la fois par tant de nouveautés différentes, qu'il est dans une peine continuelle. Au contraire, quand un homme qui a quelque étude lit Hérodote ou Tite. Live, il se reconnoit par-tout ; les plus grands objets lui font tous familiers. Toute fa vie il a oui parler de Cyrus & de Crefus, de Rome & de Carthage. Mais il voit un grand détail qu'il ne favoit point; & c'eft cette

Tome 11.

**97** 

XXVIII:

G

ł



nouveaure qui lui donne du plaifir : parce qu'il fait où rap4 porter tout ce qu'il apprend, & qu'il ne travaille point pour entendre ou pour retenir les principales chofes. La peine est bien plus grande pour ceux qui n'ont point de lettres : auii le plaignent-ils la plupart de leur mémoire. Ils devroient plutot le plaindre de leur mauvailé éducation, qui fait que l'Histoire Grecque ou la Romaine leur est pretique aufi inouie, que celle des Chinois ou des Mufulmans, à ceux qui ont fait les études ordinaires. Encore y a-t-il une différence bien grande. Il y a peu de gens parmi nous qui n'aient oui parler d'Alexandre, de Céfar, de Charlemagne; mais qui connoît Almamon ou Ginguiscan, fi ce n'est quelque peu de curieux ?

On ne peut donc commencer trop tôt à donner aux enfans les principes de l'Hiftoire. En même temps qu'on leur contera les faits qui servent de fondement aux instructions de la religion, il faut leur conter auffi ceux que l'on trouvera dans l'Hiftoire les plus grands, les plus éclatans, les plus agréables & les plus faciles à retenir. Il faut choifir entre les autres ceux qui peuvent frapper l'imagination. La louve de Romulus, la mort de Lucrece, la prise de Rome par les Gaulois; le triomphe de Pompée, ou celui de Paul Emile ; la mort de César. Et si l'on peut leur faire voir des médailles, des flatues ou des estampes, les images en feront bien plus vives, & s'imprimeront bien plus avant dans la mémoire. C'est sans doute le plus grand usage de la peinture & de la sculpture ; & c'étoit un grand avantage aux anciens Grecs de pouvoir apprendre leur Histoire même fans favoir lire, en se promenant dans leurs villes, Car, de quelque côté qu'ils se tournassent, ils trouvoient ou des bas reliefs ou des peintures excellentes, dans les Temples & les Galeries publiques, qui représentoient des barailles & d'autres événemens fameux ; ou des statues d'hommes illuftres, dont les visages étoient reffemblans. & Jont l'habit & la posture marquoient le sujet qui les moit fait ériger. Dans la campagne même on voyoit des avphées, des tombeaux, des pyramides, qui étoient auwe de monumens historiques.

Mary Laice Mary Laice

> taut encore avoir grand soin de dire aux enfans quantive de noms propres d'hommes & de lieux, afin qu'ils leur tamiliers de bonne heure & qu'ils excitent leur cu-

riosité. Je voudrois sur-tout leur nommer ceux qui font plus grande figure dans l'Histoire du monde. Sesostris. Ninus, Nabuchodonofor, Cyrus, Hercules, Achilles, Homère, Lycurgue, & les Romains à proportion. Mais je voudrois y joindre les noms de l'Histoire moderne, dont toutefois on parle beaucoup moins aux enfans. Guillaume le conquérant, Godefroi de Bouillon, Sanche le grand ; roi de Navarre, & tous les autres qui ont été les plus illustres depuis six cents ans. Je ne voudrois pas même omettre les Orientaux, & je voudrois qu'un enfant eût oui parler des califes de Bagdad & du Caire, de la plus grande puissance des Turcs Seljouquides, & de celle des Mogols : leurs noms ne lui paroirroient point fi barbares dans la suite, s'il y étoit accoutumé de bonne heure. On se serviroit des cartes de géographie pour les noms des lieux qu'il faudroit auffi leur apprendre, felon tous les temps & toutes les langues, autant que l'on pourroit. Je ne voudrois dans le commencement de ces instructions, m'attacher à aucun ordre de dates ni de chronologie, mais suivre l'occasion de la curiosité des enfans, pour leur dire tous ces noms & tous ces faits.

La matière de l'Histoire étant ainsi préparée, je commencerois à l'arranger lorsque mon disciple auroit dix out douze ans. Je lui ferois observer les époques dont on s'eft fervi pour compter les temps. Les Olympiades & la fondation de Rome, Alexandre, l'Incarnation, l'hégire des Mahométans. Mais je ne voudrois point l'embarraffer d'une chronologie exacte, ni l'obliger à retenir des dates toutes fimples qui demandent un grand effort de mémoire. Je me garderois donc bien de lui parler de la Période Julienne; & je ne me servirois pas même des années de la création du monde. Il eft très-difficile, pour ne pas dire impoffible, de les fixer : & elles ne font pas de grand ulage, puisque julques au temps de Rome & des Olympiades, ( car c'est à peu près le même ), il n'y a guères que l'Histoire fainte. Je me contenterois qu'il en fût bien la fuite, selon les époques ordinaires, du déluge, d'Abraham, de Moïle, de Salomon; sans se trop mettre en peine de la somme totale des années, qui ne se peut tirer sans de grandes difficultés. Je lui ferois rapporter à ces personnes & à ces événegnens, qui nous sont plus connus, le peu d'Histoire pro-

ġ\$



 Subschücklich DE DE LA MÉTHODE
 Subschücklich Schuck Danaüs & Cerrors a
 Subschücklich Schuck auf Prophère Elle de la schuck d'augeoise des conces au monde à teux qui schuck d'augeoise des conces au monde à teux qui schuck d'augeoise d'augeoire glas à fonc au annotion.

11 als a propositions ouvent certaines obfervations e le constante des télanne de l'Élibere plus courte : plus s. . . • and spins an interiors to yous les temps, non plus constant avant l'en conjeurs en une infinité de nastrating and the second star and exit, if y en a peu dont and and advantages formes es Entoires desanciens Contraction of the second s a service a substance and a num notestate qui nous refte, the main a character mile and après le déluge, & 🔍 🔍 🔍 🔬 michnere guères d'Hiftoires certai-and ant près de cinq cents 🔍 🔬 🔪 cue Hutoire à fuivre, qui eft . . . . a mane de l'empire d'Occident, mane & l'Angleterre font chacune •• . . . . quoi il faut ajouter celles . . . . . Pologne , de Suède & de Da-. . . commencent. On peut nean-..... Hittoires à celle de France . .... donneur d'imiter les mœurs de ..... es l'evantins comprennent fous . . . . nations que j'ai marquées.

Hatoire qui nous eft la plus conveuille ajouter l'Hiftoire Byseus deux fiècles. Pour celle des ceut ce qui s'eft paffé depuis vie , la Perfe, l'Afrique & ceut de Mahomet s'eft étencues à préfent. Ce n'eft pas,

n'aient point écrit, ou que leurs livres soient perdus; il y en a de leur Histoire seule de quoi faire une bibliotheque entière; mais ils ne sont ni imprimés ni traduits, hors deux ou trois qui courent entre les mains des curieux. Nous favons encore que les Chinois ont une très-longue fuite d'Histore, dont on nousa donné un échantillon en latin depuis environ trente ans. Nous favons que les Indiens ont des traditions très-anciennes écrites en une langue particulière. On fait quelque chose du Mexique & des Incas, mais qui ne remonte pas loin; & on a depuis deux cents ans une infinité de relations de divers voyages. C'est tout ce que je connois d'Histoires. On voit combien c'est peu en comparaison de toute l'étendue de la terre, & de toute la suite des fiècles; mais il y en a encore trop pour un seul homme, & c'eft particulièrement en cette étude qu'il faut choifir & fe borner.

Premièrement, il faut savoir à quoi s'en tenir dans les commencemens de chaque histoire, pour ne pas donner dans la fable, en voulant remonter trop haut. La règle la plus sure, est de tenir pour suspect tout ce qui précède le temps ou chaque nation a reçu l'ufage des lettres. De plus, il faut observer soigneusement la qualité & le temps des Historiens. On peut dire en général, qu'il n'y a d'histoires dignes de foi, que celles des contemporains, ou de ceux qui ont écrit sur des contemporains, dont les livres peuvent être venus jufques à eux, par une tradition suivie. Mais quand il y a de l'interruption dans une histoire, & de grands vides obscurs, tout ce qui les précède doit être suspect. Je me contenterois de cet ordre, & de ces règles générales pour l'histoire universelle; & je renfermerois mon disciple, pour favoir quelque détail dans l'histoire particulière de son pays. Encore cette étude doit-elle être fort diversement étendue ou resserrée selon la qualité des personnes. Un homme de condition médiocre a besoin de fort peu d'histoire : celui qui peut avoir quelque part aux affaires publiques en doit favoir beaucoup plus, & un prince n'en peut trop favoir. L'histoire de son pays lui fait voir ses affaires, & comme les titres de sa maifon, & celle des pays étrangers les plus proches, lui apprend les affaires des ses voisins, qui sont toujours mélées avec les fiennes. Toutefois, comme il a beaucoup d'autres choses à favoir, & que la capacité de l'esprit humain est bor-



née, il faut qu'il étudie principalement l'histoire de son pays & de fa maison, & qu'il fache plus en détail ce qui est le plus proche de son temps. Je voudrois à proportion que chaque seigneur sût bien l'histoire de sa famille, & que chaque particulier fût mieux celle de fa province & de fa ville, que du reste. Le livre de la Genèse est un parfait modèle du choix que chacun doit faire dans l'étude de l'Hiftoire. Moyfe y a renfermé tous les faits qu'il étoit utile aux Israélites de favoir, s'étendant principalement sur les plus importans : comme la création, le péché du premier homme, le déluge & l'histoire des patriarches, à qui Dieu avoit fait des promesfes qu'il alloit exécuter. Il ne laisse pas d'y marquer l'origine de toutes les nations, & de s'étendre plus ou moins sur leur histoire, selon qu'elles avoient plus ou moins de rapport au peuple pour qui il écrivoit. Que fi l'on veut un abrégé qui ne serve qu'à rafraîchir la mémoire, on en a l'exemple dans le premier chapitre des Paralipomènes, où les seuls noms mis de suite, rappellent toute l'histoire de la Genèfe. Il est toutefois à souhaiter, quoiqu'il ne soit pas néceffaire, que tous ceux qui en ont le loisir, lisent les principaux Historiens Grecs & Romains. Il y a à profiter & pour la morale & pour l'éloquence. Car en y apportant le correctif que j'ai marqué, les exemples des plus grandes actions & de la bonne conduite des Anciens peuvent être fort utiles; & la manière d'écrire des Historiens peut nous servir beaucoup, & pour la méthode & pour le style, si nous savons les imiter. Ainfi il vaudra bien autant s'exercer à la langue Latine, en lisant des Historiens, que d'autres Auteurs, puisqu'on ne la peut apprendre sans lire beaucoup.

XXIX. Hiftoire nașurelle.

Gen. x.

A PRÈS l'hiftoire des mœurs & des actions des hommes l'étude la plus utile, ce me femble, eft l'hiftoire naturelle. Je comprends fous ce nom toutes les connoiffances pofitives & fondées fur l'expérience, qui regardent la conftruction de l'univers, & de toutes fes parties, autant qu'en a befoin un homme qui ne doit être ni Aftronome, ni Médecin, ni Phyficien de profeffion. Car encore ne faut-il pas ignorer tout-à fait ce que c'eft que ce monde où nous habitons, ces plantes & ces animaux qui nous nourriffent; ce que nous fommes nous-mêmes. Je fais bien que la connoiffance de pous mêmes eft la plus néceffaire deroutes. Mais c'eft la con-

moiffance de l'ame que je rapporte à la logique & à la morale. Pour le corps, comme nous le gouvernonsbien moins par la connoiffance que par une volonté aveugle, qui est fuivie des mouvemens qui dépendent de nous, fans que nous connoiffions les refforts & les machines qui en font les causes prochaines, la connoiffance particulière de la structure ne nous fert guères que pour en admirer l'Auteur, qui n'est pasmoins admirable dans les autres animaux & dans les autres parties de la nature. Il est vrai que nous devons être plus touchés de ce que nous trouvons en nous mêmes. D'ailleurs la connoiffance de notre corps est fort utile pour entendre les paffions, leurs causes & leurs remèdes, qui est une grande partie de la morale; & pour discerner ce qui est propre à conferver la fanté de ce qui lui est contraire, qui est une des études que j'ai marquées entre les plus nécesfiaires.

Cette histoire naturelle, ou phylique positive, comprendroit donc la cosmographie & l'anatomie. Par la Cosmographie, j'entends le système du monde, la disposition des aftres, leurs diftances, leurs grandeurs, leurs mouvemens, fuivant les dernières observations des Astronomes les plus exacts, s'en rapportant à eux comme à des experts dignes de foi, fans examiner leurs preuves. J'y comprends aussi les météores, non pour en chercher les causes, mais seulement pour connoitre les faits : la description de la terre, non pas tant de la surface, qui regarde la géographie, & se rapporte à l'histoire morale, que de sa profondeur, & des différens corps qu'elle contient. Il semble d'abord que ces connoissances ne soient que de pure curiosité; mais elles sont en effet fort utiles pour élever l'esprit & lui donner de l'étendue, fournir des idées justes de la sagesse infinic & de la toute puissance de Dieu, de notre foiblesse & de la petitesse de toutes les choses humaines. Sous le nom d'Anatomie, je comprends celle des plantes auffi-bien que celle des animaux; & fans se répandre dans la curiofité, qui n'a point de bornes, je voudrois que mon disciple connût bien les animaux de son pays, les plus fameux des pays étrangers, & les plantes les plus d'ulage : qu'il füt distinguer les principales parties d'une plante & d'un animal; qu'il vit comment tous ces corps vivans fe nourriffent & se conservent ; mais particulièrement qu'il vit la structure admirable des ressorts qui font mouvoir les animaux; je dis ce que l'on en touche au doigt, c'est à-dire les os & les muscles. On

G iv



pourroit, fuivant fon loifir & fon génie, pouffer cette étude juiques à la connoiffance des arts, qui emploient des machines fort ingenieuses, ou qui produisent des changemens confidérables dans les corps naturels, comme la chimie, la fonte des metaux, la verrerie, la pelleterie, la teinture.

XXX. fométrie.

TE mets encore la géométrie au nombre des études les plus utiles à tout le monde; en effet, elle ne contient pas leulement les principes de plusieurs arts très-utiles, comme les méchaniques, l'arpentage, la trigonométrie, la gnomonique, l'architecture toute entière, & particulierement la fortification de fi grand ulage aujourd'hui, mais elle forme l'esprit en général, & fortifie extrêmement la raiton; elle accoutume à ne le pas contenter des apparences, à chercher des preuves solides, à ne se point arrêter tant que l'on peut douter avec la moindre vraisenblance, & à discerner ainfi les raisons convaincantes & démonitratives, d'avec les simples probabilités : elle seroit dangereule toutefois, si elle n'étoit précédée de la logique, telle que je l'ai marquée entre les études néceffaires, car c'eft de cette logique qu'il faut prendre les grandes règles de l'évidence, de la certitude & de la démonstration, pour ne pas croire qu'il n'y ait que des choses sensibles & imaginables, comme sont les objets de la géométrie que nous connoitlions clairement; qu'il n'y ait des raisonnemens certains que touchant le rapport des angles & des lignes, ou les proportions des nombres, & qu'il faille chercher en toutes matières la même espèce de certitude; mais quand on aura fondé ces distinctions & ces règles générales par une bonne logique, la géométrie fournira un grand exercice de définir, de diviser & de raisonner.

l'étude. Il faut sourefois avouer qu'elle est d'une grande

XXXI. incrosses Sur UR la fin des études, comme depuis l'âge de quatorze Sou quinze ans, ou plus tard encore, à proportion de l'esprit & du loifir de l'écolier, on pourroit lui faire conneutre les règles les plus folides de la véritable éloquence; ie se propose pas cette étude comme nécessaire, parce que l'ou peut, fans être éloquent, être homme de bien & meune être habile jusqu'à un certain point, & que l'éloquence dépend pour le moins autant du naturel que de



stilité, & que c'est elle qui fait reuffir, pour l'ordinaire, les affaires les plus grandes & les plus difficiles ; car je n'entends pas ici par Éloquence ou Rhétorique ce que l'on entend d'ordinaire, abusant d'un nom que les pédans & les déclamateurs ont décrié, je n'entends pas, dis je, ce qui fait faire ces harangues de cérémonies, & ces autres discours étudiés qui chatouillent l'oreille en passant, & ne font le plus souvent qu'ennuyer; j'entends l'art de persuader effectivement, foit que l'on parle en public ou en particulier; i'entends ce qui fait qu'un Avocat gagne plus de caufes qu'un autre; qu'un Prédicateur, humainement parlant, fait plus de conversions; qu'un Magistrat est le plus fort dans les délibérations de fa compagnie; qu'un Négociateur fait un traité avantageux pour son Prince; qu'un Ministre domine dans les conseils; en un mot, ce qui fait qu'un homme se rend maître des esprits par la parole : je sais bien que souvent ceux qui réuffissent dans les plus grandes affaires, ont plus de talent naturel & d'expérience que d'étude; mais je ne doute point qu'elle ne leur fût très-utile, ils n'en auroient pas moins ce beau naturel & ce grand ulage, & ils auroient de plus quelques règles un peu plus-fûres, & les exemples des plus grands hommes de l'antiquité. Un Prince ou un Ministre d'Etat, qui auroit été assez bien élevé pour se familiariser dès sa jeunesse avec Cicéron, Demosthènes & Thucydides, auroit un grand plaisir à les relire en âge mur, & en tireroit un grand profit; mais ces auteurs demeurent inutiles & méprifés pour l'ordinaire, faute de le Geurs proportionnés : on les fait lire à des enfans qui n'entendroient pas même en François des discours semblables. faute d'expérience des choses de la vie, & d'attention aux affaires férieuses; ou si des hommes les lisent, ce sont des favans de profession, des Régens, des Prêtres, des Religieux éloignés du commerce du monde, & remplis d'idées toutes différentes de celles qui occupoient ces Auteurs. Cicéron & Demosthènes étoient des hommes nourris dans le monde & dans les affaires. Ils s'élevèrent par leur mérite beaucoup au dessus de leur naissance, qui toutefois étoit honnète, felon les mœurs de leur nation, & ils arrivèrent à la plus grande puissance que l'on pût avoir dans leurs républiques. Cicéron fut Conful, c'est a-dire que pendant une année il fut à la tête d'un empire aussi grand que douze



royaumes, comme ceux que nous voyons en Europe. Il gouverna une province, il commanda des troupes, il étoit égal en dignité à César & à Pompée ; des rois lui faisoient la cour; cependant, parce qu'on a lu ces Auteurs dans les classes, il en reste souvent une idée désagréable; parce que l'on voit qu'ils plaidoient des caufes, on les prend pour des Avocats comme les nôtres, & on ne confidère pas que César plaidoit auffi, & pouvoit disputer de l'éloquence avec Cicéron : d'ailleurs on voit quantité de gens qui les étudient toute leur vie fans en devenir plus propres au monde & aux affaires, & on ne prend pas garde qu'ils n'y cherchent que le langage ou les figures de rhétorique, pour les copier fouvent mal à propos, & qu'ils n'y cherchent rien moins que la manière de traiter les grandes affaires.

Plus l'écolier faura de chofes & aura le raisonnement formé, plus il sera capable de cette étude d'éloguence, car elle ne fait que donner la forme au discours; il faut que le bon sens & l'expérience en fournissent la matière : j'attendrois donc qu'un jeune homme eût des pensées & pût dire quelque chose de lui-même, pour lui montrer la manière de le dire ; je ne laisserois pas de jeter de loin les fondemens de cet art : premièrement, j'en établirois la morale, & je lui ferois entendre, auffitôt qu'il en feroit capable, que l'éloquence est une bonne qualité, n'étant que la perfection de la parole; que comme la parole nous est donnée pour dire la vérité, l'éloquence nous est donnée pour faire valoir la vérité & l'empêcher d'être étouffée par les mauvais artifices de ceux qui la combattent, ou par la mauvaise disposition de ceux qui l'écoutent; que c'est abuser de l'éloquence que de la faire servir à ses intérêts & à ses passions, quoique Cicéron & la plupart des Orateurs en aient usé de la sorte ; que son usage légitime est de persuader aux hommes ce qui leur est véritablement bon, & principalement ce qui peut Dear. Chrift. les rendre meilleurs, leur peignant vivement l'horreur du 113. 3. c. 2. vice & la beauté de la vertu, comme ont fait les Prophètes & les Pères de l'Eglise; voilà ce que j'appelle la Morale de l'éloquence.

> L'art confiste à favoir bien parler & bien écrire, en toutes les rencontres de la vie, non-seulement dans les actions. publiques, comme ces harangues qui ne fe font que pour fatisfaire à certaines formalités, mais dans les délibérations,

> > ۱

Sutt. in Jul. \$5.

•

V. Plat. Corg.

Auguft. 5. &c.

flans les affaires ordinaires, dans les simples conversations: favoir faire une relation, écrire une lettre ; tout cela est matière d'éloquence à proportion du sujet. Pour en montrer le secret, je voudrois principalement employer les exemples & l'exercice. Les exemples se prendroient dans Cicéron, ou même dans Démosthènes, selon les langues que le disciple fauroit. S'il ne favoit point de Latin, on pourroit se servir des traductions de Cicéron, ou de quelque bon livre moderne, comme les lettres du Cardinal d'Offat, qui sont pleines d'éloquence solide, par où l'on réuffit dans les affaires. Ces exemples serviroient à donner aux préceptes, du corps & de l'agrément. Car des préceptes tous feuls, donnés en général, feront toujours fecs & ftériles ; Chrift. c. 3. & comme dit S. Augustin, un beau naturel acquerra plutôt l'éloquence, en lisant ou en écourant des discours éloguens, qu'en étudiant des préceptes de l'éloquence. On pourra profiter de toutes sortes de lectures, on trouvera par-tout des exemples de ce qu'il faut suivre ou de ce qu'il faut éviter; & cet exercice servira encore pour former le jugement du disciple. Car il faut l'accoutumer à juger de ce qu'il lit, & à rendre raison pourquoi il le trouve bon ou mauvais. Ces raisons sont tout l'art de la rhétorique; il p'a été formé que sur les exemples, en observant ce qui Ariff. 1. rheperfuadoit & ce qui nuiloit à la perfuasion, & s'en faisant tor. init. des règles, afin de ne le pas faire seulement par hasard ou par habitude. Non-seulement la lecture, mais les converfartons & les discours les plus communs de la vie sont de bonnes leçons d'éloquence. Ces exemples vivans & familiers serviront plus à la rendre solide & effective, que les livres & tout ce qui sent l'école. Il est donc important d'apprendre à un jeune homme à en profiter, & de lui faire étudier sur le naturel tout l'art du discours. Faites-lui remarquer les adreffes que les gens les plus groffiers emploient pour faire valoir leurs intérêts ; avec quelle force les paffions font parler, & quelle variété de figures elles fournissent; enfin, comment la voix, le geste, tout l'extérieur est proportionné au mouvement de celui qui parle. Ces exemples sont plus forts dans les personnes exercées aux affaires, que dans les autres; à la ville, qu'à la campagne; à la cour, qu'à la ville; & les figures sont plus vives dans les femmes que dans les hommes.

4. Do8.

L



L'autre moven pour apprendre cet art, qui est l'exercice! doit consister non-seulement à écrire, mais à parler. Je voudrois que cet exercice se fit toujours en François, quelque bien que l'écolier sût le Latin. C'est assez qu'il foit occupé à bien parler, fans l'appliquer encore à une langue qui ne lui est pas naturelle. Il est à craindre qu'il ne force fes pensées, faute de les savoir exprimer assez juste, ou pour ne pas perdre quelque belle période de Cicéron : s'il traite un sujet antique, il transcrira peut étre, sans les entendre, des phrases des Auteurs qu'il aura lus ; & fi le sujet est moderne, il sera embarrasse d'en parler en Latin: car étant accoutumé à ne parler qu'à des Grecs ou à des Romains, il sera tout déconcerté quand il faudra parler à des hommes portant des chapeaux & des perruques, & traiter des intérêts de la France & de l'Allemagne, où il n'y a ni tribune aux harangues, ni comices, ni Confuls. Qu'il écrive donc en fa langue, premièrement des narrations, des lettres, & d'autres pièces faciles. Qu'il fasse ensuite quelque éloge d'un grand homme, quelque lieu commun de morale, mais folide, sans galimatias, ni pensées fausses; qu'il exprime sérieusement ses véritables sentimens. Enfin, quand il sera plus avance, qu'il écrive des discours entiers, comme des délibérations sur les histoires qu'il aura lues, & sur les sujets qu'il faura le mieux, afin qu'il tire autant qu'il pourra toutes ses preuves des circonstances de l'affaire, évitant les discours vagues & généraux. Ces compositions écrites, accoutument les jeunes gens à s'appliquer, à fixer leurs pensées, à choisir les meilleures & les arranger ; à faire des périodes, & y observer le tour & la mesure qui contente l'oreille; en un mot à parler exactement. L'exercice de parler les accoutumera à parler aisement de suite, sans chercher, sans hésiter, ni se reprendre ; à être hardis & attentifs. Or, par cet exercice de parler, je n'entends pas tant ce que l'on appelle Déclamation, qui n'est d'usage tout au plus que pour ceux qui doivent un jour parler en public, que des discours familiers, suivis & soutenus, comme sont ceux des gens qui parlent bien d'affaires, ou qui content bien une histoire en conversation. Voilà ce que j'appelle Rhétorique.

XXXIL:

104

UE fi votre disciple a un génie extraordinaire, vous pouvez le pousser jusques à la poésie, qui n'est en Poétique, effet qu'une éloquence plus sublime. Je ne crois pas que l'on en doive enseigner l'art à beaucoup de gens, puisqu'il eft bien plus important qu'il n'y ait point de méchans Poëtes, qu'il n'eft néceffaire qu'il y ait des Poëtes; & il eft inutile de l'enseigner à des enfans, puisque pour y réuffir, toute la force de l'esprit est nécessaire. Car il ne faut pas prendre la versification pour la poésie, ni croire que la poéfie ne soit qu'un jeu, nous réglant sur les exemples modernes. Pour en voir le véritable caractère, il faut remonter jusques à Sophocles & à Homère. On verra une poélie très-lérieule & très-agréable tout enlemble, propre à former le jugement pour la conduite de la vie, & pleine des inftructions les plus nécessaires à ceux pour qui elle étoit faite; c'est-à-dire de leur religion & de l'histoire de leur pays. On verra la même chose dans Pindare, & dans tous les autres Poëtes Grecs. Les Latins n'ont fait que les imiter. Il est vrai qu'Homère & Pindare, qui ont si bien entendu cet art, l'ont employé à fomenter l'idolàtrie, & à se faire paffer, par une imposture criminelle, pour des hommesinfpirés & des Prophètes, fans parler de l'imperfection de leur morale : de forte que pour trouver une poésie pure, établie fur un fondement solide, où l'on puisse goûter en sureté le plaisir que peut donner le langage des hommes, il faut remonter jusques aux cantiques de Moyse, de David, & des autres vrais Prophètes. C'est-là qu'il faut prendre la véritable idée de la poésie. Elle consiste, ce me semble, à rendre agréables & touchantes les vérités les plus nécessaires pour former la conduite des hommes, & les rendre heureux, & à employer pour une fin si noble tout ce que l'esprit humain a de plus fort, de plus sublime, de plus brillant, tout ce que la parole a de plus expressifif & de plus propre, tout ce que le son de la voix a de plus harmonieux & de plus paffionne. Ce n'est donc pas un jeu d'enfans, & c'est abufer misérablement de ces beaux talens, quand Dieu nous les donne, que de ne les employer qu'à des sujets mauvais ou inutiles. On devroit plutôt travailler à réconcilier le bel cíprit avec le bon fens, & avec la vertu.

Il ne faudroit pas beaucoup de préceptes de poétique à



un homme qui fauroit ceux de l'éloquence : il n'y auroit guères que des exceptions à donner, en marquant jusques où la poéfie s'élève, & ce qu'elle retranche des discours ordinaires. Le plus nécessaire seroit de montrer les différens caractères de ses ouvrages. Ce que c'est qu'une Ode, qu'une Hymne, une Eligie, une Eglogue, & ainfi des autres, les réglant sur les modèles des Anciens, principalement des Grecs, & faisant voir comment nous les pouvons imiter. Pour les règles de la versification, c'est une affaire de peu de leçons ; & l'exercice seul en donne la facilité. Je ne parle point ici des vers Latins; si l'on en fait, ce sera comme un exercice de grammaire, pour apprendre la quantité, & pour avoir plus de mots à choisir en composant; & je ne fai fi ce profit vaut la peine que donnent les vers latins; Mais ceux qui veulent prétendre à la poésie, doivent s'y exercer en leur langue, & écrire pour leur nation. Au refte, je ne voudrois pas dire que la poëtique fût une connoiffance inutile à tous ceux qui ne sont pas nes Poëtes, ou qui ne veulent pas exercer ce talent. Il est bon que la plupart des honnêtes gens fachent juger de la poéfie par les véritables principes; & pour cela qu'ils connoissent les caracteres des ouvrages, & les exemples des Anciens. Mais je ne puis me résoudre à mettre cette étude entre les études les plus utiles dont j'ai parlé jusqu'ici. Je la mets seulement au rang des curiofités louables, dont je vais faire le dénombrement.

**XXXIII.** Etudes cuticules. J E compterai donc pour la première de ces curiofités la poétique en théorie, & la lecture des Poëtes anciens. Ce n'eft pas que quand on les entend bien il n'y ait à profiter, particulièrement des Grecs; mais pour les lire avec plaifir, il faut favoir fi bien leur langue, leur mythologie & leurs mœurs, que l'utilité ou le plaifir qui en revient, ne me femble pas digne de ce travail : vu le grand nombre de connoiffances qui nous font plus néceffaires. A la poétique, je joints la mufique; je ne dis pas feulement l'exercice de chanter, & les règles pour conduire la voix, mais l'art & les principes de ces règles. J'y joints auffi la peinture, le deffein, & tous les arts qui en dépendent. Je compte encore pour études curieus toutes les mathématiques qui vont audelà des élémens d'arithmétique & de géométrie. J'y com-



prends la perspective & l'optique, l'astronomie & la théorie des planètes, la chronologie exacte, la recherche des antiquités, comme des médailles & des inscriptions, la lecture des voyages, l'étude des langues; car hors le Latin, le reste se peut mettre au rang des curiosstés.

Ce n'eft pas que le Grec ne soit fort utile à tous ceux qui veulent bien savoir les humanités, & principalement aux Eccléfiastiques. L'Italien & l'Espagnol ont tant de rapport au François, que pour peu que nous ayons de génie pour les langues, nous ne devonspas les négliger. Pour les autres langues étrangères, comme l'Anglois & l'Allemand. il n'y a que l'utilité particulière qui puisse en compenser la difficulté. Mais la curiosité la plus dangereuse en ce genre, eft celle des langues orientales. Elle flatte la vanité, par la fingularité & le prodige. Outre qu'elle marque une profonde érudition, parce que l'on n'apprend d'ordinaire ces langues, qu'après celles qui sont plus communes. Mais après tout, l'utilité n'en est pas assez grande pour le temps & la peine qu'il en coûte. Comme les peuples entiers profitent du courage & de la curiofité de quelque peu de Voyageurs qui ont découvert les pays les plus éloignés, & du travail des marchands qui y trafiquent tous les jours : ainfi il suffit qu'il y ait un petit nombre de curieux qui, par leurs traductions & leurs extraits, nous fassent connoître les livres des Arabes, des Persans, & des autres Orientaux. La curiosité va plus loin que l'étendue de la mémoire, ou même de la vie; & entre les curieux mêmes, il eft à souhaiter que chacun fe borne à une langue, pour la bien favoir, ou tout au plus à deux ou trois qui aient grande liaison ensemble, plutôt que d'en connoitre un grand nombre imparfaitement.

J'excepte la langue hébraïque, pour le respect de l'écriture sainte, qu'il est difficile de bien entendre, sans en avoir quelque teinture; & j'estime utile à l'église, qu'il y ait toujours plusieurs Eccléssastiques qui la fachent, quand ce ne feroit que pour imposer filence aux hérétiques qui veulent s'en prévaloir; & pour travailler à la conversion des Juiss, dans les pays où il y en a. Mais hors la nécessité de cette controverse, je ne voudrois pas m'amuser à lire beaucoup de Rabins. Il y a plus à perdre qu'à gagner à cette étude. Ne nous laissons pas tromper par la vanité de favoir ce que tous les autres ignorent : voyons à quoi il set effective-



ment. S'il y avoit quelque chose d'utile dans les Rabins ? ce seroit les faits & la tradition des anciennes coutumes de leur nation; mais ils sont la plupart si modernes, qu'il est bien difficile de croire qu'ils aient conservé ces traditions. Il n'y en a guères de plusanciens que de cinq cents ans ; ainfi quandil n'y auroit que mille ansque le Talmud seroit écrit. il y a toujours plus de cing cents ans, ou il faut que ces traditions se soient conservées, sans écrire ce qui n'est guères vraisemblable. Le temps & le style de leurs livres semble montrer qu'ils n'ont écrit que par émulation des Mahométans. Cependant, si quelque particulier avoit affez d'inclination à cette sorte d'étude pour s'y donner tout entier, je voudrois qu'il s'attachât au Talmud, où l'on trouvera fans doute leurs traditions les plus anciennes & les plus utiles pour connoître les mœurs des Juifs, principalement depuis le retour de la captivité, jusques à l'entière dispersion sous les Romains. Mais ce travail est trop pénible & trop ingrat pour y exciter beaucoup de gens.

Une autre étude curieuse, qui peut avoir de grandes utilités. est la théorie des arts & des manufactures différentes. Je mets en ce même rang la connoissance des plantes, nonfeulement de celles qui sont d'usage, mais de tout ce qui en a été dit, & ainsi des animaux & de toute l'histoire naturelle à proportion; les expériences de chimie ou des autres arts, qui ont fait découvrir de nouveaux secrets : les différens fystèmes que les Philosophes ont inventés pour expliquer les effets de la nature ; c'est-à-dire en un mot, toute l'étendue de la phyfique. J'appelle tout cela Curiofité : il vaut mieux s'y occuper que de demeurer oisif, ou s'abandonner au jeu; mais il faut bien se garder de se livrer tellement aux curiofites, que l'on quitte les devoirs effentiels de la vie, que l'on néglige les affaires & les études plus utiles, quoique moins agréables, & que l'on se prive de l'exercice du corps qui entretient la fanté, ou du divertissement nécessaire pour relâcher l'esprit, & le mettre en état de s'appliquer aux choses utiles. C'est cette passion de curiosité, qui nuit le plus aux gens de lettres, quoique d'ailleurs elle serve souvent pour mener bien loin certaines connoiffances. Mais il suffit pour cela de quelques particuliers qui s'y laissent emporter.

Je



TE fais grande différence entre ces curiofités louables & bonnes d'elles mêmes, & les études mauvaises ou tout- Etudes inuà fait inutiles. J'aime mieux que l'on se repose, que de cher- tiles. cher la pierre philosophale; j'aime mieux que l'on ne sache rien, que de favoir le grand ou le petit art de Raimond Lulle qui ne fait rien favoir en effet, & fait que l'on croit tout favoir, parce que l'on sait des alphabets & des tables où l'on arrange, sous certains mots & sous certaines figures. des notions si générales, que personne ne les ignore, mème sans étude, mais aussi qui ne conduisent à rien. Je mets à peu près en ce rang tout ce qui trompe sous le nom de Philosophie; la phylique qui ne fait point connoître la nature, & la métaphyfique qui ne sert point à éclairer l'esprit, & à fonder les grands principes des sciences.

L'astrologie judiciaire est encore plus méprifable que la mauvaile philosophie, puisqu'elle a moins d'apparence de raifon; & elle eft bien plus dangereuse, puisqu'elle a pour but de connoître l'avenir, & qu'elle porte ceux qui y crojent à règler leur conduite sur ses lumières trompeuses : malgré les defenses expresses de la Loi de Dieu qui condam- Deut. xviit. ne en général toute forte de divination, & en particulier 11. la crainte des fignes du ciel. Cependant il n'y a que trop de Jer. x. 2. gens qui s'en laissent enchanter ; & peut être la défense y contribue-t-elle. Car ce ne font pas les esprits les mieux faits, ni les plus gens de bien qui s'y amusent. Il est vrai qu'elle n'eft pas criminelle quand on la réduit à prédire les changemens des saisons, & tout ce qui dépend du mouvement de la matière; mais en cela même elle est fausse & impertinente, puisqu'elle raisonne sur des principes établis à fantaisie, & qui n'ont aucun fondement sur la raison ou fur l'expérience, ni aucune liaison avec les consequences que l'on en tire. Telle est encore la chiromancie qui s'arrête aux lignes du dedans des mains; & je ne sais pourquoi on n'a pasauffi raisonné sur celle des pieds, fi ce n'est parce qu'il n'eft pas fi commode d'y regarder.

Ce font des restes des anciennes superstitions : car toute la divination des payens étoit de cette nature. Ils obser- soph Edip. voient les divers mouvemens de la flamme allumée fur un Tyr. autel, ce qu'ils nommoient Pyromancie; ils regardoient la conformation & l'arrangement des entrailles de leurs victi-

Teme IL

118

XXXIV/

H



mes, & c'étoit l'art des aruspices : les augures observoient le vol des oiseaux, leur chant, leur manière de manger : d'autres devins observoient les prodiges, soit que la nature en produisit effectivement, soit qu'ils tiffent valoir ce qui n'étoit pas fort extraordinaire, car la superstition faisoit prendregarde a tout; fi l'on avoit rencontré un chien noir, fi on avoit trouve un lerpent, si l'on s'étoit chauffe de travers. & mille autres accidents (emblables, à quoi nous aurions Theophr. peine à croire que l'on fe fut arrête, fi les livres des An-Charact. fu- ciens n'en failoient foi, & fi nous n'en voyions encore des reftes. Il y en avoit qui expliquoient les songes ; d'autres thorm. At, qui diftinguoient les jours heureux & malheureux. Une infinité de gens vivoient de ce métier de deviner, il y enavoir une infinité de livres ; c'étoit une étude très-longue & trèsdifficile. Car comme elle n'étoit fondée que sur l'opinion des hommes, & sur de prétendues expériences, elle ne pouvoit avoir rien de certain. Cet art de divination se sourcenoit, comme le reste de l'idolâtrie, par le respect de l'antiquité, car il étoit très-ancien dans le monde. Les Romains & les Grecs l'avoient appris des Egyptiens, des Chaldéens & des autres Orientaux, & la religion l'autoritoit. Le Chriftianisme l'avoit enrièrement décrié; mais les Mahomérans & les Juifs ont recueilli avec grand soin ce qui en reftoir. & dans les livres, & dans la mémoire des hommes: ils y font fort adonnés encore aujourd'hui, & les Indiens idolatres encore plus. Entre les nations Chrétiennes, celles qui ont le plus de croyance à ces impostures, sont celles qui cultivent le moins les bonnes lettres, car rien n'eft plus propre à en désabuser que l'étude de la physique & de la vraie aftronomie.

> Il faut encore compter entre les études pernicieuses tout ce qui s'appelle Magie, même naturelle, & que l'on fair confister dans des sympathies & des rapports entre certains nombres, certaines figures & certains corps naturels; entre les astres & les métaux ou les plantes, ou les parties du corps humain ; en un mot, toures les rèveries de la Cabale. Je tiens auffiqu'il eft indigne d'un honnête homme d'apprenà jouer des gobelets, ou à faire de ces tours d'adresse qui font admirer les charlatans. Pour les bienfaire, il faut y être fort exercé, & le plaisir que l'on en tire, ne peut jamais valoir le temps que l'on y met. J'en dirois volontiers autant de tous

> > ----٩

perfl. Terent. 4. fc. 4.



#### ĖTŪDES. DES

les jeux fédentaires qui demandent une telle application.qu'après y avoir joué quelque temps, la tère en est fatiguée; car ce sont d'étranges divertiffemens que ceux après lesquels on a besoin de se divertir La gloire de bien jouer aux échecs. ne vaut pas, ce me femble, cette application, qui, étant bien employée, pourroit nous acquerir des connoiffances folides; & si ceux qui ont de l'esprit & du loisir donnoient à quelque espèce d'étude, selon leur goût, une partie de ce grand temps qu'il faut donner aux jeux pour les favoir en perfection, il leur en resteroit plus d'utilité & peut êire ne laisseroient-ils pas d'avoir du plaisir. Les anciens Grecs & les anciens Romains ne laissoient pas de vivre agréablement, jouant beaucoup moins & donnant beaucoup plus à la conversation & à la lecture. Mais la coutume l'emporte & l'on joue plus par intérêt que par plaifir.

Près avoir parcouru toutes les études où l'on peut As'appliquer pendant la jeunesse, avant d'être déterminé à une profession, je crois nécessaire de marquer à quel âge les ages. je voudrois les placer, & comment on pourroit ménager tout le temps depuis la plus tendre enfance, julqu'au temps d'entrer dans le monde & dans les affaires. Premièrement. il doit y avoir toujours plusieurs études qui règnent en même temps. Je l'ai marqué en divers endroits de ce difcours, comme quand j'ai dit que la morale, la logique, l'h ftoire, l'économique devoient commencer, fitôt qu'un enfant est capable d'entendre ce qu'on lui dit : quoiqu'il faille, selon les âges, y garder des méthodes bien diffétentes. J'ai parlé de même, à proportion, de la Grammaire, de l'Arithmétique, de la Jurisprudence & de la Rhétorique, & il faut l'entendre des autres études & des exercices du corps qui doivent se faire aussi en même temps. Que si quelqu'un s'en étonne, je le prie de confidérer que les enfans agiffent en même temps par l'ame & par le corps, & par les diverses facultés de l'ame que l'on cultive par ces différentes études. Ils exercent tout ensemble la volonté, la raison, la mémoire, l'imagination. Si on fépare les études, il est à craindre que les mœurs ne se corrompent, tandis que l'on ne cultivera que sa mémoire; & que pendant que l'on s'occupe au langage, le raisonnement ne s'égare. Il sera trop tard d'y revenir quand les manyaifes habitudes feront formées,

XXXV. Ordre des



#### . II ITTILANATIODE

alle i there is a state 115 IS 1725 0 219 **1** • • in the the part of Le la conservar e re in and most and a second-Comment of Contract of Contract 97 797 771 - 17**24** 12 1 • · n ser tert Lutar . . . : . . <u>.</u> 1 25 1 7 Service Conversionserrage s sure cer ord frate hit and control and the Indefent to nesses e a sont e tre set sont a compe and the second sec and the second second second concerning nore à la service d'art compare d'artes. A la service de la service the second second property of the second and the second program of the second states of the second se and the second statement of adding commute to to a deal the starte of thempselve to ge a anno a chuir a chuir an an ann an Chuir a gruchaffan an Romanna a chuir an an Suiteachtachtachtachta a Gruin. and the state of the second and a second of the strength of the second second states in the a an an prairie and the articles of the Constant alies 1 al l'appres a consegue s'alleure par la Catonologie & 1 ... In Congerphie

117

Il seroit temps à douze ans de travailler à former le jugement, & à conduire la raison par la logique, accoutumant à bien diviser & à bien définir, & à faire des réflexions sur fes pensées. C'est aussi le temps d'apprendre les démonstrations de la géométrie, & des autres parties de mathématiques que l'écolier doit favoir. D'ailleurs, il faut le faire beaucoup lire, & l'exercer à juger des Auteurs, & il faut commencer alors, ou plutôt, s'il fe peut, à expliquer les termes & les principales maximes de la jurisprudence. A quinze ans, fi vous n'êtes pressé, il sera affez tôt d'enseigner la rhétorique, quoique vous puissiez dès auparavant éprouver le génie de votre disciple par diverses petites compolitions, en l'exercant à la grammaire, & lui faisant rédiger les histoires qu'il doit le mieux favoir; elles lui formerour toujours le style. C'est aussi dans ces dernières années. des études, qu'il doit apprendre plus exactement ce qu'il n'aura fait encore qu'ébaucher, comme la jurisprudence & la politique, s'il est de condition à s'en servir, & la morale qu'il lui faut faire approfondir, s'il eft possible, jusques aux premiers principes. On peut encore réferver à cette fin des études, celles qui tiennent plus de la curiofité, comme la poésie, la physique, l'astronomie, asin d'y donner plus ou moins selon le loisir & l'inclination. Voilà l'ordre de ménager les études felon les âges, qui me femble le plus commode : je fai bien qu'il est impossible d'en prescrire un qui convienne à tous les enfans, & qu'il peut y avoir de très-grandes différences par la diversité des esprits qui s'avancent plus ou moins; des conditions qui donnent plus ou moins. de loifir, & demandent plus ou moins d'études; enfin, de la santé & des rencontres de la vie : mais j'ai cru qu'il ne seroit pas inutile d'en tracer groffièrement un plan, fur lequel on pût prendre ses mesures à peu près.

L est encore nécessaire de m'expliquer sur les études des L filles, dont j'ai touché quelque chose en divers endroits. Ett des des Ce sera sans doute un grand paradoxe, qu'elles doivent temmes. apprendre autre chose que leur catéchisme, la couture & divers petits ouvrages; chanter, danfer, & s'habiller à la mode, faire bien la révérence, & parler civilement; car voilà en quoi l'on fait consister, pour l'ordinaire, toute kur éducation. Il est vrai qu'elles n'ont pas besoin de la

XXXVI.

H iij



S CATPILANES POD or a last to a construction of a Refer TO DEVELOPED REPORT OF AN A DESCRIPTION OF AN A DESCRIPTION OF A DESCRIPTI CLICESSE BELOVES COTTORES CODESSEDTE: L Light Mind Consideration on a statistic de casa; Contractives of the state in the information of the (i) inits constant precondi-.... The second s 11.2.1 control of the Englishment of the Engl Number 2017 States and States Constraints of the constraint of the product second **1**. . . . i di willi anciente e di trattari i se è alc'i acciate da Show of the transformation of the second sec . ----. : **:** . CARLES DE ARRESME SUR SERVICE . . and a second second second second second station results and the second s الجرومجة معارية والرووي والمترج فالمحرجي التاريري Conclusion and the second state of the second states. to ender a service strategies and the service of th Comparison and the second s Letters with a constraint of the second s policy marked and refer to the - mnei . والفائد والمناد ومراجع . . . . and the Anabers au der gebreichte eine eine soweiten alle für die benetig in the subscription of a set of relation areas. to the Distance of the Code to get the set of the Code - Code reset as equilible. The such season protocommon equilibrium and the such as a subscription of the season of the subscription of the season of Contrart e a meas service of aportal dienter ferminis die geweigen anderen geweiten von gemeter mit die sprace scannes a disco & car prochan Venucare of the spitic behavior to be shown that a contractation and provide A participation of the attraction management Cost An Anno Human (equal track) el teletimismi 11 Constanting yes reason of watering name 

There exists a for the set of the end of the particular the set of the set o

aone très-important qu'elles connoissent de bonne heure la religion auffi solide, auffi grande, auffi sérieuse qu'elle eft : mais fi elles font favantes, il eft à craindre qu'elles ne veuillent dogmatifer, & qu'elles ne donnent dans les nouvelles opinions, s'il s'en trouve de leur temps. Il faut donc se contenter de leur apprendre les dogmes communs, sans entrer dans la théologie. & travailler fur-tout à la morale. leur inspirant les vertus qui leur conviennent le plus, comme la douceur & la modestie, la soumission, l'amour de la retraite, l'humilité, & celles dont leur tempérament les éloigne le plus, comme la force, la fermeté, la patience. Pour l'esprit, il faut les exercer de bonne heure à penser de suite, & à raisonner solidement sur les sujets ordinaires qui peuvent être à leur usage; leur apprenant le plus effentiel de la logique, sans les charger de grands mois qui puissent donner matière à la vanité. Pour le corps, il n'y a guères d'exercices qui leur conviennent, que de marcher ; mais tous les préceptes de fanté que j'ai marqués leur conviennent, & ce sont elles qui en ont le plus de besoin, puisqu'elles sont les plus sujettes à se flatter en cette matière & à se faire honneur de leurs maladies & de leurs foibleffes. La fanté & la vigueur des femmes est importante à tout le monde, puisqu'elles sont les mères des garçons, aussi-bien que des filles. Il est bon auffi qu'elles fachent les remèdes les plus faciles des maux ordinaires; car elles sont fort propres à les préparer dans les maisons, & à prendre soin des malades. La grammaire ne consistera pour elles qu'à lire & écrire, & composer correctement en françois une lettre, un mémoire, ou quelque autre pièce à leur usage. L'arithmétique pratique leur suffit, mais elle ne leur est pas moins néceffaire qu'aux hommes, & elles ont encore plus besoin de l'économique, puisqu'elles sont destinées à s'y appliquer davantage, au moins à entrer plus dans le détail. Aussi a-t-on affez de soin de les instruire du ménage; mais il seroit à souhaiter qu'il y entrât un peu plus de raison & de réflexion, pour remédier à deux maux très-communs, la petiteffe d'efprit & l'avarice dans les femmes ménagères, & d'un autre côté la fainéantife & le dédain, dans celles qui prétendent au bel esprit. Il serviroit beaucoup de leur faire comprendre de bonne heure, que la plus digne occupation d'une femme est le soin de tout le dedans d'une maison, pourvu

H iv



qu'elle ne faffe pas trop de cas de ce qui ne va qu'à l'inté ret, & qu'elle fache mettre chaque chose en son rang.

Quoique les affaires du dehors regardent principalement les hommes, il est impossible que les femmes n'y aient fouvent part, & quelquefois elles s'en trouvent entièrement chargées, comme quand elles font veuves. Il est donc encore néceffaire de leur apprendre la jurisprudence, telle que je l'ai marquée pour tout le monde, c'est à dire qu'elles entendent les termes communs des affaires, & qu'elles fachent les grandes maximes; en un mot, qu'elles soient capables de prendre confeil; & cette instruction est d'autant plus nécessaire en France, que les femmes ne sont point en tutelle, & peuvent avoir de grands biens, dont elles soient les maîtreffes absolues. Elles se peuvent passer de tout le reste des études, du Latin & des autres langues, de l'histoire, des mathématiques, de la poésie, & de toutes les autres curiosités. Elles ne sont point destinées aux emplois qui rendent ces études néceffaires ou utiles, & plusieurs en tireroient de la vanité; il vaudroit mieux toutefois qu'elles y employassent les heures de leur loisir, qu'à lire des romans, à jouer ou parler de leurs juppes & de leurs rubans.

XXXVII. Etudes des Eccléfiaitiques. J E penfe avoir fuffifamment expliqué toutes les études que l'on doit faire en jeuneffe, & qui conviennent à toutes fortes de perfonnes de l'un & de l'autre fexe; maintenant il faut parler de celles qui font particulières à ceux de diverfes profeffions; rapportant tout aux trois principales, l'Eglife, l'épée & la robe. Un Eccléfiaftique eft deftiné à inftruire les autres de la religion, & à leur perfuader la vertu. Il doit donc favoir trois chofes, les myftères de la foi, la morale, la manière de les enfeigner. Sa principale étude doit être l'Ecriture fainte. Qu'il commence à la lire dès l'enfince, & qu'il continue cette lecture fi affidument pendant toute fa vie, que tout le Texte facré lui foit extrêmement familier, & qu'il n'y ait aucun endroit qu'il ne reconnoiffe auflitôt. Quand il l'apprendroit tout par cœur, il ne feroit que ce qui étoit affez commun dans les premiers temps de l'Eglife même entre les laïques.

Cette lecture affidue de l'Ecriture fervira d'un bon Commentaire, pourvu que vous n'y cherchiez d'abord que le fens littéral, qui s'offrira naturellement à l'esprit, fans

vous arrêter aux difficultés. Vous y trouverez toujours affez de vérités claires pour votre édification & pour celle des autres. Après avoir lu attentivement toute la fainte Ecriture de suite sans rien passer ; quand vous viendrez à La relire, une bonne partie de vos difficuités s'évanouiront. Elles diminueront encore à la troisième lecture; & plus vous la lirez, plus vous y verrez clair, pourvu que vous la lifiez avec respect & soumifion, confiderant que c'est Dieu même qui vous parle. Le Catéchisme Historique pourra faciliter la lecture de l'Ecriture fainte à ceux qui commencent, pour discerner les endroits les plus importans, & qui doivent le plusêtre médités. Le Traité des Mœurs des Ifraélites eft comme un Commentaire général, qui lève plusieurs difficultés littérales. Pour les sens spirituels de l'Ecriture, il faut lesrechecher sobrement : s'arrêtant premièrement à ceux qui sont marqués dans l'Ecriture même, & ensuite à ceux que nous apprenons par la tradition, je veux dire par les témoignages des Pères les plus uniformes & les plus anciens.

Un Eccléfiastique doit éviter les deux extrémités ; d'étudier trop ou trop peu. Il y en a plusieurs qui croient n'avoir plus rien à faire après l'Office & la Meffe : fi ce n'eft qu'ils aient un bénéfice à charge d'ames, encore s'en croient-ils quittes, en fatisfaisant aux devoirs les plus preffans. Mais nous ne devons point être en repos, tant qu'il y aura des ignorans à instruire, & des pécheurs à convertir. Ceux donc qui n'ont pas de grands talens naturels, ni de grandes commodités pour étudier, qui manquent de livres & de Maitres, comme à la campagne & dans les provinces éloignées, doivent s'appliquer à bien favoir les chofes effentielles & communes. Faire le catéchisme, qui n'est pas une fonction fi facile que plusieurs pensent, & qui est la plus importante de toutes, puisque c'est le fondement de la religion, faire des prônes & des exhortations familières, proportionnées à la capacité des auditeurs, ouir des confessions & donner des avis salutaires. Un prêtre vertueux & zélé peut s'acquitter de tout cela fans autre lecture que de l'Ecriture fainte, du Catéchisme du Concile de Trente, des Instructions de son Rituel, de quelques Sermons de faint Augustin, ou de quelque autre livre moral des Pères, qui lui tombera entre les mains. Voilà ce que l'on peut appeler Le néceffaire, en matière d'études eccléfiastiques.



Ceux qui ont du loisir, & qui se trouvent au milieu des livres & des commodités d'étudier, doivent être en garde contre la curiofité. Le meilleur préservatif, ce me semble, est de considérer de bonne heure toute l'étendue de notre profession, & toutes les connoissances qu'elle demande. Un Eccléfiastique habile doit être capable de prouver la religion aux libertins & aux infidelles, & par conféquent il doit favoir très-bien la logique & la métaphyfique, telles que je les ai représentées, afin de montrer par des raisonnemens solides comment tout homme de bon sens doit se rendre à l'autorité de l'Eglife. Il doit auffi pouvoir défendre la religion contre les hérétiques, & pour cet effet, favoir les preuves positives de chaque article de notre créance, tirées de l'Ecriture, des Conciles, ou des Pères. Il faut qu'il fache l'histoire ecclésiastique ; qu'il fache le droit canonique; je ne dis pas seulement la pratique bénéficiale, ni ce qu'il y a de curieux dans les anciens canons, mais les véritables règles de la discipline ecclésiaftique; sur quoi est sondé ce qui se pratique, & comment ce qui ne se pratique plus s'est aboli. Qu'il connoisse la morale Chrétienne dans toute son étendue; qu'il ne se renferme pas à favoir les décifions des Casuistes modernes. fur ce qui est péché, & sur ce qui ne l'est pas; qu'il voie comment les anciens en ont jugé ; & qu'il voie auffi la méthode qu'ils ont enseignée, pour avancer dans la vertu, & pour conduire les ames à la perfection. C'est ce qu'il trouvera dans Caffien & dans les règles monaftiques. On doit faire grand cas de ces Ouvrages, qui sont le fruit des expériences de tant de Saints. Enfin il faut qu'il fache les cérémonies de l'Office public, & de l'administration des facremens ; & la pratique de toutes les fonctions eccléfiaftiques : mais cette étude confiste moins dans la lecture des livres que dans l'observation de la tradition vivante. Quand on a une fois les grands principes que donne la lecture de l'Ecriture & des Pères, on s'instruit beaucoup en voyant travailler les autres, & en travaillant avec eux.

Comme un Eccléfiastique est destiné à instruire les autres, ce n'est pas assez qu'il fache tout ce que j'ai dit : il doit favoir parler & persuader. Il a donc besoin de cette forte dialectique & de cette éloquence solide dont j'ai parlé: Car, il ne faut pas s'y tromper, un homme fans ta-

#### DES ÉTUDES!

tent n'est pas propre pour le ministère de l'Eglise. Un bon Prêtre n'est pas seulement un homme qui prie Dieu, & mène une vie innocente ; ce seroit tout au plus un bon Moine. Il est Prêtre pour affister les autres; & comme on ne nomme bon Médecin que celui qui guérit beaucoup des malades, on ne devroit nommer Bon Prêtre que celui qui convertit beaucoup de pécheurs. Je ne dis pas qu'il ne doive point y avoir des Prêtres qui n'aient l'esprit brillant, la mémoire heureuse, la voix belle, & les autres qualités qui font ordinairement paroître les Prédicateurs, mais je souhaiterois qu'il n'y en eût point, qui n'eût le jugement solide & le raisonnement droit; & qui ne sût instruire & exhorter en public & en particulier, avec toute la douceur & toute la force que demande la diversité des sujets & des personnes: en un mot, qui n'eût quelque rayon de cette éloquence apostolique, dont nous voyons dans S. Paul le parfait modèle. Un Ecclésiastique à qui tant de connoissances sont nécessaires, ne doit donc pas perdre le temps à des études profanes, ou à des curiosités inutiles. Il doit même user d'un grand choix dans les études de sa profession. Qu'il ne donne pas trop de temps à ces grands Commentaires sur l'écriture, dont la vue seule épouvante par la grosseur & la multitude des volumes, & fait déseprérer de jamais entendre le texte. Qu'il ne s'amuse pas à des spéculations inutiles, & à de vaines chicanes de scolastique. Qu'il ne se laisse pas emporter à la critique des faits & à la recherche trop curieuse des antiquités ecclésiastiques : car il a tous ces écueils à éviter, même dans les études qui lui conviennent. Il doit toujours se souvenir que la religion Chretienne n'est pas un art ou une science humaine, où il soit permis à chacun de chercher & d'inventer : qu'il ne s'agit que de recueillir & de conserver fidellement la tradition de l'Eglise. Il doit méditer attentivement les règles que saint Paul donne à Timothée & à Tite, contre les 1. Tim. 1.3. questions curieus; pour éviter les vaines disputes, & VI. 3 20. 2. Tim. 11. pour tout rapporter à la charité. Ainsi il s'attachera aux 14. Se. études les plus nécessaires & qui vont le plus à la pratique. Tie. 1. 9- 12.

Car un ecclésiastique ne doit pas être un savant de pro- &c. 111. 9. fession, qui passe sa vie dans son cabinet à étudier ou à 10. composer des livres, il doit être homme d'action, & sursout homme d'oraison; ce sont les deux parties de la vie



### L. D. CHOLLEDI L. METRODI

ب نعم

ALONG LEVEL AND A STRATE OF A STRATE OF A STRATE AND A STRATE and the second of the second Constrained and the second of the state that 651104 -• • • ing a state of the second s and a company of the state of the first of the second state of the the product of the second state of the second and the second the second choice of the control efficiency • .. the start privater to the starting of the and a construction of the second of the second s ί. • • e e la constante de la composition de la compo • The second second of the second of payment DET Contraction Contractor Condu ۰. and the ability there elements could Contractor and service resources our ridebided bell • •• the state of the evolution the measure . at the group of white a "Emiliar of •• • • · · · Contraction of States on the Contraction of the Contraction VCIII 165 to contraction of conversion and accordinations

3445 11

•••• ••••

A. U. E. Costan and an and getter of epsels of 100° CEUX Quit Consistent a successive pour l'ordinante : è manerois i, ma the most statistic qualeur ion ingulated. In nominu qu' el camestantion acave her è parte aux affions de walande a que l'andlatere en enjoir multe encore le concluse spin conclusion on many black nomine, fourla contro de conservação nom comme efformente examples to the form of violance of the efficient, ex tecessory patterne & copressions and minimum and a and a associately set of the termination and the state of the second state of the second state second states and the second production much and date of each in gampereur, . . there is a second as the first moment and C. C. S. C. S. Serre S. B. B. S. - Constant and Carlha politika erestas erestas ere herd viziret a solution of the solutio An ere and the stars with the second stars for methicaes and an out of a work of his work by white prince A support of the providence of the providence on and the que have engineering enquerier chiver, dars un Aspon the per bare, pendant que l'on le fait panier d'une



#### DIS ÉTUDES

Eleffure i heureux alors celu qui z un livre. & qui prend platifir a lire, au refie, le ne noune pos qu'un'y our beaucoup rus de gens à épèc qui aimafient l'etude, s'isticivellent où s'us comfineroient qu'A exandre & Celar etoient fort favans. & que l'ignorance, joitre aux vuleat : r'a produc que des conquierans brutaix & des coloradicais du genre humala, comme les Tures & les Tartares.

Volei les erudes qui me percifient les plus promes aux gens d'epee Entre les langues, le Latin : plus encore pour la commodue des voyages que pour la lecture : c'est pourquoi je vouirois qu'us le tuilent parler , inon e egnoment, du moins ailement. Cette feule langue peut concaire dans tout le Nord, & tient lieu de pluleurs autres. L'en toutefois très-bon gullis fachem l'Allemand . & le plutôt eulis l'apprendrom fira le melleur. Quand ils fauront blen le Latin, ils apprendront all'ement l'Indien & l'Elbagnol, ainfi, en quelque pays qu'ils folem nes, ils apprendrent les langues voillnes les plus nécetiures. Ls doivent favoir bezucoup d'hittoires; l'antique pour voir les exemples des grands capitaines Grees ou Romains, & pour connoltre le plus en derail qu'ils pourront cette di cipline militaire & cet art de la guerre qui les avoit mis fi fort au dollus des autres. hommes. L'hiftoire moderne leur fera connoitre l'etat prefent des affaires, & leur origine, le droit du Prince qu'ils Tervent, & les intérêts des autres souverains. La géographie leur est auffi fort nécessire; & pour les pays ou ils font la guerre, ils ne peuvent les connoltre trop en détail, ni descendre dans une topographie trop exafte. Quant aux mathématiques, ils ont principalement befoin de l'arithmes tique, de la géomètrie & de la méchanique: les lachant bien, ils apprendront aisement la pratique des fortifications, & tout ce que les livres & les maitres ont accoutume d'enseigner de l'art de la guerre; mais il y a une étude que ne font guères les gens d'épèe, & qui toutefois me femble bien néceffaire, du moins à ceux qui ont quelque commandement ; c'eft la politique & la jurisprudence de la guerre, je veux dire qu'ils devroient favoir le droit de la guerre dans toute fon étendue. Quelles en font les caules légitimes, quelles formalités le doivent garder pour la commencer, avec quelle mesure se doivent exercer les actes d'hestilité, guels lieux & quelles personnes en sont exemptes, en un



### AN UN THOU IT THE A METHODE

HALLAND BANKAN JE & TELE DUNNELS & DODE THE · periodian officio connector o caro de la companye successione as Commence and multiples is statt Denner Criterstars of the happeneers the processing of the same the store distances of Trate, in the Inter Economy, inde leve been a tringer , pulitgia area a de tas Trasses du Wine au geouverseiner ante genouthonere Deret trais-Aj Commentaria afor pera antitre uss commentants anns its Ajachered og eas aeret i terretatere apprecionar i tiserretabage-And there is being supertures (DORLIN TOUR 120888. An part as partition from a printingeneral strate. In And where a new provident of THELECTER PRODUCE ARANDER DANNE JERSKERAT HERVER AND REDERING BREEK Assisted provide de l'effert with representant. Thinner, the second a second state . Let write . It's able - WHI AS AND & AS HEALTHS SINTLES OF THE WEEK WEEK how page of Given propil to conver record alter the from the family regards shown an promess makes I the had wan to monthly six instruction on a that manner ine salane per se tratage te a vertilite morae à seis Description politicities of an and guing it to ment success Aparta lavaraption tax out , 1 st ton mile mem commes A was appliances dann. 'somence st int mie .. Tur-Automote and burgars, mar and inger & I this term the Assessor perfor California Portenite temperonience mine-me Fri lage norgina care de loc. Acuse de studes meriofime 14 plus aleastarse & les plus arles à time les hummes en Bladest, & a come as changue prevention on permittion

Fin du chier le de la mistrie ses Emines

CATÉCHISME



•

# INSTITUTION AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE.

Avec les Notes de M. BOUCHER D'ARGIS; Avocat au Parlement.

Tome 11.

1



× I \* O \* I ห้

# PRÉFACE.

L E deffein de cet Ouvrage est d'aider ceux qui veulent commencer à s'instruire du Droit Ecclésiastique, en leur expliquant les termes, leur proposant les principales règles, & rapportant les motifs sur les ques elles sont appuyées. Les personnes qui connoitront les fondemens solides de ces faintes Maximes, auront fans doute plus de facilité à les retenir, & plus de zèle à les pratiquer; car les Canons ne sont pas des inventions humaines, mais des Lois que les Apôtres, infpirés de Dieu, & les Evêques, leurs successeurs, conduits par le même esprit, ont établies dès la naisfance de l'Eglise, pour la confervation de la foi & de la morale de Jesus-Christ; & voilà le véritable objet de cette étude.

Pour la bien faire, il faut remonter aux fources, & lire attentivement & en efprit de religion, premierement l'Ecriture fainte, fur-tout le Nouveau Teftament, enfuite les anciens Canons, que j'indiquerai au commencement de cet Ouvrage, & enfin les Conftitutions plus modernes, qui inftruiront de l'Ufage préfent. On y verra dans le fond le même efprit de religion, quoiqu'altéré dans les derniers temps par l'ignorance, la cupidité, & divers intérêts humains. Or, pour entendre les anciens & les nouveaux **Canons, il faut favoir la fignification** des termes qui



A second s

# PRÉFACE.

132

soute l'Eglife a reçus; les Constitutions des Papes. dans les Eglifes qui les ont reçues, & les Règlemens. de chaque Province ou de chaque Di ocèfe : enfin, les Lois que les Princes temporels ont faites, pour le. maintien de la Discipline ecclésiastique & l'exécution, des Canons, que l'Ufage a autorifées. Les Jugemens. ne sont que des exemples particuliers, qui n'obligent point à juger de même en pareil cas, supposé qu'il se trouve des cas absolument semblables, ce qui est trèsrare; les Décisions des Docteurs sont des conseils qui méritent d'être respectés, à proportion de la réputation de ceux qui les ont donnés; mais ces Jugemens ni ces Décisions ne sont pas des Règles. Pour agir surement, il faut examiner quel motif a déterminé les Juges & les Docteurs, & ne point s'arrêter jusqu'à ce que l'on ait trouvé une autorité expresse de l'Ecriture ou des Canons, ou une conféquence tirée de ces principes, fuivant les règles de la Dialectique la plus exacte.

On ne trouvera donc point ici ce que l'on appelle ordinairement *Pratique bénéficiale*; je veux dire, ces inftructions des Canoniftes modernes pour acquérir ou conferver des Bénéfices, qui la plupart ne tendent qu'à favorifer l'ambition ou la cupidité, en éludant par des chicanes les anciens Canons & la faine Discipline. Je prétends au contraire infpirer le goût de cette ancienne Discipline, en montrant combien elle est conforme à la droite Raison & à l'Evangile. Il est impossible de la connoître fans l'aimer, & fans regretter ces heureux temps où elle étoit en vigueur. Elle a bien plus duré que l'on ne croit communé-



### TIÉFACE

L'aux sont bien plus nouveaux que l'ont sont « manare clairement dans l'Histoire compare se l'étére de prendre sont e presente a presente de prendre sont e presente a presente de prendre sont e presente a sont de presente de prendre sont e presente a sont de presente de prese

Sonn, la Jurifprudence fait partie de la Morale, stique c'eft l'étude des règles de la justice, pour les pratiquer nous-mêmes les premiers, & les faire observer aux autres, par les confeils ou les jugemens. La Jurisprudence canonique doit être toure fondée fur la Morale chrétienne; elle enseigne à ne pas s'attacher à la rigueur du Droit, qui dégénère souvent en injustice, & nous inspire l'équité, le défintéressement, l'humilité, la charité, & l'amour de la paix.





# INSTITUTION

# AU DROIT

# ECCLÉSIASTIQUE.

C. .....

#### PREMIERE PARTIE.

Des Personnes.

#### CHAPITRE L

Histoire du Droit Ecclésiastique. a



🗊 'EGLISE n'avoit guères d'autres Lois pendant les trois premièrs fiècles, que les faintes Ecritures de l'ancien & du nouveau Testament. La charité qui régnoit entre les Chrétiens, 🗐 prévenoit la plupart des différents, & ceux qui naissoient, étoient appaisés par l'autorité des Apôtres, & des faints Pasteurs qui leur succédèrent. Cette autorité

PARTIE I. CHAP. I.

<sup>«</sup> On entend par Droit Eccléfiastique ou Canonique, un corps de préceptes tirés de l'Ecriture fainte, des Conciles, des Décrets & Constitutions des Papes, des fentimens des Peres de l'Eglife, & de Foi & de la discipline de l'Eglise. On entend par Peres de l'église de la Auteurs Eccléfiastiques qui nous ont conferve dans leurs écrits la tradition de l'Eglife, mais on ne donne ce titre qu'a ceux qui ont vécu dans les douze premiers fiècles de l'Eglife. S. Bernard, décédé en I iv



PARTIE I. CHAP. L.

146.

# INSTITUTION

étoit toute spirituelle, fondée sur la foi du pouvoir que Je? sus-Christ avoit donné à ceux à qui il avoit confié la conduite de son troupeau, & soutenue par les miracles & par les vertus qui brilloient en la plupart des pasteurs. Auffi cette autorité ne s'étendoit que sur les ames. Pour les chofes temporelles, les Chrétiens obéissoient aux Princes b & aux Magistrats, & suivoient exactement les Lois civiles.

Les Apôtres avoient donné quelques règles aux Evêques & aux Prêtres, pour la conduite des ames & le gouvernement général des Eglifes. Ces règles fe confervèrent long-temps par tradition c, & furent enfin écrites, fans que l'on fache par qui, ni en quel temps. De-là font venus les Canons des Apôtres d, ( car, canon en Grec fignifie rè-

1733 - est regardé communément comme le dernier Père de l'Eglise : ceux qui ont écrit depuis le douzième fiècle font appelés Dofteurs & non pas Pères de l'Églife. On appelle par excellence les Saints Pères, Sancti Patres, les premiers Dofteurs de l'Églife Grecque ou Latipe qui Sancti Patres, les premiers Docteurs de l'Eglife Grecque ou Latipe qui ont écrit fur les myftères ou fur la Doctrine de la Religion, comme S. Chryfoftome, S. Augufin, S. Jérome, S. Ambroife, S. Grégoire, &c. Guillaume Cave, favant Théologien Anglois, fort versé dans les anti-quités Eccléfiastiques, a fait une Hilfoire littéraire des Auteurs Ecclé-fastiques, depuis la naisfance de Jesus-Christ jusqu'au quinzième fiècles. Son Ouvrage, intitulé Cartophilax Ecclefissticus, imprimé à Leipfick en 1687, in-8°, étoit un effai de cette Hilfoire littéraire, ou la notice des Pères Grecs & Latins, rangée par ordre des temps. b Cette foumission des fidelles aux Princes pour les choses tempo-relles, n'est moint une discipline qui ait été particulière aux premiers

relles, n'eft point une dicipline qui ait été particulière aux premiers fiècles del'Eglife. Dans tous les temps les peuples ont été obligés d'obéir

fiecles del'Églife. Dans tous les temps les peupies ont été obligés d'obéir à leur Prince, & à ceux qui font prépolés de lui, pour tout ce qui Matth. 22: concerne les chofes temporelles. C'eft un principe que jefus-Chrift lui-mème a établi : Reddite qua funt Cafaris Cafari, & qua funt Dei Deo. Eccléfiaftiques ou Laïques, tous doivent également obéir aux puif-fances, car toute puiffance, loit Eccléfiaftique, foit temporelle, eû Rom. 13: établie de Dieu : Omnis anima poteffatibus fublimioribus fubdita fit; non eft enim poteffas, nifi à Deo : qua autem funt, à Deo ordinata funt : itaque qui refifit poteffati, Dei ordinationi refifit. Les Chrétiens doi-1. Petr. 2, vent obéir à leur Prince, fût-il Païen, fût-il Hérétique : Subditi effoce in amino fuer la company.

omni timore Dominis, non tantum bonis & modestis, sed etiam discolis. On trouve dans les faintes Ecritures une foule d'autres textes qui établiffent ces maximes précieules.

c Voyez ce qui est dit ci-après de la tradition, chap. 2, & la note qui est au commencement du même chapitre.

qui eit au commencement du meme chapitre. d Ces Canons, que quelques-uns prétendent avoir été diftés par S. Pierre à S. Clément, font intitulés : Canones fanctorum Apostolorum per Clementem, à Petro Apostolo Roma ordinatum, in unum congesti-Baronius, Bellarmin, Turrien, & quelqu'autres croient qu'ils font véritablement des Apôtres. L'Auteur des Constitutions Apostoliques est le premier qui ait avancé cette opinion. Hincmar, Bévérégius & M. de Marca croient qu'ils ont été dreffés dans le fecond & le troisième gècles par des Fréques. diciples des Apôtres : d'autres croient qu'ils secles par des Evêques, disciples des Apôtres : d'autres croient qu'ils

¥. 11.

Ý. 1. 2.

¥. 13.

AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 137 gie); & les Conflitutions Apostoliques attribuées au pape S-

PARTIE I.

n'ont été répandus dans l'Eglife que vers le cinquième fiècle; & Daillé pente qu'ils furent fabriqués par quelque Hérénque. On convient aujoura hui parmi les favans, que les Ouvrages attribués à S. Clément; favoir, les Canons & les Conflitutions Apoftoliques font fuppofés, à l'exception de la première Epitre aux Corinthiens, & peut-erre de fa feconce. Ce qu'il y a de certain, c'est que les Canons Apoftoliques font fort anciens, & qu'il en a été fait des collections en différens fiecles; on les a appelés Canons anciens, Canons des Pères, Canons Eccléfiofsiques & Canons Apostoliques, parce que peut-être quelques-uns fuertes, faits par des Eveques qui vivoient peu de temps apres les Apôtres, & que l'on appeloit Hommes apostoliques. Ils n'étoient pas connus du temps d'Origene, car ceux qui coudamnérent fon ordination auroient cité le vingt-unième de ces Canons, qui défend de recevoir dans le Clergé celui qui s'est fait lui-incème eunuque. Ils contiennent des reglemens qui conviennent a la dicipiune des jecond & troisieme fiècles. Ils font cités dans les Conciles ce Nicée, d'Antioche, de Constantinopie.

Cette collection paroit avoir été faite en Orient, dans le troifième fiécle; & il el probable qu'on a recueilli la plus grande partie de ces Canons, fur ce qui le pratiquoit dans l'églite Grecque quelque temps avant l'empire de Confantin, & après la difjute que S. Cyprien eut avec le pape Etienne, au fujet du baptême conféré par les Hérétiques. S. Firmihen, eveque de Céfarée, en Cappadoce, & S. Denysd'Alexandrie, avoient foutenu la même chole que S. Cyprien, & cette doftrine étoit reçue par plufieurs E glifes d'Orient; aufii les Canons Apoftoliques, que l'on effime y avoir été récligés, condamnent-ils le bapteme des Hérétiques, & traitent-ils ceux qui le croient valable, de gens qui veulent allier Jelus-Chrift avec Bélial. Mais, nonobflant ce qui vient d'être dit, il peut se faire que la collection des Canons Apoftoliques ne toit pas toute du memetemps. Les Grecs ont quatre-vingt-cinq Canons qu'ils appellent Apoftoliques : ils n'aflurent pas cependant qu'ils aient été faits par les Apôtres, ni recueillis de leur bouche par S. Clément- Les Latins n'en ont que cinquante, dont même plutieurs ne font pas obfervés. Les trente-cinq derniers des Grecs ne font pas conformes a la difciplina. de l'Eglife Latine.

L'antiquité de ces Canons les rend respectables : outre les Conciles dont on a par.é, qui les citent, ils ont été adoptés en diverses occasions. Jean d'Antioche, qui vivoit du temps de Justinien, les a inférés dans sa collection des Canons; Justinien les cite dans la fixième Novelle. Ils sont auss approuvés écans le concile in Trallo, & loués par Jean Damascène & par Photus. On eut le mème respect en Occident pour les cinquante premiers Canons. Denys le Petit en mit une traduction Latine en tète de la collection des Canons qu'il publia peu après l'année soc; & depuis ce temps ils ont toujours fait partie du Droit Canon. Jean II les compris ce temps ils ont toujours fait partie de Droit Canon. Jean II les compris dans le véques de France s'en tervirent pour la premiere tois en 577, dans l'affaire de Prânce s'en tervirent pour la premiere tois en 577, dans l'affaire de Prétextat, du temps de Chilperic. Crefconius les mit dans la collection qu'il publia vers la fin du leptieme facie.

Ce qui paroit diminuer l'autorité de ces Canons, ell qu'on prétend qu'a sforent rejetés par le pape Domaie. Il y a aufi un décret publié lous le nom de Gélaie I, & prononcé en 494, dans un Concile compoié de 70 Freixts. Ce Pape y cenfure, & meme anathématife, avec leurs écrits, pluseurs Auteurs qui tont néanmoins morts en opinion de laintaté. Les Canons des Apôtres y font déclarés apocryphes. Isidore, cité



#### 238

#### INSTITUTION

PARTIE I. CHAP. I.

Ch. 6.

Clément. e Mais leur autorité n'est pas sans atteinte, parce qu'on y a ajouté en divers temps.

Les Evèques de plusieurs villes s'affembloient quelquefois pour décider les questions les plus importantes; & leurs affemblées s'appeloient *Conciles* en Latin f, & en Grec Synodes. Ils furent plus rares pendant les trois preniers siècles, à cause des persécutions; mais nous ne laisfons pas d'en connoître plusieurs de ces premiers temps, g

par Gratien, Dift nät. 16, Can. 1, & qu'il prend pour Ifidore Mercator; quoique ce fût Indore de Séville, prétend que c'eft qu'ils avoient été compofés par des Hérénques fous le nom des Apôtres. Il falloit que cet lifdo: en eles cût pas lus ; ou bien il peut fe faire que depuis la collection de Crefconius, on y en eût ajouré beaucoup d'apocryphes. Gratien fuppole qu'ilfidore avoit depuis changé de fentiment, & qu'il mettoit ces Canons au-deflus des Conciles, & que le pape Adrien 1 les àvoit approuvés, en les inférant dans le fixième concile; mais le fecond paffage, cité par Gratien, eft d'ifidore Mercator; & quant au Concile dont il parle, c'eft le tecond Concile in Trullo, que les Grecs appellent fouvent le fixième Concile. Antoine Auguffin, Archevêque de Tariazone, tient qu'il faut fuivre l'opinion de Leon IX; favoir, qu'il y a cinquante de ces Canons qui ont été reçus dans l'Eglife d'Occident, & que les autres n'y ont aucune autorité.

e Ces conflitutions, attribuées par quelques-uns aux Apôtres, & par d'autres a S. Clément, font fuppolées, au jugement de tous les critiques, aufli-bien que les Canons apofloliques. Elles n'ont paru que duis le quatrième fiècle : on les a même changées & corromputes depuis ce temps. C'eft un recueil de règlemens, divifé en huit livres, qui contiennent grand nombre de préceptes touchant les devoirs des Chrétiens, & particulièrement touchant les cérémonies & la difcipline de l'Eglife.

f Ces alfemblées (ont appelées en Latin Concilium, en Grec, Synodus, en François, Concile. Le terme de Synode ne s'applique plus préfentement qu'à des affemblées Eccléfiaftiques, inférieures aux Conciles généraux, Nationaux & Provinciaux, telles que le Synode Diocéfain de l'Evêque. L'Official de Paris tient auffi fon Synode, où it convoque tous les Curés de la Ville & banlieue de Paris; les Archidiacres tiennent auffi leur Synode pour les Curés de la campagne; le grand Chantre de l'Eglife de Paris tient auffi tous les ans fon Synode, auquel il convoque tous les Maîtres & Maîtrefies des petites Ecoles de Paris : enfin, l'on donne auffi le nom de Synode aux affemblées des Eglifes Protefantes.

g Quelques-uns comptent pour le premier Concile l'affemblée que les Apôtres tinrent à Jérufalem, après l'Afcenfion de Notre Seigneur, pour élire un Apôtre à la place de Judas. Il y eut dans cette même Ville une autre affemblée ou Concile, l'année fuivante, pour l'éleftion des Diacres, ainfi qu'on le voit dans le *Livre des Afles*; mais on regarde plus communément comme le plus ancien de tous les Conciles, celui qui fut tenu à Jérufalem l'an 49 ou 50, dans lequel on décida la fameufe question qui s'étoit élevée à Antioche, fur l'obfervation des cérémonies légales, auxquelles on vouloit obliger les Gentils. S. Pierre y parla le premier, & la lettre écrite à ceux d'Antioche fut conçue en ces termes : Vifum ef Spiritui fançilo & nobis. On compte plus de foixante Conciles particuliers tenus en divers lieux, tant en Orient qu'en Occident, avant le Concile de Nicée, qui fut le premier Concile œcuménique.

#### AU DROIT ECCLÉSIASTIOUE. 139

comme les Conciles touchant la Pàque, tenus fous le Pape PARTIE. Victor l'an 196; celui de Carthage, fous l'Evéque Agrippin, dont S. Cyprien fait mention; ceux de S. Cyprien meane, & plusieurs aurres. Enfin, on les tenoit le plus 1. 1v. n. 43. fouvent qu'il éroit pothie. Mais ils devinrent plus fré- Cyp. ep. 71 quens & se tinrent plus régulièrement depuis que Conftantin eut donné la paix h a l'Eclife. Sous son règne, l'an 314, le tinrent les deux Conciles d'Ancyre en Galatie, & de Néocélarée dans le Pont. Ce font les plus anciens dont il nous refte des canors. Sous lui fe tint auffi le premier Concile acuménique, c'est-à-dire de toute la terre habitable, à Nicée en Bithynie, l'an 325. Il y eut enfuite trois Conciles particuliers, dont les canons furent de grande autorité; l'un, tenu à Antioche capitale de l'Orient, en 341; l'autre à Laodicée en Phrygie, vers l'an 370; & le troisième d Gangres en Paphlagonie, vers l'an 375. Enfin, l'an 381, se tint le fecond Concile universel à Constantinople.

Les canons de ces sept conciles, c'est-à dire des deux conciles universels, & des cinq conciles particuliers que j'ai nommés, furent recueillis en un corps, qu'on appela le Code des canons de l'Eglife universelle i. Le concile de Calcédoine s'en servit, & l'approuva en termes généraux, par le pre-

CHAP. /. Hift. Eccl.

h On entendici par ce terme la fin des persécutions dont l'Eglise avoit été affigée julqu'alors fous les Empereurs Payens. Dès l'an 31 r il avoit été publié un Edit qui rendoit aux Chrétiens l'exercice de leur religion : mais peu après Maximin recommença les perfécutions dans fes Etats, & elles ne ceffèrent totalement que fous l'Empereur Conflantin l'an 313. Après la défaite du tyran Maximin, la liberté fut rendue à toute l't glife, & les biens reflitués aux Chrétiens par ordre de Conflantin. L'Eglife Romaine avoit commencé des le temps de S. Urbain, Pape, à polleder des terres, prés & autres héritages qui devoient être communs, & les fruits diffribués pour alimenter les Ministres de l'Eglite ; les pauves & les Protonotaires qui écrivoient les actes des martyrs : ces biens-fonds provenoient, tant de la libéralité des fidelles, que du renoncement de ceux qui étoient admis dans le ministère Ecclésiastique Dioc'étien & Maximin ordonnerent en 302 la confifcation de tous les immeubles polfédés par l'Eglife, ce qui ne fut cependant pas exécuté par-tout; mais en 321 Constantin permit de donner à l'Eglife toutes fortes de biens, Leg. 7. Cod. de Sacro-Sanítis Ecrlefiis.

i On l'appela auffi le Code des Grecs ou le Canonique de l'Eglife Grecque, ou de l'Eglife d'Orient. Selon Utferius, la première collec-tion des Canons de l'Eglife Grecque contenoit feulement ceux du premier Conci'e œcuménique & de cinq Conciles Provinciaux. Cette pre-mière collecton fut faite avant l'an 380, & avant le premier Concile de Conflantinople, lequel ne s'y trouvoit point. L'n'y avoit en tout que



PARTIE I. CHAP. I. YAO

# INSTITUTION

mier de ses canons. On ajouta enfuite au Code des canons ; ceux du Concile d'Ephèfe, qui fut le troifième œcuménique, tenu l'an 430; & ceux du concile même de Calcédoine, qui fut le quatrièmetenu en 451. On y ajouta auffi les Canons des Apôtres au nombre de cinquante, & ceux du Concile de Sardique, qui avoit ététenu en 347, & que l'on regardoit en plusieurs Eglifes comme une fuite du Concile de Nicée.

Tous ces Canons avoient été écrits en Grec; & il y en avoit, pour les Eglifes d'Occident, une ancienne Verfion Latine, dont on ne fait point l'Auteur k. Le Code des Canons, suivant cette ancienne édition, étoit celui dont s'étoit fervi le Concile de Calcédoine. L'Eglise Romaine s'en servit jusqu'au fiècle suivant, & les autres Eglises, particulièrement de Gaule & de Germanie, n'en connurent point d'autre jusqu'au neuvième fiècle. L'Abbé Denys 1 le Petit, qui vivoit à Rome vers l'an 530, fit une autre Version des Canons plus fidelle que l'ancienne, & y ajouta tout ce qui étoit alors dans le Code Grec ; savoir, les cinquante Canons des Apôtres, ceux du concile de Calcédoine, du Concile de Sardique, d'un Concile de Carthage, & de quelques autres Conciles d'Afrique. Il fit auffi une Collection de plusieurs lettres Décrétales des Papes depuis Sirice, qui mourut en 398, julqu'à Anastase II, qui mourut en 498 m. On appeloit Lettres Décrétales, celles que les Papes avoient écrites fur les confultations des Eveques, pour décider des points de discipline, & que l'on mettoit au rang des Canons, comme les Grecs y mettoient celles de S. Denys d'Alexandrie, de S. Grégoire Thaumaturge, & de S. Bafile à Amphiloque.

La Collection de Denys le Petit fut de si grande autorité, que l'église Romaine s'en servit toujours depuis n, & on l'ap-

k Le pape Zolime, Grec d'origine, fit traduire les Canons d'Ancyre, de Néocélarée & de Gangre : on le fervit quelque temps dans l'Eglife d'Occident de cette traduction confule de l'ancien Code des Grecs. I ll s'appeloit Dionifius, & fut furnommé Exiguus, à caule de la

I ll s'appeloit Dionifius, & fut furnommé Exiguus, à caufe de la petiteffe de la taille; il fit fa collection des Canons a la prière d'Etienne, Evêque de Salone.

m On y a depuis ajouté celles d'Hilaire, de Simplicius, de Felix, & des autres Papes juíqu'a S. Gregoire.

n L'Eglife Romaine ou d'Occident n'adopta pas d'abord les Canons de tous les Conciles d'Orient inférés dans le Code des Grecs; elle avoit fon Code particulier, appelé Code de l'Eglife Romaine, qui étoit compolé des Canons de l'Eglife d'Occident; mais depuis les fréquentesrelations que l'affaire des Pélagiens occasiona entre l'Eglife de Rome &



bela fimplement le Corps des Canons de l'Eglife d'Afrique, composé principalement des Conciles tenus du temps de S. Augustin. La discipline en fut trouvée si excellente, que les Grecs même la traduisirent pour leur usage o. Martin évêque de Brague, qui vivoit vers l'an 570, fit à peu près en Efpagne ce que Denys le Petit avoit fait à Rome, en publiant la Collettion des Canons suivant les Orientaux : mais il y ajouta quelques Canons des Conciles d' Espagne. Cependant on se fervoit toujours dans les Gaules de l'ancienne édition des Canons; & ce fut Charlemagne qui y apporta celle de Denys le Perit, l'ayant reçue à Rome du pape Adrien I, en 787. Les Orientaux ajoutèrent auffi des Canons à l'ancien Code ; favoir, 35 Canons des Apôtres p, enforte qu'ils en comptoient 85; le Code de l'église d'Afrique traduit en Grec; les canons du Concile de Trulle q faits en 692, pour suppléer au cinquième & au sixième Conciles r qui n'avoient point fait de canons ; ceux du fecond Concile de Nicée , qui fut le fepsième acuménique, tenu en 787. Tout cela composa le Code des Canons de l'Eglise d'Orient. Ce peu de lois suffit pendant 800 ans à toute l'Église catholique. Les Occidentaux en avoient moins que les Orientaux : encore en avoient ils emprunté d'eux la plus grande partie ; mais il n'y en avoit point qui euffent été faits pour l'églife Romaine en particulier. Elle avoit jusques-là confervé si constamment la tradi-

PARTIE LA CHAP. L

TAT

celle d'Afrique, l'Eglife de Rome ayant connu les Canons des Conciles d'Afrique, & en ayant admiré la fagesse, elle les adopta. Voyer Caf-Sodore, c. 25, Divin. Inflit.

o lis avoient tant de vénération pour ce Code, que dans toutes les allemblées, foit universelles, soit nationales, on mettoit sur deux pupitres l'Evangile d'un côié & le Code des Canons de l'autre.

p C'est-a-dire trente-cinq Canons du nombre de ceux qu'on a appelés Apostoliques. Voyet la remarque que l'on a faite fur ces Canons des

Apôtres, ci-devant, pag. 3. 9 Il fut appelé in Trullo, parce qu'on le tint dans une Chapelle du Palais de Conftantinople qui s'appe'oit Trulle, & qui étoit fecretarium facri Palassi : ce mot Trulle veut dire une voite élevée en forme de dome, que les Italiens appellent Cuppola. Le père Petau prétend que ce Concile ne fut tenu qu'en 702 : il dit néanmoins que le pape Sergius interne de Concer de ce Concile : ce qui fuppofe qu'il étoit p'us condamna les Canons de ce Concile; ce qui fuppofe qu'il étoit p'us ancien, puifque ce l'ape mourut en 701. Voyce Baronius, tome VIII, annee 692. Rich. Hift. des Conciles, &c. Il y avoit eu un premier Concile in Trullo, tenu vers l'an 680. Ce fecond est celui que les Grecs segaraent comme le fisième Concile général.

Ces deux Conciles sont le second & le troisième Concile génésal de Constantinople.



142

# • INSTITUTION

PARTIE I. CHAP. L

tion de la discipline apostolique, qu'elle n'avoit presqué pas eu besoin de faire aucun règlement pour se réformer ; & ce que les Papes en avoient écrit, étoit pour l'instruction des autres Eglises. On peut nommer le Droit qui eut cours pendant ces 800 ans, l'Ancien Droit ecclésiastique.

Le nouveau commença bientôt après. Sur la fin du règne de Charlemagne (, on repandit en Occident une Collection de canons qui avoit été apportée d'Espagne, & qui porte le nom d'un lsidore, que quelques-uns surnomment le Marchand t.

Elle contient les Canons Orientaux, d'une version plus ancienne que celle de Denys le Petit ; plusieurs canons des Conciles de Gaule & d'Espagne: &, ce qu'il y a de plus fin-

Conciles, d'autant que l'on n'y traites, te un ciolent des chipters de Conciles, d'autant que l'on n'y traites, te un ciolent des chipters de race, renferment le droit qui s'obfervoit alors, non-feulement en France, mais en Allemagne & en Italie, & dans tous les Etats des Rois de France qui ont été en même temps Empereirs. t ll est nommé *ljidonus Peccator*. Cette collection, qui fut faite en Efpagne, est arrangée par Conciles & par Fpitres. Les Canons des Conciles, tenus en Grèce, en Afrique, en France & en Efpagne, y font placés après les Décrétales (upposées de plus de foixante Papes, qui ont occupé le S. Siége depuis S. Clément jusqu'à S. Sirice, & les Décrets & Epitres des autres, depuis S. Sirice, jusqu'a Zacharie qui mourut en 752: ce qui fait croire que cette collection fut composée vers le milieu du huitième fiècle. Elle fut apportée d'Elpagne en France par Riculphe, Archevèque de Mayence, qui étoit, a ce que l'on croit, Espagnol, & qui mourut vers l'an S14. On en fit diverses copies; uivant le témoignage d'Hincmar, Archevêque de Reims, qui fut étu en 847, & mourut en S22. Cette collection tot tartribuée de fon temps à lfidore de Séville, ainfi nommé, parce qu'il étoit Archevèque de cette à Isidore de Séville, ainsi nommé, parce qu'il étoit Archevêque de cette Ville. Il fut élu en 651, & mourut en 636, enforte qu'il ne peut être l'Auteur d'une collection qui comprend des Décrets & Epitres jusqu'en 752. Ce qui donna lieu de la lui attribuer, fut qu'il étoit un des plus grands Dofteurs de lon fiècle, & d'une éminente piété, telle-ment qu'il fut canonifé. Cette même collection fut depuis attribuée à un autre liidore, furnommé *Peccator*, ou, felon quelques exemplaires, *Mercator*, que l'on luppose avoir vécu sur la fin du huitième fiècle. Il n'y a pas d'apparence que cette col'ection foit l'ouvrage d'un Marchand; ainfiil eft a croire que cet lfidore étoit furnommé Peccator , a l'exemple de plusieurs Eveques qui ajoutoient cette qualité à leur fignature ; & Pon pourroit conjecturer que celui qui forma la collection dont nous parlons, fut llidore, Evêque de Badajoz en Espagne, appelé Isidorus Pacensis, auquel on attribue une chronique, & qui vivoit & écrivoit l'an de Jesus-Chrift 750 Voyer Baronius, Doujat, de Marca, le Mire, Valée, Vollius,

r

f Ce Prince commença à régner en France en 768, il fut couronné Empereur en 800, & mourut en 814; il fit faire un grand nombre de capitulaires ou ordonnances dans des affemblées composées, pour la majeure partie, d'Evèques & d'Abbés, & qui étoient des espèces de Conciles, d'autant que l'on n'y traitoit le plus souvent que d'affaires

gulier, un grand nombre d'Epitres décrétales de tous les PARTIEL Papes des quatre premiers fiècles, c'eft-à-dire depuis S. Climent ju/qu'à S. Sirice, ou Denys le Petit avoit commencé; quoique Denys, qui vivoit à Rome 200 ans avant ce Compliateur Elpagnol, affure qu'il a recueilli avec un très-grand foin toutes les Conftitutions qu'il a pu trouver des anciens Papes. On trouve des extraits de ces Décré- Hist. Lect. liv. xLiv. no tales d'Isidore, dans la Collection attribuée à Enguerran 22. évique de Metz, & datée de l'an 785. On en inféra plusieurs articles dans les Capitulaires de nos rois; on les allégua Souvent; mais Hincmar, Archevêque de Reims, voyant que le pape Nicolas I. s'en servoit pour établir le droit de juger à Rome les Evéques, soutint que ces Lettres n'étant point dans le corps des Canons, ne devoient point avoir plus de force que les Canons mêmes, & le Pape montra fort bien qu'elles devoient tirer leur autorité de leurs auteurs, qu'il supposoit être les Papes, & non pas du corps des Canons.

On a reconnu dans le dernier fiècle u, que ces Décrérales depuis S. Clement julqu'a Sirice, ne font point de ceux dont elles portent les noms. Elles sont toutes d'un même flyle, & d'un flyle fort éloigné de la noble fimplicité de Labbe, toma ces premiers fiècles, elles font composées de grands passages 1. pagim. des Pères qui ont vécu long temps après, comme de faint Léon, de S. Grégoire & d'autres plus modernes : on y voit

CHAP. L

143

V. Concil:

<sup>»</sup> Les Décrétales dont il est parlé en cet endroit, sont celles qu'on appelle communément aujourd'hui les fausses Décrétales, parce qu'elles me font point des Papes auxquels leurs titres les attribuent, & que le fonds même de ces pièces est un ouvrage supposé : l'ambition & la politique firent fabriquer ces Décrétales ; l'ignorance & la crédulité de ces temps les accréditerent. Gratien les a rapportées dans ton Décret comme pièces authentiques ; ce qui est un grand défaut dont la compi-lation n'a jamais été purgée. Les principaux objets de ces Décrétales furent d'attribuer aux Eccléfiastiques l'indépendance de toute Juridiction féculiere, d'étendre beaucoup l'autorité du Pape, & de faire des plaintes fur l'ulurnation du temporel des Eglifes. On y tuppofe d'anciens Canons, port n' qu'on ne tiendra jamais un feul Concile provinci il fans la permittion du Pape, & que toutes les caufes Ecciéfiaftiques reffortiront a lue. On y fait parle les fucceffeurs immédiats des Apôtres; on leur suppose des écrits. Tout le ressent du mauvais style du huitieme fiecle, tour eft p'ein de fautes contre l'Hiftoire & la Géographie, il a failu toures les lamieres & la critique du dix-leptième fiecle pour en deméter la raullité; & quand l'erreur a été reconnue, plufieurs urages auxquels ces pièces avoient donné lieu, n'ont pas laiflé de lublifter dans une partie de l'Eglife. La longue posseilion a prévalu.



# INSTITUTION

1. 15 1.5 Le llavereurs Chretiens : les choies dont is the estimate inviendant point au temps on les is and car faufes. Comme ces Dicrerales ern mill nour longes durant philleurs fiècles, elles ont and the internal changement dans in difeipline eccletiatmille i normaniament pour les appellations au Papellou'elles gradifient comme avant die or linaires dans les premiers tomes. & nour le frigement des Evenness car elles tendent a les renure plus duffillers. & lifetre ne diffimule pas qu'il us in the design call settiers.

Colemant on fit profesions Compositions neuvelles des aneur, Carany, commo qui e de la gran abbe de Prum, qui vient l'an e pocielle de Farchard evêpte de Worms, faite vers fin extremente d'Astre de Charren, qui vivon en 1911 - Eafin Guron, moine Bene jean de Bologne en 14 cu fit la flenne vers l'an 11 no. Il vicomprend les faufies Decretales, & plutieurs pailaius des Peres, partiel erement de fairt Jeromo, de fant Auguftin, de it it Gregoire & de faint fildore de Seville. Toures ces medes font rangues folvant une certaine methode -,

\* La parcéfian de stare saré a sBracher le st d'anoré, a ce que l'en event, to mattre, Moram Discrutare Fourer, comme faitait un Volte pour d'aforte le que la content, comme faitait un Volte pour d'aforte le que la content d'actuer, actuer, d'actuer, d' Quel pressa sour pour unt doute que cellesci fur re 16, & l'ont attri-bale a Hago s en Chalons; mais M. Balure prouve qu'elle ne peut Erre de ce cernier. : Le Décret de Gration eff divifé en trois partice : la première ren-

ferme cent une cufin chons on fectors ; c'ell fur-tout cans celle-ci qu'il s'attache a concriter les Cantos qui paroiffent oppetés. Les vingt permetes diffinétions traitent de l'origine ; de l'autorité & des différentes espones du Droit. L'inclune les fources du droit Ecclefaillique ; tivert, les Conctes, les Décretais des Papes & les Sentences des ants Péres : al traite entante de l'ordination des Ciercs & des Evê-ques , refin de la Ingratchie & des naflercus degrés de suriétémen. La the only partie du Dicert es uns ni cent trente las code se infinite nomées, paren que en font outant d'algares & de cas particuliers, fur letquels il propote divertes qu'fucas. La trodume partie eff divifee en cinq enfinctions, & intitulce de Conféctatione, parce que l'Auteur y rap Ĉ2

& il v a plusieurs questions traitées de part & d'autre par des autorites qui semblent opposees, & que Gratien a voulu concilier : auffi a-t-il intitulé son Ouvrage, Concorde des Canons discordans; mais l'ulage l'a nommé le Corps des décrets, ou simplement le Décret. Cet ouvrage, peu correct, par le malheur du temps, ou la critique étoit presque inconnue, ne laissa pas d'etre bien reçu par-tout; & quoiqu'il eut été composé par un particulier sans autorité, il ne lassa d'ètre expliqué dans les Ecoles, allégué dans les Tribunaux, & regardé d'un contentement unanime. comme le seul corps du Droit canonique. Il est vrai que l'on a toujours recontru qu'il ne donne aucune autorité aux pièces qui y sont contenues, & qu'elles la tirent de leurs auteurs.

Depuis ce temps, les Conflitutions des Papes devinrent plus fréquentes, par une suite nécessaire de l'état ou l'Eglife fe trouvoit alors. Les guerres continuelles des petits Seigneurs a qui s'étoient élevés depuis la chute de la maison de Charlemagne, empêchoient les Evèques de s'afsembler b, & les Métropolitains d'exercer leur autorité.

au facrement de l'Eucharifite, aux Fètes folennelles, aux facremens de Baptème & de Confirmation, a la célébration du fervice Divin, à l'obfervation des jeunes, & à la fainte Trinité. Une des chofes a remarquer dans le Décret, eft qu'on y trouve plufieurs Canchs avec cette infortiption, Palea. Il y a divertes opinions fur la fignification de ce titre. Les uns ont cru que cela indiquoit que ces Canchs méritent peu d'attention, & qu'ils doivent être l'opares du refte, comme la paille l'eft du bon grain. D'autres croient que ce titre, Palea, eft le nom d'un dificiple de Gratien, qui a fait des additions au Décret. Voyet Antoine Auguftin, de Emender. Gratiani. a L'ulage des guerres privées étoit venu du Nord, & avoit lieu en France dès le commencement de la Monarchie, a infi qu'on peut le voir dans Grégoire de Tours. Cet abus continua fous la feconde race & méme fort avant fous la troitième; mais il devint plus commun

race & même fort avant sous la troisième ; mais il devint plus commun depuis que les Ducs & les Comtes convertirent leurs Offices en Seigneuries privées, en le rendant propriétaires à tirre de Fief, & à la charge de l'hommage des Provinces & Villes dont ils n'avoient auparavant que le Gouvernement; ce qui arriva vers la fin de la auparavant que le Gouvernement; ce qui arriva vers la fin de la feconde race, avant lequel temps il y avoit déjà des Seigneuries & Juf-tices privées qui ne portoient pas, à la vérité, le nom de Fiet, mais qu'on appeloit Alleu, & qui étoient différentes des Bénéfices civils que l'on ne possédoit qu'a vie. Les Seigneurs qui avoient quelque différent avec leurs voifins, convoquoient leurs Vassaux à arrière-Vassaux, qui étoient obligés de les fervir à la guerre envers & contre cous. même contre le Boi : ce qui fut denuits neut neu aboli

sous, même contre le Roi; ce qui fut depuis peu à peu aboli. 6 Ils s'affembloient moine fouvent & moine librement; néanmoine Tome 11. K. Tome II.

PARTIE L CHAP. L

porte tous les Canons relatifs à la confécration des Eglifes & des Autels, au facrement de l'Euchariftie, aux Fêtes folennelles, aux facremens



PARTIE I.

116

CHAP. I.

Il n'y avoit presque plus que celle des Papes c qui fut refJ pectée, & elle reprit un nouveau lustre depuis qu'ils furent délivrés de l'oppression des petits tyrans du voisinage de Rome. Ainfi, après Léon IX, & l'an 1050, il fe tint plusieurs Conciles pour la réformation des mœurs & de la discipline ; car tous les Chrétiens, même les Clercs, étoient tombés dans un grand relâchement : la fimonie & l'incontinence étoient fréquentes. On réprima ces vices en plufieurs Conciles particuliers, auxquels les Papes préfidèrent en personne ou par leurs Légats. Ils en convoquèrent aussi de généraux à Rome & ailleurs. On a donné à ceux de Rome le nom de l'Eglise patriarchale de Latran d, où ils ont été tenus; & le plus célèbre est celui qui fut tenu l'an 1215. fous le Pape Innocent III. Il contient les principaux points de la discipline qui est encore en vigueur.

INSTITUTION

Ce Pape étoit Jurisconsulte, aussi bien qu'Alexandre III, & plusieurs autres Papes du douzième & du treizième siècles; c'est à-dire qu'ils étoient instruits non seulement des Canons, mais encore du Droit Romain que l'on recommençoit à étudier e. Ils étoient consultés de toutes parts,

autres lieux. c Le concile de Nicée tenu en 325, permet à coux qui se préten-dent excommuniés injustement par leur évêque, de se plaindre au con-cile de la province; mais il veut que toute affaire, de telle nature qu'elle soit, se termine dans la province : ensorte qu'il n'y avoit en-core d'appel que de l'évêque au concile provincial, qui jugeoit sou-verainement. Le concile de Sardique, tenu en 347, permit aux évê-ques vexés par leurs comprovinciaux de s'adresser au pape, qui pour-roit faire examiner l'affaire de nouveau dans une assemblée d'évêques plus nombreuse. L'Église d'Afrique s'opposa à ces appellations d'outre-mer. L'église Gallicane foutint aussi fortement l'ancien usage. Mais dans la suite on céda au pape le droit de connoître par appel des cau-fes des évêques, & des autres affaires les plus importantes. On adfes des évêques, & des autres affaires les plus importantes. On ad-mit aussi à Rome l'affaire des particuliers, même pour les affaires lé-gères, à quoi les fausses décrétales ne contribuèrent pas peu. d Il y a eu quatre conciles généraux de Latran. Le premier en 1122,

le second en 1139, le troilième en 1179, le quatrième en 1215. Il y a encore eu nombre d'autres conciles tenus dans l'Eglise de saint Jean de Latran, mais qui n'ont pas été généraux. Les conciles tenus à Rome avant l'an 649, n'ont point été furnommés de Latran. c Les lois de Juftinien étoient tombées peu à peu dans l'oubli. Après fa mort on fuivoit les lois des empereurs Grecs. Le corps de droit de

dans les premiers temps de la troisième race, qui furent les plus tu-multueux, on ne laissa de tenir plusieurs Conciles Provinciaux en diverses villes de France, comme à Reims, Narbonne, Senlis, Poi-tiers, Orléans, Auxerre, Dijon, Beaune, Lyon, Toulouse, Arras, Limoges, Vannes, Sens, Rouen, Paris, Saint-Denys, Tours & autres lieux.

même pour les affaires temporelles. On appeloit continuel- PARTIE I. lement à Rome, & on y jugeoit les plus grands differents non-seulement entre les Eveques, mais encore entre les Princes fouverains. Dans ces mêmes fiècles s'etablirent les Ordres de Religieux Mendians f & les Univerfités g. Ces corps se mirent sous la protection & la juridiction immédiate du faint siège, & l'on en tiroit presque tous les Prélats & les Ministres de l'église. Ainfi, on n'y reconnut plus de loi générale qui ne fût émanée du Pape ou prefident à un Concile, ou affitté de son clergé, c'est-à-dire du Confiftoire des cardinaux.

Il y eut plusieurs Collections des décrétales que les Papes avoient faites depuis le décret de Gratien; mais la seule dont l'autorité a sublisté, est celle de Gregoire IX, composée en 1234, par & Raimond de Pegnafort, Dominicain Catalan. Elle contient tous les Décrets du grand concile de Latran. de 1215, & les décisions des Papes sur un grand nombre de procès, distribuées en cing livres par ordre des matières h. C'est ce que l'on appeile simplement les Décrétales ; & les Canoniftes appellent antiques toutes celles qui tont dans les Collections précédentes.

En 1298 Boniface VIII fit publier un fixième livre des décrétales, diviféen cinq livres, & diffribué dans le même ordre que le recueil de Grégoire IX. On l'appelle le Sexte : il contient les Dècrets des deux conciles généraux de Lyon, ou plutôt des Papes qui y préfidère t d'avoir, innocent 1V, au premier tenu en 1245, & G egoire X au fecond en 1274. Le Serte contient auffi plusieurs autres Constitutions des Papes, depuis Grégoire IX julqu'a Boniface VIII. Mais les differents i de

Judex, Judicium, Clerus, Sporfalia, Crimen.

i Ces différents commencèrent par le mécoateurement que Boniface VIII eut de ce que le roi avoit donné retraite aux à otonnes les en-Kij

CHAP. L.

147

Juftinien fut perdu en Italie lors des ravages qu'y firent les Goths, & enfuite les Lombards. Le Digeite fot ret ouve a Ama h en 113.; Se guelque temps après, l'empereur Lothure or formu a tous lus Juges de le conformer au droit Romain dans leurs j gemens. f Voyer ci-apres le chap. 22, Sele note où d'on parle de ces ordres. g Voyer ci-apres le chap. 22, Sele note où d'on parle de ces ordres.

g Voyer ce qui eft dit ci-apres des un verdes, comparate A Le premier traite des Juges ecc chaftiques, le tecond, des jugenens; le troifième, des ecclefialiques; le que triente, des mariages, & le cinquieme, des crimes : ce qui est exprimé p r ce vers :



148

# INSTITUTION

PARTIE 1. CHAP. 1. ce Pape avec le roi Philippe le Bel, ont fort décrédité ken France les Décrétales qui portent son nom. Le recueil qui sut fait ensuite s'appelle les *Clémentines l*, parce qu'il ne contient que *les Constitutions de Clément V*, faites dans *le Concile général de Vienne* en 1311. Ce sut Jean XXII qui les fit publier en 1317.

Toutes les Conftitutions qui ont été depuis ajoutées au Corps de droit, font comprifes fous le nom général d'Extravagantes, pour montrer qu'elles font demeurées comme errantes, hors les autres compilations. Dès auparavant, les Canoniftes citoient par ce mot extrà, les Décrétales de Grégoire IX pour marquer qu'elles étoient hors le Décret de Gratien, qui avoit paffé jusques là pour le seul Corps de droit; & on les cite encore ainfi. Il y a les Extravagantes de Jean XXII m, & les Extravagantes communes n qui contien-

nemis. Les sujets de plainte du roi étoient que le pape vouloit partager avec lui les décimes levées sur le clergé de France, & de ce que le pape, pour se venger de son refus, créa un nouvel évêché à Pamiers, sans le concours de l'autorité du roi, quoique ce concours suit absolument nécessaire. Boniface, pour braver le roi, nomma pour légat en France Bernard Saisseir, qui s'étoit fait ordonner évêque de Pamiers malgré le roi : & ce même Bernard, en vertu de spouvoirs de légat, ordonna au roi de partir pour une nouvelle croisde, & de mettre le comte de Flandre en liberté. Le roi fit arrêter Bernard, & le remit à l'archevêque de Narbonne son métropolitain. Le pape mit le soyaume en interdit; le roi assembla les trois états, où il su futur concile de tout ce qui avoit été fait par le pape. Nogaret partit pour notifier cet appel. Sciara Colonne, & lui, investirent le pape dans Anagni : le pape se fauva, mais il mourut quelques jours après, le 12 Octobre 1303.

1303. k Il fut défendu par ordonnance du roi, d'enseigner le Sexte dans les écoles, ni de le citer comme loi : & astuellement encore on ne peut le citer en justice que comme une raison écrite, & autant qu'il se trouve conforme à nos usages. Voyer Mornac, ad legem 8 de Justisia & Jure. Brodeau sur Louet, lettre N. n. 42.

Jure. Brodeau Iur Louer, lettre N. n. 42. I Les Clémentines font une compilation, tant des décrets du concile général de Vienne où Clément V avoit prefidé, que de se sépitres ou conflitutions; mais la mort arrivée le 20 Avril 1314, l'ayant empêché de publier cette collection, elle ne parut que sous Jean XXII, son successeur, qui l'adressa aux universités. m Ce pape succéda à Clément VII. Il a laissé 20 Constitutions, dont le destribution en le successeur d'Environne d'Enviro

m Ce papefuccéda à Clément VII. Il a laiffé 20 Conflitutions, dont la dernière est de 1325. Elles ont été recueillies sous le nom d'*Extraragantes*. L'auteur de cette Collection est incertain, aussi bien que le temps où elle a paru : elle est divisée par titres, mais non par livres, à cause du peu de Lois qu'elle contient.

temps ou elle a paru : elle ett divite par titres, mais non par titres, a caufe du peu de Lois qu'elle contient.' n C'eft une Collection de diverfes Conflitutions qui n'étoient pas comprifes dans les précédentes Collections. Il y en a de différens Papes, depuis Urbain IV, julqu'à Sixte IV, c'eft-à-dire depuis l'am 1260, julqu'à l'an 1483: elles font divifées en cing Livres, comme les autres Collections des Décrétales.

4 🛰

nent les conftitutions, non-seulement des Papes suivans, mais de quelques uns des précédens, même au delà d'Innocent III. Voilà les livres qui composent le Corps du Droit Canonique, que l'on explique dans les écoles. Le Décret, les Décrétales, le Sexte o, les Clémentines, les Extravagantes.

Il n'y pas 200 ans depuis Gratien juíqu'au pape Jean XXII; & dans ce peu de temps furent faites tant de lois nouvelles. Auffi fut-ce alors qu'arriva le grand changement de la discipline. On ne connoiffoit plus d'anciens Canons, que ceux qui étoient dans le recueil de Gratien; & la dialectique qui régnoit dans les écoles, fournissoit mille subtilités pour les éluder. Ainfi, les abus croissoient & les remèdes diminuoient, D'ailleurs, les Papes étoient devenus Souverains en Italie p. & la plupart des Evêques Seigneurs temporels q. L'ignorance des laïques r rendoit les Clercs nécessaires dans toutes les

• L'on n'enseigne point le Sexte dans les Ecoles. Voyez la note qui

eft ci-devant, pag. 147, 148, au lujet de cette Collection. P La puiffance temporelle des Papes dans Rome & dans une partie P La puiffance temporelle des Papes dans Rome & dans une partie de l'Italie fe forma peu à peu. Elle commença du temps de Charles Martel, qui protégea Grégoire III contre le roi des Lombards. Pepin fit des donations confidérables à l'Églife de Rome; mais il ne donna pas au Pape la fouveraineté, puifque Charlemagne, confirmant les do-mations faites au faint fiége, le réferva la fuzeraineté, & que fuivant une lettre de Léon III à ce même Empereur, le pape rendoit homma-ge de toutes les possibilités au roi de France. La fouveraineté du l'ape dans Rome & dans fes autres possibilités qui furent démem-brées de l'empire après l'extinction de la maison de Charlemagne. « Les grands biens que l'Eplife possible en France vintent d'abord

q Les grands biens que l'Eglife poffède en France vinrent d'abord des donations & ventes qui lui furent faites du temps des croifades : des donations & ventes qui lui turent faites du temps des croitades ; d'ailleurs, c'étoit anciennement l'ufage, que chacun en mourant laiffat quelque chofe à l'Eglife, aurement le défunt étoit réputé Déconfez, & l'Églife fuppléoit le Teftament qu'il auroit dû faire, en réglant ce qu'il devoit laiffert à l'Églife; les eccléfiaftiques, & fur-tout les Evè-ques, donnoient leurs biens a leur Églife. Charlemagne voulut que les évêques laiffaffent à leur Églife les biens qu'ils auroient acquis de-mis leur ordination. Enfin noc Rois, en concurant à fafond vieur des puis leur ordination. Enfin nos Rois, en concourant à la fondation des évêchés, les doicrent de grandes terres & leigneuries. Les Evêques commencerent à polléder des fiels dès les premiers temps de leur ori-gine ; & avant l'inflitution des fiels, ils avoient déja de grandes pol-leilions.

 L'ignorance fut fort grande en général depuis le commencement de la monarchie, & fur-tout depuis le feptieme fiecle jufqu'à Charlemagne, qui fut le reftaurateur des lettres. Elle recommença vers la fin de la feconde race, à caufe des ravages des Normands, & dura encore plus de 200 ans. Elle étoit fi grande, qu'il n'y avoit guêres que les eccléfisfliques qui fuffent lire & écrire. On peut même regarder com-me des temps d'ignorance, tout le temps qui s'eff écoulé juiqu'a fran-gois I, qui fut le fecond reflaurateur des lettres. La connoiflance des

PARTIE I. CHAP. L

149

K iij



150

PARTIE I. Chap. I.

# INSTITUTION

affaires publiques ou particulieres. Il étoit difficile que l'esprit ecclessattique & la charite pattorale contervat la pureté au milieu des proces & des negociations dans les Cours des Princes & dans les armees, ou les prelats, & même les plus faints Religieux, étoient obligés de le trouver.

D'un côte, on le relâcha a fouffrir des Ciercs ignorans, à les depoter rarement, même pour les plus giands crimes, & à les rétablir facilement; a remettre aux pecheurs les penitences canoniques, pour des peler inages / & des aumônes, & à donner des indulgences generales : on rendit les privileges plus communs que le droit commun. On crut que les Papes ne pouvoient mieux faire paroitre leur puiffance, qu'en étendant fans bornes le droit de difpenter des Canons; au lieu que pendant mille ans ils en avoient ufé avec une extrême circonipection. D'un autre côté, la rigueur des centiures eccléfiaftiques r etout devenue très-grande depuis l'onzième fiècie, & on les employoit fréquemment, même pour des affaires temporelles & légères. On établir a le tribunal de

des abus qui le commettoient dans ces pélerinages. s Sous le terme de cenfures ecc'éfiaftiques on comprend quelquefois toutes les peines canoniques, comme la déposition ou la dégradation pour les Clercs; mais les cenfures proprement dites, font, la fufpenfe, l'inverdit & l'excommunication. Voyet ce qui en est dit ci-après, som. 11, chap. 19.

stom. II, chap. 19.
s L'inquifition est une juridiction eccléfizstique établie en Espagne, en Portugal & en Italie, pour la recherche de ceux qui n'ont pas de bons sentimens sur la Religion : c'est ce que l'on appelle à Rome le tribunal du saint Office. Il y a des inquisitions subalternes qui y refsortissent du saint Office. Il y a des inquisitions subalternes qui y refsortissent que la Religion : c'est ce que l'on appelle à Rome le tribunal, une Constitution que le Pape Lucius fit au Concile de Vérone en 1184, où il ordonna aux évêques de s'is foimer par eux ou par des commissent linocent III, comme auteur de l'inquisition. L'hérésie des Vaudois qui commença des 1160, obligea ce Pape d'envoyer en 1200 a Toulouse des Prêcheurs, qui avoient faint Dominique a leur tête, pour exciter la ferveur des princes & des évêques à l'extirpa-

-

lettres étoir tellement propre aux Eccléfiastiques, que le terme de Clerc fut long-remps synonime d'homme lettre, & que les la ques mèmes qui faitoient la fonction de Greffiers ou de Notaires & autres semblables, etoient aussi appelés Clercs.

<sup>/</sup> Dès le huitième fiècle se sélerinages à Rome & à Jérufalem étoient devenus fort fréquens en France & ailleurs. Les Moines mème & les Religieules quirtoient leurs clôtures, pour aller a Rome ou a Jérufalem. On les ordonnoit quelquefois pour pénitence aux pécheurs : d'autres les faifoient de leur propre mouvement. Celui qui, ayant fait vœu d'aller en pélerinage, ne pouvoit y aller en perfonne, envoycit quelqu'un pour accomplir fon vœu. On le plaignit hautement des le commencement du neuvieme fiècle, au Concile de Châlons tenu en 813, des abus qui le commettoient dans ces pélerinages.

Maguifition, & la procédure extraordinaire par emprisonnement & informations secrètes, pour les crimes concernant la Religion. On confondit la puissance temporelle avec la spirituelle, jusqu'à prétendre que le Pape avoit droit de déposer les souverains, & de disposer des cou-TOTHES

La plus rude atteinte que reçut jamais la discipline de l'Eglife, fut pendant le grand schisme d'Avignon, sur la fin du quatorzième siècle x Chaque Pape donnoit à l'envi toutes sortes de dispenses & de grâces, pour augmenter ou conserver son obédience ; les crimes étoient dissimulés, pourvu qu'on demeurat fidelle au parti; & comme on s'excommunioit de part & d'autre, les censures tournoient à mépris. Le Concile de Constance tenu en 1414 y, commen-

tion des hérétiques. Ils ne faisoient d'abord que de simples enquêtes pour en faire leur rapport à Rome; mais au commencement du treiziè-me fiècle l'Empereur Fréderic II attribus à des Juges Ciercs la conmoifance du crime d'héréfie. Depuis ce temps on a apporté divers tempéramens a l'exercice de cette juridiction dans les pays où elle est établie. L'inquisition qui avoit été établie en France, a Toulouse, pour l'extirpation de l'héréfie des Albigeois, tomba en décadence avec pour l'extirpation de l'héréfie des Albigeois, tomba en décadence avec cette fecte, dont les reftes allerent se cacher dans les vallées du Pié-mont. La trop grande àpreté des inquisiteurs leur fit perdre beaucoup de leur crédit. Le Parlement ne leur laiss presque plus que le droit d'examiner les Livres de Doctrine. Malgré cette espèce d'anéantisse-ment, les Dominicains de Toulouse ont confervé jusqu'à présent le titre fans fonction d'inquisiteurs de la foi. Il y a toujours un d'entre eux qui est revêtu de cette charge imaginaire. L'archevêque de Toulouse leur a enlevé le seut droit qui leur étoit démeuré, d'examiner l'élec-tion des Capitouls, pour s'assure s'il n'y en avoit qui fussert sur d'autres choses curieuses de Toulous je par la Faille. Il y auroit bien d'autres choses curieuses a dire sur l'inquisition; mais elles passeroitent les bornes d'une simple note. les bornes d'une fimple note.

x Ce que l'Auteur nomme ici fchilme d'Avignon, est ce qu'on ap-pelle communément le grand fchilme d'Occident, ainsi appelé, pour le diffinguer du grand fchilme d'Orient ou des Grecs, ou division de l'Eglife Grecque d'avec l'Eglife Latine ou Romaine, qui commença en **Syster Greeque d'avec l'Egitte Latine ou Nomaine, qui commença en 855 par l'élection irrégulière de Photius pour Patriarche de Conflanti-nople, en la place de faint Ignace. M. Fleury appelle le fchime d'Oc-cident, fchilme d'Avignon, parce que ce fchilme arriva par rapport aux Anti-papes qui tinrent leur fiége à Avignon. Ce fchilme vint à l'oc-cation de la mort de Grégoire, mort à Romeen 378, où l'année d'au**paravant il avoit rétab i le faint fiége qui avoit été transféré à Avignon paravant il avoit retab i le faint fiége qui avoit été transféré à Avignon depuis 70 ans. Les cardinaux Romains lui élurent pour fucceffeur Ur-bain VI, qui demeura a Rome : les cardinaux François & quelques-uns Italiens élurent Ciément VII, qui fe retira à Avignon, où il de-meura & fes fucceffeurs. Ce fchifme, qui partagea toute la Chrétien-té, dura 51 ans, & ne finit que fous Martin V. Clément VIII, Anti-pape, ayant alors abdiqué, Martin demeura feul Pape & chef de toute l'Églife.

y Ce Concile fut terminé le 22 Avril 1418.

Kiv

PARTIE I. CHAP. I.

151



## . \_ \_

. \_\_\_\_ **1**1 **T**1 **T** ÷ · isti . . n i de para l'altra da 19 de - Ser Contra d'Altra 1.1. 1 1 1.1 2**7** 1. ۰.<sup>۰</sup>. .

1: • -. . . . . . . . · ---ς. . and the analysis of the second ..... 1. **-** -. and in proverties as setting ت الرد A . . And the Mark Andrew States and the Andrew States and the and show and show and the parameters are an and 

1. The second second

.

:..... mmenta da servición en la constante de la servición de la man La constanta da servición de la servición de la constanta actual The second

provide the term of t (1) A second second

and a gran appele literies de l'Églite Gallisane. Il en fers يحقي ما الفاجي



& rejeter ce qui avoit été introduit dans les derniers temps, PARTIE L par ignorance ou autrement, contre les anciens Canons. CHAP. L. Il ne faut pas nous flatter pour cela d'être demeurés dans la pureté de l'ancienne discipline ; mais il est certain que nous nous sommes défendus de plusieurs nouveautés, qui ont cours en d'autres pays. Il ne faut pas croire non plus, que l'on doive parler à présent, comme l'on faisoit pendant le schilme & les autres temps facheux ; les remèdes des maladies dangereuses deviennent pernicieux, fi on les applique hors de leurs cas.

Le concile de Constance avoit cru que le meilleur moyen pour relever la discipline, & corriger les abus qui avoient cause le schifme, étoit de tenir fréquemment c des Conciles généraux, quoique l'Eglife s'en foit passée pendant les trois premiers siècles d, & n'y ait eu recours que comme à des remèdes extraordinaires. En exécution de cette ordonnance e, le Pape Eugène IV convoqua un Concile à Bâle en 1431 : mais il voulut le diffoudre après la première lession, pour des causes qui ne parurent pas suffisantes f, & il sut

f La principale cause fut parce que le Concile avoit déclaré que le Pape même étoit soumis aux Décrets des Conciles généraux. Il n'y out jamois une parsaite intelligence entre ce Pape & les Pères de ce Concile. Esgene IV fut cependant obligé de le confirmer; mais après la mort La cent IV fut cependant obligé de le confirmer; mais après la mort de l'Empereur Sigifmond, qui pouvoit feul maintenir l'union entre le Pape & les Pères du Concile, ils febrouillérent tellement, qu'Eugène déclara le Concile diffous, & en affembla un a Ferrare en 1437. Il escommunia les Pères de Bafle, enforte que le tchifme recommença tout de nouveau: le Concile & le Pape envoyèrent chacun deleur côté des Amouffadeurs dans les différens Royaumes, pour les attirer dans leur parti. La France & l'Allemagne défaprouverent également les Sentences du Pape contre le Concile, & celles du Concile contre le Pape : on ordonna qu'en attendant la fin de ce différent, les Eglifes deroient gouvernées feion le droit ordinaire; on fit pius en France. deroient gouvernées leion le droit ordinaire ; on fit plus en France, car a cette occafion parut la fameule Ordonnance appelee Praymatique Sanction. Cependant les Prélats de Basse ayant plusieurs fois sommé Eugene IV, mais inutilement, de le trouver au Concile, le déposèrent

c Suivant la Pragmatique-fanction l'on devoit 🕏 tenir de dix ans en

c Suivant la Pragmatique-fanchion l'on devoit **b**s tenir de dix ans en dix ans ; ce qui néanmoins n'a pas été oblervé a caufe de la difficulté de les affembler, & des autres circonftances qui en ont empèché. d Le premier Concile accuménique est celui de Nicée, tenu l'an 325, e Martin V indiqua un Concile à Pavie, où l'on en fit l'ouverture au mois de Mars 1423. La contagion qui régnoit dans cette Ville le fit eransférer a Sienne, le 22 Juin de la même année. Les Prélats alfemblés à Sienne, finirent le Concile le 22 Février 1424, & en indiquérent un autre a Bafle. Ce ne fut donc pas Eugène IV, tucceffeur de Martin V, qui indiqua le premier Concile, mais Martin V, qui mourut avant la première feilion de ce Concile. Eugène IV ne fit qu'en confirmer l'indication. f La principale caufe fut parce que le Concile avoit déclaré que le



# INSTITUTION

PARTIE I. CEAP. L

٩.

154

obligé d'adhérer au Concile, & d'approuver ce qui y avoit été ordonné. Deux ans après, le Pape & le Concile fe diviserent encore, & cette seconde division fut sans retour.

Pendant qu'elle duroit, l'Eglise Gallicane s'affembla à Bourges en 1438, en présence du roi Charles VII; & là fut faite une ordonnance que l'on appela la Pragmatique-Santtiong, d'un nom dejà donné à quelques Conftitutions des Empereurs, & à une Ocdonnance de S. Louis h qui réprimoit les entreprises de la Cour de Rome. Par la Pragmatique de Charles VII, l'Eglife Gallicane adhère au concile de Bale, qu'elle reconnoit pour légitime, & reçoit plusieurs de ses Décrets avec quelques modifications. L'Allemagne se déclara neutre dans ce différent entre le Pape & le Concile, & demeura en cet état jusqu'en 1447, que fut passé le Concordat Germanique entre le Pape Nicolas V, qui venoit de fuccéder à Eugène IV, & l'Empereur Frédéric III, avec les Princes de l'Empire. Ce concordat s'obferve encore, & règle en Allemagne la disposition des prélatures & des autres bénéfices.

La Pragmatique de France n'étoit pas moins odieuse aux

pette, en la ville de l'iorence; & en 1442, uile transfera de l'iorence à Rome. Il mourut en 1447. g La Pragmatique-lanction a été ainfi appelée du mot *Pragmaticum*, qui dans le Droit fignifie une Loi ou un Edit de l'Empereur. (*Pragmatica*, en Elpagne, fignifie une Ordonnance) & du mot *fanctio*, qui défigne fingulièrement cette partie de la Loi qui défend de faire quelque chole lous certaines peines.

h L'Ordonnance de S. Louis, appelée communément Pragmatique de S. Louis, est du mois de Mars 1268. Elie est rapportée dans le premier Volume des Ordonnances de la troisième race. S. Louis n'a pourtant pas donné à certe Loi le nom de Pragmatique : il l'a qualissée au commencement de hoc sdisto confutissimo, & à la fin de præsentes litteras. Elle veut que les Prélats, Patrons & Collateurs des Bénéfices jouissent la liberté entière de faire leurs élections; que le crime de fimonie soit banni du Royaume; que les promotions, collations de Prélatures & autres Bénéfices loient faites luivant le droit commun, les Décrets des Conciles & les décisions des Pères. Elle veut aussi que les rélatures de lour de Rome, qui avoient appauvri le Royaume, s'aient plus lieu, finon pour urgente nécessité, du consentement du Roi & de l'Eglife Gallicane. Enfin, elle confirme les libertés, franchifes, immunités, droits, priviléges accordés par les Rois aux Eglifes & Monaftères.

÷

en 1439, & élurent Amédée VIII, Duc de Savoie, fous le nom de Felix V. Alors Eugène transféra le Concile de Ferrare où étoit la peste, en la ville de Florence; & en 1442, il le transféra de Florence à Rome. Il mourut en 1447.

Papes i que le concile dont elle étoit tirée. Le roi Louis XI PARTIE L avoit voulu l'abolir ; mais le Clergé s'y étoit opposé trop fortement, fur-tout les Universités & les Parlemens. Ce fut un des fujets du différent entre le Pape Jules II & le roi Louis XII. Jules avoit cité le Roi au Concile de Latran, pour defendre cette Constitution, & étoit prêt à la condamner quand il mourut. Enfin le Pape Léon X terminacette affaire avec le Roi François I, à leur entrevue de Bologne

CHAP. L.

<sup>¿</sup> Eugène voulut en faire réformer au moins certains articles, mais Charles VII en prescrivit plus étroitement l'observation. Pie II, après avoir fortement céclamé contre elle dans l'affemblée de Mantoue en **2459.** fit les Décrétales, *Excerabilis & Inauditus*, contre ceux qui **apje-lent du Pape au Concile Jean Dauvet**, Irocureur Général du **Parlement**, protefta au nom du Roi contre la harangue & les Décré-tales, & en appeia au futur Concile en 1461. Louis XI voulant mettre le l'ape dans les intérêts par rapport à la Sicile qu'il vouloit faire avoir René d'Anjou, révoqua la Pragmatique par des lettres du 27 Novem-bre 1461, adreifées au Pape Pie 11; charmé de cette nouvelle, il donna - u Koi, en prélent, une épée garnie de pierreries. Il fit publier les Lettres de révocation, & trainer dans les rues de Rome la pancarte, contenant la Pragmatique qu'on lui avoit envoyée. Ces Lettres me furent point registrées au Parlement; & le Roi, méconient du Pape, se mit peu en peine de faire exécuter cette révocation. Le Cardinal d'Arras, a qui elle avoit valu le chapeau de Cardinal, étoit auffi mé-Content, parce que le Pipe ne lui avoit pas permis de tenir enfemble S'Archevèché de Befançon & l'Evèché d'Alby. La mort de Pie II, fur-venue trois ans après, & l'état d'incertitude où l'on étoit pour les Bénéfices, donnèrent lieu à des remontrances du Parlement pour le set biffement de la Pragmatique. Louis XI écouta ces remontrances, Sectorinement de la Pragmatique. Louis Al ecouta des remontrances, & la Pragmatique fut en quelque manière rétablie en 1464. Paul II eyant promis a l'Évêque d'Evreux de le faire Cardinal, fit encore varier Louis XI en 1467. Jean de Saint-Romain, Procureur Général, s'op-pofa a l'entérinement des Lettres du Roi. L'Université fignifia au Légat & à l'Évêque d'Evreux, au retour du Parlement, une protefia-tion & un afte d'appel au futur Concile, qu'elle fit régistrer au Châtelet, du les lettres de révocation étoient déia nafféet. Le Pragmatique fut où les Lettres de révocation étoient déja passées. La Pragmatique fut observée sous Charles VII. Jean de Saint-Romain, Procureur Genéral, appels du Légat & de la Légation, du Pape même au Pape mieux confeillé, & de tout ce qui avoit été fait contre la Pragmatique. Enfin, Louis XII ordonna qu'elle feroit inviolablement obfervée. Jules II, alors Pape, fufcita contre le Roi toute l'Italie : la France & l'Allemagne fommèrent ce Pape d'affembler un Concile ; à son refus, les Cardinaux J'indiquèrent a Pife d'alembier un Conche, a tonreuts, les Catulaida y cita le Roi, les Cours & le Clergé de France pour venir défendre la Pragmatique, dans un délai qu'il donna, finon qu'elle feroit déclarée nulle, fchifmatique & abrogée. Le concile de Pife avoit fait beaucoup de décrets qu'on avoit reçus en France, & l'on craignoit un (chifme lorfque Jules mourut le 26 Février 1513. Louis XII fut plus doux à l'égard de Léon X; il reconnut le Concile de Latran, & ce Prince frant mort le premier Janvier 1514, François I, son successeur, fit svec Léon X le fameux Concordat qui changea totalement les chofes de face.



386

# INSTITUTION

PARTIS 1 CALAR. J.

et 1 + 1 6. Ils nivens un Contoraux : par lierum le port de la Pragmanique. C. ies articles les plus odieux aux Pores . farers aboits 1. p.mar des autres furent confers es la principal changement un, que l'on applin les cleitons des Evernes Line Acade . & mil l'un accordit au Parte le arour d'y pourvoir , un la nomination du Roll Ce Constrain die approuve au Conzie de Latraz qui tenoit encore : mas le Pariement de Para fo toute la relatance possible pour ne nom: l'enregifirer de le Cerge a perfitte plus d'an mene à demander le reselutionent des elections; toureious in Lonimar & indife.

Terr u mene temps, Luther k commença à peroire, & un un as plufieurs sutres l, qui fous preterre de retormer 'Entite, la déchirerent miserablement. Mais Des and in men des nouveiles herefies, que l'on penie lerterimmen a la reformation, non pas de la foi, qui el invaminie, mais des mœurs & de la discipline. Ca s'applique

ues ?rêtres, & l'ablinence des viandes. En 1530 Mélanchton fut Auteur de la première profession de foi des

Protestans, appelée la Confettion d'Ausbourg, parce que ce fut en cette

Wie que les Protestans la présente a l'Empereur. Que la même année, Calvin qui n'avoit encore que vingt ans, approu-ve, avec Zuingle, les vues de Henri VIII, roi d'Angleterre. En 1535 il positation Livre de l'Institution Chrétienne, qui contient toutes ses ascuts. Li ne s'écarte pas de Luther, mais il enchérit fur lui. Il foutient ascuts. Li ne s'écarte pas de Luther, mais il enchérit fur lui. Il foutient ascutation de la Juffice, & le failut des enfans des fidelles qui accest ans Baptème : il nie la préfence réelle dans l'Euchariftie. as asrears de Luther & de Calvin font celles qui ont fait le plus de

A qui font encore les plus répandues dans l'Europe.

Υ.

z Martin Luther, Religieux Allemand, de l'Ordre des Ermites de S. Augufin, né en 1483, ayant écrit en 1517 contre les Indulgences, s'angugea peu à peu dans des erreurs qu'il foutint avec opiniatreie. Se qu'u répandit dans l'Allemagne où il fent chef de parti. L'iscoura le joug de la Regle qu'il avoit embraffée, époufa publiquement une Religie le : 2 fat excommunié par le l'ape en 1520, & mourut en 1546. Les priz-cipales erreurs de Luther étoient qu'il rejetoit plufieurs Livres Cano-miques: Il n'admettoit que deux Socremens, le Baptéme & l'Eucharitie, mques: Il n'admettoit que deux Sacremens, le Baptéme & i'Eucharifie, encore prétendoit-il que le Baptéme n'efface point le péché; que cams l'Eucharifie le pain & le vin reflent avec le Gorps & le Sang de Jefus-Chrift, après la confécration. Selon lui, la Confirmation n'étoit qu'une cérémonie. Il combattoit la Pénitence, la Confeffion, la Meffe; re-petoit les Indulgences, le Purgatoire, les Images; nioit le libre arbitre, instenant que tout le faifoit par nécessité, &c. ? En 1519 Zuingle, Guré à Zurich en Suiffe, commença à prêcher contre : es Indulgences, à l'exemple de Luther. Il attaqua enfuite Prutorité du Pape, le Sacrement de Pénitence, le mérite de la Foi, le péché Originel, l'effet des bonnes Œuvres, l'invocation des Saints, le facrifice de la Meffe, les Lois Eccléfiafiques, les Vœux, le célibat ques l'rêtres, & l'abfinence des viandes.

cone à l'étude des Antiquités eccléfiastiques, & fur-tout des anciens Canons oubliés depuis si long-temps. De-là PARTIE L vint la fainte & falutaire réformation du Concile de Trentem, qui a condamné & corrigé la plupart des abus dont on se plaignoit depuis 300 ans; qui a mis des bornes aux priviléges & aux dispenses, & relevé la puissance des évêques. Tout l'esprit de ce Concile est de ramener la pureté des anciens Canons. Ses Décrets de doctrine ont été reçus en France, sans difficulté, comme venant d'un Concile œcuménique : pour les Décrets de discipline, quelque instance que le Clergé de France en ait faite, il n'a pu julqu'à préfent en obtenir la réception authentique. Ce n'est pas que cette discipline n'ait paru bonne, puisqu'on en a inséré la plus grande partie dans l'Ordonnance des états de Blois n ; mais on étoit alors obligé de garder des mesures avec les prétendus réformés; & plusieurs Catholiques, sur-tout entre les Magistrats, trouvoient en cette discipline plufieurs points contraires à nos libertés. Voilà le progrès du Droit Ecclésiastique, depuis le commencement de l'Eglise julqu'à préfent.

### CHAPITRE 11.

Divisions du Droit Ecclésiastique.

N divise tout le droit ecclésiastique, en droit divin & Diffinit. 1. droit humain ; droit naturel & droit positif. Le droit na- can. 1. & 7. eurel est la lumière de la raison, sur ce que nous devons à Dieu & aux hommes : ce droit est divin aussi , puisque Dieu eft l'auteur de la nature, & que la règle de la droite raison

CHAP. I.

15.5

E Ce Concile fut ouvert par le pape Paul III , le 13 Décembre 1545. Les difficultés qui s'y rencontrèrent le firent durer fort long-temps : il fut continué fous cinq Papes différens en vingt-cinq fessions, dont la

derniere fut en 1563. *n* L'Ordonnance dont parle ici M. Fleury, est celle qui fut donnée **±** Paris par Henri III, au mois de Mai 1579. On l'appelle néanmoins communément Ordonnance de Blois, parce qu'elle fut faite tur les plaintes des Députés des Etats du Royaume affemblés a Blois. Il ne doit pas la confondre avec une autre Ordonnance du mois de Mars 1498, qui fut réellement donnée à Blois, & dont les huit premiers articles concernent les matières Eccléfiastiques; mais celle-ci n'est ordinairement défignée que par la date, & non par le lieu où elle fut faite,



PARTIE I. CHAP. II.

158

Diffina. 11. can. ç. ex Bafilio de Spir. S. c.

Chryf ham.

# INSTITUTION

est fa sageffe éternelle. Le droit divin positif, est ce qu'il a plu à Dieu d'ordonner aux hommes, toit qu'il en ait découvert la raiton, ou non. Il est compris dans les faintes Ecritures de l'ancien & du nouveau Teltament, & est expliqué par la Tradition o de l'Eglife. La plus grande partie de ce droit, est en effet le droit naturel, que D eu voulut bien donner par écrit à son peuple du temps de Moyse . parce qu'il étoit presque effacé dans l'esprit des hommes.

Le Décalogue est l'abrégé de ce droit naturel, & tous , in Matth, les préceptes moraux de l'ancien Testament, n'en sont que l'explication. Il est vrai que Dieu y avoit ajouté plusieurs lois cérémonielles; les unes, pour éloigner son peuple p des superstitions de ses voisins; les autres, dont nous igno-

> o La tradition, en matière spirituelle, s'entend des Lois de Doctrine & de certains faits qui se sont transmis des Apôtres aux premiers Evêques; & de ceux-là a leurs fuccesseurs, & aux autres prêtres, jusqu'à ceux qui enseignent aujourd'hui. Il y a une tradition écrite, savoir, celle qui se trouve recueillie dans les actes & épitres des Apôtres, dans les écrits des Saints Pères & Docteurs. La tradition non écrite est celle qui ne le trouve point dans aucun écrit des Apôtres ni des Saints Pères. L'églife est dépositaire de l'une & de l'autre tradition. On diffingue auffi la tradition en Apostolique & Eccléfiastique; la première est celle qui a confervé jusqu'à nous la parole de Dieu non écrite recueille par les Apôtres; c'est elle qui nous a conservé l'Ecriture-sainte, quant au texte véritable de la parole de Dieu, & quant a son esprit & à son véritable sens. La tradition Ecclésiastique consiste dans certains statuts & règlemens qui regardent les mœurs & les rits qui ont éré in-troduits après le temps des Apôtres par les Pontifes ou par les Con-ciles, & qui font parvenus julqu'à nous par la continuelle obfervation des fidelles.

> p Le peuple dont il est parlé en cet endroit, & qui dans l'Histoire fante est appelé spécialement le peuple de Dieu, est le peuple Hébreu, dont la formation commença à la vocation d'Abraham, lorsque Dieu lui ordonna de fortir de Mésopotamie, & d'aller s'établir dans la terre de Chanaan, fituée dans la Palefine; laquelle terre Dieu promit de donner a la poftérité de ce Patriarche, d'où elle fut nommée la terre promife. Abraham fut appelé Hébreu du mot Hebraïque Habar qui fignifie d'au-delà, parce qu'il venoit d'au-delà du fleuve de l'Euphra-te; l'on donna à fa poftérité le nom d'Hébreux, lesquels furent appelés le peuple de Dieu, par opposition aux autres nations qui s'étoient la plupart écartées du culte du vrai Dieu Les Hébreux furent depuis appelés peuple d'Ifraël, ou Ifraélites, a caule du nom d'Ifraël, qui fut donné à Jacob par l'Ange, quand il eut lutté contre lui au torrent de Ja-boc: Ce noin d'Ifraël fignifie prince de Dieu. Les Ifraélites furent auffi appelés Juifs, Judæi, du nom de Juda, quatrième fils de Jacob, lequel donna fon nom à la tribu de Juda, la plus confidérable des douze tribus d'Ifraël. Elle fit depuis un royaume particulier, & le nom de Juifs de-vint celui de toute la nation. Après la mort de Salomon, sous le règne de son fils Roboam, les dix tribus qui se séparèrent du royaume de Juda, sormèrent le royaume d'Israël.



rons les raisons particulières. Mais nous savons en général, qu'elles étoient néceffaires pour retenir dans le devoir ce peuple indocile & attaché aux choses sensibles; & qu'elles étoient des figures de ce qui devoit être pratiqué dans la loi nouvelle. Aussi Jesus Christ étant venu nous enseigner la vérité à découvert, les figures se sont évanouies, Matth. 17. XIX. 4. les cérémonies ont cessé , & il a mis la Loi de Dieu à sa Diff. 5. inte perfection, réduifant tout au droit naturel, & à la pre- tio & 6. in mière institution.

De-là il paroît, que le droit divin naturel est immuable ; tio. puisque l'idée de la raison ne change non plus que Dieu, en qui seul elle subsiste éternellement. Mais le droit divin positif peut changer ; puisqu'il ne regarde que l'utilité des hommes dans un certain état. Ainsi nous ne pouvons savoir sa durée, que par la révélation de Dieu, qui l'a établi. Il Jerem. xxx12 avoit déclaré que l'ancienne alliance seroit effacée par la 31. Aug. de nouvelle; mais Jesus Christ ne nous a point averti que si. et 19. Se. rien doive changer jusqu'à son dernier avénement.

Le droit que les hommes ont établi, est beaucoup plus variable. Non-feulement les besoins, auxquels ils ont voulu remédier, peuvent changer, mais ils peuvent s'apercevoir avec le temps, qu'ils n'avoient pas employé les remèdes les plus convenables. Ce droit humain positif, s'appelle Conftitution, s'il eft écrit, & coutume, s'il ne l'eft pas. Ainfi fous 3. 4. 5. le nom de Constitutions sont compris tous les Canons des Conciles, les Décrets des Papes & des autres Evèques q, les Règles des Religieux, & toutes les autres Lois eccléfiastiques, tant générales que particulières. Le reste, qui s'observe par un consentement tacite, & par un simple ufage, s'appelle coutume. On ne doit observer que les cou- Difl. S. cani tumes louables, c'est à dire qui n'ont rien de contraire au 2. 3. 4 &c. droit divin & aux conftitutions univerfelles.

Le droit divin oblige également tous les fidelles. Le droit humain est plus ou moins général, selon l'autorité qui l'a fine & soinin établi, & le confentement de ceux qui l'ont reçu. Les Ca- 110. nons des Conciles œcuméniques doivent s'observer partout r, fi ce n'eft dans les lieux où les abus qu'ils réfor-

PARTIE L CHAP. IL.

Matth. Va fine. Dift. 7; ini.

Dift. 1. cam

Dift. 3.

Dift. 9. in

q On peut ajouter les lettres décrétales des Papes, les Ordonnances, mandemens & lettres paftorales des Evèques, les flatuts Synodaux.

r Bien entendu que ces Conciles foient raconnus pour accuméniques dans les pays où on prétend qu'ils doivent être obiervés

- . -

a su utili i interes the second second . . . . . . . . . . • 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. 1. . - - - -. 

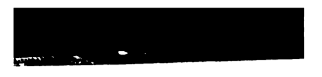
--. **.** . . 7 ... i.i.i t . .---: ... :- . .... . . . . . . ÷ -- 2.... -- .1 . :.... ........ L'anne a Litizet, Merter . and the second of the second o والأرار والمتحافظ المترار الأراك المحافظ والمتعاد •••• r بيوني الجرجج وورا فيدد المتحا جالج فتعتر . 41 a da Alexandra de Alexandra • . . . ۰. ب at 14 ٠٠. ... A second sec second sec . . in principal of the Constant of Contract to the second of the second of

•

.

· · · · · · · · · ·

A set of the set of



fier, n'a presque pas un mot qui ne soit tiré de l'Ecriture, des Canons, ou des Pères.

C'est donc principalement l'Ecriture sainte que tous les Chrétiens doivent regarder comme leur Loi, & que les Pasteurs doivent prendre pour règle de leur conduite. Si on l'étudie bien, on y trouvera toutes les maximes qui doivent servir de fondement à la décision des cas particuliers. Il n'y a qu'à voir comme s'en servoient S. Cyprien. S. Augustin, S. Grégoire, & tous les Pères; car c'est le principal u'age de leurs écrits, de nous découvrir ce qui est dans l'Ecriture fainte & que nous n'y verrions pas, faute de l'avoir auffi-bien méditée qu'eux t.

Après l'Ecriture, la plus grande autorité est celle des Can. Cale. 1: Après l'Ecriture, la plus grande autorne en cene des Celas. can. Conciles généraux, & des Conciles particuliers, dont la S. Romana 3; discipline a été reçue par toute l'Eglise. Jesus Christ a pro- Dist. 15. ibid. mis d'être au milieu de ses disciples quand ils seroient al- c. 1. ex Greg. mis d'être au milieu de les ancipies quana ils lei orein al 2 epiff. 24. Semblés en son nom, même au nombre de deux ou de trois Matt. xviit. seulement. Si l'autorité de chaque Père est considérable, 20. que doit-on penser de celle de plusieurs Pères affemblés au Cone Cale. nom de Dieu & avec l'invocation du Saint-Esprit, pour al Leone ep. ad Leone exercer le pouvoir qu'il leur a donné de conduine for the all 3. exercer le pouvoir qu'il leur a donné de conduire fon Eglife ? Cette autorité est certainement beaucoup plus grande 4: ad conre que celle des mêmes Pères, quand ils n'ont parlé que pour Ephef. instruire leur troupeau particulier dans leurs fermons, ourépondre à des confultations dans leurs lettres. Les Conftitutions u des Papes sont aussi des Lois qui obligent toute l'E-

les matières qui font traitées dans la Bible. a Les Confitutions des Papes font de trois fortes, favoir, les Dé-erets, les Décrétales & les Refcrits. Les Décrets font les Confitu-tions ou règlemens que le Pape fait *Proprio motu*. Les Décrétales, ou Epirres Décrétales, font les Conflitutions qu'il fait à la prière ou fur Epirres Décrétales, tont les Contitutions qu'il fait à la priere ou lur la relation des Evèques, ou de quelques autres performes qui fe font adreffées au faint fiége pour la décifion d'une affaire ecc'éfi-fique. Les Referits font des lettres apoftoliques, par lefque-les le l'ape or-donne de faire certaines chofes en faveur d'une perfonne qui lui a demandé quelque grâce. Les Referits font qualifiés de bulles ou de brefs, feion la forme & le flyle dans lefque's ils font rédigés. Les bule font due availant de succession de faire en entre les font plus amples & en parchemin, & fcellées en plomb ou en cire L Tone II.

PARTIE I. CHAP. JL.

Caleft epi

e Pour trouver plus aisément toutes les vérités qui sont répandues e pour trouver plus aitément toutes les vérites qui font répandues dans la Bible, il faut avoir recours au Dictionnaire Hiftorique, Cri-tique, Chronologique, Géographique & Littéral de la Bible, par D. Augustin Calmer, imprimé a Paris en 1730, en 4 Volumes in-folio. 11 y a auffi d'autres Dictionnaires abrégés de la Bible, entre autres un imprimé eu 1757, en un Volume petit in-oftavo. Mais celui de Da Calmer eft le dépouillement le plus complet & le plus exact de toutes has avaitées qui font resider dans le Bible.



164

# INSTITUTION

PARTIE I. CHAP II. Dift. 3. c. 3.

Congrégations z que les derniers Papes ont établies, pour leur donner conseil sur différentes matières.

Les Priviléges ont été encore une grande source de relâchement. Car ce sont des Lois particulières faites pour une certaine personne, ou pour une certaine communauté. afin de l'exempter du droit commun. Les Dispenses sont du même genre : & quoiqu'il y en ait de falutaires, & des priviléges légitimes, en général ils ne s'accordent pas bien avec les maximes de l'Evangile a. L'humilité ne demande point de diftinction, si ce n'est pour souffrir & s'abaisser plus que les autres; & la charité tend à l'égalité parfaite & à l'éloignement de tout intérêt propre. Jesus-Christ s'est foumis entièrement à toutes les cérémonies de la Religion. & à toutes les Lois de son pays; austi les priviléges ont été très - fréquens dans les temps de relâchement. On en découvre tous les jours qui n'ont aucun fondement solide ; & les mieux établis sont propres pour causer de la jalousie, de la division & du mepris pour les Lois. Car elles ne sont plus rien, fuôt que l'on ceffe de les regarder comme néceffaires & inviolables; & ceux qui font les plus indignes

γ Ces Congrégations font comme autant de Bureaux particuliers du Confeil du Pape. Elles font composées de Cardinaux & autres Prélats. Telles font la Congrégation du faint Office ou de l'Inquisiti n; celle de auxilius divine gratie : celle de la fignature de grâce ; celle de l'érestion des Eglifes ; celle du Concile , laquelle a le pouvoir d'interpréter le Concile de Trente; celle des Rits ou Coutumes, cérémonies, préléances, canonsfations ; celle de la Fabrique de S. Pierre, qui connoit de toutes les caules pies, dont une partie est dûte à la Fabrique de S. Pierre ; celle des caux, ponts & chauffées ; celle des fontaines & des rues ; celle des caux, ponts & chauffées ; celle des fontaines & des rues ; celle de l'Index , qui juge des Livres à imprimer ou à corriger ; celle de la monnoie ; celle des Evêques où on examine ceux qui doivent être promus aux Evêchés d'Italie ; celle des matières confistoriales ; celle de l'aumône ; celle pro ubertate annone, ou des vivres & approvisionnemens nécessaries pour la fublisfience de Rome & de tout l'Etat Eccléfiafique, & autres Congrégations femblables. Ces Congrégations changent felon la volonté des Papes, qui les fuppriment quand ils veulent, & en établisfient de nouvelles. Voyez le Cardinal J. B. de Luca, en fa Relation de la Cour Romaine.

a Il y a néanmoins des priviléges qui font moins des grâces perfonnelles, que des exceptions au droit commun; exceptions que l'on a été obligé d'adreffer felon les remps, les heux & les autres circonflances qui les ent rendu néceffaires; & ces priviléges font fans doute les plus légitimes & les plus favorables, fur-tout lorfque la caufe qui les a fait accorder est toujours subfilante, comme la diffance confidérable des lieux & autres circonflances qui ne font point sujettes a changemens, ou qui n'en ont point éprouvé.

des difpenfes, font toujours les plus prelompaieux & les plus importants a les demander.

C.t.

PARTIE L CHAP. ML

## CHAPITRE III.

Du Clerge b en general.

**T**OUT droit eccléfiaitique le peut commodément rap-porter, su vant la methode reçue entre les Jurileonfultes, aux performes, aux chofes, de aux jugements. Commençons par les perjornes.

Tous les Chresiens sont cleres ou laignes. Les cleres e font ceux qui font deflinés au fervice de l'egite, comme ses officiers publics; les laigues d'font tout le reile du peuple fidelle. Les cleres se divisent en deux genres, suivant leurs fonctions, qui font le facerdoce & le ministère. Le jacerdoce appartient aux Evéques & aux Preires; le minière appartient aux diacres & aux moindres Clercs e. Ainii dans l'ancienne Loi f les Lévites g n'étoient que les ministres des

héritage. Dans l'ancien Teflament la tribu de Levi eit appelee avezz, & en Latin Clerus, c'ell-a-dire le partage ou l'hérit, ge du Srigneur. On a donné au Clergé, c'efl-a-dire aux pertonnes conticrers porticu-hierement au tervice Divin, le nom de Clerus, d'erivé du Grec aveze; & de Clerus on a foit Clericus, Clerc. La difinicion des Clerus d'avec le refle des fidelles fe trouve étublie dès le commencement de l'Églite. 1. Petr. 36 fulvant les paroles de S. Pierre : Neque dominantes in Cieris.

d Les La sou Larques, Laice, ont eté ainfi appeles du Gree Maire, qui fignifie Peap'e.

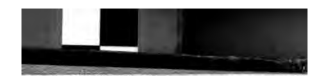
e On entend par-là non-feulement les fimples Clercs torfuris, qui font les derniers dans l'ordre à ccleiuflique, mais au la tous les autres Clercs inférieurs aux Discres. Le nom de Clerc comp end autre quequefois tous les Eccletiaftiques; on le prenoit déja en ce fens des le quatrieme fiècle.

f Dès le temps d'Abraham, Melchifedech, roi de Salem étoir Piètre du Très - Haut, Sacerdos Dei altiffini; il donna la bene riction a Abraham qui venoir de vaincre quatre Rois Abraham lui popor la diamo de la dépoulle des ennemis, & dedit et decomiser omnibus for éte 13.

R Dans l'ancienne Eglife, le terme Levita étoit lynonime de l'acours. Voyez Antiquités de Paris, par Sauval, Tome II, aus Preuves, p. 1. Liij

=×.3

b Le Cierge effie Corps des Ciercs ou Ecc éfiaftiques. Le Ciergé, conflicter en general, comprendies Ecc chaftque, d-toutes les Eures & de tous les Pays Chrétiens : on diffique que quetois le Cierge de chaque Nation, celui de chaque Province ; le Cierge d'une Nation ou d'une Province s'allemble pour un Conclie; mus outre ces allem l'es dont l'objet el purement Ecolén itique, le Clergé ce r rence s' ilembie dont i objet de puremeit à couen inque, le Cierge de l'Andes i nomble auffi par députés en certain temps, par permition da Roi, pour trater de les affaires temporelles, & particulierement de ce qui concerne les décimes & les consignaturs. Poyet chaptes, Tom II, a la hn de cette Inflitation, le Mémoire des antires du Clerge de France. e Le nom de Clerc vient du GrecxAsacc, qui hyante port, pa tage, hériage. Dans l'ancien Teffament la tribu de Lévi elt appeier xorac,



166

# INSTITUTION

PARTIE I. CHAP, III. facrificateurs, qui étoient de la famille d'Aaron h, & donf le chef étoit le souverain pontife. On appelle les ordres, les différens degrés des clercs ; & l'épiscopat les contient tous éminemment. Il en est la source, & renserme toute la plénitude du facerdoce, c'eft-à-dire toute la puissance spirituelle que J. C. a donnée à ses Apôrrespour le gouvernement de son Eglise. Les Prêtres, les Diacres & les autres Ministres, n'ont qu'une partie de cette puissance & de la grâce qui l'accompagne ; l'Evêque la reçoit toute entière. Il faut donc commencer par connoître l'épifcopat.

L'Evêque i est un homme que Dieu a établi pour fanctifier les autres, & les conduire à la vie éternelle. k Il doit donc faire des Chrétiens par la prédication, l'instruction & le baptême ; les nourrir de la parole de Dieu & des facremens; les faire prier, & prier lui même pour eux, en particulier & en public ; offrir pour eux & avec eux le facrifice ; juger les pécheurs, & les réconcilier à Dieu par la pénitence, ou les retrancher de l'Eglife; conferver l'union

faioxóπos qui fignific foculator, comme qui diroit Inluedeur, Surveil-lant. Il el parlé dans Eldras, lib. 2, des Evèques, des Lévites a Jéru-falem, Espicopis Levitarum in Jerusalcam. Ciétoient ceux qui étoient prépolés fur les Lévites. Les Grecs donnoient aufil le titre d'évèques prépofés fur les Lévites. Les Grecs donnoient aufi le titre d'évêque aux gouverneurs de leurs Colonies, & les Romains à certains Magif-trats, comme on le peut voir dans Ciceron. S. Pierre qualifie Jelus-chrift Paforem & epifcopum animarum. Saint Paul en parlant a les dif-ed Attic.
I Petr. 3. in quo vos Spiritus fanctus pojuit epifcopos regere ecclefum Dei. On woit par-là que le titre d'Evêque ne fut pas d'abord fpécialement af-festé aux Apôtres feuls & a leurs fucceffeurs, & que c'étoit moins un titre de dignité, qu'une qualité qui défignoit l'infpection & la fur-veillance. Les Apôtres ne s'attachèrent d'abord à aucun lieu particu-lier. Ils fe répandirent par-tout pour prêcher l'Evangile. S. Jacques furnommé le Juste, qui fut nommé pour gouverner l'Eglife de Jérufa-lem, peut être regardé comme le premier qui ait eu le carafter d'Evêlem, peut être regardé comme le premier qui sit eu le caractère d'Evê-que; c'elt-a-dire qui ait été étibli à demeure pour le gouvernement d'une Eglife particulière. Saint Pierre, le p-înce des Apôtres, gouverna auti l'Églife d'Antioche peudant fest ans, & fixa enfuite fon fiége à Rome. Les autres Eglifes s'établirent de mème peu à peu, & le titre d'Evêque demeura infenfiblement réservé aux feuls prélats.

k Los Evèques ont cela de commun avec les curés & les autres Prêtres, mais ils ont une mission plus étendue, & dans un degré plus éminent.

---

,

A Aaron étoit de la même tribu de Lévi, mais les Souverains Pontifes étoient d'un ordre plus diftingué que les fimples Lévites, c'est pourquoi David, dans son Pfeaume 109, dit, en parlant du Messie, qu'il est le Prètre éternel jelon l'ordre de Melchifedech. i La véritable définition de l'Evèque, est que c'est un Prêtre établi pour le gouvernement d'un Diocèse. Le tirre d'Evêque vient du Grec

de l'Eglife, en remédiant aux divisions, & sa pureté, en prévenant, autant qu'il se peut, toutes sortes de péchés; procurer aux pauvres les nécessités de la vie, & généralement à tous les mitérables, le soulagement nécessaire pour les mettre en état de s'appliquer au foin de leurs ames. Tels étoient les Apôtres & les premiers Evêques qu'ils établirent; tels ont été les Pères de l'Eglife, & une infinité de faints Evêques, dont les Martyrologes font pleins. Cette description n'est pas une idée en l'air, comme celle du Sage des Stoïciens, ou de l'Orateur parfait : c'est une image groffière de ce qui étoit commun pendant les cinq ou fix premiers fiècles de l'Eglise, & dont on a vu encore plusieurs exemples dans les derniers temps.

Les fonctions du Sacerdoce chrétien étant fi étendues . il a fallu de nécessité les communiquer à plusieurs personnes. Dès la naiffance de l'Eglise, les fidelles se multipliant à Jérusalem, les Apôtres jugèrent à propos d'établir sept Dia- A3, VI. A cres, pour se décharger sur eux du soin temporel, qui étoit grand en cette Eglife, où tous les biens l étoient en commun; & ils se réfervèrent l'application à la prière & au ministère de la parole. Ensuite ils multiplièrent les Evêques, en en établissant un dans chaque ville où il y avoit un nombre confidérable de fidelles. Outre les Diacres, les Tit. 1: 5. 7: Apôtres exécutant toujours les ordres de Jesus Christ, donnèrent aux Evêques d'autres aides, pour les fonctions spirituelles. On les nomma Prétres, d'un nom qui dans les com- Aa. xx. 18. mencemens s'attribuoit fouvent aux Evêques m. Ils eurent 28. les mêmes fonctions, excepté les deux qui font propres aux Evéques, de confirmer les Chrétiens, en leur donnant le Saint-Esprit par l'imposition des mains n; & de faire des

pour attirer fur lui la bénédifion du ciel, est une cérémonie fort an-

PARTIE I. CHAP. IIL

l L'Eglife ne possédoit encore aucun bien fonds. Les fidelles vendoient leurs biens, & en apportoient le prix aux Apôtres, pour être employé aux befoins communs ; mais le nombre des fidelles croiffant de jour en jour, la vie commune ne put être long-temps pratiquée entre eux tous, & l'on tient communément qu'elle ceffa dès le temps que les Apôtres quittèrent Jérufalem & se séparèrent pour aller prêcher l'Evangile par tout le monde; ce qui arriva l'an 36 de Jesus-Chrift.

m Les Prêtres étoient appelés tantôt Majores natu ecclefiæ, tantôt Seniores, quelquefois Cleri, & quelquefois, en les confidérant col-lectivement, Presbyterium, qui étoit le Clergé, le confeil de l'Évêque. « L'imposition des mains fur la tête de celui pour lequel on prie,

# INSTITUTION

PARTIE I. CHAP. 111.

Clercs, c'eft-à-dire des Diacres, des Prêtres & des Evêques La multitude des fidelles & le nombre des Eglifes croiffant toujours, il fallut encore partager les fonctions du diaconat. On fit des Lecteurs, pour avoir la garde des livres facrés, & les lire publiquement dans l'Eglife. On fit des Portiers, pour ne laiffer entrer dans l'Eglife que les fidelles. la fermer & la tenir propre. On établit des clercs pour exorcifer les catéchumènes o & tous ceux qui se trouvoient possédés des esprits malins p. On destina d'autres clercs à suivre toujours l'Evêque, pour être sous la main, prêts à porter ses lettres & ses ordres, & on les nomma acolythes ou acolouthes, c'eft-à-dire suivans q. Enfin, on fit des Sousdiacres, pour faire à-peu-près les mêmes fonctions que les Diacres, & être les premiers après eux. Ainsi s'établirent peu à-peu tous les ordres qui distinguent aujourd'hui les Clercs ; en quoi il y a eu grande diversité selon les temps & les lieux. Toures les Eglises n'ont pas eu les mêmes ordres; les unes n'out eu que des Lecteurs & des Acolythes; d'autres des Lecteurs & des Portiers : plusieurs Orientaux n'ont point encore de Sous diacres; il y a eu quelquefois des Chantres ou Plalmistes. Mais depuis le temps des Apôtres, il y a toujours eu par-tout des Evêques, des Prêtres & des Diacres.

Outre les ordres, on a encore diffingué les Clercs par

e On nommoit ainfi les Gentils & les Juifs qui défiroient recevoir le Baptème, & qui le préparoient a le recevoir, en le failant infruire des mystères de la foi. On les divisoit en deux classes; favoir, les Auditeurs, ou écoutans, qui étoient admis à écouter les instructions avec les fidelies; & les compétens, dont les noms étoient inscrits sur une lisse au commencement du Carème, comme étant suffissement instruits.

p On appeloit ceux qui étoient possédés du démon, Energumènes. q On ne connoissoit point alors l'état de simple Clerc tonsuré, qui n'est pas un ordre ; la tonsure c'éricale n'ayant été établie que longtemps après que les ecclésiastiques eurent pris des habits différens da eux des laiques. Voyez d'Héricourt, Leis eccles. tit. de l'Ordre.

ì,

168

cienne; cette cérémonie se pratiquoit chez les Juifs. Jesus-Chrift a fuivi cette coutume, soit pour bénir des enfans, ou guérir des malades. En jognant la prière à cette forme, les Apôtres imposient les mains à ceux auxquels ils conféroient le Saint-Esprit; ils recevoient euxmêmes l'imposition des mains, lorsqu'ils s'engageoient à quelque nouveau dessein; les Prêtres en usoient de même, lorsqu'ils introduifoient quelqu'un dans leur corps & dans l'ancienne Eglife: on donnoit aussi l'imposition des mains à ceux qui se marioient. Mais l'imposition des mains a été restreinte depuis par l'usage pour conférer le sacrement de Confirmation, & pour donner les ordres. a On nommoit ains les Gentils & les Juifs qui défiroient recevoir

PARTIE L. CHAP. III.

divers offices, qui se sont multipliés, suivant les besoins des Eglifes. Entre les Diacres & les Clercs inférieurs, il y a eu des Notaires ou Secrétaires r, des Mansionaires s, des Sacristains, des Trésoriers, & un Archidiacre au-dessus de tous. Entre les Prêtres, il y a eu des Prêtres Cardinaux t, depuis nommés Curés ou Recleurs u, des Directeurs d'hôpitaux ou de monastères, des Pénitenciers, des Archiprétres. Les Evêques mêmes qui ont eu divers degrés de d'gnité, fuivant les lieux où leurs fièges se sont trouvés établis. On a nommé Métropolitains ou Archevéques, les Evêques des vil'es capitales de chaque province ; on a donné le titre d'Exarques x, de Patriarches, ou de Primats, à ceux des villes qui commandoient à plusieurs provinces; & le nom de Pape, autrefois commun à tous les Evêques en Occident, est demeuré à l'Evêque de Rome, qui a toujours été reconnu pour le supérieur de tous les Evêques, de droit divin, comme successeur du Prince des Apôtres, & chef visible de l'Eglise. De ces qualités qui diftinguent les Clercs de même ordre, il y en a qui sont plutôt des dignités que des offices  $\gamma$ ; d'autres ne sont que des administrations, ou des commissions pour un temps; d'autres sont des offices. à vie, & on les a nommés bénéfices, depuis que l'on y a attaché une certaine portion de biens de l'Eglife, dont le titulaire a la libre administration.

Ce n'eft pas l'office eccléfiaftique qui fait les Clercs, c'eft l'ordre 7. Il y a quelques offices eccléfiastiques qui ont été

r Les Clercs Notaires, ou Secrétaires, étoient ceux qui écrivoient les actes d'une Eglise.

f Les Clercs Manfionaires, Manfionarii, étoient ceux qui demeu-roient dans une maifon proche l'Eglife, a la différence des Clercs forains qui ne réfidoient point dans le lieu. Voyez le Gloffaire de du Cange, au mot *Manfionarii.* « Ce titre a été aufi donné à des diacres.

" Dans quelques provinces, comme en Bretagne, on appelle Rec-

 a Dans quelques provinces, comme en bretagne, on appelle rec-teurs, ceux que nous appelons communément curés, & l'ou donne le nom de Curés à ceux que nous appelons Vicaires.
 x Voyer ce qui est dit ci-après des Exarques, chap. XIV.
 y Les Canonistes diffinguent ordinairement los perfonnats des digni-tés & des Offices, en ce que, felon eux, la dignité donne une pré-féance & une juridistion, au lieu que le perfonnat ne donne qu'une fim-le préférence force invidélion. Muite dévérénce par en pré-server luridistion de la perfonnat ne donne qu'une fimféance & une juridiction, au neu que le personnat ne donne qu une im-ple préféance fans juridiction. Mais les décrétales ne font point cette diffinition, & elle n'eft point reçue en France. On y appelle dignité, sout bénèfice de Cathédrales on Collégiales qui donne quelque pré-féance dans le Chœur & dans le Chapitre. Voyet d'Héricourt, Lois scelefiaft. chap 1. de la définit. & divif. des bénéfices, n. 12. & Cependant les Clercs a fimple tonture, qui n'ont encore reçu aus

sun des ordres, font réputés Eccléfiaftiques.



# NETITUTION

. ...

Leurs an ours des Diacres, des Prettes & des Evéques - mut un maie & ie nombre des Egilies croifac in the state encore partager les fonctions du internation and a set and and pour avoir la garde des livres and a se runiquement dans l'Eglite. On fit des ror in ....fer entrer dans l'Eglite que les filelles. 4 m and a a ser propre. On etablit des ciercs pour exor-. - - - - - - - - - - - - - - - - & tous ceux qui le trouvoient mains p. On deftina d'autres ciercs à a constructiones l'Evêque, pour être sous la main, prêts à ver en mettres & les ordres, & on les nomma acolvines a avec pour faire à-peu-près les mêmes fonctions que les Dans es, & être les premiers après eux. Ainfi s'établirent yer a peu tous les ordres qui diffinguent aujourd'hui les Cares, en quoi il y a eu grande diversité selon les temps & image and a service des Eglifes n'ont pas eu les mêmes orer es les unes n'ont eu que des Lecteurs & des Acolythes; c'autres des Lecteurs & des Portiers : plusieurs Orientaux nom point encore de Sous diacres ; il y a eu quelquefois des Chantres ou Pfalmistes. Mais depuis le temps des Apôtres, il y a toujours eu par-tout des Evéques, des Prêtres & dis Diacres.

Outre les ordres, on a encore diffingué les Clercs par

c enne; cette cérémonie fe pratiquoit chez les Juifs. Jefus-Chriff a du vicette contume, foit pour bénir des enfans, ou guérir des malades, kin pagnant la pricre a cette forme, les Apôtres impofoient les mains a cola avaitaté les conféroient le Saint-Efprit; ils recevoient euxmonne, l'ung-introm des mains, lorfqu'ils s'engageoient a quelque nouveux doifein; les Protres en utoient de même, lorfqd'ils introduifouent que qu'un duis leur corps & duns l'ancienne Eglife : on donneit audi l'impolition des mains a ceux qui fe marioient. Mais l'impolition ogs mais a cet refiremte depuis par l'ulage pour conférer le facrement de Confirmation, & pour donner les ordres. a Sin nommer aufil les Gentils & les Juifs qui définoient recevoir

a Gui a rouman amh les Gentils & les Juifs qui définoient recevoir le Bajacone, & qui le préparoient a le recevoir, en le faitant infruire acconstitues de la foi. On les divitoit en deux claffes ; favoir, les Auditairs, ou constans, qui couent admis a écouter les infructions avec les ubiles, & les compétens, dont les noms étoient infructions fur une les course encent du Carême, comme étant fuffilamment influitis. p On appeloit ceux qui étoient pollédés du démon. Energumènes.

<sup>1</sup> Da ne voinneither point alors l'erat de imple Clerc tonfuré, qui n'eit pos un ordre, la ton'ure c'ercate n'ayant été établie que longtam, a opres que les excletisifiques eurent pris des habits différens da caux des los jues. Voyag u'lleriquets Lois ecclef. tit. de l'Ordre.



divers offices, qui se sont multipliés, suivant les besoins des Eglifes. Entre les Diacres & les Clercs inférieurs, il y a eu des Netaires ou Secrétaires r , des Manjionaires f , des Sacriplains, des Trejoriers, & un Archidiacre au-deffus de tous. Entre les Prêtres, il y a eu des Prêtres Cardinaux t, depuis nommes Curés ou Recleurs u, des Direfleurs d'hôpitaux ou de monaflares, des Penitenciers, des Archipretres. Les Evéques mêmes qui ont eu divers degrés de d'gnité. fuivant les lieux où leurs fi ges se sont trouves établis. On a nommé Métropolitains ou Archevéques, les Evéques des vil'es capitales de chaque province ; on a donné le titre d'Exarques x, de Patriarches, ou de Primats, à ceux des villes qui commandoient à plusieurs provinces; & le nom de Pare, autrefois commun à tous les Evècues en Occident, est demeuré à l'Evêque de Rome, qui a toujours été reconnu pour le supérieur de tous les Evèques, de droit divin, comme successeur du Prince des Apôtres. & chef visible de l'Eglife. De ces qualités qui diffinguent les Clercs de même ordre, il y en a qui sont plutôt des dignités que des offices y; d'autres ne font que des administrations, ou des commissions pour un temps; d'autres sont des offices à vie, & on les a nommés bénéfices, depuis que l'on y a attaché une certaine portion de biens de l'Eglile, dont le titulaire a la libre administration.

Ce n'eft pas l'office eccléfiaftique qui fait les Clercs, c'eft l'ordre 7. Il y a quelques offices eccléfisftiques qui ont été

Etally, teax que nous appendis communement curves, et ren donne to nom de Curés à ceux que nous appendis Vicires. *x Voje*; ce qui eff di ci-appès des franciers, chip. XIV. y Les Canomifes diffinguent ordinancement) s performats des digni-tés & des Offices, en ce que, felon curv, la deporté donne trans pré-deume de combiner difficience à la porte donne complete donne de complexitation se thing are la porte donne complete donne transfer de finance des complexitations de la porte donne complete donne donne de complexitation se thing are la porte donne complete donne de complexitation se thing are la porte donne complete donne donne de complexitation se thing are la porte donne complete donne donne de complexitation se thing are la porte donne feance & une juridifiion , autien que le parfont at no d'one qu'at e fimple préténice dans juridition, a liteur que le pert in struct one equilité de dim-ple préténice dans juridition. Mais les dicrer das ne tont pourt corte dufinition, & elle n'eff point reque en firmige. On y apie le dignaté, sont bénénce de Cathédrales on Collégide qui don e que que pre-féance dans le Cheur & dons le Chaptro. Foyet d'Héricourt, Lois scelefieft, chap 1. de la définit. S div f. des bénéfices n 12. Cependant les Clercs a fimple touture, qui n'ont encore reçu au-

sun des ordres, font réputés Ecclefiaitiques,

PARTIE L CHAP. III.

r Les Clercs Notaires, ou Secrétaires, étuient ceux qui écrivuient les actes d'une Eglite. f Les Clercs Manfionaires, Manfionarii, étoient ceux qui demen-

rotent dans une mailon proche l'Egite, a la cinérence des Cleres forains qui ne rétéduient point dans le Leu. Poyet le Gleffaire de cu Can-ge, au mot Manfionarii.
 e Ce sitre a cté auffi donné à des diacres.

<sup>&</sup>quot; Dans quelques provinces, comme en Bretagne, on appelle Recteurs, ceax que nous appelons communément curés, & l'on donne le



172

# INSTITUTION

PARTIE I. demeurer en chaque degré certain temps, que l'on appelle CHAP. IV. Interflice g.

2. 7. 10. Tit. 1. 6. 7 Can. Nica. V. 10. Dift. 35. .. 6.

Carthag IV. c. 68. Dift. s. c.

er Martini. brac. c. 16.

Les Clercs doivent être choisis entre les plus saints des laïques ; c'est pourquoi les Canons ont exclu du Clergé r. Tim. III. tous ceux qui lont charges de quelque reproche. Auffi l'Apôtre veut-il que l'Evéque & le Diacre foient irrépréhenfibles, & en bonne réputation, même chez les infidelles. On rejette donc ceux qui sont tombés, après le bapteme, dans quelque crime, comme l'héréfie ou l'apoftafie, l'homicide, l'adultère, quoiqu'ils en aient fait pénitence, & qu'ils aient été réconcilies a l'Eglise ; parce que la mémoire en refte toujours, & que l'on a droit de les croire plus foi-Diff 50. c. bles que ceux dont la vie est entière. En un mot, suivant 55. ex Conc. l'ancienne discipline, ceux qui avoient été mis une fois en pénitence publique, ne pouvoient jamais être ordonnés. On compte encore pour irréguliers, c'est à-dire exclus

des ordres, ceux qui ont tué quelqu'un par accident, même involontairement : h ceux qui ont porté les armes, même

h L'irrégularité a lieu quand même l'homicide seroit caché. Si celui qui a commis l'homic de étoit encore Laïque, il ne peut entrer dans le Clergé; s'il y étoit déja reç. loríque le crime a été commis, il ne peut faire aucune fonction Eccléfiastique.

Cap. Quafi-Ceux qui mutilent quelqu'un de quelque partie confidérable du corps, tum, extrade comme d'une main, d'un bras, d'une jambe, du nez, ou qui fe muti-temporibus ordinat. battre quelqu'un, lorfque celui qui étoit chargé de cette injuste com-battre quelqu'un, lorfque celui qui étoit chargé de cette injuste commiffion a tué ou mutilé la perfonne, quand même on lui auroit défendu de le faire.

Un Clerc appelé en duel, qui accepte le défi, ou qui a nommé quelqu'un pour se battre en sa place, lequel a tué son adversaire, encourt auffi l'irrégularité.

Enfin, celui qui fait avorter une femme ou fille, ou qui bleffe une femme enceinte, & qui donne lieu à la naiffance d'un enfant mort, ou qui meurt peu de temps après être forti du fein de fa mère, devient irrégulier.

Il iaut néanmoins obferver que l'homicide qui arrive par un cas for-tuit ne rend pas irrégulier, pourvu que celui qui en est l'Auteur ne sût pas occupé à une chose défendue, & qu'il ait pris toutes les mesures qu'un homme prudent pourroit prendre pour prévenir les accidens. Voyez les chap. ex litteris Quidam , & Presbyterum.



Cap Henricus, ibid.

g Il ne s'agit pas ici de l'interstice qui doit s'observer entre l'obtention des différens degrés pour le temps d'étude, mais de l'interflice qui doit être gardé entre la promotion aux différens Ordres, afin qu'ils ne foient point donnés precipitamment, &, comme on dit, per faltum. Il faut néanmoins observer qu'un simple Clerc, qui n'a que la tonsure, & même un Laique, peut saire les sonctions des Ordres mineurs, même chanter l'Epitre à une Messe solennelle; mais il ne peut porter le manipule.



En guerre juste ; ceux qui ont cause la mort, même d'un PARTIE L. criminel, foit comme parties publiques, foit comme juges, ou aurres ministres de justice. Encore que ces actions ne soient pas criminelles, elles sont contraires à la douceur de l'Églife, qui abhorre le fang. Les bigames font encore irréguliers. On nomme bigamie en cette matière, non pas le crime d'avoir deux femmes à la fois, mais les secondes noces, ou le mariage avec une veuve, & en un mot, avec toute femme, qui notoirement n'est pas vierge. On a regardé tous ces mariages, comme ayant quelque tache d'incontinence & de foiblesse.

Une autre espèce d'irrégularité, est d'avoir été baptilé Conc. Neoca en maladie; ce qui étoit fréquent dans les premiers fiècles, fur. c. 12. ou plusieurs differoient leur baptême pour pecher avec plus Diff. 57. de liberté. On les appeloit Cliniques, comme qui diroit, Chrétiens du lit: & on les regardoit comme foibles dans la foi, & dans la vertu. Ceux qui sont chargés de grandes Diff 54. es dettes, & d'affaires embarrassantes, soit pour avoir manié 3. ex Conc. les deniers publics, ou autrement, font encore irréguliers, Carthag. I. parce que ceux qui fervent Dieu, doivent, comme dit S. c. 8. Paul, être dégagés des affaires du monde. L'ignorance auffi \* Tim. II. eft un obstacle à l'ordination, mais différemment felon les de atare & ordres. Pour entrer dans le clergé, il suffit de savoir lire qual ordin. & écrire : un Lecteur doit entendre ce qu'il lit ; un Prêtre c. 4 ex conc. Later. 4. c. doit être capable d'instruire. Voilà les irrégularités qui 27. viennent de l'ame & des mœurs.

Il y en a qui viennent du corps & de la naiffance. Nous n'observons pas toutes celles qui sont marquées dans l'ancienne loi, & nous les prenons pour des symboles des défauts spirituels. Nous nous arrêtons seulement aux défauts 17. qui rendent incapables des fonctions ; com ne être fourd, muer, ou aveugle : & à ceux qui ren lent un homme fi difforme, qu'au lieu d'attirer le respect du peuple, il cause- 13. Canon. roit du scandale. Pour les eunuques, ils peuvent entrer Can. Nic. 4dans les ordres, s'ils font tels, fans qu'il y ait de leur faute : mais s'ils fe font mutilés, ils font irreguliers. Le zèle de la pureté a été autrefois fi grand, qu'il portoit plusieurs Chrégiens julqu'à cet excès i. Généralement on compte pour ir-

C. . P. 1V.

173

Difl. 25.

Dift. 55.

Levit. XX1.

Diff \$5. c.

i On les appeloit Origéniens du nom d'Origène, qui le mutila par incipe de chasteté, prenant à la lettre ce que Jetus-Chrift dit dans l'Evangile des Eunuques volontaires, qui se ipsos castraverunt proptar regann calorum. Matth. 19, 7. 12



# INSTITUTION

PARTIE L. CHAP. IV. 176

Il est vrai que dans la pratique on s'est relaché depuis plus fieurs fiècles. Dans les temps milérables, les Evéques ont été obligés de se contenter des sujets les moins indignes. plutôt que de laisser les Eglises abandonnées : & la multitude des Clercs indignes, a fait appuyer fortement fur cette Auff. 11. maxime, que la puissance spirituelle & la validité des sa-Conc. Parm. cremens, ne reçoit aucune atteinte de l'indignité du mi-Bept. 6. 2, 3. nistre. Maxime très-véritable ; mais on ne doit pas con-

clure, qu'il foit moins à défirer d'avoir des Clercs les plus vertueux qu'il est possible. Quoique les Prètres ne perdent rien de leur pouvoir effentiel, pour n'être pas vertueux, ils perdent beaucoup de leur autorité; & à l'exception des formules de prières & des cérémonies extérieures, ils ne peuvent s'acquitter de leurs fonctions, fans plusieurs vertus, sur tout, sans une grande charité.

Cependant il faut avouer que, dans les derniers fiècles, on s'est souvent contenté, pour les ordinations, qu'il n'y eût pas d'irrégularités formelles. On a même trouvé le moven de faire que les irrégularités ne fussent pas des obftacles invincibles. On en a dispensé, d'abord après coup, pour ne pas déclarer nulles des ordinations douteuses ou vicieuses. Ensuire on a donné la dispense, pour parvenir à l'ordination; enfin, elles se sont rendues très communes. La dispense la plus préjudiciable à l'Eglise, a été celle du crime q. Car dans les derniers temps, on a souvent reçu dans le Clergé, ceux qui avoient commis des péchés notables & publics, sous prétexte qu'ils en avoient fait pénitence ; & sous le même prétexte, on a rétabli dans leurs Diff. 50. c. fonctions des Clercs criminels. Nous voyons dans Gra-4. 16. 18. tien le fondement de ces dispenses; mais ce sont trois auto-Gregor. lib. rités peu solides. La première, est une fausse Décrétale 7. indiët. 2. rites peu tolides. La première, est une fausse Décrétale ep. 54.contra du Pape Calliste I; la seconde, un passage de la lettre de 3. ep. 26. 1. faint Grégoire à Sécondin, très suspecte aux favans, &

4. ep. 16. 17. contraire à cinq autres lettres du même faint Grégoire, lib. 6. ep. 19. 7. indit. 1. & à toute la discipline de son siècle & du suivant : la troiep. 15. Thoma∬. Difcip. 1. part. liv. 1. 4. 17. n. D.

n'est guères plus certaine. Cependant cette dispense une 6. 17. n. D. 9 Ce qui put rendre ces dispenses plus communes, sut l'abus qui part. 4. liv. s'étoit introduit parmi la plupart des Clercs, de s'accuser de quelque

sième pièce, est une lettre de saint Isidore de Séville, qui

a. c. 24. n. 12. crime honteux pour éviter l'Ordination; ce qui fut défendu par un Canon du Concile de Velence, tenu le 14 Juillet 374.

fois



sois acmile, a ouvert la porte, pour recevoir dans le cierce, ou pour retablir, même ceux qui n'ont point fait CHAP. IV. de veritable pénitence. Les bénéfices ont été la principale occation de ce relachement.

C.0#===

## CHAPITRE V.

# De la Tonsure.

ENONS maintenant à chacun des ordres en particu- V. Thomag. lier : voyons comment on les confère, & quelles en Difcipl.part. font les fonctions. Il faut parler d'abord de la tonsure. 2. liv. 2. 64 Dans les premiers fiècles, il n'y avoit aucune diffinction 22. entre les Clercs & les Laïques, quant aux cheveux, à l'habit, & à tout l'extérieur : ç'eût été s'expofer fans befoin a la persécution, qui etoit toujours plus cruelle contre les Clercs que contre les fimples fidelles; & tous avoient un extérieur si modeste, qu'il étoit digne des Clercs. La liberté de l'Eglise n'apporta point de changement à cet égard ; & plus de cent ans après, c'eft-à-dire l'an 428, le Pape faint Céleftin témoigne que les Evê- Celeft. ep. 22 ques mêmes n'avoient rien dans leur habit qui les diffinguât du peuple. Tous les Chrétiens Latins portoient donc l'habit ordinaire des Romains, qui étoit long, avec les cheveux fort courts, & la barbe rafée. Les Barbares, qui ruinèrent l'Empire, étoient d'une figure toute différente ; les habits courts & ferres , les cheveux longs , Conc. Agathe quelques uns fans barbe, quelques uns avec de grandes . 20 Marife. barbes. Les Romains en avoient horreur ; & comme dans iv. 6. 41. le temps où ces Barbares s'établirent, tous les Clercs étoient Romains, ils confervèrent foigneusement leur ha Mart. Bras bit r, qui devint l'habit clérical; enforte que, quand les . 66.

PARTIE L

177

- 5

c. 5 Tolet:

r Ce qui fait aujourd'hui l'habillement propre aux Eccléfiastiques, étoit l'habit ordinaire des Romains, que les Clercs conterverent & que les Laiques quitterent pour prendre celui des Barbares qui s'emparerent de tous côtés de l'Empire Romain. M. Fleury remargue ailieurs que la chafuble étoit un habit vulgaire du temps de S. Auguilin ; que la dalma-tique étoit en ulage dès le temps de l'empereur Valerien. L'étole étoit on manteau commun, même aux femmes, & que l'on a confondu avec Forarium qui étoit une bande de linge dont fe tervoient tous ceux qui vouloient être propres, pour attêter la fueur autour du cou ou du yisage. Le manipule, en Latin mapula, n'étoit qu'une ferviete pofée



INSTITUTION

PARTIE I. CHAP. V. Thomaff. 212

178

Francs & les autres Barbares furent devenus Chrétiens; ceux qui entroient dans le Clergé faisoient couper leurs cheveux, & prenoient des habits longs. Vers le même ibid. c. 10. temps, plusieurs d'entre les Evêques & les autres Clercs prirent l'habit / que les moines portoient alors, comme plus conforme à la modestie chrétienne; & de-là vient, à ce que l'on croit, la couronne cléricale t; car il y avoit des Moines qui se rasoient le devant de la tête, pour se rendre méprifables. Quoi qu'il en foit, la couronne étoit déjà Vita PP. c. en ulage vers l'an 500, comme témoigne S. Grégoire de Tours.

•\$7.

La diffinction d'habits étant établie, on a jugé à propos

fur le bras pour servir à la sainte Table. L'aube même ou robe blanche de laine ou de lin, n'étoit pas au commencement un habit particulier aux Clercs, puique l'empreur Aurélien fit au peuple Romain des largefies de ces fortes de tuniques. Le pape S. Grégoire nomme habie de religion l'habillement retenu par les Eccléfiaftiques, & qui commençoit à leur devenir propre.

f L'habillement particulier des Clercs n'eut lieu qu'en Occident; eeux d'Orient s'habilloient comme les Laïques. Sur la forme ancienne des habits des Eccléfiastiques, & sur les couleurs qui leur étoient permises ou défendues : on peut voir le Traité des fignes des pensées du père Costadau, Tome IV, chap. 7. « L'usage de couper les cheveux aux personnes consactées à Dieu,

est fort ancien dans l'Eglise. Quelques-uns croient que cette coutume sut introduite pour honorer l'affront que ceux d'Antioche voulurent faire à S. Pierre en les lui coupant. Il paroît que cette pratique étoit une marque extérieure que l'on se vouoit à Dieu, puisque S. Paul quittant Corinthe en 54, s'embarqua après s'être coupé les cheveux, pour fatisfaire à un vœu qu'il avoit fait. Grégoire de Tours dit que S. Pierre fut auteur de cette course. S. Pierre fut auteur de cette couronne, en némoire de la couronne d'épines de Notre-Seigneur. On prétend que le pape S. Anaclet or-donna aux Clercs de porter les cheveux courts. Au commencement de la Monarchie Françoise, les Francs portoient les cheveux courts & en forme d'aigrette. Les Romains saifoient tondre & rafer ceux qu'ils avoient fubjugués. Clodion le chevelu fut ainfi nommé parce qu'il portoit des cheveux longs. Il ordonna aux François de les porter de même en figne de liberté. Les Rois de la première race, & les Princes de Jeur fang les portoient en effet de même. La nobleie les portoit un peu plus courts, le peuple encore davantage, & les ferfs étoient tout-à-fait ralés. Pepin & Charlemagne méprilèrent les cheveux longs. Louis le Débonnaire encore plus. Charles le Chauve n'en avoit point. Sous Hugues Capet on les porta un peu plus longs; ce qui déplut tellement aux Ecclessaftiques, qu'en quelques endroits on excommunia ceux qui laistoient croitre leurs cheveux. Dans un Concile de Rome, en 1102, on desendit aux Laïques même de porter des cheveux longs, à cause des débauches infames des jeunes gens, contre lesquelles on prononça anathème. Pierre Lombard, Evèque de Paris, fit scrupule à Louis VII de ce qu'il portoit des cheveux longs, & en conféquence ce Prince les fit couper. l'oyer le Gendre, mœurs des François, pag. 159.

. 1

de recevoir l'habit de clerc des mains de l'Evêque, avec PARTIEL. des prières & des cérémonies eccléfiaftiques. On a voulu CHAP. V. que cette prise d'habit, fût une préparation nécessaire à tous les ordres, & l'entrée dans le clergé. Comme il étoit ordinaire de recevoir dans le clergé de jeunes enfans, pour les former à la vie cléricale, on les éprouvoit ainsi quelque temps, avant de leur donner aucun ordre. De la est arrivé, dans les temps de relâchement, que ceux qui sont entrés dans l'Eglife, moins pour fon fervice que pour leur intérêt particulier, se sont contentés de la simple tonsure. fans recevoir aucun ordre. Tels étoient autrefois ceux qui ne cherchoient qu'à jouir des priviléges de la cléricature. comme l'exemption de la juridiction féculière; & à préfent ceux qui n'ont en vue que les bénéfices : car comme il y en a, même de grand revenu, dont les fimples clercs font capables, ceux qui les cherchent, n'entrent dans le clergé qu'autant précilément qu'il est nécessaire pour les obtenir.

Ceux à qui on donne la tonsure doivent être confirmés; parce qu'avant d'être Clerc , il faut être Chrétien parfait. feff. 23. Re-Ils doivent être instruits, au moins des vérités les plus néceffaires au falut, puisque l'on ne doit confirmer que ceux qui les savent. Ils doivent de plus savoir lire & écrire u. Tout cela fait voir, que la tonsure ne peut guères être donnée avant sept ou huit ans. En plusieurs diocèses bien réglés, il est defendu de la recevoir avant quatorze ans. Mais. à quelqu'àge que ce soit, il faut que l'on puisse juger raifonnablement, qu'ils s'engagent dans ce genre de vie, non pour jouir des avantages temporels qu'elle peut produire. mais pour servir Dieu fidellement. Toutes les cerémonies de la tonsure montrent que l'on doit la recevoir dan; cet elprit.

D'abord l'Evêque invite les affiftans à prier avec lui Notre-Seigneur Jesus-Christ pour son serviceur, qui s'em- Rom.declere presse à quitter ses cheveux pour l'amour de lui, afin qu'il lui donne son Saint-Esprit, qui conserve toujours en lui l'habit de religion; & qui défende son cœur des embarras du monde, & des défirs du fiècle; enforte que comme fon

Conc. Trida

Pontifi:ald

u On interroge ordinairement ceux qui se présentent, sur les choses sont ils doivent être inGruis, selon l'àge qu'ils ont, & les études m'ile ont faites,



### INSTITUTION

PERTOR L. CRAP. V. volage eff change, auf Dier augmente le veru : qu'i le désivre de tour avengement, de lin donne le lamere ie le grâce. Enforte ou channe le qu'inceme Pleaume, ou David terente les doles, de protecte de s'attacher uniquemere à Loca. L'Écome cepennair coupe in pair de chevent en Clere x, qu'i de ces paroles stress du même Pleaume : Seguar, vous des na portion ; égé vous qu'ine rontry non herange : pour tire qu'il renonce à tous les avantages du fiècle, le qu'il vien amend que de Dien. L'Évèppe demande encome à Dien, qu'il demeure conjours dans fon anour , de qu'il le conferve fans rathe : pris on thante le Pleaume vinzs-traitiene, ou David energie qu'ile doit être la finteré de coux qu'entrem dans la mailes du Seigneur.

L'Es eque ius met alors le furgils, difant ces paroles titées de S. Paul: Que le Suigneur u reviuff du meurel houme, Bph. IV. 14 qui a été cres felon Dius, dans la vraie fuite & la vraie faiteteté. Le furgiis y ou l'aube, qui est le même, éroit l'habit

teté. Le furplis y cu l'aube, qui est le même, étoit l'habit qui diffinguost les clercs, du temps que sout le monde portoit l'habit long, c'efl-à-dire il n'y a guères que 200 ans ; L'Evéque fait encore une prière, ou il demande à Dieu, de délivrer le nouveau clerc de la fervitude & de l'ignominie de l'habit feculier. Il conclut la cérémonie, en l'avertifiant qu'il est passé fous la juridiction de l'Églife, & qu'il a acquis ses privilèges. Prenez garde, ajoute-t-il, de ne les pas perdre par votre faute, & ayez foin de plaire à Dieu, par la modessite de votre habit, par vos bonnes mœurs & vos bonnes œuvres. On voit par toutes ces prières, quelle est l'intention de l'Églife, en donnant la tonfure: & qu'il ne doit pas être

<sup>\*</sup> C'étoit anciennement la coutume en France de couper les premiers cheveux, loríque l'on donnoit la Confirmation, en figne d'adoption & d'ailance ípirituelle. Vo!chize étant évêque de Verdun (ce fut le 21, depuis 722 julqu'en 729) fut chargé par Charles Martel, de conduire le jeune l'epin (on fils a Luitprand roi de Lombardie, afin qu'il lui tint le bandeau de la Confirmation, & qu'il lui coupât les premiers cheveux, (uivant l'ufage de ce temps la; ce qui étoit une espèce d'adoption ou alliance spirituelle qui se pratiquoit entre des Princes amis & alliés. Noyez l'histoire de Verdun, parz. 11, chap. 15, p. 16. 110.

<sup>15,</sup> priz, 110. y Juíqu'au temps de Charlemagne, les eccléfiaftiques, comme les laiques, portoient des habits longs faits de peau que l'on appeloit Pellicium, de par corruption en François Pelfcon, d'où l'aube que l'on mettoit par-deflus fut appelé Super-pellicium, (urplis.

J'on mettoit par-deflus fut appelé Super-pellicium, furglis. ζ On a repris & quitté plusieurs fois l'habit long en France. On le quitte encore du temps de François 1, & on ne l'a point repris depuis.



indifferent de quitter enfuite l'habit eccléfiastique & de s'en- PARTIE. gager dans des proteffions seculières.

Le simple Clerc n'a proprement aucune fonction, que d'affitter en turplis aux offices de l'Églile; mais il peut faire celles des guatre ordres mineurs, au défaut de ceux qui les ont reçus ; comme de servir les messes, d'aillister les Prètres dans l'administration des Sacremens, d'avoir soin du luminaire, des ornemens, & de la proprete des Eguies. Il vaut toujours mieux qu'ils fassent ces fonctions, que de les laisser à des laiques.

# COH=

#### CHAPITRE VI.

### Des quatre Ordres Mincurs.

Es Portiers étoient plus nécessaires du temps que les Chrétiens vivoient au milieu des infidelles, afin d'empêcher ceux-ci d'entrer dans l'Eglife, de troubler l'Office & profaner les mystères. Ils avoient soin de faire tenir chacun en fon rang, le peuple féparé du Clerzé, les hommes des femmes a ; & de faire observer le silence & la modestie. Les fonctions marquées par l'instruction que leur donne Pontific. de l'Evêque à l'ordination, & par les prières qui l'accompa- ordinat. Ofgnent, font de sonner les cioches, & distinguer les heures tiariorum. de la prière : garder fidellement l'Eglise jour & nuit, & avoir soin que rien ne s'y perde : ouvrir & fermer à certaines heures l'Eglise & la facristie : ouvrir le livre à celui qui prèche. En leur donnant les clefs de l'Eglife, il leur dit: Gouvernez-vous, comme devant rendre compte à Dieu des chofes qui sont ouvertes par ces clefs. Or pour le dire une fois, ces formules des ordinations font très-vénérables, puisqu'elles

ويستجار المتحد وروانة

CHAP. V.

36.5

a Cette police s'observoit il n'y a pas encore long-temps dans les paroities de Paris, ainfi qu'il paroit par un monument qui eff dans la mef de faint Merry à Paris, contenant une fondation faite en 1540, gravée en lettres gothiques. Cette fondation étant pour fournir du feu dans une chambre aux prédicateurs, on a repréfenté au-deffus de l'infeription le Prédicateur en Chaire, l'auditoire composé de femmes affises sur des sieges très-bas, & les hommes debout derriere elles. Dans les paroilles de campagne, les femmes font ordinairement dans la nef, & les hommes dans le Chœur ; & par une fuite naturelle, les bommes étant a la fuite du Clergé, vont les premiers a l'offrande & a la proceffion. Les femmes y vont les dernières.



#### INSTITUTION

714 221

17:

font sources rapportent dans le FVE Comme ne Carringer, CALL TL MIL DE SENDA LE 5 Augustin . ar aut. Cef an normers à avour foir ce la remere de ce la centration ces Loides. Referitions nones des fonditions, on vie nells protein de quel s camper. Cer cettre is hormoir a nes pars s'un âge selez mir, pour le pouvoir exercer. Parieurs y demonthese share lear the signed-and deventues Activthes, ou mêtre Discres. Quelquefois ou domnou ceme charge a des laiques, & Ceff a prefent l'afare le plus connaire de leur en leifer les fondmons ?.

Spic. 07. 1. et Hours

303. 1. 11.

37.

Les Lefrere étalent fois ent plus jennes que les Portiers; Turiai, e. g. Car C'était le premier ordre e que l'on donnoit aux entins qui entroient dans le clerge. Is fervolent auffi le Secretaires a son Evéques & zen Prêtres, & s'imitalioiem en lifant ou fortwart foas eur. On formois ainfa ceur eul ercierr plus propres a l'érude, & qui pouvoient devenir Prètres. Il y en avoit toutefois qui demeuroient Lefteurs toute leur vie. Leur fonction a toujours été nécessire, pulique l'on a toujours lu dans l'Eglife, les Ecrinures de l'ancien & du nouveru testament, foit à la Messe, foit aux autres offices, principalement de la nuit. On lifoit aufii des lettres des autres Evéques, des aftes des Martyrs, & enfuite des home-Ala Cir- lies des Pères, comme en fait encore. Les Ledeurs éroient ekenf. colon. Baron, an. charges de la garde des livres facres, ce qui les exposoit fort pendant les perfécutions. La formule de l'ordination marque qu'ils doivent lire pour celui qui prêche, & chan-Pontificale ter les leçons, bénir le pain & les fruits nouveaux. L'Evé-Conc. Carth. que les exhorte à lire fidellement, & à pratiquer ce qu'is lisent, & les met au rang de ceux qui administrent la parole de Díeu. La fonction de chanter les leçons, fe fait aujourd'hui indifféremment par toutes fortes de Clercs, même par des Prétres.

Il n'y a plus que les Prêtres qui fassent celle d'Exorcifie e;

......

<sup>6</sup> Ces laïques n'ont que la fonction minifiérielle, & non l'ordre, que l'on confère toujours aux Clercs tonfurés, lorfqu'ils le préfertent pour secevoir les quatre Mineurs : de manière que ces Eccléfiastiques en ont le titre, & les la iques la fonction, quoique les eccléfiaftiques puiffent toujours la faire.

c Présentement l'office de portier, est le premier dans l'ordre où l'on confère les quatre Mineurs.

d Ces secrétaires étoient alors qualifiés de Notaires.

ø On confère cependant toujours aux Clercs qui le préfentent pour

encore ce n'eft que par commission particulière de l'Evô- PARTEL que. Cela vient de ce qu'il est rare qu'il y ait des possidés, CHAP. W. & qu'il se commet quelquesois des impostures, sous prétexte de possession du démon : ainfi il est nécessaire de les examiner avec beaucoup de prudence. Dans les premiers temps, les possessions étoient fréquentes, sur-tout entre les Payens: & pour marquer un plus grand mépris de la puissance des apolog. c. 2. démons, on donnoit la charge de les chaffer à un des plus bas Ministres de l'Eglise. C'étoit eux auffi qui exorcisoient les Catéchumènes. Leurs fonctions, fuivant le pontifical, font d'avertir le peuple que ceux qui ne communient point fassent place aux autres; de verser l'eau pour le ministère, d'imposer les mains sur les possedés; & il leur recommande d'apprendre les exorcismes par cœur. Il leur attribue même la grâce de guérir les maladies.

Les Acolythes étoient de jeunes hommes, entre vingt & trente ans f, destinés à suivre toujours l'Evêque, & étre fous la main. Ils faisoient les messages & portoient les Eulogies, c'eft à dire les pains bénis, que l'on envoyoit en figne de communion. Ils portoient même l'Eucharistie dans les premiers temps; ils servoient à l'autel sous les Diacres; & avant qu'il y eut des Sous-diacres, ils en faisoient les fonctions. Le pontifical ne leur en donne point d'autre, que de porter les chandeliers, allumer les cierges & préparer le vin & l'eau pour le facrifice. Ils fervent auffi l'encens, & c'eft l'ordre que les jeunes Clercs exercent le plus.

Dans les premiers temps, ces moindres officiers étoient en plus grand nombre que les Clercs supérieurs. Lorsque le Pape faint Corneille fut élu, l'an 254, l'Eglise Romaine avoit en tout cent cinquante-deux Clercs, quarante quatre hift. c. 43. Prêtres g, & cent huit Ministres; savoir, sept Diacres, sept

g'll y avoit alors beaucoup plus d'Evêques que de prêtres; & la rai-son est guel'on ordonnoit autant d'Evêques, que l'on établisoit d'Egé-

V. Tertulli

Or. ult.

Martyr. E. 15 Aug.

Eufeb. 6:

secevoir les quatre ordres Mineurs, celui d'exorcific, qui est le troisième.

Le pape S. Sirice, dans une lettre décrétale par lui écrite le 11 Février 385, à Hymérius évêque de Tarrgone, qui est la centre dé-crétale qui foit venue jusque de Tarrgone, qui est la première dé-crétale qui foit venue jusqu'a nous, Esta première Ordonnance eccié-fiassique où l'àge des ordinands, & les interstilles foient marqués dis-tinstement, dit qu'il falloit avoir trente ans pour ét. e acolythe & sous-discret subardinands des la discuste e acolythe & sousdiacre; qu'après avoir pallé cinq ans dans le diaconat, on pouvoit re-cevoir la prétrile, & dix ans après l'épifcopat. On s'ell depuis beau-coup relàché fur l'âge & fur les interfices.



### INSTITUTION

PARTIE I. CHAP. VI. Sous-diacres, guarante deux Acolythes, cinquante-deux tant Exorciftes que Lecteurs & Portiers : ce font quatre-vingtquatorze de ces moindres Clercs. C'étoit dans le fort des perfécutions. Le nombre en augmenta depuis Constantin; & pendant quatre ou cinq cents ans, les Eglifes continuèrent d'être magnifiquement servies. Le parrage & la diffipation des biens des Eglises a fait cesser ce grand nombre d'officiers. L'ulage fréquent des meffes baffes, a fait multiplier les Prétres & les autels, sans qu'il ait été possible de multiplier à proportion les Clercs nécessaires pour les fervir. Ainsi on s'est accoutumé à voir les Eglises mal servies & à ne regarder presque plus la réception des quatre ordres mineurs, que comme une formalité nécessaire pour arriver aux Ordres facrés.

Il ne faut pas toutefois croire que les Saints qui ont gouverné l'Eglife pendant les premiers fiècles, se fussent amusés à de petites choses, en réglant avec tant de soin tout son extérieur. Ils avoient compris l'importance de tout ce qui frappe nos sens, comme la beauté des lieux, l'ordre dans les affemblées, le filence, le chant, la majesté des cérémo-V. Conc. Tr. nies. Tout cela aide méme les plus spirituels à s'élever à seff. 22. c. 5. Dieu, & est absolument nécessaire aux gens grossiers pour leur donner une grande idée de la Religion, & leur en faire aimer l'exercice. Quand nous voyons que le temple de Jérusalem étoit servi tour à tour par tant de milliers de Lévites, & que le service s'y faisoit avec tant de pompe & de majesté, nous devons avoir une extrême confufion de voir les Eglifes où repose le corps de Jesus-Christ, fi mal fervies, en comparaison de ce temple où n'étoit que l'Arche d'Alliance, & même du second temple, où elle n'étoit plus.

fes.Il n'y avoit point encore de Curés, & le petit nombre des Prêtres qu'il y avoit, n'étoit que pour fervir d'aides aux évêques. Le Pape Evarifte fut le premier qu' divif de partagea aux Prêtres les titres des Eglifes de la ville de Rome : car on n'ordonnoit point alors de Prêtres fans lui affigner un titre, ou Eglife; d'où eft venue l'origine du titre clérical, don' l'objet est de tenir heu d'Eglite ou bénéfice. On commença vers l'an 110 a ctablir dans la ville des Paroifles diffinftes des Eglifes Cathedra'es; & vers l'an 400, l'on fit la mème chofe dans les Villages. Saint Denis Pape, divifa le premier, tant à Rome qu'ailleurs, les Temples, Cimetières, Paroiffes & Diocèfes, aux Prêtres, com-mandant que chacun se tint content de son finage.



Auifi le Concile de Trente n'a pas voulu que l'on regardat les quatre Ordres mineurs comme des titres vains, ni CHAP. VL leurs ionctions comme des antiquites hors d'utige. Il en a Seff. 13 Ref. recommance le retabliffement dans toutes les Eglites, ou il 6. 17. y a grande affiuence de peuple dont les revenus y pournoient fourrir. Il ordonne même d'y appliquer quelque partie des benefices fimples & du revenu des fabriques, & de se fervir de Clercs mariés, s'il ne s'en trouve pas aisement d'autres. En effet, il étoit ordinaire que ces moindres Clercs fusient maries, du temps que leurs fonctions étoient le plus en vigueur : comme dans l'utage prétent, ces Ordres ne font le plus souvent que des degrés pour monter aux Ordres supérieurs, le même Concile veut que ceux qui les reçoivent emendent au moins le latin, & qu'ils aient un témoignage avantageux des maitres sous qui ils étudient. Il recommande aufi aux évêques d'observer les interstices, pour les confèrer, afin de donner aux Clercs le loifir d'exercer les fonctions de chaque ordre, & d'éprouver cependant le progrès qu'ils font dans les lettres & dans la vertu. Mais il laisse aux Evèques la liberté de dispenser de ces règles, & ils en dispensent souvent, jusqu'à confèrer tous ces ordres le même jour. li y a des Abbés qui prétendent avoir le privilège de donner ces moindres ordres à leurs reli-Conc. Nic. gieux; & on voit des fondemens de cette prétention dans 11. c. 14. les Canons h.

h On trouve en effet des exemples, que des supérieurs réguliers ont donné a des religieux des dimissoires pour se présenter a l'ordination. Mais ces dimilloires ne font dans le vrai qu'un confentement préala-ble du fupérieur réguier, que le religieux doit apporter pour obtenir le dimitsoire de son Evéque. L'abbé de Cluny a prétendu être en pos-feision de donner par ton Archidiacre des cimitsoires pour les ordres aux Clercs féculiers ou réguliers, tant de la Ville de Cluny, que de fon territoire appelé les facrés hans de Clany ; & d'y faire plufieurs autres fonctions épifcopales Mais par arrêt rendu contradictoirement au confeil d'état du Roi, du 25 Avril 1744, fans s'arrêter aux requetes & demandes de l'abbe de Cluivy & de fon Archidiacre, dont Sa M. jellé les a deboutés, ayant égard aux requêtes & demandes de M. l'Evêque de Macon, & des agens généraux du ciergé, qui étoient intervenans. M. l'Evêque de Macon a eté maintenu & gardé dans le pouvoir d'exer-cer route juriciéhon epifcopale dans la Ville & territoire de Cluny, conformément aux faints Décrets, Ordonnances, Maximes & Utages du royaume, avec défenfes a l'abbé de Cluny, a l'Archidiacre de ladite abbaye, & a tous autres de l'y troubler a l'avenir.



5.

#### 1 7 7 7

G.C.

20

#### • • ÷ 3 ł 2

Les bears and el proposi

" Workersteine die geneer a vermittenite - Avereite is as sub-stance administration of an investigation the logish work on grithmunth to renter this lefter a "ighte at mont et particulier. Le rois chlumiora methe stars commerce sum conclumes . This is interes. Ingent entre .

V1 .

. . ٢ • 5 · ..... . . See again • Frence and Contage to a the Burry ė. ".

P . . . . .

or for squer one compares targe a commence and onb Welton satisfique. I el tría ma cuis as miniters baupt of the differe convert tes nominer mater startenot de l'en louie de gueres d'autor entre les fills à les Foreix que le some gradianair à la cale d'élé parentia come Fast representation as as more ly realizer of or ara banno. E nue enr familie ar pert teglas, quis in t 👘 Ir norman navios as laterativas, las sublandamente anir umnon species is in preferrightate fort. In Promis a les Doorna we garde a mone rolla tana true Menimen. Dans "feriete la déceptue a varia, à topus plus te nile usu en konon y lore en pollefor d'aler ta marage met as fermine a l'el ser epocless a cato l'ordinarios i mis l'sit ness real on a riperrol sour Friens to la mainar Floir les Svel Clarks, le chriela af renditi tit dhita la cuide a dono ne novoj kojo kourologis senerado pla sorzu za rzepport pa 14 Apropiana ji dono je voji parigu loruna salo na Mula sebula The state the formation of the second state and the second states W. B. S. Same Same Sugarty

con l'ullu, un terri depuis de regie. k de compo de la futguire, les fileres qui n'étoient pas encore condu de dans les utdres factés, pouvoient non-feulement le matier,

a fine all da monocasi di cera y folior arregi fontiett II de de-Feyne in press terminant to future being alle Truis, teru en engen en genere se senere interes en en sind for de la serie en la senere de la senere de la senere de la senere Anne engel en engel en gren en entere series en la senere de la senere de la senere de la senere de la senere d En engel en engel en grende en engel entere engel sama de la senere de la senere de la senere de la senere de l En engel en engel engel en engel entere engel sama de la senere de la senere de la senere de la senere de la se \* \* , Rein & R. (allow the partie for a vector to b), on relia feraga nagro-

Autrefois, fi un Prêtre, ou un autre des Clercs fupé PARTEL rieurs se marioit, il étoit seulement interdit pour toute sa CHAP. VIE vie des fonctions de son ordre, & mis au rang des laïques. L'Empereur Justinien ordonna de plus que les enfans se- L.45. cod. de roient réputés illégitimes, & incapables de toute succession Epife. & der. & donation. Enfin il a été ordonné que ces mariages feroient caffes, & les parties miles en pénitence. Que si un Cone. Rom. homme marie est ordonne Sous-Diacre, il faut que fa fub. Callizes. femme y confente, qu'elle fasse en même temps vœu de Conc. Agath, continence, & s'enferme dans un monastère. c. 16.

Ces règles de la continence des Clercs supérieurs ont paru trop sévères, dans les temps de barbarie & d'ignorance, comme le dixième & l'onzième fiècle, principalement en Allemagne & en Angleterre : auffi ont-ils contribué à révolter les hérétiques des derniers temps. Mais il faut confidérer, que l'on ne forçoit personne à entrer dans le Clerge; & fi on faifoit violence à quelques-uns, on étoit bien affuré de leur vertu, & de leur soumission à toutes les règles de l'Eglife. Le mariage est libre aux Clercs inférieurs 1, qui devroient être en plus grand nombre que les autres. L'Eglise ne défend le mariage à personne ; mais étant libre dans son choix, elle ne choisit pour les sonctions les plus faintes, que ceux qui se sont volontairement confa- Matth. xix. crès à Dieu par la continence, si recommandée dans l'E. 1. cor. vii. criture. Les Prêtres & les Evêques ne doivent être ordonnés que dans un âge mûr : ils doivent être appliqués à l'orailon & à l'inftruction des peuples, & par conféquent dégagés de tous les soins temporels, fans se partager entre Innoc. I. ep. Dieu & le monde. Les Sacrificateurs de l'ancienne Loi fe 1. 6 3. séparoient de leurs femmes pendant le temps de leur ser-

mais demeurer au fervice de l'Eglife, & recevoir leur rétribution. Cette discipline changes peu à peu, lorsque les Eglises & leurs revenus furent érigés en titre de bénéfices; ce qui arriva vers le com-mencement du fixieme fiècle. Depuis ce temps on tint pour règle, que fi un Clerc conflitué feulement dans les ordres mineurs, fe marioit, dès ce moment son bénéfice devenoit vacant, & qu'il ne devoit plus recevoir aucune rétribution de l'Eglife. Voyez Van-Espen, Tome III,

rag. 528, col. z. I Quand on dit que le mariage est libre aux Clercs inférieurs, on entend que ceux qui n'ont pas encore le Sous-Diaconat peuvent le marier lans difpenle ; mais de ce moment ils cessent de plein droit d'ètre réputés perfonnes Eccléfiastiques, & ne peuvent plus réclamer le pripuese de Cléricature,



### INSTITUTION

PARTIE L.

vice : or nous devons être tous les jours en état d'offrir le CHAP, VIL facrifice, & d'administrer les facremens. Quoiqu'il foit permis aux moindres Clercs de se marier, ils ne sont plus regardés comme Clercs, après leur mariage, quant au pou-Extra de voir de tenir des bénéfices : & s'ils ne fervent actuellement der. conj. 3. une Eglise, ils ne jouissent point des privilèges de la cléricature m, & ne sont point obligés à porter l'habit ni la

> Quant au titre de l'ordination, autrefois il n'y avoit point de différence entre les Clercs supérieurs & les inférieurs. La règle éroit générale, de ne faire des Clercs, qu'à melure qu'ils étoient néceffaires à l'Eglife, foit pour la fervir par tout où l'Eveque les appliquoit, soit pour être attachés à un titre o, c'est-à-dire à une certaine Eglise. Ainsi, l'Evêque ordonnant un Portier ou un Lecteur, le mettoit auffitot en possession de sa charge, lui en faisant commencer l'exercice, comme on fait encore pour la forme dans l'ordination. On le mettoit sur le catalogue de l'Eglise, & on lui donnoit par mois ou par jour, les distributions réglées pour son ordre ; de sorte qu'il recevoit en

S. 9. Ibid. 7. 10. tonfure n. iunti. Conc. Quant R. c. 17.

m Il est vrai que la police du Royaume n'a pas toujours été uniforme fur les priviléges des Clerce mariés; mais depuis plus d'un fiècle, ils n'ont en France aucun privilége de Cléricature, foit par rapport à la Juridiction Eccléfiastique, civile ou criminelle, ou pour la décharge des impositions sur les Laiques, quand même ils auroient les qualités re-quises par les Décrets de Boniface VIII, & du Concile de Trente. Voyez ce qui eff dit à ce lujet dans les Mémoires du Clergé, tom. VII, pag. 33 & fuiv. & pag. 470. n lls ne doivent meme plus porter ni l'an ni l'autre. On ne croit pas

que des Clercs dont le mariage est public, osent encore continuer de porter la tonsure & l'habit Ecclésiastique; mais on voit des Laïques qui portent l'habit Eccléfiastique, mème sans avoir reçu la tonsure; ce qui eft un abus.

Les titres des Eglifes & Bénéfices n'étoient pas la vocable du Saint, fous l'invocation duquel l'Eglife étoit dédiée. Ces titres furent ainfi oppelés, parce que le Fondateur faifoit appofer aux portes de l'Eglife Ou à fes murs des inferiptions que l'on nommoit titulos. Les Eglifes elles-mêmes étoient nommées tituli, par exemple, titulus Albini, pour dire une Eglife fondée par Albinus; car des le quatrième fiècle, elles portoient ainfi le nom du Fondateur. Ubi potens aliguis invenerit titulos fuos, nonne rem jure fibi vindicat & dicit, non poncrem titulos mff res mea effet. Augu/linus, Serm. 62. A ces infcriptions ou titres ont fuccédé les armoiries & les titres des Fondateurs & Patrons, depuis le onzième ou douzième fiècle.

On appeloit aulli titres à Rome des Eglifes Paroiffiales attribuées chacure à un Prêtre Cardinal, avec un certain quartier qui en dépen-doit. C'est de-la que les Cardinaux ont tiré les titres pour lesquels ils font ordonnes.

même temps, l'ordre, l'office & le bénéfice. Cette règle PARTIE s'observe encore pour les Eveques : on n'en ordonne que CHAP. VIL. pour une Eglife vacante p. Quant aux Prêtres & aux autres Clercs, on faisoit dejà des ordinations vagues q en Orient, des le cinquième fiècle. C'eft pourquoi le Concile Gene. Chale de Chalcédoine défendit d'en ordonner aucun, que pour can, 6. quelque Eglife de la ville ou de la campagne, & déclara nulles les ordinations abfolues.

Cette discipline s'eft conservée jusqu'à la fin de l'onzième Uri. 112 fiècle, où nous voyons, qu'il est encore recommandé d'or- conc. Claronge donner toujours un Clerc, pour le même titre où il a été « 136 attaché d'abord. Mais dans le douzième fiècle, on fe relàcha de cette règle, en multipliant extrêmement les Clercs; parce que les particuliers cherchoient à jouir des privilèges de la cléricature, & les Evéques à étendre leur juridiction. Comme un des plus grands défordres, qui venoient de ces ordinations vagues, étoit la pauvreté des Clercs, qui les réduisoit à faire des métiers sordides, ou à mendier honteusement leur vie : on crut y remédier au Concile de La- Can. 5. capa tran, tenu fous Alexandre III. l'an 1179, en chargeant Epife. l'Eveque de faire subsister le Clerc , qu'il auroit ordonne tra de Prate fans titre, julqu'à ce qu'il l'eût pourvu de quelque place dans l'Eglife, qui lui donnât un revenu affuré.

Le Concile ajoute une exception : fi ce n'eft que celui Gloffaine. 1 qui est ordonne puisse subfuster de son patrimoine; ce qui Diff. 70. semble être venu d'une mauvaise explication du mot de fionis. poffeffio, dans le Concile de Chalcédoine. Quoi qu'il en foit, Tuif. c. 234 il a paffé depuis pour maxime, qu'il n'étoit point nécel- extra faire qu'un Clerc eut de revenu eccléfiastique, ni de place Preb. certaine dans aucune Eglife, pourvu qu'il eût un patrimoine suffilant pour la subsistance. Ces remèdes ont eu peu d'effet. Plus un Clerc est pauvre, moins il est en état de contraindre fon Evêque à lui donner fa sublistance ; & le titre patrimonial r a été fixé à une somme très modique. Par les ordon- on, 12

4. ež

à

p Voyez ce qui est dit des Evêques, ci-devant, ch. 3, & ci-après, ch. 15.

y Non pas pour la perfonne, qui est toujours certaine, mais vagues par le détaut de titre ou Office Eccléssedine dique, applicable à celui qui est ordonne. Ces Ordinations vagues font auls nommées Ordinations ab/olues

r C'eff ce que, dans l'ulage, on appelle titre Clérical, c'eff-à-dire le titre néceffaire pour l'Ordination ; ce qui ne s'entend néanmoins que



### INSTITUTION

PARTIE I. Seff. 11. 6, 2.

790

nances de France, il suffit de 150 livres de rentes ; à Paris CRAP. VII. & en plusieurs diocèfes, on l'a fixé à cette somme (.

> Le Concile de Trente a rappelé l'ancienne discipline 2 en défendant de promouvoir aux ordres sacrés aucun Clerc féculier, qui ne soit possesseur paisible d'un bénéfice suffifant pour la sublistance honnête; & ne permettant les ordinations sur patrimoine ou pension, que quand l'Evéque le jugeroit à propos, pour la nécessité ou commodité de l'Eglise. Ainsi il marque le bénéfice comme la règle, & le

**6**, 16.

Sef. 23. Ref. patrimoine comme l'exception. Il défend ailleurs, en exécution du Concile de Chalcédoine, que personne soit ordonné, finon pour l'utilité ou la néceffité de l'Eglife, & à la charge d'être destiné à un lieu particulier, où il exerce la fonction, & qu'il ne puisse quitter sans congé de son évêque. Mais en France, on suit l'ancien usage, & le titre patrimonial est le plus fréquent. Quant aux réguliers, ils ont été pendant plusieurs siècles soumis à la loi générale, de n'être ordonnés que pour le titre d'une certaine Eglise. Mais dans les derniers siècles, on a jugé que la profession faite dans un Ordre approuvé, leur devoit servir de titre, parce que leurs monastères sont obligés de les nourrir; & pour les mendians, on les ordonne à titre de pauvreté. On ne demande point de titre pour les quatre ordres mineurs, parce que ce n'est point un engagement irrévocable t.

> Le Sous-diacre & les autres Clercs majeurs étant engagés au service de l'Eglise, ils doivent au moins la servir par les prières qu'ils offrent à Dieu, s'ils n'ont point d'autre fonction particulière. De-là vient l'obligation de réciter l'office, dont il sera traité dans la seconde partie.



de la promotion aux Ordres facrés ou majeurs, comme il fera dit ciaprès.

f Ce titre Clérical n'eft pas faififfable, & ne peut être aliéné. ¿ Ceux qui font de la maifon & fociété de Sorbonne, font auffr erdonnés Prêtres fans titre patrimonial, & fur le feul titre de pauvreté, situlo paupertatis Sorbonica. On préfume qu'un Docteur de Sorbonne ne manquera pas de Bénéfice, ou autre emploi convenable à un Eccléfaftique,





Des Sous-diacres & des Diacres.

E Sous-diacre doit avoir été éprouvé dans tous les Conc. Tridiordres inférieurs, & avoir au moins atteint la vingt- seff. 23. Refa deuxième année. Il doit être affez instruit, pour pouvoir 6. 5. 7. 8. 114 exercer ses fonctions ; avoir des attestations de mœurs de 12. fon Curé & des maîtres sous qui il étudie, & espérer, moyennant la grâce de Dieu, de garder la continence. Son ordination doit être précédée de trois publications, afin de connoître s'il n'est point engagé par mariage ou par vœu incompatible, ou chargé de dettes, ou irrégulier de quelqu'autre manière.

Ces publications u se font au prône de la paroisse, par trois dimanches, comme pour un mariage. S'il doit être ordonné sur le titre de son patrimoine, il faut aussi que le titre x soit publié, pour éviter, autant qu'il est possible, les fraudes & les collusions, & qu'il soit approuvé de l'Evêque, qui défend au Clerc de l'aliéner, fous peine des censures ecclésiastiques, jusqu'à ce qu'il soit pourvu d'un bénéfice suffisant. Les publications au prône se réitèrent pour chacun des Ordres facrés.

Outre les informations faites par le Curé, l'Evêque doit Conc. Trida encore, le mercredi avant l'ordination, examiner les or- cap. 7. Seffe dinands, ou les faire examiner par des Prêtres vertueux, & 23. favans dans la loi de Dieu & les Canons. Depuis plus de foixante ans, l'usage s'eft introduit en plusieurs diocèfes, de faire faire aux ordinands un féjour confidérable dans les féminaires, ou du moins, des retraites de guelgues jours; & cela est commun à tous les Ordres.

Le jour de l'ordination étant venu, & les Ordres mineurs ayant été conférés, on appelle ceux qui doivent être Pontifical ordonnés sous-Diacres, chacun par son nom & par son ti- ordinatione tre. Un tel, au titre d'une telle Eglife, pour ceux qui ont Subdiacon. des bénéfices : un tel, au titre de son patrimoine ; frère

Pontificale

<sup>»</sup> On les qualifie quelquefois de bans, étant faites à l'instar des bans de mariage.

<sup>\*</sup> On entend parler ici du titre Clérical.



### INSTITUTION

PARTIER CHAF. VIII. E93

ret, profes d'un ret Ordre: frère ret, a titre de pauvreté D'abord l'Évêque les avertit de confinerer attentivement a quelle charge ils le foumettent. Jujui lei, dit-il, il vous al libre de retourner a l'east féculier: mais ji vous recever ces Ordre, vous ne pourrez plus reculer, il faudra contours fervir Dien, dont le fervice vaut mieux au un vy sume; garaer la challete avec fon fecours, & demeurer engages a jamais au ministère de l'Églife. Songez-y donc tandis qu'il est encore temps; & j vous voulez perfeverer dans cette fainte rejolution, approchez au nom de Dien.

Enfuire on fair approcher ceux qui doivent erre ordonnes Sous diacres, Diacres & Prerres; & rous entemble erant profternés à terre, on chante les Litanies, & on invoque pour eux les suffrages de rous les Saints. Es te relevent à genoux, & l'Evêque inftruit les Sous-diacres de leurs fonctions. Elles sont, de servir le Diacre, préparer l'eau pour le ministère de l'aurel, laver les nappes d'aurel & les corporaux y; les corporaux doivent être lavés leparément, & on en doit jeter l'eau dans le baptifière. Le Sous-diacre doit auffi offrir au Diacre le calice & la parène pour le facrifice; & avoir soin de mettre sur l'aurel aurant de pains qu'il faut pour le peuple, ni plus, ni moins ;, de peur qu'il ne demeure dans le fanctuaire quelque choie de corrompu. Ce sont les sonctions marquées dans la formule du Pominical. Il faut être au moins Sous-diacre pour toucher les vafes facrés, & les linges qui touchent immediatement la fainte Eucharistie.

L'Évêque lui donne enfuite le calice vide avec la patène, & tous les ornemens qui conviennent à lon Ordre. Enfin il lui donne le livre des Epitres, avec le pouvoir de les lire dans l'Eglife. Ainfi, le ministère des Sous-diacres est presque réduit au service de l'autel, & a affister l'Évêque ou les Prêtres dans les grandes cérémonies. Autrefois ils étoient les Secrétaires des Evêques, qui les employoient

danş

y Le corporal est un linge facré fort fin & fort délié que le Prêtre, Joriqu'il dit la Meffe, étend fous le calice avant l'offertoire, pour recevoir l'hustie ou les fragmens qui pourroient tomber. C'est fur ce corporal qu'il ramaffe avec la patène les particules de l'hostie, s'il y en a, pour les mettre dans le calice avant de conformer ce qui est dedans.

T Cette règle, de ne mettre fur l'Autel qu'autant de pains qu'il en faut pour le peuple, ne peut plus être obfervée fi ftriftement, a caufe du grand nombre des fidelles, & que le nombre de ceux qui fe préfentent chaque jour pour communier est incertain.

dans les voyages & les négociations ecclésiastiques : ils PARTIEL étoient charges des aumônes, & de l'administration du tem- CHAP. VIIL porel ; & hors de l'églife, ils faisoient les mêmes fonctions que les diacres.

Quant au Diaconat, l'institution en est marquée dans A8. 11. l'Ecriture fainte, & il y a toujours eu des Diacres par toute l'Eglife. Ils sont ordonnés comme les Prêtres, par l'imposition des mains, & avec le confentement du peuple, D'abord, l'Archidiacre préfente à l'Eveque celui qui doit être ordonné; difant que l'Eglise le demande pour la charge du diaconat. Savez vous qu'il en foit digne ? dit l'Eve- ord. diace que. J. le fais & le témoigne, dit l'Archidiacre, autant que la foibleffe humaine permet de le connoître. L'évêque en remercie Dieu ; puis s'adressant au clergé & au peuple, il dit : Nous élifons, avec l'aide de Dieu, ce préfent Sous-diacre, pour l'ordre du diaconat : fi quelqu'un a quelque chose contre lui, qu'il s'avance hardiment pour l'amour de Dieu, & qu'il le dife; mais qu'il se souvienne de sa condition. Puis il s'arrête quelque semps. Cet avertiffement marque l'ancienne discipline, de confuiter le clergé & le peuple a pour les ordinations. Car encore que l'Eveque ait tout le pouvoir d'ordonner, & Conc. Trids que le choix ou le consentement des laïques, ne soit pas can. 7. néceffaire sous peine de nullité; il est néanmoins très-utile, pour s'affurer du mérite des ordinands. On y pourvoit aujourd'hui par les publications qui se font au prône, les informations & les examens qui précèdent l'ordination ; mais il a été fort faintement inftitué de préfenter encore, dans l'action même, les ordinands à la face de toute l'églife, pour s'affurer que personne ne peut leur faire aucun reproche.

L'Evéque adreffant enfuite la parole à l'ordinand, lui dit : Vous devez penser combien est grand le degré où vous monsez dans l'Eglife. Un Diacre doit fervir à l'autel, baptifer & précher. Les Diacres sont à la place des anciens Lévites : ils sont la tribu & l'héritage du Seigneur; ils doivent garder & porter Le sabernacle, c'est-à-dire défendre l'Eglise de ses ennemis invifibles, & l'orner par leurs prédications & leurs exemples. Ils font

a Il étoit néanmoins défendu de les faire in confrectu dudientium. é'est-à-dire de ceux qui étoient feulement admis à écouter la parole de Dieu, tels que les Catéchumènes & les Pénitens publics. Voyet le Canon IV du Concile de Laodicée. Van-Espen ; Tom. Est, pag. 148: Tome IL. N

Pontific. de

193



### INSTITUTION

PARTIE L

194

obliges à une grande pureté, comme étant Minuftres avec les Prê-CHAP. VIIL tres, coopérateurs du corps & du sang de notre Seigneur, & charges d'annoncer l'Evangile. L'Evêque ayant fait quelques prières sur l'ordinand, dit entr'autres choses : Nous autres hommes, nous avons examine (a vie, autant qu'il nous a été poffible; vous, Seigneur, qui voyez le secret des cœurs, vous pouvez le purifier, & lui donner ce qui lui manque. L'Evêque met alors la main sur la tête de l'ordinand, en disant : Recever le Saint-Esprit, pour avoir la force de résister au diable & à ses tentations. Il lui donne les ornemens, & enfin le livre des Evangiles.

> Il semble par ces formules, que les fonctions du Diacre ne regardent que le fervice de l'autel ; elles y font aujourd'hui réduites : mais elles ont été autrefois bien plus

All. v1. 2. étendues. Il est dit que les premiers Diacres furent institués pour servir aux tables. Or il y avoit deux sortes de tables dans l'Eglise de Jérusalem. La table sacrée, c'eft-à-dire la confécration & la distribution de l'Eucharistie, & la table commune, pour la nourriture ordinaire. Tous les biens étant en commun, chaque particulier ne recevoit que ce qui lui étoit distribué par l'ordre des Apôtres; & ce sut principalement la nécessité des distributions journalières,

¥116 5-

AR. vr. 10. qui obligea les Apôtres à faire des Diacres. On voit toutefois, par l'exemple de S. Etienne & de S. Philippe, qu'ils prêchoient & baptisoient dès le commencement. Dans la fuite ils exercèrent ces fonctions plus rarement, & seulement au défaut des Evêques & des Prêtres.

Les Diacres avoient donc deux sortes de sonctions. Dans l'Eglise ils servoient à l'autel, comme ils font encore, pour Carthag. 1V. aider l'Evêque ou le Prêtre à offrir le sacrifice, & à distrir. 38. buer l'Eucharistie; pour avertir le peuple quand il faut prier, se mettre à genoux ou se lever, s'approcher ou se retirer de la communion, se tenir chacun en son rang avec le filence & la modestie requise, s'en aller après que la Melle est finie. Cette fonction d'avertir le peuple, paroit bien plus dans les Liturgies Orientales; & les Diacres en furent depuis soulages en partie, par les Sous-diacres & les Portiers, Les Diacres affisioient l'Évêque lorfqu'il prêchoit & dans les autres fonctions, principalement avant qu'il y r, shig de eut des Acolythes. Souvent on leur donnoit la charge d'inf-

truire les Catéchumènes. Ils bantifoient en cas de nécef-

Conc. Ancyr. e. z. Conc.

C'urer+1P randi, sterilig

fité , & prêchoient quand l'Évêque l'ordonnoit. Encore PARTEL aujourd'hui, il faut être Diacre pour prêcher, & pour lire CHAP. VIIL publiquement l'Evangile.

Hors de l'Eglife, les Diacres avoient le soin du temporel & de toutes les œuvres de charité. Ils recevoient les ann. 34. na oblations des fidelles, & les distribuoient, suivant les or- 227. dres de l'Evêque, pour toutes les dépenses communes de l'Eglife. Ils veilloient fur les fidelles, pour avertir l'Evêque quand il y avoit des querelles, ou des péchés scandaleux. C'étoit auffieux qui portoient les ordres de leurs Evêques aux prêtres éloignés ou aux autres évêques, & qui les accompagnoient dans leurs voyages. Pour qu'ils puffent suffire à tant de travaux, on les ordonnoit dans l'âge où la plus grande force est jointe à la maturité, à trente ou trentecing ans; aujourd'hui il suffit d'avoir atteint vingt-trois ans, & d'avoir été un an Sous-diacre. On observa longtemps de ne faire que sept Diacres en chaque Eglise, à l'exemple de l'Eglise de Jérusalem, pour représenter les Lept Esprits bienheureux qui sont toujours devant le trône 15. de Dieu. Ce fut fans doute ce qui obligea à multiplier les Apoc. 1. 4. Clercs inférieurs. Le premier des Diacres s'appela depuis Archidiacre. Son autorité étoit fort grande, & il en fera parlé dans la fuite.

Il y avoit auffi des Diaconesses b : c'étoit des veuves que Char, 195

V. Baron.

Tob. xrt.

b Quelques-uns tiennent que les Diaconeffes ou Diaconiffes furent inflituées pour empêcher que le corps des femmes ne fût vu à nu par les hommes, lers de leur baptême, qui se donnoit alors par immersion. Ces Diaconesses recevoient l'imposition des mains, & écoient comprifes dans le Clergé, parce qu'elles exerçoient, à l'égard des femmes, une partie des fonctions des Diacres. Dans l'Eglife de Conflantinople, il y avoit des Diaconesses dont le ministère étoit de s'employer a l'inffuelles, enleignoient les principes de la foi & les cérémonies du bap-tême. Leur emploi n'étoit pas un Ordre dans la Hiérarchie, mais un tême. Leur emploi n'étoit pas un Ordre dans la Hiérarchie, mais un minifière ancien & très-vénérable. Il le gliffa deux abus parmi elles, L'un que quelques unes le coupant les cheveux, s'introduitoient dans l'Eglife; ce qui caufoit du fcandale ou au moins du danger; l'autre, qu'elles donnoient tous leurs biens à l'Eglife, au préjudice de leur famille. L'empereur Théodofe défendit qu'aucune veuve fûr reçue Diaconeffe qu'elle n'eut foixante ans, & il leur défendit de donner leurs biens aux Clercs ni aux Eglifes. La première partie de cette Loi fut généralement approuvée; mais la fcconde fut blàmée par les Pères de l'Eglife; & fur les remontrances de S. Ambroife, Théodofe, étant à Eglife; & fur les remontrances de S. Ambroife, Théodofe, étant à Vérone, révoqua cette feconde partie de fa loi. Clottide, femme de Clovis I, avoit fait les fonctions de Diaconeffe dans l'Eglife de S. Martin de Tours, où elle mourut sprès y avoir pallé les dernières années de la



E.P.

### INSTITUTION

PARTIE 1. CEAP VIII. BAN. 517. Gen. 1.

l'on choifillon, entre celles un s'esoien confactees à Dieu-On prenou les plus vermeines, ares au moins de foixante a. Jun. v. 9, ans. Elles tervoient a joulager les Dracres en tout ce qui Conc. Ep. remardon les temmes, & que les hommes ne pouvoient faire avec autam de bienféance. Il y en a eu depuis le temps des Anorres, au moins julqu'au fixieme fiècie.

# 

#### CHAPITRE IX.

## Des Prétres.

E Prètre doit avoir été Diacre un an pour le moins, & avoir atteint la vingt-cinquième année de son âge c. Par les anciens canons, il devoit avoir trente ans ; encore Cont Nen- regardoit-on moins à l'àge, qu'au temps qu'il avoit paffe m ... 11.5- dans le Diaconat & dans les Ordres inférieurs. Entre ceux qui avoient été éprouvés dans ces différens degrés, on choitifioit ceux dont la foi, la prudence & la force étoient le plus connues. Quoique l'épreuve ne foit pas fi longue, on observe toujours mieux les interstices dans les Ordres supérieurs ; & les Evéques n'en doivent dispenser que pour Conc. Trid. cause. L'examen pour l'ordre de Prétrife doit être plus ri-F.d. 33. Kef. goureux que pour les antres ; il faut que celui qui le reçoit foit trouve capable d'inftruire le peuple des choses nécelfaires au falut, & d'administrer les Sacremens. Mais rien ne fait mieux voir les qualités d'un Prêtre, & ses principales fonctions, que la cérémonie de l'ordination.

Pone faile , ord, Preak

m. c. l.

مو لا مه

L'Archidiacre présente celui qui doit être ordonné Prêtre, de même qu'il a présenté le Diacre, comme étant demandé par l'Eglife, & rend témoignage qu'il en eft digne.

---

٨.

vie. Grégoire de Tours, liv. 2, cap. 43. Le premier Concile d'Orange en 441, defendit d'ordonner des Diaconeties. Le fecond Concile d'Or-

en 441, oriennit a oraonner des Diaconettes. Le fecond Concile d'Or-féans, tenu en 553, détendit pareillement de donner à des femmes la benéaction des Diaconeties, a caufe de la fragilité du fexe. E sche capendant encore en quelques Eglifes des vefliges de ces Diaconettes. Les Chattreufes de Saleth, en Dauphiné, font à l'Autel cifice de Diacte & de Sous-Diacre; elles touchent les vafes facrés. L'Apoche de V. Pierre de Lyon fait auffi office de Sous-Diacre; elle statué l'huitre. A norsa hemenioule maiet le main. quante l'Épitre, & porte le manipule, mais à la main, & non au bras. A nit a vingt-quatre ans accomplis , & la vingt-cinquième année annie aumeneve, on peut être ordonné prêtre.

L'Eveque consulte auffi le peuple, en disant que c'est un PARTIE L intérêt commun du pasteur & du troupeau, d'avoir de CHAP. IX. faints Prêtres, parce qu'un particulier peut favoir ce que plusieurs ignorent, & que chacun obeit plus volontiers à celui qui a été ordonné de lon conlentement. Enfuite il s'adreffe à l'ordinand, & iui dit : Un Prêtre doit offrir, bénir, prefider, precher. Il faut donc monter à ce degré avec une grande crainte, & se rendre recommandable par une sagesse celeste, de bonnes maurs, & une longue pratique de la vertu. Les Prêtres tiennent la place des 70 vieillards qui furent donnés à Moyfe, pour lui aider à conduire le peuple, & des 72 Difeiples de Jejus-Chrift. Ils doivent aimer la mortification, par la confideration du mystère de la mort de Jesus-Christ, qu'ils célèbrent; être par leurs instructions les médecins spirituels du peuple de Dieu; réjouir l'Eglise par l'odeur de leur fainte vie , & l'édifier par leur prédication & leur exemple.

Alors l'Evêque met les deux mains sur la tête de l'Ordi- 1. Tim 198 nand, & tous les Prêtres qui se trouvent présens lui impo- 14. Conc. fent auffi les mains. L'Evêque fait fur lui des prières, où il  $c_{a,3}$ . marque les divers degrés du sacerdoce. Les Prêtres qui sont dans le second ordre, sont les compagnons & les aides des Pontifes, comme les enfans d'Aaron aidoient leur père, & comme les Apôtres accompagnoient le Fils de Dieu. Il lui donne ensuite les ornemens, & ajoute une prière où il dit entr'autres choses : Seigneur, auteur de toute fainteté, donnez-leur votre bénédiction, afin que par la gravité de leurs mœurs & la févérité de leur vie, ils se montrent vieillards, qu'ils profitent des instructions que S. Paul donnoit à Tite & à Timothée; que méditant jour & nuit votre Loi, ils croient ce qu'ils liront, ils enseignent ce qu'ils croiront, & pratiquent ce qu'ils enseigneront ; que l'on voie en eux la justice, la constance, la compassion, la force, & toutes les autres vertus; qu'ils en montrent l'exemple, & qu'ils y confirment par leurs exhortations.

Après cela, l'Évêque lui confacre les mains par dedans avec l'huile des catéchumènes d, afin que ces mains soient

197



d L'huile des catéchumenes est de l'huile d'olive bénite fans aucun mélange. Elle est ainsi appelée, parce que c'est la même dont on le tervoit autrefois pour le baptème des catéchumenes. On s'en Sert encore aujourd'hui pour le baptême des enfans, aux deux onctions qui se font, l'une sur la poitrine, l'autre entre les épaules.



### INSTITUTION

PARTIE L CRAP. IX

capables de bénir, de confacrer, & de fanchitier; cependans on chante un hymne pour invoquer le S. Elprit. Il lui fait toucher le calice plein de vin, St la parène avec le pain, lui donnant le ponvoir d'offrir le facritice a Dieu; le en effer, à la même Meffe de l'ordination, le nouveau Prèrre celebre & confacre avec l'Evenne.

Après la communion, le Prélat dit ces paroles de Jefus-Inen, sv. 19. Chrift à ses disciples : Je ne vous appelerai plus mes serviteurs, mais mes amis, & le refte; puis le nouveau Prètre le lève, & récite le Symbole des Apôtres, pour proteffer publiquement la foi qu'il doit prêcher. Il se met à genoux devant rEvêque, qui hii impose les mains une teconde fois, en Joan. 88. 22 difant : Recever le S. Efprit ; ceux à qui vous remettrer les péches, ils leur feront remis; & ceux à qui vous les retiendrez, ils

ferons retenus. Il lui fait promettre obéiffance, & l'avertit d'apprendre soigneusement l'ordre de la Messe d'autres prètres déjà influtits, à caufe de l'importance de la choie.

On voit par toutes ces formules, que les Prêtres font inftimés pour soulager les Evéques, non comme les Diacres dans les sonctions extérieures, & dans ce qui nent plus du temporel, mais dans les sonctions les plus ipirituelles & les plus effentielles au Sacerdoce. C'eft, fuivant le Pontifical, offrir, bénir, présider, précher, baptifer.

Ch, 3.

Offrir, eft faire le facrifice, c'eft-à-dire célébrer la Meffe; ce que les Prêtres ne faisoient dans les premiers siècles qu'au défaut de l'Evèque, & par son ordre. L'usage présent de cette fonction fera expliqué dans la feconde partie.

Le Prêtre doit bénir, c'est-à-dire faire les prières solennelles, marquées pour diverses bénédictions : comme celles des fonts à Pâque & à la Pentecôte, l'eau-bénite, le pain bénit de la Messe paroissiale, les fruits nouveaux, les pontifi.alis & cloches, le lit nuptial e, les femmes relevées de leurs couches, & toutes les autres bénédictions marquées dans

risual.

e La bénédiction du lit nuptial se faisoit autrefois le soir. Le Curé de faint Etienne du Mont s'étant plaint qu'un particulier l'avoit fait attendre jusqu'à minuit, Pierre de Gondy, Evêque de Paris, ordonna en 1577, que cette cérémonie se feroit de jour, ou du moins avant fouper, en présence seulement du marié, de la mariée & de leurs plus proches parens catholiques. Voyez Sauval, antiquit. de Paris, tom. 11, pag. 629. Mais cette contume s'eft peu à peu abolis.

le Rituel, hors celles qui sont réservées aux Evêques. Le Prêtre doit aussi Présider aux affemblées ecclésiastiques, & faire les prières au nom de tous f. On peut rapporter à cette fonction les sépultures & les autres processions, qui doivent toujours être conduites par un Prêtre. On peut encore rapporter au mot de Présider, le droit que les Prêtres ont d'être le conseil de l'Evêque de s'affeoir avec lui dans les jugemens ecclésiastiques g, & de les exercer en son nom ; car coute l'antiquité les a regardés comme le fénat de l'Eglife.

La Prédication n'étoit pas du commencement une fonction si ordinaire des Prêtres, parce que les Evêques instruisoient eux-mêmes k. Depuis environ 400 ans, plusieurs Prêtres, principalement les réguliers, ont fait leur capital de cette fonction, prêchant indifféremment dans toutes les Eglifes, felon qu'ils y font appelés; au lieu qu'autrefois il n'y avoit que les Pasteurs qui instruisoient chacun son troupeau.

Il semble que sous le nom de Baptéme, le Pontifical ait voulu comprendre tous les Sacremens; car le Prêtre a le pouvoir de les administrer, hors les deux qui appartiennent ch. 2. 3. 4. à l'Evêque. Il est vrai qu'il y a à distinguer : le baptême peut être administré en cas de nécessité, par quelque personne que ce soit. L'Eucharistie peut être administrée par tout Prêtre indifféremment, hors la communion pascale & le viatique. La pénitence ne peut être administrée que par ceux qui font spécialement approuvés par l'Evêque. L'Extrême-Onction i, & la bénédiction nuptiale par le propre Curé ; & il en est de même du bapteme solennel. Ces

V. 2. patt

199

PARTIEL

CHAP. IX.

1

f Des chantres & un maître d'école de campagne furent réprimandés, pour s'être ingérés de chanter vépres dans l'Eglife, en l'abfence du Curé, & fans son ordre.

g Les Prêtres n'ont aucune juridiction, fi ce n'eft au for pénitentiel, à l'égard de ceux qui ont le droit de confesser : quant à la ju-ridiction extérieure de l'Evêque, soit volontaire & gracieuse, soit contentieuse, à moins qu'ils ne soient commis par lui spécialement pour l'exercer.

h On voit encore de nos jours plusieurs évêques s'acquitter dignement du ministère de la parole.

<sup>2</sup> Quand on dit ici que l'extrême-onction doit être administrée par le propre Curé. On entend le Curé du lieu où se trouve le malade que l'on administre ; encore que ce Curé ne sût pas celui du domicile ordinaire du malade.



#### 200

PARTIE I. CHAP. IX.

### INSTITUTION

grands pouvoirs, qui rendoient les Pretres li venerables ont ete coule, dans les dermiers temps, de leur multiplicanon, qui en a beaucoup diminue le respect.

#### CHAPITRE Χ.

De la Promotion des Evéques.

A dignité de l'épilcopar s'eft mieux confervée que celle de la Pretrite, parce qu'on s'est plus attache a ne point ordonner d'Eveque, finon pour une Egite vacame. Le nom d'Eveque fignifie Inspiceur ou Intendant, pour montrer qu'il est charge de tour le soin du troupeau. Il est fouvent nomme Palleur; louvent dans les anciens, Prépose; en grec Prochos, en Latin Prapofius, ou Prafal, ou Antiftes ; on bien on le nomme Sacrificateur, en Grec Hierenis, en Latin, Sacerdos, nom qui dans les derniers semps a été confondu avec celui de Presbyter, & attribué aux fimples Prêtres. Les Évéques ontencore été nommes Panifes; mais que ques modernes affectent de ne donner ce nom qu'au Pape k. Les anciens Evèques parlant d'eux-mêmes, se nommoient souvent Serviceurs d'une celle Eglife, ou des fidelles. St des serviteurs de Dieu; & le pape a gardé cette formule L Jelus-Chrift appela les disciples, & choisit pour Apôrres

Marc. 111. 13. ceux qu'il voulut. Il leur dit après fa réfurrection : Comme

V. Sirm. praf. ad for mul. antiq. Allos. Caleft.

14. Journ. xx. 21. mon Père m'a envoyé, ainsi je vous envoie. Et S. Paul dit aux Ad. NN. 18. Evéques d'Afre, que le S. Esprit les aétablis pour gouverner l'E-Tit. 1. 5. 7. glife de Dieu ; & à Tite , qu'il l'a laisse en Crète, pour établis par les villes des Prêtres, qu'il appelle enfuite Evéques. Enfin, nous voyons dans toure la suite de la tradition, que les Can. apof. Evêques o t toujours été établis par d'autres Evêques. Il eft yrai que l'on appeloit à cette action le clergé & le peuple de l'Églife vacante, afin de ne leur pas donner un pafteur qui leur Can. Nie. 4. fut inconnu ou défagréable. On les écouroit, & on fuivoit d'ordina re leur désir, choisiffint quelque Prètre ou quelque Diacre attaché depuis long temps au fervice de cette Eglife, 4. 8 conc. p. d'une vertu éprouvée, d'une science & d'une charité connue

> & On le diffingue des autres Prélats par le titre de Souverain Pontife. / Un des titres qu'il grend, eft gelui-ci : Servus fervorum Det.

#### AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 201

de tout le monde ; ou quelque illustre Confesseur , pendant PARTIE.L. lesperfécutions. Auffiror que l'Evêque étoit élu, les Évêques l'ordonnoient par l'imposition des mains, avec la prière & Epiff. 2. e. Sa le jeûne ; ils l'intronitoient dans la chaire épilcopale , & il Anaft. c. ş. commençoit dès-lors à exercer ses fonctions.

mmençoit dès-lors à exercer ses fonctions. & ep 92. es C'est ce que témoigne S. Cyprien, quand il dit que les Rust c. 1. C'est ce que témoigne S. Cyprien, quand il dit que les Rust c. 1. Evèques voifins s'affembloient dans l'Eglife vacante, & lui (7. al. 68. élisoient un Evéque en présence du peuple, dont il étoit parfairement connu. Le Pape Jules se plaignant de l'intrusion de Grégoire à la place de S. Athanase, dit qu'on l'a ordonné à p. 306. D. Antioche pour l'envoyer a Alexandrie, distante de trente- Hift liv. x12. fix journées; qu'il y est étranger, n'y a point été baptilé, n'y eft point connu, & n'a été demandé ni par les Prêtres, ni par les Evèques, ni par le peuple m.

Depuis Constantin, le peuple chrétien étant augmenté, Leo ep 89: on eut égard aux suffrages des differens ordres des Nobles, ad Ep. Viene des Magistrats des Moines, muis on soggadais soutiers c. 6. des Magistrats, des Moines; mais on regardoit toujours principalement le jugement du Clergé. Dans les royaumes qui se formèrent des débris de l'Empire Romain, il fallut auffi avoir le consentement des Princes qui, voyant la grande autorité des Evéques sur les peuples de leurs nouvelles conquêtes, étoient jaloux de ne laisser élire que ceux qu'ils croyoient leur être fidelles.

Ainsi, sous la première race de nos Rois, & au commencement de la seconde, quoique la forme des élections s'observât toujours, les Rois en étoient souvent les mai-

CHAP. X. Leo. p. 85. al

Erift 1. 2. n. 28.

m Optat dit de Cécilien, Evêque de Carthage, qu'il fat choifi par le suffrage de tous les fidelles. Ce f. t le peuple d'Alexandrie qui voulut avoir S. Athanafe pour Éveque ; & ce Saint dit, que s'il avoit commis que'que crime capable de le faire dépofer, il auroit fallu appeler le peuple & le Clergé, pour lui donner un fuccetleur, fui-vant les lois de l'Eglife. S. Écon dit auffi, qu'un Eveque, avant d'étre confacré, doit avoir l'approbation des Eccléfisstiques, le témoignage des perfonnes diffinguées, & le confentement du peuple. La même choie s'observoit en France, dans l'Italie, l'Afrique & l'Orient. Yves de Chartres, dans une de ses lettres, dit qu'il n'approuvera pas l'élection qui avoit été faite d'un Evêque de Paris, à moins que le Clergé & le peup!e n'alent choifi la même perfonne, & que le Métropolitain & les Évêques de la Province ne l'aient unanimement approuvée. Enfin, Fulbert de Charties, dit que Francon fut fait Éveque de Paris, par le choix du Clergé, le fafrage du peuple, & par la concession royale, avec l'approbation du Saint Siège, & par l'imposition des mairs de l'Archevêque de Sens, qui ftoit giors le Métropolitain de Paris,



### INSTITUTION

PARTIE I. CRAP. X.

10m. 2. Cone.

Gall. & 8.

Conc. gener. 1. 1864.

a. 33.

Nif 1. 111.

101

tres. Depuis Louis le Débonnaire, les élections furent plus libres ; enforte que pendant le neuvième fiècle, l'ancienne Formalgane discipline s'observoit exactement, y ajoutant teulement de prom. Epife. ne rien faire fans la participation du Roi. Nous en avons encore toutes les formules.

Sitor qu'un Eveque étoit mort, le Clergé & le peuple envoyoient des députés au Métropolitain, pour l'en avernir. Le Métropolitain en donnoit avis au Roi ; & suivant son ordre, nommoit un des Evèques de la province pour être Visiteur. Il écrivoit à cet Evêque, & l'envoyoit dans l'Eglife vacante, pour folliciter l'élection, & y prélider, afin qu'elle ne fut point différée, & que les Canons y fulsent gardés. Le Métropolitain envoyoit en même-temps au Clergé & au peuple une ample instruction, de la manière dont l'élection se devoit faire, pour être canonique. Le Visiteur étant arrivé, il assembloit le Clergé & le peuple. Il faisoit lire les passages de saint Paul & les Canons, qui marquent les qualités d'un Evêque, & comment il doit être élu ; il exhortoit tous les Ordres en particulier, à suivre ces règles : les Prêtres, les autres Clercs, les Vierges, les Veuves, les Nobles & les autres laïques, c'est-à-dire les citoyens. Les Moines avoient grande part à l'élection. On n'y appeloit pas seulement les Chanoines & les Clercs de la ville, mais auffi les Clercs de la campagne. On jeûnoit trois jours avant l'élection, & on faisoit des prières publiques & des aumônes. On choisission, autant qu'il se pouvoit, un Clerc du sein de la même Eglise.

L'élection étant faite, le décret signé des principaux du Clergé, des Moines, du peuple, étoit envoyé au Métropolitain : il convoquoit tous les Evêques de la province, pour examiner l'élection, à un jour certain & un certain licu, qui étoit d'ordinaire l'Eglife vacante. Tous les Evêques devoient s'y trouver; & ceux qui étoient malades, ou avoient quelqu'autre excuse légitime, envoyoient un de leurs Clercs, chargé de leurs lettres, pour approuver l'élection : car tous y devoient consentir, suivant la règle du Concile de Nicée, & trois au moins devoient y affister. 4. L'élu n étant préfenté à ce Concile provincial, le Metro-

Nic. c ean, Apoft. 1.

n Celui qui étoit élu Evêque, jusqu'à ce qu'il fût facré, n'étois appele que l'élu de telle ville.

olitain l'interrogeoit fur la naissance, la vie passée, la pro- PARTIEL motion aux ordres, ses emplois, pour voir s'il n'étoit point atteint de quelque irrégularité. Il examinoit auffi la doctrine, lui faisoit faire sa profession de soi, & la recevoit par écrit. S'il trouvoit l'élection canonique, & l'élu capable, il prenoit jour pour la confécration. Mais fi l'élu fe trouvoit irrégulier ou incapable, ou si l'élection avoit été faite par fimonie ou par brigues, le Concile la cassoit, & élisoit un autre Evêque.

La confécration se faisoit à-peu-près comme aujourd'hui. Le Métropolitain donnoit au nouvel Evêque une instruction par écrit, où il lui expliquoit en abrégé tous ses devoirs ; car il étoit regardé comme le Père & le Docteur des Evêques qu'il ordonnoit. Il devoit leur fournir de ses archives des exemplaires des Canons, & eux devoient avoir recours à lui dans toutes leurs difficultés. Si la confirmation se faisoit hors de l'Eglise vacante, le Métropolitain y envoyoit des lettres pour faire recevoir le nouvel Evêque. Le Roi étoit averti de tous les actes importans de cette procédure, principalement de l'élection & de la confirmation : car il avoit toujours droit d'exclure ceux qui ne hui étoient pas agréables. Telles étoient les élections en Occident au neuvième fiècle, & jusqu'à la fin du douzième : pendant lequel toutefois les Chanoines des Cathédrales s'efforçoient d'attirer à eux toute l'élection, comme il paroît Can. 18. 7. par le Canon du Concile de Latran, en 1139, qui réprime Thomas Difleurs entreprises.

Mais au commencement du treizième siècle, ces Chapitres étoient déjà en possession d'élire seuls l'Evêque, à l'exclusion du reste du Clergé & du peuple o, & les Métropolitains de confirmer seuls l'élection, sans appeler leurs Suffragans. L'un & l'autre paroit par la manière dont les C. 14. Quia élections font réglées dans le grand Concile de Latran propter.c. 26. Nihil eff. de 1215.

Les arrêtés de ces Chapitres avoient moins d'autorité, & quelquefois moins de justice que ceux d'un Concile entier; auffi les appellations à Rome devinrent bien plus fré-

cipl. p. 4. l. 2. 6. 40.



203

A cale a

o Cet ordre devint néceffaire par rapport à la multiplication du Clergé & du peuple, qu'il n'étoit plus possible de rassembler en ensier fans beauçoup d'embarras & de confution.



### INSTITUTION

PARTIE I CHAP. X.

post. junciá giojjā.

1V cap. 14

election.

quentes : & il arriva, en diverses occasions, que les Evéques élus s'adressoient directement au Pape, pour lui demander la confirmation & la confécration. Il faut donc expliquer comment se font les élections, suivant le droit nouveau & les décrétales.

On diftingue trois actions, l'Election p, la Confirmation la Confécration. L'élection se nomme Postulation q, fi celui Cap. ult. de que choisiffent les Chanoines ne peut être fait Évêque r, fans quelque dispense : comme , s'il est déjà Evêque ; s'il n'est pas In facris, s'il n'est pas né en légitime mariage. Car, en ces cas, ce n'est pas tant une élection qu'ils font, qu'une prière au Supérieur, de leur donner pour Evêque celui qu'ils ne peuvent élire. L'élection se fait en trois ma-Conc. Later. nières : par Scrutin, par Compromis, par Inspiration. Il y a plusieurs exemples, dans les premiers siècles, d'élections Quia propter faites par Inspiration divine; & on y compare celles où A2. extrà de tous les Electeurs conviennent unanimement de la même personne, fans avoir délibéré. L'élection par Compromis se fait en remettant le pouvoir d'élire à quelques-uns de tout le corps en nombre impair, comme 3, 5 ou 7. Ils doivent religieusement observer les termes du compromis. L'élection par Scrutin eft la plus ordinaire : voici quelle en eft la forme.

feff. 12.

c. 23.

Tous ceux qui ont droit de donner leur voix pour l'é-Conc. Basil. lection, doivent être cités à un certain jour, afin que les absens puissent s'y rendre, ou envoyer leur procuration spéciale, & qu'aucun ne puisse accuser l'élection d'avoir été C. Ne pro de. clandestine. On doit procéder à l'élection, dans trois mois fed. 41. de après la vacance, de peur que le Chapitre ne la fasse duelea. ex 1v. rer, pour gouverner plus long-temps. On doit faire cependant des prières publiques ; & le jour étant venu, les Elec-

p L'élection est la nomination d'une personne capable, faite par un Chapitre, fuivant la forme prescrite par les canons, pour rem-plir une dignité ou autre bénéfice quelconque.

q La Postulation est une présentation, faite par ceux qui ont droit d'élire, au fupérieur Ecclétiastique, d'une personne pour remplie une dignité ou bénéfice vacant, avec prière au Supérieur d'accorder une dispense au présenté, pour être pourvu de la dignité ou bénéfice, auquel on ne pouvoit l'élire fuivant le droit commun.

r La postulation n'est pas une forme de préfentation particulière pour les Evêques ; elle a lieu pour tous les autres bénéfices ou dignités eccléfiaftiques.

reurs s'affemblent dans l'Eglife, affistent à une Messe du S. Esprit, où ils communient ; puis ils prêtent serment de choi- PARTIE L fir celui qu'ils croiront le plus digne, & de ne point donner leur voix à celui qu'ils fauront avoir brigué l'élection. Les suffrages se donnoient autrefois de vive voix : depuis on a introduit de les donner secrétement par bulletins ou billets pliés (, que l'on met dans un calice, ou quelqu'autre vale. Ils sont affemblés & comparés, par ceux qui ont été choifis pour scrutateurs; & celui-là est déclaré élu, qui a les suffrages de la plus grande & de la plus faine partie t.

L'élection étant publiée, il n'est plus permis de varier. On dreffe procès-verbal de tout ce qui s'eft paffé en cette action, où souvent il arrive des contestations. Il y en a qui cato. 58. de protestent, qui s'opposent, qui appellent : quelquefois les Electeurs se divisent. L'élu doit donner son consentement dans un mois, sous peine d'être déchu de son droit. Et dans les trois mois suivans, il doit demander la confirmation à Capitul. Quam. fi 66 fon Supérieur immédiat, c'est-à-dire au Métropolitain, au de eles. in 6. Primat, ou au Pape, suivant la dignité de l'Eglise vacante. exconc. Lugd.

Le Métropolitain fait appeler toutes les parties inté- 11. c. 5. reffées; favoir, ceux qui paroiffent co-élus, ou oppofans u, par des citations expresses; les autres par des affiches. Les délais passés, il procède au jugement, soit avec les parties, soit d'office, si personne ne se présente pour com-

" Quand il arriveroit que depuis la publication du scrutin, la plus Capit audia grande partie du Chapitre auroit confenti a l'élection de celui qui tis. Extra de n'avoit en la faveur que les suffrages d'un plus grand nombre de Ca- electione, pitulans, sans avoir les voix de plus de la moitié du Chapitre, l'élection ne seroit pas pour cela confirmée ; parce que ce qui est nul dans son principe, ne peut pas être confirmé par ce qui a été fait dans la suite. Mais si l'élection est valable en elle-même, & que les co élus ou opposans se délistent, on peut procéder à la confirmation.

Cap. publi-

CHAP. X.



Cette manière de donner les suffrages est beaucoup plus convenable : les suffrages n'étant pas vraiment libres, lorsqu'on les donne de vive voix , parce qu'il arrive souvent que par respet humain , l'on n'ose pas nommer un autre sujet que celui qui a d'abord été propolé

t Pour que celui qui a été nommé foit réputé élu, il faut qu'il ait plus de la moitié des voix des Capitulans. Autrement, fi l'un de ceux qui font nommés ne l'emporte fur les autres, qu'en comparant les voix *Capit. ecclef.* qu'il a eues, avec celles qui ont été données à d'autres particuliers, *extrade clefa* fans avoir eu pour lui feul plus de la moitié des fuffrages, il faut *teff.* procéder a une nouvelle élection. D'Héricourt , Lois eccléfiastiques, teft. tit. de l'élection.

### ΙΝ΄ ΥΙΤΥΥΤΙΟΝ

106

PARTIE L CHAP. X. ex conc. Latr. IV. c. 26.

battre, ou pour défendre l'élection. Ce jugement con? fiste à examiner les qualités de l'élu, & la forme de l'é-Cap. Nihil est lection : & s'il y a des contradicteurs, le procès peut être 44. de elect. fort long. Il peut y avoir grand nombre d'oppofans ; & chacun peut avancer autant de causes de nullité, qu'il peut y avoir d'irrégularités & d'incapacités en la personne de l'élu, & de chacun des électeurs; & qu'il y a de défauts de formalités dans l'élection.

Si l'élection est déclarée nulle par la faute des électeurs. le Métropolitain pourvoit de plein droit à l'Eglise vacante, & les électeurs sont ainsi punis d'avoir abusé de leur pouvoir x. S'ils n'ont point failli, comme fi c'est le Prince qui s'oppose à la confirmation, parce que l'élu lui est suspect, on ordonne qu'ils procéderont à une nouvelle élection. Si l'élection est confirmée, il n'y a plus qu'à facrer l'élu; & dès-lors il a tous les droits épifcopaux y, qui ne sont pas atrachés effentiellement à l'ordre. Mais il peut arriver que l'on appelle de la sentence du Métropolitain ou du Primat, soit qu'il ait cassé ou confirmé l'élection ; & alors c'est un nouveau procès. Ces appellations, & généralement toutes celles qui regardent les élections des Evêques, vont au Pape fans moyen, Con. Ing. 11. depuis qu'Alexandre IV les a mises au nombre des cau-

fes majeures. Par le seul délai de six mois, le droit de pourvoir lui est dévolur, à cause de la négligence de ceux qui devoient élire & confirmer.

De toutes ces règles, il arriva pendant le treizième siècle & le suivant, que la provision de la plupart des Evêchés venoit au Pape, foit parce que l'on n'avoit pas élu dans le temps, soit parce que les élections our Toto titul. les confirmations étoient vicieuses; on en voit grand sis, sod, in 6. nombre d'exemples dans les Décrétales. D'ailleurs, il

suo, cod, tit,

x Lorfque la plus grande partie du Chapitre élit une perfonne indigne, cette partie du Chapitre est par-là privée pour cette fois "de son droit d'élire ; & l'élection faite par la moindre partie du Cha-Cap. Congre- pltre subsiste, quoique les voix aient été recueillies par le même gato, extra de scrutin Mais, quoiqu'un des électeurs ait nommé une perfonne inelectione & digne, il n'est point privé de son droit d'élire, si le scrutin dans le-electi potest. quet il a donné sa voix, n'est pas suivi d'une élection léglime. Cap. Perps- D'Héricourt, sit. de l'élection.

y L'Eveque qui n'est pas encore sacré, peut exercer les droits, que funt jurifdictionie, & non sa que funt ordinis.

s. 9.

étoit notoire que plusieurs élections se faisoient par brigue & par fimonie, fur-tout dans les pays où les Evê- CHAP. X. ques étoient Seigneurs temporels. Souvent les Princes s'en rendoient les maîtres par autorité : souvent elles étoient troublées par des séditions & des violences : elles produisoient des guerres, ou au moins des procès immortels. Ces défordres donnèrent sujet aux Papes, de se réferver quelquefois la provision des Eglises où le péril étoit le plus grand. Puis ils passèrent à des réserves générales ¿ en certains cas ; comme lorsqu'un Evêque seroit décédé en Cour de Rome a, lorsqu'il seroit Cardinal, lorsqu'il auroit acquis un bénéfice incompatible. Enfin le Pape Jean XXII paffa julqu'à la réferve générale de toutes les Egli- eccl. 2. fes cathédrales, quand elles viendroient à vaquer ; ce qui étoit abolir les élections. Il est vrai que l'on prétendoit y suppléer, en ne donnant les Evêchés que de l'avis des Cardinaux affemblés en confistoire, & après plusieurs informations.

On regarda ces réferves générales, comme un des abus qui s'étoient fortifiés pendant le schisme. Le Concile de Base voulut le retrancher, & rétablir les élections : fon Décret fut inféré dans la Pragmatique b de Bourges; mais il fut odieux aux Papes, parce qu'il fut fait dans le temps qu'Eugène IV étoit le plus brouillé avec le Concile. Depuis ce temps, la provision aux Evêchés a été différente felon les pays. Dans une grande partie de l'Italie, le Pape les donne librement : en France, il les donne fur la nomination du Roi, en vertu du concordat de 1516 : les Rois d'Espagne, & quelques autres Souverains, nomment par des indults particuliers que le Pape accorde pour la vie de chaque Prince : en Allemagne, les élections se sont conservées par le concordat de 1447 c. Je me renferme à ce qui regarde la France.

PARTIE T.

Reg. Cati

Seff. 12;

y On entend ici par réferves certaines dispositions des Papes, par lesquelles ils le sont attribué la nomination directe de certains bénéfices, foit en certains cas, foit en certains temps, ou dans cereains pays. a Ce qui est le cas du bénéfice vacant in curia.

b C'est celle qui est connue sous le titre de Pragmatique fanction . qui fu faite à Bourges en 1438, & dont il a été parlé ci-devant, chap.tl.

c Ce Concordat, qu'on appelle Concordat Germanique, fut paffé



## INSTITUTION Par le Concordar, le Roi doit nommer un Dochenront

PARTTE I. CHAP. X. checturae.

Are in the

un Licencie en Theologie ou en Droit, qui oit au noins Tirul, de dans la vingt-festionne annee, & mi air toures les mires qualites requiles par les canons. il le doit nommer dans les fix mois de la vacance : autrement, apres trois autres mois, le Pace nourroit y pourvoir llarement. Par l'Ordonnance := Blois, le Roi ne devoit nommer miummois apres la vacance : pour y penter plus murement ; & après avoir fait fon choix; avant que d'expedier les lettres de nomination, information devoit erre faire de la vie & moeurs du nomme par l'Éveque, de la relidence des cinq dernières annees, & par le Chapitre de l'Églife vacame : de plus, il devoit être examine par un Evêque & ieux Docteurs en Theologie : ce qui tembioir fansfaire à Ordon-Seff. 14. Ref. nance du Concile de Trente, qui latte au Concile de Laque province a regier la forme de cette inflruction.

Dans l'ulage, le Roi nomme quand il lui piair ; & le nomme fait faire ion information de vie & mœurs par l'Eveque de la dermere relidence, comme celles que l'on fair pour la reception des Officiers : il y jour la proteifion de foi, & l'information le l'état de fon Égitte, faine, ou par le même Eveque, ou par un autre, & envoie le tout a Rome. Le Roi y envoie aufi trois lettres de cacher. une au Pape, l'aurre à fon Ambailadeur, la trouième au Cardinal protecteur de la France. Ce Cardinal est le propo-Cone. Trid. fant, & comme le rapporteur qui, avec trois autres Cardinaux, doir examiner les mormations & les actes produits par le nomme ; & tous quatre doivent affiriner qu'ils le jugent digne. Puis le Cardinal propose s'Evèque nommé, en confutoire une première fois, ce qui s'appelle

6. L.

preconifation a ; & dans le consisteire suivant, il tait son

d lot alte de préconilation n'est proprement qu'une annonce ,

rapport,

**Sbid** 

entre le Pape Nicolas V & l'Empereur Fréderic III. Il confirme Paccord qui avoit ete fait entre Cainte II & Henri V. Il conferve aux Chapitres l'élection des Evêques & des bbés ; mus il éferve su Pape les autres bénéfices , qui vaqueront dans fix muis le l'année; es premieres dignités des Cathédrales après l'Evenue, & les premieres dignités des Collégiales, en quelque temps qu'èlles viennent à vaquer. On a ceu devoir en marquer ici brieveme it les difpositions, d'autant qu'il y a plusieurs Eglifes dans le Revaune qui se gouvernent par ce Concordat, pour les bénefices interieurs à Tépilcopat.

rapport, qui s'appelle proposition. On donne ce délai, afin que tous les Cardinaux puissent s'informer de la dignité ou CHAP. X. indignité du nommé. La proposition étant faite, le Pape prend les voix des Cardinaux, & rend fon décret, par lequel il pourvoit le nommé. Cette forme de provision représente en quelque manière l'élection, qui se faisoit au, commencement par le Métropolitain, avec ses suffragans, fur le témoignage du Clergé & du peuple ; auffi donnet-elle le même droit que la confirmation. Sur ce décret du confistoire s'expédient les Bulles. Quand l'Evêque élu les a reçues, il doit prêter serment de fidélité e au Roi. & en prendre lettres du grand sceau, qu'il fait enregistrer à la Chambre des Comptes, avec la lettre du don des fruits échus pendant la vacance. Par ce moyen, il obtient mainlevée de la Régale f, & peut entrer en possession. Enfin il doit se faire facrer dans les trois mois.

que dans le prochain confistoire le Cardinal proposera à sa sainteté l'Eglife qui est vacante, à laquelle le Roi a nommé un tel, qu'il défire être prépolé pour Evêque & Pasteur de cette Eglise. Enfin il est dit dans cet acte', que les qualités & autres choses requises seront expliquées plus amplement dans le confistoire. Voyez le tr. de l'usage & pratique de Cour de Rome, de Castel, tom. II, pag. 183, aves les remarques de Noyer.

. Ce lerment tire fon origine de celui que nos Rois ont droit d'exiger e Ce farment tire fon origine de celui que nos Rois ont droit d'exiger de tous leurs fujets. On l'exigeoit autrefois au commencement de cha-que règne; mais la confiance que nos Rois ont en leurs peuples, fait qu'ils n'ont confervé cet ufage qu'à l'égard des nouveaux Evêques, à cause qu'ils acquièrent une Juridition fpirituelle, dont il feroit à craindre qu'ils n'abulaffent, pour se foustraire à l'obéiffance qu'ils doivent au Roi. Par ce serment, le nouvel Evêque jure le nom de Dieu, & promet à Sa Majesté qu'il lui fera, tant qu'il vivra, fidelle sujet & ferviteur; qu'il procurera son service & le bien de l'Etat de tout son pouvoir; qu'il procurera en aucun confeil. desservices nouvers pouvoir ; qu'il ne le trouvera en aucun confeil, deffein, ni entreprife au préjudice d'iceux; & que s'il en vient quelque chose à sa connois-sance, il le fera savoir à Sa Majesté.

f En vertu de cette main levée, il jouit des fruits échus depuis la prife de poffeifion, mais il n'a aucun droit à ceux qui font échus antérieurement, à moins que le Roi ne lui en ait fait don.

Tome II.

PARTIE I.



2.34

#### **I** N S T I T U T I O **Ñ**

PARTIE L. CHAP. XI.

#### CHAPITRE XI.

De la Confécration g de l'Evéque.

Es cérémonies de la confécration font bien entendre a quelles doivent être les qualités d'un Evêque, & Pontificale, quelles sont ses sonctions. La consécration se doit faire un Dimanche, en l'Eglise propre de l'élu, ou du moins dans la province, autant qu'il se peut commodément. Le confécrateur doit être affisté au moins de deux autres Evêques. Il doit jeûner la veille, & l'élu h auffi. Le confécrateur étant affis devant l'autel, le plus ancien des Evêques affistans lui présente l'élu, difant : L'Eglise catholique demande que vous éleviez ce Prêtre à la charge de l'épiscopat. Le confécrateur ne demande point s'il est digne, comme on faisoit du temps des élections; mais seulement s'il y a un mandat apostolique, c'est-à-dire la Bulle principale. qui répond du mérite de l'élu : & il la fait lire. Enfuite l'élu prête serment de fidélité au saint Siége, suivant une formule dont il se trouve un exemple dès le temps de Grégoire Cone. Rom. VII. On y a depuis ajouté plusieurs clauses, entr'autres celle d'aller à Rome rendre compte de sa conduite tous les quatre ans, ou d'y envoyer un député ; ce qui ne s'obferve point en France.

> Alors le confécrateur commence à examiner l'élu sur la foi & sur ses mœurs, c'est-à-dire sur ses intentions pour l'avenir : car on suppose que l'on est assuré du passé. Il lui demande donc, s'il veut soumettre sa raison au sens de l'Ecriture fainte ; s'il veut enseigner à fon peuple par ses

de confec. epifc.

en, 1079.

g La confécration de l'Evêque est une cérémonie Ecclésiastique dont Pobjet est de dédier à Dieu d'une manière toute particulière, celui qui a été nommé, & de lui donner le carastère & l'Ordre attaché à l'Epi(copat. C'eft proprement la réception de l'Evêque dans son Eglife. On l'appelle facre ou confécration, parce que l'Evêque devient personne facrée par l'onftion qui eft faite sur lui avec le faint Chrême.

A Ceci s'applique également à celui qui est nommé par le Roi & à celui qui a été élu. Mais le terme d'élu de telle Eglise, par exemple, electus Parifiensis, est le titre sous lequel on désigne le nouvel Evêque, jusqu'à sa consécration. Ce qui, dans certaines occasions, a induit en erreur quelques personnes, qui ont cru que ces élus étoient des élus pour les Aydes & Tailles.

paroles & par fon exemple, ce qu'il entend des Ecritures divines; s'il veut observer & enseigner les Traditions des Pères, & les Décrets du faint Siège; s'il veut obéir au Pape suivant les canons; s'il veut éloigner ses mœurs de tout mal, &, avec l'aide de Dieu, les changer en tout bien; pratiquer & enfeigner la chasteté, la sobriété, l'humilité, la patience, être pitoyable & affable aux pauvres, être dévoué au service de Dieu, & éloigné de toute affaire tempcrelle, & de tout gain sordide. Il l'interroge ensuite sur la foi de la Trinité, de l'Incarnation, du Saint-Esprit, de l'Eglise : en un mot, sur tout le contenu du Symbole, marquant les principales héréfies, par les termes les plus précis que l'Eglife a employés pour les condamner.

L'examen fini, le consécrateur commence la Messe. Après l'Epitre & le Graduel, il revient à son Siége, & l'élu étant affis devant lui, il l'instruit de ses obligations, en dilant : Un Evêque doit juger, interpréter, confacrer, ordonner, offrir, baptifer, & confirmer. Puis l'élu étant profterné, & les Evêques à genoux, on dit les litanies; & le confécrateur prend le livre des Evangiles, qu'il met tout ouvert fur le cou & sur les épaules de l'élu. Cette cérémonie étoit plus facile, du temps que les livres étoient des rouleaux i : car l'Evangile ainfi étendu, pendoit des deux côtés comme une étole. Le confacrant met enfuite les deux mains sur la tête de l'élu avec les Evèques affistans, en difant : Recever le Saint-Esprit. Cette imposition des mains est marquée dans l'Ecriture, comme la cérémonie la plus effentielle à l'ordi-14. v. 22. nation : & l'imposition du livre est auffi très-ancienne, pour Conff. apoft. marquer sensiblement l'obligation de porter le joug du lib. 8. c. 4. Seigneur, & de prêcher l'Evangile.

1. Tim. 1V.

Le confécrateur dit une Prétace, où il prie Dieu de donner à l'élu toutes les vertus, dont les ornemens du Grand Prêtre de l'ancienne Loi étoient les symboles mystérieux; & tandis que l'on chante l'hymne du S. Efprit, il lui fait l'onction de la tête avec le faint chrème : puis il achève la prière qu'il a commencée, demandant pour lui



211

i Ce ne fut que dans le quatorzième fiècle que l'on commença à écrire les livres en forme de cahiers. Mabillon, de re diplomat. lib. 2, cap. 20 Gloff. de du Cange, au mot Roculi.



### INSTITUTION

PARTIE I. CHAP, XL

l'abondance de la grâce & de la vertu, qui est marquée par cette onction. On chante le Pseaume 132, qui parle de l'onction d'Aaron, & le confécrateur oint les mains de l'élu avec le faint chrême. Enfuite il bénit le bâton paftoral, qu'il lui donne, pour marque de sa juridiction, l'avertiffant de juger fans colère, & de mèler la douceur à la sévérité. Il bénit l'anneau, & le lui met au doigt en figne de fa foi, l'exhortant de garder l'Eglise sans tache, comme l'épouse de Dieu. Enfin il lui ôte le livre des Evangiles de deffus les épaules, qu'il lui met entre les mains, difant: Prenez l'Evangile, & allez prêcher au peuple qui vous est commis ; car Dieu est affez puissant pour vous augmenter sa grace.

Conft. apoft. lib. 8. c. s.

Là se continue la Messe. On lit l'Evangile; & autrefois le nouvel Evêque prêchoit, pour commencer d'entrer en fonction. A l'offrande il offre du pain & du vin, fuivant l'ancien ulage, puis il se joint au consécrateur & achève avec lui la Messe, où il communie sous les deux espèces. & debout. La Messe achevée, le consécrateur bénit la mitre & les gants, marquant leurs fignifications myftérieuses; puis il intronise k le consacré dans son siège. Ensuite on chante le Te Deum, & cependant les Evêques affistans promènent le confacré par toute l'églife, pour le montrer au peuple. Enfin, il donne la bénédiction solennelle.

Scrutin. fepont, Rom.

Du temps des élections, on faisoit encore la veille de ret. in fine la confécration quelques cérémonies confidérables. Le famedi au soir, le Métropolitain, affisté de ses suffragans : étant affis dans le parvis l de l'Eglife, l'Archiprêtre, ou l'Archidiacre de l'Eglise vacante, se présentoit à genoux ; & le Prélat, après lui avoir donné sa bénédiction, disoit : Mon fils, que demandez-vous? L'Archidiacre répondoit : Que Dieu nous accorde un pasteur. Est-il de votre église? disoit le Prélat : & enfuite, Qui vous a plu en lui? L'Archidiacre répondoit ? La modestie, l'humilité, la patience & les autres vertus. Le Prélat faisoit lire ensuite le Décret de l'élection, qui

> k Cette partie de la cérémonie est appelée intronisation, parce que C'eft l'installation dans la chaire Episcopale, qui est faite en forme de trône, étant élevée & couverte d'un dais comme les trônes des Princes.

> I On appelle paris la place qui est au-devant de l'Eglie, du Latim pervium, qui signifie passage ou lieu par lequel chacun peut passe. D'au-tres dérivent ce mot du Latin corrompu parvisium, & prétendent que le parvis sut ainsi nommé, à parvulis, parce que c'étoit le lieu où se tenoient les petites Ecoles. Voyer Ménage, Etymolog.

rendoit témoignage du mérite de l'élu. Les Chanoines qui accompagnoient l'Archidiacre, certifioient qu'ils avoient CHAP. XL souscrit ce Decret, & le Metropolitain leur disoit : Prener garde qu'il ne vous ait fait quelque promeffe; car cela est simoniaque, & contre les Canons. Puis il ordonnoit qu'on l'amenât.

Alors l'élu, encore à jeun, étoit amené en proceffion entre l'Archidiacre & l'Archiprêtre. Le Prélat lui demandoit quel rang il tenoit dans l'Eglife ? combien il y avoit qu'il étoit Prêtre ? s'il avoit été marié ? s'il avoit donné ordre à fa maison ? Après qu'il avoit satisfait à toutes ces questions, le Métropolitain lui demandoit encore : Quels livres lit-on dans votre Eglise? il repondoit : Le Pentateuque, les Prophètes, l'Evangile, les Epitres de S. Paul, l'Apocalypfe, & les autres. Savez-vous les Canons ? il repondoit : Apprenezles-moi. L'Archevêque l'instruitoit sommairement, lui promettant une plus ample instruction par écrit. Régulièrement, l'élu devoit demeurer à jeun jusqu'au lendemain après la confécration.

Le lendemain, l'élu étoit présenté par l'ancien Evêque affistant, qui rendoit témoignage qu'il étoit digne. On faisoit l'examen, & tout le reste, comme il a été écrit : hormis que l'élu prêtoit serment de fidélité & d'obéissance au Métropolitain, & qu'à la fin le Métropolitain lui donnoit un édit ou instruction par écrit, qui mérite d'être remarquée. En voici les principaux points.

Sachez, mon cher frère, que vous venez d'étre chargé d'un grand poids & d'un grand travail; du gouvernement des ames : de vous affujettir aux besoins de plusieurs, & d'être le serviteur de tous : & que vous rendrez compte, au jour du jugement, du talent qui vous est c. nfié. Ayez grand soin de garder la pureté de la foi. Observez exactement les règles de l'Eglise dans les ordinations. foit pour les temps, foit pour la qualité des personnes : évitez fur tout l'avarice & la fimonie. Gardez la chastete ; que les femmes n'entrent point chez vous; & si vous étes obligé d'entrer chez les religieuses, que ce soit en compagnie de gens hors de tous foupçon. Evitez de donner fcandale. Appliquez vous à la prédication ; prêchez la parole de Dieu à votre peuple abondamment, agréablement, distinctement & sans ceffe. Lisez continuellement l'Ecriture fainte, & que l'oraifon interrompe la letture. Demeurez ferme dans la tradition de ce que vous avez appris : que la fainteté de votre vie foutienne vos instructions, & qu'elle ferve de O iij



## INSTITUTION

PARTIE I. CHAP, XI-

règle & de modèle à vos ouailles. Ayez grand soin de votre trou? peau. Corrigez avec douceur & avec discretion ; en forte que le zèle & la bonté s'aident l'un l'autre, & que vous évitiez également la rigueur exceffive & la molleffe. Ne confidérez perfonne dans vos jugemens. Employer les biens de l'Eglise avec fidélité & discrétion, fachant que c'est le bien d'autrui que vous gouvernez. Exercez l'hospitalité & la charité envers les pauvres; soulagez les veuves, les orphelins, & toutes les personnes opprimées; ne vous laiffez point élever par la prospérité, ni abattre par l'adversité. Voilà un abrégé de cette formule que l'Eglife conferve dans ses Livres les plus faints, pour l'instruction de tous les Evêques. On en trouve une semblable donnée à Yves de Chartres, par le pape Urbain II, lorsqu'il le facra Evêque **en** 1091.

To. X. Conc. pag. 430.

#### -----COX -----

#### CHAPITRE XII.

Des fonctions intérieures de l'Evêque.

Es fonctions de l'Evêque m renferment tout l'exercice de la Religion Chrétienne, dont il n'y a aucune partie qui ne dépende de lui. C'est à lui à faire des Chrétiens, par la prédication & par le baptême; à leur appren-

sapport aux suffragans, & le plus ancien suffragant par rapport au Métropolitain, en avertifie le Pape, qui pourra de plein droit pourvoir aux Evêchés.

Le Concile de Rouen, en 1581, ordonne aux Chapitres des Cathé-drales d'obferver le temps que les Evêques s'abfentent de leur Diocèfe, & d'en écrire au Métropolitain; & au cas que le fiège de la Métropole foit vacant, au plus ancien Evêque de la Province ou au Concile Provincial.

Le Concile de Bordeaux, en 1583, adopte le règlement de la session 23 du Concile de Trente.

m Le premier devoir de l'Evêque est la résidence dans son Diocèse. Le Concile de Trente, seff. 23, cap. 1, de Ref. ne permet aux Evêques de s'absenter que pour l'une de ces quatre causes, Christiana charitas, urgens necessitas, debita obedientia, evidens ecclesia vel respublica utiurgens neceffitas, debita obedientia, evidens eccleția vel reipublica uti-litas. Il veut que la caufe foit approuvée par écrit, ou certifiée par le Pape, ou par le Métropolitain, ou uen fon abfence par le plus ancien Evêque de la Province. Il leur enjoint particulièrement de fe trouver en leurs Eglifes au temps de l'Avent & du Carême, aux fêtes de Noël, de Pâque, de la Pentecôte & de la Fête-Dieu, à peine d'être privés des fruits de leur Bénéfice, au prorata du temps qu'ils feront abfens. Ce même Concile, *feff. 6*, veut que s'ils s'abfentent, fans raifon, fix mois de fuite, ils foient privés de la quatrième partie de leurs reve-nus; & que s'ils perfiftent à ne point réfider, le Métropolitain, par eapoort aux fuffragans. & le plus ancien fuffragant par rapport au

dre à prier ; à les nourrir de la parole de Dieu & des Sa- PARTIE I. cremens; à faire des Prêtres & des Evêques qui puissent CHAP. XIL exercer les mêmes fonctions que lui, & perpétuer la Religion jusqu'à la fin des fiècles.

La première fonction de l'Evêque eft donc la prédication: elle a précédé même la conversion des peuples. Car com- Rom, x, 14. ment auroient-ils cru en celui dont ils n'auroient point oui parler ? Or, le nom de prédication comprend toute forte d'inftruction & d'exhortation, qui regarde la foi & les mœurs, & particulièrement le catéchisme, soit pour ceux que l'on baptise en âge de raison, soit pour les enfans baptises. Dans les premiers fiècles, l'Evêque prêchoit tous les Dimanches, ou plus souvent, si l'on célébroit plus souvent les saints mystères, car il n'y avoit point de Messe fans prédication, non plus que fans lecture de l'Evangile. L'Eglife étoit une école n, & l'Evêque un Docteur, comme il est fouvent nommé dans les anciens Auteurs eccléfiastiques. C'étoit lui qui instruisoit ses Prêtres & tout son Clergé : qui leur découvroit les mystères cachés de l'Ecriture ; qui leur apprenoit les Canons & la tradition des fonctions ecclésiaftiques, & qui réfolvoit leurs difficultés.

Il n'instruisoit pas seulement en public, mais encore en particulier & dans les maisons, comme S. Paul le montre par son exemple, & par les différentes instructions qu'il 41. donne à Tite & à Timothée, pour toutes sortes de perfonnes, felon les âges, les fexes, les conditions. On peut

Dia. 43.

is the allow the

Ad. xx. 19.

n Julqu'au onzième fiècle, les écoles étoient renfermées dans les Cathédrales & dans les Monaftères. Les Clercs & les Religieux étant alors les seuls qui eussent la connoissance des lettres, Charlemagne ordonna que l'on ouvrit des écoles, grandes & petites, dans les Cathé-drales, & dans les riches abbayes. Dans les Cathédrales, l'Evêque ne drales, & dans les riches abbayes. Dans les Cathédrales, l'Evêque ne pouvant fuffire à tout; il y avoitdes Chanoines chargés d'enfeigner dans les grandes écoles la théologie, & dans les petites les humanités. Les principales écoles étoient dans les Métropoles. On voit encore à Paris & dans la plupart des Cathédrales un Chancelier qui donne la bénédic-tion de licence & le bonnet de Dofteur; un théologal qui a été inflitué pour enseigner la théologie & pour prêcher : un grand chantre, éco-lâtre, ou scolaftique, qui a une juridition & inspection sur tes peti-tes écoles. Enfin, l'université de Paris, de laquelle toutes les autres font sorties, tire fon origine des écoles extérieures de l'Eglife de Paris, établies pour la Philosophie, la Rhétorique & les Humanités dont les maitres se répandirent en différens quartiers aux environs de la Ca-thédrale, & le formèrent entuite en corps vers la fin du douzième fiè-ele. Voyez le Gendre, Maurs des François, Discours fur l'Histoire Ecclésaft. de M. Fleury. Sauval, ansig. Tome I, pag. 17. O iv



216

#### PARTIE I. CHAP. XU.

Ref. c. 4.

## auffi compter pour prédications, les instructions que les Evêques donnoient par leurs lettres & par leurs autres Ecrits, loríqu'ils étoient confultés, ou obligés de s'oppofer à quelque nouvelle héréfie. De tant de Pères qui ont écrit pendant les huit premiers fiècles, il n'y en a guère qui ne

INSTITUTION

fuffent Evêques. Les désordres du sixième siècle & des suivans o, firent que les Evêques manquèrent souvent à prêcher, par les incurfions des ennemis qui ne les laissoient pas en repos; par la multitude d'autres occupations que leur fournissoient leurs Diocèfes trop étendus, principalement en Allemagne. & dans le reste du Nord; enfin, par les affaires temporelles dont ils se trouvèrent chargés, soit à cause de leurs seigneuries, soit à cause de l'ignorance des laïques. Il se trouva même alors, il faut l'avouer, des Evêques peu zé-Conc. Lat. les, & peu capables d'inftruire leurs peuples. Par toutes ter catera, de ces raisons, le grand Concile de Latran p ordonna à tous off. jud. ord. les Evêques d'établir des personnes capables pour prêcher à leur place q, quand ils ne le pourroient faire eux-mêmes, & de leur fournir la subsistance nécessaire. Les Frères Prêcheurs r & les autres Religieux Mendians qui commencèrent à paroître vers le même temps, produisirent un grand nombre de prédicateurs de profession, qui sans s'attacher à aucune Eglise, prêchoient indifféremment par-tout où ils étoient envoyés, étant plus savans & plus exercés que les Seff. 5. Ref. Pasteurs, qui s'accoutumèrent ainsi à garder le silence. Le Concile de Trente a renouvelé les anciens canons sur ce Seff. 24: point, & a recommandé aux Evêques de prêcher eux-mêmes la parole de Dieu, sur le sondement que c'est une de leurs principales obligations.

o. Ces défordres commencèrent même dès la fin du quatrième fiècle fous l'empire d'Arcadius & d'Honorius. Il arriva alors une irruption terrible des Vandales, des Alains, des Saxons, des Francs, & autres peuples fortis du Nord, qui fe répandirent dans toutes les Gaules. Depuisle commencement du cinquième fiècle, juíqu'au temps de Char-

Jemagne, les sciences ne firent que décliner en France. p. C'eft celui qui fut tenu en 1215. q Cette disposition concerne les théologaux, dont la première inf-titution est cependant beaucoup plus ancienne. On en parlera plus bas. r lls sont connus sous le nom de *Dominicains*. A Paris on les nomme

vulgairement Jacobins, à viá Jacobea; la rue S. Jacques, au haut de laquelle ils ont une maifon, qui est la première qu'ils aient eue dans cette ville.

Une autre fonction effentielle à l'épiscopat, est la prière. PARTIE Les Apôtres en inftituant les diacres, se réservèrent l'oraj- CHAP. XIL fon & le ministère de la parole; & la première chose que 1. Tim. II. 1. S. Paul recommande à Timothée, est de faire faire des prières de plusieurs fortes, pour toutes fortes de perfonnes. L'Evêque doit donc être homme d'oraison en son particulier, & prier beaucoup pour son troupeau; mais il doit auffi leur enseigner à prier & conduire toutes les prières publiques de l'Églife. Ainfi il doit affister à tous les offices du jour & de la nuit, autant que ses autres fonctions le permettent; il doit régler tout ce qui regarde le service divin dans tout fon diocèle, & réformer, quand il est befoin, les livres qui y fervent; ordonner des prières extraordinaires aux occasions; prescrire aux fidelles la forme de prier dans leurs familles, & retrancher les abus & les superstitions.

La plus excellente prière est celle du faint factifice, & c'est à l'Evêque qu'il appartient de l'offrir. Du commencement, les Prêtres ne célébroient que quand il étoit malade ou absent. On cût trouvé auffi étrange qu'un Evêque cût manqué un Dimanche à préfider à l'assemblée des fidelles, à y précher & facrifier, que l'on trouveroit mauvais qu'un Juge ne tînt pas l'audience en un jour de plaidoirie. Saint VIII. Epifi Grégoire, pour montrer combien les gouttes le tourmen- 35. toient, se plaint qu'à peine pouvoit-il être debout les Fêtes pendant trois heures pour célébrer la Messe. Cependant il étoit chargé du soin de toutes les Eglises, & accable de mille affaires.

L'Evêque doit administrer tous les sacremens s. Il n'y avoit que lui qui donnoit le Baptême solennel, du temps qu'il ne fe donnoit qu'à Pâque & à la Pentecôte; les Prêtres ne l'administroient qu'à ceux qui se trouvoient en péril. Ainsi l'Evêque étoit véritablement le père de tous les fidelles qu'il gouvernoit, puisqu'il leur avoit donné la naissance spirituelle. Il n'y avoit que l'Evèque qui donnât la pénitence & l'absolution. La coutume a duré jusqu'au treizième siècle, Discipl. 4 & en plusieurs Eglises jusqu'au quinzième, que les Prêtres part. liv. 1. se confeffoient à l'Evêque; encore aujourd'hui plusieurs cas

Thomas. c. 69.



f On entend ici, qu'il peut les administrer tous dans son diocèses mais non pas qu'il soit obligé de le saire seul, pour tous les sacremens indiftinftement.



Pagers 1 BAP. KII.

38

## INSTITUTION

hei four referves. Ceft ini qui impose is penimence minique 1, qui reconcine a "Egine ies excommunies & ies here-Rost. Hom. Liques. L. eft. vra: que les Eveques s'en dechargem iouvent fur seurs Pennenciers, ou fur d'autres Preures qu'ils commettent.

Mais il v a deux facremens dont l'Evenue ieul efi le Minifire ordinaire ; la Confirmation des Chremens deja baptifes, & l'Ordination des Prètres & des Minifires. L' y a auffi des confectations & des benedictions attachees a l'ordre V. Rubric. epilcopal; lavoir, la benédiction des Abbes & des Abbelies, Miglialu & le facre des Rois & des Reines, la benediction des chevaliers, la dédicace des eglifes, la confectation des autels, soit fixes, soit portatifs; la confectation du calice & de la patene, la benediction des aimes huiles. Piufieurs aurres benédictions épilcopales peuvent être commiles a des Prêtres, comme la benédiction des corporaux & des napes d'autel, des ornemens facerdoraux, des croix, des images, des cloches, des chapelles, des cimetières; la reconciliation des égliles profanées. On peut appeler tour ce qui a été dir julqu'ici, les fonttions intérieures de l'Evéque.

### CHAPITRE XIIL

Des sonctions exsérieures de l'Evéque.

Es sontions extérieures de l'Evêque sont la juridition, le s soin des personnes confacrées à Dieu ou recommanda. bles par leur misere, & celui du temporel de l'Eglife.

L'Evêque est le seul Juge ordinaire & naturel de tout co qui regarde la Religion u. C'est à lui à décider les questions de soi ou de morale, en interprétant l'Ecriture faime, &

hand.

s Les Evéques défendaient aux pénitens publics de manger de la chair, de porter du linge; de monter a cheval, de porter les armes; ils étuient ubligés de garder la continence, de jeuner, &c. Ces péni-sences publiques n'ont jamais été abolies; mais elles font tombées en déluétude, & particulierement vers la fin du onzieme fiecle, à l'occafun de l'indulgence plémère que l'on accorda à ceux qui fe croiferoient.

u Casi duit s'entendre leulement de ce qui touche la foi; car le fou-Verein étent le protecteur de l'Églife, peut faire des lois pour la manu-tention de le Keligion, ét en confier l'exécution à fes Officiers : té-moin numbre d'Ordonnences, Édits ét Déclarations qui concernent te Keligion & les Mururs.

rapportant fidellement la Tradition des Pères. De-là vient qu'il a droit d'examiner tous les livres qui se publient dans CHAP. XIII. fon diocele, & que l'on ne doit rien imprimer qui regarde Conc. Tride la Religion, fans fon approbation; ce qui toutefois ne s'ob- feff. 4ferve pas en France. Il doit régler la police eccléfiastique x; & pour cet effet faire tous les Statuts, Mandemens, & autres Ordonnances qu'il juge néceffaires, pourvu qu'elles foient conformes à la discipline générale de l'Eglise, & aux Lois de l'Etat.

C'eft à lui auffi à dispenser des Canons, dans les cas où les Canons même le permettent, comme pour les publications des mariages, & les interstices des ordinations, & dans tous les autres cas où l'utilité évidente de l'Eglife le demande, excepté ceux qu'une ancienne coutume a réfervés au faint Siége. C'eft à l'Evêque à établir des personnes publiques pour le soulager dans le service de l'Eglise; ce qu'il fait par les ordinations, par les diverses sortes d'offices & de commisfions qu'il diffri bue, & par la collation des bénéfices; car il est le collateur ordinaire de tous ceux de son diocèse y.

L'Evêque a droit auffi de juger les crimes eccléfiaftiques, & de punir les coupables. Premièrement, il juge au tribunal de la pénitence les péchés même les plus secrets de ceux qui s'accusent volontairement. Il juge les pécheurs publics, même malgré eux, & peut les retrancher de l'Eglise s'ils ne se soumettent à lapénitence z. A l'égard des Clercs,

y Il faut néanmoins excepter ceux dont la pleine collation appartient à quelque autre collateur.

¿ Voyez ce qui est dit ci-devant dans une des notes de ce même chapitre sur la cessation des pénitences publiques.

x Le roi fait auffi, quand bon lui femble, des règlemens pour la po-fice eccléfiaftique, en tout ce qui a rapport à l'ordre public, & qui peut intéreffer le bien de l'état. On en trouve des exemples des le temps de la première race de nos rois, entre autres une Ordonnance de Gontran, Roi d'Orléans & de Bourgogne, pour la Confirmation du fecond Concile de Màcon, en 585. Il y a auffi dans les capitulaires, tant de la première que de la fecon-de race, divers règlemens pour la police extérieure de l'Églife. Phi-lippe Auguste, faint Louis, 2hilippe-le-Bel, Philippe de Valois, & autres qui leur ont fuccédé, ont fait plusieurs règlemens (emblables. Il y a entre autres la Pragmatique-fanction de faint Louis, celle de

Il y a entre autres la Pragmatique-fanction de faint Louis, celle de Charles VII, l'Ordonnance de Blois en 1579, l'édit de Melun, de Henri III en 1580, l'édit de 1695, concernant la juridiction eccléfiaf-tique, & autres règlemens femblables. Ces règlemens doivent préva-loir fur ceux de l'Évèque, en tout ce qui ne touche point la foi.



326

## INSTITUTION

PARTIE I.

il a fur eux toute forte de correction a, & peut les punir \$ Enap. XIII. même pour des fautes plus légères; car ils lui doivent une obéissance entière, & sont obligés à une vie plus fainte que les laïques. Enfin, l'Evêque a droit de terminer les différents, non-seulement entre les Clercs, mais entre les laïques b. Mais la juridiction eccléfiaftique fera expliquée dans la troisième partie de ce Traité.

> Les personnes dont l'Evêque doit avoir un soin particulier, sont celles qui sont confacrées à Dieu, par la profession d'une vie plus parfaite, comme les Vierges & les Veuves, à qui ont succédé les Religieuses, les Moines & tous les autres Religieux; car ils étoient tous originairement sous la direction des Evêques. Ce qui reste de ce droit, est la bénédiction des Abbés & des Abbeffes, & le pouvoir de donner aux Religieuses des Supérieurs & des Visiteurs.

> L'Evêque est charge du soin de toutes les personnes miférables c, des pauvres, fains ou malades; des enfans orphelins, abandonnés, ou exposés dès leur naissance; des vieilles gens incapables de gagner leur vie ; des infenfés & des imbécilles; des passans & des étrangers pauvres, particulièrement des pélerins. Ainfi l'Evêque a naturellement la direction de tous les hôpitaux d, de toutes les œuvres de charité & de toutes les confréries ou affemblées qui se font

a ll ne peut néanmoins employer que les peines canoniques, dont les unes sont purement spirituelles, telles que la privation des sacremens & des fonctions eccléfiastiques; d'autres qui tiennent en quelque manière du temporel, comme l'aumône, la fussigation, la prison. L'E-glife ne prononce point de peines corporelles plus févères. b Ceci ne doit s'entendre que pour les matières qui font de la com-

pétence de l'official.

c Personæ miserabiles ne fignifie pas seulement les personnes qui sont dans la misère ; mais toutes celles qui sont dignes de commisération,

l'administration; mais Justinien, par sa novelle 123, chap. 23, or-donna que les économes leur rendroient compte. Et depuis ce temps, donna que les économes leur rendroient compte. Et depuis ce temps, ils ont l'administration des biens de presque tous les Hôpitaux, ce qui est d'autant plus naturel, qu'ils sont les protecteurs des pauvres; que d'ailleurs, la plupart des Hôpitaux ont été sont des dotés par les évê-ques, des biens qui étoient destinés pour le soulagement des pauvres: car anciennement on faisoit quatre parts des revenus des biens de l'E-glise, dont la troisième étoit destinée pour les pauvres. Il y a néan-moins quelques Hôpitaux dont les Evêques n'ont pas la direction, pas même pour le spirituel, comme à Paris celui des Quinze-Vingt, qui est fous la direction du grand aumônier. est sous la disection du grand aumônier.

bour y concourir. Il est charge de l'examen des pauvres, PARTIE pour connoitre leurs besoins, leurs mœurs, leur religion; CHAP. XIII diftinguer les vrais pauvres des imposteurs & des fainéans faire que les aumônes soient employées fidellement, utilement & avec ordre, & procurer aux pauvres les biens spirituels à l'occafion des temporels. Ce foin des pauvres étoit Confl. apofit une des plus grandes occupations des Evêques des premiers P. 2. (. S. fiècles. Ils se crovoient chargés de la protection de toutes les personnes foibles & destituées de secours, & sollicitoient fouvent auprès des Magistrats & des Princes, les causes des veuves & des orphelins.

La dernière partie du devoir des Evêques eft le soin des biens temporels de leurs Eglises. L'Eveque doit donc exciter les fidelles à donner libéralement les dixmes & les prémices de leurs biens, faire des offrandes à la Messe, & des aumônes en toutes les autres occafions. C'eft à lui à recevoir les donations d'immeubles, & à accepter les fondations e qu'il juge raisonnables. Tout le temporel du diocèle étoit autrefois en la disposition, sans qu'il sût tenu d'en rendre compte qu'à Dieu. Si on ne l'eût cru capable de le difpenser fidellement, on ne lui eût pas confié les ames, fans 24. 25, comparaison plus précieuses. A présent l'Evêque n'est plus chargé que de la portion qui est attribuée à sa mense. Nous expliquerons dans la seconde partie ce qui regarde cette fondion.

e Ce qui est dit ici des donations & fondations, ne doit s'entendre que de celles qui seroient faites directement au profit de son Eglife ou de fa mense épiscopale : car ce n'est pas à lui à accepter les donations & fondations faites au profit des autres Eglifes de fon diocèfe. Mais lorfqu'il s'agit de quelque établifiment nouveau, comme d'un vicaire, d'une école de charité, de fervices & prières, il faut que le décret de l'Evèque intervienne pour autorifer la fondation ; & fi ce font des biens-fonds que l'on donne, & que la fondation ait pour objet l'établissement de quelque nouveau corps ou communauté, il faut que la fondation soit revêtue de lettres patentes. Voyer l'édit du mois d'Août 1749, concernant les établissemens & acquifitions des gens de main-morte.



Can; epof



CHAP. XIV.

#### CHAPITRE XIV.

Des Archeveques, des Patriarches, des Primats.

Fin qu'un Eveque put s'acquitter de tant de fonctions. il falloir, ou que fon diocèfe fur petir, ou qu'il eur fous lui un grand nombre d'Officiers pour le foulager. On avoit choifi, du commencement, le premier moyen; on a pris le tecond dans les derniers temps.

Dès le quatrieme tiècle, on voit un très-grand nombre d'Evèques dans les provinces bien peuplées, en Orient, en Egypte . en Alie , en Grèce , en Italie. Les loulcriptions des Conciles & les lettres des Pères en tont foi : & dans l'Afrique feule, c'ett-a-dire dans la côte qui s'érend depuis Tripoli julqu'au détroit, il y avoit 570 tièges d'Eveques en l'annee 411, comme il paroit par la Contérence de Carthage. Il eff vrai que les Papes ont érige quelques nouveaux évêches en Italie, même dans les derniers remps, aussi en ont-ils iupprime d'anciens; & fi l'an comulte les notices grecques, on en trouvera pour le moins autant a propor-Notit. ad tion. Sous le teul Patriarche de Constantinopie, eiles comp-Sdem Codini. rent 80 Metropolitains f & 39 Archeveques, dont quelques-uns ont plus de trente fuffragans : car elles diffinguent ces dignités, & ne mettent les Archeveques qu'au lecond

rang. Le concile de Sardique g dérendir seulement de metrre des Evêques dans les bourgs, & dans les villes fi petites, qu'un seul Prêtre y pourroit suffire.

On établit moins d'Evèques en Espagne & en Gaule, parce qu'il y avoir moins de cités; & quoiqu'il v en eut plusieurs dans la Scythie au cinquième fiècle, elles n'avoient qu'un Evêque, suivant le témoignage de Socrate. vir. Hiff. Quand le Christianisme entra dans la Germanie, c'eff-àdire versie temps de Charlemagne, il y avoir peu de villes;

Can. 6.

. . .

<sup>1. 19.</sup> 

f Les Métropolitains, qui font ici diffingués des Archevèques, font les Evêques des Métropoles ou villes capitales des previnces. Cette diffinction n'avoit lieu que dans l'Afre & dans l'Afrique. Plufleure de ces Métropolitans ne l'étoient que de nom feulemint , & n'avoient aucuns fuffragans. Voyer M. Dupin & L'hift. des Metropoles, de Cantel.

g Ce Concile fe tint en \$47.

aufi y fit-on peu d'évêchés. Mais on n'a pas eu soin de les PARTIEL multiplier à melure que les pays se sont cultivés, non plus CRAP, XIVE que dans le reste du Nord. Ainfi se sont formés ces évêchés immenses d'Allemagne & de Pologne. De-là eft venue l'impoffibilité de visiter souvent, de connoître & de gouverner immédiatement, non-seulement les peuples, mais les Prêtres; la néceflité de multiplier les Archiprêtres, les Archidiacres, les Grands Vicaires, & de se fervir du secours des Réguliers. On attribue auffi à l'étendue de ces évêchés immenses, la difficulté de tenir des Conciles. D'ailleurs, ces évêchés se sont trouvés si riches & d'une telle dignité dans l'Etat h, que le soin du temporel l'a souvent emporté fur le spirituel. Les anciens, plus sages, avoient proportionné les évêchés à l'étendue de l'esprit humain, & aux forces de la nature ; enforte que chaque Evêque pût remplir tous ses devoirs par lui-mème. S'il suffisoit de gouverner par autrui, fans confidérer ni la multitude des peuples, ni la distance des lieux, il ne falloit qu'un seul Evêque pour toute l'Eglife, & Jesus-Christ même n'avoit pas besoin de plusieurs Apôtres.

Il ne laiffoit pas d'y avoir de très-grands évêchés, dès le commencement de l'Eglise, parce qu'il y avoit de trèsgrandes villes. Il a toujours été constant, qu'il ne doit y avoir en chaque ville qu'un Evêque, pour montrer l'unité de l'Eglise. Ainsi les Éveques de Rome, d'Alexandrie & conc. Nic. d'Antioche, ont toujours eu un grand peuple à gouverner; mais leur diocèse ne s'étendoit guères hors les murs de leur ville, comme on voit par les anciens évêchés établis aux portes de Rome. Les Apôtres & leurs disciples ayant d'abord réfidé dans les grandes villes, d'où ils envoyoient des Evèques & des Prêtres dans les moindres, ces moindres églifes regardèrent toujours comme leurs mères les églises des grandes villes, que l'on nommoit déjà Métropoles dans le gouvernement politique. De-là vint au Mé- Dift. 11. c. 12 tropolitain le droit d'ordonner tous les Evêques de la province; de les avertir & les corriger, com ne leur père, leur docteur, & de tenir les Conciles. On suivit la division



h Il y a en Allemagne plusieurs Archeveques & Evèques qui sont Princes Souverains, entr'autres, les Archeveques de Mayence, de Trèves & de Cologne, qui font du collège des électeurs.



### HASTITUTION

Teners in one provinces of frankry romant on ends on is in 199 (1997) grades were qual The as setably per some in rereated of the provincest change of antimere prvinos, one--gues for the one of whether rereves constances are case.

Levines septimes of Lenters, Sume, Arrandize City. Balas - Off Hospiter an all granes timecoon , becca des Jugi. 33. leur liques avoicer etc bondees per te prices des Acotre Les hveges de ce mos egless ont en nommes de-(in Actues ; 6: Georgi) Permercaes. Cela: Chiexandre a en 6. general privileges : mais centres lione : a conformate regarder comme se vernaare hecceffeer as S. Peeres. Separ conficquent activit divit. Es premier de rous les Evergies, 6 a. Cast winder the l'Egilie. Le titre d' Arcaevene a see depais authories on Dicional a rous les Merrenchernes; suis les Grees on fair oeue, oeures du Merronolitam & de l'Hr-Che capie. Le ture de Futuren à été communique à mailque Locques, que l'on a élevés au-defius azianres. Deste quatriane factor on fr Farrarcies "Evenie-ile is interrice the Josuitation, & colus ne Confrantinopies nu eroit devenue le fage des l'appereurs. Or a donne ce ture à quelques ausees Excipate date augmenter leur pouvoir.

Digicifis Not on w. 224

Le titre d'Acarque è a cre donne a queiques Mérropolitans : donr les villes éconen les capitales uss grands gonvertiennais : que l'or appelon dioseles : car ce que nous appelois d'acifes aufourd'init, c'eft a-dire le territoire de chaque l'acque, ne s'appeloir encore que Paroiffi, comme qui duroit voffeage. Le d'autres provinces, on appeloit Primais ces l'acques cas plus grandes villes ; mais en Numidie , le aout de l'anne de donnoit au plos ancien Evéque de chaque province , fans confidèrer la cignité de la ville. Les royanaus qui le four formes du deoris de l'Empire Romain, &

leurs

۰.

a) entre de Pape alécole pre d'abord particulier à l'Exéque de Paue, il contra contanto e cons les Exéques. Grégoire VII, en pape, surdant a marce conte demonstratori propre a l'Exéque de Ropar de avante de l'actionne, tenu en roys, Urbain II fait feui que the baye, privativement à tous les autres Livéques.

que fix l'age, privativement a tous les actres livéques. À l'exerque d'un d'orste étoit la même choie que le Primat. étoit de mandre aunt mandre que celle de Patriarche, & au-deflus du solte de Mérenpolitain II prétidoit fur plufieurs Province. Préfontes unit l'exerque cher les étres est une effèce de Légat à latere la tratiarche qui fait le ville des Provinces foumiles à ce Prélet, l'age Juilet, binnoud, Gietfer.

leurs diverses révolutions, ont été cause de l'établissement PARTIE se de plusieurs Primats; mais ils n'en ont que le titre, hors CHAP. XIVI l'Archeveque de Lyon, qui est reconnu supérieur par l'Archevêque de Tours, par l'Archevêque de Sens, & par conséquent par celui de Paris, autrefois suffragant de Sens. Les appellations de ces trois Métropoles vont à Lyon; & c'eft le seul Primat de la Chrétienté qui exerce effectivement le droit de primatie 1.

Tel est donc l'ordre du gouvernement de l'Eglise. Tous les fidelles sont sous la conduite des Evêques qui les gouvernent avec le secours des Prêtres & des autres Clercs. Les Evêques sont tous égaux entr'eux, quant à ce qui est Difl. 21. c. 32 de l'ordre & de l'effentiel du Sacerdoce ; il n'y en a qu'un qui soit de droit divin établi au-dessus des autres, pour con- Diff. 22. 6. 26 ferver l'unité de l'Eglise, & lui donner un chef visible : c'est le Pape, successeur de celui que Jesus-Christ lui-même mit le premier entre ses Apôtres; encore il ne prend que le titre d'Evêque, & il nomme tous les Evêques ses frères. Toutes les autres distinctions sont de droit humain & de police ecclésiastique ; aussi ne sont elles pas uniformes. Il y a . felon le temps & les lieux, plus ou moins de Métropoles & d'Eglises sous chacune. Il y a des Archevêques soumis à des Patriarches, ou à des Primats. Il y en a de soumis immédiatement au faint Siège; & il y a des Evêques qui relèvent aussi immédiatement du Pape m.

Les Archevêques ont un ornement nomme Pallium, qui Thomaj. Difcipi. pars. leur est particulier n, & qu'ils portent par-desfus tous les 2. lib. 1. eq

24. 25. 26.

m Tels sont quelques Evêques des Colonies.



l Il y a dans le Royaume plusieurs Métropolitains qui pronnent la qualité de Primat, sans avoir aucun Archevêque sous leur juridiction. Ce n'eft pour quelques-uns d'eux qu'un simple titre d'honneur. Tels sont l'Archeveque de Bourges, qui prend le titre de Primat d'Aquitaine ; & celui de Reims , qui prend le titre de Primae de la Gaule Belgique. D'autres , comme l'Archevêque de Narbonne , ont outre l'Official Métropolitain, un Official Primatial, & trois degrés de juridiction ; mais dont l'exercice fe borne à juger les affaires de leur Métropole.

n Le Pallium est common au Pape, aux Patriarches, anx Pri-mats & autres Métropolitains. L'Evêque d'Autun le porte par un privilège particulier. Les Papes en ont aussi accordé l'usage à l'Evêque de Bamberg, à celui de Pavie, à celui de Luques, & en France, à celui du Puy en Velay; & tous les Evéques Grecs sont même dans l'usage de le porter. C'ost une bande d'étoite de laise Tome II.



### INSTITUTION

autres ornemens. L'ulage en eft plus ancien & plus général PARTIE I. CHAP. XIV. dans l'Eglife Grecque o ; mais dans l'Eglife Latine il ne s'eft introduit qu'au fixième fiècle ; & les Papes ne l'accordoiene d'abord qu'à quelques Evêques, comme une grâce fingu-Dif. 100. lière & personnelle. Depuis plusieurs sièc'es, il est devenu

commun à plusieurs Archevêques ; mais il faut toujours le faire venir de Rome, & l'Archeveque ne peut exercer ses fonctions qu'il ne l'ait reçu.

#### C. 24===== CHAPITRE XV.

### Des Erections & des Suppressions d'Evéches. Des Evéques titulaires. Des Coadjuteurs.

Es pays nouvellement convertis ont toujours eu des Thoma f Dif. ipl. part. Levêques sans Métropolitains, avant qu'il y eût un 2. l.v. 1. ch. assez grand nombre de Chrétiens, pour y ériger plusieurs Greg lib. v. évêchés, & former une province eccléfiastique. Au com-Epul. 58. 59. mencement, les Evêques les plus proches s'appliquoient d'eux-mêmes à ces missions ; quand ils les négligeoient . leurs supérieurs en prenoient soin; & la chose est venue à ce point, que depuis huit ou neuf cents ans, il ne s'en est V. Zachar, guères fait de considérables, sans autorité du pape. De-là vient que l'Angleterre, l'Allemagne & les royaumes du Bonif. or gl. 1. 4. 6. Nord, étoient dans une dépendance particulière du faint Siége, avant les dernières héréfies.

L'autorité des Conciles provinciaux suffisoit, suivant

l'ancien droit, pour l'érection des évêchés & des métropoles ; mais depuis que les fausses décrétales ont été reçues. on n'en érige plus fans l'autorité du Pape. Il est vrai que l'on doit toujours entendre les parties intéreffées ; favoir. les Evéques dont on veut parrager les diocèfes, les Métropolitains à qui on veut donner des suffragans, le Clerge &

Cod. Afric. ean. 96.

ad

blanche, large de trois doigts, qui entoure les épaules, ayant des pendans longs d'une palme pardevant & par derrière, avec des pe-tites lemes de plomb arrondies aux extrémités, couvertes de foie notio, avec quatre croix rouges. Sur la forme du pallium, Voyee l'Appendix I des Boilandifles, dans le Propylaum ad Alta Sault. Mail, part. I rag. 208.

o il a pilt fun origine du manteau des Empereurs. Il n'étoit point en utage avant le 1Ve. fiècle.

4



le peuple des nouveaux diocèses, le Roi & les autres Seigneurs temporels. Les Métropoles étoient rares dans les CHAP. XV. premiers temps. Ce qui en a fait ériger tant de nouvelles, eft que l'on a eu égard à la dignité des villes qui se sont accrues par le temps, sans considérer, comme autresois, le nombre des Eveques de la province. C'est ainsi que Paris fut érigé en Métropole l'an 1622. Par la raison contraire, il a fallu quelquefois supprimer les titres des Eglises ruinées par les guerres, ou par les autres calamités ; ce qui est arrivé souvent en Italie, depuis la décadence de l'Empire. Oueiquefois il a suffi d'unir deux diocèses, ou de transferer Queiquerois it a tuin d'autre ; & tout cela se fait par la même 1. epist. 76. le siège d'une ville à l'autre ; & tout cela se fait par la même 1. epist. 1. 21. epist.

Quand des pays Chretiens font tombés fous la domination des infidelles, les villes même ruinées n'ont pas ceffé auffitôt d'avoir des Evêques. Ils se sont conservés dans le refte de leurs diocèfes, ou dans les villes les plus proches, gardant toujours leurs anciens titres. Quoiqu'Antioche ne soit presque plus rien, & Alexandrie peu de chose, il ne laisse pas d'y avoir dans le pays des Patriarches qui en prennent le titre, réfidens au Caire, à Alep, ou ailleurs, felon les lieux où sont leurs troupeaux; car comme les Chrétiens d'Orient sont divisés en plusieurs sectes depuis plus de 1200 ans, chacune a ses Patriarches & ses Eveques; ce qui fait qu'il y en a plusieurs qui se disent Evèques de la même ville.

Lorique les Francs conquirent la Terre fainte p, ils ajoutérent de nouveaux Patriarches & de nouveaux Evêques à tous ceux de ces différentes sectes qu'ils y trouvérent. Car ils ne pouvoient reconnoitre pour leurs Pasteurs des hérétiques & des schismatiques, & ils ne s'accommodoient pas même des catholiques d'une autre langue & d'un autre rit. Ils établirent donc, par autorité du Pape, un Patriarche Latin d'Antioche, un de Jérusalem, des Archevêques & des Evéques; & ils firent la même choie en Grèce. après qu'ils eurent pris Constantinople q. Quand ils eurent

Pij

Gregor. lib.

٩

PARTIE I.

p La ville de Jérusalem sut prise en 1099, par Godefroi de Bouillon.

g Ce fut en 1204, que Baudouin I prit Constantinople. Baulouin II perdit l'Empire en 1261.



VARTE L

CHAP. XV.

228

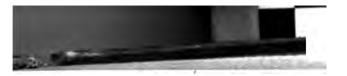
### INSTITUTION

perdu ces conquêtes, l'espérance d'y rentrer sit que les Evéques, aussi bien que les Princes, conservèrent leurs titres, quoiqu'ils se retraisent a la cour de Rome, ou dans les pays de leur naisfance.

Pour les faire sublisher, & pour sourenir leur dignine, le Pape leur accordoit des penhons & des bénéfices fimples, ou même des Evêches; mais ils gardoient toujours le titre le plus honorable. Ainfi le même étois Patriarche d'Alexandrie & Archevéque de Bourges, ayant le patriarchat en titre & l'Archevéché en commende. Quand ils mousurent, on leur donna des successeurs, & on cominua de donner de ces titres In partibus infidelium, même depuis que l'on eur perdu l'espérance d'y reurrer. On a cru avoir besoin de ces titres, pour ordonner des Evêques sans leur donner effectivement d'Eglife; comme les Nonces du Pape, les Vicaires Apostoliques chez les hérétiques ou dans les millions éloignées, les Coadjuteurs & les Suffragans r. Or on appelle Suffragans en cette matière les Evêques qui fervent pour d'autres, comme en Allemagne, pour les Elecreurs-Ecclessaftiques & les autres Evêques-Princes; car ils ont la plupart de ces Evêques In partibus, qui font leurs pensionnaires, & comme leurs Vicaires pour les fonctions épiscopales. On les appelle Suffragans, parce que chez les Grecs, où cet abus a commencé, les Archevêques faisoiens exercer leurs fonctions par des Evéques de leur province.

Ccpendant, la règle demeure conftante qu'il ne peut can. Nie. 5. y avoir qu'un Evêque dans un diocèfe, pour montrer & maintenir l'unité de l'Eglife. Sa grande étendue a obligé de la partager en plusieurs troupeaux; mais chaque troupeau n'a qu'un chef, foumis au chef de l'Eglife universelle. Si dans un diocèfe se trouvent deux nations de diverses langues, ou même de rit différent, il ne saut pas pour cela y mettre deux Evêques. Mais l'Evêque Latin,

r Il ne faut pas confondre ces Suffragans avec les Evêques qui font réellement posselleurs d'un Evêché, & qu'on appelle Suffragans, à l'égard de leur Métropolitain, foit parce qu'étant appelés par lui a fon fynode, ils y ont droit de fuffrage, foit parce qu'ils su peuvent être confactés fans fon fuffrage, foit entin parce qu'ils font contildétés comme les coadjuteurs, & qu'ils doivent l'aider de leurs contiels lorfqu'ils en font requis. Voyeg le Gloff, de du Cange au mot Suffraganei.



par exemple, doit donner aux Grecs un Vicaire général PARTIE I. Grec, pour exercer fur eux toutes les fonctions qui peu- CHAP. XV. vent être commiles à un Prêtre. Ce cas arrivoit souvent Can. Quo-pendant les Croisades; & on en use encore ainsi dans les off. jud. ord. pays de frontières, où un diocèfe s'étend à plusieurs na- exconeil. Lat. tions f.

Si un Evêque devient incapable d'agir, par vieillesse, Thomas. par maladie ou autrement, ce n'est pas une raison de le part 1. liv. 2. dépofer ; mais il faut lui donner un Coadjuteur. Du com- ch. 22. part. mencement, ce n'étoit qu'un Prêtre qui fervoit de Vicaire  $\frac{2. liv. 1. ch.}{42. 7. g. 1.}$ général à l'Évéque malade, & il étoit ordonné Évéque c. 1. ex Grepour lui succéder après sa mort. A present, afin qu'il puise Bor. IX Ep. exercer même les fonctions épiscopales, on lui donne un 1:b. IX. Epist. titre In partibus. Son pouvoir doit finir à la mort de l'Eve- 7. q. 1. petifii. que, fice n'eft qu'avec la coadjutorerie on lui ait donné 17 ex epije. L'offirzance de la tutura fuccation Autoration la Misson Zuchar. ad l'affurance de la future succeffion. Autrefois, le Métropo- Bonifac. litain, avec fon Concile, donnoit des Coadjuteurs : par le droit nouveau, il n'y a que le Pape qui en donne t.

Régulièrement on ne donne point de fuccesseur par 7 q. i. c. s. avance, à un Evêque vivant ; & lui-même ne pout s'en riano. donner, principalement quand c'est son neveu, ou un au. sre proche parent. Le gouvernement de l'Eglise ne doit pas être regardé comme un patrimoine, ni devenir héréditaire dans les familles. Si tourefois un faint Evéque avoit

t Les coadjutoreries dans les bénéfices, avec droit de tuture fuc-ceffion, font contraires à l'ancienne difcipline de l'Eglife. Elles ont été tolérées pour les bénéfices qui ont charge d'ames, pourvn que ce fut fans droit de succéder. Suivant la discipline des derniers siecles, elles sont permises quand elles ont de justes causes. Le Concile de Trente les permet pour l'urgente nécessité ou utilité des Evécliés & Abbayes. Elles ne font tolérées en France, que pour les bénéfices contitoriaux, auxquels le Roi nomme, & non à l'é-gard des autres bénéfices ; tels que les prébendes, prieures, cures & chapelles. Voyer l'Ordonnance de 1629, art. 3. L'Ordonnan-e d'Orleans, art. 7, enjoint aux Prélats qui, par maladie, âge, &c. ene pourroient vaquer à leurs charges, de prendre & de recevour des Coadjuteurs & Vicaires, perfonnages des qualités requifes, auxguels lefdits Prélats feront tenus de bailler pension raisonnabie.

P iij

Can. Quo-IV. C 9. Conc. Meld. c. 47.

f Dans les diocèfes qui s'étendent dans le resfort de différens Parlemens, l'Evêque est obligé d'avoir un Official forain, pour la partie de son diocète qui est hors du Parlement, dans lequel est le siège épiscopal. Il y a aussi en quelques lieux des Grands-Vicaires for ins, qui exercent en même-temps la juridiction volontaire & la contentieuse ; comme dans le grand vicariat de Pontoise. Voyeg d'Hericourt, Lois ecclesiaslig. tit. des Grands-Vicaires & Offic. n. 39.



### INSTITUTION

PARTIE I. CHAP XV. Aug. Epift 110.

230

@¥==

Bonif.

9. in fine.

choisi un sujet digne , sans qu'il y parût d'affection natus relle, on pourroit y avoir égard. Ainfi faint Augustin déclara qu'il défiroit que le prêtre Héraclius lui succédât : le peuple v confentit folennellement; & après la mort de S. E-ift. 6. ad Augultin, les Evèques confirmèrent cette élection. Le Pape Zacharie accorda pareillement à S. Boniface de Mayence, le droit de le choifir un successeur. Dans les derniers temps, le Pape a souvent accordé aux Evêgues des Coadjuteurs. avec affurance de la fucceffion future ; & on ne donne plus seff. 15. c. de Coadjuteurs autrement, Mais le Concile de Trente défend d'en donner que de très-dignes, & avec grande connoissance de cause. En France, la nomination du roi leur

est nécessaire, comme aux autres Evêques. Aussi, après la mort de l'Evêque, ils entrent en possession, fans nouvelle nomination, ni nouvelles Bulles.

#### CHAPITRE XVI.

36.0

De la Translation des Evéques. De la Renonciation. De la Vacance du Siège.

Thomaff. part. 1. liv 1. 11. C. 44. Can. apofl.

'EVEQUE doit être fixé & attaché pour toujours à fon J Eglife, comme un époux à fon épouse, & un père à 1. c. 25 p. 2. sa famille. La même stabilité est recommandée aux Prêtres & à tous les Clercs. En effet, le gouvernement des ames n'eft pas une action paffagère ; il demande un foin & une ap-Can. Nic. 15 plication continuelle, pour instruire de suite, corriger, conduire à la perfection. Il faut du temps pour gagner la confiance, suivre les bonnes œuvres, & garder une conduite uniforme. Différens Pasteurs ont différentes vues, & différentes méthodes : c'est toujours à recommencer. Cependant, dès le quatrième fiècle, les Ariens & les autres hérétiques changeoient souvent d'Eglises, soit par leur ambition particulière, soit par le crédit de leur parti, qui les élevoit à des fiéges importans.

Can. Nic. 15. 19. 82 Sardic. c.

31 41

C'eft pourquoi le Concile de Nicée défendit les Tranf-nulles, & ordonna que le transféré retourneroit à fa première Eglife; & le Concile de Sardique ordonna, qu'il feroit privé de la communion laïque, même à la mort. On a

.

remarqué que personne ne passe d'une plus grande Eglise à PARTIE L une moindre ; & que ceux qui cherchent à changer, font CH-P. XVL toujours inquiets & agites, & ne s'affectionnent point au lieu ou ils espèrent de ne pas demeurer. Cette discipline a été plus religieusement observée en Occident, qu'en Orient; & dans l'Eglise Romaine nous ne voyons point de translation pendant 900 ans. Le premier exemple est celui du Pape Formole, qui avoit été évêque de Porto. Un de ses Conc. Rom. successeurs u en prit le prétexte de le faire déterrer ; & un so4. fub. Concile tenu incontinent après, défendit que cette trans. lation fût tirée à conféquence.

On a toutefois reconnu des causes légitimes de transla-7. 9. 1. 5. tion. Si les hostilités ont désolé une Eglife, l'Evêque de- Scias. pouillé & fugitif peut être pourvu d'une autre. Nous avons marqué que S. Grégoire a fait souvent de ces translations. Si l'utilité évidente de l'Eglise demande qu'un Evêque d'un grand mérite soit tiré d'une petite Eglise pour remplir un grand siège x : comme quand Euphrone fut Raf. Ep. 1932 transféré de Colonie à Nicopolis en Arménie, avec l'ap. Hijl. 1. xvit. probation de S. Bafile. Mais en ce cas, l'Evêque doit être  $\frac{n}{1}$ ,  $\frac{33}{c}$ ,  $\frac{7}{c}$ transféré malgré lui, du moins fans le défirer, par le Con- Conc Carcile de la province, suivant le droit ancien ; par le Pape, <sup>th</sup>ag. IV. suivant le droit nouveau. Sous ce dernier prétexte d'utilité, <sup>7</sup> 9 4. Muta-ternes 34 ex les translations sont devenues fréquentes dans les derniers fals. De ret. temps; enforte que depuis cinq ou fix cents ans, elles fem-blent avoir passé en droit commun, du moins pour parve-trd. pir aux grands sièges, pourvu qu'elles se fassent par le Pape.

C'est encore le Pape seul, suivant le droit nouveau  $\gamma$ ,

y On entend ici par droit nouveau celui qui s'eft introduit depuis le XIIe. fiècle, temps auquilles Papes commencéient à s'immiter en la difposition des bénéfices natres que ceux de leur diocère, éc particulièrement depuis le Concordat qui a affaré au Pape la provi-

u Ce fut Etienne VI qui fit déterrer Formole, & fit faire le procès en forme au cadavre de ce Pape, que l'on dépouilla des habits facrés. On lui coupa trois doigts, puis la tête, puis on la jeta dans le Tibre. Sergius III approuva la procédure faite contre la mémoire de Formofe.

x Van Elpen, tom. III, pag 570, remarque que cette exception inférée par Gratien, ne fe trouve point dans les anciens canons It site a ce fujet le P. Labbe, qui regarde comme une des faufles décrétales supposées par ludore, la seconde épitre de Pélage II, qui paroit autorifer ces tranflations.

## INSTITUTION

232

qui peut admettre la renonciation des Evêques z. Du temps PARTIE I. CHAP. XVI. même que les élections étoient en vigueur, on tenoit qu'il C. 2. de falloit une plus grande puissance pour ôter un Evêque, que pour l'établir : comme il est plus difficile de dissoudre un mariage, que de le contracter. Ainsi la renonciation ou ceffion, la translation & la déposition d'un Evêque, ont été miles au nombre des caules majeures rélervées au Pape. Aurrefois le Concile de la province en connoifloit comme du refte. Quant à la renonciation, il est vrai qu'il n'a jamais été

Thomas. 2. c. 26. 9. q. 1 Scifcitaris 38. Sc.

Tranft.

reaunt.

part. 1. liv. permis à un Evêque de quitter, de son autorité privée. l'Eglise où le Saint-Esprit l'a établi ; ni par crainte, ni par pufillanimité, ni fous prétexte de plus grande perfection, Si quelques Saints fe sont retirés en solitude, leur exem-C. Nifi de ple ne doit point être tiré à conséquence. Mais s'il y a cause légitime, la renonciation peut être permise par le supérieur a. Les causes sont, l'incapacité, soit par vieillesse, par maladie, ou autrement ; l'irrégularité, nonobstant laquelle l'Eveque a été ordonné ; le péché où il peut être tombé avec scandale ; enfin, la dureté du peuple indocile & incorrigible. On a douté si le Pape pouvoit renoncer, parce qu'on prétend qu'il n'a point de supérieur qui puisse juger des caufes de fa renonciation, Célestin V décida C. 1. de re- qu'il le pouvoit, & céda effectivement b; & son successeur Boniface VIII confirma la décifion. Quant à la déposition des Evêques & des Clercs, il en sera parlé dans la troisiè-

punt. in 6. Difina. so.

Epift. 35.

me partie. Le siège épiscopal étant vacant par la mort de l'Evêque, posiquam 11. de nege epicepar etant valant par la more de l'Dieque

> fion des Evéchés de France. Voyer le nouveau traité de Diplomatique, tom. I. pag. 251.

> 7 Les Evêques ne sont dépouillés de leur Evêché, qu'après que leur démission a été admise par le Pape; Arrêt du Confeil d'Etat, du 9 Avril 1647 ; autre du 29 Avril 1657. Voyez la Bibliot. Canon. & Duperrai, fur l'art. 18 de l'Eait de 1695.

> Dans les démissions simples, la régale est ouverte, du jour que le Roi a accepté la démission, par la nomination d'un successeur.

a Comme par le Mérropolitain, à l'égard de l'Évêque. 6 Sa renouciation est du 12 Décembre 1294. Grégoire XII renonça aufli au Pontificat dans la quatorzième festion du Concile de Constance, tenue le 14 Juillet 1415. Il avoit été déposé au Concile de Pife, le ç Juin 1409. Il y a plusieurs autres exemples de Papes qui se sont démis volontairement.



to sha d

## AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE.

à regardé comme un grand mal, que l'Eglife demeurât PARTIE L. long-temps veuve; & on avoit preferit trois mois, comme CHAP. XVI. le plus long terme. Le concile de Latran a donné ce terme Diff. 100. C pour l'élection, & autant pour la confirmation. Par le  $\frac{1}{C.Nepro de.}$ Concordat, le Roi doit nommer dans les six mois c. La feil. 41. de négligence des Electeurs on des Métropolitains, a été la elect. première caule de faire venir à Rome pour la provision des Evêchés. Il est toutefois difficile que le siège ne demeure quelque temps vacant ; il faut cependant que l'Eglife foit gouvernée, & que les revenus de la mense épiscopale soient confervés.

Suivant l'ancienne règle, le Clergé de l'Eglise vacante Apud Cypr. gouvernoit d. Les lettres de S. Cyprien, & celles du Clerge Eriff. 3. 19. de Rome, témoignent le soin qu'ils prenoient de l'Eglise, 31. après le martyre du Pape S. Fabien. Dans les provinces, le Métropolitain avoit l'inspection sur le Clergé de l'église Tiullo. c. 35. vacante, de laquelle il prenoit un foin plus particulier. Il Troffei. c. 4. commettoit un Eveque voisin, en qualité de Visiteur, pour Conc. Reg. prendre soin des funérailles de l'Evêque défunt, & faire in- an. 439. c. 6. ventaire des biens de l'Eglise vacante dans les sept jours. 7. Mais on ne remplifioit aucune place de Clercs, s'il y en avoit de vacante. On regardoit comme le premier besoin, de donner un chef à l'Église. Dans les derniers temps, le Chapitre de la Cathédrale s'étant attiré tout le droit de l'élection, s'attira auffi le gouvernement pendant la vacance; & ce droit subliste encore. Mais une communauté toute en-Conc. Trid. tière ne peut gouverner par elle-même : les particuliers ne fest. 24. c. 16.

233

Сопс. іл

c S'il nomme un fujet qui n'ait pas les qualités requifes, le Pape peut le refuser : mais le Roi peut en nommer un autre dans les trois mois fuivans.

d L'opinion commune est, qu'avant le douzième siècle, les Chapitres des Cathédrales ne gouvernoient point seuls le diocèfe pen-dant la vacance, & que cela n'eft arrivé que depuis qu'ils se furent rendus maitres des élections des Evèques, exclusivement aux autres parties du Clergé. Tout le Clergé du diocèfe, & singulièrement celui de la ville épiscopale, avoit part au gouvernement. En France & dans les Eglifes voifines, la difcipline la plus ordinaire pendane plusieurs fiècles, étoit que le Métropolitain commettoit l'Evêque le plus voisin. Dans les derniers siècles, les Papes ont voulu nommer des Administrateurs aux Evéchés vacans, conformément à une décision du Lroit Canonique; mais cette discipline n'a point été reque dans ce Royaume. Voyeg les Mémoires du Clerge, tom. Il; Pag. 527.



### INSTITUTION

PARTIE L. fauroient à qui s'adreffer , & l'un pourroit detruire ce que CHAP, XVL l'autre feroit : ainfi le Chapitre doit commencer par établir dans les huit jours un ou plufieurs Vicaires généraux, pour exercer la juridiction volontaire ; & pour la contentieule, un Official. Car ceux que l'Evêque avoit établis, demeurent destitués de plein droit par sa mort, n'ayant que de simples commissions. Le Chapitre a, pendant la vacance e, tout le pouvoir de l'Evêque, pour les affaires ordinaires, parti-C. Illa de- culierement celles qui periroient par le retardement. Quant we a ne fede à la collation des bénéfices, il peut instituer ceux qui sont C. un, cod. prefentés par les patrons, ou confirmer ceux qui font élus; **4** 6. mais il ne peut donner la pleine collation, fi ce n'est pour des bénéfices, dont la collation lui est commune avec l'Evéque; car alors elle revient entière au Chapitre, par droit Cone. Trid. d'accroiffement f. Le Chapitre ne peut donner des dimiffell. 7. 6. 10. foires pour recevoir les Ordres, finon en deux cas. Si celui qui demande le dimifioire est presse de recevoir l'Ordre, à caule du bénéfice dont il est pourvu, comme une Cure, qui l'oblige à être Prêtre dans l'an. Si la vacance dure plus d'une année, le Chapitre peut donner des dimificires, Cap. un. de même à ceux qui ne font pas presses. En ce même cas, de major, &. longue vacance, il peut commettre des Vicaires ou Viliin 6, teurs aux bénéfices vacans. A l'égard des censures eccléfiaftiques, le Chapitre en peut absoudre pendant la vacance du siège épiscopal; il peut aussi donner les dispenses que donneroit l'Evêque.

Pour le temporel, il étoit défendu par tous les canons, 72. q. 2. de charitat 45. de rien enlever ou dissiper des meubles de l'Evêque défant, fr. 13 9 1: ou de l'Eglife ; tout devoit être réferve au successeur. A ha: hujus. 38.

On tient suill rommunément, que le Chapitre peut admettre les permutations, parce que ce tont les collations forcées. Les Chapis urs des Eglifes Cathedrales de France font dans cet ulage.

214

e Le Chapitre ne peut nommer de Grands-Vicaires pour le geuvernement du diocèle, sous prétexte que l'Evêque & tes Grands-Vicuires sont absens. Arret du Parlement du 18 Novembre 1650 » contre le Chapitre de Reims.

f Les Papes, par une règle de Chancellerie, se sont réfervés la collation des bénchees qui tont à la collation de l'Evêque, pendant que le fiège est vacant ; mais cette réferve n'est pas admife parmi nous. Le Rol, en vertu de son droit de régale, confère tous les bénéfices non-cures, que l'Evèque auroit conférés. A l'égard des bénefices cures, la collation en appartient au Chapitre.

Sec. Sec. 2

.....

préfent les meubles font toujours de la fuccession de l'Evêque g : mais quant aux revenus de la mense, le Chapitre CHAP. XVL doit établir un ou plusieurs Economes, qui en rendront compte à l'Evêque sur ; comme aussi les Vicaires généraux, & tous ceux qui auront administré pendant la vafer aux, & tous ceux qui auront administré pendant la vaconce. Trid. raux, & tous ceux qui auront administré pendant la vafer aux, & tous ceux qui auront administré pendant la vaconce. Trid. cance, feront tenus de lui rendre compte. En France, les Chapitres sont déchargés de ce soin du temporel : c'est le Roi qui établit les Economes, en vertu du droit de Régale, par lequel il peut prendre le fruit des évêchés vacans, comme il sera expliqué dans la seconde partie. En général, pendant la vacance du siège, on ne peut faire aucun changement dans l'Eglise, aucune aliénation du temporel, aucune érection, suppression ou union de bénéfice; en un mot, rien qui puisse porter préjudice à l'Evêque sutur. Voilà ce qu'il y avoit à dire de l'épiscopat.

g Louis VII, partant pour la Terre-Sainte, abolit la coutume qu'avoient fes Officiers, d'aller piller la maison de l'Evêque décédé, & d'en emporter les meubles. Depuis ce temps les Papes prétendoient que la dépouille des Evêques leur appartenoit. Mais Charles VI, en 1385, ordonna qu'elle palleroit aux héritiers, de même que les biens patrimoniaux.

La coutume de Paris, art. 316, porte que les parens & lignagers des Éveques & autres gens d'Eglife féculiers, leur fuccédent. La plupart des autres coutumes contiennent une femblable difpofition, & ne font point d'exception pour les meubles.

En effet, par arrêt du Confeil du 9 Février 1951, il fut ordonné au Syndic du Chapitre de Lodève, de remettre dans le palais épifcopal les habits pontificaux, croile, mitre, bague & croix pe&orale, nonobitant un prétendu utage contraire.

Il est cependant d'usage à Paris, que le lit de l'Archevêque décédé appartient à l'Hôtel-Dieu, de même que celui des Chanoines qui décèdent, ce qui vient de ce que Maurice de Sully ayant légué son lit à l'Hôtel-Dieu, des Chanoines l'imitient : & depuis 1:68 cela a été observé. Il y a arrêt du Parlement de 1564, qui ordonne aux créanciers de seu M. de Gondy, Evêque de Paris, de livrer son lit à l'Hûtel-Dieu.

Ť



6.3

236 PARTIE L

CHAP. XVIL

GV

### INSTITUTION

CHAPITRE X V I L

### Des Chanoines h.

U commencement, il n'y avoit point d'autres offices ecclésiastiques, que les Ordres i. Un Prêtre n'étoit que Prêtre, un Diacre n'étoit que Diacre : ainsi du reste. Seulement, pour conserver l'unité, chaque Ordre reconnoiffoit un chef. Il y avoit un premier Prêtre, qui étoit d'ordinaire le plus ancien d'ordination, que l'on appela depuis Archiprétre. Il y avoit un Archidiacre établi sur tous les Diacres, & sur tout le clergé inférieur, par le choix de l'Evêque. Thomas 2. Enfin, quand les moindres Clercs furent en plus grand nombre, il y eut aussi un Primiclerc k ou Primicier, pour les gouverner : c'étoit au plus un Sous-diacre. Il est souvent nommé Primicier des Notaires, parce que la fonction la plus confidérable des Clercs inférieurs, étoit d'être les secrétaires & Cont Emerit. les écrivains de l'Evêque & de l'Eglise 1. Ces trois chefs se rapportoient immédiatement à l'Evéque, qui gouvernoir par eux tout fon Clergé.

> Une partie du Clergé étoit toujours auprès de l'Evêque, pour affister aux prières & à toutes les fonctions publiques. L'Evêque consultoit les Prêtres sur toutes les affaires de l'Eglise ; & pour l'exécution , il se servoit des Diacres & des Ministres inférieurs. Le reste du Clergé étoit distribué dans les titres de la ville & de la campagne, & ne se rassembloit

k En quelques endroits, on l'appelle Princier, quasi primus in ceni. Il y svoit un Princier à Toul & un à Verdun ; & il y en a encore un dans l'Eglite cathédrale de Metz. On aflure auffi qu'il y en a à Milan & à Venite. Voyer PHiff. de Verdun, pag. x & xiv.

I L'emploi d'écrivain étoit d'autant plus nécessaire, que l'Imprimerie n'étant pas encore connue, il falloit un grand nombre de pertonnes, pour copier les livres dont ou avoit befoin , pour le fervice de l'Eglife.

ه د رو ایر

p. liv. 1. ch. iΧ.

f. 10.

h Le nom de Chanoine vient du latin Canon, qui fignifie règle, & défigne un Eccléfiastique qui vit selon une règle particulière qu'il a embrailée.

i 11 n'y avoit point de bénéfices autres que les évêchés & les cures, julqu'au commencement du fixième fiècle, mais il y avoit des offices ecclésiastiques. Quelques Prêtres, autres que les Evêques, étoient chargés de la conduite des titres ou Eglifes inférieures aux Eglifes Cathédrales.



ياد مار دار ال

#### AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 237

qu'en certaines occasions, d'où sont venus les Synodes m. De cette première partie du Clergé, font venus les Cha- CHAP. XVIE. noines des Cathedrales. Il est vrai que du commencement on Thomas. 1. nommoit Clercs canoniques, tous ceux qui vivoient felon les Part. 2. 1. 5. canons, sous la conduite de leur Evêque, & qui étoient sur 1, c. 31. le canon ou la matricule de l'Eglife, pour être entretenus Conc. Clarom. à fes dépens, foit qu'ils fervissent dans l'Eglise matrice, ou Conc. Aures. dans les autres titres. Depuis, le nom de Canoniques ou Cha- 111, c, 11. noines, fut particulièrement appliqué aux Clercs qui vivoient en commun avec leur Evêque n.

En effet, lorique l'Eglife fut en liberté après les perfécutions, plusieurs faints Evêques embrasserent la vie commune o avec leur clergé : comme S. Eusebe de Verceil & S. Augustin, dont l'exemple est le plus fameux. Il faisoit vivre ses Clercs dans une parfaite pauvreté, & ne souffroit vie. Aug. c.

PARTIE I. 6.42. p. z. h

Ambr. cpl Poffid. de 5.11.

m Le fynode de l'Evêque, appelé anciennement presbyterium, eft l'assemblée de tout le Clergé séculier & régulier de son diocese.

Le Concile d'Orléans, Can. 17, & celui de Vernon, Can. 8, ordonnent la convocation des fynodes tous les ans ; & que tous les Prêtres du diocese, même les Abbés, seront tenus d'y affister. Le Concile de Trente, seff. 24, Cap. 2, de Reform. ordonne aussi la tenue du fynode diocéfain tous les ans, auquel doivent affister les exempts qui ne sont point soumis à des chapitres généraux, & tous ceux fans exception qui sont chargés du gouvernement de l'Eglis paroissiale, ou autres séculières, même annexes.

n On leur donna le furnom de canonici, parce qu'ils faisoient profession de suivre les Canons plus particulièrement que les autres Clercs répandus dans les titres ou Eglifes de la ville & de la campagne, & que les Clercs ou Chanoines de la cathédrale furent atlujettis à une règle ou discipline particulière.

o Les premiers Chrétiens avoient déjà pratiqué la vie commune; mais quelques-uns prétendent, & avec fondement, que cette communauté ne s'étendit pas au-delà des murs de Jérutaiem, & qu'elle ecsia tout-à-fait des que le nombre des fidelles fut afiez grand pour rendre l'usage de cette vie commune difficile. Mais les fidelles donnoient toujours une partie de leurs biens à la bourse commune, destinée pour la fubfistance des Ministres de l'Eglise & des pauvres. Les Moines observoient aussi la vie commune, depuis qu'ils avoient été rassemblés dans les Monastères, par saint Antoine, saint Pacôme & au-tres. Mais la vie commune des Chanoines ne sut instituée en Occi-dent que par saint Eusebe, Eveque de Verceil, lequel en 354 joignit la vie monastique à la cléricale, dans sa personne & dans celle de son Clergé. Saint Augustin, qui sut fait Evêque d'Hyppone en 395, vivoit aussi en communauté avec ses Clercs. Il sonda dans le pourpris de son Eglise une Communauté de faintes Filles, qui étoient gouvernées par sa sœur, & que l'on regarde comme les premières Chanoinefles regulières,

INSTITUTION

PARTIE I.

Réguliers, ils ont obtonu des Papes, & même des Evé-CHAP. XVII. ques, plusieurs priviléges, qu'ils ont eu grand soin de faire confirmer ou augmenter à chaque élection qu'ils faisoient. La plupart ont juridiction y, non feulement fur leur corps mais sur quelque partie notable du diocèse, & sont exempts de la juridiction de l'Evêque, ne reconnoissant pour supérieur, au-dessus de leur Doyen, que le Métropolitain our le Pape. Ce qui fait que les Evêgues n'ont plus d'autorité fur la partie de leur Clergé, qui seule est en possession. d'exercer les droits de tout le corps, & que souvent on leur dispute la liberté d'officier dans leur Cathédrale.

> Les Prévôts ont été abolis en la plupart des Chapitres 🚽 parce qu'ayant l'administration du temporel z, ils étoient trop puissans, & souvent faisoient souffrir les Chanoines. On s'eft mieux accommodé des Doyens, qui ne se mêloient que du spirituel; & on les a tous réunis en un, qui s'est ains trouvé le chef en la plupart des Chapitres. Comme les

> & l'on n'en voit point d'exemples avant le douze ou le treizième siècle. Ce n'étoit d'abord que des protections temporelles contre l'exaction des Evêques & de leurs officiers, qui fous divers prétextes multiplioient les droits qu'ils prétendoient leur être dus par les chapitres. Les exemptions accordées à un grand nombre de Monasseres firent ambitionner aux Chanoines de s'affranchir de la vilite de leus Evêque. Le séjour des Papes à Avignon, & les fréquens schismes, leur fournirent l'occasion de le faire accorder d'autres exemptions encore plus étendues ; & l'abus fut porté fi loin, que le Concile de Constance fut obligé de les révoquer toutes. Voyez les Mémoires du Clergé, tom. IV, pag. 486 & 987.

> Cependant, plusieurs de ces exemptions subfistent. Mais le Concile de Trente, seif. 6. chap. 4. de Reform. ordonue que les Chapi-tres des Eglifes cathédrales & autres Eglifes majeures, & leurs per-fonnes, ne pourront empêcher les Evéques & autres Prélats supérleurs, ou feuls ou avec tels adjoints qu'il leur plaira choisir, & même en vertu de l'autorité apostolique, de les visiter & corriger, nonobstant toute exception, défense, appellation ou plainte interjetée, même devant le fiége apostolique.

> y Outre la Juridiction spirituelle & Eccléhastique que pluseurs Cha-pitres ont, & qu'on appelle Officialité du Chapitre, la plupart ont aussi dans leur cloitre une Justice temporelle qu'en que que endroits on appelle la barre du Chapitre, comme à Paris : en d'autres la tempo-ralité; en Bretagne, ces Justices temporelles des Ecclésiastiques s'appellent Regaires.

> ¿ Dans plusieurs Cathédrales il y avoit, pour l'administration du temporel des Marguilliers Lais, comme dans l'Eglise de Paris; mais-ces Marguilliers n'ont plus de fonctions à Notre-Dame, c'oft un des Chanoines qui a le titre de Chambrier, qui est chargé du soin des affaires. communes.

> > principaux

principaux Officiers de chaque Eglise étoient attachés à la Cathédrale, auffi bien que les Chanoines, on les a confon- CHAP.XVIIe dus avec les officiers particuliers du Chapitre : & on a dit, par exemple, le Doyen de l'Eglise de Paris, comme l'Archidiacre. D'ailleurs on a regardé comme dignités du Chapitre, l'Archidiacre, l'Archiprêtre, le Chancelier a, & les autres Officiers de l'Eglife.

A l'exemple des Cathédrales, les Chapitres des Collégiales ont auffi continué de faire corps, après avoir quitté la vie commune : & depuis l'an 1000, on en a fondé plufieurs nouvelles, entre autres dans les chapelles des Rois & des Princes, pour prier devant les saintes reliques. On a mis auffi des Chanoines en plusieurs monastères, que l'on a sécularisés b, parce que l'observance y avoit cessé. La fonction des Chanoines est réduite à la célébration du ser- sef. 22. Ref. vice divin, à toutes les heures; mais s'ils ne font au moins c. 4. Clem. ut il Sous-diacres, ils n'ont point part aux collations des bene- quide atat & fices, & n'ont voix ni active ni paffive dans les délibérations qual. pref. capitulaires.

On a jugé, dans les derniers temps, qu'il étoit bon d'exciter ceux qui sont engagés, par des bénéfices, au service de l'Eglise, à se mettre en état de la servir utilement.

CHAPITRE XVIII.

Des Curés. Des Corévéques. Des Archiprêtres.

Ès les premiers siècles, il y eut des Pretres que l'on Thomas, si distribua dans les titres, c'est-à-dire dans les lieux part. liv. 1. d'oraison, où l'Evêque alloit tour à tour tenir l'assemblée 6. 21. 22. 23. 2. part. live

1. 6, 15,

de tainte Genevieve, qui prend aum le titre de Chaketier de l'Ohiver-fie, donne concurremment avec lui la bénédiction de licence dans la Faculté des Arts, chacun dans les Colléges qui font dans fon partage.
 b Ce terme ficularifé ne fignifie pas en cette occafion que les Mo-maftères aient été reftitués au fiècle, & foient redevenus des biens profanes, mais seulement que ces Monastères, de Maifons régulières qu'ils étoient, sont devenus implement Ecclésiafiques.

Tome II.



STANS.

Conc. Trid.

a ll a été ainfi nommé de ce qu'anciennement c'étoit lui qui avoit la garde du sceau de l'Eglise, & qui scelloit les Lettres. Il y a dans l'Eglise de Paris un Chancelier qui prend le titre de Chancelier de l'Eglise de Paris & de l'Université. Il donne seul la bénédiction de licence dans les Facultés de Théologie & de Médecine. Le Chancelier de l'Abbaye de sainte Geneviève, qui prend aussi le titre de Chancelier de l'Univer



242

## INSTITUTION

PARTIE I. CH. XVIII.

reſ 67. de Aric.

des fidelles. Ils avoient soin du peuple de tout un quartier ; pour observer leurs mœurs, & avertir l'Evêque de leurs besoins spirituels. Ils pouvoient donner le baptême ou la pénitence à ceux qui étoient en péril. Cette distribution sut néceffaire dans les grandes villes, comme à Rome c, & à Alexandrie, où dès le commencement du quatrième fiècle nous voyons plusieurs Eglises, & en chacune un Prêtre Epiph. ha- chargé d'instruire le peuple. On commença peu de temps après à bâtir des oratoires à la campagne d, pour la commodité des paysans éloignés de la ville, & on mettoit des Prêtres à ces oratoires. Tel fut le commencement des Cures ou Paroisses. Dans les petites villes e, la Cathédrale suffifoit ; d'où vient qu'il y a encore des Paroisses en plusieurs Cathédrales.

On ne donnoit point d'autre nom à ces Prêtres, que de Prêtre d'un tel titre. Depuis on les nomma Cardinaux, pour les diffinguer de ceux qui n'étoient point attachés aux Eglifes qu'ils servoient, & que l'Evêque y envoyoit seulement à certains jours, ou qu'il n'y metroit que pour un temps. Ce nom de Cardinaux marquoit qu'ils étoient attachés pour toujours à leur titre f, comme une porte est engagée dans fes gonds. On nommoit aussi quelquefois Cardinaux, les Evêques titulaires, pour les distinguer des Evêques visi-Diff. 71. c. teurs ou commendataires, qui ne gouvernoient une Eglife fratemit. s. que pour un temps. Et comme il y avoit des Diacres dif-

ex Greg. 5.

c S. Evarifte, fixième Pape, divisa & partagea aux Prêtres les titres des Eglises de la ville de Rome. Le pape S. Denys divisa, en 276, tant à Rome qu'ailleurs, les Temples, les Cimetières, Paroiffes & Diocèfes, commandant que chacun le tint content dans fon finage. Le Pape Marcel inflitua à Rome vingt-cinq titres, qui font comme autant de Paroiffes. Baronius remarque que dès le temps du pape Corneille, il y avoit déjà quarante-fix Paroiffes à Rome; les Eglites de la campagne n'étoient qualifiées que de Chapelles.

d Ces Oratoires ou Chapelles, appelées depuis Cures ou Paroisfes, commencerent vers l'an 400.

 A Paris même il y avoit une Paroiffe annexée à la Cathédrale fous
 le titre de S. Jean-le-Rond, qui a été transférée à S. Denys-du-Pas. Il
 y a auffi une Paroiffe annexée à la Cathédrale de Lyon, qui est deffervie par deux Cuftodes.

Le nom de Cardinaux vient de ce que leurs titres même ou Eglises étoient appelés Cardinales, c'eft-à-dire Eglifes principales, pour les diflinguer des Diaconies ou Hôpitaux, & des fimples Oratoires. Le Prêtre d'une Eglife Cardinale fut appelé Prêtre Cardinal, pour le diftinguer des autres Prêtres. Voyer le Gloffaire de du Cange, au mot Cardinalis.

tribués dans les titres ou les oratoires, qui ne méritoient PARTIE L pas d'occuper un Prêtre; on les nommoit auffi Diacres Car- CH. XVIII. dinaux g. Cette manière de parlet étoit ordinaire du temps Epift. 11. dinaux g. Cette manière de parler etoit ordinaire un temps - rest. de S. Grégoire, & étoit commune par toute l'Eglife La-dia. 10. Epe tine. Depuis, le titre de Prêtres Cardinaux fut attribué parti- 6. 25. 16id. culièrement à ces deux villes h. Enfin, le nom de Cardinal 11. Ep. 13. n'est demeuré que dans l'Eglise Romaine, plus attachée &c. qu'aucune autre à l'ancienne tradition ; & il s'est étendu aux Evêques suffragans du Pape, parce qu'ils ne font qu'un même corps avec les Prêtres & les Diacres de l'Eglife Romaine, pour en élire le chef.

Ces Prètres Cardinaux, que nous appelons aujourd'hui Curès i, devinrent dans la suite comme de petits Evêques. à mesure que le peuple fidelle augmenta. On leur permit de dire des Messes dans leurs titres, & par conséquent de prêcher. On leur permit aussi de baptiser, même aux jours solennels, ce qui toutesois ne sur pas universel. Cela est si vrai, qu'il n'v avoit des fonts baptismaux qu'en quelques Eglises principales, que l'on appeloit Plebes k, & le prêtre qui les gouvernoit Plebanus, nom qui reste encore en cer- van. tains pays. De chacune de ces églises baptismales, dépendoient plusieurs oratoires ou moindres Cures. Tous les Curés avoient auffile soin d'instruire les enfans devant & après

i Le nom de Curé ne commença guères à être en ulage que dans le douzième fiècle, auparavant on diloit le Prêtre d'une telle Eglife, le propre Prêtre. Le Beuf, Hifl. de la ville & Diocèfe de Paris, Tom. I,

Qij



Sec. in the sector

243

Pieve. Pie

g On appela Diacres Cardinaux les principaux Diacres; savoir. ceux qui étoient préposés sur une Diaconie ou Hôpital. Du Cange, au mot Diaconi.

h Plusieurs Curés & Abbés de la ville de Paris & de ses environs, A Plusseure Surés & Abbés de la ville de Paris & de les environs, avoient le titre de Prêtres Cardinaux, comme on l'apprend d'un ancien Cartulaire de l'Eglie de Paris, lequel, en tête d'une liste des Curés de cette Ville, met : Isti funt Presbyteri qui vocantur Cardinal, qui debent interesse per se vel per alios, dum Episcopus celebrat in Ecclesse Parischaft, in sesti se vel per alios, dum Episcopus celebrat in Ecclesse Parischaft, in festis Nativitatis Domini, Pascha & Assume, le Prieur de Notre-Dame des Champs, ou pour lui le Prêtre de S. Jac-ques, le Prêtre de S. Severin; ceux de S. Benoît, de Charonne, de S. Etienne des Grès, de S. Gervais; le Prieur de S. Julien le Pauvres les Prêtres de S. Merri & de S. Sauveur, & l'Abbé de S. Victor, à la place duquel il est dit que vient son Vicaire. place duquel il est dit que vient son Vicaire.

Presbyterorum qui per minores titulos habitant,



PARTIE L

244

### INSTITUTION

la confirmation; de corriger les mœurs, de convertir les CH. XVIII. pécheurs, ouir les confessions & donner la pénitence secrè-To. 7. Conc. te, de visiter les malades, leur administrer l'Extrême-Oncpag. 1136. tion & le Viatique, & donner la fépulture. On peut voir Hig. liv. BLIV. n. 23. fur les devoirs des Curés, le capitulaire de Théodulfe, Evêque d'Orléans, écrit vers la fin du huitième siècle.

Ils peuvent auffi bénir les mariages : il n'y a que la confirmation & l'ordination des clercs qui appartiennent à l'Evêque; encore le Curé pouvoit-il faire un plalmiste l ou chantre de son autorité, non pas un Acolythe ou un Sous-dia-Thomas. 4. cre. Mais les Curés pouvoient déposer m les moindres p. l. 1. c. 28. Clercs au-deffous des Sous-diacres, & excommunier les laïques. Vers l'an 1000, les Curés étendirent leur pouvoir jusqu'à la juridiction contentieuse, & en jouirent plus de trois cents ans n. Les Cardinaux de l'Eglise Romaine l'ont confervée avec plufieurs autres droits épiscopaux, qui étoient autrefois communs à tous les Curés.

Thomas. 1. ¢. 18.

Pour la campagne, il y eut des Corévêques, dont l'usage étoit fréquent en Orient dès le quatrième fiècle. Ils commencèrent plus tard en Occident, & ils furent abolis plutôt. C'étoit des Vicaires forains o, c'est-à-dire des Prêtres avec un pouvoir fort étendu, qui faisoient à la campagne la plupart des fonctions de l'Evêque. Les Evêques, fe relàchant dans le huitième fiècle, leur abandonnoient tout. jusqu'à la confécration des églises & l'ordination des

l Le Pfalmiste n'est pas un Ordre, mais un Office ou fonstion Ecclé-fastique. Les Pfalmistes étoient des Clercs qui chantoient les Pfeaumes à deux chœurs, c'est-à-dire alternativement.

m Chaque Curé étant maître dans son Eglise peut encore destituer tous les Prêtres, Diacres & autres Clercs inférieurs, de l'emploi qu'ils eyus les Prêtres, Diacres & autres Clercs intérieurs, de l'emploi qu'ils y exercent, à moins que cet emploi ne foit érigé en titre de Bénéfice. n Cette Juridiction s'exerçoit aux portes des Eglifes, où il y avoit ordinairement pour marque de Jufice, deux Lions. C'eft de-là que les Sentences données par les Juges de ces Eglifes, étoient datées à la fin, datum inter duos Leones. Le Curé de S. Severin de Paris, en qualité d'Archiprêtre, avoit une Juridiction; aufi voyoit-on, au-devant de la ministre poste de cette Fulice. deux Liones aclief qui p'act été principale porte de cette Eglife, deux Lions en relief, qui n'ont été ôtés qu'en 1759, à l'occasion d'une réparation que l'on fit au perron de cette Eglife. Il y en avoit de même à S. Paul. Voyez Sauval, Tom. I,

ac cette Egilie, il y charton de la la la chap. 19 des Doyens ruraux o Voyez ce qui est dit ci-après dans le chap. 19 des Doyens ruraux qui sont aussi appelés Vicaires forains, & dont la sontion a quelque rapport à celle des Corévêques. A Hildesheim, en Allemagne, Evêché fondé par Louis le Débonnaire, il y a dans le Chapitre de la Cathédrale fondé par Louis le Débonnaire, il y a dans le Chapitre de la Cathédrale fondé par Louis le Prévôt & le Doyen, & quatre Corévêques qui font proprement les Archiprêtres de cette Eglise.

. .

Í

Capit. tom.

3. pag. 579.

Clercs majeurs; ce qui en fit ordonner la suppression sous PARTIE Léon III & Charlemagne p.

Les Prêtres distribués par les titres de la ville & de la campagne, ne faisoient toujours qu'un même corps n. 25. avec ceux qui étoient demeurés à l'Eglise matrice, qui éroient comme eux soumis à l'Archiprêtre, qui étoit toujours la première personne après l'Evêque. Il étoit son Vi- Ifid. Hifpel. caire q pendant fon absence, pour les fonctions intérieures: Épif.ad Lui. il avoit le premier rang dans la séance du sanctuaire; il avoit difri Cordub. inspection & correction fur tout le Clergé, & un soin particulier des pénitens publics. Dès le fixième fiècle on voit plusieurs Archiprêtres dans un diocèse, pour veiller fur les Clercs, chacun en un certain détroit r; on les trouve aussi nommés Doyens, & quelquefois c'étoit les Curés des églifes baptismales. A présent l'Archiprêtre n'a plus guères qu'un titre sans fonction, affecté à certaines paroisses.

tions de l'Evêque en fon absence ; mais le Concile de Ravenne, tenu en 1014, défendit aux Archiprêtres de donner au peuple la bénédicion ou la Confirmation par le faint Chrême : fonctions réfervées aux feuis Evêques.

r ll y a encore quelques Diocèles divilés en Archiprétrés, comme Lyon, Màcon, Bellay, Dijon, Belançon. Autun est divilé en Ar-chidiaconés, qui font fubdivilés en Archiprêtrés. D'autres Diocèles font divilés par Archidiaconés; cette différence vient de la prééminence que l'Archidiacre avoit acquife, en certains lieux, fur l'Archiprètre, étant apparemment plus ancien. Ces Archiprêtrés & Archidiaconés sont La même chose que ce que l'on appelle ailleurs Doycanés ruraux.



CH. XVIIL Hift. I. xLV.

<sup>p Le pape Léon VII, qui fut élevé fur le faint Siége en 936, & mourut en 939, dans une lettre où il répond aux confultations de Gérard. Archevèque de Lorc, dit en parlant des Corévèques, qu'ils ne doivent ai confacrer les Eglifes, ni ordonner des Prêtres, ni donner la confirmation. Ceci prouve qu'il y avoit encore des Corévèques; mais il n'en eft plus mention en Orient, ni en Occident, depuis le dixième fiècle. Il paroît que les Grands Vicaires ou Vicaires Généraux ont fuccédé a ces Corévèques, leur établiffement n'étant guères que du onzième fiècle, fi l'on en excepte quelques exemples, mais très-rares, ou il eft parlé de Prêtres qui aidoient aux Evèques à faire leurs fonctions. Voyez l'Aérigé Chronol. de l'Hift. Ecclef. de Macquer, Tom. I, pag. 372, & les Lois Eccléfiafiques, part. I, chap. 2.
q Il paroît en effic que l'Archiprêtre faifoit quelques-unes des fonctions de l'Evèque en fon ablence; mais le Concile de Ravenne, tenu</sup> 



#### CHAPITRE XIX.

## De l'Archidiacre. Du Vicaire-général. Du Pénitencier & da Théologal.

Themef. 'ARCHIDIACRE ( étoit, dès les premiers temps, le prinpart. 2, I. 1. cipal ministre de l'Evêque, pour toutes les fonctions F. 24. P. 3. extérieures, particulièrement pour l'administration du tem-1. 1. 6. 13. Isido. Epist. porel. Au dedans même, il avoit le soin de l'ordre & de la M Luidfruid. décence des offices divins : c'étoit lui qui préfentoit les Clercs

à l'ordination, comme il fait encore; qui marquoit à chacun fon rang '& fes fonctions; qui annonçoit au peuple les jours de jeûne ou de fête ; qui pourvoyoit'à l'ornement de l'Eglife & aux réparations. Il avoit l'intendance des oblations & des revenus de l'église, si ce n'étoit dans celles où il y avoit des économes particuliers. Il faisoit distribuer aux clercs ce qui étoit réglé pour leur subsistance. Il avoit toute la direction des pauvres, avant qu'il y eût des hôpitaux. Il étoit le censeur de tout le peuple, veillant à la correction des mœurs. Il devoit prévenir ou apaiser les querelles, avertir l'Evêque des défordres, & être comme le Promoteur pour en poursuivre la réparation. Aussi l'appeloit-on la main & l'ail de l'Evêque.

Ces grands pouvoirs attachés aux choses sensibles, & à ce qui peut intéresser les hommes, mirent bientôt l'Archidiacre au-deffus des Prêtres qui n'avoient que des fonctions purement spirituelles, l'instruction, la prière, l'administration des sacremens. L'Archidiacre n'avoit toutefois aucune juridiction sur eux jusqu'au sixième siècle; mais enfin il sut

ł

Ĺ

<sup>/</sup> L'Archidiacre n'étoit, dans l'origine, qu'un d'entre les Diacres, choifi par l'Evêque pour préfider fur les autres, & auquel seul, par fuccession de temps, il attribua toutes les sonstions & le pouvoir qui appartenoient auparavant à tous les Diacres en corps. D'Héricourt.

Lois Eccléf., part. 1, shap. 3. Cette dignité est fort ancienne dans l'Eglife, puifqu'Optat de Milève.

en remarquant que ce fut Cécilien qui donna lieu au fchifme des Dona-tiftes, lui donne la qualité d'Archidiacre. Le Concile tenu a Mérida en Elpagne, en 666, ordonne à chaque Evêque d'avoir un Archiprêtre, un Archidiacre & un Primicier. II paroit qu'alors l'Archiprêtre étoit encore au-deflus de l'Archidiacre.

leur supérieur, & même de l'Archiprêtre t. Ainsi il devint la première personne après l'Evêque, exerçant sa juridiction, & faisant ses visites, soit comme délégué, soit à cause de son absence, ou pendant la vacance du siège : ces com-Isidori ad missions devinrent enfin si fréquentes, qu'elles tournèrent Luidfrid. en droit commun; enforte qu'après l'an 1000, les Archidiacres furent regardés comme Juges ordinaires, ayant juridiction de leur chef, avec pouvoir de déléguer eux-mêmes d'autres Juges. Il est vrai que leur juridiction étoit plus ou moins étendue, selon les différentes coutumes des Eglises, & selon que les uns avoient plus empiété que les autres. Elle étoit aussi bornée par leur territoire, qui n'étoit qu'une partie du diocèse; car depuis qu'ils devinrent si puissans, on les multiplia, principalement en Allemagne & dans les autres pays où les diocèses sont d'une étendue exceffive : celui qui demeura dans la ville u, prit le tirre de Grand Archidiacre. Dès le neuvième fiècle il se trouve des Archidiacres Prêtres, & toutefois il y en a eu 200 ans après qui n'étoient pas même Diacres, tant l'ordre étoit dès lors Conc. Tria peu confidéré, en comparaison de l'office. On les a obli- seff. 24. R. c gés à être au moins Diacres, & ceux qui ont charge d'ames 12. à être Prêtres.

Les Evêques se trouvant ainsi presque dépouillés de leur juridiction, travaillèrent après l'an 1200 à diminuer celle des Archidiacres, leur défendant de connoître des causes de mariage, & des autres les plus importantes, & d'avoir des Officiaux x qui jugeassent à leur place. Cependant les Evêques avoient eux-mêmes des Officiaux, pour exercer leur juridiction contentieuse; & pour l'exercice de la juridiction volontaire, ils firent des Vicaires généraux, qui, n'ayant que de fimples commissions, révocables à volonté, ne pouvoient abuser de leur autorité, comme avoient fait

PARTIE I. CHAP. X1%

<sup>&</sup>amp; Les Conciles nomment cependant l'Archiprêtre avant l'Archidiacre. Comme le Prêtre est au-desfus des Diacres, le chef des Prêtres doit être au-dellus des Diacres; mais le rang de l'Archiprêtre & de l'Archidiacre entr'eux, est moins réglé par la dignité de leur ordre, que par l'étendue de leur pouvoir & de leur Juridiction, en quoi il est certain que l'Archi-

diacre eff (upérieur à l'Archiprêtre. » Aujourd'hui tous les Archidiacres demeurent dans la Ville, & font attachés à la Cathédrale. Le Grand Archidiacre ne différe des autres, gu'en ce qu'il a dans fon diffriét le territoire de la Ville & des Faubourgs.

<sup>#</sup> Il y a préfentement très-peu d'Archidiacres qui sient un Official.



## INSTITUTION

PARTIE I.

250

en Lombardie sont les plus anciennes. Il y avoit de tous **CHAP. XX.** les temps des écoles dans toutes les Eglises Cathédrales f, & dans les principaux Monastères ; mais avant été ruinées la plupart par les défordres du dixième fiècle, on vint de toutes parts étudier aux villes, où l'on trouva les meilleurs Maîtres, & où l'on enseignoit le plus de diverses Sciences.

V. Traité des études n. 8. 9. Sc.

On commençoit par les Arts g, pour servir d'introduction aux Sciences; & ces arts étoient la Grammaire, la Dialectique h, & tout ce que nous appellons Humanités i & Philosophie. De-là on montoit aux Facultés supérieures, qui étoient la Physique ou Médecine; les Lois ou le Droit Civil, les Canons, c'est-à-dire le Decret de Gratien, &

des bulles qu'il donna pour établir une police entre les maîtres, les qualifia d'*Univerfitas* : en quoi il fut suivi par Honorius III, Innocent IV & Alexandre IV, dont les lettres adressées aux maîtres & aux écoliers, commençoient par ces mots : Noverit Univerfitas vefita fludio-rum; ou Univerfitas Magistrorum & fcholarium : en conséquence les maitres prirent pour eux se titre d'Univerfité, ce qui ne fut guères unité de leur part, que du temps de saint Louis. Ce Corpsn'étoit pas alors composé des Colléges, mais des Maîtres qui étoient dispersés, & enseignoient dans des maisons particulières. Ils ne furent logés dans les Colléges que vers le milieu du quinzième fiècle, lorfque l'inftruction y fut transférée.

f Les principales écoles étoient dans les Métropoles. Mais il se trouf Les principales écoles étoient dans les Métropoles. Mais il se trou-voit quelquesois de plus habiles Maîtres dans les Eglises particuliè-res. Dans les Cathédrales, l'Évêque ou quelqu'autre Clerc sous lui, tel que le Chancelier, l'écolèrre ou précepteur enseignoit les jeunes Clercs. Dans l'Occident, l'école la plus illustre jusqu'a S. Grégoire, fut celle de Rome, laquelle tomba dès le même fiècle. Le moine S. Augustin & autres qui furent envoyés par saint Grégoire en Angle-terre, y formèrent une école, qui conferva les études du pays, tan-dis qu'elles s'offoiblission dens le reste de l'Europe : en Italie, par les ravages des Lombards : en Esogne nat l'invision des Sarradis qu'elles s'offoibliffoient dans le refte de l'Europe: en Italie, par les ravages des Lombards; en Espagne, par l'invasion des Sarra-fins; en France par les guerres civiles. De cette école d'Angleterre fortit faint Boniface, qui fut l'Apôtre de l'Allemagne, & le sondateur de l'école de Mayence & de l'abbaye de Fulde. Alcuin, venu auss d'Angleterre, forma l'école de Tours. De-là vint l'école du Palais de Charlemagne, encore très-célèbre sous le règne de Charles le *Chauve*; celle de faint Germain de Paris, de saint Germain d'Auxer-re, de Corbie, de Reims & de Lyon. Les Normands désolèrent en-suite les provinces maritimes de France. Les études se conservè-rent vers la Meuse. En France l'école de Reims se foutint jusqu'à l'établissement de l'Université de Paris, qui fut comme on l'a dit, au l'établiffement de l'Université de Paris, qui fut comme on l'a dit, au commencement du douzième fiècle, Difcours fur l'Hiftoire Eccléfiaft. de M. Fleury, tom. XIII, pag. 49. g Les Arts dont on parle ici (ont les Arts libéraux; favoir, la Gram-

maire, la Rhétorique, la Logique, l'Arithmétique, la Musique, la Géométrie & l'Aftrologie.

h La Dialestique ou Logique, l'art de former le raisonnement. i Humaniores littera, c'est-à-dire la science qui apprend à polir i Humaniores littera, c'eft-a-dire la fcience qui app les lettres, tant pour le difcours que pour les écrits.

Ĺ

;

Thologien , pour enfeigner l'Ecriture-fainte, & particulière- PARTIE. I. ment ce qui regarde le gouvernement des ames. Le Con- CHAP. XIX. cile de Basse étendit l'institution du Théologal à toutes les Cathédrales : & ce décret a passé dans la Pragmatique & S. 8. Concor. dans le Concordat. Toutes ces inftitutions ont été confir-Conc. Trid. mées par le Concile de Trente, & en France par les Or- feff. 5. R. c. L. donnances d'Orléans & de Blois, qui ont étendu aux Col- Orl. 8. 9. légiales & aux Monastères l'obligation d'avoir un Précepseur, & l'obligent à inftruire gratuitement les enfans de la ville; & le Théologal à prêcher les dimanches & les fêtes solennelles, & à continuer trois fois la semaine une leçon publique de l'Ecriture-fainte. Il y a des peines contre le Théologal & le Précepteur, s'ils ne font leurs leçons, & contre les Chanoines, s'ils n'y affistent. Mais tous ces règlemens ont eu peu d'exécution : & la fonction effective du Théologal est réduite à quelques sermons, que souvent il fait faire par un autre. Le Précepteur de grammaire s'appelle en quelques lieux Ecolátre d. Il eft vrai que l'intention de toutes ces lois a été suffisamment accomplie par les Universités & par les Colléges, & mieux encore par les Séminaires.

### C7#=

#### XX. CHAPITRE

## Des Universités, des Collèges & des Séminaires.

Es Universités sont des compagnies de Maitres & d'écoliers, établies depuis environ l'an 1200 e, pour la commodité des études. Celle de Paris & celle de Bologne

16.0

244

Prag. coll.

Pafquier. Rech. liv. g.

d Comme Amiens, Verdun, &c. L'écolatre doit donner gratis les permiffions pour tenir les petites écoles. Dans quelques Eglifes, comme à Paris, ceft le chantre en dignité qui tient lieu d'écolatre, & qui donne ces permifions. Il tient même un certain jour un fynode, auquel il convoque tous les maitres & maitreffes d'école, pour leur donner les règlemens qu'il croit convenables.

e Quelques-uns rapportent la première inftitution de l'Université de Paris a Charlemagne, a cause qu'il établit en 791 des écoles pu-bliques pour y enseigner aux séculiers la Grammaire, la Philosophie & la Théologie. Il est certain en effet, que l'Université de Paris qui de la placement destain en effet, que l'Université de Paris qui aff la plus ancienne de toutes, tire fon origine de l'école de l'Eglie Cathédrale de Paris, qui fut établie en exécution des règlemens faits par Chatlemagne; mais elle ne commença à fe former en corps que sens la fin du douzième fiècle. Innocent III fut le premier, qui dans



252

### INSTITUTION

PARTIE I. CHAP. XX.

1

fonda plusieurs ensuite pour les pauvres Etudians, qui n'avoient pas de quoi subfisser hors de leur pays r; & la plupart sont affectés à certains diocèses. Les Ecoliers de chaque Collège vivoient en commun, sous la conduite d'un *Proviseur* ou *Principal*, qui avoit soin de leurs études & de leurs mœurs, & ils alloient prendre les leçons aux Ecoles publiques f. Ensuite la coutume s'est introduite d'enseigner

même Congrégation, fut fondée par faint Louis. Voyer Sauval, tom: I, pag. 17.

r Le premier de ces colléges est la Sarbonne, qui fut fondée en 1232.

f Ces écoles publiques à Paris n'étoient d'abord qu'au parvis Notre-Dame ; enfuite le Chapitre permit que les écoliers, tant d'humanités que de philosophie passassent la rivière & se tinssent à faint Julienle-Pauvre ; & même quelque temps après il permit à Guillaume de Champeaux & à Abaillard, d'établir une école à faint Victor. Le nombre des écoliers de dehors augmentant toujours, on bâtit les écoles des quatre nations de la faculté des arts à la rue du Fouare : on bâtit enfuite des colléges, mais qui ne furent d'abord que des hospices. En 1244, on permit aux maîtres ou docteurs és arts d'en-feigner par-tout où ils voudroient, & dans les maisons qu'ils trouveroient les plus commodes. Ce qui formoit autant de pédagogies ou pensions. Pour régenter, il ne suffisoit pas d'avoir le degré de maitre-ès-arts ; il falloit avoir fupplié pro regentia & fcholis, comme cela s'obferve encore pour les colléges & pour les maîtres de penfions, & en avoir obtenu du Recteur la permission. Ces pédagogues ou maîtres étoient la plupart eccléfiastiques. Ils enseignoient la grammaire & les humanités. A l'égard de la rhétorique, il y avoit des maîtres qui faisoient particulièrement profession de l'enseigner. Les écoles de philosophie à Paris étoient à la rue du Fouare : chaque nation avoit les fiennes. On ne commença à enfeigner la philosophie dans les colléges, que lorsqu'on y admit des pensionnaires autres que les bourfiers, & que l'on y ouvrit des classes publiques pour la gram-maire, les humanités & la rhétorique.

Le chancelier de Notre-Dame avoit feul au commencement l'infpection fur toutes les écoles, & donne encore feul la bénédiction de licence dans les facultés de théologie & de médecine; ce qui confirme bien que l'université tire fon origine de l'école de l'Eglife Cathédrale de Paris. Les écoles publiques s'étant étendues fur la montagne de fainte Geneviève, l'Abbé prétendit que celles-ci dépendoient de lui, & de-là vient l'usage que le chancelier de fainte Geneviève donne la bénédiction de licence dans la faculté des arts, concurremment avec le chancelier de l'Eglife de Paris, chacun pour les colléges de leur lot, & ils changent de lot tous les ans alternativernent.

Les premiers statuts de l'université furent dressée en 1215, par Robert de Courçon, dit le cardinal de saint Etienne, Légat du saint Siége. Ils surent résormés en 1598, & l'on y sit une addition en 1600. Les Lettres-patentes du 21 Novembre 1763, dont il sera parlé ci-après, ont encore opéré un changement remarquable dans l'Université.

đ

en plusieurs Collèges 1, & on a établi des Collèges en la PARTIE plupart des villes qui n'ont point d'Université, outre que CHAP. XX: les Universités se sont extrêmement multipliées u.

Depuis cet établissement, les évêques se sont reposés sur les Docteurs des Universités, de l'instruction des Clercs, pour la Théologie & les Canons ; & sur les Régens des Colléges, pour les études inférieures ; ainfi le Théologal & le Précepteur ont eu peu de fonction. Mais si d'un côté les Universités & les Colléges ont rendu les études plus faciles & augmenté la science, les mœurs & la discipline en ont souffert. Tant de jeunesse assemblée n'a pu être contenue si aisément par des Maîtres étrangers, que les Clercs d'une ville, par un Primicier, ou un Archidiacre, fous l'œil de l'Evêque. L'étude a été léparée des fonctions des Ordres mineurs, qui sont demeurées, partie à des ensans de chœur & à des chantres peu lettrés, partie à des bedeaux & des valets, purs laïgues. Cependant les Clercs, qui érudioient dans les Universités, étoient sans fonction, & vivoient mêlés avec les Ecoliers laïques, dont le'nombre est infiniment augmenté dans les derniers temps. Enfin, on a vu qu'il étoit néceffaire de les en féparer, pour les former à l'état eccléfiastique.

De-là est venue l'institution des Séminaires x. Comme on

" On en compte vingt-trois en France, dont celle de Paris est la première, dix-huit en Italie, vingt-fept en Allemagne, treize en Angleterre, vingt en Espagne, &c.

\* On peut regarder comme les premiers Séminaires, les Communautés des Clercs que chaque Eveque avoit autrefois dans fon Eglife, avec lesquels il vivoit en commun , & qu'il prenoit foin lui-même d'instruire, ou qu'il failolt instruire par quelque autre ecclésiastique.

e L'inftruction publique dans les Colléges ne commença que vers le milieu du XV siècle. Le Collége de Navarre paroit être le premier où cela fut établi ; tous les Colléges devinrent enfuite de plein exercice. La diffinction de grands & de petits Colléges ne vint que depuis les troubles de la ligue ; une partie des maîtres étant disper-fée, il ne resta à Paris que neuf Colléges où l'instruction sus continuée, auxquels fut ajouté depuis le collége Mazarin. Il resta seulement quelques cours de philosophie dans les autres Colléges : mais par des Lettres-patentes du 21 Novembre 1763, registrées au Par-lement le 25; les principaux & procureurs de ces petits Colléges ont été fupprimés, & les bourfiers transférés dans le Collége de Louis le Grand, ce qui a eu fon exécution en Juillet 1764. Le Roi y a aufli établi le tribunal, les archives & affemblées de l'Univer-fité, & y a aufli transféré le Collége de Beauvais, à compter du premier Octobre 1764.



INSTITUTION

PARTIE I.

254

élève les jeunes arbres dans les pépinières, d'où enfuite on CHAP. XX. les transplante où l'on veut, ainsi l'on a jugé à propos de former les jeunes Clercs dans des Colléges particuliers, pour les rendre capables de recevoir les Ordres, & d'être conc. Trid. appliqués aux fonctions eccléfiastiques. Pour cet effet, le feff 23. c 17. Concile de Trente a ordonné de prendre des enfans de de Reform. douze ans & au-deffus, où l'on vit apparence de vocation à l'état eccléfiastique, préférant toujours les pauvres y; de leur donner la tonsure & l'habit clérical, & les nourrir en commun dans une maison proche de celle de l'Evêque, du moins dans la même ville; leur faisant étudier la Grammaire 7, le Chant, l'Ecriture-fainte, les Homélies des Pères, ce qui est nécessaire pour l'administration des Sacremens, & les cérémonies de l'Eglise. On doit les appliquer à ces études, fuivant leur âge & le progrès qu'ils y font; & on doit, sur-tout, avoir soin de leurs mœurs, les former à la piété, & les exciter à fréquenter les Sacremens.

Chaque Eglise Cathédrale doit avoir au moins un Séminaire, entièrement soumis à la conduite de l'Evêque, qui doit en prendre un soin très-particulier. Le nombre a des Séminaristes doit être fixé, & toujours rempli. Pour donner du revenu au Séminaire, le Concile permet à l'Evêque de prendre une partie des fruits de tous les biens ecclésiaftiques du diocèle, ou d'unir quelque bénéfice à son Sémi-

y Le Concile veut néanmoins que l'on ne rejette point les enfans des riches, pourvu qu'ils s'entretiennent à leurs dépens.

a Ce qui est dit ici de la fixation du nombre des Séminaristes, & de l'obligation de remplir ce nombre, s'entend des places qui sont fondées, lesquelles doivent être remplies autant qu'il se présente de sujets idoines. A l'égard de ceux qui payent pension , le nombre n'en est pas limité.

. - -

<sup>7</sup> Dans la plupart des petits Séminaires, les jeunes Clercs vont dans les Colléges de l'Université étudier la grammaire, & même la philofophie & la théologie.

On diffingue en France quatre fortes de Séminaires, favoir, ceux qu'on appelle petits Séminaires, parce qu'ils sont établis pour former & élever de jeunes Clercs ; d'autres qui font établis particuliérement pour les préparer à recevoir les faints ordres ; d'autres font des maisons de retraite, pour des Ecclésiastiques agés & infirmes; d'autres enfin, qu'on appelle Séminaires des Miffions Etrangères, parce qu'ils sont destinés à former des sujets pour envoyer dans les miflions étrangères. Les Evêques ordonnent quelquefois à des Ec-cléfiastiques de se retirer pendant un certain temps dans un Sémi-naire, pour y reprendre l'esprit de leur état.

maire b. Telle est l'institution des Séminaires, suivant le PARTIEL Concile de Trente ; & l'on en voit l'exécution parfaite dans CHAP. XX: l'histoire & les actes de S. Charles.

En France, quelques Evêques l'imitèrent, & l'Ordon- Blois and nance de Blois enjoignit à tous d'établir des Séminaires; 24. Melan. 1. ce qui a été confirmé depuis par d'autres Ordonnances. & 1629.6. encore plus par la pratique ; enforte qu'il y en a dans la plupart des diocèfes. Mais comme on a vu qu'il étoit difficile de juger de la vocation des enfans, & que souvent. après avoir été élevés à grands frais dans des Séminaires. pendant plusieurs années, on étoit obligé de les renvoyer dans le fiècle; on a jugé plus à propos de prendre de jeunes hommes, qui après avoir passé par toutes les classes des Colléges, n'aient plus à étudier que la Théologie & la difcipline de l'Eglife, & soient en âge d'être ordonnés & employés. Ainfi la plupart des Séminaires en France, font comme des maisons de probation, où l'on examine la vocation des Clercs, & où on les prépare à recevoir les Ordres, & à en faire les fonctions. Ils y demeurent quelques mois ou quelques années, fuivant leur besoin & les règlemens des diocèles c.

Pour leur subsistance on a fait, ou des unions de bénéfices, ou des fondations nouvelles, au défaut desquelles on a obligé le Clergé à contribuer. Il y a dans la plupart des Séminaires des places gratuites pour les pauvres; les autres payent pension. Nos Séminaires sont donc un peu différens de l'ordonnance du Concile ; mais tout revient à la même fin, de former de bons ecclésiastiques; & le succès a fait voir combien cette inftitution étoit néceffaire.

On peut rapporter aux Séminaires les Communautés des Prêtres qui se sont particulièrement confacrés à former des Clercs dans l'esprit ecclésiastique; comme en France, les

dans quelques diocèfes, où l'on reçoit les enfans fort jeunes, & ou ils rettent julqu'à ce qu'ils aient été ordonnés Prêtres.

b Ceci n'a lieu que quand les fondations & donations faites en faveur des Séminaires, ne font pas fuffisantes pour leur entretien. On ne peut même, en France, faire aucune imposition fur les biens ecclésiastiques, pour l'établissement ou pour la subsistance d'un Séminaire, fans en avoir obtenu la permifion du Roi, par des lettres-patentes qui déterminent, de l'avis de l'Evêquo, la fommo qui pourra être levée, & la forme de la perception. c Il y a cependant, comme on l'a déja obfervé, des Séminaires



PARTIE I.

256

### INSTITUTION

Prêtres de l'Oratoire, & les Prêtres de la Miffion. En 1611: CHAP. XX. Pierre de Bérulle , depuis Cardinal , institua à Paris une Congrégation de Prêtres, sous le nom de l'Oratoire de Jesus, à l'imitation de celle que saint Philippe de Néri, Florentin, avoit instituée à Romeen 1571. Le but de cette Congrégation eft de former des Prêtres dans l'esprit du Sacerdoce de Jesus-Christ, par la prière & par l'étude. En 1625. Vincent de Paul, Prêtre du diocèse d'Acqs, institua aussi à Paris la Congrégation des Prêtres de la Miffion d, deftinés principalement à l'instruction des pauvres gens de la campagne. Mais ils s'appliquent auffi à conduire des Séminaires, à inftruire des Clercs, & les préparer aux Ordres. Ces Prêtres de l'Oratoire & de la Miffion, ne sont point Religieux, n'étant point engagés par des vœux folennels ; ils confervent la propriété de leurs biens. Quoiqu'ils aient leurs Supérieurs particuliers, ils sont entièrement soumis aux Evêques, & font partie du Clergé séculier des diocèses où ils fe rencontrent. Ils font capables de tenir des Cures, & toutes fortes de bénéfices.

> Voilà ce qu'il y avoit de plus important à dire des différens ordres qui composent le Clergé, & des principaux offices ecclésiastiques. Quant à la manière de perdre l'Ordre, nous la réfervons à la Troisieme partie de ce Traité, où nous expliquerons la déposition & la dégradation, entre les autres peines canoniques ; & pour ce qui est de l'institution des Offices de l'Eglife, nous en parlerons dans la Seconde partie, en traitant de l'acquisition & de la perte des bénéfices. Maintenant, il faut expliquer une autre division des personnes.

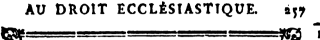
Outre cette congrégation de la Mission, il y a à Paris un Séminaire pour les Missions Etrangères; il y a même un Séminaire partioulier pour les Anglois, & un autre pour les Ecosiois.



CHAPITRE

d Ces Prêtres de la congrégation de la Mission, sont ceux que l'on appelle vulgairement les Pères de S. Lagare.





#### CHAPITRE XXI.

PARTIE İ. CHAP. XXL

De l'origine & du progrès de la Vie Monastique.

OUS les Chrétiens sont Réguliers ou Séculiers. Les Réguliers ou Religieux sont ceux qui se sont engagés par vœu à vivre suivant une certaine règle ; les Séculiers sont tous les autres fidelles, qui sont demeures dans le siecle, c'est à dire dans le commerce du monde, soit Clercs, foit laïques; comme auffi entre les Religieux, les uns font laigues e, les autres Clercs.

Il y a toujours eu des Chrétiens, qui à l'imitation de faint Jean-Baptiste, des Prophètes & des Réchabites f, se font mis en folitude, pour vaguer uniquement à l'oraison, au jeune & aux autres exercices de vertu. On les appela Afcètes , c'eft à dire exercitans , ou Moines , c'eft à dire folitaires. Il y en avoit dès les premiers temps dans le voilinage Caff. Inflit; d'Alexandrie, qui vivoient ainsi renfermés dans des mai- & Collat. 18. sons particulières, méditant l'Ecriture-sainte, & travaillant c. s. de leurs mains. D'autres se retiroient sur des montagnes inacceffibles, & en des lieux déferts, ce qui arrivoit principalement pendant les perfécutions. Ainfi Saint Paul g, s'étant retiré fort jeune dans les déferts de la Thébaide, pour fuir la perfécution de Dèce, y demeura conftamment juíqu'à l'âge de cent treize ans.

Saint Antoine k, Egyptien comme lui, fut le premier

Tome 11.

e Les Religieux en général sont ecclésiastiques, tant en corps que chacun en particulier II y a néanmoins des Religieux qui ne sont pas Clerce, tels que les fieres laïques ou frères convers, les oblats ou Moines laïques.

f Les Récubites étoient une seche de Juiss ainsi nommes de Rérab fon Inflituteur, l'un des dellendans d'Abraham. Ces Sectaires condamuoient le mariage.

<sup>8</sup> C'eft S. Paul furnomme l'Ermite.

h 11 le retira dans une folAude de la haute Egypte , vers l'an 220 , pafla le Nil l'an 2×5, où il demeura enterme dan un vieux châ-teau, pendant près de 10 ans 11 fat obligé d'en fortir vers l'an 355, pour gouverner ceux qui venoient le mettre fous la conduite. Le nombre de ceux-ci augmentant de jour en jour, on commença bâtir dans les déferts plusieurs monafteres. Ce faint Solitaire est appeté le Patriar. he des Cénobites , comme étant le premier Inftitutent de la vie religieule. Il mourut l'an 356.



### . . . . . . . . .

ere generation in the model • .. \*\*\*\*\* 11 11 nem apple chill de lar Sen Astronomico Vari<mark>na</mark> 1.2000. u tut Ari di Thri d**e** " freta o cu. rata diagnale e metal ou cutranni e Lee Malton y cor-Con Chill DD 204 120887. . . ALTER THE FALLER and an element communation lass Mersler with a sub-obs 1000 - 100 - 100 - 1000 1001 - 1001 - 100 - 100 1001 - 100 Collection (1966) 6-. . ..... ÷ : •

interface in the interface of the i

A the second secon



. . . . . .

#### AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 259

mastère dans l'île de Lérins en Provence : & les petites îles des côtes d'Italie & de Dalmatie furent bientôt peuplées de faints Solitaires. Mais la discipline n'y étoit pas si exacte qu'en Orient; on y travailloit moins, & le jeûne y étoit moins rigoureux.

Il y avoit des Ermites ou Anachorètes, c'est-à dire des Cassian. Inf-Moines plus parfaits, qui, après avoir long-temps vécu en tit. lib. 5. c. communauté, pour dompter leurs passions, & s'exercer à Idem. Coll. toutes sortes de vertus, se retiroient plus avant dans les 18. c. 6. folitudes, pour vivre en des cellules féparées, plus détachés des hommes, & plus unis à Dieu : c'étoit ainsi que s'achevoient pour l'ordinaire les folitaires les plus excellens.

L'une & l'autre manière de vie fut imitée par les femmes ; & dès les commencemens il y en eut qui vécurent en communauté ou en folitude, fous la conduite des Evêques & des Moines, fans compter les Vierges & les Veuves consacrées à Dieu, qui de tout temps avoient été dans l'Eglife, vivant d'abord dans leurs maisons particulières, depuis en communauté, mais fans quitter les villes & le commerce du monde.

Les Moines étoient presque tous laiques. Il ne falloit d'autre disposition pour le devenir, que la bonne volonté. un défir fincère de faire pénitence, & d'avancer dans la persection Chrétienne. On y recevoit des gens de toutes conditions & de tous âges, même de jeunes enfans, que leurs parens offroient pour les faire élever dans la piété. Les esclaves y étoient reçus comme les libres, pourvu que Fruduofi leurs maîtres y consentissent; les ignorans comme les savans, & plusieurs ne favoient pas lire. On ne regardoit ni aux talens de l'esprit, ni à la vigueur du corps ; chacun faisoit pénitence à proportion de ses forces.

Tous les vrais Moines étoient Cénobites ou Anachorètes : mais il y eut bientôt deux espèces de faux moines. Les uns demeuroient fixes à la vérité ; mais seuls ou seule- Reg. S. Pen. ment deux ou trois ensemble, indépendans & fans condui- cap. 1 Reg. te, prenant pour règle leur volonté particulière, fous prétexte d'une plus grande perfection ; on les nommoit Sara-

PARTIE L.

CHAP. X.

V Reguli

tres attribuent l'honneur de la primauté au monaftère de Luxeuil . fondé par S. Colomban, vers le même temps que celui de Lérins, Rü



### INSTITUTION

PARTIĘ. I.

baites m. Les autres que l'on nommoit Gyrovagues on Moines errans, & qui étoient les pires de tous, couroient conti-CHAP. XXI. nuellement de pays en pays, passant par les Monastères , fans s'arrêter en aucun, comme s'ils n'eussent trouve nulle part une vie affez parfaite. Ils abusoient de l'hospitalité des vrais Moines, pour se faire bien traiter : ils entroient en tous lieux, se méloient avec toutes sortes de personnes, sous prétexte de les convertir, & menoient une vie déréglée, à l'abri de l'habit monastique qu'ils déshonoroient.

Il y avoit près de deux cents ans que la vie monastique Rift. liv, étoit en vigueur, quand S. Benoît, après avoir long temps gouverné des Moines, écrivit sa règle pour le Monastère qu'il avoit fondé au Mont-Caffin, entre Rome & Naples. Reg. S. Ben. Il la fit plus douce que celle des Orientaux, permettant un 1. 40. 41, 42. peu de vin, & deux sortes de mets, outre le pain, & n'obligeant pas à jeûner tous les jours; mais il conferva le travail des mains, le filence exact & la folitude. Cette règle fut trouvée fi fage, qu'elle fut volontairement embraffée par la plupart des Moines d'Occident ; & elle fut bientôt apportée en France n.

Les Lombards en Italie, & les Sarrasins en Espagne, désolèrent les Monastères ; les guerres civiles qui affligèrent la France sur la fin de la première race, causèrent auffi un grand relâchement. On commença à piller les Monastères. qui commençoient à être riches, par les donations que la vertu des Moines attiroit, & que leur travail augmentoir. Hiff. Eccl. L'état étant rétabli fous Charlemagne, la discipline se ré-

liv. xLV. n. tablit auffi sous sa protection, par les soins de S. Benoit 37. XLVI. n. d'Aniane o, à qui Louis le Débonnaire donna ensuite auto-To. 7. Conc. rité sur tous les Monastères. Cet abbé donna les instructions fur lesquelles fut dressé, l'an 817, le règlement d'Aix-la-

KXX11. n. 4.

28.

P4g. 1595.

m Du mot Hébreu Sarab, qui fignifie rebelle.

n La première règle monastique établie en France, est celle de S. Colomban, qui fut approuvée par les Evéques de France dans le Concile de Mâcon en 627. Les Moines embrailierent enfuite celle

de S. Benoît, parce qu'elle leur parut la plus parfaite. o Ce faint Abbé railembla, avec beaucoup de foin, toutes les différentes règles qui avoient été en ufage en France, & en forma un fupplément à la règle de S. Benoît, y renfermant toutes les loubles coutumes qui avoient eu lieu en différens monaftères. Il fit confirmer le tout par Louis le Débennaire, & par le Concile tenu à Aix-la-Chapelle, en \$17.

Chapelle. Mais il resta beaucoup de relâchement ; le tra- PARTIE I vail des mains fut méprité, fous prétexte d'étude & d'orai- CHAP. XXL fon; les Abbés p devinrent des Seigneurs, ayant des vaffaux, & étant admis aux Parlemens avec les Evéques, avec qui ils commençoient à faire comparaison.

Ils prirent parti dans les guerres civiles, comme les autres Seigneurs; ils armoient leurs vallaux q & leurs ferfs. & se metroient à la tête ; & souvent ils n'avoient pas d'autre moyen de se garantir du piilage. D'ailleurs, il y avoit des Seigneurs laïques, qui fous prétexte de protection, fe mettoient en possession des Abbayes, ou par concession des Rois, ou de leur propre autorité, & prenoient le titre d'Abbes r. Les Normands, qui couroient la France en même temps, achevèrent de tout ruiner. Les Moines qui pouvoient échapper, quittoient l'habit, revenoient chez leurs parens, prenoient les armes, ou faisoient quelque trafic pour vivre. Les Monastères qui restoient sur pied, Cone. 7 étoient occupés par des Moines ignorans, souvent jusqu'à lei. c. 3. ne savoir pas lire leur règle, & gouvernés par des Supérieurs étrangers ou intrus.

Au milieu de ces misères, S. Odon commença à relever Hift. Eccl. le la discipline monastique dans la maison de Cluni, fondée par LIV. n. 45. les soins de l'Abbé Bernon en 910. Il suivit la règle de saint Benoît, avec quelque modification, & se détermina à porter l'habit noir. Il appliqua ses moines principalement à la

r Cet abus dura depuis le huitième fiècle julqu'au dixième. Ces Abbés laifloient le foin du spirituel à des Abbés titulaires, ou à des Prieurs ou Prévôts ; & pour diffinguer ces Abhés laïques des autres, on les appeloit Abbates milites. Hugues le Grand, père de Hugues Capet, prenoit le titre d'Abbé. Philippe I, & Louis VI, & enfuite les ducs d'Orléans font appeiés Abbés du monaftère de S. Agnan d'Orléans, par Hubert Hiltorien de cette Abhaye. Les ducs d'Aquitaine ont porté le titre d'Abbés de S. Hilaire de l'oitie s. Les Comtes d'Anjou, celui d'Abbés de S. Aubin, & les Comses de Vermandois, celui d'Abbés de S. Quentin.

Conc. Tref.

### 261

p Les premiers Abbés étoient laïques, de même que les Moines qu'ils gouvernoient. Ils devinrent Ecclésiastiques lorsque le Pape S. Sirice appela les Moines à la Cléricature.

q Ils étolent même obligés de le faire, foit pour le fervize du Roi, foit pour le fervice de leur Seigneur dominant, fuivant la loi des fiefs. Les Capitulaires les dispenserent de rendre en personne le fervice militaire ; cependant ils le continuerent encore longtemps, parce qu'ils croyoient qu'une telle dispense dégradoit leurs fiefs. Ils fervoient encore à la tête de leurs vallaux en 1077.



### INSTITUTION

PARTIE I

262

prière ; & ils se chargèrent de tant de psalmodie, qu'il leur CHAP. XXI. resta peu de temps pour le travail des mains. Toutesois leur Ordre, c'est-à-dire leur manière de vie, sut tellement estimée, qu'il s'étendit fort loin en peu de temps. On fonda plusieurs Monastères pour ces nouveaux Moines, & on en fit venir dans plusieurs anciens qu'ils réformèrent & qu'ils mirent sous la dépendance de l'Abbé de Cluni. Il y eut auffi un grand nombre d'Abbayes agrégées, qui, sans dépendre de Cluni, suivirent le même Ordre; car rien ne fut plus illustre dans l'Eglise pendant le dixième & l'onzième siècle.

Guillelmi

La maison de Cluni sut mise, par le titre de sa fondation, Comitis tef- sous la protection particulière de S. Pierre & du Pape, Conc. p. 565, avec défense à toutes les Puissances séculières ou eccléfiastiques, de troubler les Moines dans la possession de leurs biens, ni dans l'élection de leur Abbé. Ils prétendirent parlà être exempts de la juridiction des Evêques, & étendirent ce privilége à tous les Monastères qui dépendoient de Cluni. C'eit la première Congrégation de plusieurs maifons unies sous un chef, immédiatement soumis au Pape, pour ne faire qu'un corps, ou comme nous l'appelons aujourd'hui, un Ordre de religieux s. Auparavant quoique tous les Moines fuiviffent la règle de S. Benoît, chaque Abbaye étoit indépendante de l'autre, & soumise à son Evêque. La discipline s'affoiblit en l'Ordre de Cluni, à mesure qu'il Bern. s'étendit ; il fallut dispenser les meilleurs sujets pour faire Guill. abb. n. de nouveaux établiffemens, & avant deux cents ans il fe trouva fort relâché 1.

S. 7. 40. V. Exordium

64.

Mais la vie monastique reprit un nouveau lustre dans Cifle. c. Hift. la maison de Citeaux, fondée par S. Robert abbé de Molesme, liv. LXIV. n. en 1098. Il fuivit la règle de S. Benoît à la lettre, fans aucune addition, rétablifant le travail des mains, le filence

.



f On appelle Ordre un corps de Religieux soumis à un seul & même Chei; & Congrégation, une portion de quelque Ordre qui a fon chef particulier. Ainfi Cluni n'est pas un Ordre, mais une Réforme ou Congrégation émanée de l'ancien Ordre de S. Benoit. t La Congrégation de Cluni a été réformée en 1621, par D. Jacques de Veni-d'Atbouzes, alors Grand-Prieur, & depuis Abbé régulier de Cluni. Plusieurs Maisons dépendantes de cette Congrégation ont en divers temps embrasie cette Reforme. On en compte dans le Royaume plus de 30, dans lesquelles elle est suivie. Les Religieux de ces Maisons sont appelés Bénédictins réformés, pour les diftinguer des autres qu'on appelle les anciens,

plus exact & la folitude, & renonçant à toutes fortes de dif. PARTIE-L penses & privilèges. Il prit l'habit blanc : & le nom de CHAP. XXI, Moines blancs fut principalement donné à ceux de Citeaux comme le nom de Moines noirs à ceux de Ciuni. Les Monastères qui suivirent l'ordre de Citeaux s'unirent ensemble par une Constitution de l'an 1119, appelée la Carte de Charité u, qui établit entr'eux une espèce d'aristocratie; pour remédier aux inconvéniens du gouvernement monarchique de Cluni. On convint donc que les Abbés feroient réciproquement des visites les uns chez les autres, & que l'on tiendroit tous les ans des Chapitres généraux x, où tous les Abbés seroient tenus d'affister, & dont les règlemens servient observés par tout l'Ordre : ces chapitres généraux se trouverent si utiles, que tous les autres Ordres Cap. in figreligieux les imitèrent, & que l'on en fit même un Canon gulis 7. extra dans le grand Concile de Latran y.

L'Ordre de Citeaux s'accrut merveilleusement en peu de Later. c. 12, temps, par l'admiration des vertus qui s'y pratiquoient. Il s'étendit par toute l'Europe, enforte qu'il avoit déjà cinq cents Maisons, cinquante-sept ans après sa fondation. Ses premières filles furent la Ferté, Pontigni, Clairvaux & Morimond, que leurs privilèges distinguent encore aujourd'hui 7. Clairvaux fut fondé en 1115, par S. Bernard, Moine de Citeaux; mais le nom de ce grand Saint s'eft rendu si illustre, que plusieurs l'ont regardé comme le chef de l'ordre, & ont donné aux moines de Cîteaux le nom de Bernardins.

<sup>7</sup> On les appelle encore les quatre filles de Citeaux.



3. Lotte -

### 262°

de flatu Monach exConc\_

u Carta charitatis. Elle fut ainfi appelée, parce que fes décrets ne respirent par tout que la charité, comme dit Clément IV ; ou bien, feion Calixte II, parce qu'elle fut établie du confentement, & par la charité matuelle, tant des Albhés & des Moines de tout l'Ordre, que des Evêques, dans les diocefes desquels leuss premiers monaftères avoient été fondés. Voyer le Gloff. de du Cange, au mot Carta.

x L'Ordre de Citeaux est le premier qui ait établi ces Chapitres généraux. Ce fut en 1119 que l'on fit ce règlement.

y En 1215.



264 69#

### INSTITUTION.

PARTIR I. CHAP.XXII.

### CHAPITRE XXII.

### Des autres Ordres de Religieux.

N travailla auffi dans l'onzième fiècle à la réformation du Clergé. Les mêmes calamités publiques qui ruinèrent la difcipline chez les Moines, la ruinèrent encore plus facilement chez les Chanoines, moins léparés du monde. Ils abandonnèrent donc la vie commune a, & plusieurs même gevinrent concubinaires b. S. Pierre Damien s'éleva contre ces défordres avec un grand zèle; &, à fa follicitation, le Pape Nicolas II affembla à Rome un Concile de cent treize Lveques, en 1059, où, après avoir condamné la fimonie & le concubinage, il ordonne que les Clercs dorment & mangent ensemble, & mettent en commun ce qu'ils reçoivent de l'Eglife, les exhortant à la vie commune apoftolique, c'ett à dire à n'avoir absolument rien en propre. Le même Décret fut renouvelé en 1063, par le Pape Alexandre II, en un Concile de plus de cent Evêques. Les Clercs qui obéirent & embrasserent la vie commune, sans aucune propriété, furent nominés Chanoines réguliers, pour

a La plupart des Eglifes, où dans le cours du neuvième fiècle, on avoir rétabli la vie commune, fuivant la règle donnée dans le Concile d'Aix, la quittérent dans le dixième fiecle; & ce fut alors que l'on commença à parler des Chanoines féculiers, pour les diftinguer de ceux qui continuèrent à vivre felon la regle, & qu'on appela pour cette raifon, *Chanoines réguliers*. La vie commune continua né numoins d'être obfervée dans plutieurs Eglites Cathédrales & collégia es, particulièrement en France. L'ufage ne fut pas partour contan, nu uniforme à ce fijet. Ce ne fait que dans le douz eme fiècle que les Chanoines que l'on appelle aujourd'hui *féculiers*, achevér-nt par-tout de quitter la ve commune. voyez *l'Hift. des Cha oines*, par Chaperel, nap. IX, & l'Hiff. de Verdun. b il faut obferver que chez les Romains, une concubine étoit

b il faut obferver que chez les Romains, une concubine étoit une femme légitime, mais qui étoit éponfée moins folennellement que celle qu'on appeloit uvor. L'Eglif- n'a jamais autorifé le concubinage : mais comme il ne laifloit pis d'être pratiqué par beaucoup de perfonnes, ce fat peut être aufli ce qui induifit quelques Clercs a devenir concubinaires, d'autant que le célibat n'étoit pas encoie obfervé par tous les C'ercs; qu'on plusieurs lieux ils ne vouloient pas fa foumettre a la loi du célibat, comme on sen voit encore un exemple au Concile .'Erford en 1074; & dans su concile de Reims, tenu en 2109, l'on fut encore obligé de faire um Réglement pour obliger les Clercs de garder la continence.

Onuf 24. Dift 23. c. 1. Hyft. liv. LX. R. 31.

Hift. liv. Lx1. n. 5. 6.



les diffinguer de ceux qui demeurèrent dans l'ancien relàchement, & que l'on nomma (hanoines féculiers.

Comme la règle d'Aix la-Chapelle ne paroiffoit pas affez exacte, fur le point de le défappropriation, on remonta à l'inflitution de S. Augustin, & l'on convint que les Chanoines réguliers fuivroient la règle de S. Augustin, sans que l'on convienne bien quel écrit de S. Augustin ils ont pris Serm. 355. pour leur règle, si ce ne sont les Sermons de la vie com & 356. mune des clercs ou la lettre c'écrite pour le monastère dont fa fœur avoit la conduite. Quoi qu'il en foit, on a mis toujours depuis la règle de 5. Augustin en parallèle avec celle de faint Benoit pour la proposer aux Religieux cleics comme l'autre à tous les Moines.

Les Chanoines réguliers furent en grand crédit pendant l'onzième & le douzième fiècle, & on en mit en la plupart des Cathédrales. Le pape Alexandre II en mit lui-même en son Eglise Patriarchale de S. Jean de Latran, qui fut chef d'une congrégation. On en fit en France de semblables: entr'autres, celle de S. Ruf près de Valence en Dauphiné, & celle de S. Victor de Paris en 1110. Ainfi les Chanoines commencerent à faire des corps féparés, comme les nou- LXVII. #- 7veaux Ordres de Moines. Le plus illustre de ces Ordres de Chanoines réguliers, fur celui de Prémontré, fondé par **S**. Norbert en 1120.

Cependant les Croifades d produifirent un nouveau genre de religion inconnu jusqu'alors, ce furent les Ordres militaires e. Le plus illustre est celui de S. Jean de Jérufalem f,

Les Templiers surent inflitués en 1118 pour défendre les Pélerins de la cruauté des infidelles, & pour tenir les chemins libres en faveur de coux qui entreprenoient le voyage de la Terre-Sainte. Mais ils le rendirent fi odieux par teurs crimes, que teur Ordre fut totalement aboli en 1312. Tel fut auffill'Ordre Militaire de S. Lazare, & celui des Chevaliers Teutons, établis dans le treizième fiècle.

Appelé communément l'Ordre de Malse, parce que le Grand Maitre seide preientement a Maite.

PARTIE . CHAP.XXIL

e.,

Moulia. Refl. 4.

Hift. liv.

e Par cette lettre, S. Augustin exhorte les Religieuses de ce monastère à la toumition pour leur Supérieur, & leur donne des rè-gles pour tout le détail de leur conduite. C'est cette lettre qu'on appelle communément la règle de S. Augusti., & qui a été appliquée aux hommes.

d La premiere croifade fut prêchée à Kome l'an 1080; la dernière, projetée des 1267, n'eut lieu qu'en 1267.

e Le plus ancien de ces Ordres eff celui de Malte, établi en 1099. Le prenier of jet de cet ordre fur de corner l'hofpitalité aux Pélerins qui floient vinter la Terre-Sainte, & de prendre soin de ceux qui étoient malades.



### INSTITUTION

qui commença par un hópital où l'on recevoit les pélerinst CHAP.XXII. Des le temps du troisieme Maitre de l'hôpital, nommé Raimond du Puv, l'Ordre étoit composé de trois sortes de Hif. I. LER, perfonnes, de Chevaliers, de Freras fervans g & de Clercs,

comme il paroit par la Bulle d'Anastale IV, de l'an 1154. Après la perte de la Terre fainte, ils se retirèrent à Rhodes en 1310, & de-la à Malte en 1530.

Comme l'Espagne étoit encore occupée en partie par les infidelles h, on y établit auffi p'ufieurs Ordres militaires; quelques-uns suivant la règle de S. Augustin; la plupart suivant la règle de S. Benoit & les Conftitutions de Citeaux. Ces ordres ne se sont point étendus hors de l'Espagne; & la plupart ont été depuis sécularisés & réduits à des Confréries de Chevaliers qui ne laiffent pas d'être maries & de vivre à peu près comme les autres, portant seulement la marque de l'Ordre fur leur habit, & jouissant des Commanderies. L'Ordre de S. Michel, du S. Esprit, de la Toison, de la Jarresière, & tous les autres que les Princes ont institués par des dévotions particulières, ne sont que de simples Confréries.

Il y a plusieurs Ordres Religieux Hospitaliers, deftines, ou à servir les malades, ou à loger les pelerins; ils suivoient tous la règle de S. Augustin, parce que la plupart ont commencé par des Clercs ; & c'est comme Hospitaliers que les Chevaliers de Malte la suivent. D'autres se sont dévoués particulièrement à la rédemption des captifs i.

Mais les plus fameux de tous les religieux modernes, sont les Mendians k. S. Dominique, Chanoine d'Osma en

k On appelle Mendians tous les Religieux qui font profettion de vivre d'aumônes. Entre ceux-ci, les plus anciens (ont les Carmes, les Jaco-bins, les Cordeliers & les Augustins qu'on appelle, comme par excel-lence, les quatre Mendians, ou les quatre Ordres Mendians. Dans Vorgine les Religieux Mendians étoient tous exclus de la potietion des biens immeubles. Dans la fuite, les Cordeliers & plufieurs autres ont été admis à en possiéder ; mais les Capucins & les Frères de l'Obser-vance ont été nommément exceptés de cette permission. Voyez le Concile de Trente, seff. 25, cap. 3, & l'article 26 du cahier préfenté à Charles IX, par le Clergé.



8. I L

PARTIE L.

g Ces Frères Servans font des Servans d'armes qui ne font pas affujettis à faire preuve de Noblesse comme les Chevaliers; ils portent une croix, mais qui est distinguée de celle des Chevaliers. h C'est-a-dire les Maures dont la domination, dans une partie de

l'Espagne, ne finit qu'en 1492. Leur Nation ni leur Religion n'y furent même pas encore totalement détruites.

i Tels font les Religieux Mathurins & ceux de la Mercy



Castille, avant suivi son Evèque en un voyage, s'arrêta en PARTIE I Languedoc à travailler pour la conversion des Albigeois. CHAP.XXIL En 1206, il affembla quelques Prêtres avec lesquels il fit un grand fiu :; & l'an 1216, il obtint du Pape Honorius III un privilége pour le Prieuré de S. Romain de Touloufe, en faveur des Clercs qui v vivoient fous fa conduite, fuivant la règle de S. Augustin, qu'il avoit déjà embrassée comme Chinoine. On les nomma les Frères Précheurs.

En même temps, S. François, fils d'un marchand d'Affife, commença de mener une vie extrêmement pauvre & pénitente, & affembla quelques compagnons, les uns Clercs, les autres Laïgues, exhortant tout le monde à la pénitence, plus par son exemple que par ses discours. Il avoit peu de lettres & ne voulut jamais être ordonne Prêtre, fe contentant d'être Diacre. Il travailloit & recommandoit à ses frères le travail des mains, voulant toutefois qu'ils n'eussent point de honte de mendier au besoin. Il les nomma les Erères Mineurs I, comme moindres que les autres, & leur donna une règle particulière, qui fut confirmée par Honorius III, en 1223, & fut embrassée en même temps par fainte Claire, de la même ville d'Affife : cet Ordre de files fut nomme le second Ordre de S. François: & le Tiers-ordre comprenoit des hommes & des femmes, vivant dans le monde, même dans le mariage, qui s'obligeoient par vœuà une vie véritablement Chrétienne, & à l'observation de la règle de S. François, autant que leur état le permettoit m.

Dès le commencement du même fiècle, Albert, Patriarche de Jérufalem, avoir donné une règle à des Ermites, qui vivoient fur le Mont-Carmel dans une grande auftérité. Il en vint en Europe ; & leur règle fut confirmée

<sup>1</sup> On les appelle aussi Religieux de l'Observance, & plus commi nément Cordeliers. S. François d'Alfile appelle tes Religieux Frères Mineurs, par un movif d'humilité; & pour leur donner un titre inférieur a celui de Frères que portoient les autres Religieux. S. François de Poul en-chérit encore tur lui, ayant donné le nom de Minimes à l'Ordre qu'il inititua en 1423.

m Cette allemblée de personnes séculières est devenue depuis un Initirut Religieux, appele le Tiers-Ordre de S. François, dit de la Pénirence. Cet Ordre est divisé en plusieurs Provinces; ceux de France fe ditent de l'étroite Obtervance. Il y a auffi des Religioufes du mone Ordre. Il y a à Paris une Muifon de Religieux de cet Ordre établie à Prepuile, au bout du faubourg S. Antoine, ce qui fait qu'en appeare vulgairement ces Religieux les Picpuffes, Hift. Terris Ordin.



### INSTITUTION

PARTIE 1. en 1226. S. Louis en amena à Paris en 1254 : & nous les CHAP.XXII. appeions Carmes.

Ce fut auffi dans le même temps que le pape Alexandre IV unit en un feul ordre plusieurs Congrégations d'Ermites de différens noms & de différentes institutions, sous le nom d'Ermites de S. Augustin. Voilà l'origine des quatre principaux Ordres de Mendians ; car tous ces religieux faisoient profesfion de ne point posséder de biens, même en commun, & de ne sublisser que des aumônes journalières des fidelles. Ils étoient Clercs la plupart, s'appliquant à l'étude, à la prédication, & à l'administration de la pénitence, pour la conversion des hérétiques & des pécheurs. Ces fonctions vinrent principalement des Dominicains n: le grand zèle de pauvreté vint principalement des Franciscains. Mais en peu de temps tous les Mendians furent uniformes ; & on auroit peine à croire combien ces Ordres s'étendirent promptement. Ils prétendoient rassembler toute la persection de la vie monaftique & de la vie cléricale; l'auftérité dans le vivre & le vétement, la prière, l'étude, & le service du prochain. Mais les fonctions cléricales leur ont ôté le travail des mains, la solitude & le silence des anciens Moines; & l'obéiffance à leurs supérieurs particuliers, qui les transfèrent fouvent d'une maison ou d'une province à l'autre, leur a ôté la stabilité des anciens Clercs, qui demeuroient toujours attachés à la même Eglise, avec une dépendance entière de leur Evêque.

Depuis le commencement du feizième fiècle, il s'est élevé plufieurs Congrégations de Clercs, pour travailler à la réformation des mœurs & de la discipline ecclésiastique, & s'opposer aux nouvelles héréfies. Les plus anciens sont les Théatins, institués en 1524, par le B. Marcel Caëtan, Vicentin, avec Pierre Caraffe, Napolitain, Evêque de Chiéti, qui sur depuis le Pape Paul IV.

Dix ans après o, S. Ignace de Loyola jeta les fondemens de la Société, par le vœu qu'il fit avec les dix premiers compagnons, en la chapelle baffe de Montmartre, près de Paris. Son inftitut fut approuvé l'an 1540, par le Pape Paul III. Il avoit pour but le fervice du prochain dans

<sup>#</sup> Auffi leur Ordre s'appelle-t-il l'Ordre des Frères Précheurs. Ce fut en 1534.



tous les besoins spirituels, le catéchisme, la prédication, PARTIEL la controverse contre les hérétiques, l'administration de la CHAP.XXIL pénitence. Il nomma sa Compagnie, la Compagnie de Jesus, qui s'est étendue par toute la terre habitable, avec le succès que chacun voit.

Elle est composée de quatre sortes de personnes : les Ecoliers p, les Coadjuteurs spirituels q, les Profès, les Coadjuteurs temporels. Les Profès r font le principal corps de la Compagnie; & suivant la première approbation de leur institut, ils ne devoient être que 60 : mais leur grande utilité fit bientôt lever cette restriction. Les Coadjuteurs (pirituels sont les Prêtres agrégés à la Société, pour faire les mêmes fonctions que les Profès, excepté d'enseigner la théologie; & ils font au-deffus des Ecoliers. Ils ont le Conft. fucier: même engagement à la Société que les Profès; mais la So- 1. part. 2. c. ciété n'eft pas engagée de même à leur égard ; & ils peu- \*\* vent être congédiés, quand il est jugé expédient. Les Coadjuteurs temporels sont, comme les frères laïques chez les Moines. En France, ils passent tous également pour Religieux, dès qu'ils ont fait leurs vœux; & s'ils fortent de la Compagnie, après avoir atteint l'âge de trente-trois ans, ils ne peuvent rien demander à leur famille s. Outre les

. . . . .

Paul IIL: 1540.

r Ces Profes font des vœux folennels. Il y a deux fortes de Profes; favoir, ceux qu'on appele *ordinaires*, qui ne font que les trois vœux, & les Profès qu'on appelle Profès *de quatre vœux*, parce qu'ils font un quatrième vœu, par lequel ils promettent spécialement obéissance au Pape pour ce qui regarde les missions.

J Suivant les conflitutions, les écoliers approuvés confervent le domaine & la propriété de leurs biens, quoiqu'ils ne puissent en jouir indépendamment de leurs Supérieurs. Mais en France les écoliers étoient réputés religieux, de même que les Coadjuteurs & les Profès.

P Ou Etudians ou Scolastiques approuvés, lesquels sont différens des Novices. Ils ne font que des vœux fimples, & en présence des Domestiques seulement.

g Les Coadjuteurs spirituels sont ainsi nommés, parce qu'on les con-fidère comme les aides des Prosès, dans le minissère & gouvernement Eccléfiastique. Leurs vœux sont publics, mais simples. Ils ne sont que les trois vœux, de chisteté, pauvreté & obéssiance, ce qui comprend l'instruction de la jeunesse.

Les Jésuites ont quatre sortes de maisons, savoir, les Maisons Professer, les maisons de Probation ou Neviciat ; les Collèges & les Miffions ; ils ont aufli des maifons qu'ils appellent de residence. Toutes ces maifons font distribuées par provinces, & soumiles au génésal, qui demeure à Rome.



### INSTITUTION

trois vœux ordinaires, les Jeiuites profes en font un parti-CHAP.XXII. culier, d'obeir au Pape en tout ce qui regarde l'utilité des ames, & la propagation de la foi ; mais le Pape n'ule point de ce pouvoir, il le laisse au Général 1.

> e Les Jéflites n'entrérent en France pour la première fois, qu'en 1545.

> Ils obtintent au mois de Janvier 1550, des Lettres-patentes confirmatives de lears balles, & qui leur permettoient de batir un Colkige à Paris, & non es autres villes. Les geus du Roi s'oppoferent à l'enregifirement, & requirent

> qu'il fut i it des remontrances : il y eat des lettres de juffion.

Le Parlement ordonna que les Lettres-patentes feroient commupiquées à l'Eveque de Paris , & à la faculté de théologie.

Euftache du Bellay, Evêque de Paris, jugea que les bulles contenoient plufieurs chofes étranges & aliénées de raifon . & qui ne devoient être tolérées ni reçues en la religion chrétienne. Il en compola douze articles, dont il conclut qu'on ne devoit point recevoir la fociété dans le royaume.

La Faculté de théologie dit que cette société étoit dangereuse pour la foi; qu'elle ne pouvoit que troubler la paix de l'églife , renverfer l'ordre monastique ; qu'elle étoit née pour la destruction, & non pour l'édification.

Le Parlement délibéra alors qu'on ne pouvoit ni ne devoit admettre la fociété.

Les Jésuites obtinrent de nouvelles Lettres-patentes en 1559 & 15'0; & par ces dernières, ils confentoient à n'être reçus qu'à la charge que leurs priviléges & leurs conftitutions ne feroient aucunement contre les lois du royaume , ni contre l'Eglise Gallicane, ni contre les droits des Evêques, Paroitles, Chapitres. L'Evêque de Paris confentit à l'enregiftrement ; mais encore avec

beaucoup de conditions, qui furent depuis adoptées par l'assemblée de Poiffy.

Les gens du Roi confentirent aussi, attendu la déclaration des Jéfuites : mais ils ajouterent, fauf où en après ( les Jésuites ) se trouveroient dommageables ou préjudiciables aux droits du Roi & priviléges eccléfiaftiques, de requérir y être pourvu. Le Parlement le défiant que la déclaration des Jésuites fût cap-

tiense, ordonna le 22 Février 1560, que les Jésuites se pourvoiroient Lir l'approbation de leur Ordre au Concile général ou affemblée prochaine qui fe tiendroit de l'Eglife.

Le Clergé assemblé à Fossiv, donna le 15 Septembre 1561, fon avis, portant que la société ne feroit reçue que par forme de fociété & de collège, & non de religion nouvellement inflituée; qu'elle prendroit un autre titre que celui de Société de Jesus, ou de Jésuite ; que l'Evêque diocéssin auroit sur elle toute surintendance, juridiction ou correction; que les frères de cette compagnie n'entreprendroient & ne feroient ni en fpirituel ni en temporel, aucunes chofes au préjudice des Evéques, Chapitres, Cures, Pa-roifles & Universités, & des autres religions ; qu'ils se conformeroient au droit ancien, renouçant au préalable & par après à tous priviléges portés dans leurs bulles qui seroient contraires aux con-

4



AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 277 Voila les Ordres de religicux les plus confidérables. On F

PARTIE I. CHAP. XXIL

ditions précédentes, autrement & à faute de ce faire, ou que pour l'avenir ils en obtinifient d'autres, les préfentes demeureroient nulles, & fauf le droit de ladite affemblée, & l'autrui en toutes chofes.

Cet avis fut homologué par arrêt fur requête du Parlement, du 17 Février 1561, qui ordonna qu'il feroit enregistré comme contenant l'approbation de la compagnie par forme de fociété & de collége foliement, & aux charges & conditions portées, foit dans cet acte, foit dans la déclaration des Jésuites.

Les conclusions des gens du Roi portoient que, quant à préfent, les Jétuites futient réunis par forme d'allembiée de collége, à la charge de les rejeter, fi & quand ci-après ils feroient découverts être nuisibles, ou faire préjudice au bien & état du royaume.

Les Jéthites ayant tenté en 1564 de fe faire agréger à l'Univerfité, tous les ordres s'y oppoférent, l'Evêque de Paris, le Prévôg des Marchands & les Echevins, l'Univerfité, le Cardinal de Châtillon, confervateur des Priviléges de l'Univerfité, celui de fainte Genevieve, les Curés, les Administrateurs des Hôpitaux. Tous même attaquèrent l'établifiement des Jéthites par le vice intérieurs de fa conflitution, & demandèrent qu'ils fusient congédiés.

La caufe plaidée au Parlement, M. du Mefnil, Avocat général, adhéra aux conclutions des oppofans; & par arrêt du 29 Mars 1564, les parties furent appointées au Confeil. L'affaire n'a jamais été jugée. L'Université demanda encore en 1504, que les Jéfuites fuitent renvoyés du royaume : la requète fut jointe à l'inflance dont on vient de parler.

Mais après l'affafinat de Henri IV, il y eut un autre arrêt le 29 Décembre 1594, qui ordonna aux Jéfuites de fortir dans trois jours de Paris, & de toutes les villes de leur réfidence, comme corrupteurs de la jeunefie, perturbateurs du repos public, ennemis da Roi & de l'Etat.

Au mois de Septembre 1603, Henri IV, à la prière du Pape, leur accorda des lettres pour leur rétablissement dans le royaume. L'enregistrement de ces lettres éprouva les plus grandes difficultés.

Lortqu'ils obtinrent en 1609 la permission de faire lecture publique de théologie à Paris ; & en 1610, celle de faire lectors publiques de toutes sortes de sciences, l'Université s'y opposa sortement.

Elle fit la même réfiftance en 1643 & 1698, à l'occafion d'autres tentatives femblables faites par les Jéfuites.

La doctrine des Jéfuites répandue dans une infinité d'ouvrages émanés d'eux, & approuvés par leurs fupérieurs, a effuyé une foule de condamnations, tant de la part de plufieurs Papes, que des Archevêques & Evêques, affemblées du Clergé, Univerfités, Curés, & c.

En 1761, avant cité leurs conflitutions réimprimées à Prague en 1757, 2 vol. in-fol. dans la fameufe caufe qu'ils eurent en la Grand'Chambre du Parlement de Paris, contre les fieurs Lioncy & Gouffre leurs créanciers; cette citation donna lieu aux défenfeurs des fieurs Lioncy, de difeuter quelques endroits de ces confstations qui avoient trait à la caufe.

Le 12 Avril 1-61. M. l'Abbé Chauvelin dénonça ces conflitutions en l'affemblée des Chambres. Elles furent déposées au Greffe de la Cour, & examinées.

On examina aufli leur doctrine, & le Parlement fit en exécution



272 INSTITUTION PARTIE I. les peut rapporter à cinq genres ; Moines, Chanoines CHAP. XXII. Chevaliers, Frères Mendians, Clercs Réguliers.

> d'un arrêt du 5 Mars 1762, un extrait des principaux ouvrages des Jéluites, contenant les aflertions dangereufes & pernicieates en tout genre, foutenues par les Jéluites. Ces aflertions furent prétentées au Roi, & envoyées à tous les A c eveques & Evéques du reflort de la Coar, & à tous les autres Parlemens.

> Sur l'appel interjeté par les Procureurs - Généraux des brefs, bulles, conftitutions, & autres actes concernans les Jétuites; enfemble des formules & émitlions de vœux, & fur le vu des affertions dont on a par.é, & de diverfes autres pièces, même des mémoires qui farent fournis dans plufieurs Cours pour les Jéfaites; il a été déclaré par divers arrêts des Cours, qu'il y avoit abus dans l'inftitut de la lite fociété, laquelle a été ditioute, & fes membres fécularifés, avec défenfes à eux d'entretenir aucune correspondance avec le Général étant à Rome.

> Ces arrêts ont été rendus au Parlement de Rouen, le 12 Février 1762; en celui de Bourdeaux, le 26 des mêmes mois & an; au Parlement de Bretigne, le 27 Mai fuivent; au Confeil souverain de Roufiillon, le 12 Juin de la même année; au Parlement de Paris le 6 Août fuivant; au Parlement le Metz, le 20 Septembre 1762; au Parlement d'Aix, le 28 Janvier 1773; en celui de Touloufe, le 26 Février fuivant; au Parlement de Pau, le 28 Avril 1763; en celui de Dijon le 11 Juillet fuivant; au Parlement de Dauphiné le 29 Août de la même année; au Confeil Souverain de la Martinique le 18 Octobre de la même année.

> Les principaux motifs exprimés dans ces arrêts font, le vice de l'inftitut, & celui de la doctrine des Jéfuites, comme contraire à la liberté naturelle, à la religion, à la paix de l'Eglife, & à la fureté des Etats.

> Par un édit du mois de Novembre 1764, regiftré au Parlement de Paris le premier Décembre fuivant, la Cour fuffifamment garnie de pairs, il est dit que fa Majetté s'étant fait rendre un compte exast de tout ce qui concerne la Société des Jésuites, a résolu de faire usage du droit qui lui appartient essiment ellement en expliquant les intentions à ce sujet ; en conséquence fa Majetté ordonne qu'à l'avenir, la Société des Jésuites n'ait plus lieu dans sou Royaume, Pays, Terres & Seigneuries de son obéissance, permettant néanmoins à ceux qui étoient dus ladite société, de vivre en particuliers dans les Etats de fa Majesté, fous l'autorité thirituelle des ordinaires des lieux, en se conformant aux lois du Royaume, & se

> Cet édit a été enfuite regultré dans les autres Parlemens & Confeils Supérieurs du Roya me, dans lesquels il n'avoit encore été rien ftatué de définitif au lujet des Jétuites ; favoir, au Parlement de Douay le 13 Décembre 1764 ; au Confeil Souverain d'Alface le 15 dudit mois : au Pa lement de Besençon le 2' Janvier 1765, après des lettres de juffion du 20 desdits mois & an.

> Par un Bref du Pape Clément SIV, daté lu 21 Juillet 1773, la Société des Jéfuites a été déclarée entièrement éteinte & supprimés dans toute l'Eglife. Ces dernières lignes font de la main de l'Educer.

> > CHAPITRE



/X#==

AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 271

#### CHAPITRE XXIII

Des Vaux & de la Profession Religieuse.

N Religieux eft un Chrétien engagé par vœu folen: nel à pratiquer toute fa vie les confeils de l'Evangile, suivant une règle approuvée de l'Eglise. C'est donc le vœu solennel u qui constitue principalement son état. Le vœu est une promesse faite à Dieu de quelque bonne œuvre, à laquelle on n'eft pas obligé : comme d'un jeûne, d'une aumone, d'un pélerinage. Pour faire un vœu, il faut être en C. 2. de Pote âze de raison parsuite, c'est à dire de pleine puberté, être &c. libre, & avoir la disposition de ce que l'on veut vouer; ainsi une femme ne peut vouer sans le consentement de son mari. Le vœu fimple est celui qui le fait secrétement, & sans Numer. xxx, ancune folennité; il n'oblige pas moins en confeience; mais s'il a été fait légérement, ou fi par la fuite l'accomplissement en est devenu trop difficile, on peut en être dispense, au moins par commutation d'une bonne œuvre en une autre : & tout autre vœu est changé de plein droit, en celui de la profession religieuse : régulièrement, l'Eveque peut dispenser des vœux simples.

L'âge où l'on peut s'engager par des vœux folennels pour entrer en religion, a été réglé diversement ; depuis la puberté, où l'on peut contracter mariage, jusques à la pleine majorité, qui est de vingt-cinq ans. Enfin, le Con- Conc. Trid. cile de Trente l'a fixé à feize ans; déclarant nulles les pro- fell xxv. Ref. feffions faires avant cet âge, & obligeant à faire au moins ". 15. une année de noviciat. L'Ordonnance de Blois y est con- 28. forme, & déclare nulle la disposition des biens faite avane cet âge, à caule de la profession. La profession doit être faite solennellement; le Religieux doit prononcer en public la formule de son vœu, & en laisser l'Acte écri: & figné de sa main, & il en doit être tenu registre x, alin que la Moulins, 55.

PARTIE L.

CH. XXIII.

u On appelle Vœu folennel, celui qui est fait en public, avec les formalités requifes, & entre les mains d'une perfonne qui a ca-

ractère pour le recevoir. \* Suivant la Déclaration du 9 Avril 1736, art. 25, dans les Mattons Religioufes, il doit y avoir deux registres en papier com-Tome II.



6.

6. 10.

### INSTITUTION

PARTIR I. preuve en foit facile. On a aboli l'ulage des profettions ta CH XXIII. cites, que l'on prelumoit autrefois, quand une perfonne C. ex parts avoit été plus d'un an dans un Monaftere, portant l'habit 12 de Regu- des Religieux Profes y. C'est pourquoi , le noviciar étant Intib. Conc. Trud, expiré, le postulant doit être mis dehors, s'i n'est pas alibid, c. 16. mis à la profession. C. Monac.

Il a été plusieurs fois défendu de vendre l'entrée en relids flatu Monac, III. gion, puisque c'est une espèce de fimonie - La profettion

> mun, pour inferire les actes de véture , noviciat & profetion. Les quels registres sont cotés par premier & dernier, & paraphés fur chaque teuillet, par le Supérieur, ou la Supérieure, qui doivent être auterifés à cet effet par un acte capitulaire, interé au commencament de chacun de ces registres.

> L'article 26 porte, que tous les actes de veture, novisiat & profettion feront inforits en françois, fur chacun des deux regittres, de fuite ic fans aucun blanc : ec que les actes feront figués fur les deux registres, par ceux qui les doivent figner : le tout en même temps qu'ils feront faits ; & qu'en aucun cas les aftes ne pourront être inforits fur des feuilles volantes.

> L'article 27 ordonne, que dans chacun de ces aftes, il fera fait mention du nom & farnom, & de l'âge de ceiai ou celle qui prendra !'labit, ou qui fera proteffion, des noms, qualités & do-miciles de fes pers & mere : du lieu de fon origine, & du jour de l'acte : lequel fera figné fur les deux registres, tart par le Supérieur ou la Supérieure, que par celui ou celle qui prendra l'habit ou fera profession, ensemble par l'Evêque ou autre personne Ec-cléssitique, qui auront fait la cérémonie, & par deux des plus proches parens ou amis qui y auront aflifté.

> Suivant l'article 28, ces registres servent pendant cinq années; & l'on en apporte un au Greffe du Bailliage Royal, ou autre siège, ayant dans le lieu la connoiflance des cas royaux.

> Il est au choix des parties intéressées, suivant l'article 29, de lever des extraits de ces actes, sur le registre qui est au Greffe, on sur celui qui reste entre les mains du Supérieur ou de la Supérieure.

> y Austi dit-on communément, que l'habit ne fait pas le Moine.

y Aun ant-on communement, que i haoit ne fait pas le Moine. Ce qui fignifie que la prife d'habit, faite même avec folennité, ne contitue pas Religieux celui qui le porte. 7 La Déclaration du mois d'Avril 1693, regiftrée en Parlement, défend à tous Supérieurs & Supérieures, d'exiger aucune chofe, directement ou indirectement, en vue & confidération de la ré-ception, prife d'habit & profession. Elle permet néanmoins aux monthere des Carmalites des élles de Suites Marie des Ulrismonalteres des Carmelites, des filles de Sainte Marie, des Urfulines, & autres qui ne sont point sondées, & qui sont établies depuis l'an 1600, de recevoir des pensions viagères pour la subsistance des perfonnes qui y prennent l'habit, & qui y font profession : à la charge que ces pensions ne pourront excéder la fomme de 500 livres à l'aris & autres villes qui ont Pariement, & celle de 350 livies dans les autres lieux du Royaume. Elle permet aufli auxdits habits & autres cho-Monaltèrer, de recevoir pour les meubles, habits & autres cho-fes absolument nécessaires pour l'entrée des Religieuses, jusqu'à la

۲× :



religicule est une illusion, si elle n'a pour but les biens spirituels. Toutefois il a toujours été permis à ceux qui en- CH. XXIII. trent en religion a, d'y porter leur bien, ou une partie; C. Quoniam & à leurs parens, d'y donner à leur confidèration. De plus, 40. de Simons ex Conc. Lat. fi le Monastère n'est pas assez riche, pour nourrir plus de v c 64 1. g. fujets qu'il en a, il ne seroit pas juste de refuser un bon su- 2. & 1. V. jet, de peur de prendre fon argent. Ainft on ne peut don- Thomaff. 4. ner, sur cette matière, de meilleure règle que la conscience 14. 15. des Supérieurs, qui sc chargent devant Dieu d'un crime S. Th 21. q. énorme, s'ils reçoivent un sujet indigne, par la confidéra- 100.d 3.ad 4. tion de guelque intérêt temporal Suivers la confidéra- Cone. Mediol. tion de quelque intérêt temporel. Suivant la pratique de 11. de Mo-

nial. c. 2.

•

fomme de 2000 livres une fois payée dans les villes où il y a Parlement, & jufqu'à 1200 livres dans les autres lieux : & en cas que les parens & héritiers des personnes qui entrent dans les monaireres ne foient pas en volonté ou en état d'affurer lesdites penfions viagères, il est permis aux Supérieurs de recevoir des sommes d'argent, ou des biens immeubles, qui tiennent lieu desdites penfions, pourvu que lessites sommes ou immeubles n'excèdent pas 8000. livres dans les villes où il y a Parlement, & ailleurs 6000 livres. La même Déclaration permet aux Monastères qui out des revenus, par leur fondation, & qui prétendront ne pouvoir entretenir le nombre de Religieuses qui y sont, de présenter aux Eveques des états de leurs revenus & de leurs charges, fur l'avis defquels il est dit, que l'on pourra permettre de recevoir des pensions, des sommes d'argent ou des immeubles de la valeur ci dessus exprimée.

Il faut joindre à cette déclaration, ce qu'il y a de relatif à cet objet dans l'Edit du mois d'Août 1749, concernant les gens de main-morte, qui leur défend, art. 14, d'acquérir à l'avenir aucuns fonds de terre, maisons, droits réels, rentes foncières ou non rachetables, même des rentes constituées sur particuliers, si ce n'est après avoir obtenu des Lettres-Patentes pour l'acquisition dessits Diens. L'article 16 veut que cette disposition ait lieu, à quelque titre qu'ils acquièrent, & pour quelque cause gratuite ou oncreuse que ce puisse être. L'article 18 leur permet seulement d'acquérir, fans lett:es, des rentes sur le Roi, sur le Clergé, les diocese, pays d'Etats, villes ou communautés.

a Les novices peuvent disposer de leurs biens avant de faire profession : mais ils ne peuvent pas les donner au couvent dans lequel ils font profession, y ayant une incapacité de recevoir, à cause de Pempire que le couvent est préfumé avoir sur le novice ; ce qui est une suite de la prohibition générale faite aux personnes étant en la puissance d'autrui, de donner à leurs tuteurs ou autres ad-ministrateurs. C'est ainsi que l'on a entendu l'article 19 de l'Or-donnance d'Orléans, & le 18 de l'Ordonnance de Blois; & l'article 176 de la Coutume de Paris Poyer Ricard, des donations, part. 1. ch. 3, fed 9, n. 190 & fair Boucheul, ibid. n. 85 & 86. D'Héricourt, Lois Eccléfiafliques, part. 3, ch. 12, art. 1, n. 21. M. Fleury en fait lui-même l'oblervation cl-après, ch. 24.

Śij



### INSTITUTION

deux Charles, l'avertie de l'arbeirer de qui fera donné za 2. . . . . . . 11 maine, la maine par par par l'actante de profeifint amporte a tes, ingene t reciproque entre le Religieux al e Clavare l'estime a de peut plus quitter, aufi la Comminaure de peur le mettre cehors, fous quelque préterre qui caller, and ca da pas l'exposer a la milère, & Re pas tro luber le repas des families.

1.\*

سعيه المآث

Les Reingeau doivent demeurer dans leur vocation. C. Ivares s de reguer. Seivant l'ancienne rug e les Moines ne patioient point d'un Monafiare a l'autre : .. ca ateit de même des Chanoines réquillers. Mills quotque les Mendians, & les autres Congré-Const Trade genons no colles, platent pas embralle cette itabilité de fed. 25. 6.19 1.10 , 1 , doivent toujours demeurer dans leur Congrégation; & engeneral, il n'est pas permis de passer d'un Ordre religieux a un autre. On en excepte ceux que le défir d'une plus grande perfection, fait paffer à une obfervance plus étroite. Is le peuvent b, fans avoir obtenu la permiffion de leurs Supérieurs; il suffit qu'ils l'aient demandée c. C. liet 18. Les Mendians toutefois ne peuvent passer que dans l'ordre de Regular. des Chartreux, si ce n'est par dispense particulière du Pape d. Extravag. comm. cod. c. Cette règle, de passer à une vie plus austère, a sourni des 1. Martini prétextes de licence, depuis le relachement des anciens 17. Moines de S. Benoît & de Cluni. On ne peut empêcher un Religioux d'une observance plus exacte, mais originairement moins rigourcule, de passer dans celles ci, quoique notoirement relachés, fi fa confeience ne le retient. C'eft fouvent un prétexte pour obtenir des bénéfices réguliers; du moins, pour demeurer vagabond, fans ciôture ni obeillance, quoique le Concile de Trente l'ait expressement detendu e.

<sup>-</sup> Pais a que le l'upe qui puille transferer un Religioux d'un Ordre 1 a more, dont la vie eil mouse auffore. Une telle tracilation ne peut te con que com cante d'infammes habituelles, qui mettent le Reli-



A ll faut pour cet effet qu'ils sient un bénérole ou confentement du Superious dans l'Ordre duquel ils veulent entrer.

On obterve la mome choie pour les Chanoines réguliers & pour les Religiontes, it ce n'eil que celles-ci ne peuvent fortir du premier M. nadire , taas one permition par écrit de l'Evêque.

of Las Mondrans qui tont transferes dans un autre Ordre n'y peuvou remi de fienence. à moins qu'ils n'en aient obtenu dispense du 1. . .



Quelquefois un Religieux réclame contre ses vœux, PARTIE I. prétendant qu'il y a nullité, ou qu'il les a faits par con- Cu. xxIII. trainte f. Si après la profession il a laisse passer cinq ans g, Self. 4. c 11. fans le plaindre, il ne doit plus être oui. Dans les cinq ans feif. 20. Ref. meme, il ne doit point être oui, s'il quitte l'habit, ou fort c. 19. du Monaftère de la propre autorité; mais il doit étre traité comme apoftat. Il doit donc demeurer dans fon état, & fe pourvoir devant l'Evêque, pour être reftitué contre fes vœux, en connoissance de cause. Souvent on obtient pour cet effet un rescrit du Pape; mais il n'est pas nécessaire. Les caules ordinaires de la restitution sont, la force ou la puella 8. crainte, capables de vaincre une conftance non fusceptible de terreurs paniques; & les preuves doivent en être évidentes.

On nomme Apoflats, ou Fugitifs, les Religieux qui vio- Cap ult de lent leur vœu, & reviennent dans le fiècle. Les Supérieurs Regular. ne doivent pas les abandonner, puisqu'ils sont chargés de leurs ames; mais ils doivent effayer par toutes fortes de voies, de les retrouver, pour leur faire faire pénitence, & les faire rentrer dans leur devoir. Les Juges féculiers y doivent prêter la main, & faire arrêter ces fugitifs, quand ils sont reconnus, pour les mettre entre les mains des Supérieurs. Il est important de ne les pas souffrir, non seulement pour l'honneur de la religion, mais pour la fureté publique : car il n'y a point d'excès, dont ces apoftats ne foient capables.

30. q. t. c.

g li n'eft pas néceffaire que la demande foit formée dans les cing art, pourvu que les proteflations aient été faites : dans ce délai le l' pe accarde quelquefeis une difpenfe du laps de cinq ans ; mais pour qu'elle foit valable, il faut que le Religieux n'ait pas eu la liberté de le planere Plutón



ι.

S iij

entendu le Supérieur du Monafière dont le Religieux veut fortir, & celui du Monafière où il veut entrer.

f'll y a encore d'autres caufes, telles que le défaut de Noviciat, l'émillion des vœux avant l'âge de feize ans , la démence dans le temps de la profession.



· . • ·

12 \* 1 \* 1 1 7 \* 1 \* 1 = \* :.: T . . . <u>. . . . . . . .</u> . . . • **...** . . . . . . . . . . . . - autout Cal . souther **.**۰. . a se more. rete La . ....tittes : . Lo cmarte a son is matter res de · . c. all fera cus de trieuto . . em cos paro-. ward that the and a second . • . 

.

en proven. An antice

kt int kki ykii f€ ti Pt€ ti titutuu



ples, & approchans, autant qu'il fe peut, des pauvres: ce PARTIE I. qui est pratiqué plus ou moins exactement, selon la différence des Inftituts. Mais pour avoir ce peu qui est nécessaire, les moyens sont différens. Les anciens Moines vivoient du travail de leurs mains, & donnoient aux pauvres ce qui inflit. de sp. leur restoit, sans rien garder pour le lendemain. Depuis & feq. long-temps, la plupart des Religieux ont des revenus affu- Aug. de Mores, qu'ils gouvernent, comme les autres hommes font rib. Ecclej. valoir leur patrimoine ; excepté qu'il n'y a que le Supé- 1. 6. 67. rieur & le Procureur, ou quelque autre officier qui en ont la charge.

Pour la confervation de ces biens, les Communautés Religieuses sont regardées dans l'état comme de grandes familles. Elles peuvent contracter, & comparoitre en jugement l; en un mot, faire toutes fortes d'Actes publics, & de poursuites judiciaires. Mais il faut toujours que ce soit par l'autorité des Supérieurs, & du consentement de la Communauté, suivant les règles particulières de chaque Institut. Selon le droit commun, observé encore en quelques pays, les Monastères sont capables aussi de recevoir des succesfions m. Celui qui y entre, y porte avec lui tout fon bien n, Reg. S. Benz s'il n'en a autrement disposé ; & le Monastère recueille les 🗧 58. s'il n'en a autrement ditpole; & le Monantere recuente les Nov. 5. c. 4. fuccessions qui lui échéent depuis sa profession. En France, Nov. 123. c. les Religieux profès ne succèdent point, ni le Monastère 18. pour eux : on les regarde comme morts les premiers, fui. Confl. de Pavant la parole d'un ancien.

Les Frères Mendians, selon leurs règles & leur première c. 9. inftitution, doivent être pauvres, meine en commun, V. cap. n'avoir aucun revenu assuré, & ne vivre que d'aumônes. verb. fignif. Mais l'expérience a fait voir que les aumônes n'étoient pas en 6. Clement. un revenu suffisant, depuis la grande multiplication de ce exivi de pagenre de Religieux ; & que souvent ils étoient exposés à la rad. cod. tentation de se les attirer par des moyens indignes de leur profession, du moins incompatibles avec le détachement & la tranquillité de la vie religieufe.

C'est ce qui a fait que le Concile de Trente leur a per-

CH. XXIV.

Caffian. 9:

ris , art. 137. Caff. coll. 13.

Cone. Trids feff. 23. c. 3.

<sup>/</sup> Il y a certains Ordres Mendians qui ne plaident pas en seur nom , mais sous celui de leur protecteur & Syndic , qui est un béculier. m Ce qui est dit en cet endroit doit s'entendre de legs & non pas de fuccettions , ab inteftat.

n Cet uluge n'a pas lieu parmi nous.



. -----. . .. .... . . . . . . . . . . . : .... . . . -• -. son i tesso-------• : . : \*. 7 · · · · · · · · · . · · · · · · · · · and the second second 1898 - 21.1222222 • === = . . . 12 **. 1**. ٠.

The second 
and an anna 12 an Air an Air an Air an Air an Air Lathairte an Airtean an Airtean Lathairtean Airtean Air



ne gardent plus la pauvreté tant qu'ils vivent, finon en ce PARTIE la qu'ils ne peuvent acquérir d'immeubles. A leur mort, il Cu. xxIV. paroit qu'ils font Religieux, en ce qu'ils n'ont point d'héritiers légitimes, & ne peuvent faire de testiment ; c'est l'Abbé ou autre Supérieur qui leur fuccède o ; & cette règle est générale pour tous les religieux bénéficiers, ou autres qui Liffent quelques biens en mourant : c'eft cette espèce de fucceffion, que l'on appelle vulgairement dipouille ou cotte morte. En terme de droit on l'appelle pécule, parce que Deshérenre. l'on regarde les Religieux comme des enfans de famille, c. 3. n. 12. qui n'ont joui de quelque chofe en propre, que par la permission expresse ou tacite du Supérieur, & n'en ont eu qu'un fimple ulage précaire. Les Religieux qui pratiquent le moins la pauvreté, sont les chevaliers p. Ils vivent disperfés dans le monde, & ne reçoivent rien de l'Ordre, s'ils ne sont à Malte ou dans le service actuel; c'est pourquoi on leur a permis de recevoir de leurs parens des penfions alimentaires, ou des donations d'usufruit, ou de choses Brod Louer particulières qui font le même effet.

Le Concile de Trente a renouvelé les anciens règle- Seff. 25. ref. mens, défendant à tous réguliers de tenir ou possider au- regular.c.11. cuns biens, meubles ou immeubles. Ils doivent tout remettre entre les mains de leurs Supérieurs, à qui il n'est pas permis de leur accorder aucuns biens stables, sous guelque prétexte que ce soit. Tous les biens du Couvent doivent être administrés par les Officiers que les Supérieurs peuvent destituer quand il leur plait. Les meubles dont les Supérieurs accordent l'usage aux Religieux, doivent roujours sentir la pauvreté dont ils font profession. Les contrevenans seront privés pendant deux ans de voix active & palfive, & punis fuivant leurs conflications.

Le vœu de chasteré confiste à renoncer au mariage ; car pour les crimes contraires à cette vertu, tout Chrétien y renonce au baptême. Le vœu de continence, & par confé-

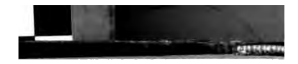
V. Parg.

c. 8.

.

<sup>•</sup> Au Parlement de Paris, l'on adjuge le pécule du Religieux Curé aux pauvres de la Paroille. Le grand Confeil l'adjuge au Monalice. Voyet du Perray, partage des fr. des Binéfi, pag. 247. p. M. Fleury ne parie en cet endroit que des Chevaliers de S. Jean de Jésuidem auxquels il en cet endroit que des Chevaliers de S. Jean

de Jerusalem, auxquels il n'eft point intersit d'avoir de l'argent & des meubles a eux. Cependant ils ne succèdent point, non plus que les antres Religioux.



### · · · · · · ·

۱.,

unit is prefixed for an another contraction of the second state of the second sta

and the second second second converet i desti formet . .. . and a contract of the limit of the second in some can be seen at the destination of and the second and the second se Construction of the American courts of the . . . is superior which that the stattes fre-• and a consistent of the second symptotic faithfield and second second second second second second second second Comparison of the second structure of the in a construction of an approximating approximation of the second s and a set a part of

(1) States and the set of the problem percent of the set of the



réduire en servitude, afin que l'esprit soit plus libre pour PARTIE L. prier & s'unir à Dieu; mais elles doivent être réglées par CHAP. XXV. l'obéiffance & par la direction des Supérieurs; car la meilleure de toutes les mortifications est celle de sa propre volontė.

1. Cor. 1X.

### CHAPITRE XXV.

60#==

De la Cléricature des Réguliers & de leurs Exemptions.

N croyoit au commencement la cléricature incom- Thomaff. patible avec la vie monastique q. Un Moine étoit difc. part. 28 liv. 1 ch. 47. un homme, qui, de son mouvement, quittoit le com- 16. q. 1. c. 2. merce même des fidelles, & s'alloit cacher pour pleu- 3. 4 & c. ex rer fes péchés & travailler à fa perfection. Un Clerc étoit Greg. un homme choisi par les autres, souvent malgré lui, pour remplir les fonctions publiques de l'Eglife, expolé continuellement aux yeux de tous. Si un Clerc se faisoit Moine, il cessoit de servir l'Eglise en public; & si un Moine étoit fait Clerc, on le tiroit du monastère, & on l'obligeoit à venir servir l'Eglise. Toutefois on permit bien- Caff. collat tôt aux Moines d'avoir entr'eux quelques Prètres & quel- 4. c. 1.

g Les premiers Moines étoient des séculiers qui se retiroient dans des déferts. Ils furent raffemblés d'abord par faint Bafile, reçurent des lui une règle, firent des vœux, & commencèrent alors a être comp-sés pour le dernier ordre de la hiérarchie eccléfiaftique, par lequel il falloit commencer pour monter aux dignités eccléfiafiques; c'eft ce qui remplit de Moines la Grece & l'Afie. En 383, le Pape Sirice les appela à la cléricature, car julques-la ils étoient tous laiques; mais quoiqu'ils fuifent déclarés idoines pour recevoir la ciéricature, ils n'étoient pas encore tous réputés Clercs dans le quartieme fiecle. Un Maine au interior de charge au monte finale Clerce dans le quartieme fiecle. Moine qui étoit fait évêque, ou même fimple Clerc, ceffoit d'être Moine. Ceux d'Occident étoient Clercs pour la plupart des le feptié-me fiècle, ainfi que l'obferve M. Fleury dans fon troitième Difcours, & conféquemment ils étoient lettrés. Cependant un Concile de Rome, renu en 601, décida que tout Moine qui auroit pallé à l'état eccléfuffique ne pourroit plus demeurer dans fon monaftere. Dans le neu-vième fiècle ils étoient regardes comme faifant partie de la hiérarchie des l'an 1039, on diffingueit les freres la dignité de patriarche de Contlantunople, fut fait d'aberd Moine, enfuite lecteur. Il paroit que des l'an 1039, on diffingueit les freres la iques ou convers des Moines de Cheur, qui étoient la plupart Clercs, ou propres a le devenir. Préfeatement tous les réguliers font partie du Clergé, & font répues. Clercs, tant en corps, que chacun en particulier, a l'exception de seux qui font lais, ou laiques par état.



### INSTITUTION

ques Clercs pour are la Meile hans leurs oratoires. & les Cons V. v. aubenfer de venir aux Epites publiques. Da s'iccouruma Shaleplan suff a provide entre les violnes ceux me l'on vouloit ordonner Clercs, parce que l'on ne trouvoit point ailleurs de Chromens dinarfaits. Enfin : Bin prouva moven d'aillier la vie contempliaive avec l'active, par les Communautes de Chanoines. Mais les Moines en eroient touiours diffingues, comme fon voit dans les regies d'Aix-la Chapelle -, quoique dessiors ils iufient comptes entre le Clerge /.

Depuis l'onzieme fiecle, on n'a plus compté pour Moines, que les Clercs, c'eff-a-dire ceux qui ecoient destinés au chœur, & initruits du chant & de la langue latine, qui C'ement ar depuis long - temps al'était plus vulgaire. Enfin, le conin 121 3. cile general de Vienne, tenu l'an 1311, ordonna à tous les moines de le faire promouvoir a tous les ordres facrès. Quant a ceux qui n'avant point de lettres, n'eroient capables que du travail des mains & des bas offices, quoiqu'on les recut a la protetilon monaltique, on ne leur donna ni voix en chapitre, ni entrée au chœur, & on les nomma Hid. Burry frees lais ou convers et comme qui diroit des laiques conver-1 4 LAUI fis. Les moines de Vallombreuie de Tolcane font les premiers u que l'on trouve avoir pris des frères lais, pour les aider dans les travaux & les affaires extérieures; ce qui fut suivi par les Chartreux x & par les moines de Cireaux. La raiton eroit, afin que les Moines pussent mieux garder la clôture & la tolitude. Des le temps de la fondation de Ciuni & de Citeaux, les moines prêchoient fouvent, (S. Bernard en eft un bel exemple); & ils faisoient toures les fonctions eccléfiastiques.

Dailleurs, les Chanoines réguliers, bien que Clercs de

Nor.

PARTIE L

- .;-

:34

#. 57.

<sup>/</sup> C'eft te Concile d'Aix-In-Chapelle, en S16.

<sup>/</sup> ils furert appelés à la cléricature par le Pape Sirice, comme on I'dit di devant.

r On teur denni ce furnom, pour les diffinguer des Oblats, que leurs parens confactoient à Dieu dès l'enfance; au lieu que les frères convers troient conx qui étent en age de raifon, embraffoient la vie monafique. L'ebbé Guilaume est marqué dans la vie comme l'instituteur de cette office de Religieux.

u Ce fut faint Jean Gualbert qui en inftitua le premier dans fon mo-nafilire de Villombreufe, fondé vers l'an 1040. Voyez M. Fleury, Difenuer feptième, pag. 314. \* Les Chattreux appeloient leurs frères-lais, les frères barbus.



leur institution, firent des vœux solennels comme les Moines, s'enfermèrent comme eux dans des maisons que l'on CHAP. XXV. nomma aussi Monastères, furent gouvernés par des Abbés, & unis par des Congrégations de plusieurs maisons, en forte que le peuple s'accoutuma à confondre tous les Religieux sous le nom de Moines. Il est vrai que les Chanoines réguliers  $\gamma$  font demeurés en possession de tenir des églises paroisliales, ce qui a été défendu aux Moines 7.

L'état des Religieux Mendians est comme mitoyen entre les Chanoines réguliers & les Moines. Ils font tous Clercs, étant deflinés par leur inflitution à fervir le prochain par la prédication & l'administration de la pénitence; mais ils ont embrasse la plupart des auftérités des Moines, & y ont ajouté la nudité des pieds & la mendicité. Ils different principalement des uns & des autres, en ce qu'ils ne sont point attachés à un certain lieu, mais sont des compagnies de missionnaires toujours prêts à marcher, fuivant l'ordre de leurs Supérieurs, par tout où l'Eglife a betoin de leurs fecours.

Les grands fervices qu'ils rendirent d'abord à l'Eglife, & leur attachement particulier au faint fiége, leur attirérent de grands priviléges des Papes, tels font l'exemption de la juridiction des Ordinaires, qu'ils ont dès leur institu- Ord. mend. tion; le grand nombre d'indulgences accordées à ceux qui aut? J. visiteroient à certaines sètes leurs églises, qui contribueroient aux bâtimens ou à la subsistance des frères; la permiffion de célébrer les fêtes des Saints de leur Ordre ; celle de prêcher publiquement, d'administrer à tout le monde dans leurs églifes, les facremens de pénitence a & d'euchariftie b, & d'y donner des fépultures, & plusieursautres

a lis ne peuvent confesser, s'ils ne sont approuvés par l'Evêque, lequel est maitre de leur retirer les pouvoirs , lorfqu'il le juge à propos, comme il est dit ci-après.

b 11 ne leur est pas permis de donner la communion dans leurs Eglises sux étrangers, pendant la quinzaine de Paque.

Coll. priv. J. B.

285

y Tels font tous ceux de l'ordre de faint Augustin ; ceux de l'ordre de Prémontré.

Il y a néanmoins des Religieux de certains ordres, qui peuvent polléder des Curcs de leur ordre, comme les Bénédiciins, quand méme ils feroient d'une Congrégation différente. Ainfi un Bénédictin de la Congrégation de S. Maur peut pofféder une Cure dépendante de la Congrégation de Cluny. Ils ont même quelques Cures de leur ordre qui s'étendent hors de l'enclos.



lending with a precision with the transformed na service de la service de And the second of the following starts . the semiluting ra-• and the second company sectors as the entry of the employed by each and STATES STATES SALES and a second A CONTRACT OF ••••• A second production of the second production of the second product of the s States and the states of the second second ۰.

Address max mine best a true & bid in story models in a construction of the true of an interval and the construction of the true of an interval interval and the construction of an interval interval and the construction of a story build for the interval and the construction of a story build for the and a story of a story build of a story build for the and a story of a story build of a story build for the and a story of a story build of a story build for the and a story of a story build a story build of a story build of a story build a story build of a story build of a story build a story build of a story build of a story build a story build of a story build of a story build a story build of a story build a story build of a story build of a story build of a story build a story build of a sto

a set of the set of

en la companya de la companya de di pedantan a

interval in the second se

.

<u>.</u> .



tinguième fiècle, il y en avoit qui couroient par les villes, PARTIE I. & troubloient le repos de l'Eglife ; le concile de Calcédoine CHAP XXV. ordonna qu'ils demeureroient entièrement foumis aux Evêques, & ne s'appliqueroient qu'au jeune & à l'oraison, sans can. 4se mèler d'aucune affaire ecclésiastique ni temporelle, le tout sur peine d'excommunication. Chaque Monastère étoit gouverné par son Abbé, que l'Evêque établissoit sur le choix des Moines, d'où vient la cérémonie de la bénédiction des abbes. On voir quelques commencemens d'exemp- Hift. Eccl. La tions en Afrique & en Orient. En Italie, faint Gregoire f xxx11. n. 4. exempta quelques Monastères de rendre compte de leur \*\*\*\*\*. n. 26. temporel aux Evêques, & de souffrir qu'ils vinssent chez 18. ind. 1. eux célébrer les messes publiques, & troubler leur solitude. Plusieurs Evêques touchés de la fainte vie des Moines, leur XXXVL #. 334 accordèrent dans les fiècles fuivans de femblables priviléges, ou consentirent qu'ils en obtinssent à Rome. Enfin, les exemptions se sont étendues à la plupart des Ordres religieux ; & les Evèques ont eu la facilité de les recevoir dans leurs diocèses à cette condition : mais comme on en a vu les inconveniens, on a travaille dans les derniers temps à reftreindre les exemptions autant qu'il a été possible.

La présomption est pour le droit commun. Ainsi on n'a point d'égard à l'exemption, fielle n'eft fondée fur untitre g

g Teis que font des Bulles de Papes, des Concordats & Tranfac-tions paffées avec les Evèques; d'anciens Arrêts qui ont maintenu dans leurs priviléges ceux qui le prétendent exempts, il est nécessure

Conc. Calc.

VIII. epiff. Hift. liv.

f Ce Pape fut élevé sur le saint Siége en 590, & mourut en 604. Les partifans des exemptions en font remonter l'établiffement aux premiers fiècles de l'Eglife. Selon eux, celles des Monaftères étoient déja con-nues du temps de S. Jérôme en Orient, & conféquemment avant l'an 420, époque du décès de S. Jérôme. D'autres moins favorables aux exemptions, en rapprochent beaucoup l'origine. Suivant ces derniers, les exemptions, tant des Chapitres que des Monaftères, étoient encore inconnues en France du temps de Pepin; ce qu'ils prouvent par les Dé-crets du Concile de Vernon en 755, qui portent que ceux qui préten-dent s'être fait tonfurer pour l'amour de Dieu, & qui vivent de leur bien fans reconnoitre de Supérieur, feront obligés à vivre comme Cleres fous la main de l'Evêque. Il est certain néasmoins que ce fut dans le fixième fiérie 8 dans les fuivans, que l'on commerce à accorder dans le fixième fiècle & dans les fuivans, que l'on commerça a accorder des exemptions à certains Monafières, non pas pour les autorifer à méconnoître l'autorité légitime de leur Evêque, mais feulement pour affurer la tranquilité de ces Monaftères, & pour la confervation de la difcipline régulière & de leurs biens temporels, dans letquels ils écoient troublés par quelques puisfances (éculières, même par quelques Evêques, sous divers prétextes spécieux. Van-Espen, Tom. 11, part. 3 , tit. 12 , ch. 2.

### INSTITUTION

288

PARTIE I. confirmé par la possession. Et comme il s'en étoit donné CHAP. XXV. un grand nombre pendant le schisme d'Avignon, le con-Seff. 42. At- cile de Constance revoqua toutes celles cui avoient été tendentes.

R

art. 3.

•

données sans connoissance de cause, & sans le consentement des Ordinaires. Le Concile de Trente a enfin apporté Mém. du aux exemptions des réguliers plusieurs limitations, qui ont Cleige, part. été reçues en France, & étendues par les Ordonnances & . tit. L. c. 8. ete reçues en France, & etendues par les Ordonnances & Conc. Trid. les Arrêts. Aucun Régulier ne peut prêcher fans la permif-Seff. v. c. 2. fion expresse de l'Evêque, qui peut lui interdire la prédica-Seff. xxiv. tion, même dans les maisons de son ordre, quand il le juge à propos. Aucun Régulier ne peut entendre les confei-R. 4. a propos Autum Augunt de l'Evêque, qui peur l'exa-Seff. XXIII. fions h, fans être approuvé de l'Evêque, qui peur l'exa-Conc. Trid. miner, & limiter son approbation. Tous les Réguliers, feff. xxv. R. ayant charge d'ames, font entièrement foumis à l'Evêque, en tout ce qui regarde l'administration des sacremens, & Ed. 1606. les fonctions de leur charge. Les Réguliers sont tenus de se conformer à l'ulage des diocèles où ils se trouvent, quant à l'observation des sètes, les processions, & les autres cérémonies publiques i.

de produire les originaux des titres. Une copie peut cependant faire foi, lor(qu'elle a été faite par une perfonne publique & par orden-nance du Juge. Capis. fi infrumente, aux Décrétales. Cujas, de Moulin, Durand.

Les Canonistes reconnoissent plusieurs cas, où, suivant les faints Décrets, les priviléges les mieux établis ceffent. Ils font compris dans ces deux vers :

### Indultum tollit Contemptus, Crimen, Abufus, Oppositum factum, Damnum, Tempus variatum.

h L'article 2 de l'Edit de 1695, porte que les Prêtres léculiers & réguliers ne pourront administer le facrement de Pénitence, fans en regimers ne pour ont administre re raccement de reintence, i and en avoir obtenu permifion des Archevéques ou Evéques. Cet article ne fait aucune diffinction entre les Confedions que les Réguliers pourroient entendre de la part des Religieux de leur Ordro, & celles des autres perfonnes. Cependant tous les Prêtres réguliers d'un même Ordre font en possession de se consesser les uns les autres, & même de consesser leurs novices fans l'approbation de l'Evêque, pourvu qu'ils aient l'approbation de leur Supérieur régulier. Ils fe fondent fur le Corcile de Trente, feff. 23, cap. 15, de reformat. qui dit seulement qu'ils ne pourront à l'avenir entendre les consessions des Séculiers, ni même celles des Prêtres, s'ils n'ont un Bénéfice-Cure, ou s'ils ne sont approuvés par l'Evêque Diocéfain, d'oit ils inférent que le Concile ne parlant point de l'approbation de l'Evêque pour la confeffion des Réguliers par les Réguliers, l'on a reconnu qu'ils n'en avoient pas besoin. Quoi qu'il en foit, ils ont pour eux l'ufage & la posseffion. i lly a néanmoins plusieurs Ordres réguliers, lesquels étant exempts,

ne suivent point le Bréviaire du Diocèle, mais le Bréviaire Romain.

Ħ



Il n'y a que l'Eveque qui puisse permettre l'établissement PARTIE des nouveaux Monaftères, ou des autres Compagnies de CHAP XXVI dévotion k, ou qui ait droit de les supprimer, quand elles ne font plus utiles à l'Eglife. A l'égard des Ordres religieux, Cap. ule. de ils doivent être approuvés par le faint Siège, principale. rel dom es ment depuis le concile de Latran, qui a défendu d'en éta-blir de nouveaux à caule de la confusione blir de nouveaux, à caule de la confusion que pourroit apporter leur trop grande diversité. La charité se conserve mieux dans une vie uniforme; & on peut se glorifier même des pratiques d'humilité, quand elles sont régulières. Toutefois, la plupart des Ordres qui sublissent aujourd'hui, n'ont été établis que depuis cette défense, parce que les Canonistes la réduisent à n'en point établir sans l'autorité du Pape 1. Un ordre étant une fois approuvé, il n'y a Gloff. in de que le Pape, ou le Concile universel, qui puisse en or cap. ule. verdonner l'extinction m. Ainfi furent abolis les Templiers au bo nov. concile de Vienne n, & les Humilies o, après l'affaifinat attenté contre S. Charles p. Il sera parlé des érections, des unions & des suppressions de monastères, en traitant de la fondation des Eglifes.

289

•

& Si les Monastères & Compagnies de dévotion ne peuvent être Etablis fans l'autorité de l'Evêque, ces établissemens ne peuvent pas établis ians l'autorité de l'Évêque, ces établiffemens ne peuvent pas non plus, relativement a l'ordre politique, être faits fans l'autorité du Souverain. En France, il faut qu'ils toient revêtus de Lettres-Pa-tentes, registrées en Parlement. On peut voir, à ce sujet, l'Edit du mois d'Août 1749, concernant les gens de main-morte. l'L'autorité du l'ape ne tustit pas seule, il faut le concours de l'au-torité du Roi, comme on l'a dit dans la note précédente, en parlant des gens de main-morte en général. m Néanmoins chaque Souverain peut, sans le concours du Pape ou du Concile, & même fans le concours de l'Evêque, non pas anéantie metalement un Orden lévitimement établi mist déclirer son établivitime

totalement un Ordre légitimement établi, mais déclarer fon établileforaiement un Ordre regitimentent etaut, min decister fon cost ne ment nul & abulif, s'il n'a pas été fait régulièrement; & même en la suppolant établi régulièrement, il peut par des raifons supérieures, fans anéantir cet ordre, déclirer & ordonner que dorenavant cet Ordre, Congrégation, Communauté ou Institut n'aura plus lieu dans fes Etats.

# En 1312.

o C'étuit un Ordre religieux établi par quelques Gentilshommes Milanois, l'an 1162. Le relachement ou étuit tombé cet Ordre, obligea S. Charles de le réformer. Quelques-uns des Supérieurs , mécontens de cette réforme, attenterent a la vie de S. Charles; ce qui détermina Pie V à abolir entièrement cet Ordre. Voyez M. de Thou, de Vitris Hift. de Vérone.

On peut maintenant ajouter ici la suppression des Jésuites pat Clément XIV, en 1773. Note de l'Editeur.

Tome 11.



.....

### INSTITUTION

PARTIE I. CH. XXVI. 290

24

### CHAPITRE XXVI.

### Des Réformes q.

Es exemptions ont été la plus grande source du relachement des Réguliers. Saint Bernard l'avoit bien prévu ; & c'est ce qui le faisoit déclamer avec tant de zèle contre ces priviléges. Les Supérieurs généraux étant éloignés, & le Pape encore plus, & occupé d'une infinité d'autres affaires, les fautes sont demeurées souvent impunies, & les abus ont pris racine avant que l'on y pût remédier. Les appellations & les procédures se sont introduites en matière de discipline régulière, sous prétexte de maintenir les privilèges. Il y a eu d'autres causes du relàchement : le mépris du travail des mains ; les voyages pour les Croifades, pour aller étudier aux Universités, pour les visites des Monastères & les Chapitres généraux ; le commerce avec le monde pour les fonctions eccléfiastiques; enfin la corruption de la nature, qui seule n'est que trop suffisante pour ruiner avec le temps les plus faintes inftitutions.

Les Chanoines étant Clercs par leur état étoient les plus exposés. Après avoir été en grande ferveur pendant cent cinquante ans, ils commencèrent à se relâcher r; & nous

q On entend par réforme, le rétablissement de la discipline, qui étoit relâchée, & la correction des abus, qui s'étoient introduits dans quelques ordres religieux.

Quelquéfois, par le terme de *réforme*, on entend un ordre ou congrégation particulière, qui procède de la réforme qui a été faite de quelque autre Ordre : comme quand on dit que l'Ordre de. faint Bernard, n'eft qu'une réforme de celui de S. Benoît.

r Les Clercs des Cathédrales, qui dans l'origine vivoient en commun, avant même qu'ils prifient le titre de Chanoines, n'obfervérent pas toujours par-tout cette vie commune. Il y avoit des Evêques, dès le temps de faint Auguftin, qui foutenoient les clercs, qui vivoient en leur particulier & de leurs biens propres. Saint Auguftin lui-même, fur la fin de fes jours, déclara qu'il ne priveroit point de la cléricature ceux qui ne voudroient pas vivre en communauté, comme il les en privoit au commencement. L'irruption des Goths & des Vanlales interrompit & retarda l'établifiement de la vie commune dans quelques Eglifes d'Afrique. Cependant elle fit un grand progrès dans le cinquième fiècle, & fe trouva folidement établie dans prefque toutes les Eglifes d'Afrique, d'Italie & de France, dans le commencement du fixième fiècle. Mais dès le hui-

, **«** 



voyons qu'ils l'étoient notablement au commencement du quatorzième fiècle, par un grand règlement que le Pape Benoit XII fit pour eux, en 1339, & qui n'eut pas grand fuccès. Tous les Moines, même de Citeaux, tombérent dans un grand relâchement, sur la fin du même siècle. Les Abbés vivoient en grands Seigneurs, comme les autres Prélats, & diffipoient les biens des Monastères; enforte que l'on fut obligé d'attribuer un certain revenu à chacun des offices claustraux, au Prieur, au Chambrier, au Cellérier, à l'Infirmier, à l'Aumônier, afin qu'ils euffent de quoi s'acquitter de leurs charges ; & ces offices furent enfin érigés par les Papes en titre de bénéfices, dont l'Abbé étoit collateur ordinaire. Cependant les Moines quittèrent la vie commune, vivant à part d'une penfion qui étoit réglée pour chacun. Les places des Moines, devenues de petits bénéfices, ne furent recherchées que comme des établiffemens temporels, par des gens qui menoient ensuite une vie toute séculière /, & le nom de Moine, si vénérable à l'antiquité, tourna à mépris, donnant l'idée d'un homme oisif & sans mérite.

Les gens de bien ont toujours été fenfiblement touchés de cet abus de la vie monastique, qui devoit être le modèle de la perfection Chrétienne. Les puissances spirituelles

PARTIE I. CH. XXVL

291

tième, il y eut beaucoup d'Eglifes où les Chanoines quittèrent la vie commune : & même dès le fixième, il y en avoit qui fe diffingnoient des autres, par des fingularités dans leur manière de vivre &t dans leurs vêtemens, & parce qu'ils avoient des pécules ou des diffribations, & qu'ils retenoient quelque portion de leurs biens. De-li tant de conciles & de capitulaires, pour remettre dans l'ordre canonique les Clercs qui s'en étoient éloignés. De-li tant de réformes, que nombre d'Evéques hrent de leurs Chapitres. La principale fat celle que fait that dit fut reçue dans plufieurs. Fglifes voifines. Ce fut fur tout au commencement du dixieme ficele, que la plapart des Eglifes quittérent la vie commune; & dans les fiecles faixans, le relachement augmenta encore. Voyez l'hift, des Chanoines, par Chaporel.

Ce tat particulièrement dans les huitième & neuvième fiécles, que les monadères le reflectirent du relachement de la discipline du Clergé Fact. p. 68. L'établifiement des fiers contribue beaucoup à cerelachement Nos Rois ayant donné de grands fiers aux Abbés, suffi bien qu'aux Eveques, cela obligeoit les uns & les autres au fervice militaire, & les engageoit dans des guerres, tant géadrales que privées, qui cauloient alors beaucoup de troubles.



### INSTITUTION

6. 13.

201

PARTIE I. & les temporelles ont souvent conspiré pour ordonner des CH. XXVI. reformes, & pour les faire exécuter. Comme les plus grands Cap. in fin- défordres étoient dans les Monaftères exempts, qui n'éguis 7. de toient d'aucun Ordre particulier, on avoit ordonne qu'ils Couc. Lat. 1v. feroient tous réduits en Congrégation t. Il s'eft formé en effet, depuis trois cents ans, diverles Congrégations de Moines en divers pays; mais la plupart se sont aufi relàchées, hors les plus récentes.

> Saint François, & les autres fondateurs des Mendians, crurent que les richeffes des Monaftères étoient la principale caufe du relàchement des Moines & des Chanoines réguliers. Pour y remédier, ils ne voulurent point avoir de biens, même en commun. Mais leur prodigieuse multiplication, le commerce continuel avec le monde, & les fubtilites de la scholastique, à laquelle ils s'appliquoient fortement, les firent relacher en peu de temps; & ils obtinrent des Papes plusieurs interprétations de leurs règles, &

de verb. fisnij in 6. Cicinent. condit. 3. Quizguerumdim S. Joan. 11.

C. Exist. 3- plutieurs dispenses. Il est vrai qu'ils fe releverent bientor. Deux cents ans après S. François, S. Bernardin de Sienne rétablit une Obiervance plus étroite, rejetant toutes ces Exist 1. cod. dispenses : de là vient la disfinction des Frères Mineurs, Extr. Quo- en Observantins u & en Conventuels. Dans le même remps, rumdam. 1. en Observantins u & en Conventuels. Dans le même remps, Quia 2. ad sœur Collette de Corbie réforma en France les filles de tainte Claire.

> Vors la fin du même fiècle quinzième, commença en Elpagne une autre réforme, qui fut approuvee par le Pape Innocent VIII. On appela ces Francilcains, Recolers x; Recogiaios, c'eil-à-dire en Espagnol, Reforme. Sous Clément VII, en 1525, Matthieu Baichi, Frere Mineur de

r La Congrégation de Clani , qui fe forma dans le disième fiècle , fait la preisfiere pel fit un Corps de plutiours Monaideres fous la dé-pendie de l'un même Abbé Dans le fierle faivant : le formèrent les Congregations les Camalidales : les Chartreux, le Cliegue. Duis l'Ordre de faint François, un appelle a locataels , les Religious par la confecté feur ancien start de 97 l'autons, ceux gui und under die l'etroite Obfervance under-u-uffunt reforme. Dans qui con conclude conclus Objervance conta-aufici control Dans celta os Otares, can infinçõe la grande ou primitive Obfervance, qui to appeite auficiencis Objervance. Elvec la petite Obfervance, qui to appeite aufi Objervance in qui esto res portions de l'Otare qui en appeite la grande Objervance. El cons la petite. On les appeile aufi queiquefois les Frette-Mineurs de Pétroite Objervance. Objervance





l'observance, commença dans la Marche d'Ancône une autre réforme, la plus exacte de toutes, pour la pratique de CH. XXVI. la pauvreté. On les nomma Capucins, à cause du capuce long & pointu qui les distingue y. Au commencement du dix-septième siècle, il s'est fait aussi une réforme de pénigens du tiers-ordre de S. François, qui ont formé une congrégation gallicane de religieux affez femblables aux Capucins. Chacun des autres Ordres de Mendians, comprend auffi plusieurs réformes.

Les Carmes avoient obtenu d'Eugène IV, en 1432, une rélaxation de leur règle, qui a fait nommer Miligés. ceux qui s'y font tenus. Sainte Thérèfe, qui étoit de cet ordre, commença à introduire parmi les filles une réforme irès-exacte à Avila, en Castille, en 1568 : & elle excita Jean de la Croix, & Antoine de Jesus, à faire la même réforme des hommes. De là sont venus en France les Carmes déchauffés & les Carmelites, au commencement du dix-feptième fiècle.

Le relâchement étoit demeuré dans la plupart des Maifons de Moines & de Chanoines réguliers ; & il n'étoit que trop notoire que ce scandale étoit une des causes des nouvelles héréfies. C'est pourquoi le Concile de Trente re- Conc. Trid. nouvela les anciens règlemens touchant les réformes, & fell. 25. R. c. ordonna que tous les Réguliers vivroient exactement selon leur règle, & observeroient leurs vœux, chargeant les Supérieurs de l'exécution. En France, l'ordonnance de Blois enjoignit aux Evêques & aux Chefs d'ordres de rétablir la discipline monastique, suivant la première institution; ce Melun ۲. qui a été confirmé par plusieurs autres Ordonnances. L'exé- 1596. 6. 7. cution a suivi, & l'on a établi en France deux célèbres Congrégations ; celle de S. Maur, pour les Moines, & celle de fainte Geneviève pour les Chanoines réguliers 7, dont chacune embrasse plus de cent maisons.

La Congrégation de S. Maur eft venue de celle de S. Vannes a, qui commença en Lorraine, l'an 1597. En

y Suivant leur inflitution, ils ne devoient point s'étendre hors de l'Italie: mais Charles IX en ayant demandé à Grégoire XIII, il leva en 1565 la défense que Paul III leur avoit faite, de s'étendre hors de l'Italie, & leur permit de s'établir par-tout.

<sup>7</sup> l's fuivent la règle de faint Augustin. « Elle fut ainsi nommée à cause que l'abbaye de faint Vannes de Τij



### INSTITUTION

PARTIE I. CH. XXVI.

1613, Jean Renaud, abbé de S. Augustin de Limoges, alla querir des Moines de S. Vannes, & forma une congrégation qui fut confirmée en 1621, par le Pape Grégoire XV, sous le nom de S. Maur: elle s'étend aujourd'hui par toute la France.

La réforme des Chanoines réguliers commença à S. Vincent de Senlis, par le père Charles Faure, que le cardinal de la Rochefoucaud fit venir enfuite à fainte Geneviève de Paris, & forma un corps de congrégation pour toute la France, en vertud'une bulle du Pape Urbain VIII, en 1665. Il y a hors la France b d'autres congrégations de Chanoines réguliers. La marque qui les distingue est l'habit blanc, le rochet, ou un autre scapulaire de toile, pour marquer qu'ils font Clercs par leur état.

Ces réformes ont été faites avec toute la solennité poffible. Outre les Décrets du Concile & les Ordonnances des Rois qui les avoient ordonnées en général, chacune en particulier a été faite en vertu de Bulles & de Brefs du Pape, d'Arrêts du Conseil, & de Lettres-patentes, après avoir examiné l'état des Monastères, & oui les parties intéressées. Les anciens Religieux, qui n'ont pas voulu se soumettre à la réforme, ont été laisse en liberté, & les réformés leur ont donné des pensions. Toutefois, la réforme n'a pas été mile par-tout : la congrégation de S. Maur n'est entrée que dans les Monastères, qui étoient demeures sous la grande règle sans être unis en corps, non dans ceux de Cluni ou de Citeaux ; & il reste encore plusieurs maisons de Moines & de Chanoines réguliers, qui vivent dans l'ancien relâchement avec peu d'édification.

### ೧ಾ⊭ -X62 CHAPITRE X X V I I.

### Des Gouvernemens des Réguliers a.

Reg. S. Ben. 6, 2,

E gouvernement eft différent, selon les différentes l'espèces de Religieux. Suivant la règle de S. Benoit. chaque Monastère étoit gouverné par un Abbé, qui étoit

Verdun fut choisie pour servir comme de séminaire aux autres monastères, que l'on vouloit réformer.

b Il y a encore en France d'autres Congrégations de Chanoines séguliers, tels que ceux de faint Victor. c On comprend ici fous ce terme, non-feulement les Reli-

. . . . .

le directeur de tous ses Moines, pour le spirituel, & pour PARTIE I. la conduite intérieure. Il disposoit aussi de tout le tempo- CH. XXVII: rel, comme un bon père de famille. Les Moines le choifif- Reg. c. 64. foient d'entr'eux, & l'Evêque diocéfain l'ordonnoit Abbé par une bénédiction folennelle, qui est une cérémonie for- Pontificale mée à l'imitation de la confécration d'un Evêque. Les Ab- Rom. de l ned. Abb. bés étoient souvent ordonnés Prêtres, mais non pas toujours. L'Abbé affembloit les Moines pour leur demander Reg. c. 3. avis dans toutes les rencontres importantes; mais il étoit maître de la décifion. Il pouvoit établir un Prévôt, pour le Reg. c. 652 foulager dans le gouvernement ; & si la communauté étoit nombreuse, il mettoit des Doyens pour avoir soin chacun de dix frères. Il y avoit auffi en chaque Monastère un Por- Reg. c. 211 tier & un Cellerier ou Dépensier, que l'Abbe établissoit & révoquoit selon qu'il jugeoit à propos. L'Abbé vivoit comme un autre Moine, hors qu'il étoit chargé de tout le foin de la maison, & qu'il avoit sa mense, c'est-à-dire sa table à part, pour y recevoir les hôtes. Comme les Abbayes avoient Reg. c. 56. fouvent des terres ou des fermes éloignées, on y envoyoit quelques Moines, pour en avoir soin. Ils y bâtissoient des oratoires, & observoient la vie régulière autant qu'il étoit possible, sous la conduite d'un Prieur, donné par l'Abbé. On nomma ces petits Monastères, Celles d, Prieurés e, ou Obédiences f.

L'Ordre de Cluni, pour établir l'uniformité, ne voulut avoir qu'un seul Abbe : toutes les maisons qui en dépendoient n'eurent que des Prieurs, quelques grandes qu'elles fuifent. Les fondateurs de Cîteaux crurent que le relâchement de Cluni venoit en partie de l'autorité absolue des Abbés. Pour y remédier, ils donnèrent des Abbés à tous les nouveaux Monastères, & voulurent qu'ils s'assemblassent tous les ans

T iv

gieux & Religieuses; mais les Chanoines réguliers, Chanoinesses gulieres, & les Chevaliers des ordres Militanes & Hospitaliers.

guiteres, & les Chevalters des ordres Militaires & Hofpitaliers. *d Cella*, comme qui diroit une petite habitation. *e Prieurés*, les maifons appelées de ce nom , étoient celles où l'al-bé envoyoit plufieurs Religieux pour les faire valoir. Le plus an-cien ou premier d'entre eux, etoit qualifié *Prior*, d'où la maiton fât aufi appelée *Prioratus*, comme qui diroit, maifon du diffriét du Priear. *f* On leur donna ce nom, parce que ceux qui les deffervoient, n'étoient, dans l'origine, que des obédientiaires révocables, c'eff-à-dire de fimples Religieux qui y étoient envoyés avec une Obédience dire de fimples Religieux qui y étoient envoyés avec une Obediense ou Ordre de leur Superieur.



### INSTITUTION

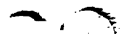
Elect. tit. 6.

PARTIE I. en Chapitre général, pour voir s'ils étoient uniformes. & CE. XAVII, fidelles à obieiver la règle. Ils contervèrent une grande autorité a Citeaux, fur fes quarre premières filles g; & à chacune d'elles, sur les Monaftères de fa filiation ; enforte mue l'Abbé d'une mère éghie préfidât à l'élection des Abbés des filics; & qu'il pût, avec le confeil de quelques Abbés, les deftituer s'ils ie méritoient.

Les Chanoines réguliers suivirent à peu près le gouvernement des Moines : ils eurent des Atbis dans les principales maisons, des Prieurs dans les moindres; & autrefois des Prevoits & des Doyens, qui sont demeures dans les Chapitres léculiers. Les Moines & les Chanoines ont été en pofseffion d'élire leurs Abbés & leurs Prieurs, jusques au Concordat de 1516, qui, ayant aboli en France les élections des Monastères, aussi-bien que des Evêchés, donne au Roi le droit de nommer aux Abbayes & aux Prieurés électifs, Concord. de Sur fa nomination le Pape en donne des bulles ; & tout fe passe à peu près en la même forme qui a été expliquée en Blois. 1. 9. parlant des Évêques. Le Roi doit nommer un Religieux du même Ordre, âgé de 23 ans, afin qu'il puisse être Prêtre dans l'an, suivant le Concordat & les Ordonnances, qui supposent que les Monastères seront conférés en règle ; mais quand ils sont en commende, comme ils y sont à présent pour la p'upart, on les confère à des Clercs féculiers, fans même s'astreindre à l'âge. Il sera parlé des commendes dans la sconde partie. On a conservé l'élection aux Monastères. qui sont Chefs d'ordres, comme Cluni, Citeaux & ses guatres filles; Prémontré, Grammont, & quelques aurres; ce qui est regardé comme un privilége, quoiqu'en effet ce soit un reste du droit commun.

> Les nouvelles Congrégations de Moines & de Chanoines réguliers, ont introduit une espèce de gouvernement différent de l'ancien, & affez approchant de celui des Mendians, & des autres Ordres nouveaux. Leurs Abbés ne sont que triennaux, afin qu'ils ne puissent se rendre trop absolus; & ils sont élus, non par le Monastère, mais par le Chapitre général, composé des députés de toutes les pro-

g On donne ce nom aux quatre plus anciennes abbayes dépendan-tes de Citeaux, Ce font, la Ferté, Pontigny, Clairyaux & Mye zimond.



vinces qui composent la Congrégation. Ce Chapitre élit PARTIEL auffi les Officiers généraux, favoir, le Supérieur général, fes CH. XXVIL Affiflans h , les Vificeurs i , les Provinciaux k. Les Monaftères qui ont des Abbés commendataires, ou des Abbés réguliers non réformés, font gouvernés par des Prieurs triennaux ; & dans les Prieurés qui sont en commende, ou dont le Prieur régulier n'est pas réformé, il y a aussi un Prieur claustral 1. Tous les Officiers claustraux en chaque maison, font établis par l'Abbé ou Prieur claustral, & amovibles à volonté. Nous ne parlons ici que des Prieurés conventuels m. & non des Prieures simples, qui ne sont plus des Monastères,

Quant aux Religieux Mendians, chaque Ordre eft gous verné par un Général nommé Ministre, dans l'Ordre de S. François n; Maitre, dans celui de S. Dominique, & Prieur dans les autres. C'étoit au commencement le Supérieur unique de tout l'ordre. A mesure que les maisons furent fondées, on mit en chacune un Prieur; dans l'ordre de S. François un Gardien o : & comme elles multiplièrent extrêmement en peu de temps, on les divisa par provinces, & on

l'On appelle Prieur claustral, celui qui n'est pas prieur commen-dataire, & qui a autorité dans le cloitre. m Les Prieures conventuels font ceux qui font habités par plusieurs

107

.. .. .

. .

A Les affiftans font comme les Confeillers du Supérieur général. i Les Vifiteurs tont des Religieux choifis pour faire de temps en temps la vifite dans les maifons dépendantes de celle qui est le chef

d'ordre, pour voir fi la difcipline régulière y est bien observée. k Les provinciaux font ceux qui ont inspession fur toutes les mai-fens qui sont du même ordre ou congrégation, & situées dans la même province; mais il saut observer que les provinces des réguliers ne font pas toujours divisées comme nos provinces ou gouvernemens Militaires, ni même comme les provinces caléfisitiques ou diftriête des Métropolitains. Les provinces des réguliers tont plus ou mains étendues felon les ordres & congrégations, & font partagées difié:emment.

m Les ritaires conventuels iont ceux qui tont naoites par pointeurs Religieux, qui forment un couvent. Un prieuré, pour avoir le carac-tère de conventuel, doit avoir des lieux réguliers, c'eft-a-dire qui foient dans la clorure du Couvent, tels qu'un cloitre, un chapitre, un dortoir, un réfectoire. On tient auffi communément, que pour qu'une mifon foir réputée conventuelle, il faut qu'elle ait claufiram, arca communis, figulum, c'eft-à-dire un fceau propre, commun a toute la mation. toute la mailon.

n Les Cordeliers l'appellent Ministre général ; mais dans l'usage on défigne le premier Supérieur de tous ces ordres, sous le titre de Géneral implement.

o Chez les Mathurins, le Supérieur de chaque maison s'appelle Minifire, & la mailon une minifirerie, c'eft-a-dire le département d'un Alinifice.



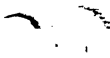
# INSTITUTION

PARTIE 1.

riet. Jefu ,

etablit des Ministres ou Prieurs provinciaux. Tous ces Offi-CH. XXVII, ciers sont électifs. En quelques Ordres le Général est à vie: en d'autres, il est à temps : & les termes de la tenue des Chapitres sont différens. Dans le Chapitre général, on élit le Général de l'Ordre, & les autres Officiers généraux : dans le Chapitre provincial, on élit les Provinciaux, & les Prieurs ou Gardiens, qui établissent ensuite, de leur autorité, les Officiers claustraux. Le Provincial peut transférer, dans fa province, les Religieux d'une maison à l'autre, selon qu'il le juge à propos : le Général a le même pouvoir fur tout l'Ordre, & il ne dépend que du Pape. Les Généraux des Mendians réfident d'ordinaire à Rome ; d'où vient qu'on les oblige à avoir en France chacun un Vicaire général, qui soit naturel François; afin que les sujets du Roi ne soient pas tirés du royaume par les ordres d'un étranger. Telle est en gros la police des Mendians : elle a éré suivie à peu près par les autres Religieux modernes. Mais les Jésuites ont un autre gouvernement. Comme ils ont vu que dans les élections & les affemblées fréquentes des Chapitres, il fe gliffoit des factions & des brigues, & que c'étoit une fource de division dans les Communautés, ils ont établi un gouvernement monarchique. Tout se fait chez eux par l'autorité du Général : il approuve tous les sujets qui se présen-Conflit. So- tent pour entrer dans la Compagnie : il en retranche ceux part. 9. c. 3. qui n'y font pas propres : il donne toutes les charges p. 11 y a en chaque maifon un Retteur q, un Procureur r, un Miniftre, & quelques Officiers femblables. Un Provincial a l'intendance fur plusieurs maisons, suivant la division des provinces de la Société. Le Général établit d'ordinaire ces Officiers pour trois ans; mais il peut les continuer ou les révoquer. C'est auffi lui qui reçoit les fondations, & qui fait tous les contrats au profit de la Société, mais il ne peut aliéner, fans le consentement de la Congrégation générale, qui ne s'assemble que rarement : elle est nécessaire au moins pour l'élection du Général, qui est à vie f.

f Sur-tout ce qui concerne les Jéluites. Voyer la note qui est ci-devant à la fin du chapitre 22.



<sup>p Sous lui font les provinciaux, qui gouvernent chacun sous fes or i dres, l'une des 37 provinces ou divisions de la Société.
q On l'appelle en quelques endroits, Préfet.
r Il y a un Procureur général de la Société. Chaque province a auffi fon procureur général. Tous ces procureurs font soumis aux Supé-</sup>sieurs, auprès lesquels ils ont leurs emplois.
C Surctour de qui concerna les Lécuires. Mours la pore qui efficiente.

Les Ordres militaires sont les plus singuliers de tous. Je m'arrêterai à celui de Sairt J. an de Jerufalem, ou de Malte t, CH. XXVIII que nous connoiffons le mieux. Il n'est pas composé de plusieurs maisons réunies tous un seul chef; ce n'est proprement qu'une maison, dont il y a des membres répandus par toute la Chrétiente. L'utilité de ces chevaliers étoit fi grande, pendant les Croifades, qu'on leur donna de trèsgrands biens, & on y ajouta depuis la dépouille des Templiers. De sorte que pour faire valoir ces revenus, il a été besoin d'envoyer sur les lieux des Chevaliers, à qui on a donné le titre de Commandeurs, comme qui diroit dépositaires ou administrateurs ; d'où vient aussi le nom de Baillis u. Ils ont en chaque province un Grand prieur x, qui

# L'Ordre de Milte eit composé de fept langues ou Nations. Avance le (chitme d'Angleterre il y en avoit huit. Les lept langues font celles de Provence. d'Auvergue, de France, d'Italie, d'Aragon, d'Aile-magne & ce Caffiile.

Dans chaque langue il y a plusieurs dignités, savoir, dans celle de Provence , le grand Prieure de S. Gilles & de Touloufe , & le Bailliags de Manotque.

Dans la Logue d'Auvergne, le grand Prieuré d'Auvergne & le

Baillinge de Lyon. Dans celle de France, le grand Prieuré de France, le Baillinge de la Morée, qui eft S. Jean de Latran & fes dépendences; la grande Tré-forerie de S. Jean de Lifle; le grand Prieuré d'Aquitaine & le granc Prieuré de Champagne.

299

4

e L'établiffement en fut commencé à Jérufalem fur la fin du orzième fiècle. Des marchands qui négocioient dans le Levant, eurent du calife d'Egypte la permition de bâtir à Jérufalem une mailon pour ceux de leur nation qui viendroient dans la Paleftine ; d'autres fonderent au même lieu une Eglife fous le titre de faint Jean, avec un Hôpital où l'on traitoit les malades, & l'on recevoit ceux qui alloient viûter les lieux faints. Gerard Tung en étoit Direfleur l'an 1099, lorfque Go-defroi de Bouillon prit Jérufalem. Ceux qui s'employoient fous Gerard à ces bonnes œuvres, furent nommés Hofpitaliers : on leur donna l'h-bit noir avec la croix a huit pointes : on leur fit faire les trois vœux de Religion, auxquels on en ajouta un quatrième, par lequel ils s'engageuient de recevoir, traiter & défendre les pélerius. La fondation eft de l'an 1104, fous le règne de Baudouin I. L'ailiftance qu'ils renduient a ces pélerins leur fit prendre soin de leurs voyages, & de La liberté des chemins pour empécher les courfes des infideiles. Pour cet effet, ils prirent les armes, & devinrent hommes de guerre. Cet emploi attira quantité de nobleile, & changea les Hofpitaliers en Chevaliers. Gerard leur donna des statuts. Après la prife de Jérulalem par Saladin en 1187, les Hospitaliers surent obligés de sortir de cette par Salacin en 1187, les Holpitaliers furent obliges de lotte de certe ville, & demeurérent fucceilivement en divers lieux julqu'en 6310, qu'ils prirent l'lie de Rhodes, d'où ils furent appeles Chesaliges de Rhodes, Soliman ayant pris cette île fur eux en 1522, ils le retirêrent en Candie, de-là en Sicile, puis a Rome & à Viterbe; & enfin, en 1550, ils s'établirent dans l'île de Malte, dont ils portent le nom. u Ce terme, dans l'origine, lignifioit Garde ou Gardien.



## INSTITUTION

FARME 1

polisie la principale commanderne, la tiene de tenes en CALENTIA MERON às CONSTRUCTION

> Centrate d'a qu'azien Smerieur, ou effie Gunemerre I. reite a Maire, ou et le corts de la Commo-BRILLY - T CORRECTOR CORRECT FORCE SOLVERIES . RELIGsolian consists a fras pour ico imperiate. L'entestiti , le a ve. Son contel en completen mans Officen en Portez, le ces Baclas ou Prieurs couvernies, cui sous VALUE A MILLE COL

> Les Religient de cet Ordre font de trois fortes : chapelains, chevaliers, freres fervans. Les chevaliers coivent faire preuve de nobletie de querre races paternelles de materneiles : les freres fervans peuvent être roturiers, & sone civiles en ferrans d'arres & forans d'offices qu'Un Emple Chevaller de cet ordre peut recevoir un Religieux; mais il doit être approuvé cans le Chapitre provincial, & il ne fait profettion qu'après avoir rendu cenzin fervice à l'ordre, & a l'áge de vingt-cinq ans. Comme on arrive aux Commanderies par antiquité, il y a toujours grand nombre de Chevaliers qui n'en ont point. S'ils sont a Malte, ils peuvent vivre aux dépens de l'Ordre, chacun dans l'auberge a de sa nation : s'ils sont ailleurs, ils ne reçoivent rien de l'Ordre; c'est pourquoi on leur a permis de demander des penfions à leurs parens.

a On appele ainsi à Malte les lieux où les Chevaliers qui y réfident font nourris en commun, chacun felon fa langue ou Nation, ainn il y a autant d'Auberges que de langues : l'Auberge de provence, celles d'Auvergne, de France, d'Italie, d'Aragon, d'Allemagne & de Castille.



Chaque Grand Prieur a un certain nombre de Commanderies, les unes deflinées aux Chevaliers, les autres aux Frères Servans & aux Prêtres de l'Ordre.

y Cet état el: ce que l'on appele la Religion de Malee. 2 Ces Frères Servans d'Office font des Serviteurs ou Officiers de POrdre.



### CHAPITRE X X V I I I.

č.₹0¥

### Des Religieuses. Des Ermites.

Es Religieuses b ont fuivi la police & le gouvernement des Religieux, dont elles ont embrasse la règle. autant que la diversité du sexe le leur a permis. Les principales différences font la clôture, & la nèceffité d'être gouvernées par des hommes. Dans les premiers temps, les vierges, même confacrées solennellement par l'évêque. ne laissoient pas de vivre dans les maisons particulières. n'avant pour clôture que leur vertu. Depuis, elles formèrent de grandes Communautés ; & enfin, on a jugé nécelfaire de les tenir enfermées sous une clôture très-exacte.

ll ne leur est donc jamais permis de sortir de leur Mo- Cap. Periere naftère, fi ce n'eft pour quelque cause nécessire, comme loso, de flata naftère, fi ce n'eft pour quelque cause nécessire, comme regul. in 6. d'incendie, de pefte, d'hoftilité c : pour établir ou réfor- Conc. Tr. fef. mer une autre Maison, ou pour quelque raison semblable; 25. R. c. 5. avec permiffion par écrit de l'Evêque. On permet aux pau- Ord. Blois, vres Monastères des Ordres mendians, d'envoyer quelques 21. Religieuses chercher des aumônes. Pour faciliter l'observation de la clôture, on a défendu aux personnes du dehors, même aux femmes, d'entrer dans les maisons des Religieufes, sous peine d'excommunication. On a ordonné de trans. C. Trid. ib: ferer dans les villes les Monastères trop exposés à la cam- Ord. 1606.4

c Il faut ajouter le cas où une Religieuse obtient permission de sortie pour la fanté, comme pour aller prendre fur les lieux quelques eaux minérales : & auffi le cas où elle est transférée d'un Monastère à un autre par ordre de ses Supérieurs ou par ordre du Roi,

PARTIE L

CIL XXVIII

**X** 

b Les Religieuses sont comptées au nombre des personnes Ecclé**b** Les Religieuses sont comptées au nombre des personnes Ecclé-fiafiques, aufi-bien que les Religieux, ce qui est fondé sur l'art. VIII de l'Edit de Novembre 1606, qui comprend dans le nombre des per-fonnes Ecclétiastiques, toutes personnes généralement qui ont fait des vœux; & en conséquence, il y a des Arrèts qui ont admis les Reli-gieuses à jouir du privilége Clérical. L'art. XXXVIII de l'Edit de 1695 ne parle, il est vrai, que des Clercs vivant cléricalement, réfidant & servant aux Otfices ou au Ministère & Bénéfices qu'ils tiennent en l'Eglise. M. de Vouglans, en son Instruction criminelle, part. 1, tit. 1, es parait douter que les Relivieuses sont comprises au nombre des A. 5, paroit douter que les Religieufes foient compriles au nombre des Eccléfiaftiques, cependant on peut dire qu'elles font compriles dans l'Edit de 1695, comme perfonnes fervant aux Offices & au Minifière de l'Eglife; & M. Fleury paroit être de ce fentiment, fuivant ce qu'il dit au commencement du Chapitre fuivant.



## INSTITUTION

PARTIE I. CH. XVIII.

pagne. On a permis aux Religieuses d'avoir des oratoires où le faint Sacrement füt garde, & les faintes huiles auffi, & où elles puffent affister à tous les Offices. On leur a défendu de parler qu'au travers d'une grille, ni de rien donner ou recevoir que par un tour : sur quoi il faut voir les Règles & les Conftitutions particulières. Leur but eft de secourir la foiblesse du sexe, par toutes les précautions imaginables, afin que l'impossibilité de mal faire, retienne même celles qui n'auroient pas toujours leurs devoirs affez présens.

Les Religieuses ont besoin du secours des hommes, pour leur administrer les Sacremens d, & la parole de Dieu. Elles choififfent leurs Chapelains, qui fouvent font auffi leurs Confesseurs ordinaires, & qui doivent être approuvés pour cet effet par l'Evêque e: elles choiffent auffi leurs Cone. Trid. Prédicateurs. On leur doit envoyer trois ou quatre fois l'année des Confesseurs extraordinaires, à qui elles puissent ouvrir leurs consciences en toute liberté.

Pour le gouvernement, outre leurs Supérieures de leur corps, elles font fous la conduite de l'Evêque, du moins Conc. Trid. comme délégué du faint Siège, si elles sont exemptes par privilège : & l'Evêque donne à chaque Monastère un Prêtre, pour en prendre soin en qualité de Visiteur, ou sous quelque autre titre, soit un Religieux du même Ordre. foit un Prêtre séculier. Les Religieuses qui sont en corps de Congrégation, comme celles de l'Ordre de Citeaux, & des Ordres Mendians, sont gouvernées par des Religieux de

e Suivant l'art. 34 du règlement des réguliers, dreffé par l'Af-femblée générale du Clergé, convoquée en 1625, & confirmé par celles de 1635 & de 1645, nul Séculier ou Religieux, fous prétexte de quelque exemption que ce soit, ne peut être député, tant or-dinairement qu'extraordinairement, pour our les confessions des moniales, fans être commis & approuvé spécialement pour cet effet par l'Evêque diocétain; & s'il arrivoit que les Confesseurs ne s'ac-quittassent pas comme ils doivent de leurs charges, après que les Evêques auront aveiti les Supérieurs de les ôter; s'ils n'y fatisfont, les Evêques pourront les ôter de leur propre autorité.

ibid. c. io.

ibid, c. g.

d Certaines Abbesses de Grèce demandèrent au Patriarche d'Antioche, ainfi que Balfamon le rapporte, la permission de contesser du moins leurs Religieufes : ce que ce Patriarche leur refufa. D'autres Abbesses en Espagne se mirent de leur autorité au confessionnal, & montèrent en chaire. Innocent III ordonna aux Evêques de Burgos & de Valence, d'empêcher cet abus. Voyer le Journal des Savans de 1703, pag. 662.



leur Ordre. & soumiles aux Supérieurs généraux, se prétendant exemptes des Evêques.

CH. XXVIL

302

Quant à l'intérieur du Monastère, il y a deux sortes de Supérieures : les unes perpétuelles , les autres triennales. Les perpetuelles sont des Abbeffes f qui sont demeurées dans l'ancien droit de gouverner toute leur vie. Elles étoient toures électives; mais à préfent la plupart en France sont à la nomination du Roi, comme les Abbés. Toutefois, le Roi n'a pas ce droit par le concordat; c'est pourquoi les Bulles que le Pape donne pour les Abbayes de filles, portent seulement, que le Roi a écrit en faveur de la Religieuse nommée, & que la plus grande partie de la Communauté confent à son élection, pour conferver l'ancien droit, autant qu'il se peut.

Les Supérieures triennales g, foit qu'elles aient le titre d'Abbesses, de Prieures, ou quelqu'autre, sont celles des anciens Monastères réformés, ou des nouvelles Congrégations, même des Ordres Mendians. L'expérience a fait voir que les Abbesses perpétuelles se relachent plus facilement de la rigueur de l'observance, & s'attribuent trop d'empire fur les sœurs. Les triennaies sont toutes électives ; & les élections le font par suffrages secrets, en présence du Visiteur, qui y affiste à la grille, & confirme l'élection. h.

g Voyer l'art. 3 de l'Ordonnance d'Orléans, qui veut que les Abbettes & Prievres foient élues tous les trois ans.

Si les autres Religientes ne s'unifient pas en faveur de celle qui u le plus de voix, ou s'il ne s'y en unit pas un aflez grand nombre

f La juridiction des Abbesses est beaucoup plus limitée que celle des Abbés. Elles ne peuvent, ni prêcher, ni exercer les autres fonctions, qui font interdites aux perfonnes de leur fexe, ni prononcer des centures, ni en abfoudre celles qui les ont encourues, Elles n'ont pas droit de visiter par elles-mêmes les Maisons des Religienses de leur dépentance : elles doivent commettre pour cet eflet des Vicaires : & ces Visiteurs ou Vicaires députés par les Abbelies, sont obligés de prendre vifa de l'ordinaire, lequel vifa ne fubfifte qu'autant que la commission. Voyer les Memoires du Clerge. 10m. 11, par 349.

h Dans Pétection d'une Abheile ; quand la moitié des Religieufes n'a pas donné la voix à une meme perfonne, les autres Religieufes peuvent, après la publication du forutin, s'unir au plus grand nombre ; 3 vil y en avoit affez pour furpaffer la moitie des voir , celle qui est éine peut être construiée par le Supérieur, à la charge de faire juger l'appel, si celles qui sont opposantes à l'élection & à la confirmation, vealent le pourfaivre. Capit. indemnitatib. §. fane de Elect, in 6º.



### INSTITUTION

Celles que l'on élit Supérieures, doivent avoir 40 anis PARTIE L Cu:XXVIII. d'age, & 8 ans de profession : ou du moins 30 ans, & s ans Cone. Trid de profettion. Suivant l'Ordonnance, elles doivent avoir feff. 25. R c. 10 ans de profession, ou avoir exercé un office claustral 7. c. indem-7. c. inaem- pendant 6 ans. On elit aufit 4 ou fix Meres diferetes, des in 6. Edit. plus anciennes & des plus experimentées, pour aider la Supérieure de leurs conseils dans les affaires ordinaires. Pour les affaires plus importantes, elle doit prendre les avis de la Communauté affemblée. La Supérieure donne les aurres charges moindres, comme de portière, d'infirmière, de célérière i, de dépositaire k, ou trésorière. Toutes ces charges ne peuvent durer plus que celle de la Supérieure : mais elles peuvent durer moins.

10. 28.

1606. 4.

Ouant à la réception des Religieuses, la foibleffe du fexe a fait prendre des précautions particulières, pour leur Conc. Trid, conserver en cette action une entière liberté. Il est defeff. R. 25. c. fendu, fous peine d'excommunication, de faire entrer une Ibid. c. 17. fille en religion par contrainte, ni de l'empêcher d'y en-Ord. Blois. trer. La Supérieure doit avertir l'Evêque avant la prife d'habit, & avant la profession, afin qu'il examine la vocation de la novice, par lui-même, ou par quelque Prêtre commis de sa part, qui lui parle à la grille, ou même la fasse fortir dehors, suivant les différens usages. Ce sont les Supérieurs, ou d'autres Prêtres à leur place, qui donnent l'habit, & qui recoivent les vœux folennels, avec les cérémonies ufitées en chaque Monastère; & quelquesois l'Evéque le fait en personne.

> Cette cérémonie est bien différente de la consécration folennelle des Vierges, qui n'est presque plus en usage;

pelle dans d'autres Tréforière, c'est celle qui est chargée de la recette de la caisie.



86

pour faire plus de la moitié des suffrages ; le Supérieur, avant de confirmer & bénir celle qui a été nommée par le plus grand nombre, doit examiner l'élection, & les raisons de celles qui ne veu-Jent pas s'unir. Pendant cet examen, la Religieuse nommée gouverne par provision le temporel & le spirituel du monastère, à la des novices à faire profession. Ibid. i La Célerière est l'économe du couvent, celle qui a soin des

provisions de bouche. Elle a été ainsi appelée , parce que Cella vinaria & escaria praest. t On appelle Dépositaire en quelques couvens, celle qu'on ap-



& qui toutefois mérite d'être confidérée, puisque l'on y PARTIE L voit quel est l'esprit de l'Eglise, dans la profession des Re- CH.XXVIII ligieuses. Cette confécration ne peut être faite que par Conc Mediol'Évéque : & les vierges qui la reçoivent, doivent être ant U.1576. âgées de 25 ans. Ce doit être un jour de Fête folennelle, ou Pontif. Ros du moins un Dimanche. L'Evêque les examine chacune man. de conen particulier, fur leur fainte réfolution, fur l'état de leur fecr. Virg. confcience & de leur vie passée ; car elles doivent être véritablement vierges.

Tout étant préparé, elles fortent du Monastère, accompagnées chacune de deux femmes âgées, leurs parentes, & font préfentées à l'Evêque, après l'épître & le graduel de la Messe pontificale. C'est l'Archiprètre qui les présente au nom de toute l'Eglife, pour être bénites, confacrées & épousées à Jesus-Chrift, & il rend témoignage qu'elles sont dignes. L'Evêque les interroge encore par trois fois, pour éprouver leur résolution ; puis elles se prosternent, & on dit les Litanies. Ensuite l'Évêque bénit des habits, dont elles se revêtent, excepté les voiles qu'elles prennent de sa main. Mais avant de les donner, il dit une Préface, qui marque l'excellence de la virginité au-deffus de la fainteté du mariage, & propose les principales vertus dont les vierges doivent être ornées. Après les voiles, il leur donne des anneaux pour les épouser à Jesus Christ, & leur met ensuite des couronnes sur la tête, en signe de ce même mariage. Il fait encore sur elles plusieurs prières, qui montrent les devoirs des vierges, & leur récompense immortelle; & ajoute à la fin une menace d'excommunication. & des malédictions terribles contre tous ceux qui attenteroient contre les personnes ou les biens de ces vierges. Voilà quelle eft la confectation folennelle des vierges, qui se pratiquoit dife 4 p. 16 autrefois fréquemment ; & il s'en trouve des exemples jul- liv. c. 6. ques dans le treizième fiècle.

Il faut dire un mot des Ermites l. Ce ne sont plus dés

ł

Thomaff.

<sup>1</sup> S. Paul, furnommé l'Ermite, fut le père ou le premier de ces Solitaires. Quelques-uns ont pourtant prétendu faire remonter l'origine des ermites jusqu'à Elie ou à faint-Jean-Baptiste. Les ermites ne sont pas de vrais Religieux, à moins qu'ils n'aient fait des vœux solennels. On trouve un arrêt du 17 Février 1633, qui Journal des déclare un Ermite incapable de succéder. Mais il y avoit des cir- Audienceponstances particulières, qui faisoient présumer de la part un re-Tome 11.

<u>\_\_\_</u>=

**SETITITION** 

Anne meren erare an s Communaris anne matter statures in the sets out is remen is all to to man 2 men. or tout-a-fait seis, ni lent 1 - l'attempe - l'uttra per pres la forme de as a somer da l'en un l'antes i maniner à c'et une vene le cer en qui en un entrañer de genre de vie : car The point and the second sier piel internetti i di mener inte dell'edittante : comme LITERATURAL TOTO COMMENSA

# CHAFITRE X I X Du Frange de Carge

Es per lonnes con lacrees a D eu . ou par la cléricature. containa y a tel gran a cont roujours eu plufieurs avantages , qui les car aingues des autres Chrétiens, principalement cars les temps qu'leur proteffion étoit une preuve preisie infaillèle de leur merite. Ces avantages font les horneurs, aus exemptions, des revenus & autres draits un es. Quart a ces protts utiles, foir qu'ils confiftent en revenus affares, ou en rembutions & en offrandes cafuelles , ils font le principalitaiet de la faconde parile.

Les eccleslattiques le font attire plus d'honneur quand ils "ont le moins recherche, & ont témoigné par leur manière de vie plus é humilité & de charité. Dans les premiers siècles, les Chretiens le prosternoient devant eux, leur Maurs des baitoient les pieds, demandoient leur bénédiction, les traichiet. 25. 38. toient de Peres, de Seigneurs, de Vénérables, d'Amis de Dicu, de Saints; ce qui passa en formules. De-là sont venus les titres de Dom, de Pere, de Révérence, que les Réguliers ont confervés : car on les donnoit autrefois aux Evêques m & aux Prêtres n.

noncement total au monde. Voyez le traité de la mort civile, par M. Richer II y a des Ermites, dits de S. Augustin, qui sont de vrais Religieux, & qui vivent en communauté.

m Les Eveques sont encore qualifiés de Révérendifime père en Dieu Monfeigneur N. & en leur parlant ou écrivant, on leur dit votre Grandeur.

n Les Prêtres sont qualifiés de vénérable & fcientifique perfoant Meffire N.



. Régulièrement, les Eccléfiastiques ont le pas & la préfeance fur les laïques, dans les églifes, & dans toutes les Cn. XXIX. cérémonies de religion. Dans les affemblées politiques o. le corps du Clergé précède auffi tous les autres corps ; comme il paroit par les Séances des Ltats généraux ou particuliers. Pour les corps du Clergé, comme les Chapitres V Mim du & les Communautés régulières, leur rang entre eux & avec Clergé, 1 art. les corps féculiers, le règle fuivant les anciens usages. Il en 1. tit. 2. ch. est de même à proportion des Ecclésiastiques particuliers. s'ils n'ont un certain rang, à cause de leur bénéfice, ou de leur charge. C'eft à l'Evêque à régler les différents qui peu- Conc. Trid. vent arriver sur ce sujet, dans les processions, & les au- fest 2 ... de retres cérémonies publiques. Mais en France, les Evêques n'en connoissent que par provision, & pour éviter le scandale : car ces contestations font confidérées comme caufes poffeffoires, qui appartiennent au Juge laïque p. Les inju- 16 q. 4. c fi res faites ou dites aux perfonnes ecclésiaftiques, sont plus quis frad. diab. 19. atroces; & fi un Clerc a été frappé notablement, c'est un cas qui emporte excommunication réfervée.

Les exemptions des Eccléfiastiques sont de deux sortes; les unes regardent principalement les personnes, & tendent à leur conferver le repos néceffaire pour vaguer à leurs fonctions; les autres regardent plus la conservation de leurs biens : car puisque le public les entretient, & les récompense de leur travail, il est juste au moins de leur conferver ce revenu, & ne pas reprendre d'une main, ce qu'on leur donne de l'autre.

p Voyez l'Edit du mois d'Aviil 1695, concernant la je socichattique,

PARTIE I.

107

------

o Le Clergé n'a pas toujours joui de cette prérogative. Sous la première race il n'étoit admis à aucune affemblée générale ni particuliere de la nation. Ce sut Pepin, sur la fin du septième siècle, qui donna entrée aux Eccléfiastiques dans les assemblées générales. Charlemagne la leur conferva dans les Parlemens. Dans les dixième & onzième fiècles, ils y occuperent le premier rang. Mais le Parlement, par Arrêt de 1287, rendit aux Barons la préléance; St dans l'affemblée des Etats terue en 1301, la noblefie opinie d'a-bord, & le Clergé enfuite. Sous Charles VI, les Princes du Sarg commencèrent à précéder les Prélats. Enfin, le Clergé en corps a été reconnu pour le premier ordre du Royaume Voyes l'Hift des anciens Parlemens, de Boulainvilliers, tom. II; & la Décl du to Février 1580; les Lettres-patentes du premier Mai Décembre 16 6 ; 10 Août 1615 ; 15 Juin 1628 ; St l'édit d'An



# INSTITUTION

PARTIE I. CR. XXIX.

1. generaliter 40 88. Blois. 57.

Déclar du be. Clergé. 4. part. ch. 7. Roi.

JF c. 46. Ch. 6. Mem. ou Clergé Mém.duCler-1.3.

Les exemptions personnelles sont, premièrement, celles de la juridiction. Régulièrement, un Eccléfiastique ne peur être poursuivi devant aucun Juge séculier q, ce qui sera expliqué dans la troisième partie. Les Ecclésiastiques font exempts des charges municipales, de tutelle & curatelle, L. 52. cod. s'ils ne l'acceptent volontairement. Dès le temps de S. Cyde epife. & prien, la règle étoit ancienne, que si quelqu'un nommoit steric, 16. 9 un Clerc pour tuteur dans son testament, on n'offriroit point pour lui le saint facrifice après sa mort. Les Ecclésiaf-Cyp. ep. 1. tiques font auffi exempts de la contrainte par corps pour ed 66. dift. dettes civiles, portée par l'Ordonnance de Moulins; & ne peuvent être exécutés en leurs meubles destinés au service divin, ou pour leur usage nécessaire r.

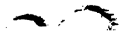
Ils sont dispensés du service de la guerre f, qui se 'des revrier 1657 & au- voit autrefois, à cause des fiefs, & n'a plus lieu qu'à la eres précéd, convocation de l'arrière ban; ils ne sont pas même obli-Mémoires gés à fournir d'autres perfonnes pour faire le fervice, ni à du Clergé. 4. payer augune taxe pour cet effet : ile font exempts du met part. ch. 1. payer aucune taxe pour cet effet : ils font exempts du guet & garde, & de logement de gens de guerre 1. Il est dé-Blois 55. 56. fendu aux gens de guerre, sous peine de la vie, de loger Mem. du dans les maisons presbytérales ou autres affectées aux bénéfices, ou dans les maisons d'habitation des Ecclésiafti-Voyer auffi ques : & aux Maires & Echevins des villes, de donner des les contrats du fuiles pour y faire loger, ou d'imposer aucune taxe sur Clergé avec le billets pour y faire loger, ou d'imposer aucune taxe sur les Ecclesiastiques pour raison de logement, ustensile, ou C. Non m. fourniture quelle qu'elle soit. Plusieurs ont été condamnés 4. de immun. a reftitution. Par la même raison, les Ecclésiastiques ne J ater. 111 c. doivent être compris dans aucune imposition pour la sub-39. c. Adver- fistance des troupes, ou fortification des villes, ni géné-fus 7. eod. ex conc. Later, ralement pour aucuns octrois, subventions, ou autres emprunts de Communautés. u.

q Ce privilége est un reste du droit que chacun avoit chez les 14 4. part. Francs, d'être jugé par les pairs, c'est-à-dire par gens de même état.

Voyez l'Ordonnance de 1667, tit. 33, art. 15.

f Ils le devoient autrefois, & même en personne; ce qui ent lieu depuis le temps de Charles-Martel, jusqu'à Charlemagne, qui les en dispensa par deux fois, & néanmoins ils le firent encore long-temps. Ce sur Charles VII qui les en déchargea totalement. Ils sont aussi exempts de tirer pour la milice.

r Si ce n'est en cas de nécessité. Il y en a eu des exemples depuis quelque temps , lors du passage des troupes dans les Provinces. u Le Clergé donne néanmoins des dons gratuits extraordinaires, a l'occasion de la guerre.



En pays de railles personnelles, les Ecclésiastiques en PARTIE I. font exempts, & ne doivent point y être imposés, non- Cz. XXIX. seulement à raison des revenus de leurs bénéfices, s'ils les font valoir par leurs mains x, mais à raison de leur patrimoine, ou des dixmes qu'ils tiennent à ferme. Mais ces priviléges ont souffert de grandes atteintes dans les derniers temps. En la plupart des lieux, les ecclésiaftiques sont compris dans les tailles négociales y. Les Intendans les taxent d'office pour les dixmes qu'ils prennent à ferme ; & les habitans les imposent sous le nom de faisant valoir telles dixmes 7. Les bénéficiers ne sont exempts que pour une des fermes de leurs bénéfices. En pays de tailles réel- Ibid. 23. les, les biens appartenans à l'Eglife font francs comme les Confeil. biens nobles; & ceux qui ayant été aliénés, ont été com- Jan. 1657. pris aux cadastres a, doivent en être distraits, quand ils reviennent à l'Eglise. Mais cette exemption n'a lieu que pour les anciens domaines de l'Eglise, qui lui appartenoient avant la confection du cadastre. Dans les pays, où Ibid, e, au l'impôt du sel a lieu, les Ecclésiastiques sont exempts de la visite b dans leur maison, sous prétexte de recherche de Ibid. c. a

309

x Leurs fermiers sont imposés à la taille comme les autres, pour

les héritages ou dixmes qu'ils tiennent d'eux à ferme. y On appelle Taille négociale, dans les Provinces de droit écrit, celle qui s'impose par les habitans sur eux-mêmes, en vertu des Lettres patentes, pour le négoce & administration des affaires de leurs villes & communautés. Voyez Boniface, Basset, Chorier.

g Dans les pays où la taille est personnelle, les Curés & autres gros décimateurs qui prennent à ferme de leurs co-décimateurs leurs dixmes, ou du Seigneur les dixmes inféodées, ne font point taillables pour cette exploitation, parce que la perception de tou-tes fortes de dixmes est considérée dans leurs mains comme un bien auquel ils ont naturellement droit, & dont ils sont présumés ne prendre l'exploitation, que pour prévenir toute difficulté entr'eux & les autres Décimateurs.

a On donne ce nom au registre public qui sert à l'assette des tailles, dans les pays où elles sont réelles, comme en Proverce, Dauphiné, Languedoc. Ce registre contient la quantité, qualité & estimation de toutes les terres qui sont dans le territoire de la communauté, & le nom des propriétaires de chaque fonds. Voyeg le Gloffaire de M. de Laurière.

bill y a des Lettres-patentes, des 25 Janvier 1724, & 24 Mars 1717, qui autorisent les Capitaines généraux des termes à faire des vifites domiciliaires dans les Maisons Ecclefiastiques , Nobles, Bourgeois, fans permifion du Juge. 11 y a auffi plusieurs Ariets qui ont obl ge les Relig eux de foutifir chez eux la vifite des Commis des fermes. A l'égard des Monastères de Filles , les Commis des



PARTIE I. CH. XXIX,

### INSTITUTION

faux fel : ils font auffi exempts de droits d'aides pour les vins de leur crû, foit bénéfice ou patrimoine : ils ne font sujets ni au droit de vingtième, s'ils le vendent en gros, mi au huitième ou quatrième, s'ils le font vendre en détail c.

Voilà les principaux priviléges, dont les Eccléfiaftiques jouissent en France. Ils en jouissent avec plus ou moins d'étendue, selon les circonstances des temps & des lieux; ce qu'il faut apprendre par l'usage; & en cette matière, les Communautés religieuses d'hommes & de semmes sont comptées entre les corps ecclésiastiques.

Fermes, fuivant un Arrêt du Confeil du 19 Octobre 1734, & Lettres-Patentes fur icelui, ne peuvent y entrer fans une permiffion par écrit de l'Evéque ou de l'un de fes Grands-Vicaires : ou, fi le cas eft urgent, il faut au moins la permiffion du Juge, lequel ordonne qu'il le transportera, & que le procès-verbal fe fera en la préfence & de celle d'un Prètre de la Maifon, ou lui dument appelé. c Les Eccléfiafiques, pour le vin du crû de leurs bénéfices, font

c Les Eccléfiastiques, pour le vin du crû de leurs bénéfices, font exempts de certains droits seulement, savoir, des nouveaux cing sous; du droit de gros & de l'augmentation; des droits de jauge & de courtage pour la vente en gros & à l'entrée, si ce n'est dans les pays où ils se payent au détail; de la subvention à l'entrée de ce même vin, mais seulement pour la consommation de leur maison.

Le vin du crû de leur titre facerdotal est exempt seulement du droit de gros & de l'augmentation.

Celui qui provient du furplus de leur patrimoine, foit de fucceffion ou d'acquêt, n'est affranchi d'aucun des droits d'aides, à moins que ces Ecclésiastiques ne soient exempts d'ailleurs, comme Nobles ou autrement.

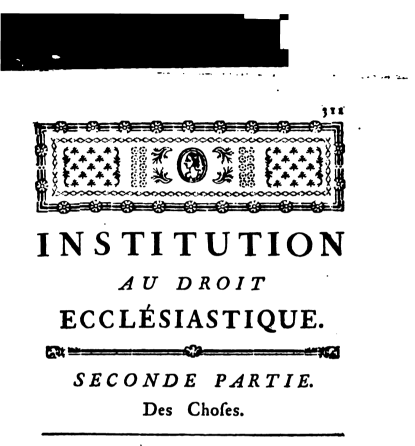
Ils doivent, lors des inventaires, déclarer léparément le vin du crû de leur bénéfice, & celui de leur patrimoine; & avant de vendre leur vin en gros, déclarer la quantité de vignes dépendantes de leurs bénéfices.

Leurs feimiers ne jouissent d'aucune exemption.

Voyez L'Ordonnance de 1680, les maximes sur les aydes, le Dictionnaire des aydes, & les Déclarations & Arrêts qui y sont eités au mot Ecclésiafiques.

Fin de la première Parsie.





### CHAPITRE I.

De l'Année, des Fêtes, des Abstinences.



Ous avons suffisamment parle des personnes; PART EIL parlons maintenant des choses, qui sont la matière du Droit ecclésiastique. Elles sont spirituelles ou temporelles. Les choses spirituelles, font celles qui servent immédiatement au sa-

lut des ames, comme, les Sacremens, la prédication, les prières, & les cérémonies de la religion a. Les choses temporelles b sont les biens destinés à la subsistance des Clercs & des pauvres, & à l'entretien du luminaire, & des autres

CHAP. L

e On peut aussi mettre dans cette classe les offices & dignités ecclefiastiques, l'admission dans un ordre religieux.

b On ne parle pas ici de toutes les choses temporelles, mais seulement de celles qui se trouvent jointes à une chose spirituelle, comme le revenu d'un bénéfice, qui est joint à la dignité & fonction ecclédaftique que donne le bénéfice,



### INSTITUTION

CHAP. L.

PARTIE. II. chofes néceffaires pour le Service divin. Telles font les dix mes, les oblations & les revenus des bénéfices. Il y a encore les choses sacrées, qui sont au deffous des spirituelles, & au-deffus des temporelles ; favoir, les vaisseaux facrés, les ornemens, les bâtimens des Eglifes, & les cimetières. Il faut traiter par ordre de ces trois sortes de choses; des choses (pirituelles, des choses sacrées, & des choses temporelles appartenantes à l'Eglife.

> Nous ne parlons point ici des choses purement spirituelles, comme la grâce, la foi, la charité, & les autres vertus, quoiqu'elles soient l'effence de la Religion Chrétienne, Nous parlons feulement de ce qui tombe sous les sens, & qui peut servir de matière à des contestations dans le tribunal extérieur. Il faut commencer par l'Office divin, puifque la première chose que S. Paul recommande à un Evéque, font les prières publiques de diverses fortes.

V. Rubric.

Mifalis.

2. Tim. 11.

L'Office divin c est réglé suivant la différence des jours. pendant tout le cours de l'année. L'année eccléfiastique ne Breviarii & commence pas au mois de Janvier, comme l'année civile; mais au mois de Décembre, c'est-à-dire à l'Avent, qui est la préparation à la fète de Noël. Il commence au Dimanche le plus proche de la fête de faint André, 30 & dernier jour de Novembre. Ce qui ne peut s'étendre qu'à trois jours devant & trois jours après, depuis le 27 de Novembre, jusqu'au 3 de Décembre d ; ensorte que c'est le pre-

d Inclusivement; de forte que quand la S. André arrive le mercredi, le premier dimanche de l'Avent tombe au 27 Novembre ; & alors il y a quatre dimanches de l'Avent; & lorfqu'elle arrive le jeudi, le premier dimanche de l'Avent tombe au 3 Décembre, & alors il n'y a que trois dimanches. Dans ce dernier cas, le dimanche qui seroit le quatrième, tombe la veille de Noël. La durée de l'ayent, ainfi que le jeûne & l'abstinence que l'on observoit anciennement pendant ce temps ont fort varié; & quoique dans la fuite on ait entièrement abandonné parmi les féculiers la courume d'y jefiner & des'abstenir de viande, l'églife a cependant continué de regarder l'Avent comme un temps de penitence. C'eft pourquoi l'on y a confervé l'isterdit des nôces, & l'on s'y fert du violet, couleur affectée aux temps de pénitence.

. .

c L'office divin ou le service divin, consiste dans les prières & césémonies qui se font dans l'église, en l'honneur de Dieu, comme les matines & les autres heures canoniales , la melle , vêpres , com-plies L'office divin ne peut être célébré qu'il n'y ait au moins un eccléfiastique à la tête du peuple. Il y a même plusieurs fonctions qui ne peuvent être remplies que par des prêtres ou autres ecclésiastiques. D'autres peuvent être remplies par des laïques.

# ....... . . . .

# AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE.

mier Dimanche qui se rencontre après le 26 jour de No- PARTIE IE vembre. On l'a ainsi réglé, à cause du changement des let- CHAP. L tres dominicales e afin que l'Avent ait toujours trois femaines entières, & une quatrième au moins commencée.

La plus grande de toutes les Fètes est la Paque ; & d'elle dépendent toutes les fêtes que l'on appelle Mobiles, parce qu'elles n'ont point de jour fixe dans l'année. On se prépare à la Pâque par un jeune de 40 jours, qui est le Carême ; & on le prépare au carême pendant les trois semaines précédentes, qui commencent au Dimanche de la Septusgesime f; ensorte que ce Dimanche est comme un autre commencement d'année ecclésiastique. Le quarantième jour après la Pàque, est la fête de l'Ascension de Notre-Seigneur ; le cinquantième , est la Pentecôte g. Tous les autres Dimanches le comptent depuis la Pentecôte jusqu'à l'Avent, & depuis l'Epiphanie julqu'à la Septuagélime. L'important est donc de fixer le jour de la Pàque.

Il y a deux règles à observer, que ce soit un Dimanche & que ce soit le plus proche après le quatorzième jour de la lune de Mars. Il ne se règle pas suivant le cours apparent ou astronomique de la lune, mais selon le cours déterminé par l'Eglife, lequel n'est pas toujours conforme au cours apparent de la lune. La Pâque des Chrétiens doit être un Dimanche, parce que Jesus Christ restinscira en ce jour, g. le lendemain du Sabbat, & le premier de la semaine, qui est auffi le jour où commença la création du monde. La Paque doit être célébrée le plutôt qu'il se peut, après le 14 de la lune de Mars, c'est-à-dire après la pleine lune la plus

313

1999 a. **19**6 a. **1**96

e On entend par Lettre dominicale une lettre de l'alphabet, qui fert à marquer dans le calendrier, les dimanches pendant tout le cours de l'année. Il y en a fept, qui font A, B, C, D, E, F, G; c'ett pour trouver l'ordre de ces lettres, que l'on a inventé le cycle folsi-re, qui fait partie du comput eccléfiaftique, lequei dare vingt-heit ans's parce qu'au bout de ce temps les lettres dominicales revienneut dans le même ordre.

f Ce dimanche est le neuvième avant Pâque. On a appelé ce jour Septuagefime, quoiqu'il ne foit que le foixante- troisime avant Pâque, Mais comme le premier dimanche de Carême étoit nommé Quadragéfime, on a appelé les trois dimanches précédens, Quinquagéfime, Sexagéfime & Septuagéfime.

g Audi le mot Pentevôte figuifie-t-il cinquantième,



### INSTITUTION

CHAP. 1.

c. 18.

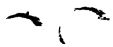
PARTIE. II. proche de l'équinoxe du printemps k, pour observer l'ins titution originaire de la Pàque, qui la fixoit à ce quator-Exed. x11. 6. zième jour. Mais on ne doit pas la célébrer ce quatorzième jour, quand même ce seroit un Dimanche, parce qu'il eft certain que Jesus-Christ refluscita après le jour de la Pàque des Juifs ; ainsi notre Pàque ne doit jamais se rencontrer Athan de en même jour que la leur. Pendant les trois premiers sièfym. p. 873. cles, plusieurs Eglises conferverent cette observance Ju-Easteb. de la faire la Barra précisionne le 14 Il veut de site Confl. 1. daique, de faire la Paque précisement le 14. Il y eut de grandes contestations sur ce sujet : enfin, le Concile de Nicée i condamna cet usage, & défendit de la célébrer un autre jour que le Dimanche.

Mais comme l'année astronomique excède l'année civile k, dont nous usons, de cing heures guarante neuf minutes, on avoit compté six heures entières, pour en composer un jour surnuméraire chaque quatrième année, qui est la Biffextile; & on avoit négligé les onze minutes, que l'année astronomique a de moins. Or ces onze minutes avoient produit, dans l'espace de douze siècles, une augmentation de dix jours, qui avançoit d'autant les nouvelles lunes. Ce fut la cause de la réformation du calendrier l, qui fut faite en 1582, par l'autorité du Pape Grégoire XIII; & dans laquelle on a pris toutes les précautions poffibles. pour empêcher qu'il n'arrive à l'avenir aucune erreur sen-S. Les erifl. fible en cette matière. Après le Concile de Nicèe, afin 64. C. Pla-cuit 24. diff. que la célébration de la Pàque fût uniforme, le Patriarche

3. de sonfe.r. d'Alexandrie, où étoient les meilieurs Aftronomes, en faisoit tous les ans calculer exactement le jour, & l'envoyoit

> h Que l'église a fixé au 21 Mars, au moyen de quoi la Pâque no peut arriver que depuis le 22 Mars jusqu'au 25 Avril.

l On se servoit alors du calendrier Julien, ainsi appelé, parce qu'il futréformé par Jules-Céfar. Le nouveau calendrier appelé Gré-Burien, parce qu'il fut réformé par Grégoire XIII, est celui dont on fe sert dans le Bréviaire. La réformation sut faite la nuit du 4 Octobre 15'2; & le lendemain, au lieu du 5 Octobre, on compta 15 Odobre. Les Protestans ont gardé long temps l'ancien ulage ; c'eftce qu'ou appelle vieux Ayle, dans la façon de dater.



i Tenu en 325. S. Athanafe remarque que le Concile s'explique d'une manière qui femble annoncer que c'ett un nouveau règlement. On le renouvela dans un concile général d'Angleterre, tenu à Herford en 671.

k C'eft celle qui commence au premier Janvier, & finit au 31 Décembre.

au Pape, qui le communiquoit aux Evêques plus éloignés. PARTIE IL C'éroit le sujet des Lettres que l'on appeloit Paschales. La CHAP 1. publication s'en faisoit solennellement, en chaque Eglise parte, inite cathédrale m, par l'Archidiacre, qui le jour de l'Epiphanie annonçoit toutes les Fètes mobiles. Depuis la réformation Grégorienne, les Calendriers perpétuels & les Almanachs qui s'impriment chaque année, font qu'il n'y a personne qui ne puisse favoir exactement l'ordre de toute l'année civile & eccléfiastique.

Il y a des Fêtes qui sont communes à tous les Chrétiens du monde, & qui ont été observées dans tous les temps, comme la Pâque la Pentecôte & tous les Dimanches n. Il en est de même du jeune du Carême, & de l'abstinence des vendredis. Auffi, ces pratiques ont-elles toujours passé pour des tra- De confert. ditions apostoliques. La plupart des autres sont moins an- dift. 3. c. 6. ciennes & moins générales, ayant été établies par la dé- 7. 60. votion des peuples & l'autorité des Evêques. Ainfi, on honore en chaque pays les Saints qui y ont planté la foi, qui s'y font rendus illustres par leurs vertus, ou dont les reliques y font confervées. Ainfi, diverfes raifons particulières ont introduit des Fêtes ou des jeunes en quelques lieux, qui font inconnus aux autres. La règle générale est, que chacun doit se conformer à l'usage de son Eglise, & du lieu St & 55. ad particulier où il se trouve.

Il y a des Fètes qui ne sont célébrées qu'à l'Eglise, par la différence des Offices; il y en a qui sont Chomées o, comme les Dimanches. Elles doivent être fanchifiées, non seulement par la cessation du travail servile, mais des affaires, 1. & ult. de autant qu'il se peut. Ni les Juges laiques, ni les ecclésias- feriu. tiques, ne doivent faire en ces jours aucun acte jud ciaire p.

n Ce ne fut pas Constantin le Grand qui établit l'observation du Dimanche, comme cela est dit en quelques endroits. Mais il est le premier empereur qui ordonna que le dimanche seroit célébré régulierement par tout l'Empire romain.

o Le mot de chomer qui ne se dit plus qu'en langage vulgaire, vient du terme celtique, cham, qui fignifie artêter, demeurer, fe repoier ; ainfi l'on appelle fêtes chomées, celles qui font des jours de repos où l'on ceffe le travail des mains.

p Si ce n'est en cas de nécessité. Les notaires & huissiers ne peuyent pareillement faire que les actes qui requiérent célérité.

.

Aug epift.

m Il est encore d'usage que le jour de l'Epiphanie le diacre, après la lecture de l'Evangile, annonce au peuple le jour auquel doit arriver la fête de Pâque, en ces termes : Noverit charitas vestra...quod die ... Pascha Domini celebrabimus.



kt. 111. de feriis.

INSTITUTION

On ne doit point tenir de soires, ni de marchés. On doir PARTIE II- les passer faintement, & ne pas souffrir que le peuple les De confer. emploie en festins, en danses & en débauches. L'Evêque diff. 3. c. 1. peut donner permission de travailler les Fêtes, en quelque ex conc. To- occasion particulière de nécessité ; comme pour fauver les C. licet. 3. fruits de la terre qui seroient en péril, ou pour ne pas perdre l'occasion de la pêche. Il peut même en ces cas le permettre les Dimanches, quoique l'institution en soit de droit

Marr. 11. 27. divin, parce que Jesus Christ nous a enseigné, que le Sabbat est fait pour l'homme, & non pas l'homme pour le Sabbat.

jejunior.

7. ex Conc. Gangr.

Il en est de même des jeunes & des abstinences. L'Eglise a laissé aux Evêques le pouvoir d'en dispenser les particuliers C. 1. de obs. pour des causes nécessaires, & les Evèques peuvent communiquer ce pouvoir aux Curés à caule du besoin preffant des malades. Quelquefois même l'Evêque relâche à tout fon Diocèse quelque partie de l'abstinence pour la disette Diff. 30. c. des vivres q. On ne jeune jamais le Dimanche; & quand le jour de Noël arrive le Vendredi, on est dispensé de C. 1. & 3. l'abstinence r; ce que l'Eglise Latine n'accorde à aucune de obf. jej. autre Fâte autre Fête.

> q En ce cas, les Evêques permettent ordinairement de manger des œufs pendant le carème, jusqu'au vendredi de la semaine de la Paffion. Il y a même des exemples que le Pape & les Evéques ont permis en certains lieux l'usage de la viande pendant certains jours du carême, ainfi que fit le Pape en 1703, par une balle qu'il donna pour l'Espagne & pour les ses Canaties, par laquelle il laissa aux Eveques la liberté de permettre la viande les Dimanche, Lundi, Mardi & Jeudi de carême, excepté en la semaine-fainte. Il étoit même dit que les moines pourroient profiter de cette grâce, excepté ceux qui avoient fait vœu spécial de manger maigre toute l'année. En 1766, M. l'Evêque de Limoges a suffi donné dans son diocèle une permission de manger gras les Dimanche, Lundi, Mardi & Jeudi de carême, à cause de la disette de poisson & de légumes verds, occasionce par la rigueur excessive de Phiver.

> r On ne garde pas non plus l'abstinence le samedi, lorsque Noët arrive en ce jour.





### 

### CHAPITRE I I.

### De l'Office divin.

Es prières publiques que nous appelons Office ou Service divin, ont été établies dès le commencement de l'Eglise par tradition apostolique, & réglées diversement par les usages de chaque pays. Tous les Clercs & les Moines chantoient les Pseaumes par cœur f. Ils lisoient de suite les Livres de l'Ecriture marqués pour chaque temps, & observoient le reste des cérémonies, suivant qu'ils l'avoient vu pratiquer à leurs anciens. Ces usages ont été écrits long-temps après dans les Règles monastiques, comme celle de S. Reg. S. Ben; Benoit, où nous voyons l'ordre de la psalmodie marqué c. 8. 9. &c. en détail, & dans les Livres publics des Eglises, comme le Pseautier, le Lectionaire t, l'Antiphonaire u, le Sacramentaire x, & les autres semblables, où l'on marquoit en peu de mots & en lettres rouges, l'ordre des prières, & les actions qui les doivent accompagner. De-là font venues les Rubriques y, qui font presque les feules lois en cette matière : je n'entreprends pas de les expliquer en détail, ni de décrire au long les cérémonies de l'Eglise, ce seroit la matière d'un Traité particulier ; je dois en mettre ici feulement les règles générales.

L'Office divin est institué pour être célébré publique-

PARTIE IL.

CHAP.IL.

\*\*\*

f Il y a encore quelques églifes où la même chofe fe pratique, comme dans l'église cathédrale de S. Jean de Lyon.

e En termes de Liturgie, on appeloit Lectionnaire, le livre qui contenoit les leçons ou lectures qui devoient fe faire à l'office divin. Le plus ancien lectionnaire est celui de S. Jérôme.

<sup>&</sup>quot; L'antiphonaire ou antiphonier, est un grand livre où tout l'office de l'églife est noté, à l'exception des messes, qui font dans un autre livre que l'on appelle Graduel. Ce terme Antiphonaire, vient d'Ansiphona, qui fignifie des paroles qui se chantent alternativement par deux chaurs.

s Le facramentaire étoit un livre qui contenoit l'office de la messe, & cout ce qui concernoit l'administration des facremens. Il comprenoit ce que contiennent aujourd'hui le missel & le rituel.

y On a donné le nom de Rubrique, aux explications desusages & cérémonies qui se trouvent dans ces anciens livres, parce qu'elles y font écrites ou imprimées en lettres rouges, pour les diftinguer de d'office, qui est en lettres noires.



### INSTITUTION

PARTIE IL. CHAP. II. 118

92.

Car. Presb. extrade.cleb. ைறீா cel. m.f. V. n. 135. 1571.

c. 4.

ment avec le chant, & toutes les cérémonies convenables Il doit donc y avoir en chaque Diocèfe, au moins un lieu ou le peuple puisse s'affembier tous les jours, à toutes les heures, pour cet effet, autant que la commodité & la dévotion de chacun le permet. Telles font les Eglifes Cathédrales & les Collégiales 7. Les Ciercs étant déchargés de la plupart des fonctions de la vie civile, pour vaguer à c. ule. difl. l'oraiion, deivent affister à l'Office public, autant qu'il est poffible ; & fi des occupations plus utiles à l'Eglife les en détournent, ils doivent au moins faire les mêmes prières

en particulier. De-là vient l'obligation de réciter l'Office a pour tous 2. duit 11 & les Clercs qui font dans les Ordres facrés, ou qui font pourvus de Bénéfices b, car ils doivent au moins rendre Conc. Lat. ce service à l'Eglise, de prier pour le peuple, particuliè-1v. cap. 17. rement pour ceux à qui leur travail & les autres occupa-Dolenters de tions temporelles ne permettent pas de prier fi souvent, ni tions temporelles ne permettent pas de prier fi fouvent, ni onfuit. Pii fi long-temps. Dans les derniers fiècles il a fallu marquer cette obligation par des Constitutions expresses, & condamner à la restitution des fruits, les Bénéficiers qui y manquent, à proportion du temps. En la plupart des Eglifes on a, dans la suite des temps, ajouté plusieurs Messes ou Cone Trid. Offices extraordinaires par les fondations particulières. Les feff. xxv. R. Clercs qui en reçoivent la rétribution doivent les acquitter fidellement. Toutefois, comme les fondations accumulées

de plusieurs siècles pourroient être trop onéreuses, le Concile de Trente a permis aux Evêques c de réduire le

a L'office divin est composé de tept heures canoniales, qui font Matines, lequel office comprend aufli les Laudes : les autres offices font, Prime, Tierce, Sexte, None, Vêpres & Complies. Les prin-cipaux offices font, Mathnes & Laudes, la Metie, les Vêpres; les antres font ce qu'on appelle vulgairement les retites heures. Cependant les Chanoines réguliers font égulement obligés d'y affifter ; & ceux qui difent le Bréviaire, doivent réciter tout l'office. Ce sut vers l'an 801 que les heures canoniales furent défignées sous le nom collectif d'office divin : & par-là on crut remplir la règle beneficium datur propter officium, & être difpenfé de la réfidence en récitant l'office dans le lieu où l'on fe trouve. Difcours de Frapaolo, pag. 137-

b Ceux qui ont des pensions sur bénéfices, ne sont pas obligés de réciter le bréviaire, mais de dire l'office de la Vierge. Du Perray, frat des Eccléf tome 1, pag. 181 & 185.

e Ces réductions dépendent de la juridiction gracieuse de l'Evêque,

•••

×.

<sup>7</sup> Dans les couvens, & même dans la plupart des paroisses, au moins dans les grandes villes , on fait auffi tout l'office canonial.



nombre des Messes, enforte qu'il soit toujours fait mémoire des bienfaicteurs. Il est vrai qu'à Rome on prétend CHAP. IL que ce Décret ne regarde que les fondations faites avant le Concile, & que l'autorité du Pape est nécessaire pour la réduction de celles qui sont postérieures.

Dans l'Office public, chacun se doit conformer entièrement à l'usage particulier de l'Eglise où il le chante; mais ceux qui le récitent en particulier, ne sont pas obligés fi étroitement à observer les règles, ni pour les heures de l'Office, ni pour la posture d'être debout ou à genoux, il fuffit, à la rigueur, de réciter l'Office entier dans les vingtguatre heures. Il vaut mieux toutesois anticiper les prières Gloffa in d. que de les reculer; & sur ce sondement, on permet de cap. Press. dire dès le matin toutes les petites heures, & Matines dès perfolvat. les quatre heures après midi du jour précédent : mais il vaut mieux s'affujettir, autant qu'il se peut, à dire chacune des prières à l'heure marquée, afin de ne pas perdre le fruit de cette fainte institution, qui est de nous rappeler à Dieu de temps en temps, & d'approcher, le plus qu'il est possible, de l'Oraison continuelle, que l'Ecriture recommande à tous les fidelles. Chacun doit réciter l'Office du Diocèfe de son Luc. xvin; domicile, si ce n'est qu'il aime mieux réciter l'Office Ro- 1. 1. Theff.v. main, dont il est permis de se servir par toute l'Eglite Latine. Il a été réformé, en exécution de l'Ordonnance du Concile fine. de Trente, & reçu par toutes les nouvelles Congrégations dig. 1583. c. de Prêtres. Plusieurs Provinces de France l'ont même & Conc. Aadopté, fous prétexte de garder une plus grande uniformité, quen. 2585. Conc. Narmais par la disette des Livres & la difficulté de les corriger. bon. 1609 c.

Comme la Religion Chrétienne ne dépend point des 40. cérémonies, & que Jesus-Christ ne nous a prescrit que Preuv. des lib. Gallie. e. celles qui sont effentielles aux Sacremens, tout le reste a 31. été établi par les Apôtres & par les Pasteurs de l'Eglise; & la différence des temps & des lieux y a produit une trèsgrande diversité. Chaque Nation célébroit, du commencement, les divins Offices en la langue la plus générale de

PARTIE IL.

319

··• . . . . . . . .

Seff. 25, in

quand il n'y pas d'oppositions, étant autorisé par l'édit de 1695, à veiller à l'exécution des fondations ; mais s'il y a des oppoiane, il faut faire juger la réduction avec eux en l'officialité. Il en ett autrement des fondations laïcales, dont la connoillance appartient au Juge léculier.



### INSTITUTION

PARTIE II. Chaque pays, comme éroir la Latine dans tout l'Occident. Lass. 11. La longueur du temps a fair que ces langues ont celle d'erre vulgaires, ce qui n'a pas em-éche que l'Églue, ennemie de tout changement, ne les ait gardees dans ion ulage public d. La divertité eft plus grande dans les cérémonies, fans toutefois altèrer l'unite de l'Églue, parce qu'elles ne touchent C. 14 de in maines de la morale. Ainfi les be ar Conc. Grecs, & les autres Chretiens Orientaux, quoique Catho-La. v. c. 2. liques, gardent leur rit, très-different du nôtre ; ainfi la plupart des Eglifes Cathédrales de France ont leurs ufages particuliers, & les Moines de S. Benoit ont un Office qui leur est propre. C'ett un effet de la liberté Ecclésiaftique, m. 9.31. autorifee par faint Grégoire, lorfqu'il confeille à faint Au-ATT. 3. cuftin, fon Ducipie, d'établir en Angleterre ce qu'il tronvera de meilleur, soit dans l'Eglise Romaine, soit dans celles des Gaules. L'ancienne règle étoit, qu'en chaque De confert. Province il n'y cut qu'un Office, sur le modèle de l'Eglise 2.1. c 31. Métropolitaine.

320

Le dérail des prières & des cérémonies n'étant que d'inf-Con. Trull. titution humaine, peut être change pour des causes impor-Triel fest. 25. ou des cérémonies superstitueuses que l'ignorance auroit introduites; mais ces corrections ne le peuvent faire que par l'autorité des Ordinaires e qui ont droit, à plus forte

> d L'Eglife Latine a cependant admis dans l'office divin quelques versets Grecs, pour marquer l'union de l'Eglise Latine avec l'Eglise Grecque. A S. Denis en France, le 16 Octobre, jour de l'octave du Patron, on chante une messe haute toute en grec. On dif-tribue dans le chœur des missels & des manuels Grees, à ceux qui ssitient à cette melle, soit Laïques ou Ecclésiafiques, pour aider à chanter l'office. On chantoit ausi autrefois une messie en grec le jour de Quasimodo, dans l'Eglise des Corde-liers, pour la confrérie des Pélerins de Jérusalem & du S. Sépulere , au milieu de laquelle on fuifoit aufli un fermon en grec , mais depuis quelque temps cette melle ne fe dit plus en grec, non plus que le fermon , à l'exception d'une partie de l'exorde qui fe promonce encore en grec. Il le faifoit aufii autrefois à Paris des fer-mons en lombard & en allemand, aux Augustins le jour du Vendredi-Saint, & en flamand, tous les Dimanches à S. Germain-des-Prés ; mais depuis quelque temps cela ne se pratique plus.

> e L'Eveque lui-même ne peut changer le brévisire de fon diecele, fans oblever certaines formalités, comme il fut jugé par Arrêt du 27 Février 1603, pour l'Eglif- d'Angers, rapporté dans les plaidoyers de M. Servin, liv. 1, plaidoyer 1. Voyez les preuves des libertés, ch. 31. Fevret, de l'abus, liv. 3, ch. 1, m. 224, coltailon,



raison, d'empêcher les nouveautes, & de réprimer ceux PARTIE II qui, fous prétexte de dévotion, mais en effet par ignorance CHAP. Ile ou par intérêt, veulent ajouter au service public, & inventer des modes dans la Religion. S'il est à propos de faire des prières extraordinaires, comme en cas de sécheresse, de ftérilité, d'incursion d'ennemis, ou de quelqu'autre calamité publique, ou pour rendre grâces d'une victoire, ou de quelqu'autre bienfait, c'est aux Ordinaires à prescrire clerge, part. ces prières, & en indiquer le temps, le lieu & la forme; & 1. tit. 2. c. 5. il est défendu aux Juges séculiers de s'en attribuer l'autorité, n. 6. 7. 8. Mém. du ti de prendre aucune connoissance du Service divin. Quant Clerge, ibid. à la prédication & aux autres instructions, il en a été suffi- 9 4. n. 280 Samment parlé dans la première Partie.

32İ

Men. da hec.

### - March David CHAPITRE III.

Du Baptéme, de la Confirmation, de l'Eucharistie.

**P**ARLONS maintenant des Sacremens. Le Baptème doit Clement. un. être donné publiquement, à l'église f, où sont les debapt. Siric. fonts baptismaux, avec toutes les cérémonies, hors les cas mer Leoerifie de néceffité. Autrefois on ne baptifoit folennellement, même 4. de confect. les enfans, qu'à Pàque & à la Pentecôte; d'où est restée à Difl. 4. 6. 116 ces deux jours la bénédiction solennelle des sonts. Depuis, les divers accidens ont perfuadé de ne point différer le baptême des enfans, pour ne pas mettre leur falut en danger. Mais pour les adultes, ils doivent être baptiles aux jours Ran folennels, & par l'Evèque en perfonne, autant qu'il fe peut. Le Ministre ordinaire de ce Sacrement est le propre Curé, ou un Prêtre commis de fa part. C'est principalement à cause de cette naissance spirituelle, que l'on a donné le nom de Peres aux Pasteurs de l'Eglise.

On doit baptiler avec de l'eau naturelle, ou par im-

Jume II,

C. 9 ......

ap. 1. ad Hi-12. 13.

Rub. rita

<sup>2.</sup> Tournet, let. C. n. 1. Dupineau, en ses Arrets, ch. 9. Du Perray, de l'érit des Ecclés tom. I, rag. 195. f L'Auteur n'ayant ici en vue que d'expliquer les cérémonies

du bapteme d'eau qui se donne à l'Eglise, ne parle pas des deux natres formes de bapteme, favoir, flaminis & fanguinis, c'est-adire le bapteme de désir inspiré par le Saint-Esprit, & le bapteme de fang qui s'opère par le martyres



INSTITUTION

# PARTIK, II CHAP. HI.

122

art 14. d. 6.

4. 6. 110. 111. 1ia. ār.

Conc. Trid. Rub. ritual.

3. de bapt,

mersion, ou par infusion. Nous baptisons ordinairemene par infusion, en versant de l'eau sur la tête; mais le Baptème par immersion, c'est-à-dire en plongeant entièrement dans l'eau, a été pratiqué par toute l'antiquité, du moins julqu'au quatorzième fiècle. Il répond mieux au mot de bap-Martenne de tifer, qui fignifie baigner, & exprime mieux le mystère du ritib. 1. c. 1. bapteme, par lequel nous fommes enlevelis avec Jefus-Rom vi 14 Christ pour mener une vie nouvelle, à l'exemple de fa ré-Coloff 11. 12. furrection. En même temps que l'on applique l'eau, il faut prononcer les paroles que l'Eglife a ordonnées, fuivant De canf. difl. l'inflitution de Jefus Chrift : Je te baptife au nom du Pere. & du Fils, & du S. Efprit. Quand on a grande raison de douter si la personne est déjà baptisée, comme si c'est un enfant expote, on peut le baptifer fous condition, en difant : Si tu n'es pas bartife, je te baptife, & le refte, afin qu'il ne temble pas que l'on veuille réitérer le baptême ; mais il ne faut pas user de cette forme conditionnelle sans néceffité.

Il doit y avoir un parrain ou une marraine, qui préfente fell 14. ref l'enfant au Baptème; ou tout au plus un parrain & une matr. e a marraine, mais non plusieurs g. Ils lui donnent le nom, qui doit être un nom de Saint reconnu par l'Eglise. Ils répondent pour lui, & doivent avoir soin de son instruction & de ses mœurs; & par conséquent ils doivent être bien Car. majores inffruits eux mêmes, & en âge de raifon. On peut baptifer les infensés, qui avant de perdre la raison ont demandé le Baptême ; mais on ne baptife perfonne malgré lui. Quoique les adultes puissent répondre par eux-mêmes, on leur donne

> g Avant le Concile de Trente, on donnoit deux parrains 205 garçons, & deux marraines aux filles. J'ai même vu quelques Actes baptistères, faits dans le diocèse de Paris depuis ce concile, ou l'entant a eu deux parrains. A Venise on en donne jusqu'à cent. En France, quoiqu'on ne donne plus qu'un parrain, on peut choifir pour parrain un corps, composé de plusieurs personnes, comme les Etats d'une Province, une Ville, les six Corps des Marchands. Il y en a divers exemples. On a même choisi plusieurs fois pour par-

> rain les treize Cantons, dont plusieurs ne sont pas Catholiques. Par les Statuts du diocèse de Paris, il est défendu de recevoir des parrains & marraines par procureur, à l'exception des Princes du fang. Néanmoins, dans l'usage, les Curés ou vicaires en re-çoivent quelquefois, quand ce sont gens connus; mais cela est de grâce, & l'on exige ordinairement que celui qui se présente pont tenir un enfant au nom d'une autre personne, ait une procuration a ou une lettre qui l'y ausorife.



• auffi des parrains ; & cette action eft comme une adoption, PARTIE II. qui produit une parenté spirituelle. CHAP. III.

En cas de nécessité, on peut omettre toutes les cérémo-De confect. nies du Baptême, & se contenter d'appliquer l'eau avec les dift. 4. c. 24. paroles. Toute personne le peut administrer, même celui conf. Bulg. qui n'est pas baptile; seulement, on ne peut pas se baptifer soi-même. Toutefois, même en ces cas de nécessité, s'il y a à choisir, le Baptême doit être administré par la personne la plus digne ; un Prêtre, puis un Diacre, puis un autre Clerc, un homme plutôt qu'une femme. Il ne faut pas abu- C. debitum fer de ces exemples, pour ondoyer des enfans qui ne sont 4. de bapt, point en péril ; & négliger ou différer les faintes cérémonies du Baptême, pour attendre la commodité des parrains, ou par quelqu'autre raison frivole h.

Ceux qui ont été baptilés chez les hérétiques, au nom Ead. difl. 4: de la Sainte Trinité, sont reçus dans le sein de l'Eglise, c. Ab anti-

h La Déclaration du Roi du 9 Avril 1736, porte, art. V, que quand un enfant aura été ondoyé en cas de nécessité, ou par permiffion de l'Évêque, & que l'ondoyement aura été fait par le Curé, Vicaire ou deffervant, ils feront tenus d'en inferire l'acte incontinent sur lesdits deux registres ; & que si l'enfant a été ondoyé par la aur retaits acux regittres ; & que n l'entant a etc ondoye par la fage-femme ou autre, celui ou celle qui l'aura ondoyé, feront tenus, à peine de dix livres d'amende, qui ne pourra ette remife ni modérée, & de plus grande peine en cas de récidive, d'en avertir fur le champ lefdits Curé, Vicaire ou defiervant, à l'effet d'inférire l'acte fur lefdits regifitres. Dans lequel acte fera fait mention du jour de la naissance de l'enfant, du nom des père & mère, & de la personne qui aura fait l'ondoyement ; & ledit acte sera Agné fur lefdits deux regiftres, tant par le Curé, Vicaire ou des fervant, que par le père, s'il est préfent, & par celui ou celle qui aura fait l'ondoyement : & à l'égard de ceux qui ne pourront on ne fauront figner, il fera fait mention de la déclaration qu'ils en feront.

L'article VI porte, que lorsque les cérémonies du baptême seront suppléées, l'acte en fera drellé, ainsi qu'il a été preserit pour les baptêmes, & qu'il y sera en outre fait mention du jour de l'acte de l'ondoyement.

Néanmoins, dans les paroisses même de Paris, le premier de ces deux articles ne s'observe pas à la lettre. On ne dresse point d'acte, dans le temps que l'enfant est ondoyé par l'accoucheur ou autre personne; on fait seulement mention de l'ondoyement, dans l'acte qui fe fait lorsque les cérémonies du baptème sont supplées. Ce défaut d'afte, qui conftate l'ondoyement dans le temps même où il est fait, peut cependant occasioner de grands inconvéniens, sur-tout si l'on omettoit ensuite de suppléer les cérémonies du baptême, puisqu'en ce cas il n'y auroit aucun acte propre à constater la naitlance de l'enfant & l'ondoyement.



### INSTITUTION

Greg.

324

Dif. 4. c. 107. 10%.

118.

Conc. Trid. fe∬. 1, c 3.

de l'.

c. 4X. Agat,

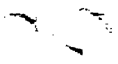
PARTIE IL par l'onction du faint chrême, par l'imposition des mains CHAP. 111 ou par la seule profession de foi. Mais on ne réitère point ce qua 44 ex Sacrement. Nous croyons un seul Baptême. Si quelqu'un Erh. vi. 5. avoit rebaptilé, il seroit excommunie; & celui qui l'au-Conc. Trid. roit été, même par ignorance, demeureroit irrégulier. Le fell 7. facr. Baptême ne produit que des effets furnaturels ; & ne change c. 9. Ead. rien à l'état de la personne.

La Confirmation ne se réitère point, non plus que le ibid. c. 117. Baptème ; & il n'y a que l'Evêque qui en soit le Ministre 1. Cor. VII, ordinaire. On peut s'y faire présenter par un parrain ; mais 17. 20. 24. ce n'est plus guères l'usage.

L'Eucharistie ne doit être confacrée gu'au faint Sacri-Conc. Trid. fice de la Messe, avec les cérémonies que l'Eglise a autoriself. 22. can. fées. La matière de l'Eucharistie est le pain & le vin. Le vin 5 c. Litteras doit être mêlé d'un peu d'eau ; & le pain doit être fans leult. de celeb. doit etre meie a un peu a cau, a ie pau deit etre mile auf, De con- vain, fuivant la tradition de l'Églife Latine. Chaque fidelle feir. dift 2. est obligé d'affister à la Messe entière tous les Dimanches & ::!. ex Cypr. les Fères de précepte ; & autant qu'il se peut, à la Messe Ibid. dijt 1. folennelle de fa paroiffe, pour recevoir les instructions de Conc. Trid fon Pasteur, prier en l'affemblée où il se trouve rangé par feff. xxiv. c. la Providence divine. Le Curé a droit de dénoncer à l'E-4. Conc. Sen. veque ceux qui s'en absentent sans cause, par trois Diman-**1528.** c. 11 ches de suite ; & il y a excommunication contre ceux qui v. rue Parif. pendant l'office divin affistent à des spectacles profanes.

En cas de nécessité, on satisfait au précepte en assistant Ead. dift. 1. avec attention à une Meffe baffe i. La Meffe conventuelle kou solennelle, doit être célébrée après Tierce ; les Messes Ead. dift. 2. baffes depuis l'aurore jusqu'à midi. La communion ne doit e 66 excone être donnée régulièrement que pendant la Messe, immé-Ibid. dift. 2. diatement après la communion du Prêtre. Tous les fidelles e. 19. ex conc. étoient autrefois obligés de la recevoir, au moins trois fois l'année, à Pâque, à la Pentecôte, & à Noël. Le Concile de Latran a réduit cette obligation à une fois l'an, pendant la quinzaine de Pàque I. Mais les Prêtres doivent commu-

I Chacun poit faire la communion pascale, dans l'Eglise paroiffiale, à laquelle il est attaché.



i Ces melles sont les mêmes, que quelques conciles appellent

petites meffes ou meffesprivées, qui fe ditent fubmiffe voce. k On ne donne ce nom de Meffe conventuelle, qu'à celle qui fe dit dans les monafteres pour toute la communauté. Dans les Eglifes paroisiales, la metie folennelle s'appelle Meffe de paroiffe. C'ett celle où l'on préfente le pain à bénir.



nier toutes les fois qu'ils célèbrent la Messe. Suivant l'usage PARTIE II. préfent de l'Eglife Latine, il n'y a que le Prêtre célébrant qui CHAP. 111. communie fous les deux espèces : les autres ne communient que sous la seule espèce du pain; mais le Pape peut accor- utriusque, ex-trd de panit. der à quelque nation l'ulage du calice, s'il le juge utile & remiffi. pour le bien de l'Eglife m.

Quant aux malades, on doit garder pour eux, en cha- <sup>c. 11</sup> <sup>12</sup> Conc. Trid. que églife paroiffiale, des particules confactées, dans un seff. 22. dec. ciboire de matière nette & solide, ensermé à clef dans un fin. tabernacle; & les renouveler au moins tous les quinze jours. 23 Cone. Quand les malades défirent de communier l'Eucharidie 793 Cone. Quand les malades défirent de communier, l'Eucharistie Trid. feff. 13. doit leur être portée par un Prêtre, avec le respect conve- c. 6. Ibid. c. 18. nable, afin que le peuple soit averti de l'adorer. Si c'est pervenit. pour viatique n, elle ne doit être donnée que par le Curé, Cap fane 10. de celes.

C. Omnis Eud. difl. 2.

mif.

m Ceux qui communient avec le Pape ont le privilége de communier fous les deux espèces. Le Roi communie aussi de même à fon facre. L'Empereur (en 1313 ) communia tous les deux espèces en qualité de Chanoine de S. Jean de Latran. Les Grecs , & mème les Maronites, qui sont soumis au faint Siège, communient encore fous les deux espèces. Voyage du Mont Liban. La communion fous les deux espèces se pratiquoit au commencement dans toute l'Eglise. Elle sur même ordonnée en 1095, au concile de Clermont en Auvergne, & fut usitée par-tout jusqu'au XIIe. siècle. On la pratiquoit même encore quelquefois dans le XIIIe. L'auteur de la relation de la victoire que Charles d'Anjou remporta fur Muinfroy en 1364, rapporte que les Chevaliers communierent avec le pain & le vin avant la bataille. Mais les inconvéniens qu'il y avoit de donner la coupe, foit parce qu'elle répandoit quelquefois, foit pour la répugnance que les fidelles avoient de boire dans la même coupe, soit parce que plusieurs avoient de l'aversion pour le vin, firent abolir peu à peu l'utage de la coupe dans la plupart des Eglifes. Elle fe pratiquoit encore dans l'Eglife Latine du temps de S. Thomas d'Aquin, suivant Vasquez. Le Concile de Constance, tenu en 1415, déclara que la coutume raisonnablement introduite de ne donner la communion aux laïques que sous l'espèce du pain, doit passer pour une loi ; ce qui fut confirmé par le Concile de Trente, Jeff. 11. Can. 21.

Dans l'Abbaye de S. Denis en France, les jours de grande sete, à la grand'ineile, le Diacre & le Sous-Diacre se communient euxmêmes fous l'espèce du vin, dans le calice du Prêtre, en aspirant le vin avec un chalumeau d'or.

A Notre-Dame de Paris, les jours de grande fête, après la communion qui se donne au chœur, on présente à tout le Clerge, & meme aux Officiers du chœur & autres laïques qui communient, une coupe où il y a du vin & de l'eau. Mais ce qui est dans cette coupe, n'est pas confacré : 
 ne le donne que par forme d'ablution.
 n On appelle Viscique ou faint Viatique la communion qui est

donnée à ceux qui étant dans un danger évident de mort prochaine ne



se a ja 

1. ......

: 25

22

### ENSTITUTEDS

Platte L. in par in Franci comme in à part. On son la relisfer rue (1.) IL perheurs minility, in and performes minnes. La faire Sa-But a 15 grement to and are entries a secondart , mane ins TEand and the sur and a proprimition is l'Article.

### CEAFITRE IV.

De la France, L'Estrine-Chien, 210-1-2

C Omus L A Femtance i sit le areitante, au accus and anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 1990 anno 19900 anno 1 reter per Carte oppiation armielle le foit faire za propre Frante, d'ati a-fire au Care di a ceux a qui il permet de s'aureller , us au Fattrantitar , & a quelqu'aure Prère approvie pour un effer par l'Eveque en centains cas. Quoique tous les Frettes reconvent à l'ordination le pouvoir d'abébbite, is ne peuvent meanneirs l'etercer, insune commiffica ertrefe de l'Evenie, qui la leur donne, ou par Sef. vrs. e . fon, apres les avoir examines. Ces permissions peuvent la provisión s'un benefice a charge d'ames, ou ians proviétre limitées, & pour le temps & pour les perionnes & A-it & Ad- pour les cas. On excepte d'ordinaire les Religieules, à qui etc. 4 Mars il faut des Confesseurs plus choilis; & certains cas arroces, Men du Cl. dont l'Evêque fe rélerve l'absolution. Les Réguliers, même 1 marte fit les Mendians, sont sujets a toutes ces regles, nonobliant

> pervent être à jeun. Ce terme paroit faire allufion à celui de Flaticum, qui dans les ordres religieux, fignifie ce que l'on donne à un moine pour faire fon voyage. Dans les anciens Canons, ce terme Visticum fignifioit, non-feulement l'Escharitie que l'on donnoit aux Moribonds, mais auffi la réconciliation & la pénitence qu'on leur donnoit. Autrefois même l'on donnoit le faint Viatique à tous les malades ; & à tous ceux qui étoient en danger de mort, encore que le danger ne parit pas prochain. Les réguliers ne peu-vent a minifirer le Viatique qu'aux perfonnes de leur maifon, y compris les domestiques & pensionnaires.

> o On ne purle pas ici des pénitences publiques que l'on impossit sutresois aux pécheurs scandaleux; mais du sacrement de pénitence ; lequel après la confession auriculaire des péchés, un acte de contrition, & autres épreuves que le Confesseur juge nécessaires, semet les péchés commis après le baptême, u moyen de l'absolution que le confesseur donne au pénitent, auquel il impose quelque pénitence convenable.

بون<sup>ور</sup> -٠. بور



leurs priviléges. Il y a quelques cas réfervés au Pape, fuivant un ancien ulage, du confentement des Eglifes. Autre- CHAP. IV. fois, il falloit aller à Rome pour en être ablous; à présent le Pape en donne le pouvoir, par des facultés particuliéres, aux Evêques, & à quelques Prêtres.

Les cas réfervés au Pape, suivant le rituel de Paris font, 1. L'incendie des Eglifes, & celui des lieux profanes, si l'incendiaire est dénoncé publiquement. 2. La fimonie réelle p dans les Ordres & les bénétices, & la confidence publique q. 3. Meurtre ou mutilation de celui qui a les Ordres sacrés. 4. Frapper un Evèque, ou un autre Prélat. 5. Porter des armes aux infidelles. 6. Fallifier des Bulles ou Lettres du Pape. 7. Envahir ou piller les terres de l'Eglife Romaine. 8. Violer l'interdit du faint Siège. Les cas réfervés à l'Evêque sont, 1. Frapper notablement un Religieux, ou un Clerc in facris. 2. Incendie volontaire. 3. Vol en lieu facré, avec effraction. 4. Homicide volontaire. 5. Duel. 6. Machiner la mort de son mari, ou de sa femme. 7. Procurer l'avortement. 8. Frapper son père ou sa mère. 9. Sortilége, empoisonnement, ou divination. 10. Profanation de l'Eucharistie & des Saintes-Huiles. 11. Effusion violente de sang dans l'Eglife. 12. Fornication dans l'Eglife. 13. Abufer d'une Religieuse. 14. Le crime du Confesseur avec la pénitente. 15. Le rapt. 16. L'inceste au second degré r. 17. La sodomie, & autres péchés semblables. 18. Larcin facrilège. 19. Le crime de faux : faux témoignage, fausse monnoie, falsification des lettres ecclésiastiques. 20. Simonie & confidence cachées. 21. Supposition de titres ou de personnes à l'examen pour la promotion aux Ordres.

Les réfervations sont différentes, suivant l'ulage des diocèfes; & eiles sont fort utiles, pour donner plus d'horreur des grands crimes, par la difficulté d'en recevoir l'absolution. Le Prêtre pénitencier est établi princi-

g Voyez ce qui est dit de la confidence, tom. II, chap. 11.

PARTIE 11.

327

p On entend par Simonie réelle, celle ou la convention fimoniaque est exécutée de part & d'autre : en quoi elle est plus criminelle que la fimonie mentale, & même que la fimonie conventionnelle, lorfque l'exécution n'a pas fuivi la convention. Voyer ciaprès le chap. de la fimonie.

s C'ell celui que le frère & la fœur commettroient eufemble. X iv



fupplice.

### ΙΝ S T I T U T I O Ñ

CHAP. IV.

Cap. cum infirmit. 13. de panit.

PARTIE Il palement pour absoudre de ces cas. Il n'y a ni réfervation de cas, ni distinction de Confesseurs à l'article de la mort ; tout Prêtre peut absoudre celui qui se trouve en cet état, pourvu qu'il ait donné quelque figne de pénitence. Mais pour n'être pas furpris, les malades doivent avoir recours d'abord au Sacrement de Pénitence, & les Médecins ne doivent leur ordonner aucun remède temporel, qu'après ce remède spirituel : c'est l'Ordonnance du Concile de Latran, pratiquée en Italie & ailleurs, mais non pas en France (. On ne refuse ce sacrement à personne, non pas même à ceux qui sont condamnés au dernier

Clement. de ranit.c. 1.

veat § de panit. ¢. 8.

Les pénitences, c'est-à-dire les œuvres fatisfactoires, doivent être proportionnées aux péchés : c'est pourquoi il faut les confesser en détail. Le secret de la confession est inviolable : & le Prètre qui seroit assez malheureux pour la révéler, doit être déposé, & mis en prison per-Car. omnis pétuelle. On s'eft relaché depuis environ cinq cents ans utriusque ca- de l'observation des pénitences que les canons avoient prescrites à chaque espèce de péché. Il ne laisse pas d'être Conc. Mediol très-uile de les connoître, afin de proportionner les fa-Conc. Trid tisfactions aux péchés, & de se conformer à l'ancienne feff xiv. c 8. discipline, autant qu'il est possible. Il y a même des cas f.f. xx1v. R. où la pénitence publique doit être encore imposée ; favoir, quand l'Evêque juge qu'elle peut être utile pour Pontif. Rom. réparer le scandale d'un crime commis en public t. Le jour où doit être donnée la pénitence publique, est le Mercredi des cendres : & le jour de l'absolution folennelle eft le Jeudi Saint u.

> f Par l'article 12 de la Déclaration du 13 Décembre 1698, il eff enjoint aux Mélecins, &, à leur défaut, aux Chirurgiens & Apothicaires, qui font appelés pour vititer les matades, d'en donner avis aux Curés des paroifies, aufintôt qu'ils jugeront que la mala-die pourroit être dangereule, s'ils ne voient qu'ils y aient été ap-pelés d'ailleurs. La déclaration du 8 Mars 1712, défend aux Médecins de vinter les malades le troisième jour, s'il ne leur apparolt qu'ils ont été confetiës, ou du moins, qu'un Confetieur a été appelé pour les voir. Les Médecins bien régaliers na manquent point d'avertir le malade, ou sa famille, des qu'ils voient qu'il y 🖡 du danger.

> t Voyez Duperray, de Pétat & capacité des Ecclésiaftiques, tom. J , paz 322 & 124.

" L'est en mémoire de cette absolut\_ u solennelle, qui étaiz





Les indulgences x font inftituées pour remettre les PARTIE IL penitences, ou en partie, ou entièrement, fi l'induigence CHAP. IV. est plénière ; mais leur effet dépend entièrement de la difposition du pénitent. Comme elles doivent être accordées Conc. Trid. gratuirement, les Eveques doivent avoir grand foin de fef. xxv. in retrancher les superstitions & les autres abus, qui peu- fine. vent s'être gliffés dans l'ufage. Il ne faut pas confondre les pénitences avec les peines canoniques. Les Pénitences sont volontaires y, & conviennent à ceux qui le répentent de leurs péchés, & veulent fincèrement s'en corriger ; les peines canoniques sont forcées, & servent ou à humilier les pécheurs, les amoilir, & les amener à la pénitence, ou à les retrancher de l'Eglife, s'ils font toutà-fait endurcis. Comme elles regardent le for extérieur, nous en parlerons à la fin de la troisième Partie

Conc. Trid.

L'Extrême-onflion ne peut être administree que par les feil xxv. e. Prêtres, suivant les paroles de l'Ecriture, & suivant la Catech. Rom. tradition eccléfiastique, par le Pasteur ou par celui qu'il p. 2. c. 6. n. envoie. Il doit recevoir tous les ans les faintes Huiles ( Inn. I. ep.

\* L'ufage des indulgences commença dans le temps des premiéres croita les. On accorda des indulgences a ceux qui le croitoient, pour les engager à entreprendre ces expéditions périlleules. Depuis, les Papes en accordérent pour différentes caufes, comme à ceux qui feroient le voyage de la Terre-Sainte, à ceux qui viateroient une Eglife en un certain jour, ou qui feroient quelqu'autre acte de piété.

y Quand on dit que les pénitences sont volontaires, c'est parce que les sidelles s'y soumettent volontairem nt. Car du reste elles ne font point a leur choix ; & quand elles leur font impolées, elles deviennent d'obligation.

7 Les faintes huiles font de trois fortes. 1º. Cel'e du faint ekreme, qui est composée d'huile & de baume, qui sert en trois faciemens, & est appliquée , dans le bapteme , au sommet de la tère ; dans la confirmation, au front, & dans l'ordination aux mains. Ce chrème fort aufi ala conféctation des Aitels, au facre de nos Rois, & des autres perfonnes qui font faceles, 2º. L'h ile des catéchumenes, qui fert aux autres ouctions du baptéma, de i ordination , & anties faints utoges, 3º. Celle des infilmes qui et com-

donnée en ce jour à ceux qui étoient en pénitence publique, que l'on fait encore dans toutes les Eglifes la cérémonie de l'ableure, qui n'est autre chose qu'une abloiution générale que l'on donne à tous les pécheurs dans les Cathédrales. L'Evêque en fait la cérémonie le Mercredi ou Jeudi-Saint au foir. Il commet auffi queiques Prêtres pour faire d'autres abloutes , tant dans la Cathédrale , que dans certaines autres Egisies. L'abfoute le fait aufli par les Curés dans les paroifles, le jour de l'áque.



prévenir les facriléges.

#### INSTITUTION

vaisseaux nets, d'argent ou d'étain, enfermés à clef, pour

PARTIE II, pour ce Sacrement & pour le Baptême, au synode, ou CHAP IV. en un autre temps marqué, après que l'Evêque les a ad. Decent.e. confacrées le Jeudi Saint : & il doit les garder dans des 8. dift. 95. illud. Rit. Rom.

Il y a peu de choses à dire du Sacrement de l'Ordre. Conc. Trid. après ce qui en a été dit dans la première Partie. Ajouself. 21. c. 4. tons seulement, que ce sacrement imprime un caractère a, & can. 4. Diff. 68. c. 1. comme le Baptême : d'où il s'enfuit, qu'il n'est pas per-2. de confecr. mis de le rélitérer. Mais si l'on doute avec fondement de dist. 4. c. 107. la validité de l'ordination, on doit en donner une nouvelle, qui ne servira qu'au cas que la première ne sut pas valable. De là il s'enfuit encore, qu'un Prêtre ne peut devenir laïque ; & que bien qu'il foit déposé pour ses crimes, il peut validement administrer les Sacremens, quoiqu'il pèche en le faisant; & par conséquent, qu'un Evêque devenu hérétique, déposé, excommunié, peut faire des ordinations valables, quoiqu'illicites, parce qu'il n'a point perdu le pouvoir, mais seulement l'exercice de son Ordre.

> G. D. ===== 16.0

#### CHAPITRE V.

### Du Mariage. Des Empêchemens.

E mariage b confifte principalement dans le confentement, c'eft à dire l'union des volontés, qui eft l'image de l'amour de Jesus-Christ pour son Eglise. Mais il faut que

b Le mariage est un contrat civil, élevé à la dignité de facrement, qui unit ensemble l'homme & la femme fi étroitement, que pendant leur vie cette union eft indifioluble.

Quoique les peuples qui ne sont point dans le scin de l'église ne regardent point le mariage comme un facrement, il y a néanmoins dans chaque pays, une forme autorisée par les lois & usages, pour

S. Thom. Jupplem. q. 38. art. 2.

pofée d'huile & de vin ; c'est de cette dernière dont on se fert pour l'extrême-onction.

a Ce caractère est facré & indélébile à l'égard des Prêtres & des Diacres. Pour ce qui est du Sous-diaconat, on en peut être relevé, par une dispense du Pape. Pour les ordres mineurs, ils n'empéchent point de quitter l'état eccléfiastique, fans que l'on ait même besoin pour cela de dispense.

ce consentement soit légitime c, c'est-à-dire conforme à PARTIE IL l'inflitution divine, & aux lois de l'Eglife & de l'Etat : car CHAP. V. dans une affaire de cette importance, qui est le fondement de la fociété civile, il n'est pas juste de laisser à chucun la liberté de suivre ses passions & ses fantaisses. L'institution divine est, qu'un seul homme soit uni à une seule semme pour toute la vie; enforte que leur affection ne soit ni parragée, ni incertaine, & que leurs enfans foient élevés par les soins de l'un & de l'autre. Pour conserver cette fainte inflitution, les Lois ecclésiastiques & civiles ont marqué plusieurs empêchemens, & prescrit plusieurs cérémonies pour les mariages.

Les Empéchemens du mariage viennent ou de la nature. ou de la loi, ou du fait des parties. L'empêchement naturel, est le bas âge au-dessous de la puberté, c'est-à-dire de douze ans pour les filles, & quatorze ans pour les homgler par la véritable disposition du corps, plutôt que par 3. de des pons. le nombre des années de Parts mes ; quoique suivant le Droit canonique, on doive se réle nombre des années d. Par la même raison, l'impuissance Toto tit. de perpétuelle & incurable est aussi un empêchement e. Celui Frigid. qui vient de la Loi, est la parenté & l'alliance. Cet empéchement est fondé à l'égard de la ligne directe, fur la différence de l'âge, & le respect qui ne s'accorde pas bien avec la licence du mariage : & à l'égard de la ligne collatérale, fur le danger de corruption que pourroit causer l'elpérance du mariage, entre des personnes qui sont élevées en même maison, où l'on est souvent ensemble. Dieu a vouiu aussi, par ces défenses, étendre la charité entre les Div. c. 16. hommes, en multipliant les liens de la société.

33 I

Aug. 15. de

L'Eglife a confervé toutes les défenses de la Loi de Dieu Levit. will. & XXIL IL

d Le mariage contracté avec un impubère ne feroit pas nul, fi cet impubère étoit capable d'avoir des enfans, cap. Puberes 3. extr. de despontat. impuber.

e Quand elle a précédé le mariage.

les mariages; & par un droit commun à touter les nations, ces mariages sont réputés valables par-tout, tant par rapport à l'état des femmes & des enfans , que pour le droit de fuccéder , qui en réfuite en faveur des enfans.

c Pour être ligitime , il faut qu'il foit donné librement , & par une perfonne maîtreffe de fes droits, ou qu'il foit accompagné du confentement des père & mère, tuteurs & curateurs, en la puisfance defquels eft la perfonne qui fe marie.



#### ΙΝ S ΤΙΤ U ΤΙΟ Ν

PARTIE II. CHAP. V. ∫poliat.

V. Petr. de parent. grad. c.p.

Non debei.

Seff. XXIV. R matr. c.4.

sonjang.

C. 3.

C. 2.

qui excluent les parens ou alliés en ligne directe à l'infini & en collatérale, seulement les tantes f, les frères & les sœurs; V. Gloff. in mais on a cru long-temps que la défense de se marier devoit can. Litteras s'étendre à tous les parens, entre lesquels il pouvoit y avoir 13. de Restit. droit de succession, c'est-à-dire julqu'au septième degré,

au-delà duquel on ne comptoit plus de parenté. Le Concile de Latran a reftreint la défense au quatrième degré inclusi-Dam.oruf. 8 vement g, tant pour la parenté que pour l'alliance ou affinité h. Il a auffi réduit l'affinité au premier genre, qui eft Non debet 8, entre l'un des mariés, & les parens de l'autre, au lieu que de confang. l'on en comptoit un fecond genre entre le fecond mari & les parens du premier, & même un troisième, entre la feconde femme du fecond mari, & les alliés de la première Eod. cap. femme, le Concile de Latran a ôté ces deux genres d'affinité.

Le Concile de Trente a restreint d'autres empêchemens de même genre; favoir, celui qui vient du crime; car, Toto tit. de selon les Canons, la conjonction illicite produit affinité avec eo qui cogn. les parentes de celle dont un homme a abuté. Le Concile l'a réduite au second degré i pour être un empêchement

> dirimant : il a réduit au premier degré celui qui vient des fiançailles valides; empêchement que l'on appeile d'honnêteté

> publique. Il a restreint la parenté spirituelle qui se contracte au Bapteme ou à la confirmation; enforte qu'elle ne s'étend qu'au parrain & à la marraine, où celui qui baptife, d'une part, avec le baptifé, son père & sa mère, d'autre part, & c'est pour cela qu'il a défendu la pluralité des parrains ou des marraines. Ces restrictions ont été nécessaires, parce que plusieurs se marioient par ignorance, dans les cas défendus, & ensuire ne pouvoient demeurer ensemble sans péché, ni fe féparer fans fcandale.

\$5.9. 2. C. 1.

Les degrés de parenté se comptent, suivant la supputation Canonique, de manière qu'on ne met qu'un degré

h Ainsi, il ne peut y avoir de mariage entre le beau-père & la bru, la belle-mère & le gendre, ni entre le beau-frère & la belle-sœur, &c. i C'ett-à-dire jusqu'aux enfans du frère ou de la sœur de la personne avec laquelle il y a eu conjonction illicite.



f Le neveu ne peut épouser sa tante ou grand-tante, ni la nièce époufer ion oncle on fon grand oncle.

g Ce qui comprend les enfans des coufins isfus de germain. Audelà de ce degré, le mariage est libre entre parens.

pour chaque génération en collatérale ; enforte que le PARTIE IL frère & la fœur sont au premier degré; les enfans des deux CHAP. V. frères au second; leurs petits enfans au troisième. En degrès inégaux, on en compte autant qu'il y en a, entre le plus éloigné & la fouche commune : ainfi l'oncle & la nièce font au second degré, la fille du cousin germain au troisième. Cette manière de compter les degrés de parenté étoit en ufage dès le temps de S. Grégoire. Pour les fuccessions nous epist. 31. ad fuivons celle du Droit civil, qui compte une fois autant de August. c. 6. Conc. Trid. degrés entre ces mêmes personnes k.

Ceux qui par ignorance ont contracté mariage en un s. degré défendu, peuvent obtenir dispense pour demeurer ensemble; mais avant le mariage on ne doit point accorder de dispense, ou rarement, & pour grande cause. Au second degré, il n'y a que le Pape qui en donne, & encore pour cause publique, entre les Princes. Plusieurs Evêques sont en possession, les uns de leur chef, les autres par concession du Pape, de dispenser au quatrième degré, & même au troisième envers les pauvres. Toutes ces dispenses doivent être gratuites, fuivant le Concile.

Les empêchemens qui viennent du fait des parties, sont l'engagement précédent, soit par un autre mariage, soit par un vœu solennel de continence, ou l'adultère que les 31. q. r. c? parties ont commis ensemble, s'ils y ont joint une promeffe fuper. hon. 3. de s'épouser quand ils seroient libres, ou s'ils ont ensemble de co qui dux. machiné la mort de la première femme ou du premier mari. in matr.

Ce n'eft pas affez qu'il n'y ait point d'empêchement, il faut que les parties veuillent se marier, & le veuillent librement. Un insensé ne peut donc se marier. L'erreur ou 22. de sponla violence rendent donc le mariage nul. L'erreur doit être fal. en la personne, comme lorsque Jacob prit Lia pour Rachel;

333

Lib. ult. feff. xxiv. ci

C. dileaus

29. q. I. Cap. 4. & 4. extra de conjug. fec.



E II n'y a aucune différence entre le droit civil & le droit canon pour la maniere de compter les degrés en ligne directe. Dans l'un, comme dans l'autre droit, on compte autant de degrés que de générations. Ainfi le père & le fils font au premier degré. Il n'en eft pas de même en collatérale. Pour trouver le degré , on remonte à la Souche commune, & l'on compte autant de degrés qu'il y a de personnes, en retranchant néanmoins celle qui fait la fouche. Ainfi, fuivant le droit civil , le frère & la sour sont au denxième degré en collatérale ; au lieu que fuivant le droit canon , les degrés fe comptent aufli par génération en collatérale, de maniere que le frère & la fœur ne forment que le deuxième degré,



#### INSTITUTION

334

PARTIE II. ou en la condition de la perfonne, fi on a pris un esclave CHAP. V. que l'on croyoit libre l. La violence doit être telle, qu'un homme ferme y put céder; & par cette raison, la femme enlevée ne peut éponser le raviffeur.

Conc. Trid. XXIV. c. 6. 25. Edit. 1559.

Ceux qui font en la puissance d'autrui, comme les enfans de famille, & les mineurs, ne doivent point fe marier fans ord. Blois, le consentement de ceux dont ils dépendent m. C'eft princi-40. Melun, palement en cette action fi importante que les enfans doivent, fuivant la loi de Dieu, rendre honneur à leurs parens, c'eft pourquoi les Ordonnances ont defendu ces mariages, sous peine aux Curés ou aux Prêtres d'être trainés comme fauteurs du crime de rapt; & aux enfans qui fe

Ded. 1619, feroient ainsi maries, de pouvoir être déshérités n. De plus. on a déclarés incapables de toute succession les enfans issue mariages tenus fecrets julqu'à la mort, ou nes de femmes que les pères n'auroient époulées qu'en mourant, après les avoir entretenues. Ces conjonctions riennent plus de la honte du concubinage que de la dignité du mariage.

n Outre la déclaration de 1639, citée par M. Fleury . il faut voir fur cette matiere la déclaration du 16 Juin 1185 . qui détend, fous des peines très-graves, aux peres & mères, tutears & curateurs, de confentir que les enfans qu'ils ont en leur puissance, fe marient en pays étranger, fans permision expresse du Roi; & la déclaration de 6 Acht 1686, concernant les formalités a obferver pour les mariages des mineuts dont les porer, mères & tuteurs, faifant profession de la religion proteilles reformée, font absens da royanme. Il faut voir auff l'édit un meis de Mars 1697. & la diclaration du 15 Juin de la mime année, qui regient devant quel Caré le marizze doit être fait . & de que le manière les enfans , même les veuves majeures de vingt-cinq ans doivent requérir le confeatement de leurs pere & more.



l L'erreur sur les qualités de la naissance, sur les emplois, les honneurs & les avantages de la sortune, n'est pas une cause pour diffoudre le mariage. C'est à la personne qui se marie a s'affurer des qualités & facultés de celle qu'elle épouse.

m Les enfaus majeurs de vingt-cinq ans peuvent fe marier fans attendre & même fans requérir le confentement de leurs père & mère. Ils ne sont même pas obligés de leur faire les trois fommations reipertueuses, fi ce n'eft pour se mettre à couvert de l'exhérédation ; auquel cas les filles âgées de vingt-cinq ans peuvent faire ces fommations ; mais les garçons ne peuvent les faire, qu'ils n'aient trente ans accomplis.



G#=

AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 335

#### **CHAPITRE** VI.

Des Solennités du Mariage. De fa Diffolution.

FIN de s'affurer qu'il n'y a point d'empêchement à un mariage, & qu'il est contracté librement, & afin que la preuve en demeure constante, les Lois civiles & les Lois eccléfiaftiques ont ordonné plusieurs formalités.

Premièrement, les parties étant convenues de se marier & ayant réglé les conditions de leur traité o, pour ce qui regarde le temporel, doivent se préparer au mariage par les fiançailles, dans les diocèfes où l'ufage en eft établi : car il y en a où la cérémonie des fiançailles n'est point pratiquée. C'est une promesse de s'épouser quand l'une des parties le defirera, qui se fait à l'Eglise solennellement & avec serment. Le Pasteur, avant de la recevoir, examine les parties sur les articles fuivans. S'ils font de fa paroiffe. S'ils n'ont point pro- Rit. Parif. mis ou contracté quelqu'autre mariage. S'ils n'ont point fait vœu de continence. S'ils ne sont point parens, ou s'ils ne favent point en eux quelque empêchement légitime. Ensuite il doit les instruire de la nature du facrement de mariage, & des préparations nécessaires pour le contracter faintement. Cap. 1. de Les fiançailles peuvent être faites long temps p avant la cé- pub. in 6.

p On obferve ordinairement qu'il y ait un intervalle au moins de vingt-quatre heures entre les fiançailles & le mariage, pour laiffer aux parties le temps de la réflexion. Cependant on accorde aisément des dispenses pour fiancer & marier tout de fuite, lorsqu'il n'y a aucune suspicion de précipitation, ni d'empêchement, ou autre incon-Ténient.

PARTIE II. CHAP. VI.

30.0

. . . . . . . . .

o Chez les Romains, il étoit de l'effence du mariage qu'il y est des pactes dotaux; c'étoit même en partie ce qui diffinguoit la femme legitime, uxor, de la concubine, dont le mariage étoit moins solennel. Mais parmi nous, il n'est point de l'estience du mariage que les parties failent un contrat par écrit pour régler leurs intérets. On peut se marier sans contrat. En ce cas, la loi y supplée, &regle les droits respectifs des conjoints; & leur soumission à la loi, forme un contrat tacite, qui tient lieu de contrat écrit. Anciennement, & jusques dans les onzième & douzième fièc:es, les traités de mariage se faisoient à la porte de l'église, & ne subsistoient que dans la mémoire des témoins. C'eft de-la que s'eft encore confervé l'ulage de faire donner, par le mari, une pièce d'aigent à la femme, en lus difant qu'il la doue du douaire qui a été convenu entre ses parens & ceux de fa femme. Boul unvilliers. Hénaut



#### ΙΝΝΤΕΓΥΤΙΟΝ

and it bene avant l'âge de puberté : il . .... an es serent nois de l'enfance, & en état de a concile canonidade q. En vertu des fiançail-Litus - ac ecter de reciprogues, les parties peusecures intro juge d'Eglife ; & celle qui refufe me la peur par la faute, est condamnée à anque. Or le Juge d'Eglife eft compétent en .... une dans les diocètes où on ne pratique ....c.ues tiançailles. On le pourvoit enfuite age largue pour les dommages & intérêts r. Les  $f_{1}$  ,  $f_{2}$  ,  $f_{3}$  ,  $f_{3$ . un des deux à dépuis contracté mariageavec . - . . . . . . . . . ; s'il eft entre en religion ; s'il eft atteinr curable ou contagieule; fi la fiancée s'eft and a chaquere dennis les fiançailles.

a dont être celèbré publiquement, & pour cela
contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro contro c

seve eit que c'eft à l'âge de fept ans.

١.

c) present as de mariage, peut donner lieu à des seux de fine celle des parties à laquelle on refufe entrange et fonfert un dommage réel. Mais les restrapatées dans les promeiles de mariage, seux de vieu loivent pas être prifes à la rigueur, cherne care libres, se que ce feroit forcer a maringe contre fon gré. Les établiffemens de l'ent que ces fortes de peines ne doivent e vieue Lauriere, fur cette difficition.

e cas des dançailles, les mêmes règles, es s intérêts, que pour les promefies de

en la domicile que les parties ont depuis



le, l'Evêque peut dispenser de quelques-unes de ces procla- PARTIE IL mations, principalement entre majeurs.

Le mariage doit être celébré en présence du Curé de l'u- C Tr. ibid. ne u des parties, ou d'un Prêtre commis de sa part, ou de la Ord. Blois, part de l'Evêque; & en présence de trois x ou de quatre Ibid, témoins. La présence du Curé & des témoins est nécessaire, fous peine de nullité : car les mariages clandestins y, après avoir été souvent défendus, ont été enfin déclarés nuls. S'ils étoient valables, comme la preuve dépendroit de la bonne foi des parties, il seroit facile à l'une ou à toutes deux, de contracter un autre mariage, qui feroit un adultère perpétuel.

Les effets du mariage sont, premièrement, la puissance 1. Cor. v. 12 que les mariés acquièrent sur le corps l'un de l'autre, & qui 4leur donne droit de se poursuivre en justice; le mari par la demande en adhésion, c'est à dire afin que sa femme habite avec lui, la semme, afin qu'il la traite maritalement. En France, fi ces actions font portées au for contentieux, c'eft devant le Juge féculier ; on ne permet à l'Eglife d'en connoître qu'au for penitentiel. Un autre effet du mariage eft l'état des enfans, qui étant légitimes, sont capables des Ordres, des bénéfices, & des dignirés eccléfiaftiques, outre les effets civils, dont il n'est point ici question.

Tome II.

CHAP. VL.

u Il n'est pas nécessaire en effet que les deux Curés assistent à la célébration; mais il faut que tous deux y concourent, foit en célé-brant le mariage, foit en donnant un confentement à la célébration, fuivant un avertifiement qui fat donné au barreau par M. le premier préfident Portail, après un arrêt du 21 Février 1732. L'ulage à Paris est que le muriage est célébré par le Curé de la fille, c'est-à-dire le Curé de la paroiste où elle demeure de fait, depuis fix mois ou un an. Une jeune fille qui est pensionnaire dans un couvent, n'y acquiert point de domicile ; elle doit être mariée sur la paroisse de fes père & mère; mais une fille ou veuve qui a appartement dans un convent , acquiert un domicile fur la paroifie dans laquelle eft fitué ce couvent.

x L'édit du mois de Mars 1677, veut qu'il y ait quatre témoins dignes de foi, domiciliés, & qui fachent figner leurs noms, s'il s'en peut ailément trouver autant dans le lieu où l'on célébrera le mariage. y Les mariages clandestins font ceux qui se font hors la présence du propre Curé, ou fans publication de bans ou fans difpenfe.

Les mariages cachés font ceux qui étant contratés avec toutes les formalités preferites, font enfuite terus fecrets. La déclaration da 26 Novembre (63) art. V, déclare les enfans qui naitront des mariages que les parties tiendront cachés pendant leur vie , incapables de toute faccession, aufi bien que leur postérité.



#### S 53 F 7 7 7 7 7 7 8

----i vanite no a grand total dig e como de la companya de la companya de segundador de segundador de segundador de segundador de segundador de s (e) a menoral of an organized and the Table 12 • • ennen er precara erroratet e songet estatutet. ليتريش بيراب والمتيا المتراكر المراجد regrene o comane ag-THE AMERICAN DESCRIPTION TO THE OF A LEASE O menter gi al menter pagi data de la dista data da 11 MEBOR n man han hij var de staarde styderte haar skil e op steel steele tee and an an and a statement of the and a series of the series the second states of the signed but cover easily all to analise การการเกมโรง เกาะ เป็นสาว (จะการกรณ์) จะสาวสะด And a general entries is a second of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contract of a contr ----- and the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the property of the prop

The sub-sector and and the total of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sector of the sect ang a sollia of sing compliance of the design of server and a server server and a read a r a contrary - as where the trans of a series of the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second se the state of the second second state of the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second s and the second and second our saw all of the me ·**/····** Alle croge personal and on operations 

adurective and a second adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurective adurectiv . . entry of terms of the second second second second second second second second second second second second secon

the second production of an independent of the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second seco

(a) a second construction of the number of a complete of interface for provide the type prime and the number of a complete contra-tion of the transformer of the complete second and the interface of the prime prime interface of the complete of the transformer of the prime prime prime interface of the complete of the transformer of the prime prime prime interface of the transformer. The Year parties a greater pre contracted to establish age and fin in die ander an bester afternationene de diversa ; que annullais fermininge pour l'interne for all in der une la fair fearbrement , & fans avense foiesaités



dire une raison pour détourner du mariage, ou imposer PARTIE IL pénitence à ceux quil'ont contracte ; mais il ne suffit pas pour CHAF. VL l'annuller quand il est contracté.

La séparation de ceux qui sont véritablement mariés se fait, ou par un consentement réciproque d, comme par le vœu de continence, ou par autorité du Juge. Le vœu doit être solennel, enforte que l'un & l'autre entrent dans des convers. conj. monaftères, ou que le mari reçoive les Ordres facrés. Que Cap. 2. code fi le mariage n'est pas encore consommé, l'un des deux peut entrer en religion malgré l'autre, qui demeure libre de contracter un autre mariage; en quoi l'entrée en religion a plus de force, que la promotion aux Ordres facrés, qui ne rompt pas le mariage, même non confommé. La féparation forcée doit être prononcée par le Juge, dans le cas d'adultère marqué par la Loi de Dieu : fi l'un des deux tombe dans l'hérésie, ou renonce en quelque autre mansère à la pro- 32. x1x 9. c. fession du Christianisme : fi l'un des deux tombe dans 2. c. 7. de une maladie contagieuse e : si le mari use de sévices norables, & traite fa femme cruellement : en un mot, s'ils ne peuvent habiter enfemble fans le perit de la vie, ou du falur. En France, le Juge séculier connoît de la demande en séparation, foit pour adultère poursuivi criminellement, soit pour sévices notables, soit pour maladie contagieuse. La fomme qui se plaint doit être mile en sequestre, pendant transmisse 8. la conteflation, chez ses parens, dans un Monastère, ou c. litteras 13. en quelqu'autre lieu für & honnête. En tous ces cas, les speliate mariés peuvent être séparés d'habitation, mais non pas se

439

Matth. v:

Cap.

e Anciennement, la lèpre étoit une cause de séparation à thoro. On en ule de même aujourd'hui pour ceux qui font atteints de cette maladie honteuse, qui est le fruit ordinaire de la débauche. Voyes le ch. pervenit extr. de conjug. leprof.

C. 4. 5. de

d L'article 15 de l'arrêt de règlement du 30 Juin 1689 rendu pour le préfidial d'Angoulème, autorife le Lieutenant-général à recevoir les séparations volontaires ; mais cela ne dolt s'entendre que de celles qu'il y auroit lieu d'ordonner, & auxquelles le mari a confenti pour éviter de plus amples contestations ; car autrement les séparations volontaires sont contre les bonnes mœurs, & ne doivent point être autorifées : & les conjoints, ou l'un d'eux, font toujours reçus à réclamer contre de tels actes, loriqu'il n'y a pas eu de caufe légitime : il faut qu'il y ait des févices & mauvais traitemens de la part da mari, pour léparer la femme ; & comme c'est pour elle que la séparation est or ionnée, elle peut en tout temps demander à revenir avec fon mari.

----

- --. 1 1

. \*

Autority is an end of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state

:

When is, each form for 1 into 1 introduct TELLS sense of the schement into main patient. Into the main sense of the schement into main patient. Into the main sense is a sense of the hereau of the potential dense and there is sense of the boson of the interpotent form is a schement of the schement of the main potent is prevented to the thereaution further is the first source of the schement of the the first like the source of the schement of the the first like the source of the schement of the the first like the source of the schement of the the first like the source of the schement of the first like the source of the schement of the schement of the schements of the schement of the schement of the schements of the schement of the schement of the schements of the schement of the schement of the schements of the schement of the schement of the schements of the schement of the schement of the schements of the schement of the schement of the schements of the schement of the schement of the schements of the schement of the schement of the schements of the schement of the schement of the schements of the schement of the schement of the schements of the schement of the schement of the schements of the schement of the schement of the schements of the schement of the schement of the schements of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schement of the schemen

4. . . . . --+ .., ک يد . ا . . . ...

ای در از ۲۰ امه از دارد ادر دارد

Assa (Sala) Signa (Sala) Mana (Sala)

1 al la grana importante interpopular a la 1921a. populational que estate de acour a des de Arrages populars de acourte de acourte de Arrages de la Interpolitat de popular el Interne El Estat Paramanana ouagen la Inter duran in regime a Inter Statumente pulagen la Inter duran in regime a Interpolitation.

If you are set of the data was not to the set of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the data of the

ganne das ferridas inter set subject of the first in the internet of a set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set

h traping in 114 laration du y Aved 1736 , les Cures fort obli-

livre baptistaire, où ils écrivent de fuite les baptêmes, à PARTIE II. mesure qu'ils les font. Ils doivent y exprimer le jour de la CHAP. VI. naissance, les noms de l'enfant, du père & de la mère, du 2. Ord. 1520. parrain & de la marraine, & de deux témoins; ils doivent art. 51. Ord. de Blois, art. auffi tenir registre des mariapes, & y exprimer le nom des 181. parties & des guatre témoins : & il est défendu à tous Juges de recevoir autres preuves des promesses de mariage, que par écrit. Les Curés doivent enregistrer de même, les mor- Deel. 1610; tuaires ou sépultures, & le jour de la mort y doit être ex- art. dern. primé. Ces registres étant tenus suivant la forme prescrite par les Ordonnances, les extraits qui en sont tirés sont soi en justice, en toutes fortes de tribunaux i.

Sur tous les facremens en général, il faut observer, que leur validité ne dépend point de la foi & de la vertu des De confect. Ministres; quoiqu'il soit toujours plus convenable, qu'ils dif. 4. c. 25. soient dignes de leur ministère. Mais le Ministre doit avoir 26. ex Auintention de conférer le facrement, c'est-à dire de faire Conc. Trid. sérieusement, du moins à l'extérieur, les actions que l'usage seff. 7. can. de l'Eglife a établies pour cette fin, car les hommes ne peu- 18. 12. vent connoître l'intérieur.

En administrant les facremens, on doit en même temps, Cone. Trid. autant qu'il se peut, instruire le peuple en langue vulgaire, fest. 24. ref. de la nature du facrement, & en expliquer les cérémonies: car ces instructions étant jointes à l'action même, ont plus d'effet, pour exciter le respect & la dévotion. Celui qui Rub. ritual. administre un sacrement, doit être assisté au moins d'un clerc k, qui répond aux prières, & lui aide aux cérémonies; au défaut de clercs, on se sert de laïques l, comme sont les Maîtres d'école dans les villages.

i Il faut voir fur cette matière la Déclaration du 9 Avril 1936.

LLe Prêtre qui administre le sacrement de pénitence n'a besoin d'être aflifté de perfonne.

l Tous laïques peuvent sider au fervice divin, porter l'aube, le furplis & la chape, même faire les fonctions de Sous-diacre.

:

341

gés de faire figner les parties & témoins fur un double registre, des baptémes, mariages, fépultures, vetures, noviciats & profestions : l'un des deux registres doit être en papier timbré, l'autre fur papier commun. Un de ces deux registres doit être apporté au greffe du bailliage, ou autre fiège reffortiflant nuement aux cours, & qui a la connoissance des cas royaux, fix semaines au plus tard après 1 fin de chaque année.

### INSTITUTION

----

FANTIE 11. Catar. Val.

#### C E L P I I E E. . ١I

De lo Confernieur. & de La Confectation de Epiles.

Ls cuoies facrees funt premierement les Leilles. A cont , in this of the constraints built there as the twee There and hous it l'églife, non l'aliendère des frielles, mais le hen ou Deservier is salicoppien: pour l'exercise de à religionist un moau on puille priet en tous itent, le tarn: sectime ne is Melles Kim. 2. 05 001: ene offen qu'en un men o umi , & un une table con-Apol. 1908. Eacros. Or le von des le quarriente y instie . en l'affante 78 : Alg. L. dilucioras y. On peut toutenois : nans de grande wrougens elg. liv at. 49 Can Stal atmor, celebrar er tous iteux les faints myferes, aver Conced mus , mor capie confactere , Cele-a-dire un aute! portatif. Mais 30. euc. dif. is est velocies ve celebrer le Melle ou de napriser . dans les C. Uniqui- oratoures particuliers , lans permition de l'Évenue.

Pourietter une nouvelle Egline : ou conancer un bitiment 201 34. Sud. defline auparavan a d'aurres nages. il fan me came & C. M an l'auconne de l'Evéque. Les caules form, la mecefine /: com-Aguerne & sor h va pays el nouvelisment converti a in in; h les temsans hon selvement muniplies, qu'une Eglise ne puille les

ou a en parla decine pro estame d'ane chede nouvelle. 9 Ain represente i lichyras, entr'autres chotes, de m'avoir pas 626 estande Preter etgrumement; qu'ainté frant litgue, il n'avoit point in vains factés, & qu'il avoit die la melle dans une maifen parfanl ere en un pour qui n'écut pas celui de l'attembiée des chrétiens.

r ties autels portatifs ne font autre chole qu'une pierre confasten , itans laquelle il y a quelques reliques : il y avoit de ces auteis partatite des in X fieun ; ils font sppeles autels mineraires.

. .

4

f Uu l'acilité évidente.

A. 1. C. 1 .... que 33 deri-**\$**ift. 1. et f.c.

n Jour lier or les fidelles s'affemblen pair quelque exercier de religion, comme pour farte is prière laire der lefture pieuler . rieft pas que egute. I, faut que se fort un ilen confacte a Dien & menine figulacement : le combration de ferme siran.

<sup>•</sup> Los :57 3. Antiquite binne le nur de melle at faint facellere

<sup>«</sup> Cette cilcipline c'était copendant pas encore alors bies établie ; est vi trane gur d. Anarmie, eregie de Miler. Der gariquefas le faurstee duos ces muilons particulieres, comme al fa dans la monther a white he was drott a set goal at a state price for ign't attract i Borne y he productions are established of an imperiore ancien. L'en et fait and an can be there give antibue communication as Pape konsta, an hegeva as commencement de 18 hotie, & que Guta aver av Pope Hype, que en en miles de même Secle;

and the second of an and a final second

contenir; & fi le chemin pour y aller est trop long ou trop PARTIE IL difficile. L'établiffement d'un Monastère, ou d'une nouvelle CHAP. VIL. Communauté, est encore une cause légitime. On peut même fonder une Eglife par dévotion, pour accomplir un vœu, ou garder quelque relique infigne. On voit, dès les pre- Hiff. ecclef. miers temps, grand nombre d'Eglifes ou de titres à Rome, liv. xxxvi. & dans les autres grandes villes, quoique l'assemblée des n. 16. fidelles ne fe fit qu'en un lieu, tantôt en une Eglife, tantôt en l'autre. Par les raisons contraires, on peut supprimer les Conc. Trid. Eglifes devenues inutiles, & les réunir à d'autres 1. Avant fell. 21. ref. de permettre la construction d'une Eglise, il faut que l'Eve- C. Nemo os que voie de bons contrats, ou d'autres titres, par lesquels de confect. il paroiffe que l'Eglife est suffiamment dotée, c'est-à-dire dif. 1. pourvue d'un revenu assuré, pour l'entretien de la fabrique, ou des bâtimens, pour le luminaire, les ornemens, & la fublistance des Clercs, afin que le service s'y falle avec toute la bienféance convenable. Si queleu'un prétend que la nouvelle fondation lui falle préjudice, son opposition doit être reçue & jugée.

Le plan de l'Eglise étant tracé, l'Evêque fait planter une Pont. Rom! croix au lieu où doit être l'autel; puis il bénit la pressière de Bened. pierre & les fondemens, avec des prières qui font mention prim. lap. de Jesus Christ, la pierre angulaire, & des mystères signifiés par cette construction matérielle. L'Eglise doit être D. C. Neme tournée de sorte que le Prêtre étant à l'autel, regarde l'O. 9 de conf. rient u. Elle doit être séparée de tout autre bâtiment, afin dift. 1. que l'on puisse commodément en faire le tour. Autrefois les Eglises devoient avoir à l'entrée un porche, c'est-à dire une espèce de vestibule, ou de lieu couvert x, sourenu de colonnes, & au-devant une cour ou autre place convenable. Après que le bàtiment est achevé, l'Evêque doit au plutôt

344

A set the case is

Pontific: Part. 2.

e Ces suppressions & unions d'églife, ne peuvent être faites régu-lièrement sans l'autorité de l'Evèque ou sans celle du Pape, s'il s'agit d'unir plusieurs archevêchés ou évêchés. Foyer ce qui sera die ci-après des unions, chap. XXIX.

<sup>&</sup>quot; Cela n'est cependant pas toujours observé exactement, quand le gerrein & la disposition des lieux ne le permettent pas ; il y a plufieurs églifes anciennes & modernes, même à Paris, qui font difpofées autrement, entr'autres l'églife de 5. Roch.

<sup>\*</sup> Comme on en voit encore a S. Victor , à l'abbaye de S. Germaindes-Prés, à S. Germain-l'Auxerrois, à S. Sulpice.



· · • · · · 1.2. terms 1

### 1837177708

on la relationentation de la construction de la part iongou de loure des ceremontes ecclematique : l' paroit per Representation of the area winning on the for pre-En Lie, his of telephene thanks on it unte me nume avant du che Alle to for the second many of the for forceine

> As a propage of a acquare per a sense to bar les vierles Gal of challes bevalt destroying our apprent ette mileander of organic as minite. "Evergue contacte it acit. newstal Least per palacier, penedictions & numeurs adactions of the contains to actions they employed gall the er an en en en en entre entre matieres propres à puriner à r puis and the training to effective the fair and minimum printing on tion avec a app unters i conserve laute, qu'en une table of party newstadurary controllers readers connel. a contra a Martin La petocete est totennote, nengant mint your to a memore effer renouvers tous as an in tain of a volate uniform in protection of respect poor institution the constructs by a construction per Asymptote

......

en beitenete bennt is understandt der Die bei talb mit at because an end where the set of ordered bet setting Close successes of a state of a state of the state of the statement ADDALES LINDERS AND LONGER FOR FORE DE UNE DOL-Agus Dertendents of A effet de contrate ou presente sol-Beltigent will have here a granting & 12 million Car of Sale Anthrop Plan Barner & Harler a armint

an an an feinen affen an farfere gaferen, feren afferen alle fitten affe

o activation as more the approximation Table the giorial a constrainte avecador e la composición properte del pelo Content and the second state of the second state of the state of the 

<sup>19 2</sup> Provide the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s • • • • • •

na l'esti na compania, est anne lan anne i la Gran Eran. En le la compania de la compania de la company mais estimations de la company. and shows the second relation with a monthatizer of equip-

<sup>(</sup>a) a construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of the construction of t стор во тобъека се изверзова с <u>пречела и</u> Land control por the most of computer stars for the

& obtenir la rémission des péchés. Cette réconciliation PARTIE IL. d'une Eglise polluée, aussi bien que la dédicace d'une nou- CHAP VII. velle Eglife, ou la confécration d'un autel, font toures cérémonies épiscopales. L'autel, à proprement parler, n'eft De confecr. De confecr. que la pierre confacrée : si elle est brifée, elle perd sa con eccles. c. 1. fécration. En attendant la confécration d'une Eglife, elle peut être bénie par un Prêtre, à qui l'Evêque en donne la faculté, afin que l'on y puisse faire l'Office; & si elle eft profanée en cet état, un Prêtre auffi pourra la réconcilier.

L'Eglife etant la maison d'oraison, ne doit servir à aucun ulage profane. Il n'eft donc pas permis d'y faire trafic, comme Jesus Christ a enseigné expressément, en chassant Matth. xmg les marchands du Temple, ni de tenir marché dans les ci- 12metières, ni d'y tenir les plaids, d'y rendre la justice, ou v traiter aucune affaire temporelle, quoique licite & bonne. Il n'est pas permis non plus d'y manger ou d'y coucher, sinon en passant, dans une grande nécessité; ni d'en faire un des. magafin de marchandifes, ou d'autres meubles, finon en cas d'incendie ou d'hostilité, pour la nécessité pressante. C'est en quoi confitte principalement l'immunité des lieux facrés; Cap. 10. 00d. & il n'est pas nécessaire qu'elle soit consacrée solennelle- Cap. 6. ib. ment d, Il fuffit que l'on y célèbre les divins myftères.

Mais par le mot d'immunité, on entend ordinairement le droit d'afile ou de franchise : car le respect de la Religion a fait regarder les licux faints, comme des lieux de fureté, où il n'étoit permis d'exercer aucune violence, même pour arrêter les criminels e. On les obligeoit bien à réparer le 131 q. 8. 5. tort qu'ils avoient fait, & on les mettoit en pénitence; vobis, 28. ex mais on ne les livroit à ceux qui les poursuivoient, qu'après

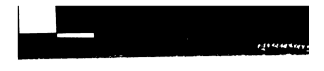
The second states of the second

Cap. 1. 5. Immune ecelef.

17. 9. 4 6. 6. 7.8.8..

d li y a plusieurs églises dont on ne connost point la dédicace particulière, foit qu'elles n'aient jamais été confactées folennelle-ment, soit que l'obfeuvité des temps en ait fait perdre la mémoire. Dans ces églites on célèbre la fête de la dédicace commune à toutes les églises qui n'ont point de dédicace particulière.

e Il fuffiloit que le criminel eut atteint le feuil de la porte; & lorfqu'il ne pouvoit entrer dans l'églife, il passoit ordinairement fon bras dans la boucle ou anneau du marteau de la porte ; & l'on tient que la boucle de fer qui fe voyoit encore il y a quelques années au haut du portail de l'églife de fainte Geneviève à Paris, étoit celle de la porte que l'on avoit ainsi mile au plus haut du bâtiment, afin que personne ne pût y atteindre pour réclamer le droit d'afile qui étoit des-lors aboli.



A7#=====

### INSTITUTION

art. 166.

PARTIE II. en avoir pris ferment de leur fauver la vie & les membres. CHAP. VIII. Ce droit d'afile est ancien; & on l'avoit étendu aux cime-L. 3. C. Th. tières, aux maisons des Evêques, aux cloîtres des Moines De his qui ad les Chanoines, & à trente pas à l'entour, aux croix conc. t. III. plantées sur les grands chemins. Mais, comme il eft dit dans P. 1333. la Loi, que les meurtriers seront arrachés, même de l'au-Hist. eccl. tel, pour être punis; on avoit excepté de ce droit d'asile, 32. xxix. n. les crimes les plus atroces; & parce qu'on ne laissoit pas 26. encore d'en abuler fouvent, on l'a aboli en France f, tant Ex. xx1. 15. en matière civile, qu'en matière criminelle, quand il y a décret de prise de corps. La franchise subliste en Italie & en Espagne. Voilà en quoi consiste l'immunisé, que l'on appelle locale. Il y en a encore deux autres espèces : l'immunisé réelle, qui exempte les biens ecclésiaftiques des charges publiques, & l'immunité personnelle, qui en exempte les Clercs & les Religieux, comme il a été dit g.

#### CHAPITRE VIIL

### Des Reliques, des Vases sacrés, des Livres.

State of the local data

Es choses contenues dans les Eglises sont, ou tellement a sacrées, qu'il n'eft pas même permis aux Laïques de les toucher, ou seulement dédiées au service divin.

Les choses sacrées sonr, premièrement; celles qui ne doivent être touchées que par les Prêtres seuls; favoir, la fainte Eucharistie, & les saintes huiles, c'eft-à-dire le saint Chrême, l'huile des infirmes & l'huile des Catéchumènes. Diff. 95. c. C'est l'Evêque qui les consacre à la Messe du jeudi saint; Presb. 4. ex & chaque Curé doit les aller querir tous les ans, au jour &

au lieu déterminé par la coutume du Diocèfe; brûler ce C. 1. de Cuft. qui reste des vieilles dans les lampes de l'Eglise, ou avec Euch.exconc. des étoupes; conserver les nouvelles dans des vaisseaux, qui

Conc. Cart.

Lat.

f Dès le temps de Charlemagne, on avoit déjà aboli ce droit d'afile. Cette ordonnance, qui étoit tombée dans l'oubli, fut renouvelée par celle de 1539.

g Toutes ces immunités, foit réelles ou perfonnelles ne font point de droit divin, & l'églife ne les tient que de la piété des Souverains, lesquels sont les maîtres de les restreindre plus ou moins, selon que l'intérêt de l'état le demande.



foient du moins d'étain, & enfermés fous la clef. Les reliques des Saints font auffi au rang des chofes facrées. Enfuire CHAP, VIIL les vaisseaux facrés, favoir, les calices & les patènes h, qui doivent être d'argent ou du moins d'étain i, & confacrés par l'Evêque avec le faint Chrême. L'Evêque auffi, ou un Prêtre ayant pouvoir, bénit les corporaux. Et voilà ce qu'il n'eft permis de toucher qu'aux Clercs qui sont au moins part. 2. Sous-diacres k, pour la révérence des Sacremens.

On bénit encore les nappes & tous les habits qui fervent à l'autel; l'amict, l'aube, la ceinture, le manipule, l'étole, la chasuble, la sunique & la dalmatique. On bénit les croix & les images de la fainte Vierge ou des Saints, qui doivent être exposées à la vénération publique. Et il est recomman- Conc. Tridi dé aux Evêques, d'avoir soin, qu'il n'y en ait point d'in- sef xxv. Dedécentes, de mutilées, ou qui puissent causer quelque scan- eret. de Image dale; de ne point souffrir qu'on en expose d'extraordinaires, sans leur permission; & de faire bien instruire le peuple de ce qu'elles fignifient, & de l'ufage que l'Eglise en fait, qui est de nous remettre en la mémoire le mystère de notre rédemption, ou les vertus des Saints. On bénit auffi les châsses, qui doivent contenir des reliques; & par cette bénédiction on demande qu'à la présence des faintes reliques, les fidelles soient délivrés de toutes attaques du démon. & de toutes fortes d'accidens foirituels & corporels.

On doit conserver soigneusement les anciennes reliques, C. 2. erre fans les tirer de leurs châsses l. Pour celles qui sont trouvées de Reliq ex de nouveau, elles doivent être examinées par l'Evêque, Conc. Lat. avec son conseil, avant de les exposer à la vénération publique. Mais à l'égard de toutes, il faut bien prendre garde Conc. Tride qu'elles ne servent de prétexte à quelque gain fordide, par seff. 25. des quétes importunes, ou à la débauche, par des festins,

-----

Pontifici

h Les ciboires ou custodes, les soleils & oftensoirs sont aufi au nombre des vales lacrés.

i Préfentement l'on observe que les calices foient du moins d'argent. & C'est aux Sous-diacres à préparer les vules facrés qui doivent fervir à l'autel.

<sup>1</sup> Les reliques sont ordinairement enfermées sous quelque scenn ou cachet, rappelés dans un proces verbal qui en conftate l'anthenticité : lorsque ce scau est rompu sans avoir auparavant été reconnu, la relique cesse d'être authentique & devient profane, n'ésant plus possible de prouver l'identité.

1.11 44 60 BY 44 4

# INSTITUTION

de teft.

Pontificale, P. 2.

PARTIE II. des danses, & des réjouissances profanes. Quant aux nou? CHAP. VIIL veaux faints, il n'est permis de les honorer publiquement, C. de Reliq. qu'après qu'ils ont été déclarés tels par autorité du faint fié-C. Vener, 52, ge, fur des informations juridiques, suivies d'un rigoureux

examen; & c'eft ce jugement qui s'appelle Canonifation.

De tout ce qui sert aux Eglises, la bénédiction la plus folennelle est celle des cloches m. On y chante grand nombre de Pseaumes; les uns pour implorer le secours de Dieu, les autres pour le louer. L'Evêque, ou le Prêtre, les lave d'eau bénite, y fait plusieurs onctions de l'huile des infirmes & du faint Chrême, & les parfume d'encens & de myrrhe. Les prières qu'il fait, marquent l'usage des cloches, pour exciter la dévotion du peuple fidelle, repouffer les attaques du démon, & diffiper les tempêtes.

Les Eglises doivent encore être fournies de surplis, de chapes ou pluviaux, de paremens d'autels de toutes les couleurs, suivant le nombre des Ministres & des autels : de livres de chant, qui sont le Pseautier, l'Antiphonier, le Graduel, le Processionel; de Lectionnaires ou de Bréviaires n

n Le bréviaire est un livre contenant l'office divin que l'on fait tous les jours à l'église, & que les ecclésiastiques engagés dans les ordres facrés, ou qui ont quelque bénéfice, doivent dire tous les jours. Les églifes étoient obligées d'être fournies de brévizires, furtout avant l'ufage de l'impression, à cause de la cherté des livres manuscrits. Il y avoit même dans chaque église des bréviaires pu-blics, écrits sur vélin, enfermés dans une cage treillisse de fer, où l'on pouvoit seulement passer la main pour tourner les seullets sans pouvoir déplacer le livre. Ces livres étoient destinés pour l'usage des pauvres Prêtres, qui n'ayant pas le moyen d'acheter un bréviaire, venoient dire leur office au bréviaire public. Il y en a nombre d'exemples rapportés dans les antiquités de Paris, par Sauval, tom. II, pag. 634; non-feulement pour des églifes de Paris, mais ausi pour d'autres églifes du royaume, tant cathédrales, que collégiales & autres. Le bréviaire est composé de sept heures canoniales. Il y a différentes fortes de bréviaires; favoir, le bréviaire romain, qui est celui de l'églife de Rome, & que suivent la plupart des Ordres Religieux, avec quelques différences. Les Bénédictins, les Religieux de Cîteaux, les Chartreux, les Prémontres, les Dominicains, les Carmes, les Franciscains, ont chacun leur bréviaire particulier. Chaque diocèfe a aussi le sieu. Tous ces bréviaires ont été réformés en divers temps.



m C'est ce qu'on appelle improprement le baptime des cloches. Quelques - uns ont cru que cet usage commença à Rome en 968. Mais il doit être plus ancien, puifqu'Alcuin qui vivoit dans le VIII fiècle sous Charlemagne, & qui décèda en 804, en parle comme d'une chose qui étoit déjà en usage.

pour y suppléer; de Missels, de Rituels ou Manuels. Les livres facres de l'ancien & du nouveau Testament, étoient CHAP. VIII autrefois gardés dans les Eglises ou Sacristies, pour s'en servir aux lecons de la Messe ou de l'Office; à présent on les trouve plutôt dans les maisons des Prêtres. Ces livres, suivant la tradition de l'Eglise Catholique, sont les suivans.

De l'ancien Testament : les cinq livres de Moise; savoir, Cone. Care: la Genèse, l'Exode, le Lévitique, les Nombres, le Deutéronome. Josué. Les Juges. Ruth. Les quatre livres des Rois. fef. 1v. Les deux des Paralipomènes. Esdras & Néhémias. Tobie. Judith. Efter. Job. Le Pfeautier, contenant cent cinquante Pleaumes. Les Proverbes de Salomon. L'Eccléfiaste. Le Cantique. La Sageffe. L'Eccléfiaftique. Les quatre grands Prophètes : Isaïe, Jérémie, avec les Lamentations & Baruch, Ezéchiel & Daniel. Les douze petits Prophêtes; favoir, Ofée, Joël, Amos, Abdias, Jonas, Michée, Nahum, Habacuc, Sophonie, Aggée, Zacharie, Malachie. Le premier & le second des Macchabées. Tous ces livres sont de J'ancien Teftament. Le nouveau comprend les guatre Evangiles, de S. Matthieu, de S. Marc, de S. Luc & de S. Jean. Les Actes des Apôtres. Les quatorze Epîtres de S. Paul, une aux Romains, deux aux Corinthiens, unc aux Galates, aux Ephéfiens, aux Philippiens, aux Coloffiens, deux aux Theffaloniciens, deux à Timothée, une à Tite, à Philémon, aux Hébreux. Une Epître de S. Jacques, deux de S. Pierre, trois de S. Jean, une de S. Jude. L'Apocalypse de S. Jean.

Comme nous faisons en Latin l'Office public, l'Eglise a choifi entre toutes les verfions Latines, celle que l'on nomme Vulgate o, parce qu'elle est depuis plus de mille ans entre les mains de tous les fidelles; & l'a déclarée Authentique,

Sec. 1. 10 Acres

Conc. Trida

o Vulgata Scriptura verfio. L'ancienne Vulgate de l'ancien Tefcament, étoit traduite presque mot pour mot sur le grec des Septante. On n'en connoissoit point l'auteur. C'etoit celle dont on fe fervoit avant que S. Jérôme en eût fait une nouvelle. Alors l'ancienne fut nommée *italique* ou vieille version, pour la diftinguer de la nouvelle. C'est le mélange de l'ancienne version italique, avec quelques corrections de S. Jérôme, que le Concile de Trente a dé-claré authentique. Nobilius la fit imprimer en 1588; & le père Morin en 1628. On ne se sert dans l'Eglise que de la nouvelle vulgate, excepté quelques passages de l'ancienne, qu'on a laisse dans le millel, & les pleaumes que l'on y chante encore, felon la vieilie verfion italique. On appelle aufi Vulgate, l'ancience verfion du souveau teftament.



### INSTITUTION

- Partie II. Celuariste, que aut dont sentervir cant "Office . E me-Coner Mill meanut , and onpairs , & tones are actions mubineses : th qui a la cherritare a periodera les la rejeter a comme comenant querque cirelle l'ans le le calibries models. Le our n'esprovides and light Latter Latter Date of a series Gree-Quest salues Tritament, 2001 is int int Ennies Other-Take the Gold he will more a himsent thermal e data les Ten tes services a subded que enacue de ser surserer.
- Bais ins Vetuota et langues vuigenes om ere inmeneappuis you all to cause up. Alpheeois & des annes herenquer : que : incorrante : autornie de l'Equite : Dir Brie al 1-COMPANY CONTROL MAINTER ANTIMITES A MINTER CHEMIC SERVICE In a strong particulated Clear polarization and end endoted and Evennes of In its has lader of a mul stantment & tout is monde, mus aquicacest e crub Circ ats hattering jugerbiert canadies d'er promer : & other and publier andmin Version nouvelle at שנושאים ל נות וטוושנטוניות ו אומו ו וואו יאב ו

### Charles and the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second se NELSE FITEE Ξ.Σ.

#### Inc. Semume.

I - were bes manage of the most sales in company . that an 'light should be attracted an Boundary, the same of service activity sufficiency concretes as on presides ain an and allerer as it and an anter parents, & ..... or many florar fur is diministry. A se hears on y And Andrew as different Aut and Bet Identification

and the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second sec an Adaption come the original proposition when the the the comalaan ah baharan aharan in baharan ku tutuahi piir ka is 🗩 🗸 وعادكها فطلب بلب جمانكات متار وددودي

Color Jan 8-1-1-1413

14. 4

and the holder of the article of the state o a compare consideration of other of the set and the set والمتحدين

and and area and anothe call of the set of an area of the Jeffer-and and area of antioned and the set of and and and grands and the set of another a statistication of an antipation grands .... · .



en cette forte. On y plante cinq croix. L'Evèque , à genoux PARTIE IL devant la principale, récite les Litanies, puis asperge CHAP VIIL d'eau-bénite tout le cimetière, récitant les Pleaumes de la Fontif. p. 2. pénitence. Il dit devant chaque croix des prières, qui mar-quent l'espérance de la rémission des péchés, & de la résurrection bienheureule.

Régulièrement, on ne doit enterrer personne dans les Tribur. c. 17: Eglifes /, fi ce n'eft dans le parvis, ou dans les chapelles, Nannet.c. 6. qui sont censées hors de l'Eglise. Tourefois, depuis plus de 800 ans, l'usage contraire l'a emporté, sous prétexte 16 que l'on y enterroit quelquefois les Évêques, ou d'autres Theodulf. c. personnes d'une fainteté reconnue. Chacun doit être en- 9terré dans sa paroisse, où il a accoutumé de recevoir les Sacremens, & de donner ses dixmes & ses offrandes. Il est Cap. 1. extr. permis soutefois de suivre la sépulture des parens & des de ser. ancêtres, conformément aux exemples des Saints, marqués dans l'Ecriture. Il est libre même à chacun de choisir fa sépulture, & la femme n'est point obligée à suivre celle Ibid. c. 7; de (on mari.

On ne doit enterrer qu'après un espace raisonnable desuis la mort e, enforte qu'il n'y ait aucun lieu d'en douter ; Rit, Romà

f Cela devroit s'observer, quand ce ne seroit que pour la salubrité des Eglises, où les corps que l'on y enterre infectent l'air, sur-tout lorique l'on y ouvre quelque fosse ou caveau. Il fut long-temps défendu d'enterrer dans les Eglises, & même dans les villes : la défense d'enterrer dans les Eglises requt une exception d'abord pour les patrons & fondateurs. On y enterra enfuite les Eveques & autres Eccléfiaftiques diftingués; & enfin, cette liberté fut étendue peu à peu à toutes fortes de perfonnes. Le Parlement de Paris a rendu un Arrêt de règlement le 31 Mai 1765, portant qu'à l'ave-nir aucune inhumation ne fera faite dans les cimetieres de Paris, mais dans des cimetières au-dehors de la ville, & qu'aucune fépul-sure ne fera faite dans les Eglifes paroifiales ou régulières, fi ce n'eft des Curés ou Supérieurs décédés en place, à moins qu'il ne foit payé à la fabrique la fomme de 2000 liv. pour chaque ouverture, & que quant aux fépultures dans les chapelles & caveaux, elles me pourront avoir lieu que pour leurs fondateurs ou leurs repré-fentans, & pour ceux des familles qui en font propriétaires, on font dans une possiefion longue & ancienne d'y avoir leur fépul-ture; & ce, à la charge d'y mettre les corps dans des cercueils de momb & aux auxent. plomb, & non autrement.

Les mesures qu'il est nécessaire de prendre pour l'exécution de cet arrêt, sont cause que l'on suit encore jusqu'ici l'ordre accou-tumé pour les sépultures.

s On observe communément un espace de 14 heures, à moins

Conc. Brac

13. 9. 2. 6

ς.

### INSTITUTION

352 PARTIE II.

ÇHAP. VIII.

& on doit observer, autant qu'il se peut, la coutume tres-. ancienne, de dire la Messe en présence du corps, avant de l'enterrer. On le porte à l'Eglife en procession, avec du luminaire, chantant des Pseaumes de pénitence pour la rémission des péchés du défunt. Les Prêtres & les autres Clercs doivent être enterrés revêtus des ornemens de leur Ordre u. Ils doivent avoir une place distinguée dans le cimetière. Il y en a une auffi pour les enfans morts avant l'âge de discrétion x, dont par conséquent le falur n'eft point douteux ; & on ne chante à leurs funérailles que des cantiques de louange. Il n'est pas permis de déterrer un corps, finon pour grande cause; & par permission expresse de Gregor. vii. l'Evêque.

dift. 55. 15. 4. 2. c.

Later. fub. Alex 111. 10. 11.

dc Sepuls.

Il est défendu par les canons, de rien exiger pour les sé-Quaft. 12. pultures, ni fous prétexte de l'ouverture de la terre, ni du lur. 12. 14. 15. minaire, ni des autres frais, pour lesquels les revenus ec-C. Cum in cléfiaftiques ont été donnés; & l'on n'a pas voulu qu'il femblat eccl. 9. de si- que les Prêtres vendissent la terre, ou se réjouissent de la mon ex conc. mort, dont ils profiteroient. Toutefois, il a toujours été nonseulement permis, mais louable, de laisser quelque aumône Ibid. c. 9. à l'Eglife où l'on a fa fépulture. Comme dans les fiècles paffés ces libéralités étoient grandes, on s'eft plaint quelquefois que C. 8. c. 10. les personnes riches choisissoient leurs sépultures dans des Monastères, au préjudice des Eglises cathédrales & paroisfiales; & il a été réglé, qu'en quelque lieu que fût la fépulture, l'Eglife où le défunt devoit recevoir les Sacre-Clement du- mens & ouir les divins Offices, auroit toujours le quart dum de se qu'il auroit laissé, comme une espèce de légitime; č. 9. de fep. c'eft ce qui s'appelle portion canonique y. Les diverses courumes des lieux en ont réglé différemment la quotité.

> que le défunt ne foit mort de quelque maladie contagieuse, qui oblige d'accélérer l'inhumation.

> u On met ces ornemens fur leur cercueil ; mais on ne les enterre pas avec eux.

> x Cet age qu'on appelle aussi l'age d'innocence, est jusqu'à fept ans, après lequel temps on préfume que les enfans sont capables de discerner le bien d'avec le mal.

> y La glose sur le canon in nostra, fixe à la troisième partie de ce qui a été laisse par le testateur à l'Eglise où il a élu sa sepulture, la portion canonique des Curés, & les droits qui leur sont dus. Le fynode de Langres, en 1401, fixe cette portion, tantôt à la moitié, tantot à la quatrième partie des frais funéraires. Le concile de Trente attribue à l'Eglife paroiffiale pour droit de funérailles, le En



En France elle n'eft pas d'ulage ; mais en quelque lieu true se fasse la sépulture, le Curé doit lever le corps de la CHAP IX. maison, & le conduire avec son Clergé à la porte de l'Eglise du Couvent où il doit être enterré; & après avoir sef. 25. ref. certifié aux Religieux, que le défunt est mort dans la communion de l'Eglise, il se retire, & partage également avec eux le luminaire : c'est ce qui a été réglé entre les Curés de Arret du 17 Paris, & les Religieux. Les droits des Curés pour les lé- Mars 1646. pultures ont été taxés fuivant l'ulage & les règlemens des t. part. til. diocèfes, principalement pour les Curés des villes, qui 2. c. 6. n'ont point de revenu fixe. Ainfi la défense de rien exiger pour les sépultures, se réduit à ne point faire de paction, & à ne pas laisser d'enterrer, avec les cérémonies ecclésial- Rit. Rom! tiques, les pauvres qui ne peuvent rien donner.

La sépulture ecclésiastique y n'est que pour les fidelles. On ne la doit donc donner ni aux enfans morts sans baptême, ni aux adultes infidelles, hérétiques, ou excommu- C. de karet, njés, ni à ceux qui sont morts en état manifeste de péché, in 6. comme ceux qui se sont tués en duel. Les usuriers, les concubinaires publics, ceux qui n'ont point fatisfait au devoir pascal ; en un mot, tous les pécheurs impénitens, doivent être privés de la sépulture & des prières ecclésiafti- art. 16. 6. 20 ques; & s'ils ont été enterrés en lieu faint, ils doivent être ôtés. Cette peine sert à couvrir leur mémoire d'infamie, & utriusque, de à donner de la terreur aux vivans. Quant aux supplicies, rant. Sate. l'Eglise permet de leur donner la sépulture des Chrétiens, de sepult. 122 s'ils sont morts pénitens a.

« Plusieurs conciles, notamment ceux d'Agde, en 506, de Worms, en 770, de Mayence, en 448, & celui de Tribur, en 2035, ordonnent de communier les criminels. Alexandre IV enjoignit la même chose dans le XIIIe. siècle ; cependant cela ne s'ob-servoit point en France. Ce sut Cha:les VI qui, le 13 Février 1396, abolit la mauvaise coutume de retuser le sacrement de pénitence aux criminels condumnés à mort : mais on ne leur donne point l'Euchariftie. On leur donne auffi la fépulture ecclésiaftique, à moins qu'il ne foit ordonne que leurs corps feront exposes fur un grand chemin.

Tome II.

153

PARTIE IL Conc Trid

Ed. 16061 Deufur. in 6. C. Omnis 9 2. c. Quan ficum 30

quart de ce que le défunt a laissé, quelque part qu'il ait chois sa sépulture ; c'est pourquoi cette rétribution a été appelée quarte funéraire, au lieu de portion canonique. En France les Curés ne peuvent exiger que ce qui leur est attribué par les règlemens faits, pour fixer leurs honoraires.

<sup>7</sup> La fépulture eccléfiastique est celle qui fe fait dans l'Eglife on en terre fainte, avec les cérémonies de l'Eglife.



3.6

#### ΙΣΣΤΙΤŪΤΙΟΝ

23 PARTIE II. GEAT. X.

354

#### CHAPITRE 7

Des Biens de l'Estife en general.

TENONS maintenant aux choles temporelles, qui lont confacrees à Dieu, pour le tervice des Eglifes.

Aucune Communauté ne peut fublister fans avoir quelques biens communs, quand ce ne feroit que pour les trais des affemblées, & les falaires des ferviteurs publics. Ainfi, dès la première fondation des Eglifes, il fallut que les Chrétiens contribuaffent pour le luminaire; car ils s'affembloient de nuit b; pour les vaisseaux sacrés, pour le pain & le vin qui servoient à l'Eucharistie, car ils communioient fouvent; pour les agapes ou repas communs c; pour les livres & les autres meubles nécetilaires. Il falloit encore faire sublister les Evéques, les Prêtres & les Diacres, qui la plupart s'étoient réduits à la pauvreté volontaire, pour servir l'Eglise plus librement. Il falloit fournir aux seputrures & à l'hospitalité, qui s'exerçoient envers tous les Chrétiens paffans. Enfin, il falloit affister les vierges confacrées à Dieu, les veuves, les orphelins, les malades, & tous les autres pauvres fidelles ; mais sur-tout les martyrs & les confesseurs d, détenus dans les prisons, ou travaillant aux mines, & aux autres ouvrages publics.

Je ne parle point ici de l'Eglise primitive de Jérusalem, où les biens de tous les fidelles étoient en commune; je

b lls avoient befoin de luminaire, même le jour, parce qu'ils s'affembloient dans des cryptes ou grottes souterraines, dans les-

guelles on ne voyoit pas clair. c Ces agapes font l'origine du pain-bénit, qui a fuccédé au re-pas que les fidelles faisoient dans l'Eglise en mémoire de la Cène de Notre-Seigneur.

d On entend ici par Confesseurs non pas ceux qui entendent les fidelles en confession ; mais ceux qui confessiont la fei de Jesus-Christ. On donna d'abord ce nom aux martyrs. On le donna aussi sux Chrétiens qui avoient été fort tourmentés par les tyrans, quoi**qu'ils fuillent enfuite morts en paix ; & ceux-ci étoient aufii appelés** marty ... On appela aufii *Confeffeurs*, ceux qui, après avoir bien vécu, étoient morts en odeur de fainteté. Enfin, quelques Conciles ont donné le nom de Confesseurs aux Chantres & Pfalmistes, parce qu'en langage de l'Ecriture confiteri, c'eft chanter les louau-ges de Diou. Voyer Tertullien, S. Cyprien, Baronius. e Voyer la note qui est cl-devant fur le chapitre III.



parle de toutes les autres Eglifes. Il n'y en avoit aucune qui ne fit un grand fonds, chacune felon fes facultés, pour tou- CHAP. X. tes les dépenses que j'ai marquées. La vie humble & laborieuse des Chrétiens leur en donnoit le moyen, & les per- c. 18. 50. fécutions aidoient à les détacher de l'intérêt & du défir d'acquérir; elles failoient aussi, que les biens des Eglises ne apol. in fid. Tert. apol. confistoient guères qu'en meubles, plus faciles à transpor- c. 39. ter, à cacher & à distribuer. C'étoit ou de l'argent ou des provisions en espèces, du bled, du vin, de l'huile, des ha- v. azia col, bits pour les pauvres.

Les Juifs avoient coutume de donner à Dieu les dixmes f & les prémices de leurs fruits, & les diverses oblations pour des facrifices & des vœux. Ceux d'entr'eux qui fe firent Chrétiens, ne crurent pas être obligés à moins, après avoir reçu l'Evangile; & ceux qui avoient été Gentils avoient accoutume de faire de grandes dépenses pour les facrifices de leurs faux dieux, & pour les spectacles profanes. Quoi qu'il en foit, nous voyons dès les premiers temps, qu'il est recommande à tous les fidelles de donner Confl. aporte les dixmes & les prémices.

Prélats se contentoient d'exhorter ; & les fidelles donnoient 4 39. ce qu'ils vouloient, ou par semaine, comme Saint Paul le 1. Cor. xvi. 1.

Can. apoft. 3.4.5.

11. 6. 25.

Ces contributions étoient entièrement volontaires. Les Tertull. apol. conteille, ou par mois, ou autrement. Ces offrandes fe 2. Cor. 1x. 1.

355

Maurs chr.

S. Jufin 11

Cirth.

f Abraham fut le premier qui donna à Melchifedech, Roi de Salem, & Grand Piètre du vrai Dieu, la dixme du butin qu'il avoit fait fur les Rois qu'il avoit vaincus. Moyfe ordonna dans la faite, de payer la dixme aux Lévites, parce qu'ils ne possédoient point de terres. Le Lévitique commande de payer la dixme des fruits de la terre. On prétend que l'ulage de la dixme eccléfiaffi-que commença des l'an 382 ; & que S. Augustin fut le premier qui porta les fidelles à payer la dixme. On trouve même que plus anciennement Conftantin avoit ordonné que l'on donnat aux Pafteurs nue certaine portion de blé ; cette Ordonnance fut exécutée julqu'au temps de Julien l'Apostat, & fut rétablie par son successione Jovien. Republ. des Lettres de Bayle, tom. 1, pag. 328, col. 1. Co qui est de certain, est que le second Concile de Tours, en 568, exhorta tous les François à payer la dixme ; & le fecond concile de Macon en 585, leur ordonna de la payer aux Ministres de l'Eglife, suivant la loi de Dieu & la coutume immémoriale des Chrétiens, fous peine d'excommunication. Mais la loi 39, S. 1. cod. de erifeopis & cleric. détend de contraindre à payer, par censures ou autres voies eccléfiaftiques. Cette coutume de payer la dixme , devine bientot univerfelle.



### INSTITUTION

tioch. 41. Maurs chrét. 39.

v111. epift. 17. 18.

23.

PARTIE II. portoient chez l'Evêque, ou en un autre lieu, auquel les CHAP. X. Diacres recevoient les oblations, les gardoient, & les dif-11. g. 2. 6. tribuoient, felon les occasions, par les ordres de l'Evêque. episcop. 23. L'Evêque n'en rendoit compte à personne ; & on ne l'eur pas fait Eveque, si on ne l'eût cru capable de répondre à Can. apost. Dieu des ames, fans comparaison plus précieuses.

Les perfécutions avant ceffé, comme les Grands & les Empereurs même furent Chrétiens, on donna librement à l'Eglife, & on ne craignit point de lui donner trop, parce

que l'on voyoit clairement le bon emploi qui s'en faisoit. Euf. x. hifl. Les Eglises possiedoient dejà des immeubles, comme il paroît par l'édit de Constantin & de Licinius, qui en ordonna e. 5. roit par l'euit de Commandie de Laclant. de la reftitution en 313, mais depuis la liberté, elles en eumort. perf. n. rent en plus grand nombre. On leur donnoit des maisons Hiff. Eccl. dans les villes, des terres à la campagne, c'eft-à-dire des 1. 1X. n. 46. villages entiers, avec les habitans, qui étoient tous escla-

ves g; & cela avec une telle magnificence, que l'Eglife Hist. Eccl Romaine, par exemple, avoit des terres jusqu'aux bords fiv. xxxv. n. de l'Euphrate, pour lui fournir de l'encens & de parfums. S. Greg. 1. Onenvoyoit fur les lieux des Sous-diacres ou d'autres Clercs. spift. 70. 73. pour administrer ces patrimoines.

> L'Eglise avoit donc alors deux sortes de biens : les héritages dont elle tiroit les revenus, & les oblations journalières qui continuoient, quoique moins abondantes qu'au-

Chryf. in paravant. Les plus faints Évêques s'en plaignoient ; & euf-Matth. Hom. sent mieux aimé n'avoir que du casuel, s'il eût pu suffire 85. Possid vita encore, que d'être réduits à faire des baux, à compter avec S. August. c. des fermiers, & à prendre tous les autres soins que demandent les revenus annuels. Ils s'en déchargèrent, ou fur les Archidiacres h, ou sur les Economes qui furent institués

.

g En France, les habitans des campagnes étoient la plupart ferfs, de la classe de ceux qu'on appeloit fervi glebæ adferipti, comme il y en a encore dans quelques provinces.

h Dans les paroisses, les archidiacres s'en déchargerent fur les Curét. Mais dans la fuite, on choifit, parmi les laïques de chaque paroiste, quelques notables pour administrer les revenus de la Fa-brique, c'est-à-dire destinés à l'entretien de l'Eglise. Ces Administrateurs furent nommés Marguilliers. On en établit aufii dans les Cathédrales & collégiales ; & pour les diftinguer des Eccléfiafti-ques, qui étoient auparavant chargés de ce soin, on les appela Marguilliers lais. Il y en a encore à Notre-Dame de Paris. Ils sont au nombre de quatre. Ils affiftent à l'office les jours de fêtes foy



dans toutes les Eglises, du corps même du Clerge, par ordonnance du Concile de Chalcédoine : maisils rendoient CHAP. X. toujours compte à l'Evêque. Les plus saints Evêques, après Conc. Cales avoir donne tous leurs biens aux pauvres, ne laissoient pas 7. c. 2. 21. de conserver, & même d'augmenter avec un grand soin &c. ceux de l'Eglife.

Ces biens étoient administrés en commun, & se distri- 12. ex Profbuoient au clergé & aux pauvres, suivant l'usage & les ordres particuliers de l'Evêque. La coutume la plus générale fut d'en faire quatre parts : on en donnoit une à l'Eveque, Vobiszt.qua. pour l'entretien de la maison & pour l'hospitalité, dont il tuor 27. bre. etoit chargé; la feconde étoit pour la fublistance des Clercs, ex Greg. la troisième pour les fabriques, c'est-à-dire les réparations des bâtimens, le luminaire, & tout le reste de l'entretien des Eglises; la quatrième pour les pauvres. Ce n'étoit pas un partage des fonds, mais seulement une destination générale des revenus ; sauf à changer dans les occafions extraordinaires.

Les Clercs qui ne vivoient pas en commun, soit parce 12. q. T. e. qu'ils étoient mariés, ou autrement, recevoient par mois Quia ma. 8. ou par semaine des gages ou pensions en argent, ou des Aug. provisions en espèces, que l'on appela depuis Prébendes i, Cyp. ep. 34 comme qui diroit livrées. On pouvoit les augmenter, les diminuer, ou les retrancher tout-à-fait, à proportion du fervice. Quoique servant l'Eglise, ils eussent droit de subfister à ses dépens ; toutefois, croyant être obligés de don-

PARTIE II. c. 16. 16. g.

357

12. q. 2. c.

11. 9. 2. 6.

ex Greg. ad

lennelles, étant en robe & le bonnet carré à la main. Ils ont féance dans les basses stalles du chour, & vont à l'offrande après le Clergé. Ils reçoivent chaque jour un pain de Chapitre. Ils jouissient d'un fief appeié le fief des Tombes, assau faubourg S. Jacques, & près le lieu ou étoit la porte S. Jacques, à cause duquel ils perçoivent des cens & lods & vontes fur une partie du quartier. Tronçon, dans la lifte qu'il donne des Seigneurs qui ont fief & cenfive dans Paris, dit que ce fief des Tombes oppartient aux quatre Mar-guilliers lais de l'eiglife de Paris, & à l'Œuvre & Fabrique d'icelle. Les émolumens attribués à ces Marguilliers lais dénotent qu'ils avoient autrefois des fonctions : présentement ils ne sont plus qu'ad honores.

i Præbenda, du latin præbere feu præflare, quasi portio præben-da, seu præsslanda. On confond quelquesois le terme de prébende avec celui de canonicat, parce qu'ordinairement il y a une prébende ou portion de fruits attachée à chaque canonicat. Il y a cependant des canonicats honoraires, sans prébendes, & des prébendes sans titre de canonicat.



G.7#===

### INSTITUTION

PARTIE, II. ner au peuple l'exemple de la perfection chrétienne, ils ne CHAP. X. se servoient de ce droit que le moins qu'ils pouvoient ; & 12. 4. 2. c. plusieurs, pour laisser aux pauvres les biens de l'Eglise, 25. cz Prof. fublistoient de leur patrimoine, ou même du travail de A3. xx. 15. leurs mains, à l'exemple de l'Apôtre; & on trouve des ca-4. ex conc. 1v. nons qui l'ordonnent. Ceux qui vivoient en commun, & Cart. c. 52. que l'on appela depuis Chanoines k, gardoient la pauvreté 32. g. 1. c. que l'on appela depuis Chanoines k, gardoient la pauvreté 13. 11. ex comme les Moines, étant déchargés de tout soin temporel. Ang. Tels furent les biens eccléfiastiques & leur emploi, pen-Hist. Eccl. dant les huit premiers fiècles.

> CHAPITRE XI.

Suite de l'état des Biens de l'Eglife.

Epuis le neuvième fiècle, nous trouvons une troifième espèce de biens ecclésiastiques, outre les obla-Confl. apost. tions volontaires, & les patrimoines l : ce sont les dixc. 25. Caff. coll. de mes m, qui ont été levées depuis ce temps, comme une xx1. c. 5. 6. espèce de tribut. Auparavant, on exhortoit les Chrétiens à les donner aux pauvres, aufli-bien que les prémices, & à Aug. in Pf. faire encore d'autres aumônes; mais on en laissoit l'exé-146. n. 17. Conc. Matifc. Cution à leur conficience n, & elles se confondoient avec st. c. 5. an. les oblations journalières. Sur la fin du fixième fiècle, 385. Cabillon. fub comme on négligeoit ce devoir, les Evêques commencè-Carolo M. c. rent à ordonner l'excommunication contre ceux qui y manqueroient. Et toutefois, ces contraintes étoient défendues Phot. nomoc. en Orient, dès le temps de Justinien o.

La dureté des peuples croiffant dans le neuvième fiècle,

t Ce nom ne commença que lorsqu'on eut érigé des Eglises Cathédrales ; ce qui arriva vers l'an 324. Voyez ce qui est dit ci-devant

n C'eft-à-dire à leur dévotion, n'y ayant pas encore de loi qui obligeat de payer la dixme.

o Voyez la loi 39. S. 1. cod. de episcop. & clericis.

\*\* ę

2. C. 25. 7. 1. an. 313. #it. 6. c. 1.

40.

5. capit. c. 46.

\_\_\_\_\_(F\_\_)

des Chanoines, I. part. ch. XVII. l'On entend ici par le terme de Patrimoine, non pas les biens propres des Eccléfiaftiques, mais ce qui a été donné aux Eglifes pour leur première dotation, ou qui y a été ajouté depuis, par que que dotation ou fondation particulière.

m Voyer la note qui est ci-devant sur le chapitre X, touchant l'origine des dixmes, où l'on voit qu'elle remonte au-deilus du IX. fiècle.

on renouvela la rigueur des censures, & les Princes y joignirent des peines temporelles. Peut-être que la diffipation CHAP. Xie des biens eccléfiastiques, obligea de faire valoir ce droit, que l'on voyoit fondé sur la Loi de Dieu p : car ce sut alors que les guerres civiles & les courses des Normands firent les plus grands ravages dans tout l'Empire François. Il est vrai que l'exaction des dixmes ne s'établit qu'avec Longin. an. grande peine chez plusieurs peuples du Nord. Elle pensa 1022. Lumber, au. renverser la Religion en Pologne, environ cinquante ans 1073. après qu'elle y eut été fondée. Les Thuringiens refusionne Hist. ecchef. encore en 1073, de payer les dixmes à l'Archevéque de 38. Lx111. n. Mayence, & ne s'y fourmirent que par force. S. Canut, 37. roi de Danemarck, voulant y contraindre se sujets, s'at- Saxo Gram. tira la révolte où il sut tué. Encore à présent, la dixme n'eft 194. pas établie en Frise.

Plusieurs ont prétendu que la dixme est de droit divin; rontif. lib. 3. & sur ce sondement on a ordonné qu'elle servit levée la decim. n. 19. première sur les fruits q des héritages, avant tous les cens C. cum non & les droits seigneuriaux; & cela sans aucune déduction set 33. de decr. de labours & femences; étant due à Dieu, en reconnoif- ex conc. Lar. sance de sa souveraineté, elle doit être préférée à tous devoirs & à toutes dettes humaines. Il s'enfuivoit auffi de-là, qu'aucune terre ne devoit en être exempte ; & que les laïques qui se trouvoient en possession d'un droit de dixme, de decim, 19. devoient être regardes comme des usurpateurs sacrilèges r. ex conc. La-On a depuis établi la dixme personnelle, c'est-a-dire sur ce ter. 1160. Trofici. c. 6. qui vient de l'industrie f , du travail & de tout autre gain 7. ad apos. licite ; afin que personne ne s'exemptât de ce devoir.

359

Zypæus jus

13. 9. 1.

C. prohib: 10. de decim. c. paftoral. 18. cod.

f' Le Concile de Troflé, proche Soissons, tenu en 929, ordonne de payer la dixme de tous les biens, même du trafic & de l'induftrie. Célestin III ordonna en 1195, sous peine d'excommunication, de payer la dixme du vin, grains, aubres truitiers, brebis, jardins, granc, de la paye des foldats, de la chafte, du produit des moulins

p La dixme étoit de droit divin Mosaïque, mais non pas de droit divin naturel & chrétien. Difc. de Fra-Paolo, p. 80.

q La dixme se lève en nature. Il y a néanmoins des lieux, où, fuivant d'anciens abonnemens, elle se paye en argent; comme à Argenteuil près Paris, où l'on paye 2 s. 6. d. par arpent, pour tenir lieu de la dixme.

r Depuis ce temps, les dixmes inféodées, c'eff-à dire celles qui font pollédées à titre d'inféodation par des la ques, ont été autorifées par le Concile de Latran, tenu en 1179, pourvu que les titres de ces dixmes soient antérieurs à ce Concile.



# INSTITUTION S. Thomas, & les plus favans théologiens, out recount

PARTIE IL CHAP XL g. 80.

que la dixme n'est de droit divin, qu'en tant qu'elle est né-8. Th. 2. 3. ceffaire pour faire subsister les Ministres de l'Eglise ; car l'ancienne Loi ne nous oblige, que quant aux préceptes de morale, qui obligeoient même avant d'être écrits, parce qu'ils sont fondés sur la lumière de la raison. Mais il étoir de la loi cérémonielle & de la police particulière du peuple d'Ifraël, d'avoir déterminé la fublistance des Ministres, enforte, qu'ils n'eussent point d'héritages, & que leurs frères leur donnaffent la dixième partie de leurs revenus. Les Chrétiens pourroient donc s'acquitter de ce devoir.en donnant d'ailleurs suffisamment au Clergé. Et pour revenir au droit de l'ancienne Loi, il faudroit que les Eglifes n'euffent point d'immeubles, ni les Clercs de patrimoine; auffi les Grecs, & les autres Chrétiens Orientaux, n'ont point fouffert que l'on établit chez eux l'exaction des dixmes. Cela n'empêche pas qu'elles ne soient aujourd'hui d'obligation parmi nous, par la courume de huit cents ans, & la conftitution humaine, fondée sur l'exemple de la Loi divine positive.

Conc. Trid R. c. 12.

Cependant les biens des Eglises se partagèrent petit-àfeff. xxv. de petit, julqu'à faire toutes ces portions, que nous appelons Bénéfices t. Les Monastères de tout temps avoient leurs biens l'éparés ; & un des premiers articles de leurs exemptions, fut de n'en point rendre compte aux Evêques. Vers le dixième fiècle, on commença de même à diviser la mense des Chanoines, d'avec celle de l'Evêque: & les Chanoines ont encore fait entr'eux plusieurs partages, à mesure qu'ils fe sont plus éloignés de la vie commune. Ce sont toutefois ceux de tout le Clergé, qui ont le plus gardé de vestiges C. cum Con- de l'ancienne Communauté. Quant aux Curés dispersés de sing 29. de la campagne, les Evêques leur ont laissé les dixmes de leur

Decim.

، مع<sup>تق</sup> م

à vent. Quelques Canonistes prétendent même qu'elle est due par les pauvres, des aumônes qu'ils reçoivent, &c. Mais la prestation de la dixme dépend de l'usage des lieux, tant pour la fixation des choies décimables, que pour la quotité de la dixme. En France on ne perçoit d'autre dixme que celle des fruits naturels & industriaux & les dixmes de charnage ; le tout felon l'ufage de chaque lieu.

e Les dixmes même furent partagées. Charlemagne autorifa les Evè-gues à distribuer les dixmes comme ils voudroient. En certains lieux ils en prirent une part pour eux.

territoire ; ou retenant les dixmes, ils leur ont affuré des PARTIE IL pensions en argent, ou quelque autre revenu fixe.

Il feroit impossible d'expliquer tout le détail de ce partage, qui a été différent selon les temps & les lieux : mais enfin les choses sont venues à ce point, que chaque u Officier de l'Eglise a son revenu séparé, dont il jouit par ses mains, & dont il fait l'emploi suivant sa conscience, sans en rendre compte à personne. C'est ce revenu, joint à un Office eccléfiastique, que nous appelons Bénéfice; nom qui vient de ce qu'au commencement les Evêques donnoient quelquefois aux Eccléfiastiques, qui avoient long - temps fervi, quelque portion des biens de l'Eglife, pour en jouir pendant un temps, après lequel ce fonds revenoit à l'Eglise : ce qui ressembloit aux récompenses des soldats Ro- 16 q. 1. pof-mains, que l'on appeloit Benéfices, & dont quelques Au-sessions 61. teurs font venir nos fiefs. Quoi qu'il en foit, on trouve ex Symmach. des exemples de ces bénéfices eccléfiastiques dès le com- c. 1. ad Camencement du sixième siècle; & nous voyons le nom de fur. conc. A-Bénéfice en ulage x, dans le même sens d'aujourd'hui, dès Bath. c. 12. t. 4. conc. le douzième fiècle. Hift. Ecclef.

Le partage ne fut pas si égal, qu'il n'y eût beaucoup liv xxx1. n. plus de Clercs que de bénéfices, & les ordinations sans ti- 54. xxx. n-1. tre y étoient fréquentes dans le même temps. Les Prêtres pauvres étoient donc réduits à sublisser des oblations journalières des fidelles qui affifioient à leurs Meffes; car il finon. étoit encore ordinaire de donner à l'offrande, ou même ils recevoient quelque rétribution pour les autres fonctions. Il est vrai que le Concile de Latran, tenu sous Alexandre III, condamne comme une simonie horrible, de rien exiger pour les prises de possession, pour les sepultures, pour la bénédiction des noces, & pour les autres Sacremens; mais il ne défend pas de recevoir ce qui est offert volon-

C. cum in



CHAP. XL

<sup>»</sup> On parle ici de ce qui se voit le plus communément. Néanmoins, dans plusieurs Eglises séculières & régulières, il y a beaucoup d'offices sans bénéfices, & beaucoup de Clercs, & même de Pritres habitués dans les paroiffes qui n'ont aucune prébende ni rétribution fixe, mais seulement quelque part au casuel, à proportion de leurs affistances & du fervice qu'ils rendent à l'Eglife.

<sup>#</sup> Auparavapt, les Eglies pour lesquelles chaque Eccléfiastique étoit Ordorné, étoient nommées *tituli*, titres. y C'ed-a-dire, sans que l'Eccléfiastique sût ordonné pour aller des-feivir une telle église.





# INSTITUTION

PARTIE II. tairement. On a donc diftingué les pactions & les exactions CHAP. XI. forcées, d'avec les rétributions volontaires, qui ne se S. Th. 2. 2. donnent qu'après l'exercice des fonctions, pourvu que l'in-1. 100. art. tention des Ministres, qui reçoivent ces rétributions, foit 3. 3. pure ; & qu'ils ne les regardent pas comme un prix des Sacremens, ou des fonctions spirituelles, mais comme un moyen de subvenir à leurs nécessités temporelles.

Ces rétributions ont passé en coutume, que l'Eglise a autorifée. Les Albigeois, ennemis des Prêtres & des Clercs, en prenoient occafion de les calomnier : plusieurs d'entre les Catholiques, imbus de leurs maximes, refusoient de donner ces rétributions accoutumées, sous prétexte d'obt. ad opost. server les anciens canons. C'est pourquoi le Concile de 12. de Sim. Latran, fous Innocent III, renouvelant la défense des exactions, ordonna que les pieuses coutumes seroient observées; que les Sacremens seroient conférés libéralement; mais que l'Evêque, avec connoissance de cause, réprimeroit la malice de ceux qui voudroient changer les louables coutumes z.

ax conc. Lat.

£. 66.

Blois, 51. Melun , 27.

Ce droit a toujours été observé depuis, & les Ordonnances de France y font conformes. En guelques diocèles, il y a des taxes, fuivant lesquelles l'Official règle ces droits, s'il y a contestation. Les Curés des villes n'ayant point de dixmes, n'ont presque point d'autre revenu que ces rétributions casuelles, pour eux & pour les Prêtres qui travaillent avcc eux dans les paroiffes a.

Voilà donc quatre espèces de biens ecclésiastiques, suivant l'ulage présent. Les oblations purement volontaires; les fonds de terre, & les autres immeubles; les dixmes; les rétributions cafuelles, mais exigibles. Il y a quelque chofe de particulier, touchant les immeubles & les dixmes.

<sup>7</sup> On appeloit ainfi certains ufages pieux, que les fidelles obfer-voient communément, fans qu'ils fuifent néanmoins d'obligation. Telle étoit au commencement la coutume de payer la dixme. a Ce cafuel des Curés, est ce que l'on appelle vulgairement le Creux. On comprend fous ce terme tous les droits cafuels qu'ils re-çoivent au-delà du gros ou de leur portion congrue. Le creux est prin-cipalement ce qui est donné aux Curés pour l'administration des fa-cremens, & pour les fépultures. Les offrandes, les rétributions des messes, les fondations, & généralement tous les honoraires : c'est peurquoi le Greux est aussi appelé Honoraire.



PARTIE. IL. 150 **\*\***\*\* CHAP. XII. CHAPITRE XII.

De l'Aliénation, & de l'Acquisition des Biens de l'Eglise.

EGLISE n'a ni la même liberté que les particuliers d'acquérir des immeubles, ni la même liberté de les aliener. Les biens ecclessaftiques etant confacrés à Dieu, 12. 9. 2. 63 il n'y a aucun homme qui en soit propriétaire b, ni qui s. 2. 3 & 4. puisse en disposer autrement que les canons l'ont ordonné, fans commettre un facrilège. Du commencement, la charité des Evêques étant évidente, ils avoient grande liberté d'affranchir les esclaves de l'Eglise, de vendre les vaisseaux facrés, pour racheter les caprifs, ou nourrir les pauvres: de donner même des fonds, pour récompenser des services rendus à l'Eglife, ou fonder des Monastères. Quelques-12. 9. 2. 6. uns en abusoient, & on en voit des plaintes dans les Con- 69. 73. ciles; c'est la raison pour laquelle les canons ont défendu 12. q. 2. c. aux Evêques, & à tous les autres qui ont la disposition Monemus 18. c. 19. 20. 23. des biens de l'Eglife, d'en aliéner le fonds; afin de ne se 25 c abbatipas mettre hors d'état de faire le service divin, & de se-bus c. est quis courir les pauvres. Les Princes appuyèrent ces défenses. E. de reb.ec-L'Empereur Léon fit une Loi, pour empêcher l'aliénation Symmache des biens de l'Eglise de Constantinople. Justinien étendit ce PP. L. jubedroit à toutes les Eglifes, par des Conflitutions, qui rè- mus de fact. glent exactement tout ce qui regarde cette matière. Il a cod. fallu renouveler de temps en temps ces Ordonnances, parce que les Eccléfiastiques, n'ayant que la jouissance de ces Novet. 120. biens, ont eu quelquefois plus d'application à en tirer ce qu'ils peuvent, pendant qu'ils jouissent, qu'à pourvoir à l'utilité de leurs fuccesseurs, principalement dans les derniers temps ; où ils n'ont pas été choifis avec tant de foin. Sous le nom d'Aliénation, on comprend la donation, la vente, C. Nulli ş. l'échange & même l'hypothèque ; en un mot, tout acte de reb. ec.l. tranflatif c de propriété.

eccl. 1. 17. c. Novet. 7.

b On peut comparer la propriété des biens qui appartiennent à l'Eglife, à une propriété grevée de fubilitution a l'infini. L'Eglife a la propriété de ces biens; les Eccléfiaftiques titulaires de cette Églife л

ont que l'utufruit de ces biens, pendant qu'ils la deffervent. c Ou qui tend à y donner atteinte, & a la rendre moins libre &macins utile.



## INSTITUTION

PARTIEL I. c. fine s1.

sit, 6.

Il y a toutefois des aliénations, qui peuvent être utiles CHAP. XII. à l'Eglise; comme de bailler à rente foncière ou à emphy-Nov. 7. 3. téofe d, des maisons ruineuses, ou des bois à défricher, ou 3 Nov. 120. d'autres terres inutiles e; comme d'échanger des héritages c. 6. proches, contre d'autres plus éloignés, de même valeur. C. ad aures Suivant l'ancien droit, on ne demandoit que l'autorité de 2. c. Terrulas l'Evêque, avec le confentement de son Clergé. Les exemp-53. Nov. 128. c. tions ont fait recourir à l'autorité du Pape, à l'égard de 7.c. 1. derer. ceux qui ne sont pas soumis à l'Ordinaire ; mais on s'en permut. 12.9. dispense à présent, observant qu'il n'y ait point de collue. placuit 51. fion : car c'est la condition essentielle. En France, il faut que l'autorité du Roi y intervienne, parce qu'il est pro-Mem. du tecteur des Eglises, & conservateur des canons. Voici donc Cler. 3 part. quelle est parmi nous la forme des aliénations du bien de

l'Eglise; d'un Chapitre, par exemple, qui, pour acquitter des dettes, veut vendre un héritage, dont il tire peu de revenu. Le Chapitre fait une conclusion, l'Evèque l'approuve. Le Chapitre obtient des Lettres-patentes, par lesquelles le Roi confirme la conclusion, & permet l'aliénation. Il en demande l'homologation au Parlement, qui, avant faire droit, ordonne, fur les conclusions du Procureur général, qu'il fera informé de commodo & incommodo, & commet à cet effet le Juge royal des lieux. L'aliénation doit être faite au plus offrant, après des publications & des enchères,

Si ces formes n'ont pas été observées, l'aliénation est nulle; & l'acquéreur, ni ses héritiers, ne seront à couvert par aucun laps de temps, quelque longue que foit leur possession. Mais lorsque le titre vicieux ne paroit plus, &

d Pour ces beaux emphitéotiques & autres à longues années, il faut observer les formalités des aliénations, dont il ell parlé ci-après. e Le canon Terrulas qui est fameux dans cette matière, tire du Concile d'Ag.'e, tonu en 505, & rapporté par Gratien, autorife les Evèques a aliéner feuls & fans le confeil du Clergé, fine confilio fra-Eveques a anener tenis et tans le content du Cierge, facconfilio fra-trum terru'as aut vineolas, des terres ou vignes peu confidérables : mais feulement en cas que ce foient de très-petites pièces de terre, serrulas, aut vineolas & parvas. Il faut auffi que ce foient des biens peu utiles à l'Eglife, Ecclefia minùs utiles, ou que ce foient des terres éloignées, aut longè pofitas, & dans tous les cas qu'il y ait nécelfité, fi accifitas fuerit. Parmi nous aucune aliénation des biens de l'Eglife n'eft valable, fi elle n'eft faite pour caute de nécelfité ou utilité évi-dente de l'Eglife & que les formalités preferires pour l'aliénation de dente de l'Eglife; & que les formalités preferites pour l'aliénation de ces fortes de biens, y aient été obfervées.



que la chose a passe à un tiers acquéreur, qui a juste titre PARTIEIL & bonne foi, il pourra prescrire par quarante ans. Quoi- CHAP. XII. que régulièrement l'autorité de l'Ordinaire suffile, toutefois, on a fouvent recours au Pape, pour permettre ou Clem. 1. de confirmer l'alienation des biens d'Eglife, afin de mettre l'ac- reb. eccl. al. quéreur en plus grande sureté. Les aliénations générales qui se firent dans le seizième siècle, pour les nécessités de l'Etat f, se firent toutes par autorité du Pape, & eurent des formalités particulières, que l'on peut voir dans les Mé- Cler. 80. 4.6. moires du Clerge. La coupe des bois de haute futaye est auffi Part. tit. une aliénation, qui ne se peut faire qu'en vertu de Lettrespatentes, & à la charge de faire un emploi utile du prix.

On a pourvu non-seulement aux alienations, mais aux Cone. Trid. dégradations, & à toute diffipation, par laquelle un béné- fef. xxv. 1. ficier peut nuire à son successeur. Il est désendu de faire des " 11. baux par anticipation, des biens d'Eglise, c'est-à dire fix mois avant que le preneur entre en jouissance pour les maifons des villes, & deux ans pour les héritages de la campagneg.

On a défendu aux étrangers, aux nobles, & aux officiers des seigneurs, de se rendre fermiers des biens d'Eglise, à cause de la difficulté de les faire payer. On a pourvu aux réparations, & les Gens du Roi doivent y tenir la main.

Les foins que l'on a pris pour la confervation des biens d'Eglife, ont fait, que dans la suite de plusieurs fiècles, une bonne partie des héritages se sont trouvés lui appartenir. quoiqu'il y ait eu un grand nombre d'usurpations. Aussi les Magistrats & les Seigneurs ont craint, que l'Eglise acquérant toujours, & n'aliénant jamais, se rendit à la fin propriétaire de tous les immeubles, ou de la plus grande partie. Le public en fouffriroit; car il est utile, felon nos mœurs,

365

Mém. du

Blois, art. 48.

f C'eft ce que l'on appelle, pour caufe de fubvention, in fubfidium, g Les baux des biens d'Eglife ne peuvent pas non plus etre faits pour plus de neuf années; parce qu'autrement ils feroient réputés une aliénation.

L'ordonnance du 7 Septembre 1568, dispensoit même tout suc-cesseur au bénéfice, d'entretenir le bail sait par son successeur. Mais on a depuis apporté une exception à cette règle; savoir que le pourvu par résignation ou permutation, est tenu d'entretenir le bail fait par

fon réfignant ou copermutant. Louet, let. S. Tome II. Le bail fait par un abbé régulier, du confentement des Religieux, fublifie après fon décès ; mais le bail fait par l'abbé cummendataire, finit à lon décès.



## INSTITUTION

PARTIE II.

qu'il y ait toujours beaucoup de terres dans le commerce? CHAP. XII. Les Seigneurs y ont grand intérêt, à cause des droits de relief, & des lods & ventes, & le Roi à cause des tailles : principalement aux pays ou elles sont réelles. Ces intérêts étoient encore plus forts autrefois, à caule du fervice perfonnel des fiefs h. Les Lois ont donc fait aux Eccléfiastiques . & particulièrement aux Communautés, des défenses générales de faire de nouvelles acquisitions i : & pour en être dispenté, il faut obtenir des Lettres Patentes, qui nes'accordent gu'après que l'on a payé l'amortifiement au Roi, & l'indemnité au Seigneur.

> Cette indemnité est une composition que l'on fait avec le Seigneur, de lui payer une fois une certaine fomme k. pour le dédommager à peu près des droits de relief, ou de lods & ventes, qu'il auroit droit d'espérer à l'avenir; ou bien, pour faire qu'il les conserve en effet, la communauté eccléfiaftique lui donne un homme vivant & mourant /:

en leur place. i La Loi Papyria defendoit chez les Romains de confacrer aucun fonds, fans le confertement du peuple, de peur que les biens des particuliers ne fortissent peu à peu du commerce. Sous nos Rois de la première & de la feconde race, l'Eglise acquéroit librement des fonds; mais sur le déclin de la feconde race, & au commencement de bit toifième, les droits de mutation pour la pollefilion des fonds ayant été établis, les feigneurs le plaignirent que les acquisitions faites par les Eglifes, préjudicioient à leurs droits, & obligeoient les Ecclé-fiastiques de mettre dans l'an hors de leurs mains les biens qu'ils avoient centre dans l'an hors de leurs mains les biens qu'ils avoient acquis. Saint Louis obligea les Eccléfiastiques de s'arranger avec les. feigneurs. Saint Louis obligea les Ecclenantiques de s'arranger avec les feigneurs, en leur payant une indemnité; & comme chaque feigneur fe plaignoit que par la fon fief étoit diminué, en remontant de degré en degré, julqu'au roi : c'eft ce qui a donné lieu au droit d'amortifle-ment qui fe paye au roi par les gens de main-morte, pour la per-miffion de posieder des immeubles dans le royaume. Ils payent aussi droit de nouveaux acquêts, pour la jouisfance qu'ils ont eue des héri-erages induvieus lieur des héritages ju'qu'aux lettres d'amortifement. On a en dernier lieu beaucoup refireint la faculté que les gens de main-morte avoient d'acquérir. Il faut voir sur cette matière, l'Edit du mois d'Août 1749, registré le z Septembre suivant, concernant l'établissement & les acquisitions des gens de main-morte.

k Cette indemnité est du tiers du prix, pour les fiefs; & du quint, pour les rotures. S'il y a un haut justicier, autre que le seigneur séodal, son droit seroit du dixième de l'indemnité. Si la coutume du

Arrlië du Parlement . du 18 Mars :692.

lieu donne plus ou moins au feigneur, il faut s'y conformer. l'Autrefois, on obligeoit les gens de main-morte de donner auffs un homme confifquant. Il y a même quelques coutumes qui l'ordon-



h Anciennement les Ecclésiastiques possédant des fiefs, étoient obligés de servir en personne ; depuis ils en furent dispensés. Il leur fut mêmé défendu de le faire, a la charge néanmoins d'envoyer quelqu'un

c'est à dire un particulier, à la mort duquel on paye les droits PARTIE IL dûs aux mutations, & à qui on en substitue aussitôt un CEAP. XII. aurre. L'amortiffement m se paye au Roi, pour le récompenser de ce que l'héritage tombe en main-morte: car en cette matière, on appelle les Ecclésiastiques, gens de mainmorte n, parce qu'ils ne contribuent pas, comme le peuple, aux charges de l'Etat o. Si l'héritage n'a point été amorti, les détenteurs sont sujets à la taxe des nouveaux acquêts, qui se renouvelle de temps en temps, comme une peine d'avoir acquis de nouveau contre les Lois du royaume.

On a trouvé encore en France un autre moyen de mettre des bornes aux acquifitions des Eglifes, en donnant aux parens la succeffion entière des bénéficiers, sans distinguer ce Cont. Paris. qui provient de leurs revenus eccléfiastiques p.

art. 336.

#### CHAPITRE XIII Des Dixmes.

60¥=

UELQUE foin que l'on ait pris dans les derniers siècles, d'établir les dixmes, elles ont reçu diverses reftrictions par l'ulage. La dixme perfonnelle ne se paye plus en la plupart des paroisses; & la réelle ne se prend point sur les fruits civils, comme les loyers des maisons & les arrérages des rentes, mais seulement sur les fruits naturels q de la terre.

 preye teurement au teigneur naur julicier, une indemnité, pour le dé-dommager de ce qu'il perd l'espérance des confilcations.
 m Voyer le Truité des Amortifiemens, par Jarry.
 n On les appelle Gens de main-morte, parce que les héritages ne fortent plus de leurs mains, dès qu'une fois ils y font entrés.
 o Ils n'y contribuent pas en tout de la même manière que le peu-ple; mais s'ils ne supportent pas de certaines impositions, telles que les railles personnelles. ils nevent au Roi des décimes. tailles perfonnelles, ils payent au Roi des décimes, dons-gratuits & fubventions qui tiennent lieu à leur égard de leur part contributoire

dans les impolitions dont ils font exempts. p La cotte morte, ou pécule des Religieux Curés, appartient aux pauvres de la Paroisse, suivant la jurisprudence du Parlement. Le grand conseil l'adjuge au monastère. Voyez Fuet, pag. 84. Mais les parens des Evèques, & autres Ecclésiastiques & Bénéficiers

nou Religieux, leur fuccèdent.

e Ce n'est pas seulement sur les fruits purement naturels, mais sur les fruits naturels & industriaux, tels que les grains, le vin, le fainioin, &c.

### 167

÷

nent, comme celles de Pérone, Montdidier & Roye. Mais suivant la dernière jurisprudence, on n'exige plus d'homme confisquant. On paye seulement au seigneur haut jussicier, une indemnité, pour le dé-



## INSTITUTION

e assar II.

16. J. fign.

cent. L. ch.

٤,.

: 68

La dixme n'eft pas toujours la dixième partie des fruits : en Ud sr. XIII. la plupart des lieux elle est moindre ; c'est a-dire , par evemple, une gerbe de douze, de treize ou de guinze; en gueigues lieux on ne donne que la vingtieme ou la trentieme. On diffingue les groties & les menues dixmes. Les groffes dixmes iont celles cu bied & des autres grains, du vin & des autres boiffons, du foin & de tous les gros fruits, fuivant la quaitte des terres r. Les menues ou vertes diames, font celles des legumes & des herbages. Il v a auni des dixmes de charnage ou carnelage. c'ett-a-dire des nourritures des beitiaux : comme des veaux. C. q. per no. des agneaux, des petits cochons : elles te règient toutes par vie 21. de l'unage de chaque pays J. On diffingue encore les anciennes dixmes & les novales. Les anciennes font celles que l'on a courume de lever : les novales font les dixmes des rerres nouvellement défrichees, ou nouvellement chargées de fruits le Prêre, fujeis a dixmes. La nouveaure est bornée à 40 ans avant la demande.

Les dixmes iont etablies pour donner la iubfittance temporeile a ceux dont on reçoit la nourriture (pirituelle. Elles doivent donc regulierement être pavees aux pafteurs, de qui le reunie qui les pave, recoit l'initruction & les Sacremens. De-la vient qu'en queiques pays, les Eveques, comme les premiers Patieurs, onr toutes les dixmes; & qu'en plufieurs lieux, les Chapitres des cathedrales en poisédent une grande partie, parce qu'ils ont partage avec l'Évèque les biens de I fighte matrice. Autrefois, on rendoit a l'Évèque la troifieme ou la quatrième partie de toutes les dixmes, s'il n'avoir Conc. Parill ion revenu particulier. Les Cures de la campagne jouiffent de la puipart des dixmes ; & on les a regardés dans les der-V. Ghl' is mers temps, comme caux qui y avoient le plus de droit, parce qu'en effet ils portent le plus grand poids du travail.

VL 19. 839. Age de Lorge

Conc. Aurel

6 17.

Il v a grand nombre de dixmes entre les mains des Moines

Queique les groffes dixmes ne foient communément que celles qui fe ne convent un les gros fruits; favoir, fur le froment, le leigle, l'avoine X l'arge : néon neins cela dépend de la qualité du terroir & de l'ufage X ou fou. It ou des aiss ou certains fruits font reputes gros fruits, & connecteurs de construites de la part des gros decimateurs, quoiqu'ils ne ta construites de la part des gros decimateurs, quoiqu'ils ne ta construite des groffes dirmes; ainfi le vin qui n'eft pas con naciment compté au nombre des gros fruits, eil réputé tel dans tes auss de vignobles, de ainfi de plufinurs autres fruits, lorfqu'ils tormene la principale production du terroir.

<sup>/</sup> Fant pour la quotité que pour le droit de les percevoir en général. 00

ou des Abbés & des Prieurs qui le représentent, & elles peuvent avoir été acquises aux Monastères par divers CHAP. XILL moyens: 1º. Par le travail des Moines qui ont défriché des terres, dans lesquelles se sont formes des Villages & même de groffes Villes; 2º, par des donations des Evéques, ou par des restitutions des Seigneurs qui les avoient usurpées sur d'autres Eglises alors ruinées. Il y a encore des dixmes entre les mains des Laïques, que l'on appelle Dixmes inféodées, dont l'origine e peut avoir été juste. Dans l'établiffement des Fiefs & des cenfives, les Seigneurs donnoient des terres à leurs Vaffaux, à la charge de leur rendre une partie des fruits u, comme il est évident par les droits de champart & de bourdelage. Quelquefois ils ne se réservoient que les dixmes ou les neumes, c'est-à-dire la dixième ou neuvième partie ; & les Eccléfiastiques, comme les autres, avoient de ces sortes de dixmes. Depuis que l'on prétendit que les dixmes étoient dues à l'Eglife de droit divin.on en conclut que toutes celles que possedoient les Laïques étoient des usurpations, comme en effet il y en avoit beaucoup d'usurpées.

Le Concile de Latran, tenu sous Alexandre III, en 1179, C prohibea défendit aux Laïques, qui possédoient des dixmes, de les trans 19. de mettre à d'autres Laiques; & une Décrétale d'Innocent III decim ex mettre à d'autres Laiques, et une recordées aux Laïques en fief c. 14. à perpétuité. En France on a pris droit, en conféquence de C cum apof. ces Conftitutions, de laisser aux Laïques les dixmes dont ils fiunt, &... se trouveroient en possession avant le Concile de Latran, Louet. D. 8. & on les confidère comme un bien profane. On regarde 9. comme illégitimes toutes les inféodations postérieures à ce 1. ch. 13. Concile, mais il faut qu'elles foient prouvées telles par

369

Tome II.

e On rapporte communément l'origine des dizmes inféodées à Charles-Martel, lequel, vers l'an 730, inféoda une partie des dizmes aux Sei-gneurs & Officiers qui l'avoient fecondé dans les guerres contre les Serrafins : cependant toutes les dizmes inféodées n'ont pas eu la même origine. Balnage, fur l'art. 69 de la contume de Normandie, remarque que dans une allemblée tenue à Liptines, vers l'an 743, les Gentilshommes obtintent l'investiture des dixmes. Charlemagne & Louis le Débonnaire eurent part aussi à ces inséedations. Voyer Da Perray, se des dixmes, & ce qui est dit des dixmes inséedes dans l'Encyclopédie.

u 11 y en avoit qui appartenoient à nos rois des le commencement de la Monarchie, comme on voit par une conflitution de C'otaire I, de l'an 560, dans laquelle elles font nommées decima duminica.



### ΙΝΥΤΊΤΥΤΙΟΝ

PARTIE II, titres; ou s'il n'y en a point, on présume pour la nou? CHAP. XIII. veauté de l'inféodation, à moins qu'il n'y ait poffeffion de cent années.

Quant aux dixmes Eccléfiastiques, on présume toujours qu'elles appartiennent au Curé, & on ne lui demande point d'autre titre que son clocher x. Si les groffes dixmes appar-C. cum con- tiennent à d'autres, on lui accorde toujours la menue dixme zing. 29. de & les novales, s'il n'y a titre au contraire; & fi on lui donne l'option de la dixme ou de la portion congrue, après l'avoir choisie, il n'aura que les novales défrichées depuis fon option. La portion congrue est une pension que l'Evêque. ou autre gros Décimateur, doit affigner au Curé en espèce y C. extirpen- ou en argent, pour son entretien. Il en est de même des da 30. de Curés primitifs, à l'égard des Vicaires perpétuels. Les der-Loter, 1V. c. niers Arrêts du Parlement de Paris avoient fixé la portion congrue à trois cents livres ; & le Roi a étendu cette règle

à toute la France, par la déclaration du 29 Janvier 1686 7. On peut prescrire la quotité des dixmes, & la forme de les payer, par une possession de quarante ans; mais il n'y a point de possession qui suffise pour exempter les Laiques de payer la dixme; le fonds en est imprescriptible. Une Eglise peut prescrire le droit de dixme contre une autre Eglise, & C. ex parte à plus forte raison contre un Laïque qui les possédoit comme ro. de decim. inféodées. Toutes ces prescriptions sont de quarante ans. *Hift. liv.* Les Moines de Cîteaux furent exemptés, peu après leur *s. Bern. ep.* fondation, de payer les dixmes de leurs héritages, parco qu'ils les cultivoient de leurs mains. Les Chevaliers de S. du Jean de Jérusalem ont le même privilége a.

> # C'est-à-dire sa qualité de Curé qui lui donne droit à la dixme, s'il n'y a titre ou poffession au contraire.

7 Dans la Flandre & dans le Hainaut François, fuivant une Décla-ration de 1684, la portion congrue est de 300 florins, valant 375 liv. tournois.

« Les Chevaliers de S. Lazare jouiffent du même privilége pour les

\$34

352. Mém. Clerge , 3. part. tit. 1.

y Quand la pension est en espèce, c'est-à-dire en fruits, comme une certaine quantité de bled ou autres grains, c'est ce qu'on appele le gros du Curé. On entend par ce terme, gros, la principale portion des revenus de la Cure. Le gros peut être imputé fur la portion congrue; mais tous les Curés qui ont un gros ne sont pas à portion congrue. Ce gros est une espèce de sorfait ou composition, que les Curés avoient dais avec les gros décimateurs, pour la part que ces Curés avoient dans les dixmes. Voyez les décif. de Borjon pour les Curés, n. 264. De la Combe, au mot gros.



Comme la dixme est due avant toute autre dette, on la PARTIE II. Tève en espèce sur le champ b; & pour cet effet les proprié- CHAP. XIII. raires sont tenus d'avertir du jour qu'ils dépouillent leurs Lettres pate heritages. Il arrive souvent que le domicile du Laboureur 1535. &c. est dans une Paroisse, & les héritages qu'il laboure dans une autre. L'usage le plus général en ce cas est de partager les Le Pr. cent. dixmes par moitié; d'autres suivent la personne du Labou- 3. ch. 17. seur, & les Curés prennent réciproquement la dixme en- 20. de decum. tière de ce que les uns labourent sur le territoire des autres; c'est ce que l'on appelle dixmes de poursuites c. On doit en cela suivre la courume, & prendre garde seulement à ne pas confondre les dixmes de deux Diocèfes.

Il étoit ordonné aux Lévites d'offrir à Dieu la dixme des Num. xvins dixmes qu'ils recevoient du peuple, & de la donner au fou- 18. V. Clem. ule. verain Pontife. Sur ce fondement on a établi les décimes de decim exdu Pape; & l'on a prétendu qu'il avoit droit de lever la trav. un. cod. dixième partie des fruits de tous les Bénéfices. La décime V. Mém. des étant acquife au Pape d, il a pu la céder & en faire don aux Princes; ainfi les Rois de France, depuis Philippe Auguste e,

:

serres & domaines de leurs Commanderies. Ils y ont été maintenus par

un Arrêt du grand Confeil, du 5 Août 1732. 5 C'eft-à-dire dans le champ même où les fruits décimables ont été recueiflis; elle fe prend fur ces fruits en nature au moment de la récolte. c On les appelle aussi dixmes de fuire ou de sequele. Ce droit de suite

est approuvé par le chap. cum hominis ci, par le chap. ad apostolicum extrà de decimis, & par quelques coutumes, entrautres, celle de Nivernois.

d Lorsque les Papes ont levé quelque décime en France, ils ne l'ont fait que du consentement de nos Rois, qui permettoient ces levées. Lorique le Roi avoit quelque guerre qui paroiffoit intéreffer toure Lorique le Roi avoit queique guerre qui paroinoit interener totte l'églife, il partageoit ordinairement cette décime avec le Pape. On voit par une lettre de Philippe Auguste aux églifes de Sens, datée de l'an 1210, au mois de Mars, qu'il accorda une aide fur le Clergé de France, à Innocent III, pour la guerre que celui-ci avoit contre l'Em-pereur Othon IV. Boniface VIII impofa en 1295, fur les Eglifes de France une décime centième. Il avoit même déja commis deux perionrrance une accime centicme. Il avoit même deja commis deux perion-nes nour en faire la perception; mais Philippe-le-Bel ne le voulut pas fouffrir, & le Pape ayant confenti que cet argent demeurât en fe-quefire, le Roi défendit à ceux qui en étoient dépositaires, d'en rien conner que par fes ordres. Il y a nombre d'autres exemples que nos Rois se font opposés à la levée de semblables décimes Papales. Le Par-lement a sufficient à ceux qui en étoient d'autres exemples que nos lement a auffi rendu a ce sujet plusieurs Arrêts. Voyez le Mémoire de Patru sur les décimes.

e La première décime, levée en 1188, par Philippe Auguste, sut appelée décime Saladine, parce qu'elle sut levée pour sournir aux trais de l'expédition contre Saladin, Soudan d'Egypte, qui avoit pris Jérufalem & challe les Chrétiens de presque toute la Palestine.

r



#### INSTITUTION

PARTIE II. ont souvent obtenu des Papes quelques décimes sur leur CHAP. XIII. Clergé, en des occasions extraordinaires. François I en obtint une de Léon X, en 1516, dont la taxe a été suivie depuis ; mais les décimes ne sont devenues continuelles que depuis l'affemblée de Melun, en 1580, & les contrats que le Clergé renouvelle avec le Roi tous les dix ans. On a joint de temps en temps à la décime quelque don extraordinaire; mais le détail de ces subventions regarde moins le Droit Ecclésiastique, que les affaires particulières du Clergé de France : il faut seulement remarquer que du même mot Latin V. Mem. du Decima nous avons fait deux mots François; car nous appelons dixmes celles que le peuple paie à l'Eglise, & décimes celles que le Clergé paie au Pape ou au Roi.

Clerge, 6. part.

372



#### CHAPITRE XIV.

## Des Bénéfices en général f.

L faut voir maintenant quelles portions on a faites de tous ces biens Ecclésiastiques, & comment elles sont attribuées à chaque Clerc, c'est-à-dire qu'il faut traiter des Bénéfices, & de la manière de les acquérir ou de les perdre. Un Bénéfice est un Office Ecclésiastique g auquel est joint un certain revenu qui n'en peut être separé. Les Benéfices sont séculiers ou réguliers ; les séculiers sont l'Evêché les dignités des Chapitres, favoir, la Prévôté, le Doyenné, l'Archidiaconé, la Chancellerie, la Chantrerie, les

On trouvera tout ce qui regarde les décimes, détaillé dans l'Encyclopédie au mot décime.

f Si l'on confidère les Bénéfices comme un titre Eccléfiastique, auquel il y a des biens & revenus attachés, l'on peut dire qu'il y a eu des Bénéfices dès le commencement du quatrième fiècle, lorsque Conftantin eut permis aux Eglices de polítéder des biens fonds. Les Evèchés, les Abbayes & les Cures furent les premiers Bénéfices, & étoient alors les feuls; les Canonicats, Prieurés & autres petits Bénéfices ne com-mencèrent à le former que vers le fixième fiècle, & ne furent pas établis par-tout dans le même temps.

g Quoique cette définition soit conforme à l'idée que l'on a commuprément des Bénéfices, néanmoins, à parler exaftement, le Bénéfice n'est pas l'Office Ecclésiastique, mais le revenu temporel attaché à un Office Ecclésiastique; & dans l'usage, on entend par le terme de Béné-fice, quoiqu'abusivement, l'Office Ecclésiastique qui est joint à un certain revenue

charges d'Ecolátres ou Capifcol h, de Tréforier ou Che- PARTIE IT. vecier ou d'autres i, sous d'autres noms & d'autres range, CHAP, XIV. fuivant les usages des Chapitres; les Chanoinies qui font proprement les places de Chanoines, & sont sans Prébende ou avec Prébende, ou sémi-Prébende. Il y a toutefois en France deux Chapitres de Cathédrales composés de Chanoines Réguliers, favoir, Pamiers & Uzès k. Les autres Bénéfices féculiers les plus ordinaires sont les Prieurés-Cures, les Vicairies perpétuelles, les fimples Cures, les Prieurés fimples, les Chapelles.

Les Bénéfices réguliers sont l'Abbaye en titre, les Offices claustraux qui ont un revenu affecté, comme le Prieuré conventuel en titre, les Offices de Chambrier, Aumônier, Hospitalier, Sacristain, Célérier & autres semblables. Les Places de Moines anciens & non réformés font quasi regardées comme des Bénéfices, mais on ne donne proprement ce nom qu'aux Offices dont on prend des provisions. Les Commendes sont plutôt des Bénéfices séculiers, par rapport à ceux à qui on les donne. Tous les Bénéfices sont présumés séculiers, s'il n'y a preuve du contraire, parce que les Bénéfices réguliers font venus de la division des biens entre les Moines, qui est un abus que l'on tolère, fans le vouloir étendre.

Il a été suffisamment parlé de la promotion des Evéques, qui précède toujours leur confécration. Mais comme l'ordination des Prêtres & des Clercs inférieurs se fait souvent avant qu'ils soient pourvus d'aucun bénéfice, nous avons réfervé à parler ici de ces provisions ou collations. Nous verrons premièrement, qui sont les collateurs, & tous les autres qui peuvent donner droit à un bénéfice ; se-

•

373

The state of the state

h Capiscol est un terme corrompu qui vient du Latin caput schola, qui fignifie le chef ou le Maître de l'Ecole. i Telles sont la Prébende Théologale, la Pénitencerie, &c. le

Primicier ou Princier, &c.

k Le Chapitre d'Uzès a été fécularifé par le pape Clément XI, fur la fin de l'anuée 1719; auparavant il étoit Régulier, comme l'eft encore celui de Pamiers, lequel eft composé de douze Chanoines réguliers de r'Ordre de S. Augufin. M. Fleury, dans lon troisième Difcours, dit que les Cathédrales étoient deffervies par des Moines en certains pays, comme en Angleterre & en Allemagne; mais en Angleterre & dans tous les pays où le Luthéranisme & le Calvinisme se sont introduits, il n'y a plus de Religieux.



PARTIE IL condement, quelles sont les capacités nécessaires à celui CHAP. XV. qui en est pourvu, en troisième lieu, quelle doit être la forme de la collation.

#### CHAPITRE XV.

INSTITUTION

Des Collateurs des Bénéfices.

'Evéque conféroit au commencement tous les Offi-J ces eccléfiastiques l : il établissoit mème les Abbés sur l'élection des Moines; la forme de la bénédiction d'un Abbé le fait affez voir. Il est encore censé le Collateur ordinaire de tous les bénéfices seculiers ; mais son droit a été restreint dans les derniers fiècles en tant de manières, qu'il y en a peu en effet qu'il confère librement. Suivant les anciennes règles, l'Evêque prenoit le conseil de son Clergém, pour le choix des Ministres & des Officiers de l'Eglife, comme pour toutes les affaires importantes : il en faisoit part même au peuple, pour avoir le confentement de toute l'Eglife, & afin que l'on obéit plus volontiers à ceux dont on auroit approuvé le choix. Les Chanoines des cathédrales ont prétendu, vers le douzième fiècle, être seuls n le confeil légitime de l'Evêque; & sur ce fondement, il ne devoit point donner de bénéfices fans leur participation. Depuis ils ont partagé les collations comme les biens de l'Eglife, & ce partage est différent selon les lieux. En quelques Cathédrales, l'Evêque donne toutes les prébendes; C. un. de sede ailleurs le Chapitre les donne toutes ; ailleurs ils partagent o. Le Chapitre confére les dignités par élection, qui, en quelques lieux, a besoin de la confirmation du supérieur, & le bénéfice s'appelle électif-confirmatif. Ailleurs,

o Ailleurs ils confèrent alternativement,



S. Cyp. 14. ep. 38.

374

Cap. nulla 2. de conceff. prab. va . n. 6. Cap. Quia propter.

l On entend ici par le terme d'Offices tous les titres Eccléfiastiques, foit qu'il y eût dignité & revenu attachés au titre, foit qu'il y eût fimplement fonction & revenu, ou Office fans revenu. m ll confultoit non-feulement le Clergé de fon Eglife, mais il affem-

bloit le Clergé de son Diocèse, lequel, dans ces premiers temps, étoit encore peu nombreux.

n La difficulté & les inconvéniens qu'il y avoit d'affembler le Clergé de tout le Diocèle, qui par succession de temps étoit devenu plus nombreux, ne contribua pas peu à favoriser la prétention des Chapitres des Églises Cathédrales.

Télection n'a point besoin d'être confirmée, & le bénéfice PARTIE II. s'appelle électif-collatif p. Cette distinction ne dépend que CHAP. XV. de l'ulage, qui seul a auffi rendu électives les dignités des Chapitres. Selon les règles, il n'y a de bénéfices électifs, que ceux dont la vacance rend l'Eglise veuve q; comme l'évêché & l'abbaye. L'Evêque confère ordinairement les dignités, dont la fonction regarde plus tout le diocèse, que le dedans du Chapitre, comme les archidiaconés. Sur tout cela, il faut suivre les concordats des Evêques avec leurs Chapitres, & la possession.

L'Evêque n'a pas même la collation libre de toutes les cures ; car à l'égard de plusieurs il est astreiner à la nomination des patrons. Il y en a dont la pleine collation appartient au Chapitre, ou à des Moines, ou à des Religieuses : mais fur la collation de ces personnes qui ne peuvent avoir de juridiction, fpirituelle, comme les Religieuses & les Chevaliers de Malte, il faut que l'Evêque donne son institution, que l'on appelle autorifable r, c'est-à dire la mission C ule de offi pour prêcher & administrer les Sacremens. Le Vicaire ge- vicar. in 6. néral ne peut conférer les bénéfices, à moins qu'il n'en ait un pouvoir spécial de l'Evêque. Pendant la vacance du C. cum olimo fiège, le Chapitre peut exercer les collations nécessaires, 14. de major. fiège, le Chapitre peut exercer les conations necenance, & ob. comme est l'institution sur la nomination d'un Patron. Pour & ob. les collations libres, il devroit les réferver au futur succes- ne fede vac, feur, comme les autres fruits : mais depuis quelque temps, les Chapitres le sont mis en possession de disposer de tous les bénéfices qui ne vaquent point en régale, pour éviter la prévention du Pape. Au refte, les collations des bénéfices sont comptées entre les fruits, depuis que l'on a ou-

p Il n'y a, par rapport à ces Bénéfices, qu'une disposition ou colla-tion faite par les Electeurs, à la pluralité des suffrages, aussi ne sont-ils regardés comme électifs qu'improprement. L'élu est mis en possession;

Aaiy

regardes comme electits qu'improprement. L'eu et airs en pointaires de peut administrer le Benéfice, en vertu du seul acte de son élection, g Ce sont ceux dans l'élection desquels on observe les sormes établies par le Chapitre quia propter. Dans ces Bénéfices, l'élu ne peut s'im-miscer dans l'administration du spirituel ni du temporel, jusqu'à ce qu'il ait obtenu la confirmation du supérieur Eccléfiaftique qui a droit de confirmer l'élection

ait obtenu la confirmation du Iuperieur Eccienanique qui a uroit de confirmer l'élection. r C'eft l'Inflitution Canonique, néceffaire pour l'exercice des fonc-tions de l'Office, laquelle eft toujours réfervée au fupérieur Eccléfiaf-tique, à la différence de l'Inflitution collative ou civile, pour jouir du Bénéfice; Inflitution dont le droit peut appartenir à toures fortes de Collateurs, même Laïques,



### INSTITUTION

gent la confeience du Collateur, & font tellement comp-

Panrer 11, bie les faines maximes de l'antiquite , fuivant lefoncties (mar. XV on ies ein piutor regardees comme des charges qui enga-

3-6

ses entre les fruits, qu'elles appartiennent au polielleur Giof in d. c. de bonne foi. Toutes ces perionnes, qui ont droit de conan clas. ferer les benences par eux-mêmes, ou par ceux qu'ils re-

C. mile 2.de 3. in fur. negi cons. 81.

presentent, 5 appellent Collatents ordinaires (. S. l'Ordinaire neglige de pourvoir à un benefice vacant, ent. Later la collation appartient au Superieur, ann que l'Eglife foir sit. c. Li.e. defiervie ; & i. eft repute le negliger, quand il ne confère pas cans les fix mois, a compter du jour qu'il a connoifiance Larr. 1V. c. de la vacance. S. le Superieur immediat neglige encore in: mois, fon Superieur doit pourvoir. Ainfi la collation roule de degre en degre, de l'Evêque au Metropolitain, puis au Primar, & entin au Pape; & c'eft ce qui s'appelle arou de des ountier.

Mais encore qu'il n'y air point de negligence de l'Ordinaire, on a suppose, dans les derniers temps, comme une maxime conftante, que le Pape avoit la pleine disposition de tous les benefices, par la plenitude de sa puissance; & qu'il pouvoir en dispoier, non-seulement quand ils vaquent, C. Nalle 1, mais avant la vacance. Li est vrai que le troisieme concile de cost preb. de Latran, tenu par Alexandre III 1, en 1179, avoit de-IX.cons.Let fendu en general de prevenir la vacance des benefices,

for or conference one has presented on par devo ution. for er conference one has presented on par devo ution. for et, er ion Trane de l'abus. Tom. I, In. 3, ch. 1, m. 4, observe oue, scior l'anciente thiophine, les Papes plavoient pas accomme ne prevet les Orimanes et la libre collation des Bénéfices accounting of grever as Orimnares et la lare collation des Benetices e nonaux of grever as Orimnares et la lare collation des Benetices e nonaux of eux , en Nexandre XII & Gregoire XIII en frem te reform functioning a Soute , or bonner JII & Gregoire XIII en frem te provide functioning a Soute , or bonner par is Décretaie, de con-efficient functioning a Soute , or bonner par is Décretaire, de con-efficient functioning a Soute , or bonner par is Décretaire, de con-efficient functioning a Soute , or bonner par is Concertation sont provides to Mandanayae, man bonner as Soute , e pourtar de constitue to Mandanayae, man bonner as solitications & roctifications gre fusion provides to Soute & Soute , or bonner de Generale. Pourte provides to Mandanayae, a solitication de Generale. Pourte de Soute provides to Concision & pourte de General , or bonner de Generales.

f Or les appelle Ordinaires, parce que ce font eux qui conferent oroinairement, & pour les difinguer des Collateurs extraordinaires, qui conferent en leur place, sont par droit de prévention, ou par droit de devolution. Quand on parie de l'Ordinaure en matière de Jundifilion, en entent leuiement l'Evêque, iequel a leui la Jurdition fpirituelle eans for Diozeie, Jane Ordinarue; mais en fait de collation, fous le terme ne Collateurs ordinares, ce ne font pas feulement les Evêques gue l'or comprent, ce lort tous les Collateurs immédiats du Bénefice, & ou se conterent sure proprie, fost Evêques, Abbés, Chanoines ou Chapteres. & et genera tous Collateurs, autres néanmoins que ceux

parce que c'eft comme disposer de la fuccession d'un vivant, & donner occafion de souhairer fa mort. Mais la Cour CHAP. XV. de Rome prétend que le Pape est au-defins de tons les ca- C. Propos. 4. nons. Or on inventa deux manières de pourvoir aux béné- Ina. 111. fices par avance ; l'expectative & la réferve.

L'expedative a étoit une affurance que le Pape donnoit à un Clerc d'obtenir une prébende, par exemple, dans une telle Cathédale, quand elle viendroit à vaquer; ce qui s'é- Thomas 4: toit introduit par degrés. Au commencement, ce n'étoit part. lir. 2, que de fimples recommandations, que le Pape faisoit aux 6 20. Prélats en faveur des Clercs, qui avoient été à Rome, ou qui avoient rendu guelque service à l'Eglise. Comme les Prélats y déféroient souvent, par le respect dù au saint Siège, elles devinrent trop fréquentes, & furent guelquefois négligées. On changea les prières en commandemens, & aux premières lettres, que l'on nommoit monitoires, on en ajouta de préceptoires; & enfin on y joignit des Lettres exécutoriales, portant attribution de juridiction à un Commiffaire, pour contraindre l'Ordinaire à exécuter la grâce accordée par le Pape, ou conférer à son refus ; & cette contrainte alloit juíqu'à l'excommunication. Cette procédure étoit en usage dès le douzième siècle.

La réferve x proprement dite étoit une déclaration, que le Pape prétendoit pourvoir à telle cathédrale, telle dignité, ou tel autre bénéfice, quand il viendroit à vaquer; avec défense au Chapitre de procéder à l'élection, ou à l'Ordinaire de conferer. De ces réferves spéciales, on paffa aux générales y ; & Jean XXII, vers le commencement du

ibi glofa.

3-7

<sup>&#</sup>x27; » Les mandats apostoliques, appelés Medata de conferendo, qui étoient une expectative, ont été abrogés par le Concile de Trente. Sur la forme de ces mandats, Voyez Fevret en son Traité de l'abus, come J. liv. 3. chap. T. n. 4. Mais il reste encore plusieurs autres sortes d'aranédistione quince l'anument sortes colles des gradués, des d'expectatives, quiont lieu parmi nous ; favoir, celles des gradués, des indultaires, des bréveraires de ferment de fidélité, & des brévetai-

ses de joyeux avénement. x Les réferves apolloiques furent faites, ou à railon du lieu, com-x Les réferves apolloiques furent faites, ou à railon du temps me celles des bénéfices vacans in curia Romana; ou à raifon du temps de la vacance, telle que la réferve des mois & de l'alternative; ou à raifon de la qualité du dernier possesseur du bénéfice, telle que la réferve des bénéfices possidés par les Cardinaux domefliques du Pape & Officiers de la Cour de Rome; enfin à raison de la qualité des bénéfices, comme la réferve des premières dignités des Cathédrales après selle de l'Evèque, & des principales dignités des Collégiales. y Par le terme des réferves générales, on n'entend pas une ré-



### INSTITUTION

Paster IL quatorzième fiècle, par la première règle de chancellerie CEAP. XV. réferva toutes les Cathédrales de la Chrétienté.

Shomeg. ib. Ces inventions de la chancellerie romaine furent poulc.n.V. Thes-der. de Niem, fèes au dernier excès, pendant le schifme d'Avignon, par liv. 11. c. 7. les Papes de l'une & de l'autre obédience, particulièrement par Boniface IX, sur la fin du même siècle. Les Conciles de Pise, de Constance & de Basse y mirent des bornes, défendant les réferves, tant générales que spéciales; & confervant seulement quelques expectatives, dont les Pray deeled. Lettres se nommoient Mandats apostoliques. Ce droit paffa sit. 1. de re-ferv. jubl. du Concile de Basle à la Pragmatique, & de la Pragmatique au Concordat; & le nom de réserve y est pris généralement pour toures ces fortes de grâces anticipées. Enfin ; Sef. XXIV. le Concile de Trente les a toutes abolies. Il défend les man-

dats & les grâces expectatives, même en faveur des Universités, ou des Cours souveraines; même sous le nom d'Indult, & sous quelque prétexte que ce soit : il défend aufii les réferves mentales; & généralement toutes les graces aux bénéfices, avant qu'ils vaquent. Ainfi la partie du Concordat, qui regarde les Mandats apostoliques, n'eft plus en ufage.

La Pragmatique de Bourges ne fut point reçue dans la Bretagne, ni dans la Provence qui n'étoient pas encore réunies à la couronne de France, & par consequent il n'y eut point lieu d'y étendre le Concordat. La Bretagne ayant été réunie ¿ à la couronne en 1532, les Evêques de cette province prétendirent n'être plus sujets à la réserve de six mois de l'année, pendant lesquels le Pape étoit en possetion de conférer les bénéfices chez eux, suivant les règles de la

-

ε.

jit. 3.

8.9.

# 19-

ferve de tous les bénéfices indifinctement, mais feulement une ré-ferve générale de tous les bénéfices qui viennent à vaquer en certain lieu, ou en certain temps, ou de tous les bénéfices d'une certaine qualité; réferve qui est générale, en tant qu'elle est opposée à la réserve

fpéciale, qui ne porte que fur un tel bénéfice nommément. ¿ Depuis Clovis, la Bretagne dépendoit de la France. Si quelques Comtes & Ducs de Bretagne tâcherent de le rendre indépendans, & s'attribuèrent les droits régaliens, ce ne fut que par des ulurpations auxquelles nos Rois s'opposèrent toujours. La Bretagne étoit un fief mouvant de la couronne; & le mariage d'Anne de Bretagne avec Louis XII, & celui de Claude de France avec François I, qui devint enfuite Roi de France, ne firent proprement qu'unir à la couronne le domaine, & la propriété du duché de Bretagne, dont la France avoit déjà, finon de fait, au moins de droit la souveraineté.

chancellerie romaine. Mais le Roi Henri II, voulant con- PARTIE II. tenter le Pape, fit en 1549 un édit, par lequel il lui con- CHAP. XV, ferva ce droit de partager avec les Evèques de Bretagne Reg 9. Inla collation des bénéfices, pendant fix mois de l'année, & ce droit subliste encore en Bretagne. Quant à la Provence, Conf ord 1: le Concordat y est exécusé : seulement ils s'adressent au 1. tit. 11. S. Vice-légat d'Avignon, pour la provision des bénéfices que 12. le Pape confère, à cause de la proximité. Ces deux provinces toutefois le nomment Pays d'obédience a. Dans les Pays V. Mém. du de Concordat, comme est presque toute la France, le Pape Clergé, tom. a la prévention b sur l'Ordinaire, dès le moment de la vacance; enforte que les provisions, qui sont les premières en date, l'emportent : ce qui s'eft établi par l'ulage, plutôt que par aucune Conffirution.

Le Concile de Basse avoit excepté les réferves compri- de election. fes dans le corps de droit, ce que l'ufage a réduit à la va- C. Accid. 23. cance in curiá, qui se trouve établie dès le temps d'Innocent de ace. C. Licer. 2: III. Le Pape donc a seul la collation des bénéfices, dont de prate in6. les titulaires meurent au lieu où il tient sa Cour, & à deux extrav.ad rejournées aux environs. Le Cardinal Légat à latere, & le gim. & exe-Vice-légat d'Avignon c, ont le même droit que le Pape, "C. 1. de of.

crab.

leg. in 6.

a On appelle ainfi, quoique improprement, certaines provinces où le concordat n'a pas lieu; comme fi ces pays étoient plus particuliè-rement foumis au Pape, a caule que les réferves des Papes y ont lieu. b L'utage de la prévention n'est pas fort ancien. Le P. Thomasfin, dans la Difcip. Ecclef. prétend que ce droit de prévention a été in-connu julqu'au treizième fiècle. Il paroit du moins constant, qu'il n'étoit pas encore en ufage lors du troisième Concile de Latran en 2170: puisque ce concile donne fix mois aux collateurs. afin que leur 1179; puilque ce concile donne fix mois aux collateurs, afin que leur choix ne fuit point précipité. On prélume que les Papes ont ulé de la prevention, d'abord fur les bénéfices vacans in Curia, & que les or-dinaires ne s'étant pas oppolés a cette entreprife, les Papes ont étendu peu a peu leurs entreprifes sur les autres bénéfices dépendans des collateurs ou patrons Eccientaftiques jufqu'au temps du conco-dat, par lequel Leon X attribua expressément ce droit au f.int fiége. Ce

droit a fait beaucoup de progrès dans le feizième fiècle. c Le vice-légat d'Avignon dans les provinces Eccléfiafiques de c Le vice-légat d'Avignon dans les provinces Ecclétatiques ce France, qui font ordinairement compriles dans la légation d'Avignon ; favoir, Arles, Aix, Vienne & Embran, ne peut uter d'autre pouvoir que celui qui eft exprimé dans les bulles de la légation, & leulement en ce qu'elles font approuvées par Lettres-Patentes du Roi, re-gifirées dans les Parlemens de ces provinces, où il veut exetcer fon pouvoir; & avant d'en faire ufage, il faut qu'il promette par écrit de ne rien faire contre les libertés de l'Eglife Gallicane, & de le foumet-fee aux modifications qui neuvent avoir été aponées dans l'arrêt d'eme tre aux modifications qui peuvent avoir été appolées dans l'arrit d'enregidrement de les bulles.





: 50

25 E.S.

.....

## ISSTITUTION

ere L puer a collecter es penetices. Ainti dans l'étendue de la ne an assesse. i y : tras Calazans coccurrens, qui le peus war morane . Meranare . le Lerai & le Pape.

#### 

#### CEAFITRE XVI.

### In Irac is Perman L

E Collanzar et laureur zirein a conferer le bénéfice - i cana car en acompe car un actre ; & alors la pro-VILLE RE - EDELE TAS TOTOFEDER ACTINE, MAIS IN MULTION. Le aron se nommer au presenter vient, ou de droit comsom a comme le personne e a se per privilege, comme la nomination - ses granies & ses tombrines, & celles qui appartmentent at Rit & and antes Souverains.

Le mor de corronage à lieu principalement fur les pamains at a compage, les coupelles & les prebendes des notares collegues : car ces benefices ont commencé la pumer no les craisses, que des Seigneurs ou de riches perton ers iniciant auns leurs terres, pour la commoune se sens innilles de le leurs valieux. Les Evèques,

Eccletiel cirs i & celui de l'elèce pour les patrons en général, & conte l'emport pour les patrons Laiques. le provent d'a prefentation ou nomination aux bénéfices; & le Colateur éconte il Atution. « On extend par nomination des gradués, les lettres de nomination eu prefentation données à un gradué, par l'Université en laquelle il a pris les degrés, par lesquelles elle le préfente à un Collateur ou pa-tron Eccleurique, pour être pourvu des béachées qui viendront à vaquer dans les mois afficiés aux gradués.

· .

a Cervent Larer, tars fi prvele fr., fait mention du droit Le en vonanter inner i fas in nivele i , fait meadou du order ene en vonanters i de Egite ardent te pretare cette qualité, fie name e une anna concerner vient. Cheques-ins cat eru que le ere de termange trait te-a cat erigne i mais i est beaucoup plus ander to faite mert er att instructe trais a catième lettre, qu'en in mean re in terms es dages ces la dateurs dans les Egules qu'ils the ansate te in merrie de magins ces tardanéties classies mignes qu'ils revient l'unices l'entante que les factures jouificient deja de quel-ques monts homeniques. Le Concile à Orarge, tenu en 441, dit que l'avient transfear peur preferrer la conclaim les Ciercs qu'il veut revier tous l'Égale pau a faceres. Cela fat turvi au Cancile d'Arles en a la prevente concile ce Talade en fas, dit publicement que Le reconcre concle ce solare en los, dit politivement que la posicient sue erori aux reparations des Eglifes ou monaldres de los locations afriqu'ils ne tembent pas en ruine; qu'ils auront foin ce pracetter à l'Ereque des Prèries pour les deflervir, fans qu'ils politait y commerce d'autres a leur prejutice; ainfi le Concile d'O-ronge politique d'ul grout de prelentation pour les patrons politique su de contre de prelentation pour les patrons Eccentration en général, &

a leur prière, y mettoient un ou plusieurs Clercs pour faire PARTIE I le service, & suivoient volontiers le choix des Seigneurs, CHAP. XVL pour ne leur donner que des Clercs qui leur fuffent agréa- Conc. Aur. pour ne leur donner que des Ciercs qui jeur tunein agrea-bles. Depuis, comme il y eut des Eveques qui mépriloient let. 9. c. 2. cette coutume, & des Patrons qui en abusoient, & vou- Vorm. c. 49. loient réduire l'Eglise en servitude, on fit plusieurs canons extrd de jure pour régler ce droit.

Le Patron est celui qui a doté, ou bâti, ou fondé g l'E- Conc. Tridu glife. Il doit prouver son droit par des titres authentiques, sub- 15. c. 94 ou par une possession de quarante ans, soutenue de trois prélentations. Ce droit étant attaché aux terres h, paffe aux héritiers i, & à tous les successeurs. k. Si la terre appartient à l'Eglile, le patronage est ecclésiastique; fi c'est ris 7. de jun un bien profane l, le patronage est laïque, quoique par hasard pair. il se rencontre entre les mains d'un Ecclésiaftique, à cause de fon patrimoine. Le patronage suit l'aliénation de la terre, dont il est un accessoire; mais il ne peut être vendu séparément, parce que c'est un droit spirituel. Il est indivisible, & ne se partage point entre plusieurs héritiers; mais ils doivent convenir de nommer tous ensemble, ou alternati-C. 2. de jure vement : & en cas que leurs voix foient partagées, celui patre qui en a le plus & le plus de mérite, doit être préféré. Les voix se comptent par souches, & non par têtes. Pour exercer le droit de patronage, il suffit d'être en possession de la De cap. 7. c. 19. conf. terre, quand même la propriété seroit contestée.

Le Patron laïque n'a que quatre mois, pour préfenter au jure patr. in Collateur ordinaire celui qui doit remplir le bénéfice, ex. 6. 5. ult. Collateur ordinaire ceiui qui doit rempir le peneire, en Cour. Normi cepté en Normandie & en quelques autres provinces, où art. 70. il a fix mois : le Patron eccléfiastique a fix mois par tout C. Cum. ant

### Patronum faciunt dos, adificatio, fundus.

A II y a certains patronages qui s'étant attachés à aucune glèbe ; In try a certains partoinges dur in chain attective a accune gibbe, font réputés perfonnels, à la différence de ceux qui font attachés a la glèbe, qui font réels. *Poyet* Simon, *tit.* 4. *i* Quand le patronage est perfonnel, il passe toujours aux héri-tiers, ou du moins à celui d'entre eux qui a droit de l'exercer, sui-

vant le titre de la fondation. Il ne peut être vendu ni cedé à un étranger.
 k Le patronage réel passe de droit a celui qui fuccede à la gièbe.
 l l en eft de même lorfque le patronage n'est attaché à aucune

glebe, ni à aucun bénéfice.

18ż

patr.

-----

Cap. un. de 24. de jurq Fatr.

g On entend ici par le terme Fondé, celui qui a donné le fonds sur lequel l'Eglise a été construite, suivant ce vers :



### INSTITUTION

PARTIE IL- pays. Auff il ne peut varier, & il confume fon droit en CHAP. XVI préfentant une personne que l'Ordinaire juge indigne, parce que l'on suppose que ce Patron étant ecclésiastique.

doit être instruit des canons. Au contraire, on excuse l'i-C. Peferelis gnorance du Parron laique. Si le premier qu'il préfente eft 29. cand de juge indigne, il peut en présenter un autre ; & même accumuler enfemble deux préfentations, pour donner le choix au Collateur. De plus, on ne souffre point en France que le Pape prévienne la nomination du Patron laïque, ni que l'Ordinaire admette une permutation à fon préjudice, parce que ce seroit indirectement toucher aux Seigneuries temporelles, dont le patronage est un accessoire. Le Patron ecclésiastique n'a pas ces avantages. Si le Patron ne préfente dans son temps, il perd son droit pour cette fois. C. Per. nofira & la pleine collation est dévolue à l'Ordinaire. Le Patron ne peut se présenter lui même m, quelque capable qu'il foit; mais il peut préfenter fon fils.

Le Patron doit la protection à l'Eglife; ce qui se réduit à présent à veiller à la conservation de ses droits. Le Patron ecclésiastique se peut faire rendre compte du tempo-C. Filiis 11. rel. Le Patron laïgue n'a que la voie d'avertir l'Evêque, 16. 9. 7. ex pour empêcher la diffipation. Le Patron a des droits hono-conc. Tolet. rifiques n; favoir, le premier rang à la procession o dans g. c. 1. rinques n; lavoir, le prennet lang a la prede jure pair. tombe en pauvreté, l'Eglife doit le fecourir raifonnable-C. quicumque 30. 16. q. ment. Le droit de patronage se perd, comme les servitu-7. ex conc. des & les autres droits accessiones, par le dépérissement de Tolet. 4. c. la chose à laquelle il est attaché, comme si l'Eglise est rui-

o Dans l'Eglife, le patron polite avant le feigneur haut-justicier. Mais quand la procession est hors de l'Eglife le haut-justicier a le pas sur le patron. De même, en fait de litre dans l'Eglife, celle du patron est au deflus de celle du haut-justicier, & en dehors de l'Elife, celle du haut-justicier est au-deffus de celle du patron. Voyez Guyot en ses obfervations fur le droit des patrons, chap. 3. p. 165. ¥.

2. cod.

r. pat. nos

igitur.

181

37.

m Encore qu'il fût Eccléfiastique ; mais s'il y a plusieurs patrons qui aient droit de concourir pour la présentation, l'un d'entre eux peut nommer un de ses co-patrons. Voyez d'Héricourt, lois Ecclessaftiques, part. 2. tit. du droit de patronage, n. 30.

part. 2. ttt. au avoit a paironage, n. 30. n Les droits honorihques du patron confistent dans le titre même de patron, dans le droit de préfentation, le droit de recommandation aux prières nominales, le droit de banc au chœur du côté le plus ho-norable, le droit de préféance, comme l'observe M. Fleury, le droit de sépulture au chœur; enfin, le droit de litre ou ceinture funèbre, comme de la coit de litre ou ceinture funèbre. tant au dedans qu'au dehors de l'Eg'ife.

née & le titre du bénéfice éteint ; par la renonciation ou PARTIE I cellion faite à l'Eglife; par le non-ulage, quand l'Ordinaire CHAP. XVII est en possession de conferer librement. Il se perd auffi par C. 12. de perd le crime que l'on appeleroit Félonie en matière de fief, nie ex conc. comme fi le patron avoit tué le Curé; & par l'héréfie, qui Mém duCler. est le crime de lèse-majesté divine : mais elle fuspend ge, som, an feulement l'usage du patronage laïque, fans le faire perdre : le Patron, ou ses héritiers, le recouvrent guand ils reviennent à l'Eglife Catholique.

| E OF |      | )    |        |
|------|------|------|--------|
| СН   | ΑΡΙΤ | RE X | V I I. |

### Des Gradués.

E droit des gradués vient du Concile de Basle p. Les Pafe 3. rect Docteurs de Paris & des autres Universités servirent 28. l'Eglife très-utilement, pour l'extinction du schisme d'Avignon, & eurent grande autorité dans les Conciles qui se tinrent à cette occasion. En traitant de la réformation, ils se plaignirent, entr'autres abus, que les bénéfices étoient mal distribués, soit par le Pape, à cause des réferves & des expectatives, soit par les Ordinaires, qui souvent conféroient sans choix à leurs parens, & à leurs domestiques, quoiqu'incapables & ignorans. Ils demandèrent que l'on eût égard aux gens de lettres, qui paffoient leur vie à étudier pour le service de l'Eglise & de l'Etat; & qu'on leur fit part des bénéfices eccléfiastiques, quand d'ailleurs Rebuf. pref: in Rubric. ils se trouveroient capables de les desservir.

p L'origine du droit des gradués est encore plus ancienne que ce concile, lequel, comme l'on fait, ne tint sa première session qu'en 1431; car avant que l'on est établi que les bénéfices que vaqueroient dans certains temps feroient conférés à ceux qui auroient obtenu des universités des témoignages publics de leur mérite & de leur capacité, les Papes, qui s'étoient réfervé la dispo-sition de la plupart des bénéfices confidérables, permettoient aux universités de leur envoyer des listes de ceux qui étoient les plus diftingués dans leur corps. On appeloit ces liftes Rotuli nominando-rum : & fur ces liftes, & fur le témoignage des universités, les gradués qu'elles proposoient étoient préférés dans la disposition de certains bénéfices, dont les Papes s'étoient réfervé la collation. Ce fut pour remplir le même objet, que le Concile de Basse or-donna que la troisieme partie des bénéfices seroit affectée aux gradués. Voyez les Mémaires du Clerge ; tom. X, pug. 196.

Conc. de Coll.



INSTITUTION

#### 564

Jeg. 605-

The function de Basse q ordonna donc que la troisième XVII. partie de tous les bénéfices seroit affectée aux gradués des Sef xxxt. Universités privilégiées, & que les Collateurs ordinaires der. de call ne pourroient les conférer à d'autres, fous peine de nullité. 5. 12. Conc. On croyoit alors que les degrés étoient la preuve la plus fure des études & de la capacité r. Ce Décret du Concile De coll. 5.9. fut inseré dans la Pragmatique de Bourges ; & l'on y ajouta, que du tiers affecté aux gradués, les deux tiers seroient pour les suppôts / des Universités; puis on ordonna que l'Université nommeroit ceux qu'elle voudroit être préférés : on les appelle Gradues nommes, & les autres Gradues simples t. La Pragmatique obligeoit encore tous les Collateurs & les Patrons ecclésiastiques à tenir des rôles exacts de tous les bénéfices, qui étoient à leur disposition, afin Conc. de Cell, d'en conférer de trois l'un aux gradués à tour de rôle. Le Concordat a confervé ce droit ; il a seulement ôfé ce tour de rôle, qui étoit peu sur, & incommode, & il a affecté aux gradués les bénéfices qui vaqueroient pendant quatre

<del>si</del>. 11.

Les degrés qui servent pour en jouir sont u, celui de

mois de l'année; & ce droit sublisse aujourd'hui.

q Ce Concile étoit alors transféré à Ferrare, & ce fut dans la première session, tenue à Ferrare le 10 Janvier 1438. que l'on ordonna que la troisième partie des bénéfices seroit affectée aux gens de lettres gradués, docteurs, licenciés ou bacheliers dans quelque faculté. Le degré de maître-és-arts équivaut, dans cette faculté, à celui de docteur dans les autres facultés, & fert aussi pour obtenir des bénéfices.

r Les degrés feroient en effet le moyen d'acquérir la fcience, si ceux qui les obtiennent travailloient férieusement à s'en rendre dignes ; & fi ceux qui les leur conférent étoient moins faciles qu'ils ne le sont, la plupart du moins, dans certaines universités.

f Sous le terme de *fuprots*, on ne comprend pas ici tous les fuppôts des univerfités in diffinctement ; mais feulement les gradués qui rendent service dans les universités ; tels que les principaux & profesieurs des colléges.

e On les appelle ainsi , parce qu'ils n'ont d'autre titre que leurs degrés, fans lettres de nomination de l'université.

u Le docteur en théologie est préféré à tous autres gradués : après ces docteurs on préfère les gradués qui ont régenté sept ans dans un collége de l'université de Paris, & les principaux des colléges célèbres de la même université. Les autres gradués viennent dans l'ordre fuivant, favoir, les Docteurs en Droit Canon, les Docteurs en Droit Civil, les Docteurs en Médecine, les Maltres-és-arts. Les Licenciés & Bacheliers des facultés de Tizologie, de Droit, de Médecine, viennent aufli dans le même ordre, à l'exception des Maître



Maître ou Docteur en quelque Faculté que ce soit & de PARTIE IL Bachelier en l'une des trois Facultés supérieures. Le Licen- CHAF, XVIL cié ou Bachelier formé, est en même rang que les Docteurs; & parce que dès-lors ces degrés se donnoient quelquefois trop facilement, on a voulu que les gradués eufsent étudié un certain temps au dessus de la Grammaire, c'eft-à-dire depuis la logique inclutivement. Le Docteur en Théologie doit avoir dix ans d'étude; le Docteur en Droit civil ou canonique, ou en Médecine, lept ans; le Maitreès-arts, cinq ans; le Bachelier en Théologie, fix ans; le Bachelier en Droit ou en Médecine, cinq ans, excepté les nobles x, à qui trois ans suffisent. Le gradué doit avoir d'ailleurs la tonsure ou l'Ordre, les bonnes mœurs, & toutes les autres gualités requifes de droit commun. Il doit être séculier ou régulier, selon la qualité du bénéfice. On ne se fert presque plus des degrés en Médecine, parce qu'il n'y a plus guères de Clercs y qui s'y appliquent.

Le gradué qui veut exercer son droit, peut s'adresser à Conc. Baff. tel Collateur ordinaire, ou tel Patron eccléfiastique qu'il ib. Concord. lui plait, & non-seulement à un, mais à plusieurs. Il fait tit. 14. 15, fignifier tous les actes qui prouvent son degré, son temps d'étude, fa nomination, fa noblesse ; & tous les ans, pen-

7 Le Gradué doit, outre l'acte de fignification de fes grades, & de l'atteftation de fa Noblefie, s'il est noble, laisser au Collateur ou Patron copie de tous ces actes. Il est nécessaire que cette fignification foit faite avant la vacance du bénéfice qu'il veut requérir. Tout gradue, foit fimple ou nomme, est tenu de faire cette tignification ou notification. C'eft ce que l'on appelle notifier fes grades. Ce font les dispositions de la Pragmatique, du Concordat & des

Tome II.



Bacheliers formés en Théologie, qui ont le même rang que les Licenciés de cette faculté.

x Pourvu qu'ils soient nobles, tant de père que de mère. Voyeg

le Concordat, de Collationibus, §. pratered §. cum verd. y Les mœurs font bien changées à cet égard, puisqu'anciennement les Médecins étoient tous clercs. On regardoit même le concours de ces deux qualités comme nécessaire, sin que le même qui veilloit à la confervation du corps du malade, fût en état de l'avertir d'avoir foin de fon ame, comme les règlemens les y obligent encore. Tellement que le Concile de Latran, tenu en 1215, des fendit aux Médecins qui étoient engagés dans les Ordres facrés , de faire aucune opération de chirurgie, où il fallût employer le fer & le fen. Ce ne fut qu'en 1452, que le Cardinal d'Etouteville, Légat en France, leur apporta la permifion de le marier. Voyez Paf-quier, recherches. Menagiana. I roifième Mém. des Médecins contre les Chisurgiens.



### INSTITUTION

CHAP. XVII.

dant le carême, il doit réiterer l'infinuation a de son nom PARTIE II. & de son surnom. Ensuite il peut demander tous les bénéfices dépendans de ce Collateur qui viennent à vaquer dans les mois de gradues, qui font Janvier, Avril, Juillet & Octobre. Janvier & Juillet font mois de rigueur, où le Collateur est astreint à conférer aux gradués nommés, & à fuivre l'ordre de la nomination b; ou bien dans le concours il doit fuivre l'ordre des degrés & des Facultés, préférant la Théologie au Droit, les Docteurs aux Bacheliers, & les Bacheliers aux Maîtres-ès-arts c. Avril & Octobre font mois de faveur, pendant lesquels le Collateur peut choifir, même entre les gradués fimples, celui qu'il lui Ed. 1606. plait. Toutes sortes de bénéfices sont sujets aux gradués, excepté les bénéfices confiitoriaux, les bénéfices électifs, ceux qui font en patronage laïque, & les dignités des Eglifes cathédrales. Le droit des gradués n'a lieu qu'en vacance par mort: ils peuvent être prévenus par le Pape d, &

art. 30.

ordonnances du mois de Mars 1499, de Juin 1510, art. 8. de l'Edie de Mars 1553. Cette notification doit être faite par un Notaire Apoftolique & deux témoins, à la personne ou au domicile des Collateurs ou Patrons. Elle doit être infinuée au greffe des infinuations eccléfiastiques.

a Ce n'est pas seulement l'infinuation que l'on doit réitérer, c'est la notification des lettres de tonsure, ordres, degrés, attestation de temps d'étude, & autres titres & capacités ; la nomination du Gradué, s'il en a une, & fes noms, surnoms & qualités. Toute la différence qu'il y a entre la première fignification ou notification, & les suivantes, eit que dans celle-ci le Gradué n'est pas tenu de donner de nouveau copie de set titres & capacités ; il suffit d'en reiterer la notification, & de les faire infinuer. Cette infinuation fe fait au greffe des infinuations eccléfiastiques, de même que celle de la première notification.

b La Déclaration du 27 Avril 1745, ordonne, que pour les cures & autres bénéfices à charge d'ames: les Patrons qui ont la préfentation à ces bénéfices, & les Collateurs à qui la difpolition en appartient, auront, même dans le mois de Janvier & de Juillet, appelés mois de rigueur, la liberté du choix entre les Gradués dûment qualifiés, qui auront obtenu des lettres de nomination sur les Collateurs, & qui les auront fait infinuer valablement ; & de préférer celui d'entre les Gradués qu'ils jugeront le plus digne par fes qualités personnelles, par ses talens & par se bonne conduite, de remplir les cures ou autres bénéfices à charge d'ames ; encore qu'il se trouve en concurrence avec des Gradués plus anciens ou plus privilégiés.

c Voyez la Déclaration du mois d'Octobre 1743.

d Le Concordat y est formel, & la dernière jurisprudence du Parlement de Paris y est conforme.

- Same is it is a

s'îls ne requièrent dans les fix mois de la vacance, l'Ordinaire peut conférer librement.

Afin que ce droit ne soit pas un prétexte d'accumuler des bénéfices, il n'est plus permis au gradué de requérir. quand il est une fois rempli : or, il est censé rempli, quand il a un bénéfice de deux cents florins d'or de rente, ce qui a été évalué à quatre cents livres; & il faut entendre ce droit du gradué féculier; car le régulier est cenfé rempli par le moindre bénéfice, dont il est pourvu en vertu de ses grades e; parce qu'il a fait vœu de pauvreté. Pour la réplétion, on ne regarde que la possession; & on compte pour bénéfice, la pension pour rélignation, ou même le bénéfice réfigné, s'il étoit acquis en vertu des degrés. Les provisions données en vertu des degrés, doivent en faire mention. Les gradués ne sont pas moins sujets que les au- Moulins, 753 tres à l'examen des évêques, pour les bénéfices à charge d'ames, parce que l'on fait la facilité qu'il y a d'obtenir des degrés & des attestations dans plusieurs Universités. Auffi faut-il avouer, que ce qui avoit été sagement ordonné dans le Concile de Basle, suivant l'état où l'Eglise étoit alors, n'est plus de si grande utilité pour remplir dignement les bénéfices. Le droit des gradués cause une infinité de procès; mais ce ne sont pas les plus savans ni les plus pieux, qui font les plus ardens à poursuivre ce droit. Il n'a jamais eu de lieu en Bretagne, non plus que le reste de la Pragmatique f. Le Concile de Trente l'avoit supprimé avec les VSeff. 14. R. autres expectatives; mais il l'a rétabli enfuite.

f Le droit des Gradués a lieu dans les pays conquis. Arrêt du Confeil d'Etat du 30 Juin 1688. Journal du Palais.



Bb ij

PARTIE IL. CHAP. XVII

Ibid

Sef. 25. c. 9.

e Au grand Confeil, on juge que la réplétion est opérée par un bénéfice le 400 livres de revenu, de quelque façon que le bénéfice ait été obtenu ; c'est-à-dire soit en vertu des grades, ou autrement. Mais au Parlement, on juge qu'il faut 600 livres de revenu pour opérer la réplétion, quand ce font des bénéfices acquis autrement qu'en vertu des grades. Voyer Castel. definit. au mot Gradues. Bibliot. Can. tom. II, pag. 214, Brodeau Jur M. Louet, lett. g. I. tom.



PURTE N. CR. XVIII

-

# CHAPITRE XVIII.

De l'Inizie y, de la Regale, & des ausses Nominations du Roi.

L y a encore quelques autres droits de nommer à des henenices par voie d'expediative, qui sont particuliers à la France. Les Papes érant en possibilion d'accorder de ces gràces, les cedoient queiquesois aux Princes pour en taire part aux Ciercs qui étoient à leur service. Ainsi pendant le schifme d'Avignon &, le Pape accordoit souvent au Roi, & même à la Reine & aux Princes, des indules pour nommer leurs Officiers aux bénéfices qui viendroient à va-Fairs, c. 25, quer. C'étoit comme un transport des expediatives. De là Liene inv. 2, vient Finduit des Officiers du Parlement de Paris, dont on c. 4 trouve quelques traces dès l'an 1303 i sous Boniface VIII, Liner B. 15, & Philippe-le-Bel; mais dont l'établissement le plus certain

eft par une Bulle d'Engène IV en 1434. Il avoir été dif-Men. da continué; mais Paul III le rétablit en 1538, par la Bulle Fait rie. 8. Pauline, qui en eft encore la règle. Les Officiers du Parleprigne rie ment le font maintenus en possession de ce droit, quoique 3. Contrat les réferves enflett été généralement abolies par la Prag-Sef. Sir. a manique & par le Concordat, & quoique le Concile de 13.

> c Le terme d'induit. en latin indultam, vient d'indulgence, qui finité considérante, defirer, accorder une grâce, parce qu'en effet. les induits fent des balles accordées par le Pape à quelque Egfile, Chapitre, Monafière, Corps ou Communauté, à quelque Prince ou autre perfonne pour f. 22, par un privilége particulier, quelque choie qui eft contre le droit commun, & notamment pour conferer ou nommer a des bénéfices auxquels le concelhonnaire n'auroit pas en droit de nommer, fans l'induit à lui accordé à cet effet.

> k Le fehifme d'Avignon en d'Occilert, qu'on appelle auffi le grand Alifne, commença en 1378, après la mort de Grégoire XI, & dura julqu'en 1429, que Martin V fut élu Pape & chef de toute l'Eglife.

> i Quelques-uns prétendent même que ce droit a commencé dis le temps de & Louis, & fous le pontificat d'Innocent IV, c'erb-adre vers le milieu du XIIIe, fiecle, quoique ce droit n'eût pas encare ete porté au point de perfection qu'il a depuis acquis fous le pontificat de Paul III & fous Clement IX. Voyegie tit. des mat. benofie, de Fuet, lis. 4, ch. 9.

> > . .

Trente ait nommément aboli cette espèce d'indult : il est PARTIE IIvrai qu'il femble l'avoir rétabli enfuite.

Cet indult est une grâce, par laquelle le Pape permet au Roi, de nommer à tel Collateur qu'il lui plaît, un Conseiller, ou autre Officier k du Parlement, à qui le Collateur sera obligé de conférer un bénéfice. Chaque Officier ne peut exercer ce droit qu'une fois en sa vie, & chaque Collateur ne peut en fa vie, en être charge qu'une fois, ou une fois pendant la vie du Roi, si c'est une communauté qui ne meurt point. Si l'Officier est Clerc ( & ils l'étoient la plupart au commencement de la concession de l'indult l, ) il peut être nommé lui-même; s'il est laïque, il peut nommer une autre personne capable, pour être nommée par le Roi. L'indult s'étend aux bénéfices réguliers, auffi-bien qu'aux féculiers ; ainfi pour ceux-là les Officiers étoient toujours aftreints à nommer d'autres personnes, & même des Religieux; ce qui donnoit quelquefois occasion à des confidences. Le Pape Clément IX y a remédié, par sa Bulle du 17 Mars 1668, en permettant aux indultaires de tenir en commende les bénéfices réguliers. Par la même Bulle, il a étendu l'effet de l'indult jusques à fix cents livres de revenu, afin que l'indultaire soit sense rempli : auparavant il étoit obligé de se contenter d'un bénéfice de deux cents livres.

Après que les Lettres du Roi, portant nomination en vertu de l'indult, ont été fignifiées aux Collateurs, il a les mains liées; & l'indultaire peut requérir dans les six mois,

Сн. XVIII. Seff. XXV. c. s.

389

E Le Chancelier & le Garde des Sceaux ; les Préfidens, Confeillers, tant de la Grand'Chambre du Parlement, que des Enquétes & Requêtes, le Procureur-Général & les trois Avocats Généraux, les Greffiers en chef, civil, criminel, & celui des préfen-tations; les quatre Notaires & Secrétaires de la Cour; le Receveur & Payeur des gages du Parlement ; le premier Huissier , le Greffier en chef des Requêtes du Palais ; quatre-vingts Maltres des Re-quêtes , le Procureur-Général , l'Avocat-Général & les deux Greffiers en chef des Requêtes de l'Hôtel. Lorfqu'il n'y a point de Garde des Sceaux, le Chancelier a double droit d'indult.

<sup>1</sup> On peut voir dans le recueil des Ordonnanses de la sroifième race, l'Ordonnance de 1291, touchant le Parlement. On y voit que plusieurs d'entre les Maîtres du Parlement étoient Clercs. Celle du 17 Novembre 1318, qui fait mention des Maîtres du Parlement, sant cler.s que lasques ; celle du mois de Décembre 1320, qui porte qu'il y aura au Parlement huit cleres, & douze laïques Préfidens; vingt clercs & vingt laiques aux enquêtes, & aux requêtes trois cleres & deux laignes,

### INSTITUTION

Puerre il ans are mer i a prevenum in Pape , deruis fa rémis Ca MUL non I et same moiere au grantes ; car l'induit s'ereni are rand avera to territies S. Ordentre refujoir's macuar medelique \*. un feur l'Ante de S. Magloire, c'et a fre l'Archevenne ne Paris r. Table de S. Vichor. on le Charceller ne Muivernie.

t in the second × 1

Ł

Le Lu 1 méques aures érries de scouper immédia-Car. 1 Art. ment 1 ins benefices: aver. 13. le artie de joyeux averement i i 2 couronne, en verta duquel 2 peut nommer

ee N Cre. » L'acutevêque le Paris els a cet égaré aux éroies de l'abbé de S. Magnere : repuis : tet : que le carman de Ret ; évêque de Paris ; supuense le tire se l'anaye de S. Magieire ; cont à fa cair la membré à an waite

· Ce trait et ienisable a celui que l'ou nomme en Allenague drait de remainer rares. Vevez a vage-zusiente Findayo de le Maitre, & Seller. 11 mut Pares, 2.1. Queques-ens pretendent que ce droit 8 2 ele etani que sur lieur. II, etans 12 decistration de 9 Mars 1977; s a che cumi que sur Henri II, dins la decisizion de 9 Mars 1977; mas l'airres Autorneux que redevoi el bencomp pius accier; qu'il z'el rour innue lur la cancellou des Papes : qu'il tire fon origine du event les Fleis, comme la reque di le ferment de lochie. Un Arrèt de 1774 chiges les Reigneules de Concy a recevoir une Demoifelle qui avent a somenance du rei Palippe III; I est dit que ce droit lui étoit peore, annés une proprio ; qu'il en nieit dans les Abbayes étant fous la grite. Si des le commencement de lon règne, la Principio fui regi-man. Fallape e Loog, par les Leures du 5 Juillet 1317, mance a les Citture etart choie qu'il a partient per droit Royal. Par Arrêt du 13 la rue taux de la partenir partient per droit Royal. Par Arrêt du 13 la rue taux de lois de popries de partient per droit Royal. Par Arrêt du 13 la rue taux de loit de poprient per droit Royal. Par Arrêt du 13 la rue taux de loit de poprient per droit Royal. Par Arrêt du 13 la rue taux de loit de la partenir au Jarvier 1312 , le creit ce joyeux avenement fut ceclaté appartenir au Roi care le mossiliere de Featmont, en Rouergue, qui ell proprement La Chapitre reguler. Ce droit y est traité de droit Royal, locum fibi jure Lopa debarn. Le Parlement rendit un Arrêt le 25 Fevrier 1323, course à aboye de Beaulieu; & un autre Arrêt en 1351, contre les Relations du prieure de Longueville. En 1353 le chapitre d'Arras, & les Acmunitrateurs de l'Hôtel-Dieu, voulurent conteffer ce droit; Frais spres enquée faite, a y entArrêt çui atteine que le Roi avoit droit de faite recevoir un Religieux dens chaque Abbaye & Hôtei-Dieu, fortout dans ceax de fondation & de garde Royale, ou dans leiquels le hei ctoit en postedion ce ce droit, & que toutes les Eglifes Cathé-

w On as appelle conners de l'adult 2 y en a deux claffes, Sever : les metamers se a Pauline au hulle de Paul III , qui font, l'autre ar 5 Magnars : au lieu suspai est l'Armerépre de Paris, There as inne Winne & a Chancelier as Nore-Dame. Les eximmurs ne a Comenne at Bine se Coment IX de 1168, portant ampliation de Ciniale Sint Cable de S. Derys, cabi de S. Germunter de Pers. Quind E s'agie de l'enertone de la Parime . les enérgieurs de la Chimentine doiven appuier coux de la Fucione : ané à y a fa esécuteurs de Piaent. uns compter leurs values : mis les is esemiteurs fort redurs : any, a mente antanale se à Derys erat raie a la Maifon



u commencement de son règne à la première prébende, PARTIE IL qui vient à vaquer en chaque Cathédrale. 2°. Le droit de CH XVIII. ferment de fidélité, en vertu duquel il dispose de la pre- Octob. 1612. mière prébende, qui vaque à la disposition de chaque nou- De larat. 15 vel Evêque. Ces deux droits sont maintenus par le grand Mars 1646. Confeil.

Enfin le Roi a le droit de régale p, qui se réduit à préfent à la disposition des bénéfices. Autresois il s'étendoit à tous les fruits de l'Evéché vacant, que le Roi faisoit siens, comme tous Seigneurs les fruits du fief, jusqu'à ce que le fief soit rempli, & les devoirs acquittés; & comme, suivant les Canonistes modernes, la collation des bénéfices fait partie des fruits, on y a auffi étendu la régale. Depuis longtemps, le Roi ne profite plus des fruits temporels de la régale : ils furent attribués à la Sainte-Chapelle de Paris par S. Louis, & depuis encore, par Charles V. En 1641,

be Parlement de Fladre, pag. 679. p Le terme Regalia, au pluriel, fignifie quelquefois les Droits Ré-galiens, quelquefois les Droits temporels de l'Eglifs : mais le Droit de Régale oft un droit Royal particulier fur les Evèchés vacans. Ce droit de forme de conciler sizes l'Accisione du Canon feot du Concile Acgaie eit un droit Royal particulier fur les Evêchês vacans. Ce droit eff fort ancien; pluïeurs en tirent l'origine du Canon fept du Concile d'Orléans; d'autres difent que ce droit fut accordé par Adrien I, à Charlemagne; d'autres, du nombre defquels eff M. de Marca, difent qu'il tire fon origine des Fiefs, du moins quant aux fruits des Evêchés. Ce qui eff de certain, eff que la Régale avoit lieu dès 1159, comme il proit par des Lettres de Louis le Jeune, de ladite année, par lefquelles il donne aux Religieufes d'Hières, la Chevecerie de l'Eglife de Paris, pour en jouir toutes les fois que le Siége feroit vacant. C'eff le premier tirte daus lequei il foir fait une merion expression du Droit de Résale titre dans lequel il fuit fait une mention expresse du Droit de Régale Appartenant au Roi,

Dé.lar. 22

drales étoient en la garde du Roi. Ce droit étoit dès-lors tellement reconnu, qu'on en trouve une formule très-ancienne dans le Protocole de la Chancellerie de France. Les Evêchés ont été foumis au joyeux avénement, comme les Monastères, y ayant même droit de garde & de protestation, même devoir envers le Seigneur féodal & le Souvesain, mème obligation de reconnoiffance pour l'exemption des droits dont les autres vallaux (ont chargés. La Pragmatique-fanction, felon la remarque de la glofe & de *Benediciti* fur le mot aliquando, prouve que, felon le droit commun de la France au quinzième fiècle, le Roi uloit du droit de premières Prières pour les Evêchês, mème tellement, uloit du droit de premieres Prieres pour les Evecnes, meme teilement, que l'élection d'un autre fujet que celui qui étoit recommandé par le Roi, étoit annulée, fi le Roi s'en plaignoit. François Marc, Confeiller au Parlement de Dauphiné, qui écrivoit en 1502, Graffalius qui vivoit fous François 1, le Prestre, Boyer, Rebuste, Rouillard & Chopin, font mention de l'ancienneté de ce droit. S'il n'a pas aujourd'hui la même étendue fur les Monastères étant en la garde du Roi, c'est que les places de Moines ont été peu recherchées dans les derniers temps, & que nos Rois ont bien voulu ne pas affujettir ces Monaftères au double droit d'oblat & de joyeux avénement. Voyez le recueil des Edits pour



eller angulle and an an an and a state

- , 2

## INSTITUTION

...... Louis XIII retira ce droit de la Sainte-Chapelle, lui donnam en recompente l'abbaye de faint Nicaife de Reims : & "tementes in en meme temps, il promit, par Lettres-patentes, de donner toujours les iruits temporels au nouvel Evêque, depuis le commencement de la vacance. Mais par une Déclaration de 1944, le Rei veit réfervé la disposition des fruits temporeis comme auparavant; il est vrai qu'il en fait ordinairement don au nouvel Evêque.

Le droit de régaie ne confifte donc plus qu'en la dispofinon des benchices, dont l'Évêque disposeroit, & il les comprend tous, excepté les cures q. Le Parlement de Paris, qui est en possession de juger seul tous les différents qui naissent de ce droit du Roi, l'a étendu en toutes mamères . Il fuffit que le bénéfice vaque de fait ou de droit, c'eft à-dire que le titulaire ne foit pas en poffeffion, ou I nact R. 47- que le posicheur n'ait pas de juste titre : car, disent-ils, la regale n'admet point de fiction. Le Roi reçoit des réfignations en faveur, & crée des penfions, à condition toutetois d'être approuvées en Cour de Rome : il confère, au prejudice du Patron ecclessaftique; en un mot, il dispose, non comme feroit l'Ordinaire, mais comme le Pape, & ne fouffre point la prévention, parce que, disent-ils, le Roi n'a point de supérieur. Mais l'extension la plus importante de la régale, c'eft que dans les derniers temps on a prétendu qu'elle devoit avoir lieu par tout le royaume.

On distinguoit autrefois les Eglifes qui y étoient fujettes, & celles qui ne l'étoient pas; mais les gens du Roi ususencient que c'étoit un droit de la couronne inaliénable N appreserventier , auquel les rénonciations des Comtes de Foundaire, ou des autres Seigneurs, n'avoient pu préjudi-No voe ha voe8, le Parlement de Paris rendit un Arrêt, par exaction de l'Eglife de Bellay, il déclara que la espective au dans tout le royaume. Les Evêques de **、**. . . & en 10-3 le Roi fit une déclaration. . . . · • • •

> ant deflervis par des Vicaires perpétuels, Nie versteren van 1463 & 19 Juin 1464, celle da

-'-.

.

your inch.

Mais enfuite, fur les remontrances du Clergé, affemblé PARTIE IIextraordinairement en 1682, le Roi donna une autre Dé- Cu. XVIII: claration, par laquelle il expliqua comment il entendoit Act du 5 Février 1682. user à l'avenir du droit de régale. Comme le Roi a la pleine collation des bénéfices vacans en régale, les régalistes, en vertu des seules Lettres du Roi, se mettoient en possession, non-sculement des simples prébendes, mais de la théologale, de la pénitencerie, des dignités même des chapitres, avant juridiction ou charge d'ames, comme les archidiaconés & les doyennés. Il étoit difficile de comprendre comment le Roi pouvoit leur donner la miffion & l'autorité spirituelle, & toutefois on en avoit toujours ainsi ulé, même du temps de S. Louis. Par la Déclaration de 1682, le Roi veut, que ceux qu'il aura pourvus de bénéfices, auxquels est annexée quelque juridiction ou fonction spirituelle, se présentent aux Vicaires généraux du Chapitre, ou à l'Eveque, si le siège est déjà rempli, pour obtenir l'approbation & la miffion canonique  $\int$ , & qu'il y ait liberté de les refuser, fi par l'examen ils sont trouvés incapables ou indignes. Le Roi déclare encore, qu'il ne prétend, en vertu de la régale, exercer le droit de l'Evêque, que comme l'Evêque lui-même l'exerceroit, & non comme on pourroit prétendre qu'il auroit dù l'exercer ; mais suivre exactement les usages de chaque Eglise, quant au partage des collations de bénéfices, entre l'Evêque & le Chapitre. Sur cette Déclaration, le Clergé a confenti que la régale ainfi réduite, s'étendit par-tout le royaume. On excepte seulement les évêches qui en ont acquis l'exemption à titre onéreux, c'est-à-dire qui ont donné au Roi des domaines ou d'autres biens, pour se racheter de ce droit . La régale ne finit que quand l'Evêque obtient main-levée à la Chambre des Comptes, en y faisant enregistrer son serment de fidélité; & il faut faire signifier les Lettres de main-levée aux Officiers du Roi sur les lieux.

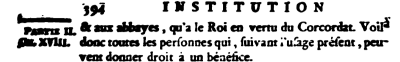
Nous avons parle du droit de nomination aux évêchés

393

f C'eft ce que l'on appelle auffi l'Institution autorifable.

e Mais il y a bien peu de ces exemptions qui soient certaines. Plufeurs Egliles qui prétendoient les avoir acquiles à titre onéreux en ont été déclarées déchues, comme les Egliles d'Auxerre & Amiens, par des Arrêts de 1689 & de 1691, Voyez le Traité de Drapier, des Bénéfices, Tom. 11, Fcg. 122,







Des Capacisés requifes pour les Bénéfices n.

E bénéfice ne doit être conferé qu'à une personne capable : & fi l'on confidéroit principalement l'office, pour lequel le revenu est donné, il seroit facile de connoitre quelle capacité est nécessaire, après ce qui a été dit dans la première partie : mais depuis que la disposition des bénéfices est devenue matière de procès, on a réduit les capacités aux gualités extérieures, qui peuvent facilement C. cum cau- se prouver devant les Juges. Premièrement, il faut être féculier ou régulier, selon la qualité du bénéfice. Les ré-C. cum de guliers, quoique Clercs, & même Prêtres, ne peuvent benef: 5. de possible possible bénéfices féculiers, fi ce n'est les évêchés, qui prab. in 6. Les éineme de louis de luis de l'éminance du Sacardore les tirent de leur état, à cause de l'éminence du Sacerdoce parfait. Les séculiers, quoique Clercs ou Prêtres, ne peuvent pofféder les bénéfices réguliers x, qui dans leur origine n'étoient que des offices monastiques. Non-seulement il faut être régulier, mais du même Ordre, & encore du même Monastère, s'il n'est point uni avec d'autres en corps de Congrégation. Mais il y a des exceptions à ces deux règles; car on donne des provisions à celui qui témoigne défirer de faire profession y, pourvu qu'il la fasse dans l'an; & on peut transférer d'un Ordre ou d'un Monastère à l'autre. Pour la translation, il faut 7 le consentement de toutes Cone. Trid. les parties intéresses, du Religieux, du Monastère qu'il S. xiv. c. quitte, & de celui où il entre. Le Concile de Trente femble approuver ces difpenfes.

<sup>7</sup> Il n'y a que le Pape qui puisse transférer un Religieux d'un Ordre à un autre, dont la règle est moins austère. D'Héricourt, Lois Ecclés. tit. de la transsation d'Ordre.



fam 17. de elect.

10. 11.

u On peut voir sur cette matière le Traité de l'état des Ecclésiastiques de leur capacité pour les Ordres & Bénéfices, par M. du Perray.
 x Ils ne peuvent les possiéder en titre, mais ils peuvent les tenir en commende.

y C'est ce que l'on appelle en style de Cour de Rome des provisions, pro cupiente profiteri.

Il y a des bénéfices facerdotaux, c'eft-à-dire qui ne peuvent être conférés qu'à des Prêtres ; les uns , par la loi , CHAF. XIX. les autres, par la fondation. A l'égard de ces derniers, qui font les chapelles facerdotales & les autres bénéfices femblables, on observe à la lettre la loi particulière de la fondation, & on ne peut les conférer qu'à celui qui est déjà Prêtre. Les bénéfices facerdotaux, par la loi générale, font les cures, les doyennés, les prieurés ou abbayes en règle a, & les autres femblables : pour ceux-là, il suffit que celui qui en est pourvu, soit ordonné Prêtre dans l'an de la paisible possession. A l'égard des autres bénéfices, comme C. 1. de atat. les prébendes, les chapelles, ou prieurés fimples, & les & qual. pracommendes, il faut fuivre l'ufage, fuivant lequel il y en a fc. C. Pratered qui ne se donnent qu'à ceux qui sont dans les Ordres sa- 5. cod. crés, d'autres à de fimples Clercs; ce qui fait qu'il y a tant de Clercs qui demeurent fimples tonsurés ou sous-diacres. Tous les Ordres, & même la tonsure, doivent être prouvés par lettres b, & on ne présume point que l'on a passé par l'Ordre inférieur, pour arriver au supérieur; il faut les prouver tous, & montrer que l'on n'a point été promu per faltum.

De cette règle suit celle de l'âge, suivant ce qui a été marqué dans la première partie, touchant les ordinations : il faut avoir 25 ans pour les bénéfices sacerdotaux, 22 ans pour ceux qui obligent d'être in sacris, & 16 pour les bénéfices réguliers, puisque c'est l'âge où on peut faire profession. Pour les bénéfices à simple tonsure, la règle n'eft Conc. Tride pas si certaine. Suivant le Concile de Trente, on ne pour- fest. xx111. roit en obtenir aucun avant 14 ans, qui est l'âge où, selon C. In le Droit romain, on fort de tutelle. En France, on suit 3. de at. & une ancienne règle de chancellerie romaine, suivant la- qual. prafic. quelle on demande 11 ans pour les prébendes des Cathe- Reg. 18. Pau-li III. drales : 10 ans pour les Collégiales c; & pour les prieurés fimples, & les fimples chapelles, on se contente queique-

395

C. Indecor.

a On appelle Abbayes & Prieurés en règle, ceux qui sont conférés en titre a des Réguliers, & non pas en commende à des Séculiers. b Voyez l'Ordonnance de 1667, tit. 20, art. 15, & la Déclaration

du 9 Avril 1736, er. 32 & fuiv. c Au grand Confeil on juge qu'il suffit d'avoir sept ans pour posséder une Prébende dans une Eglite Collégiale, mais au Parlement on juge qu'il saut dix ans. Voyer le Rec. de Jurisprud. Canon. de la Combe, au mot åge.



## INSTITUTION

 Los a imparts La runon ou le pretexte, est d'entretenir des same antais pendam leurs crudes dans les Colleges 4 - ni au Seminaires Four les abayes commendateires, on 1 au conta ordinairement à des Fremesa mais on les donne auff qua plur de la de implas Claras. & ces difientes n'ont no motion repairement a

una ... Toures es imegadarnes par ere marquees, en parunt que l'entres com aufi des abétacles aux benefices. On at super one incomposes as pateros : ceux qui font mutiles, en en om eller af actual comorel ; les bagames ; ceux qui ort ohme as armas and part ane a la mort de quelqu'un, the construction of the section of t 1 - Louis de coloriere ne le compte en matiere de bénéturs and a come putter, pour leiquels on peut et a ser seiter de des mines ecclematiques , qui anno no mont part de benefice L'irregularite de l'ignoand a sur management, the contact des degrés que n and the state linear rest that are capable de a many reporters particulations que pour ette nomme à un la conception de lors de la Calenda en Théologie, ine en Chine et la carlos, nue de pour une care dans une en en elle nur es e une este Marte-es-arts, ou avoir in a service of Theorem ou en Orbit, avec quelque in the second sensities at filt point de degrés : en en Stanten is ne andere mis aufer d'examiner tous en es est iem er et treviliens ni vifaf :
 en er et es treiser es es treuvent notoi-

 A service respectes particul tres aux benefices. Le A service of empeche point la promotion aux moin

and and a source aux inclemes, ou à la and an an anti-contractor préand an anti-contractor préand an anti-contractor préand an anti-contractor preanti-contractor pour les Graduéss anti-contractor pour les Gradués



dres Ordres, empêche la collation des bénéfices, même PARTIE IL à fimple tonsure; parce que l'on a trouvé que les Clercs CHAF. XIX. maries diffipoient les biens d'Eglife. Par la même raison, Cap. divert. le fils, quoique légitime, ne peut succéder au bénéfice de s. de clerie. fon père ; de peur que ce ne foit un prétexte de rendre les conjug. bénéfices héréditaires. Un étranger, qui n'entend pas la de fil. prab. langue du pays, ne peut y tenir un bénéfice à charge d'a- Reg. 20. Canmes: ce que les Ordonnances de France ont étendu à tou- cell. Inn. tes fortes d'étrangers, pour toutes fortes de bénéfices. 1431.

Charles VII.

Blois, 14a

16.5

#### CHAPITRE XX.

## Des Résignations. Des Dévoluts.

E bénéfice ne peut être conféré, qu'il ne soit vacant h. Il y a trois genres de vacance, par mort, par réfignation, & par dévolut : car les bénéfices sont conférés pour toute la vie, & le titulaire ne peut en être privé malgré lui, que pour un crime ; mais il peut réfigner, c'est-à-dire Thomas p: renoncer volontairement entre les mains du Collateur. & le Collateur de son côté peut admettre la réfignation ou la refuser, & forcer le bénéficier à demeurer dans sa fonction, s'il le juge utile à l'Eglife : tout cela suivant les Cap. anciennes règles. Un bénéficier ayant réfigné fimplement, peut être pourvu par le Collateur d'un autre bénéfice ; & si deux résignent en même temps, il peut transférer l'un au bénéfice de l'autre; & c'est le fondement des permutations. Elles ne doivent avoir pour but que l'utilité de l'Eglise : C. quafit. 5. quand l'Evèque voit, par exemple, qu'un Curé réuffira de rerum permieux dans une autre paroiffe. Les particuliers ne doivent mut. point y avoir de part, & les pactions qu'ils feroient de leur autorité pour permuter i, seroient simoniaques : mais les Ibid. &c. 7.

Cap. 1. de

h De fait ou de droit.

COX:

i La permutation est l'échange d'un Bénéfice contre un autre. L'usage des permutations paroit s'être introduit dans le douzième fiecle; car elles furent condamnées au Concile tenu à Tours, lous Alexandre III,

<sup>4. 1. 2. 6. 17.</sup> 

porte que, si l'on ne trouve pas affez de Clercs vivans dans le célibat pour remplir le Ministère des quatre Ordres Mineurs, on pourra donner ces Ordres à des Clercs mariés, pourvu qu'ils ne soient point bigames, & qu'ils portent la tonsure, & l'habit Ecclésastique à l'Eglise; mais prélentement parmi nous, on ne donne plus les Ordres Mineurs, ni même la tonfure a des gens actuellement mariés.



#### INSTITUTION

Furne an Casonines or fourenu que le Pape pouvoit dif-One XX. penner de cette entre ce funorie, qui n'eft que de Droit Gigle in exclusionique. Sur ce fondement, les Papes ont admis les a a mil pachons, Dro-seiement de permuter, mais de réligner en . 6 . facer, c'en 2-cire à condition que le bénéfice foit conféré re deut de a sue certaine perionne, fans quoi la réfignation feroit a erabit : mis I en devenu fi frequent , que le peuple re-2. 26. garie la baceloa comme un patrimoine, que l'on donne a que l'on vent, & ou les parens ont plus de droit que les a tto L

Cette facilité de réligner a fait chercher les moyens de preverir la vacance par la mort, autant qu'il seroit poffibie. Anni, griconque se voyoit malade, ne manquoit pas de reliener avant de mourir, & souvent a l'extrémité. C'eft pour prevenir cette traude, qu'a été faite la règle de Chan-Ret 12 le cellerie romaine de infrais l. Elle porte, que si un malade a renzoe, & est decedé dans les vingt jours, la provision in cette refignation est nulle, & le bénéfice réputé vacant Out 1000 par mort. Mars il est de style de déroger à cette règle, & elle 15 54 bes me s'observe plus en France : toutetois il est toujours désendu de celer la mort d'un bénéficier, & de garder le corpse & certe garde est condamnée & traitée comme un crime m

A l'instruction de l'entre entre charite. À Quelle cela il pulle le gliffer de l'abus, l'intention de l'E-glue del pas ce les autoriter : mais il y a dans les meilleures chofes est accordences que l'on ne peut ni prévoir ni empêcher. On laiffe cela a la contenence de caux qui font de telles réfignations, c'eft à eux a s'exammer la-cessus scrupuleusement, & a voir s'ils les font par des vues hien legitimes.

On ions-entend le mot Refigeantibus : on l'appelle indifféremment règle de viginti etchus, seu de infirmis refignantibus. On prétend nearmoins que la règle de viginti diabus ne faisoit aucune mention de Petation de la trege de viginit alcour ne tanoit ancune mention de l'etat de la lanté, ou mâtraité du rélignant; mais que dans la fuite Bo-milace VIII y s'outa ces mots in infirmitate conflitatas, ce qui fit denner a cette regle le nom de règle de infirmis refignantibus; quoi qu'i, en foit, en confond enfemble ces deux règles. Voyet le traité de l'alage & pratique de cour de Rome par Caffel. m Voyet la déclaration du Roi, du 9 Févriet 1657.

----2.

en 11-2, dont le premier Canon porte, divisionem prebendaram aux dignaturam premierationem fir: prolibemen. Les translations des Béné-ficiers que le pape Urbain III, fur la fin du douzième fiècle, écrivit que les Europes pouroient firse pour l'utilité de l'Églife, femblent avoit esone estrabas a l'uisge des permutations; car une translation matrice de deux Screbciers, opère le même effet qu'une permutation. E el cortale que des le postificat de Beniface VIII, la liberté des permatstions eteit enferement établie.



Un autre moyen d'empêcher la vacance par mort, fans PARTIE IL. quitter (on bénéfice, étoit de réfigner & faire expédier des CHAP. XX. provisions; mais à la charge que le réfignataire tiendroit le tout secret, jusqu'à la mort du résignant. C'est à quoi a remédié la règle de publicandis n, qui porce, que la réfignation est fans effet, si le résignataire ne l'a publiée, & n'a pris possession dans les fix mois, s'il est pourvu en Cour de Rome; & dans le mois, s'il est pourvu par l'Ordinaire; autrement le bénéfice est cense vacant par mort, le rélignant étant décédé en possession. Mais si le résignant vit encore après les fix mois, le réfignataire peut toujours le dépoffé- Paul III. der, pourvu qu'il n'attende pas plus de trois ans; car après ce terme, le réfignant seroit centé avoir acquis un nouveau titre en vertu du Décret de pacificis o.

Dans les derniers temps, on a regardé la personne du rélignant comme favorable, & on n'a pas voulu qu'il fût aifé de le dépouiller. De-là font venues ces maximes, que la procuration pour réfigner doit être pardevant Notaire, & spéciale : que les impubères en sont incapables : que si la résignation n'est faite dans l'an, la procuration est nulle, parce qu'on la présume révoquée : qu'elle peut être révoquée tant que les chofes font ensières. On a auffi autorifé le regrès, c'est-à-dire, la demande pour rentrer dans un bénéfice réfigné, en trois cas : le pre- Louer, B. 151 mier, de convalescence : comme si celui qui résigne, étant Le Prét. cente dangereusement malade, ne réfignoit que par la crainte de 1. ch. 884 la mort, & avec une condition tacite de rentrer. Le second cas est la minorité p: fi celui qui est au dessous de 25 ans. a été féduit pour réfigner, contre le gré de son père ou de son tuteur. Le troisième est, le défaut d'accomplissement de quelque condition de la réfignation; enforte, qu'elle femble être mise au rang des contrats ordinaires. Le Concile de Trente a défendu tous les regrès q, sous quelque pré- R. c. 7.

Reg.

Sell. XXVA

g Néanmoins, comme le Concile de Trente n'est pas reçu en France,

m On fous-entend refignationibus.

o C'est le décret de pacificis possesses du Concile de Bale, dont les Papes ont tiré presque mot a mot la règle de trienneli possessore, ces rapes ont tre preique mot a mot la regie de triemais pojjegiore, qui est en usage en France, non comme une règle de la Chancellerie Romaine, mais comme un décret du Concile de Bàle, reçu par la Pragmatique-fanction, & confirmé par le concordat. Vóyez le traité de Rebusse, & la glose de la Pragmatique, tit. de pacificis pojjeffor. p Ceci est une exception à la maxime, que les bénéficiers mineurs font réputés mijeurs pour les droits de leur bénéfice.

ALT SCHOOL SHOT SHE WAS AND TO THE

## FERIERTIAN

e general de la constante de la constante de la comstânt, las la general de la constante de la comstânt, la comstânt, las e la lastressa das colos de las ingressa a las maina i cara a La trans.

. - -

lui indica sula calca de Circulo y mertore se se stele Coloren o como e persona el presente de la respec ೆ ವರ್ಷವರ್ಷವರ್ಷದ ಮೂಲನ್ನಡ ಸಮಕ್ಕೆ ಸಮಕ್ಕೆ ಸರ್ಕಾರಣಗಳಿಗೆ ಆಗುಗ n in annantis II ta can mis annanars as inar search a u Die laar nier maar is begageneel, wat Diete geden nume in a lare no vine fine nere rege 1.5 million and game is million as internation um etus antus a latiment u fan ar mele senebes ef Multin far lef hull i 1 a filmure offis in ordere agente met plaque come a qui cella de la secte, emport re mounta a penette di musice sa casa. Acta nara mai marvar, comme à e senerice is de vique par most

(a) Prinsments internetti a regressi La grane con allo no compose se l'america o trocco cas un te troccit do se to optimo concert articulo concerto que la traccitor de la construction de regres o resulta configuration de la contracta da grane. La tra-mogre o resulta configuration de la contracta da grane. Estas a concerto de la configuration de la contracta da grane. Estas a concerto de la configuration de la contracta da grane. Estas a concerto de la configuration de la contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta a concerto de la configuration de la contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta a concerto da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da contracta da

unte in die al addiere der sime die is contre is ander

et control control de la control de control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la control de la con ACCOMPTENDED AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND ADDRESS AND A

and a nglian and in a diete plot mig egmement au . . .

lating to the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set

and and enterplant the enterplace ament mit queloue ari-menteries and the management par queloue and the due of the enterplace de the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of the due of

013

Ì

·



### AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. **1**01

ou par simple démission f. Quoique la cause du dévolut soit de ceiles qui font vaguer le bénéfice de plein droit, le titulaire peut toujours refigner, jusqu'à ce que le dévolutaire ait paru, c'est-à-dire qu'il lui ait fait signifier la prise de posfeffion. On le comente que l'Eglise soit purgée du possesseur Brod. Leuete indigne, de quelque manière que ce soit : d'ailleurs, le per- B. 10. fonnage du dévolutaire est odieux 1; parce que l'on fait qu'il est plus souvent excité par intérêt, que par zèle de la discipline. C'est pour cette raison qu'on l'oblige à faire exprimer dans ses provisions la cause particulière de dévolut; à prendre poffettion dans l'an ; à intenter action dans les trois mois Decl. in fin après; à bailler caution dès l'entrée; & à ne s'immiscer en la jouissance du bénéfice, qu'en vertu de sentence.

PARTIE IT. CHAP. XX.

Ed. 1637:

Blois

C.₹

### CHAPITRE XXI.

## De la forme des Provisions u.

A forme des provisions est, en général, une Lettre Patente x du Collateur, par laquelle il déclare, gu'il confère à un tel, un tel bénéfice, vacant de telle manière.

s Le terme de Leure-Pasente, ne le prend pas ici dans le même Tome II. Сc

 $<sup>\</sup>int$  La raifon eff, que dans ce cas il n'y a rien à imputer au Colla-teur. On ne peut pas lui reprocher qu'il a pourvu une perfonne in-digne, puifque le pourvu étoit capable lorfqu'il lui a donné des pro-viuons : & ce n'eff pas en ce cas varier, de la part du Collateur, que de nommer une autre perfonne au bénéfice, qui est vacant de droit par dévolut : puisque l'incapatité qui rend le bénéfice vacant, n'est survenue que depuis les premières provisions, que le Collateur avoit données.

e Quoique la plupatt des Canonistes aient tenu le même langage, il paroit cependant trop fort de traiter d'odieux un droit que l'Eglise autorile. Car fi le dévolut étoit une voie odieule par elle-même, il ne faudroit pas l'admettre. Il faut donc dire que le dévolut est autori-sé, & même que l'Église l'a fait pour le bien de l'Église. Mais comme elle a craint que les dévolutaires ne priffent cette voie, plutôt par des vues d'intérêt perfonnel, que par des vues de zèle pour la pureté de la difcipline, on a afreint les dévolutaires à certaines conditions & formalités.

u Le mot provisions vient du latin providere, qui fignifie pourvoir à quelque chose. Le Collateur pourvoit aux besoins de l'Église va-cante, en lui donnant des Ministres. Il pourvoit aussi un Ecclésiasti-que d'un bénéfice, en lui donnant un titre qui l'autorise a desservit une telle Eglise, & a se mettre en possession de cette Eglise, & du sevenu qui y eft attaché.

## INSTITUTION

PARTIE II. Elle est adressée, ou à celui même qui est pourvu, ou à ceux CHAP. XXI. qui doivent le recevoir, ou le mettre en possession. Si la collation est libre y, le Collateur ordinaire est toujours censé conférer de son propre mouvement 7, par la connoisfance qu'il a du mérite de la personne qu'il choisit: & on ne fait mention d'aucune demande, qui lui ait été faite par le pouryu, ou par quelqu'autre pour lui; parce que cette expression seroit contraire à la discipline, dont on veut au moins fauver les apparences. Si la collation est forcée a, par la nomination d'un Patron, ou par le droit d'un gradué, il le faut exprimer : mais on suppose que l'Ordinaire a suffisamment examiné la personne, avant de lui conférer le bénéfice.

> Le Pape donne aussi des provisions en la même forme, comme données de son propre mouvement. Mais il en donne d'autres sur la réquisition de la partie, où l'on ne feint point d'exprimer qu'il demandé un tel bénéfice, & que le Pape le lui a accordé b. Il y a grande différence entre ces deux fortes de provisions. Celles qui sont accordées sur une fupplique, y font relatives : le Pape n'accorde que ce qui est demandé, & aux mêmes conditions tout au plus : il faut donc y exprimer le genre de vacance & toutes les Obstan-

> fens qu'on le prend en termes d'Ordonnances & de Chancellerie. Il fignifie feulement ici, une Lettre non clofe, parce que la provision est fur un papier en parchemin, en placard, non clos ni plis. y On entend par Collation libre, celle où le Collateur a le choix

> du pourvu.

au pourvu. ζ La claufe Proprio moru fe réfère à l'ancienne difcipline de l'E-glife, où, fuivant la pureté des Canons qui étoient obfervés ponfuel-lèment, il n'étoit pas permis de folliciter les bénéfices. On étoit alors fouvent obligé de forcer les Eccléfiafiques de remplir certaines plaçes, même des évêchés, lesquels n'étoient point alors regardés comme un bénéfice, c'eft-à-dire comme une place utile, mais comme un fardeau pénible, tel qu'il eft en effet pour ceux qui remplifient

402



### **AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE.** 401

tes c, comme si l'impétrant a déjà quelque autre bénéfice : PARTIE II. autrement, on jugeroit qu'il y auroit de la subreption. Au CHAP. XYL contraire, les provisions données par le propre mouve- Cap. fi moin ment du Pape J, n'ont befoin d'aucune de ces expressions: 17. 23. de parce que l'on y suppose, que le Pape a été pleinement in-

formé de l'état de la personne & du bénéfice, & de tout ce qui eût pu le démouvoir d'accorder la grâce; & que tout bien confidéré, il l'a voulu faire toute entière. Cependant, comme il n'étoit que trop notoire en France, que le Pape accordoit souvent ces provisions, avec auffi peu de connoissance de cause que les autres, & que la clause moin proprio, n'étoit que de style; nous l'avons entièrement rejetée, & nous n'admettons que les provisions accordées fur une supplique, qui sont au moins astreintes à certaines règles.

Depuis que les provisions du Pape se sont rendues fréquentes, par les réfignations en faveur, les penfions & la prévention en tout genre de vacance, on a trouvé que les Bulles expédiées en parchemin, & scellées en plomb, étoient de trop grands frais pour les petits bénéfices; & on a établi l'ulage de prendre possession fur les simples signatures, qui font comme la minute des bulles e. Les Bulles font demeurées pour les évêches, les abbayes, & les autres bénéfices qui rendent chef de quelque corps Eccléfiastique, non qu'elles soient nécessaires, mais parce que les Officiers de Cour de Rome n'en expédient point de provision en autre forme f; & comme la fignature comprend tout ce qu'il y a d'effentiel même dans les Bulles, il suffira d'en expliquer ici la forme. La fignature de Cour de Rome g est une requête

c Voyer l'explication de ce terme, qui es ci-après dans ce même Chapitre.

d'll y a des provisions ou fignatures de Cour de Rome, qui, quoi-

a il y a des provinons ou ignatures de Cour ce Rome, qu', quoi-qu'au bas d'une supplique, contiennent la clause, fat mota proprio : mais en France on n'a point égard à ces formules. c Une autre différence qu'il y a entre les simples fignatures ou provi-fions de Cour de Rome, & les bulles, est que dans les premières, tout n'est écrit que par abréviations, au lieu que dans les bulles, chaque mot est écrit tout au long, & les clauses y sont étendues de même. f On expédie aussi des bulles pour certains bénéfices qui ne four pas ensité de roure les abases de Belieuses.

von expedie auxi, comme les abbayes de Religieufes, les prieurés con-ventuels, les premières dignirés des Eglifes Cathédrales ou Collégiales. Toutes les provisions des bénéfices des trois évêchés, Metz, Toul & Verdun, s'expédient de même a Rome par bulles.

g Ces fignatures ou provisions font en papier, au lieu que les bulles font en parchemin.



# . . . . . .

. . . .

- - - - -

an areanna a construction difference de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la construction de la entropy of contract and which the contract wither Austria and an an and and an and a state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of th general trade were commence interest interes NAME OF AND AND A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCRIPTION OF A DESCR سيونين معدرة an matter a mais i defende enter and the and shine and clarge shires. . ...a na statu year year a swell statu se and second s valente subraze, 2 de estrutute date de unitate de la . mine endowing, dor is allered the fact zice the end wetter the statistic basacce sor ence e contration à suit à la contra-.

Á.

Andrewski od stranov od stranovni užila za tudo stranovni skola stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni stranovni

The one of the second second to the second of the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second s

### AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 404

dont chacun vaut environ cent sous de notre monnoie, & on n'en fait point d'autre expression.

Au bas de la supplique est la réponse, qui s'appelle proprement la fignature, & confiste en ces mots: Conceffum ut petitur in prasentia Domini nostri Papa, qui font de la main du Prélat qui préfide à la fignature m; & cela pour les matières courantes. Les grâces extraordinaires sont signées en ces mots, Fiat ut petitur, ou motu proprio, que le Pape écrit de sa propre main, avec la première lettre de son nom de baptême. Enfuite on met plusieurs clauses, qui, la plupart ne sont que de style, pour déroger aux règles du droit commun, qui pourroient empêcher la grâce n.

La plus confidérable de ces claufes est la commission que le Pape donne à l'Evêque diocésain, de faire exécuter la concession ; à quoi on ajoute d'ordinaire la condition, fi l'orateur, c'est-à-dire l'impétrant, en est jugé digne. Parlà, on prétend remédier à l'inconvénient qu'il y a d'accorder à Rome les grâces à tous ceux qui les demandent. quoiqu'absens & inconnus; & c'est ce que l'on appelle des provisions in formá dignum o. Mais fi l'impétrant a envoyé à Rome une attestation de vie & de mœurs de son Evéque, on lui donne des provisions en forme gracieuse p, c'eft- 21. Dec 9. à-dire pour être reçu fans examen ; excepté pour les cures,

PARTIE IL.

CHAP. XXI.

Ord. 1619; Juil. 1656.

o Elles font ainfi appelées, parce que cette forme a été réglée par une Bulle qui commence par ces mots, Dignum arbitramur, & en confé-Bulle qui commence par ces mots, Dignum arbitramur, & en confé-quence de laquelle on met au bas des provisions, Committater Ordinario in forma dignum. On met quelquetois, in forma dignum antiqua, ce qui est la même chole. Il y en a d'autres où l'on met, in forma dignum novissima: ce sont des Bénéfices sujets aux réserves Apostoliques, dans les provisions desqueis le Pape limite le terme de trente jours aux Com-missiers pour l'exécution de ces provisions, passé lequel temps l'Ordi-naire le plus voisin feroit censé délégué exécuteur, au resus de l'Ordi-naire naturel. En France, l'effet de ces deux clauses est le même, & se réduit au pouvoir qu'a l'Ordinaire de prendre connoissance de la capa-cité des pourvus. Voyet le Tr. de l'usage & pratique de Cour de Rome, de Castel, tom. I, pag. 401.

de Castel, tom. 1, pag. 401. p In forma gratiofa. Elles contiennent la clause, Quod dictus orator Mflimonio Ordinarii fui de vita, meribus, idoneitare, commendatur.

m C'est celui qu'on appelle Préfet de la fignature. n Voyez le flyle du grand Confeil par Ducrot, dans lequel se trou-vent plusieurs formules de ces signatures, avec l'explication des abré-viations. On peut voir aussi sur le même sujet le traité de l'usage se pratique de Cour de Rome, de Peral Castel, dans lequel il y a aussi des formules de ces signatures, avec des explications, tant dans le Texte de l'Ourage, cue dans les Noter de l'Ouvrage, que dans les Notes.

500

# . 4 . 7 . 7 . 7 . 7 . 9 4

e caule de l'examen de coureux que la londita le fattite A SH PER IT were ast a prioritante

Sel. 4. 1.

R : Genar

10%

Four at as to a fonamere if a are cette e a rem du Consenance e don las du cur que la canature at l'Eperies aus a ar ne i de che steme. E ----re du the de elsapriar di arrive i Come cavarris drisurvey les mancers or la late it le grane incorrance en es graces qui tera petitante sterionna . É di Ont conters a planary or a treat ally a base to trevenir induaire la privage les Printlas 11 tom leu aut monters acordes en Constituire - lar la Builes ont dance to car to confidence. I aut nie a lare s iccorne wer a compose perfimit paritie . The sorte The 25 moestions for escance par more eront nules, i in our in a fare d'air a diez le temps sour taire me mi ten m is pressione of decoders a cacance ait in grademosationent and a state connectiones on Price Construe . In all allstate a conclusive, as providents terrat nulles is i at mouve nor l'in at lat parte de courter avant la vacance l'in sur compette compete manage : Le concours le muleurs

+ Cas Blickhows, qu'an appelle Benefices confiftoriaux, font les Arelieverbee, I verbie, Abbayes, les Prieures conventueis en titre, Recent dignités majoures & principales, dont les Bulles s'expédient par la voin du Combiliare, s'effes dire par le Pape, en l'Affembles des Continue, lefquele forment ton Confistoire ou Confeil.

/ On tony entend of obiture

e Color que cuttent auch prématurement des dates, eft indigne du

aum teat fortune ed in fofficier te ta Onterie ; pareit in Bureau ca la chonseiles e Romone, dons ennet en tetent en taten au provins es este es agoinares la provincia pour les Benefices. Cet i faiter au plas trienen en Dienere, etert in Peder de la Cour Bomane ; etc. It topate treetenieur par le Pipe 1 office marriame Officier au in anno e a can an anna anns e Prètet de la fignature te grace. Sa Environne détend que tar es variantes par mort des pays à l'occuments. provinterimentes il y a un la horer appena per obreum. La ortacione uno-rea ida versi la mare efficiente res formaires du control un cumple june d'aujourtance : l'arfe s'elles font portées pour être à grees dan le Page : copind autoris : miliaire du extrait eft prefque toujours durit de la ne la ballan anna de las Commers, & ligné da Sout-Ditare da 20an in annum composition con secondaris, ce light du bouseDature du atte seguire car estruct, parto conforment quand la fupping o conterna acte-que alors anno diferite, con autre grice qu'in laut corente du fabel La Socie Dataire marque au bas de la fuppingue les difficultes que le Papa y e fores Lordiguid met com Janifighous, c'est pour en conterer anguit dura dus conterer marque de la conterer (1 211), até : Si e eftinie matiere de nature à être renvoy ét à queiava: nue l'any existent, e unite à colte des Réguliers ; il met al Cantreza-sources Regularium, Vagez l'ajage & pratique de Cour de Rome par f ailai.



# AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 407 -

provisions de même date les rend toutes nulles, fi elles PARTIE IL font du même Collateur; mais entre différens Collateurs, CHAP. XXL le Pape l'emporte sur son Légat, & l'Ordinaire sur son Grand-Vicaire.

# CHAPITRE XXII.

# De la prise de Poffession.

L'A provision du Pape étant arrivée en France, doit L'être certifiée par deux Banquiers expéditionnaires en Cour de Rome, qui témoignent qu'elle est dans les formes. Si c'est une Bulle, elle doit être Fulminée u, c'est-àdire publiée par l'Evêque ou l'Official, à qui le Pape en a commis l'exécution. Il n'y a point d'autres cérémonies pour les bénéfices consistoriaux, parce que pour en obtenir les Bulles, il faut envoyer à Rome une information de vie & mœurs faite devant l'Ordinaire. Mais quand les provisions font données in formá dignam, foit par Bulle, foit par fignature, il faut avant de prendre possifie avoir le Visa x de l'Ordinaire. Pour l'obtenir, l'impétrant doit

Bénéfice, fuivant la règle de non impetrando Beneficia viventism. Oa peut julifier l'anticipation, en compulsant le regiltre de l'expéditionnaire. Quelque diligence qu'ait faite le Courrier, la course n'est pas réputée ambisicuse, pourvu que le Courrier ne soit parti que depuis le décès; mais elle est ambisicuse, s'il est parti auparavant, quand même il ne servit artiré à Rome que depuis le décès. Voyet Drapier, Tr. des Bénéf. Tom. I, pag. 183, Tom. II, pag. 8. u La fulmination d'une Bulle est proprement l'entérinement gui en est

u La fulmination d'une Bulle est proprement l'entérinement qui en est fait par Sentence de l'Official, auquel elle est adressée; cette formalité a été appelée fulmination, parce qu'elle contient une publication, de méme que la Sentence par laquelle on prononce apathème ou excommunication contre quelqu'un; & comme cette prononciation rigoureuse qui se fait publiquement, a été appelée fulmination, à cause de la rigueur de cette peine, on a aussi appelé fulmination, quoique trèsimproprement les Sentences de fulmination des Bulles, sous prétexte qu'elles contiennent une publication de ces Bulles.

improprement les Sentences de lumination des Bulles, lous pretexte qu'eiles contiennent une publication de ces Bulles. x Le vi/a de l'Ordinaige. Ce (ont des Lettres d'artache de l'Évêqueou de fon Grand-Vicaire, par lesquelles, après avoir vu les provisionsde Cour de Rome, il déclare qu'il a trouvé l'impétrant capable du Bénéfice dont il s'agit. Le vi/a fait partie de la provision, ou, pour mieuxdire, est la vrsie provision, étant l'accomplissement de la conditionfous laquelle le Pape a conféré. Voyez Fuet, Tr, des Mat. Bénéf. live<math>A, ch. 10.



408

X3. 12. Melun , 14.

Seff. xxv. R. a. 18.

Lauet. P. 15.

PARTIE II. fe préfenter y à l'Ordinaire, & subir l'examen ; , qui con-CHAP. XXII. fifte à voir s'il a les qualités perfonnelles, néceffaires pour Ord. Blois, defiervir le benefice, fans entrer en aucune connoiffance de la validité du titre. En vertu de cet examen, l'Ordinaire ne peut refuser que ceux dont l'indignité ou l'incapacité peut être prouvée en justice. Ce qui est bien éloigné de choifir les plus dignes, fuivant les anciennes règles.

INSTITUTION

Aussi le Concile de Trente, pour rétablir ce choix, à l'égard des cures, ordonne qu'elles seront données au concours, c'eft-à-dire qu'une cure étant vacante, même par réfignation, ceux qui auroient droit d'y pourvoir, & même tous ceux qui voudroient, nommeroient à l'Evêque les pertonnes qu'ils croiroient capables de la remplir ; & qu'à jour nomme, l'Eveque ou fon Grand-Vicaire, avec trois examinateurs au moins, choisiroit celui qui seroit trouve,

le plus digne. Cette discipline ne s'observe point en France a : on y observe seulement plus de rigneur dans les cures, pour juger imrus & déchu de son droit, celui qui prend possession avant d'avoir obtenu le Visa de l'Ordinaire.

On prend possession en entrant dans l'Eglife, où eft le titre du bénéfice, & prenant la place convenable, comme la stalle du chœur, ou la chaire abbatiale b. S'il y a des opposans, qui empêchent l'entrée de l'Eglise, on se contente de toucher la porte ; & si l'on ne peut approcher fans péril, il suffit de voir le clocher c. On peut prendre. poffettion par procureur; mais il faut une procuration spéciale. La prise de possession doit être publique ; & il en doit demeurer Acte fait pardevant Notaires, en présence de

Edit. 1550. 13.



y Il faut qu'il se présente en personne, suivant l'art. 12 de l'Ordonnance de Blois.

<sup>¿</sup> Cet examen est prescrit par l'Ordonnance de Blois, art. 12, & encore par l'art. 2 de l'Edit de 1695. Cependant cela ne s'observe pas toujours à la rigueur ; on s'en rapporte la-dessus aux Ordinaires.

<sup>«</sup> Le concours pour les Cures a néanmoins lieu dans quelques Pro-

b) Conduits pour les Chres a incannos neu cans que que que se verses, comme en Arrois, Bretagne, Bretagne, Lorraine.
 b) On conduit le nouvel Evêque au Trône Epifcopal, ou fi c'eft un Abbé à la Chaire Abbatiale. On conduit auffi le nouveau pourvu au maître Autel, aux cloches, &, fi c'eft une Eglife Paroifialc, aux fonts baptifmaux.

c Bien entendu que l'on fait dreffer procès-verbal de tout ce qui a été fait pour prendre possession, & de ce qui a empêché d'entrer dans l'Éguie, & de remplir les formes ordinaires,

### AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 409

deux témoins. Il n'y a point de possession légitime d'un bénéfice fans titre. Ce n'est pas comme un bien profane, qui CHAP. XXIL est au premier occupant, guand personne ne le reclame, & qui peut être acquis par prescription. Mais en matière bénéficiale, un titre apparent suffit ; & quelquefois on prend possession fans avoir le titre en main : car en France on se Brod. Louera contente du certificat du Banquier d, qui témoigne que les v. 2. provisions sont expédiées en cour de Rome, quoiqu'elles ne soient pas arrivées.

• • • • •

La prise de possession donne aussitôt droit de former complainte, fi l'on y est troublé. La possession annale donne droit au possessione; c'est à-dire que celui qui a possedé par an & jour, doit demeurer en possession jusqu'à ce que le pétitoire soit jugé e, puisque l'on ne reçoit point de com- Ord. 1539; plainte après l'an : c'est le fondement de la règle de chan- 61. cellerie, de annali poffeffore.

La possession triennale fait que le possesseur ne peut plus être inquiété, même au pétitoire; c'est la prescription légitime en matière de bénéfices, fondée sur le décret de pacificis f qui du Concile de Basse a passé dans la Pragmatique Prag. tit. 7; & dans le Concordat, & a fait la règle de triennali possesser. La possession, pour avoir ces essers, doit être fondée sur un titre coloré, c'eft-à-dire donné par celui qui a puissance, & fans vice apparent. La possession doit de plus être continuée en la même personne; car celle du prédécesseur ne fert de rien : elle doit être paisible, sans qu'il y ait eu d'interruption judiciaire, par contestation en cause; fi ce n'est que le contendant ait été empêché d'agir par force majeure.

. . . . . .

Reg. 35. Inn. x.

Reg. 36.

d'On veut dire de l'Expéditionnaire de Cour de Rome. Ces fortes d'Officiers étant nommés vulgairement Banquiers en Cour de Rome, ou Banquiers Expéditionnaires, quoique leur vraie qualité foit celle d'Expéditionnaires simplement.

e Quand le possessione est jugé fur le vu des sitres, & que l'on prononce la pleine maintenue, celui qui a fait le trouble n'est plus recevable à le pourvoir au pétitoire après le jugement. f Ce Décret du Concile forme le titre VII de la Pragmatique, inti-

sulé de pasificis poff-foribus.



410

## INSTITUTION

PARTIE II. COM CE. XXIII.

### CHAPITRE X X III.

De l'usage des Biens d'Eglise. Des Réparations.

Es biens ecclésiaftiques sont des biens facrés g, dont la propriété n'appartient à personne h, & dont le bénéficier n'a que l'administration : aussi ne l'appelle-t-on pas propriétaire, mais situlaire. Il est vrai que, suivant l'usage présent, il ne rend compte qu'à Dieu de cette administration. Quant aux hommes & au for extérieur, il est regardé comme un ulufruitier, qui fait les fruits siens, pour tout le temps de sa jouissance : on se contente qu'il laisse le fonds en bon état, & qu'il n'anticipe point la jouissance de son succesfeur. Quant au tribunal de la conscience, nous ne voyons pas que les biens ecclésiastiques aient changé de nature; ce sont toujours les vaux des fidelles, le prix des péchés, le patrimoine des pauvres. Les ecclésiastiques, de leur côté, n'y ont pas plus de droit que les Apôtres, c'est-à-dire que tout . Cor. 12. 7. ce qu'ils peuvent prétendre est de ne pas servir à leurs dépens, s'ils ne veulent ; de vivre de l'autel, servant à l'autel, suivant l'ancienne Loi; & de vivre de l'Evangile, suivant Ibid. 13. 14. l'ordonnance du Seigneur, qui a dit que l'ouvrier est digne de son salaire.

Pomer. vita

cont. liv. 2.

6. 9.

Luc. x. 7.

Il est donc permis à un Clerc, même ayant du patrimoine, de vivre aux dépens de l'Eglise, quand il la sert. Mais ces deux conditions sont nécessaires : qu'il serve l'Eglise, & qu'il se contente de vivre des biens de l'Eglise,

h Le Droit Romain met dans la classe des choses appelées res nullius, res facra, & religiofæ & fancitæ, quòd enim divini juris eft, id nullius in bonis eft. Inftit. lib. 2, tit. 1, de rerum divisione. Néanmoins dans le langage ordinaire on dit que les biens d'une Eglise appartiennent en propriété à cette Eglise, c'eft-à-dire au titre de l'Eglise, mais non pás au titulaire, lequel n'eft que l'ulufruiter; de même aussi les biens d'une faue au commune te eules de la comparation de la cette donnés à une Communauté Eccléfiastique appartienment au Corps entier, & non aux membres qui le composent, lesquels n'y ont, chacun en par-ticulier, aucun droit de propriété, mais seulement l'usage pour oux personnellement.



g Ces biens qui par eux-mêmes sont des choses profanes, ne sont s ces biens qui par eux-menes toin des choies pontaies protaines, a Dieu, c'eft-à-dire definés pour fon fervice, du refte ils ne font pas comme les Sacremens & chofes faintes que l'on ne peut jamais vendre; car on peut aliéner les biens Eccléfiaftiques en cas de néceffité ou d'utilité, en ob-fervant les formalités néceffaires.

# AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE.

. . . . . . . . . . . .

c'eft-à-dire qu'il ne prenne que le nécessaire i, suivant la PARTIE IL règle de l'Apôtre, qui dit : Ayant la nourriture & de quoi Cu. XXIII. nous couvrir foyons-en contens. Un bénéficier charge donc la Tim. 6. 8. conscience, s'il jouit du bien de l'Eglise sans la servir réellement & utilement, quand même il n'en prendroit que le pur néceffaire, ou moins encore: ou si la servant bien, il prend plus que le nécessaire, soit pour vivre délicieusement, soit pour thésauriser, ou enrichir ses parens k, il s'attire un terrible jugement ; quiconque ne craint pas ce jugement, ne doit pas être Ecclésiastique, puisqu'il n'a pas les sentimens d'un vrai Chrétien.

Le service que le bénéficier doit à l'Eglife, ne confifte pas seulement à réciter l'office en particulier 1, il faut que tout son temps & toute sa vie y foit employée : comme les autres hommes s'emploient chacun à la profession dont ils sublissent. S'il n'a qu'un bénéfice simple, fans résidence & fans fonction, il doit s'occuper, felon fon talent & fuivant les occasions, à la prière, à l'étude, à la prédication, au catéchisme, à l'administration des Sacremens, à la visite & la confolation des malades, au foulagement des pauvres, & à toutes sortes de bonnes œuvres. D'ailleurs, la vie doit être, sinon pauvre, du moins modeste & frugale : enforte qu'il ne règle pas sa dépense sur la naissance ou sur la grandeur de son revenu, mais sur le rang qu'il tient dans l'églife, & la néceffité du service. Tout le refte de son revenu ecclésiastique doit être employé en aumônes & en autres œuvres pies, principalement sur les lieux de la fituation de son bénéfice.

**411** 

-----

<sup>¿</sup> C'est pourquoi anciennement les parens des Eccléfiastiques, même Séculiers, ne leur succédoient pas, soit en leurs biens d'acquêts, ni même en leurs biens patrimonisux; ce qui a été depuis changé par quelques Conciles, tels que celui d'Agen, ch. 48, 8¢ par quelques Coutumes, comme Berry, are. 40, tit. des fucceff. & celle de Paris, art. 336, qui veulent que les parens des Eccléfiaftiques leur succèdent; ainfi l'on ne suit pas en France la Constitution de l'empereur Justinien.

In. I. Deo nobis, 42, Cod. de Epifcop. ni la Novelle 131. k Un Bénéficier peut néanmoins affilier des revenus de fon Bénéfice fes parens qui font vraiment dans le befoin, les parens étant les pre-miers pauvres que l'on doit fecourir; mais il ne doit le faire qu'avec modération & prudence, & ne doit pas changer la defination de ce qui lui refte de les revenus, fi cet excédent a quelque defination particulière.

l Ceci s'entend des Bénéficiers qui ne sont pas obligés d'affifter à l'Office canonial dans l'Eglife, mais qui sont obligés de dire l'Office en leur particulier.



## INSTITUTION

PARTIE. H.

412

Mais 2 faut avant toutes choles acquitter les charges CE XXEL La première, sont les réparations des harimens. Le béné-Men. de CL ficier étant réputé ufufruitier, quant au for entérieur, eft 3. pare sie emièrement tenu des réparations viagères de son temps; V. le Prése, & il y a hypotheque pour cet effet fur tous ses biens : du 2. ane c. 92. jour de la prise de possession m. Il est obligé de mentre les lieux en bon état ; & s'il fuccède à un mauvais administra-

Lours. R. 50. teur, il a seulement action contre les héritiers. Quant aux réparations qui viennent de caducité, & qui vont à un rétablissement entier \*, il n'en eft tenu que jusqu'au tiers de son revenu o: on lui laisse les deux tiers cependant pour sublister & pour faire le service. Il en eft de mème des réparations viagères du temps du prédécefieur, dont la fuccettion le trouve infolvable, le succetteur n'en est tenu que du tiers. Pour établir ces diffinctions, le bénéficier entrant en jouissance, doit faire visiter les lieux par des experts, sur l'Ordonnance du Juge royal dans le ressort duquel ils sont finiés, & en garder le Procès-verbal.

Ar. Gr. Conf. 17. Nev. 1670.

Les réparations s'étendent non-seulement sur les Eglises, mais sur les maisons, les fermes, les granges, & généralement tous les bâtimens dépendans des bénéfices. Quant anx Eglifes paroiffiales, on en diffingue les parties; celui qui jouit des grosses dixmes est tenu des réparations du chœur & du chancel p; les habitans sont tenus du refte. & de loger le Curé. Il y a des lieux où les décimateurs con-

2

A 1.

m Cet afte rensermant un quas contrat entre le Bénéficier & son Eglife.

n On doit comprendre dans la même claffe toutes les groffes réparations, quand même elles n'entraineroient pas une réconfruction totale de l'Églife ou autre bâtiment en dépendant, comme le rétabliffe-ment de gros murs, d'une voute, d'une poutre, de la couverture.

o Lorlque ce tiers ne suffit pas pour payer tout à la fois ce qu'il en a coûté pour les réparations, on emploie ce tiers au paiement, jusqu'à ce que tout soit acquitté. Dans les Abbayes & Prieurés tenus en commende, les réparations doivent être prifes sur le tiers-lot, & faites par

Provide and the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the prime of the Sanchustre, c'oit-a-dire la partie du Chœur qui eit rentermee entre lo maître Autel & la balustrade qui est au-devant; ainsi les gros Décima-teurs étant tenus de réparer le Chœur & Chancel, ils sont chargés d'entretenir tout le Chœur, depuis le fond jusqu'à la nef, laquelle est à la charge des Habitans. Quand le clocher est sur la nef, c'est aux Habitans a l'entretenir; quand il est sur le Chœur, il est ordinairement à la charge des gros Décimateurs.



AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 413 tribuent d'un tiers, fans distinction du chœur & de la nef; en PARTIE IL d'autres, l'un fournit les matériaux, l'autre la main de l'ou. CH. XXIII. vrier ; il faut suivre l'usage de chaque pays. C'est à l'Evê- Conc. Trid. que, dans le cours de sa visite, à ordonner les réparations Ses vii. 2. nécessaires, & il peut y contraindre par censures ecclé- XXI. 7. Orl. 21. siastiques : cela n'empêche pas que les Juges royaux en Bleis. 52. France n'y doivent auffi tenir la main, & y contraindre les bénéficiers, par saisse de leur temporel, parce que le Roi est protecteur de la discipline extérieure.

## ()== CHAPITRE XXIV.

Autres charges des Bénéfices.

T NE autre charge générale sont les décimes que le Mim du Ch Clergé paie au Roi, & dont il a été parlé. On com- 6 & 7. part, prend sous ce nom q le don gratuit & les frais des Affemblées. Tout se lève ensemble, & d'ordinaire par les mêmes receveurs, quoique les diocèses puissent commettre r d'autres personnes pour la recette des dons gratuits.

Il y a quatre droits anciens attribués aux Evêques, fur Thomaf. A les Eglises de leur diocèse ; le droit de synode / le droit de 4. 1. 4. c. 31.

q Le terme Décime comprend premièrement les anciennes Décimes ou Decimes ordinaires, qu'on appelle aufli Décimes du constat, c'efta-dire celles qui dérivent du contrat de Poiss. Ce sont les anciennes zentes dont le Clergé eff chargé, en conféquence du contrat fait avec le Roi à Poiffi. On comprend aufi, fous le terme de Décimes extraor-

le Roi à Poiffi. On comprend auffi, fous le terme de Décimes extraor-dinaires, outre les dons gratuits que le Clergé paye au Roi tous les cinq ans, les autres fubventions qu'il paye au Roi de temps en temps, fuivant les besoins de l'Etat. Voyer le Mémoire de Patru, fur l'origine des Décimes; les Mémoires du Clergé, &t ce qui est dit ci-après des Décimes, part. III. r Les Officiers préposés pour faire la recette des Décimes & autres impositions fur le Clergé, ont été en divers temps créés en titre d'Offi-ce, puis supprimés & remis en Commission. En 1723 le Roi a créé des Receveurs diocéfains; mais le Clergé a la liberté de les rembour-fer, & d'en mettre d'autres par commission, de sorte que l'état de ces Receveurs n'est paper-tout le même, le Receveur Général du Clergé est en Commission. eft en Commission.

f Synodaticum, sinfi appelé, parce qu'il est dù par tous ceux qui font obligés d'affister au lynode de l'Eveque, & qui font foumis à la Juridiction, & auffi parce qu'il fe payoit ordinairement dans le fynode ; ce qui a donné lieu à Hincmar, Archeveque de Reims, de reprendre plusieurs Evêques; qui convoquoient souvent des Synodes pour le saire payer plus souvent ce droit. Voyer le Gloff. de du Cange au mot Sashedrasicum.



## INSTITUTION

64

24

c. 14. 15. 6 mlt.

Farme IL ville, le quart des mortunires, & le fecturs charitable. Le CE. XXIV. devie de fynode, zurrement nomme uns cabel-atique, fe e. 16 cont mouve étable des la fin du finiene fiècle, il etoit taxé à deux fors e or :: c'est une recevance annuelle, en reconnoisfance Conc. Base de la imperiorité de la chaire épiscopale : elle se payoir quele = = 572 quelos a la vilite; a préfent les Cures l'apportent plutot au

fynode; mais en plusheurs dioceles il ne s'en parle plus. Care. Tel. Le droit de vifie a ou de procuration x le trouve etabli vers vn. c. 4 🦝 le milieu du septieme fiècle; il ne confiste qu'en l'hospitalité Cere. Los. que les Cures doivent a l'Evêque, quand il vient chez eux fes A.cz. III. faire vine. Comme dans la fune du temps que que Evêques e. 4 445 en abusoient, & chargeoient les Eglises de frais excessifs e. 6. ibiel e. par leur nombreuse suite, le Concile de Latran en 1179, 27. core. jab par leur nombreuse suite, le Concile de Latran en 1179, Ins. 111. c. fixa le nombre des chevaux à quarante pour les Archevé-

ques, vingt pour les Evèques, & les autres à proportion. On a quelqueiois levé ce droit en argent, comme il fe Conc. Trid leve encore en France en plusieurs diocetes. Mais le Confef. xxiv. R. cile de Trente l'a réduit aux fournitures en espèces, seu-Lour, v. 4. lement aux lieux où elles se trouvent établies, & a recommande aux Eveques d'en user moderement y. Les Archidiacres & les Doyens qui ont droit de faire la visue, ont Estrà de uf. aufin droit de recevoir la procuration.

En quelque pays, les Evéques prennent encore le quart

\* Appelé aufh circada, parce que les Evèques l'exigeoient in circuite Diecejeas.

l'on n'ait pas occation de s'en plaindre. L'art. 6. du Règlement de la Chamber F ... ie fieflique des Esats Généraux en 1614, porte que la taxe accontumer ne poursa être augmentée, & que ceux qui voudront être détray, s, ne poursont, fous quelque titre que ce puille être, prendre aucune Ave mation en aigent. 1. Ordonnance de Blois, art. 32, veut que Novemation en aigent. L'Unaonnakie de Diois, ari. 32, veur que les L'avques tosont tenus de viliter en perfonne, ou s'ils font em-poble's legitanement. leurs vicaires Généraux, les lieux de leur Vicourie tous leu anv. 04 à le diocefe est trop étendu, que la vifite est suit avacté dans dout ans. L'atticle 17 de l'Ordonnance du mois leur de la suite avant de la suite de 17 de l'Ordonnance du mois a theomete tres, wut que les Evèques. & autres ayans droit de Vicio y mers wuteres, & qu'ils en jouisient ainfi qu'ils ont ac-



e Un fou d'or valoit alors trois fous & demi, faifant 40 deniers.

s Le droit de vifite est suffi appelé procuration, procuratio, du Latin s Le crottoe vinte en sum appele procuration, procardito, de Laim procurare, qui fignifie excipere hospitio & convivio, donner le vivre & le couvers; c'eft pourquoi le droit de procuration eft auffi appelé drois de gite. Poset le Glof. de du Cange, au mot procuratio. y L'article 6 de l'Ordonnance d'Oricans, porte, que les Evêques & antres Supérieurs taxeront leur droit de vilite fi modérément, que



# AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE.

des mortuaires ¿ ou legs pieux ; ce qui vient de l'ancien PARTIE E partage, par lequel l'Évêque prenoit le quart de tous les CE. XXIV. revenus de l'Eglise, mais ce droit n'est point en usage en

France. On a aufli converti en droit, la faculté que les Evê- C, extra de ques avoient de demander à leur Clergé quelques secours cenf. ex Conc. en des occasions extraordinaires, comme d'un voyage pour Lat. 1179. un Concile, & on l'appelle subfide ou don charitatif; mais ces occasions sont rares. En un mot, ces quatre anciens droits fant plus fameux dans les livres, que dans l'ufage : ce qui en reste parmi nous se lève sous le nom général de droits épiscopaux, & en plusieurs diocèses avec les décimes.

Il y a quelques autres droits plus confiderables, qui Thomag. dif. n'ont lieu que quand les bénéfices vaquent; favoir, le dé- cipl. p. 4. le port, l'annate, & la dépouille. Le diport est le droit de 4. c. 23. 6c. prendre le revenu d'un bénéfice pendant tout le temps de la vacance, pendant que le bénéfice est en litige, ou que le titulaire n'est pas en état de servir ; comme si c'est une cure, & qu'il ne soit pas Prêtre. Il appartient à l'Evêque. ou à l'Archidiacre, selon l'usage. En quelques lieux, le déport s'étend à toute l'année; quoique la vacance ait moins duré ; ainsi c'est proprement une annate a : celui qui prend le déport doit faire deffervir le bénéfice. Ce droit a lieu en Normandie, & en quelques autres Provinces de France.

On trouve que le Pape accordoit quelquefois à un Eve- Honor. Ille que, ou tous les fruits, ou la première année de tous les c.32. extra de que, ou tous les truits, ou la premiere annue de la collation qui vaqueroient pendant un cer- verb. fign. Bonif. VIII. tain temps, comme de deux ans; & cela pour lui donner de refeript. c. moyen d'acquitter les dettes de son Eglise : c'est le commen- 10. cement des annates b. Le Pape Jean XXII fe les attribua pour In. 6. 60. 26. de prab.

ibid.

b Matthieu Paris, dans fon Hilloire d'Augleterre, à l'année 746, sopporte qu'autrefois l'Archevêque de Cantorberi, par une concef-

.



. . . . . .

<sup>¿</sup> Il ne faut pas confondre ce quart des mortuaires, avec le droit de mortuorum qui appartient à l'Ordre de Malte, & qui confifte à prendre tous les fruits & revenus des commanderies dont jouissoit le Chevalier défunt, depuis le jour de son décès, jusqu'au dernier jour d'Avril suivant. Voyez Bacquet des droits de déshérence, ch. 3, n 13.

a Dans le diocèle de Paris, le temps dans lequel les cures vacantes sont sujettes au déport de l'Archidiacre, comme au premier jour de carême, & s'étend jusqu'au Dimanche de la Trinité. L'Archidiacre prend, en vertu de ce droit, une portion des fruits de la cure vacante : ce droit est différent du droit de dépouille, qui appartient aufli à l'archidiacre. Voyer ce qui en est dit ci-après.



## 416

# INSTITUTION

PARTIE II. un temps fur toute l'Eglife : elles ont enfin été rendues per? CE. XXIV. pétuelles, depuis Boniface IX, & le schilme d'Avignon. Le Extrd comm. Concile de Balle avoit condamné les annates, & son Décret de grab.c.11. Raynald. ad avoit été inféré dans la Pragmatique ; mais elles n'ont pas 2392. n. 11. laisse de subsister : l'usage les a seulement réduites en Fran-seg. 11. V. ce, aux bénéfices consistoriaux. Dans les autres pays, elles seg. 12. 6 ce, aux bénéfices consistoriaux. s'étendent sur tous les bénéfices, jusqu'aux moindres. L'an-Prog. tit. 9. nate n'est pas le revenu effectif d'une année ; mais ce qui est réglé par les anciennes taxes de la Chancellerie de Rome. Eile se paye avant l'expédition des Bulles, parce qu'il seroit difficile de les faire payer après que le Bénéficier seroit en possession.

Conc. Sau.

1280.

Le droit de dépouille a commencé par les Monastères, 1253. c. 22. où les Prieurs & autres Bénéficiers, n'ayant un pécule que par tolérance, tout revenoit à l'Abbé après leur mort. Les

Conc. Fia. Evéques le le sont auffi attribué sur les Prêtres & les Clercs; enfin Clément XII, pendant le schisme, l'attribua au Pape C. ult. de sur tous les Evêques, dont il prétend être seul héritier. Le effic. ord. in Pape jouit de ce droit en Italie & en Espagne ; mais en Fran-Conc. Conf. ce on ne s'y est jamais soumis c: au contraire, depuis près fef. 39. Hift. de trois cents ans, la coutume est reçue, que les parens des Charl. V. liv. Evêques & de tous les Bénéficiers leur succèdent ab inteftat, Preuv. lib. fans diftinguer leur patrimoine des revenus de leurs Gall. c. 22. bénéfices.

Toutefois, suivant les anciennes règles, les biens dont V1. ibid. p.8. un Eccléfiastique se trouve en possession à la mort, doivent appartenir à l'Eglife, excepté ce qui paroît évidem-

> fion du Pape, jouissoit des annates de tous les bénéfices qui vaquoient en Angleterre. Dès le douzième siècle il y eut en France des Evêques, & même des Abbés, qui, par une coutume ou par un privilège particulier, recevoient les annares des bénéfices dépendans de leur diocèse ou de leur abbaye. Clément V, prédécesfeur de Jean XXII, se fit payer les annates des bénéfices vacans en Angleterre, pendant deux ans, ou felon d'autres, pendant trois ans. Matthieu de Weftminster assure même, que cette annate fut levée fur tous les bénéfices, même les plus modiques. Ainfi l'ufage des annates est certainement plus ancien que Jean XXII ; auquel on en attribue communément l'établiffement.

> e Dans le diocèle de Paris, l'Archidiacre jouit du droit de dépouille des Curés qui viennent à décéder dans tout le cours de l'annce. Ce droit confifte à prendre le lit, la foutane, le bonnet carré, le furplis & le breviaire du Curé : fon cheval, s'il en a un, & méme une chaite on cerrolle, s'il s'en trouve dans la fuccession du Ours decedes



н. 8. Ord. Charl. n. 9.

11. 9. 3. 4.

S. ex conc.



## AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE 417

ment venir de son patrimoine, ou des libéralités faites à PARTIE IL fa personne. Tout le reste est censé avoir été donné à l'E- CH. XXIV. glife, ou être des épargnes de ser revenus : c'est ce que Cart.111. To-les canons appellent pécule des Clercs; les regardant comme Conc. Lat. des enfans de famille. On leur permettoit de disposer par 111. 1179. c. testament de ce pécule, pour faire des aumônes, ou récom- 15. Thomas. p. penfer leurs domeftiques; enfuite on leur a permis de tefter 4. liv. 4. c. Indifféremment ; enfin on a donné à leurs parens même la 16. 17. fucceffion ab inteflat, en haine du droit de dépouille, qui Cont Paris s'exigeoit avec une extrême rigueur, & ôtoit le moyen art. 226. de faire les réparations. Les héritiers du Bénéficier prennent les fruits même de l'année de sa mort, & les partagent avec le successeur, à proportion du temps que chacun a joui. Mais, comme la contume ne peut changer la nature des biens ecclésiastiques, elle ne décharge pas la conscience des Bénéficiers, ni de leurs héritiers, d'appliquer en œuvres pies ce qui vient du revenu des bénéfices, & qui excède leur subsistance & les charges dont ils font tenus d.

Les Monastères ont quelques charges particulières : l'hospitalité & les aumônes, dont ils s'acquittent plus ou prag. de Anmoins libéralement, selon leurs facultés & la charité des nat. §. Quod Religieux : car il n'y a point de rècle compine Cristian fi ecel. Religieux; car il n'y a point de règle certaine. C'étoit un ancien ulage, que le Roi pouvoit mettre en tous les monaftères de la fondation, un Religieux lai ou oblat e : places qui se donnoient aux pauvres soldats ou officiers eftropiés. liv. 1. tit. 74 qui le donnoient aux pauvres ionais ou onciers entropies. §. 16. 6c. La plupart avoient trouvé plus commode de recevoir du Louet. O. 72 monastère une pension, & de demeurer où ils vouloient. Mim, du Cl. Le Roi Louis XIV, ayant établi à Paris l'hôtel des Invali- 3. Part. tit.

Guynt. In

Conf. crd. 4. 6. 3. Ordon. 14 Fév. 2670.

Tome II.

Dđ

d Le Parlement adjuge la cotte-morte ou pécule d'un Religieux Curé, aux pauvres de son Eglise; le Grand Confeil, au contraire, l'adjuge an couvent , fuivant la règle : Quidenid acquirit Monachus , acquirit Monaflerio.

e Ces oblats ou moines lais étoient ainli appelés , parce qu'ils étoient Oblati , c'eft-à-dire préfentés au monsftère , à l'inftar de ces jeunes enfans que l'on mettoit autretois dans les cloftres, en sttendant qu'ils eusient l'âge pour faire profession, que l'on appe-loit aussi Oblati. Voyez le Gloff. de du Cange au mot Oblati. Ces Oblats ou Moines lais sont différens des frères lais ou convers, dont I est parlé ci-devant , ch. 25. La fonction des Oblats étoit de servir dans le monastère, d'ouvrir la porte de l'Eglise, de sonner les elor obes , & de roadre quelques autres fervices femblables.



## INSTITUTION

418

£.0¥=

PARTIE II, des, y a attribué f toutes les pensions des oblats, efti-CH. XXIV. mées à 150 liv. chacune. Tous les Monastères qui sont à la nomination du Roi, abbayes ou prieurés, sont à cette charge, & elle se lève avec la décime.

## CHAPITRE XXV.

- 462

## Des Pensions.

OUVENT le revenu du Bénéficier titulaire est diminuð S par une penfion qu'il doit payer à un autre; & ce droit par une penfion qu'il doit payer à un autre; & ce droit illustre dans le cft ancien. Nous en voyons un exemple illustre dans le Conc. Chal. Concile de Chalcédoine g. Baffien & Étienne, qui fe dif-#il. 12. p. 705. Hiff. ecclef. putoient le fiége d'Ephèfe, en ayant été exclus l'un & 1. xxv111. n. l'autre par le jugement du Concile, on leur affigna à chacun pour leur subsistance deux cents sous d'or par an, qui font environ seize cents livres de notre monnoie.

> Nous voyons par cet exemple les causes d'établir une penfion ; pour donner de quoi vivre à celui qui est dépossédé d'une Eglise, & pour le bien de la paix. On voit que ce n'est pas au successeur à l'établir, parce qu'il n'a que l'administration des biens de l'Eglise, pour en user selon les canons. On voit que la penfion doit être modique, & ne donner au pensionnaire que la subsistance nécessaire, puis-

39. Greg. 1. **4P**. 43.

26.

Jo. Diac. que le Concile ne taxe que deux cents sous d'or h à un vita fanffi Evêque d'Ephèle, Métropolitain de l'Afie. On trouve d'au-Greg. 1. 3. c. 76. 1. 4. c. tres exemples de pensions dans l'antiquité i, en faveur des

f Par Edit du mois d'Avril 1674, & Arrêts du Confeil subséquens. g Ce Concile tenu en 451, est le quatrième Concile général. La rétribution ou pension qui fut accordée à chacun des deux contendans étoit de celles qui font créées pro bono pacis, c'est-dire par transluction pour le bien de la paix. Le même Concile donna aussi une peufion à Domnus d'Antioche qui avoit été dépofé ; il en donna aussi une à l'an des deux contendans à un évêché, en maintenant l'autre contendant en possesion de cet évêché.

h Cette fomme étoit affez confidérable, en égard au temps de ce Concile. Au refte, il faut observer que cette pension étoit prise sur tous les revenus de l'Eglise en général, plutôt que sur les revenus particuliers du bénéfice. Car on ne voit pas que les hiens des Eglises fusient encore partagés, ni les bénéfices formés ; ce partage n'ayant en lieu que vers le commencement du fixieme fiècle.

i Les exemples des pensions pour les Evêques sont plus anciens que ceux des fimples bénéficiers, parce que la fubdivition que l'en

### AU DROIT ECCLÉSIASTIOUE. 410

Evêques vieux & invalides, ou de ceux qui avoient été chaffes de leurs Eglifes, par les incursions des Barbares, ou des Clercs qui avoient été renfermés dans des Monaftères, pour faire pénitence.

Le revenu des Prêtres & des Clercs ne confistoit, du commencement, qu'en pensions k. Après le partage des bénéfices, les Evêques accordèrent des pensions pour les mêmes causes, de caducité, d'infirmité, de pauvreté. Depuis le douzième fiècle; ce fut un prétexte d'introduire plusieurs abus. Les Evêques partageoient souvent les revenus Thomas. 4: d'une prébende ou d'une cure entre le titulaire & un au- part. c. 38, n. tre, qui ne servoit point : souvent, en consérant un bénéfice, ils refervoient une partie des fruits pour se l'appli-Conc. 111. Las quer à eux-mêmes : souvent on bailloit à ferme les bénéfi- ter. an. 11794 ces, enforte que le titulaire en rendoit presque autant «?» qu'il en riroit, & ayant à peine de quoi sublister, ne faifoit ni fervice, ni réparations.

Ces abus furent réprimés par plusieurs canons. On fixa les causes & la quantité des pensions : enfin, on réferva au Pape seul le pouvoir de les créer & de les admettre. Mais pendant le schissne d'Avignon l, on en abusa plus que ja- Charl. VI. mais. Les Cardinaux, ayant honte de la multiplicité exceffive de leurs bénéfices, en réfignoient une partie ; mais sous de si grosses pensions, que le titulaire n'étoit que leur fermier. On accordoit des pensions à des gens déjà riches, & à des gens qui ne servoient, ni n'avoient servi l'Eglise. même à des laïques m. Enfin, voici les dernières règles qui ont restreint les pensions.

E Ces pensions commencérent à être usitées, à mesure que les clercs quittérent la vie commune : & l'usage de ces pensions fut ce qui conduisit peu à peu au partage des biens ecclésiattiques.

I Ce schisme, comme on l'a déjà remarqué ci-devant, commença en 1378, & ne finit qu'en 1429.

m Quoique les laïques soient toujours incapables de possédet des bénéfices, on ne laisse pas quelquefois de leur donner encore des pensions sur des bénéfices, lorsque ce sont des personnes utiles à reglife ; le Clergé lui-même en corps , en donne quelquétois ; la Roien donne aussi sur les bénéfices qui sont à sa nomination ; elles doivent seulement être approuvées par le Pape ; ce qui ne s'eft Méan noins pratiqué que depuis le règne de Henti IV, & ne sui itag Da ij

PARTIE IL CH. XXV4 Greg. 1. ep. 41. ep. 53.

4. 6rc.

Hift. di

Et en plusieurs petits bénéfices de la part que le Clergé avoit dans les biens de l'Églife, me commença à avoir lieu que vers le sixieme, fiècle.



# INSTITUTION

Parcel

1. T.S

Die z proven ine creas que per le Pare 1. Conte Char STX. antis equines Les rates printants ion le vingnamme . Leis Lasi for part à impe . lot 2 mile de permutation . le transcnor ente neur concentare " & le ber se le mar 2. I y a des anties encandimines , annue les grante levres sanand "Loise & many seconds pair minutes in Ro. . en noman: an granit Minches , veierer antiqueirs des penious : Mas os impole moines que le penionnire L'a pas d'aileans de pas fabiliter, no moins ieles fa condinne fe fe denne : er in papenne eft ie fentenen de mans in perform for his tiens excludiones, qui sont de particular des particuls.

> Or : ine is gunnie a des perfores , & elles se doivent janus carrier le suns du scoune , son par forme de parmer -, mais en regiont mit fammer: s'il y a plufeurs peu-

Chistanini-imperiates attacar i l'agua. s L'adapte part partant et arier et attains tas : comme en cas dimini d'an mentione, il pert alligner au rélegnant une perton. peut competie se recent entre de béneixe. L peut aufi en confirmer peut competie l'inégainé des béneixes permans, quand à per-manisme fe fait peut l'aditie de l'égille, fans patient de la per-senation fe fait peut l'aditie de l'égille, fans patient de la per-senation fe fait peut l'aditie de l'égille. fans patient de la per-senation de la peut le facture de l'égille. des co-permittens. Le Contrie de Trente ME 27 . et 11. autornie auff in Europes : pandre me partie du resem des bénéfices de leurs finanfe : pan pourvoir i l'etablificment des Seminares.

Les puerfions que sus finis finment pendint l'éconture de la Serve fur des referations en faveur , avec mierte de penfior , parsent que c'ef a la charge que la penhon fars crète et Cour de Lure. IL Pinfor differer que come cianfe fat increanire par M. Dovar, laniqu'à mais Gande des Scenne.

Pour les bénefices en patranage brique, on se peut even de penfun . fan le conferment de Par-on.

. On en trauve un commaie dans une décrétaie d'innocent III . feferie dans le droit canonique, un 2 autor de une fentence par laquelle des arbitres annuest arjuge un bénetice cuntentiers 1 Le nes untendans, le une pentine a l'antre. Cap. 236 22. cur. de prodesió.

p On les apprise Penfons royales. Voyes le traise qu'an a fair L'abbé Richard.

of On entend ici par ce terme la quotité ou proportion.

· Ar commentement , irs peulions confidment dans mer portion des fruits en estate. Mais ce parage des fruits syont été condamné dans se Concile, de Tours, teus en 1163, pour elader is dirpoteion de ce Concile, ou cella de partager les fraits , à ou allegas une fon-

4

renten que par le Sante des fonnes Domir qui duit Leique de La-ninn. Les Develieus de Mater & les Choudeus de S. Laner permut su pallide : & les dernins en instrapoliter : mèser étant ma-nes : les parmiers font reputes Beligieux ; les sums sont sufi ces Chevalien-holyitalien amathé : l'Eglife.

### AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 42 2

sions, toutes ensemble ne doivent pas excéder le tiers. Par PARTIE IL les Edits & Déclarations de nos Rois, les résignans ne peu- CHAP. XXV. vent retenir de pension sur les Bénéfices qui obligent à rési-der, s'ils n'ont desservi quinze ans, ou s'ils ne sont malades; ce qui a été ordonné contre ceux qui, fitôt qu'ils étoient en pailible possession, relignoient sous penhon, pour chercher un autre Bénétice. Par les mêmes Ordonnances, les penfions ne peuvent diminuer la fomme de 300 livres, qui Conc. Trid. doit demeurer quitte au titulaire, d'où s'ensuit que les Bé. fes xxiv. c. néfices trop petits ne peuvent être charges de pensions. Par Bulla Pii F. les Conftitutions des Papes, le fimple pensionnaire, qui n'a Et prox. Sixpoint de Bénéfice, doit porter l'habit clérical & la tonfure f, ti F & réciter le petit Office de la fainte Vierge, pour l'avertir cre fand. qu'il eft Clerc, & oblige à fervir l'Eglife qui le nourrit.

La pension ne peut être créée qu'en conférant le Bépéfice, & par les mêmes Lettres de provision; mais étant une fois établie, elle subsisse pendant toute la vie du Pensionnaire, quoique le Bénéfice passe à un autre, & que la pension ne soit pas exprimée dans la seconde provision. Faute de payer la pension par plusieurs années, le réugnant peut demander à rentrer dans le Bénéfice. La penfion se perd par les mêmes voies que le Bénéfice ; par le mariage s, par l'irrégularité, par le crime u; mais elle peut être rachetée x pour une somme d'argent, pourvu qu'elle ne serve pas de titre Clérical au Pensionnaire, & qu'elle ait été créée de bonne foi, sans aucune paction fimoniaque. La pension est favorable comme tenant lieu d'aliment; toutefois si un Bénéfice, chargé de pension, passe en plusieurs mains, le titulaire n'est tenu que de la dernière année, suivant l'usage de France, parce qu'il o'a pas les quittances de lon prédèceffeur, & c'eft au Penfion-

cum fs-

f Ceci ne s'applique qu'à ceux qui font clercs en effet, & non aux laïques qui ont des pentions ; mais les Chevallers de Malte & de S. Lazare doivent réciter le petit office.

r On ne parle ici que du mariage des clercs ; car les Chevaliers de S. Lazare & les laïques auxquels on accorde quelquefois des penfions fur des bénéfices, ne les perdent point par le marisge. " Et par la remife gratuite pure & fimple de la penfion, en teut

ou en partie.

x Ce rachat, qui se feit par un paiement anticipé , & moyennane l'avance de quelques années de la pension, pour être valable, doit ster autorité par le pape. Poyer Bardet , com. II. tip. t , ch. 17. D d iij



### しゃくてしてすててしたが 471

FARTY 1. DIMES AS IMPLIES OF DESCRIPTIONS DESCRIPTION CALLANT QUARTETER L'E C'ET DE L'ORTH LE EDITE LEREES ersbegeneten italien het et er tert ter tilt ter tilt terti and tourned a formation of the second the diverties providential and a This an This mare i converger more de tros la legaratione

| Ga | <br>- |            | _ | - |   | S.F |   |                   |  |
|----|-------|------------|---|---|---|-----|---|-------------------|--|
|    | ÷     | <b>:</b> . | 1 | • | - | ł.  | : | τ.<br>Α. <u>Γ</u> |  |

## In Someran

Chi tom matien d'arrieur à revent d'ar Loraner Un la contra porter en encon Tonnare nativa como da 16 compresanten elemente estas porte a sin i Lingo o na para la campione anto Cam Polos, Kutara Contano cuanto de a sensitivation. Las recentor content de Egilia ananusefort of the man 2 by Everyan imakes the surplus approximation of every surl'e tranger mus I lesse writt si wat he l'I bell su les r oprises de Fusieur deux comportunar an temps a ar folonia statemental de la que la que la part derreter des mission 🛪 er oll har Esland, Carlona da effición Tinsland L. Eslavo Nor ear of Commencements press maximum to 76, 💡 tional te en tropale topo la refle enter entreme a l'inco-Er 19 19 more Quelouders of approxime Apply 2 at Eright terior la cura pulcipar arlifter

 Sous o fair las mas as nos Lois l'abus émbre ficelens te clorer las Monaferaria not les errette e tas Ancolas Stis aus Prenness, mais e ties Laiques & alber gens d'épèels :

a Soud - stanton Hamers de Perre, rapierte l'es gine dus sons mentes au rigne de Loun-le-Débanau rei la paroit monou par le

<u>.</u>\_\_ 1.

-Ξ. 1.1 **N** 1 1 1 ...

T - 7 9 5 . . الأعد مرو

M. The subject of the second state of the first of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of the second state of th Como la constructiva de la medicación de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la constructiva de la

<sup>(</sup>a) and (a) a second functions for an official state of the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second se Constraints and a constraint second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second secon devie spin filmen Coa.



Cabord pour leur aider à soutenir les frais des guerres contre PARTIE les Normands, & ensuite pour les faire subsider eux & leurs CH XXVI. familles. Cet abus fut retranche, mais les Evêques conti- Thomas . p. nuèrent à retenir quelquefois la jouissance de quelques 4. liv. \* c. Monastères, soit de leur autorité, soit par la concession des 62.

ι.

Extravag.

Papes : on s'accoutuma même à donner en commende des Greg. vite Prieurés, des Cures, & juíqu'aux moindres Bénéfices, c'étoit 1. 7. ep. 78. un prétexte d'en tenir plusieurs, fans aller directement contre Conc. Salles Canons, ainfi, depuis le douzième siècle & la perte de mur. 1253. c. la Terre-Sainte b, plusieurs Evêques se trouvant Titulaires 18. in partibus, les Papes leur donnèrent en commende d'autres de cleët, in 6; Evêchés en France ou en Italie, pour les faire subfister.

Depuis Clément V c & le séjour d'Avignon, les com- Thomass. r. mendes se multiplièrent infiniment. La Cour de Rome ne 4. n. 63. jouifloit pas librement des revenus d'Italie, il falloit y fuppléer par les Bénéfices de France ; & il étoit difficile de refuser au Roi les grâces qu'il demandoit de si près. Les Moines com. de prab. & les Chanoines réguliers étoient tombés dans un grand re- 6. 2. làchement : la vie commune avoit ceffé en plusieurs Monastères d; les biens se diffipoient; les Abbés réguliers vivoient

troisième Concile d'Orléans, tenu sous le Roi Childebert en ş11, que les Evêques donnoient à des clercs féculiers, les Monaftères qui étoient dans leurs diocèfes. Les laïques & même les eccléfiaftiques auxquels on conféroit ainsi des bénéfices qu'ils ne pouvoient desservir, les faisoient desservir par des Ecclessattiques à gage, qu'on appeloit des Cussolinos, & qui étoient en quelque sorte des confidentiaires ; ceux-ci ayant le titre du bénéfice , & les autres le revenu. Voyer ce qui est dit ailleurs de la confidence. Cet abas dura depuis le huitieme fiècle julqu'au dixieme. Hift Eccléf. de M Fleury, 1724, tom XIII. pag. 26, & Dife. (ur l'Hift. Eccléf. Hugues le Grand, pere de Hugues Capet, fut furnommé l'Abbé, parce qu'it tenoit les abbayes de S. Denys, de S. Germain-des-Près & de S. Martin de Tours. Il mourut en 956.

b Par la prife de Jérufalem sous l'Empereur Fréderic II, en 1224. c Ce Pape déclara, dans le Concile de Vienne, en 1311, l'horreur qu'il avoit pour cette monstrueule polygamie, qui se pratiquoit par le moyen des commendes. Il prononça contre cet abus des peines rigoureuses. Cependant l'abus continua, au moyen des difpenfes que l'on accordoit , d'abord aux Princos , enfuite aux Cardinaux, puis aux favans & autres perfonnes. Urbain VI & Boniface IN rétablisent les Commendes, mais seulement pour un temps. Paul 11, en 1462, les mit pour toujours.

d'On parte ici de certaines Collégiales & Monastères qui ont été fécularifés ; car quoique la vie commune ait cetté dans la plupart des Collégiates, elle a toujours lieu dans les Monastères qui ont confervé le caractère de maiton de réguliers.

Dd iv



Ξ.

p. 20.

rè

IJSTITETIOJ

Parer & an grand Segments ... & emphasized and server and Ca Mar Burns as Marries & as parves. Ce in me actation aux Caninan & my Press, own is here anner et ann-STATE PARTY AND AND A DESCRIPTION OF A STATE È è la renair, nue l'expensarie in per sur que ce FERT EL EL DIVEL NET EL DET E STERL, OF EL MORE Boose jo suis alectri si minene si nas ei nus. Li papar ses and a sure the competences and set at leight i set of in we is another are e invertor, hanma if y mine 's is and annual is this annuality for-relation entre 165 inte se indeten . is annote 165 Manes commune. & greatering unit 1 1 v at some bill. Les maix allerent soucces confine pendent le granit Mine : 1 mas eschancemes reinen i rementes: C 1 MAR THE RE REPORTERANS TONE DE TENDE, CELLE une conferencemente à lans rotaire annue a racionne. Or sy et mienen attantie et la en analitie . 31all meine i annie ze nage, onnine e ierner Car-Le 14 3 die militarie e Concerce aux Lein X. & meanes 102 37 Onominants sufer rege file is somer to be beret une 2005 DI 1 18 -251125

£ ......

MAN TO LE Concie de Treme 12 des contanne ambinateur les commences. I a leader the tax and the second state an es Munderes sens et annene infert provertes sections ar as Leguiers in neme Orare, and Frent is minfertanieras quartere. & que es Cheis-i Orire T THERE IS NOT THIS. THREEDS DE DER NOT EL PPEUR des commentais, que les Annes reguliers, hors quelque per an unter sam an objevant tes estate, s'aine gnenes ment at revent as Monaderts are platienes Con-

e Leir ein inver imfliciatie . BRE-BRICEMENT PAR Jentrefin de ser name . 222 encore pour 2 policion des prons det que ber hour anna . per e ervat militare m'is rement . X sie It done at it manner at another serve values a change half the Pentres pa su accorde e quespos-un de Persenent ; & cuel se noteis a Jun

s de ann at promanene a caul par aquale l'adactice e stille sam plainers mainer releasting

g Or annele and a knime d'Occuent or d'Avignon. On at 3 feu para company.

# AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE

mendataires. & qu'ils font plus libres d'en mal ufer. Les PARTE He Religieux non reformes ne font pas de grande edification à Ca. XXVL l'Eglife; & quand ils embrafleroient sous les réformes les plus exactes, il n'y a pas lieu d'espèrer que l'on en trouvit un auffi grand nombre que du temps de la fondation de Cluni & de Citeaux, lorfqu'il n'y avoit ni Religieux Mendians ni Jesuites & autres Clercs réguliers, ni tant de faintes Congrégations qui, depuis quatre cents ans, ont servi & fervent encore fi utilement l'Eglife; il ne faut donc point douter que l'Eglise ne puisse appliquer ses revenus, selon l'état de chaque temps, qu'elle n'ait eu raison d'unir des Bénéfices réguliers à des Colléges, à des Séminaires & à d'antres Communautés, & qu'elle n'ait droit de donner des Monafières en commende aux Evêques, dont les Eglifes n'ont pas affez de revenu, & aux Prêtres qui servent utilement sous la direction des Evéques. Si quelques-uns abusent des commendes pour prendre les revenus de l'Eglife fans la • fervir, ou en accumuler pluseurs fans besoin, ils en rendrout compte au terrible jugement de Dieu.

Voici quel est le droit des commendes suivant l'ulage prélent. Il n'y a que le Pape qui en puisse accorder. On ne peut donner en commende les Evêchés, ni les Monafières de filles; mais il y a des Cures régulières pollédées en commende par des Prétres féculiers. On ne doit donner en commende que les Bénéfices qui ont accoutune d'y être donnés; ce qui le prouve par trois collations confécutives, avec quarante ans de possession à ; mais fi la commende est décrétée, c'eff-à-dire i pour la vie du Titulaire, le Pape la peut refuier quoiqu'il y en ait eu plutieurs de luite. C'elt une grâce extraordinaire s'il donne en commende un Béné-

428

1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 -

à Cette jurifprudence a lieu , quand même il fersit prouvé par l'afte de fondation , que le bénéfice fersit d'une autre nature. Dans le doute , on préfume que le bénéfice est seculier. D'Héricourt , Lois Ecclés. tit. de la defant. & davis des bénéf.

i On diftingue deux fortes de commendes, la Commende dé-crétie & la Commende lière. La première est celle qui contient le décret, cedente vel decedente, c'eff-sdire la condition qu'après le dicès ou ceffion du féculier poursu en commende, le bénéfice res-trers en regle, & fers conferé s un régulier , à moins que le Pape ne juge a propos d'acco der une continuation de commende. On ap pelle Commende libre, celle gui ne contient point le decret, cedente yel decedente



# INSTITUTION

PARTIE II. CH. XXVI. 426

fice qui étoit en règle. Le Commendataire doit acquitter les charges, faire les réparations, fournir les ornemens, faire les aumônes; il peut disposer du reste comme s'il étoit Titulaire. Il ne peut alièner les immeubles ni les meubles. précieux; il a la collation des Bénéfices; il a le rang & les honneurs du Titulaire; il doit prendre garde qu'à cause de la commende, le fervice divin, ni le nombre des Religieux ne soit point diminué : quoique l'Abbaye soit en commende, les Religieux demeurent fous la juridiction de leurs Supérieurs réguliers, & en chaque Monastère il y a un Prieur claustral, ou autre Supérieur régulier pour la discipline intérieure.

### -COLON ട്ടാമ

# CHAPITRE XXVII.

## De la pluralité des Bénéfices.

OMME un corps ne peut naturellement être en deux lieux à la fois, un Clerc ne peut fervir en deux Eglises: & dans une même Eglise, il eût été inutile de mettre plusieurs Officiers, pour des fonctions qu'un seul pouvoit remplir. Il est vrai que ceux qui servoient mieux, avoient de plus fortes rétributions, & étoient récompensés à pro-1. Tim. V. portion de leur travail, suivant le précepte de l'Apôtre; Conc. Nic, mais il étoit défendu de se faire intituler ou immatriculer en deux Eglises. Depuis le partage k des revenus ecclésiafti-Antioch. 3. ques, il s'est trouvé des bénéfices d'un revenu si perir, Conc. Emerit. qu'un Clerc n'en pouvoit subsister, & qui ne demandoient e. 19. Tolet. pas auffi un service continuel. Voilà le sondement d'en attribuer plusieurs à une même personne, comme une cha-

15.

WV1. c. S.

k Le partage des revenus eccléfiastiques commença à être pratiqué dès le temps du Pape Sylvestre, comme il paroit par un Con-cile tenu à Rome en 324, où il est dit que l'on fera quatre parts des revenus de l'Eglife; une pour l'Evèque, une pour les Clercs, une pour les réparations de l'Eglife, & la dernière pour les pauvres. On trouve ce pairage établi dans le vingt-feptième caron des décrétales du Pape Damaie, qui font de l'an 404; & S. Grégoire le Grand, dans une éplire à Augustin, Evêque de Cantorberi, en parle comme d'une coutame de l'Eglife. Mais la fubdivision de la pait qui étoit commune aux clercs , no commença guères à être pratiquée que vers le fixième fiècle.





-----

### AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 427

noinie de 100 liv. de rente, avec une chapelle de 60 liv. PARTIE II. pour célébrer cinq ou fix meffes par an , dans la même Cu. XXVII-Eglife, ou dans une Eglife voinne.

Dans les temps de relachement, on s'eft fervi de ce pre- Conc. Parif. texte pour accumuler / plusicurs bénéfices, quoique fort /1. an. 829éloigaes, même avec charge d'ames, plusieurs cures, plu- Conc.Clar.m. sieurs évêches, croyant en être quitte en faifant faire le sub. Urb. SI. fieurs evecnes, croyant en erre quitte en fanant faite des c. 114. fervice par d'autres, à qui on donnoit quelque partie des c. 114. C. quia in fruits. Cet abus fut réprime par le Concile de Latran, fous tant. de preb. Alexandre III, qui déclara que la collation du fecond bé- C. quia non néfice étoit nulle, & que l'on ne pouvoit retenir que le pre- nulli, 3. da mier. Mais cette Ordonnance n'ayant pas eu grand effet, le n. . Concile de Latran, fous Innocent III, la confirma, & ordonna que quiconque ayant un bénéfice à charge d'ames, en rece- 20, de prate vroit un second de même espèce, seroit privé du premier de plein droit, & même feroit dépouille du fecond, s'il s'efforçoit de les retenir tous deux. Le même est ordonné pour les dignités ou perfonnats; & il est défendu d'en avoir plusieurs dans la même Eglise. Mais ce même canon permet au Pape d'en dispenser, en faveur des personnes sublimes & lettrées; cela donna lieu dans la suite à des dispenses si fréquentes m, qu'elles devinrent un droit commun n. Il n'étoit permis aux Ordinaires, qui trouvoient un Clerc en possession de plufieurs bénéfices à charge d'ames, que d'examiner fi la difpense étoit en bonne forme, & donner ordre, le mieux qu'ils pouvoient, que le fervice se fit, & que le soin des ames ne füt pas abandonné : c'eft la disposition de Grégoire X, au Concile de Lyon. On trouva plusieurs moyens pour

m Ve v l'an 1320, Jean XXII. révoqua toutes les dispenses, & les reffreignit à deux bénéficer. Mais cette réforme ne fut pas bien chiervee. D'fe. de Fra-Paolo , pag. 141.

n La plu-alité des bénéfices fut d'abord autorifée pour l'utilité de PEglife : on donnoit à un Curé, dont le revenu étoit trop modiq ..., quelqu'entre bénéfice pour le mettre en état de deflervir fa core ; mais dans la fuite, la phiralité des bénéfices s'introduifit aufli pour l'utilité porticuliere du bénéficier , quoique l'on eut toujours soin de la couvrir de guelque prétexte spécieux.

l Quelques-uns ont prétendu qu'Ebroin, Evêque de Poitiers, fat le premier qui, en S50, pollèda un Evèché & une Abbaye en-femble. Mais on trouve des exemples plus anciens de la pluralité des bénérices. On voit en effet que Théodulphe, Evêque d'Orléans, l'un des plus grands hommes du feptième fiècle, avoit, outre fon Eveché, les Abhayes de S. Agnan, de S. Benoît-fur. Loire, & de S. Liphaid de Meun, toutes trois dans fon diocète.



# ΙΝ S T I T U T I O N aller même au-delà, par des unions de bénéfices, pour la

PARTIE II.

428

Cn. XXVII. vie du bénéficier seulement; & par les commendes, qui, à C ordinarii la rigueur, sont compatibles avec toutes sortes de titres: de off. ordin. de façon que celui qui étoit titulaire d'un évêché, par exemple, en avoit deux ou trois autres, comme administrateur ou commendataire.

Seff. 7. c. 2.

37.

Mémoires du Clerge, 2. sout.

Le Concile de Trente défendit d'abord la pluralité des bénéfices ayant charge d'ames, ou autres incompatibles; réduisant les choses aux termes des Constitutions d'Inno-Seff. 34. 6. cent III & de Grégoire X. Ensuite, passant plus avant, il défendit généralement toute pluralité des bénéfices ; & ordonna que déformais on n'en conférât qu'un seul à chacun : que si ce bénéfice ne suffit pas pour faire vivre honnêtement le titulaire, il est permis de lui conférer un autre bénéfice fimple, pourvu que l'un & l'autre n'obligent pas à réfidence. Cette disposition comprend toutes sortes de bénéfi-Blois, 11. ces, séculiers ou réguliers, même les commendes. En France, l'Ordonnance de Blois a défendu seulement la plupart. tit. 14. ralité des bénéfices à charge d'ames, & les Arrêts du parn. 15. &c. lement ont déclaré encore incompatibles les chanoinies tit. 15. paravec les cures, ou avec d'autres chanoinies o; en un mot tous les bénéfices qui obligent à réfidence. A l'égard des bénéfices simples, la pluralité est tolérée; & on laisse à la conscience de chacun, le jugement de ce qui est nécessaire pour son entretien honnète, suivant son rang & sa dignité. En Allemagne, le Pape donne encore des dispenses pour tenir plusieurs évêches p, parce que, dit on, les Princes ecclésiastiques ont besoin de grands revenus, pour se sournir avec les Princes protestans.

> o Tous bénéfices fub codem tecto, c'est-à-dire qui se desservent dans la même Eglise, sont incompatibles.

p Janus Pannonius mourut étant Evêque de cinq Eglifes. Le Cardinal Mazarin qui étoit évêque de Meiz, avoit en même temps treize abbayes.

Toutes fortes de bénéfices, de quelque nature qu'ils foient, fout incompatibles pour les réguliers, parce que la pluralité des bé-néfices feroit à leur égard contraire au vœu de pauvreté qu'ils ons fait. Fuet. liv 3, ch. 2.



C ()

# CHAPITRE XXVIII.

De la Résidence.

Ans les premiers siècles, tous les clercs demeu-Nic. c. 16. roient stables & attachés à leurs titres : il ne leur Calc. 10. 20. étoit pas permis de les quitter, beaucoup moins de passer Antioch 3. Leo ep. 84. d'un diocèse à l'autre, sans la permission de l'Evêque; au- ad. Nues. trement, ils étoient excommuniés, eux & l'Evêque qui les recevoit. Depuis les ordinations fans titre, les clercs vagabonds q se multiplièrent infiniment. La pluralité des bénéfices attire par néceffiné la non-réfidence : & comme la cause la plus ordinaire de la pluralité a été l'esprit d'intérêt, le même esprit a fait négliger le service de l'Eglise, pour s'appliquer à des affaires temporelles : de forte qu'il s'est trouvé des Clercs & des Prélats, qui, chargés d'un grand nombre de bénéfices, ne réfidoient en aucun : & V. Petr. Blefs passoient leur vie dans les Cours des Princes, ou ailleurs, epif. 84attirés par leurs affaires ou leurs plaifirs.

Ce n'eft pas que les Clercs, & même les Pafteurs, n'aient toujours eu des caules légitimes pour s'ablenter quelquefois de leurs Eglifes : comme les Conciles, les ordinations des Evêques, & les confécrations des Eglifes ; quelquesuns même, dans les meilleurs temps, alloient à la Cour du Prince folliciter les affaires de leurs Eglifes ou des pauvres, & des perfonnes opprimées : mais ces ablences n'étoient ni longues ni fréquentes; & les Evêques ablens menoient une vie fi exemplaire, & s'occupoient fi faintement aux lieux de leur féjour, que l'on voyoit bien quel esprit les conduifoit.

Toutesois, comme quelques-uns en abusoient dès le quatrième siècle, le Concile d'Antioche, en 347 r, défendit aux Evêques d'aller à la Cour, sans le consentement <sup>11</sup> & les lettres des Evêques de la province, & principalement

DAN TIT IL.

CH. XXVIII.

0.0

Antioch. 1:

q On donnoit ce nom à ceux qui n'étoient attachés à aucun titre eu Eglife en particulier.

r ll n'y a point eu de Concile à Antioche en 347 : il faut que cer foit celui de 341, dans lequel on fit plusieurs canons touchant la discipline ecclésiastique.

# INSTITUTION

PARTIE II Sardic. 7. 10. 11, 12.

430

du Métropolitain. Le Concile de Sardique ( défendit aut CH. XXVIII. Evêques de s'absenter de leurs Eglises, plus de trois semines, sans grande nécessité, & ordonna à tous les Evêques d'observer leurs confrères, quand ils passeroient dans leurs diocèfes, & s'informer de la raison de leur voyage, pour juger s'ils devoient communiquer avec eux, & souscrire aux lettres de congé qu'ils portoient.

Conc Lat. 1215. c. ult. C. Kelatum 4. & quaft. 12. Cleric. son resid.

٩.

Pendant les Croifades, on permettoit aux Clercs de recevoir, fans réfider, les fruits de leurs bénéfices, durant un temps confidérable, comme de trois ans : on le permit auffi aux Clercs qui étudioient, ou enseignoient dans les Universités. Les voyages de Rome, si fréquens dans le niême temps, pour solliciter des procès & poursuivre diverses grâces, furent d'autres occasions de négliger la rélidence. Le séjour des Papes à Avignon fit encore pis; puilque eux mêmes & les cardinaux montroient l'exempledene point réfider ; auffien dispensoient ils volontiers, jusqu'à donner des indults perpétuels de ne point réfider, & de recevoit tous les fruits des bénéfices, en absence comme en présence.

Le prétexte étoit, que ceux qui servoient l'Eglise universelle auprès de la personne du Pape, ou dans les emplois qu'il leur donnoit, étoient pour le moins auffi utiles à l'Eglife, que s'ils euffent fervi dans les lieux de leurs bénéfices; & sur le même fondement, le privilège de gagner les fruits sans résider, a été accordé aux ecclésiastiques de la chapelle du Roi t, & aux Officiers des Parlemens, comme étant utilement occupés pour le public. Mais dans les premiers fiècles, l'Etat & l'Eglife universelle ne laissoient pas d'être auffi bien fervis, fans avoir befoin de ces dispenses. En effet, on n'a que trop vu les mauvaises suites de la non-refidence : les peuples fans instruction, le Clergé inférieur fans discipline, les vices impunis, le service divin négligé & abandonné, les Eglifes fans ornemens, & fouvent fans réparations, les pauvres fans fecours.

Seff 23 R.

Melun 7.

Pour remédier à ces maux, le Concile de Trente a or-

<sup>∫</sup> Tenu en 347. r Ce privilège est accordé, non-sculement aux aumoniers de la Chapelle on Oratoire du Roi, mais aufli aux Chapelains ; même aux fimples Clercs. Les Aumôniers, Chapelains & Clercs de la Reine, des Princes & Princetles de la Maiton Royale, qui fest fur l'Eter da Roi, jouissent du même privilège.

### AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE 43 I

donné qu'un Evêque ne pourroit s'absenter de son diocèse, PARTIE II. plus de deux ou trois mois, fans quelque cause pressante CH.XXVIIL de charité, de néceffité, d'obéiffance, ou d'utilité évidente de l'Eglife ou de l'Etat; & qu'en ces cas, il devoit avoir permission par écrit du Pape, ou de son Métropolitain, ou du plus ancien suffragant : qu'en tous les cas, il devoit pourvoir à son troupeau, afin qu'il ne soussirit point par son absence, & faire enforte de passer l'Avent, le Carême, & les Fètes solenneiles dans son Eglise cathédrale. Ce Concile déclare que les contrevenans pèchent mortellement. & ne peuvent en confcience prendre les fruits du temps de leur absence; mais doivent les appliquer aux fabriques des Eglises, ou aux pauvres des lieux. Il étend la même peine aux Curés, & aux autres bénéficiers ayant charge d'ames: il leur défend de s'absenter sans permission par écrit de leur Evêque; & permet à l'Ordinaire de les obliger à réfider, par lequestre & soustraction des fruits, & même par privation de leurs bénéfices. L'Ordonnance de Blois est à peu près conforme à la disposition du Concile; mais elle ne 15. 16. s'observe pas à la rigueur.

Quant aux Chanoines, le concile leur défend de s'ablenter Seff. 24. R. plus de trois mois en toute l'année, sous peine de perdre la " 12. première année la moitié des fruits qu'ils ont gagnés par leur présence; la seconde, tous les fruits. Il veut qu'il n'y ait que ceux qui sont réellement présens, qui participent aux distributions quotidiennes. Tout cela fe doit regler fui- Cap. confuen. vant les statuts particuliers des Chapitres u, pourvu qu'ils l. de consuer. ne soient pas contraires au droit commun. Il y en a qui de. in 6. Mém. du Cle mandent une résidence plus exacte dans le lieu du béné- 2. pars, sit. fice : d'autres demandenr l'affistance actuelle aux Offices x, 14 pendant que l'on est présent ; mais permettent de plus lon

Blois , 144

-----

u Par exemple, à Hildesheim, en Allemagne, Evêché fondé par Louis-le-Débonnaire, où le Chapitre est composé de 24 Chanoines capitulans & de fix dignités, favoir, le Prévôt, le Doyen & quatre Chor-évêques, Chori Epif.opos, lorfqu'un Chanoine a fait fon stage qui est de trois mois, il lui est permis de s'absenter pour fix ans, sous trois prétextes, deux années peregrinationis causid, deux autres années devotionis causai, & encore deux années studiorum causai. Tableau de l'Emp. German. rag. 94.

x Ou du moins aux principaux, tols que Matines, Laudes & Vepres. On est moins rigide par rapport aux autres offices qu'on appelle vulgairement les fetites Heures.

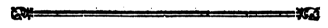


415

# Í Ń S Ť I Ť Ư T I O Ń

gues ablences. Les Chanoines obligent à un fervice plus af-PARTIE II. Ca XXVIII, sidu les Officiers du bas chœur, fémi-prébendés, chapefains, chantres, ou sous quelque autre nom que ce soit; parce qu'ils sont à leurs gages, & principalement établis pour fuppléer à leur défaut.

On appelle Bénéfices simples y, ceux qui n'ont ni charge d'ames, ni obligation d'affister au chœur, & qui par confequent n'obligent point à réfidence : telles sont les abbayes ou prieurés en commende, & les chapelles, chargées seulement de quelques Messes, que l'on peut faire célébrer par f.g. 23. R. c. d'autres. Mais ces bénéfices, quoique fimples, ne laiffent pas d'être érablis, auffi bien que les autres, pour le fervice divin & les fonctions eccléfiastiques ; & rien ne nous peur dispenser de l'obligation naturelle & de droit divin, d'accomplir la promefie que nous avons faire en nous confacrant au service de l'Eglise, de la servir de toutes nos forces, pour avoir droit de vivre de son revenu.



## CHAPITRE XXIX.

## Des Unions des Bénéfices.

Es bénéfices peuvent périr avec le temps, par la def-L's benences peur en peur a diffipation des revenus. Si le revenu demeure, quoique le bâtiment soit ruiné, comme il est arrivé à plusieurs Chapelles de la campagne, le service doit être transféré en une autre Eglife, comme la Pa-C. exposuifii, roiffe la plus voifine q : s'il ne refte qu'une partie du reve-33. de prab. nu, comme c'est le plus ordinaire, il doit être uni à quelque autre titre de bénéfice. Les causes de l'union sont donc la

r Ce qui est dit ici présuppose qu'il n'y ait pas de quoi rétablir l'édifice de l'Eglise ruinée, & qu'il n'y ait pas d'inconvéniens de transférer le titre du bénéfice dans une autre Eglife, & de l'y réunir. nécellite



Conc. Trid. Ζ.

Conc. Trid. **f**€∬. 11. c. g.

y Dans le Droit Canonique, on entend par bénéfices fimples, ceux dont les titulaires n'ont ni office particulier, ni jurisliction, ni charge d'ames. Dans l'usage ordinaire, on u'entend sonvent par le terme de bénéfices fimples, que ceux qui n'obligent à aucune réfi-dence ; sinfi les canonicats qui font réputés en droit des bénéfices 'fimples, ne le font pas suivant l'usage, parce qu'ils obligent à réfidence.



### 'AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 433

nèceffité ou l'utilité a. Si par une incursion d'infidelles, une PARTIE IL ville est tellement ruinée, qu'il n'y ait plus de peuple Chré- Ca. XAIX. tien, ou trop peu pour occuper un Evéque, on joindra cet

évêché au plus proche. Saint Grégoire le fit souvent en Ita- Greg lib. 18 Le pendant les guerres des Lombards. Il en est de même à ep. 15. Hiff. proportion d'une paroisse; & l'ancienne règle étoit, que ecclef. liv. celle qui avoit dix familles, étoit jugée suffisante pour oc- 18, q 3. c. cuper un Prêtre. L'utilité suffit pour faire l'union. Quand unic. 3. es une cure, par exemple, n'a pas de revenu suffisant, pour conc. Tolet. trouver un prêtre capable, qui veuille la deffervir b: car on y peut unir une Chapelle, ou quelque autre bénéfice fim-33 de præb. ple: quand les prébendes font trop perites, on peut en di-Cone Trid. minuer le nombre, pour faire subsister honnêtement ce qui seff. 24. cap. restera de Chanoines. Voilà les causes légirimes.

Dans les temps de relâchement s'introduisit un autre genre d'union, qui étoit fans caule, ou Gracieuse c, c'est-à-dire que le Pape, ou même les Evéques, unissoient des bénéfices, sans néceffité, seulement pour augmenter le revenu d'un Evêque, par exemple, ou d'un Chapitre. Mais comme ces unions diminuoient le nombre des collations & des gràces, on inventa les unions pour un temps, comme pour la vie d'un Cardinal, à qui le Pape conféroit ainsi plusieurs bénéfices, sous ce titre d'union; & elle s'évanouissoit à la Sef 1. e. 4. mort. Le Concile de Trente a entièrement aboli les unions an. 1547. à vie d; & a ordonné que les unions perpétuelles, faites de- Seff. 14 cap.

c Les unions in forma gratiofu étoient celles que le Pape faifoie par pure libérailté & fans connoifiance de caufe, fans information de commodo & incommodo, à la différence des unions qui le sont par bulles in forma commigaria, qui font adretices à des committaj-ses in pareibus, pour examiner la nécessité ou utilité de l'union.

d Ces unions personnelles ou ad vitam, sont cependant encore communes en Italie. On appelle unions réelles, celles qui se font à des corps, à des églifes, monaltères, ou bénéfices. Il y a aussi des mnions pour le spirituel seulement, & non pour le temporel.

Tome II.

71.77 (f. 2 . . . .

XXXV. #. 17. ez

17.

a Le Concile de Constance révogue les unions qui avoient été faites depuis Grégoire XI, & celles qui l'avoient été fans aucune caufe légitime. Il prescrit & détermine la forme & la manière qu'on doit fuivre dans les unions. Mais ce concile ne révoque pas ipfu facto ces unions. Il ne donne qu'une action pour se plaindre, en cas qu'elles foient faites sans cause légitime : Mediante justitué revocabimus.

b Il y a dans plusieurs endroits des Curés qui , à caute de la mo-dicité des revenus , font autorifés à deflervir deux parosifies voifines & à dire en un même jour la messe dans chacune de ces paroities : c'est ce que l'on appeile le bis cantat ou bis cantando.



PARTIE IL CR. XXIX. 414

# INSTITUTION

puis guarante ans, seroient examinées par les Ordinaires; pour voir fi elles n'étoient point obtenues par subreption; & qu'à l'avenir il n'en feroit fait aucune fans caufe légitime : ainfi il a aboli les unions gracieus.

C fi ut 8 de excef. prel. in agro de flatu Monac. §. ad hose.

VJC.

Régulièrement, l'Evêque peut faire les unions légitimes, même des bénéfices réguliers; mais les dignités au deffous Clement re de l'Evêque, ne le peuvent. S'il s'agit d'unir des évêches, ou d'unir un bénéfice à la mense de l'Evêque, il n'y a que le Pape qui le puisse, fuivant le droit nouveau : mais il ne peut faire d'union fans le consentement de l'Evêque : on ne le souffriroit pas en France. L'union doit être faite avec grande connoissance de cause : il faut appeler toutes les parties intéressées, comme les Paroissiens, les Collateurs, les Patrons: il faut visiter les lieux, & informer de la commodité: il faut examiner ce qui est de plus utile à l'Eglise. Or, on présère toujours le soin des ames; ainsi on ne doit supprimer le titre Conc. Trid, d'une cure que pour l'unir à une autre cure. On doit tou-

sch. 24. 13. jours, autant qu'il se peut, accomplir les intentions des fondateurs. On ne doit point unir un Monastère, tant que la conventualité e & l'observance f y subfissent : des prébendes ne doivent pas être réduites à un si petit nombre, Cone. Trid. que le service ne puisse être fait décemment. L'union ne doit

feff. 25. c. 8. point nuire à l'hospitalité, ou aux aumônes qui avoient ac-Cone. Trid. coutumé d'être faites. On ne doit pas unir des bénéfices de feff. 14.c. 19. différens Diocèfes.

Gloffa in c. L'union se fait en trois manières : il y a union d'accession, 1 ne sede de confusion, d'égalité. La plus ordinaire est l'union d'accesfion, où le bénéfice principal conserve son titre, & le bénéfice uni en devient un membre & un accessoire. Si ce

L'observance est l'observation substitante de la discipline monaftique dans une maifon religieufe.



e On entend par Conventualité, l'état & la forme d'une maison religieuse. Toute maiton où il y a un ou plusieurs Religieux, n'eft pas conventuelle. 11 y a dans l'ordre de Cluni des prieurés fociaux, qui ne sont pas conventuels. On tient communément que les caractères de la conventualité font, clousfrum, arca communis & figillum. Sous ce terme clausfrum, on comprend tous les lieux réguliers, tels que le cloître proprement dit, le Chapitre, le réfectoire & le dortoir. Arca communis, c'est la recette commune. Sigillum s'entend du droit de sceau particulier aux armes ou marques diffinctives du monastère. Les prieurés ne réunissent pas ces trois curacté-res, n'ayant pas droit de sceau particulier.



AU DROIT ECCLESIASTIQUE.

membre est une cure, il faut y établir un vicaire perpétuel. Par la confusion, les deux titres demeurent supprimés, & on en crée un nouveau. Dans l'union d'égalité, les deux titres subsistent, mais égaux & indépendans : seulement il y a obligation de les conférer toujours ensemble, à une même perfonne. L'union peut être réfolue par des causes contraires, si l'état des choses revient tel qu'auparavant.

GQ# -CHAPITRE XXX.

# Des Hopitaux g.

U commencement, l'Evêque étoit chargé du soin de A tous les pauvres, sains ou malades, des veuves, des orphelins, des étrangers. Il leur faisoit distribuer par les Diacres, tout ce qui restoit des oblations des fileiles, après avoir pris l'entretien des Clercs & des bârimens. Depuis que Maurs chrète les Eglises eurent des revenus assurés, on ordonna qu'il y 40. en auroir au moins un quart pour les pauvres; & pour les entretenir plus commodément, on fonda diverses maifons de piété \*, que nous appelerons toutes Hôpitaux. Elles étoient gouvernees, même pour le temporel, par des Prê- religiofa. tres & des Diacres, qui en rendoient compte à l'Evèque. Dans la suite des siècles, il y a eu grand nombre d'Hôpitaux de diverses sortes, felon les temps & les lieux: & ils ont èté plusieurs fois ruinés & rétablis. Il y en a eu de fondés par des dévotions particulières, pour certaines espèces de pauvres h, & avec certaines conditions : plusieurs le sont

Eeij

\* Domas

PARTIE U. CH. XXIX.

435

g L'hospitalité n'étoit d'abord exercée que par les particuliers dans leurs maisons; mais par la fuite les Evêques & les Abbés firent conftruire des maisons deftinées à exercer publiquement l'hospitalité. C'eft de-là que dans piutieurs villes les premiers hôpitaux sont près de la cathédiale, & que les Religieux de certaines ma sons font hospitaliers par leur institution. Il y avoit des hôpitaux publics dès le VII fiècle.

h il y en a eu ausi de fondés pour de certaines maladies, comme pour la lepre, que l'on appelle leproferies . mal idreries ou maladeries. La lepre étant autrefois fort commune, ces fortes d'hôpitaan ont été beaucoup multipliés : mais ce genre de instadie ayont cefié depuis environ deux cents ans, tous ces hopitaux ont été réunis à l'Ordre de S. Lazare, par Edit du mois d'Avril 1664, regidré le 18 Mai 1669 ; ce qui a été confirmé par un autre Edit de 1671. Lis en



INSTITUTION

436

PARTIE II. trouvés entre les mains de Religieux ou Religieus hofbi-CHAP.XXX. talières, avec privilège d'exemption. Ces caufes ont reftreint en plusieurs manières le droit que les Evêques avoient sur toutes les mailons de piété.

Les Religieux hospitaliers suivent tous la règle de faint -Augustin, parce que tous les hôpitaux étoient gouvernés par des Clercs. Ce sont des Chanoines réguliers de la grande règle, ou des Ordres particuliers, comme celui de S. Antoine de Viennois, fondé pour affister ceux qui étoient affliges de la maladie que l'on appeloit le feu de S. Antoine, qui eut cours il y a cinq cents ans. D'autres hospitaliers sont des chevaliers d'Ordres militaires ; comme de Malte i & de S. Lazare k. Il y a auffi des hospitaliers l mendians, comme les Frères de la Charité, dont la Congrégation commença à Grenade, & fut confirmée par Bulle en 1572. Ils sont laiques m, & font un quatrième vœu de servir les pauvres malades.

Depuis environ quatre cents ans, on a plusieurs fois travaillé à la réformation des hôpitaux. Dans le relâchement de la discipline, la plupart des Clercs qui en avoient l'administration, l'avoient tournée en titres de bénéfices, dont ils ne rendoient point de compte. Ainsi plusieurs appli-

t L'Ordre de S. Lazare est aussi appelé Hofpitalier. Quelquesuns prétendent que S. Basile fonda un hôpital à Césarée, & que c'est de-la que cet Ordre tire son origine. Mais ce qui est de plus certain, eit que cet Ordre fut institué à Jérusalem par des chrétiens, qui recevoient les pélerins qui venoient visiter la Terre-sainte, les escortoient sur les chemins, & les défendoient contre les Mahomérans. Ils avoient des hopitaux destinés à recevoir ceux qui étoient affligés de la lèpre.

I Il y a encore d'autres Ordres hospitaliers, tels que celui du S. Esprit de Montpellier, lequel en 1763, a été uni à celui de faint Lazare.

m On leur a défendu de prendre les ordres facrés. Paul II leur a seulement permis d'avoir deux Prêtres de leur Ordre dans chaque maison, pour vaquer aux besoins spirituels des malades, sans se mêler d'aucune autre charge.





furent défunis par Edit du mois de Mars 1693, & leurs revenus ont été appliqués au foulagement des pauvres de chaque lieu, & à d'autres œuvres de piété. L'Edit de 1678 ne réferva qu'un feul hôpital pour les lépreux; favoir, à S Mefmin.

i Ceux-ci ont confervé le nom d'hospitaliers, parce que dans l'origine ils avoient à Jérusalem la direction d'un hopital destiné à recevoir les malades.

٠<u>٠</u>.

quoient à leur profit la plus grande partie du revenu, laiffoient périr les bâtimens & diffiper les biens ; enforte que CHAP.XXX. les intentions des sondateurs étoient frostrées. C'est pourquoi le Concile de Vienne défendit, à la honte du Clergé. de plus donner les hôpitaux en titre de bénéfices, à des Quis contigit Clercs séculiers, & ordonna que l'administration en sut de religios. donnée à des laïques, gens de biens, capables & folvables, dom. qui prêteroient serment comme des tuteurs, feroient inventaire, & rendroient compte tous les ans pardevant les Ordinaires ; le tout fans toucher aux droits des Ordres militaires & des autres Religieux hospitaliers. Ce Décret a eu son exécution, & a été confirmé par le Concile de Trente, qui donne aux Ordinaires toute inspection sur les ule fest. 23. hôpitaux, & leur permet de convertir en autres œuvres jeg. 25. c. 8. pies, les fonds deftinés à certains genres de pauvres qui ne fe trouvent plus, ou que rarement; ce que nous pouvons appliquer aux pélerins & aux lépreux.

Les Ordonnances de France ont ajouté, que les admi- Blois, 65. nistrateurs des hôpitaux ne seront ni ecclésiastiques, ni nobles, ni officiers n; mais des marchands ou autres simples bourgeois : c'eft-à-dire de bons pères de famille, instruits des affaires & de l'économie, & que l'on puisse facilement obliger à rendre compte. La nomination en appartient aux fondateurs; qui sont, ou les Communautés des villes, ou dcs Seigneurs, ou des particuliers. Si la fondation n'est

Ł e iii

Clement.

Seff. 7. &

n Ces Ordonnances avoient en vue des administrateurs comptables; c'est pourquoi elles excluoient de l'administration les ecciéfisifiques, les nobles & les magistrats, & n'admettoient que de simples bourgeois, afin que ces administrateurs futient de plus facile difcuillon. Préfentement, dans les grands hôpitaux, on prend pour chefs de l'administration, des eccléssatiques, des nobles & des magistrats. Mais ils n'ont aucun maniement de deniers. On leur a joint pour adminitrateurs d'autres notables , & aucun de ces administrateurs ne se mele de la recette ni de la dépense des hopitaux : ils composent fenlement le confeil économique de l'hôpital ; la recette & la dépense est faite par d'autres personnes comptables qui sont aux ordres des administrateurs. En certains endroits, il y a des administrateurs nos; c'est-à dire qui ont cette fonction par le droit de leur charge. Tels sont, pour l'Hôtel-Dieu de Paris, & pour l'Hôpital-général de la même ville, l'Archevêque de Paris, les premiers Préficent des trois cours fouveraines, le Procureur-général du parlement » le Lieutenant-général de police & le Prévôt des marchands.



418

#### INSTITUTION

PARTIE II. point connue, on prélume qu'ils font de fondation royale

CHAP.XXX & c'eft au Grand Aumônier o de France à y commettre. Decl. 1639. Les administrateurs ne doivent être que trois ans en charge p, & rendre compte q devant ceux qui les ont nommés. en préfence de l'Evêque ou du Commissaire de sa part, & des Officiers du Roi & de la ville, suivant les usages des lieux.

> Ainfi les hôpitaux qui ne sont point en titre de bénéfice, sont gouvernés par trois sortes de personnes. Il y a des serviteurs ou servantes des pauvres, qui les soulagent dans tous leurs besoins, & sont entretenus & payés aux dépens de l'hôpital. En quelques lieux, ces fervices sont rendus charitablement par des Religieuses, comme à l'Hôtel-Dieu de Paris & de plusieurs autres villes. On peut rapporter à ce genre de Religieuses les Sœurs Grifes ou Filles. de la Charité, inftituées par faint Vincent de Paul & Mademoiselle le Gras, vers l'an 1635 r, pour servir les malades. dans les hôpitaux ou dans leurs maisons (. Pour le spirituel. ces hôpitaux ont un ou plusieurs Chapelains, afin de confoler & instruire les pauvres, & leur administrer les Sacremens. Dans les anciens hôpitaux, ces places sont ordi-

p A l'exception des administrateurs nés, dont la fonction dure tant qu'ils occupent la place qui leur donne la qualité d'administrateurs.
 q Dans la plupart des hopitaux, les administrateurs ne font que

comme des tuteurs honoraires, & ne sont point comptables, la geition ne roulant que fur les tréforiers, receveurs, économes, &c. r L'établissement des Sœurs Grifes ou Filles de la Charité, qui

fut fait en 1643, eft dû à Louise de Marillac, veuve de M. le Gras, secrétaire des commandemens de la Reine, qui les mit sous la direction de faint Vincent de Paul, inftituteur de la Congrégation de la Mission, dont les successeurs ont continué d'être charges de la même direction. Ce font des Religieuses hospitalières non cloîtrées du 

répandues dans toutes les villes, & même daus les campagnes,



o Le grand Aumônier ou Archichapelain du Roi, a été ainfi appelé, comme étant ordinairement chargé de la distribution des aumônes & bonnes œuvres du Roi. Le droit qu'il a de commettre des administrateurs dans les hôpitaux de fondation royale, est un reste de la possession où il étoit anciennement de conférer les bénéfices qui étoient à la nomination du Roi.



nairement des bénéfices : dans les nouveaux on a jugé plus PARTIE IL. à propos de ne mettre que des Prêtres amovibles à vo. CHAP. XXX. lonté, afin de les pouvoir mieux choisir. Enfin, il y a les administrateurs laïques, qui gouvernent tout le temporel.

Mais ces administrateurs, faute d'être bien choisis, ou d'être astreints à rendre exactement leurs comptes, ont souvent diffipé les biens des hôpitaux en plusieurs manières, particulièrement pendant les guerres civiles de la religion. Pour y remédier, le Roi Henri IV ordonna en 1606, que par le Grand Aumônier il seroit procédé à la réformation générale des hôpitaux, fur tout à l'audition & à la révision des comptes ; & que les deniers revenans bons seroient appliqués à l'entretien des pauvres Gentilshommes & foldats eftropiés : & pour l'exécution, il établit une Chambre de la Charité Chrétienne. Cet Edit n'ayant pas eu d'effet, le Roi Louis XIII, en 1612, donna une déclaration, par laquelle il ordonna de nouveau que le Grand-Aumônier, qui étoit alors le Cardinal du Perron, procéderoit à la réformation de tous les hôpitaux, maladreries, aumôneries & autres lieux pitoyables t du royaume : que tous les administrateurs rendroient compte de trois ans en trois ans devant ses Grands Vicaires & Subdélégués ; & que les deniers provenans de l'apurement des comptes, seroient employés aux réparations des hôpitaux, & en autres œuvres pies. Pour l'exécution de cette Déclaration fut établie une Chambre à Paris, composée, avec le Grand-Aumônier, de quatre Maitres des requêtes & guatre Conseillers au Grand Conseil, sous le nom de Chambre de la Réformation Générale des Húpitaux. Les appellations se relevoient au Grand-Conseil, & elle a subsisté soixante ans : mais elle a été supprimée en 1672.

Le Roi a fait depuis plusieurs règlemens u, pour l'ad-

439

r On appeloit sinsi les maisons de piété où l'on exerçoit quelqu'une des œuvres de misericorde, soit spirituelles, comme d'enseigner les ignorans; ou corporelles, comme de donner à manger à ceux qui ont faim, & à boire à ceux qui ont foif, de recevoir les pélerins & étrangers, vêtir ceux qui sont nus, racheter les captifs

polleffion de préfider & d'avoir foin de l'administration des hopitaux, Ee iv



#### INSTITUTION

440

Pabrie II. ministration des hôpitaux, entr'autres la Déclaration du CHAP. XXX. 12 Décembre 1698 x. Et voilà ce qu'il y avoit à dire des chofes confacrées au fervice de l'Eglife.

> Môtels-Dieu & autres lieux pieux établis pour le foulagement, re-traite & inftruction des pauvres, foient maintenus dans tous les droits, séances & honneurs, dont ils out bien & dûment joui jufqu'à prétent ; & que lefdits Archevêques & Evêques alent à l'avenir la première féance, & préfident dans tous les bureaux établis pour l'administration desdits hôpitaux ou lieux pieux, où eux & laurs prédécesseurs n'ont point été avant cet Edit ; & que les Ordonnances & Reglements qu'ils y feront pour la conduite fpirituelle & la célé-bration du fervice divin, feront exécutés, nonobftant toutes oppo-fitions & appellations fimples, ou commed'abus, fans y préjudicier,

> x Cette Déclaration règle la féance des Curés & autres Eccléfiaftiques , dans les affemblées qui fe font pour l'administration des hopitaux & maladreries. On peut encore voir l'Edit du mois d'Août 1749, concernant les établistemens & acquisitions des gens de main-morte, qui contient plusieurs dispositions par rapport à l'établis fement des hopitaux & aux acquisitions que ces maisons peuvene faire.

> > Fin de la seconde Partie.







# INSTITUTION

# AU DROIT

# ECCLÉSIASTIQUE.

C.0#===

TROISIEME PARTIE.

> Jugemens. Des

#### CHAPITRE I.

De la Juridiction Eccléfiastique.



Près avoir traité des personnes & des choses PARTIE IIL qui font la matière du Droit Ecclésiastique, il CHAF. L. reste à parler de la manière d'exercer ce droit, c'est-à-dire des jugemens a. La juridiction propre & effentielle à l'Eglife eft toute spirituelle,

fondée sur les grands pouvoirs que Jesus-Christ donna à fes Apôtres, lorsqu'il leur dit : Toute puissance m'est donnée Matt, in fini au ciel & fur la terre : allez donc, instruisez toutes les nations, & les baptifez, leur enseignant d'observer tout ce que je vous ai ordonné. Et je suis toujours avec vous jusqu'à la confommation du siècle. Voilà le pouvoir d'enseigner les mystères & la

a C'eft à cet objet que fe rapporte tout estier le fecond Livre des Décrétales de Grégoire IX, fuivant l'ordre annoncé dans ce vers Latin :

Judex, judicium, clerus, Sponfalia, crimen.



743 PARTIE III CHAP. I.

25.

#### INSTITUTION

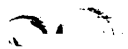
doctrine des mœurs. Il leur donna encore le pouvoir de juger les pécheurs, quand il leur dit : Recever le Saint-Ef-Joan. x. 22. prit. Ceux dont vous remettrez les péchés, ils leur seront remis ; Matt. svin. & ceux dont vous les retiendrez, ils seront retenus. Et ailleurs : Si votre frère a peché contre vous, reprenez le seul à seul : s'il ne vous écoute pas, appeler un ou deux témoins : s'il ne les écoute pas, dites le à l'Eglife : s'il n'écoute pas l'Eglife, qu'il vous soit comme un payen & un publicain. En vérité je vous dis, tout ce que vous aurez lié fur la terre, fera lié dans le ciel ; & tous ce que vous aurez délié fur la terre, fera délié dans le ciel. Voilà la puissance qui est effentielle à l'Eglise. Premièrement, d'enseigner tout ce que Jesus-Christ a ordonné de croire, ou de pratiquer : & par conséquent d'interpréter sa doctrine, & de réprimer b ceux qui voudroient en enseigner une autre, ou l'altérer en guelque manière que ce soit : d'assembler les fidelles pour la prière & pour l'instruction : de leur donner des Pasteurs & des Ministres publics, & les déposer s'ils se rendent indignes de leur ministère : de juger les pécheurs, & distinguer ceux qui doivent être absous, d'avec ceux qui n'y font pas disposés : de retrancher du corps de l'Eglise les pécheurs rebelles & incorrigibles : enfin, d'alfembler, ou le Clergé d'une Eglise, ou plusieurs Pasteurs pour exercer ses jugemens.

> Le droit de retrancher de l'Eglise ceux qui ne font pas justice à leurs frères, au jugement de l'Eglise même, a attiré indirectement une espèce de Juridiction c pour les affaires temporelles d; car les Apôtres défendoient e aux

T. Cor S. 11. Confl. ap. 2. 6. 45.

d Tout ce que l'Eglife possed de Juridiction pour les affaires tem-porelles n'est point de droit divin, elle le tient de la piété des Souve-rains qui l'ont rendue à cet égard dépositaire d'une partie de leur auto-sité. Ce font eux qui lui ont attribué un Tribunal contentieux.

e C'étoit plutôt un conseil qu'une défense, ou du moins ce n'étoit



b Par des monitions & par des cenfures.

b Par des monitions & par des cenfures. c M. du Pin remarque que dans les huit premiers fiècles de l'Eglife; on ne fe fervoit point des termes de Juridiction, ni de Tribunal pour défigner l'au orité E. cléfiafique, mais feulement du terme de ministère de la Chaire : Hinc octo primis Ecclefia faculis càm de autoritate Ecclefiaf-tică mentio fiebat, non adhibebantur hac nomina Jurifdictionis, majeflatis aut Tribunalis, fed dumtaxat ministerii Cathedra. Du Pin, de antiquâ Ecclef. difcipl. differe. 1, cap. 3, pag. 291. Cette remarque, au fujet de l'origine de la Juridiction proprement dite, qui appartient préfente-ment a l'Eglife, ne touche point à la puist-nce spirituelle qu'elle a toujours eue depuis fon établiffement, & qui est, fans contredit, de droit divin. droit divin.



ر با المراجع المناطقة المنطقة المراجع المنطقة المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع مراجع المراجع ال

443

### AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE.

Chrétiens de plaider devant les Magistrats infidelles, & PARTIE III leur ordonnoient de prendre des arbitres d'entre eux-mê- CHAP. L. mes. C'étoit ordinairement les Evêques, qui failoient cette fonction; & fi utilement, que quand les Princes & les Magistrats furent devenus Chrétiens, quoiqu'il n'y eût plus de raisons d'éviter leurs tribunaux, plusieurs aimoient mieux se soumettre à l'arbitrage des Evêques f Ce que les Empereurs favoriserent, en ordonnant que les Eveques pour- cod. de epife. reurs favorilèrent, en ordonnant que les Eveques pour audient. roient juger comme arbitres, du consentement des parties g: L 33. cod. qu'il n'y auroit point d'appel de leurs sentences, & que les de epife, & Juges séculiers les feroient exécuter par leurs Officiers. Ils cler. donnèrent auffi aux Clercs & aux Moines le privilége de ne pouvoir être obligés à plaider hors de leurs provinces, & ensuire de n'avoir que leurs Evêques h pour Juges en matière civile, & pour les crimes ecclésiastiques.

De plus, comme la plupart des Evéques étoient d'une probité & d'une charité reconnue, les Princes leur donnérent autorité en plusieurs affaires temporelles, pour l'uti- L. 27. coa. lité publique; comme dans la nomination des Tuteurs & L. 26. cod. des Curateurs : dans les comptes des deniers communs des villes, les marchés & la réception des ouvrages publics : L. 22. 23/ dans la visite des prisons : dans la protection des esclaves, L. 24. des enfans exposés & des personnes misérables i : dans la L. 25. 33.

L. 7. & S.

Nov. 97. Nov. 81.

L. 17. cod.

cod.

que pour les détourner de le foumettre volontairement à la décifion des Juges infidelles. f Ce furent les Empereurs Chrétiens qui établirent d'abord les Evê-ques arbitres, nécefiaires des caufes d'entre les Clercs & les Laïques, mais cette qualité d'arbitre ne leur donnoit pas encore une Juridiction proprement dite : les Evêques n'avoient que notionem, judicium, & non pas Jurifdictionem. C'est pourquoi dans le Code Théodofien, & dans la Novelle de Valentinien, le titre qui concerne teur fonction n'est pas intitulé de Episcopali Jurifdictione, mais de Episcopali judicio, & dans le Code de Justinien de Episcopali Audientia. L'Evêque écouroit les Parties qui se présentaient à lui, mais il n'avoit pas le pouvoir de les contraindre à venir devant lui, ni de les obliger d'exécuter sa Sentence ou avis arbitral. Honorius fit une Loi en 398, qui confirma les arbitrages des Eveques, sans nuire à ceux qui y étant appelés ne voudroient point s'y preventer. Cette Audience, a laquelle les Parties se rendoient vo-lontairement par voie de simple arbitrage, a depuis été convertie en Juridiction contentieule.

g Ce fut l'empereur Constantin qui, par une Loi du 23 Juin 398, permit aux Parties de décliner la Juridiction des Magistrats, pour s'en rapporter au jugement des Evêques. h Ceci est une suite du privilège que tous les Francs avoient " d'être

jugés chacun par leurs Supérieurs.

i On comprenoit sous ce terme, non-seulement les pauvres, mais les veuves, les orphelins, les mineurs.



#### INSTITUTION

| PARTE III. | police contre les jeux de hafard & la profitution k. Mais<br>leur autorne en tout cela n'alloit qu'à veiller à l'exécution |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| •          | des règlemens concernant la piété & les bonnes mœurs,<br>le non à exercer une juridiction coactive.                        |

Les Lois / qui attribuoient aux Evèques la connoiffance des differents des Ciercs, étoient conformes à la discipline de l'Eglile. On ne souffroit point, autant qu'il étoit possible, qu'ils parufient devant les Juges laiques, au mépris de leur profession. Non que les Evèques cherchassent à s'attribuer des affaires, ils n'en avoient que trop; ni qu'ils fuffent jaloux de faire p'aider les Clercs devant eux : mais Con. Coic. ils ne vouloient point les laisfer plaider. C'est pourquoi le Concile de Calcédoine ordonne, qu'un Clerc qui a une affaire contre un autre Clerc, commence par la déclarer à son Eveque, pour l'en faire Juge, ou prendre des arbitres du consentement de l'Evêque, sans se pourvoir devant les Juges téculiers. Et auparavant, le troisième Concile de 17. q. 1. pla Carthage avoit dit : Si un Evéque, un Prêtre, ou un Clerc

des papes, qui les appuyoient par leurs Décrétales. Le même Auteur explique entuite les caufes de la décadence de la

Juridiction Ecclétatique, ainfi qu'on le peut voir au même endroit. 1 La pollethon où font les Juges d'Eglife en France, d'exercer leur Juridichon tur tous les Clercs, vient du droit primitit de la Nation, fuvant le quel chacun éto: tjugé par les Pairs, dont nous voyons encore phifieurs veftiges dans l'ordre judiciaire, tels que le droit des Pairs de France, d'être jugés par leurs Pairs, le droit que les Cours Souveraines ont de juger leurs Membres. La Juvid fion de l'Eglife fur les Clercs a depuis été refireinte aux affaires perfonnelles.

'n

5.9-

444

k lls connoiffoient zust du douzire & des autres conventions matrimoniales, parce qu'elles croitent reglées a la porte du Mouflier, c'en-à-dire de l'Eglife. M. ée Mezeray, en fon Abrégé Chronol. tom. 6, p. 266, dit, tous l'année 1422, que la Juridiftion des Eccléfiaftiques avoit embraffé toutes fortes d'atlaires, & ne laiffoit preique rien aux Juges Royaux & a ceux des Seigneurs; qu'eile connoitioit non-feule-ment des cautes des pauvres, des orphelins & des veuves, fuivant l'ancien utage, des mariages, mais encore des marchés dans lesquels intervenoit le terment des contrastans, des choses ou l'Eglife avoit intervenoit le ferment des contractans, des chofes où l'Eglife avoit intervenoit le ferment des contractans, des chofes où l'Eglife avoit intérêt, comme de les Fiets, des différents qui fe mouvoient à l'égat de fes Seris. Colors & Fermiers, comme aufi des teilumens, parce qu'alors lis étoient reçus par des Curés & des Prêtres; des crimes, de factilège. de parjure, d'adaltère & de fornication, & de toutes les actions où il y avoit du péché, à raifon duquel l'Eglife croyoit avoir dreit de coercition. Cinq chofes, felon lui, avoient fort autorité & agrandi cette Juridiction. La première, le refpect que l'on doit aux perionnes facrées; la feconde, qu'ils rendoient la juffice gratuitement; la troifième, la rectitude & la bonté des Canons; la quatrième, leur capacite qui étoit plus grande que celle des Séculiers, la plupart fa ignorans, qu'ils ne tavoient ni lire ni écrire; & la cinquième, l'autorité des papes, qui les appuyoient par leurs Décrétales.

pourfuit une caufe devant les tribunaux publics : quoiqu'il l'ait PARTIE III. gagnée, fi c'est en matière criminelle, qu'il foit déposé : fi c'est Chap. 1. en matière civile, qu'il perde le profit du jugement, s'il ne veus cil. Carth. être déposé : parce qu'il semble avoir mauvaise opinion de l'E- 111. c. 9. glife, en recourant aux jugemens feculiers m. D'autres Canons 11. q. 1. in. postérieurs ne défendent pas absolument aux Clercs d'agir clita ex Conc. devant les Juges fèculiers, mais de s'y adresser ou d'y ré- 13. 23. 9. 5. pondre fans la permission de l'Evêque.

Ce droit alla toujours croiffant dans les fiècles fuivans. Cont. Ager. En 866, le Pape Nicolas I, dans ses Reponfes aux Bulga- III. c. 31. res n, dit : qu'ils ne doivent point juger les Clercs ; & cette maxime est principalement fondée sur les fausses Décréta- 30 les, comme l'on voit dans Gratien, & fur les Lois que l'on Conc. Bul. c. croit ajoutées au code Théodosien. Le troisième Concile 70. 83. de Latran o défendit aux laïques, sous peine d'excommu- 11. 9. 1. paf: nication, d'obliger les Ecclésiastiques à paroitre en juge- lib. 16. tit. ment devant eux : & Innocent III a décidé, que les Ecclé- ult. & ib.Gefiastiques ne peuvent renoncer à ce privilége, parce qu'il thof. C. fi diligents n'eft pas personnel, mais de droit public, auquel les con- 12. de foro ventions des particuliers ne peuvent déroger.

Dans ce même temps, c'eft-à-dire le douzième fiècle, 38. f.de pail les Ecclésiaftiques n'étoient pas seulement tout - à - fait exempts de la juridiction séculière ; mais ils exerçoient leur juridiction sur les séculiers, en la plupart des affaires, ce qui étoit venu insensiblement. Après la chute de l'Empire Romain p, l'autorité des Evêques fut grande dans les nou-

o Tenu en 1179.

p Cette décadence, qui fut une fuite du partage de l'empire, aug-menta beaucoup vers le commencement du cinquième fiècle, par les irruptions que firent de tous côtés les Saxons, les Anglois, les Vanda-

placuit ex

Aurel. IV. Nicol. ad

comp.

<sup>■</sup> On fera moins furpris que l'Eglife fit un reproche à fes Minif-tres, de s'adreffer aux juges (éculiers, fi l'on confidère que dans ces temps reculés, l'ordre des juridictions qui eft de droit public, étoit en-core mal afferni; & qu'en France même, chacun avoit ou le donnoit biblioté de fault forder incore action d'art de droit public, étoit enla liberté de le choifir des juges : ulage dont il refle encore plufieurs vefliges, tels que l'attribution du fcel du Châtelet de Paris; celle des Chancelleries aux contrats de Bourgogne, & la poffettion où les juges

de la province d'Artois foit, d'être acceptés pour juges par les con-trats paffés entre les fujets de la province.  $\pi$  On entend quelquefois par Bulgares des hérétiques de Bulgarie, dont la fête fe forma dans le neuvième fiècle; maisici il s'agit du peuple de Sarmatie appelé Bulgares, dont le Roi envoya fon fils à Rome pour demander des Evêques & des Prêtres, & confuiter le Pape fur plufieurs quefiions de Religion & de Difcipline, à quoi le Pape fit une ample réponfe.



446

#### ΙΝΥΤΙΟΝ

CHAP. I.

PARTIE III. veaux Royaumes, principalement en France, où les Rois ont toujours été catholiques q. Ils prenoient conseil des **Evêques** pour le gouvernement de l'Etat r, & ils avoient besoin des Clercs dans toutes les affaires ; parce que les Clercs avoient conserve la tradition des formules /, & étoient presque les seuls qui suffent écrire.

> Dans le renouvellement des études t, les Clercs s'appliquèrent au Droit de Justinien u, autant ou plus qu'aux

> les, les Alains, les Bourguignons, les Suèves, les Allemands, les Francs & autres.

q Au moins depuis Clovis.

r Les affemblées de la nation qui se tenoient au commencement de la première race, appelées Confilium, fynodus, colloquium, conventus, placitum, n'étoient d'abord composées que des Francs, quelquefois que des principaux d'entre eux appelés Magnates, Optimates. Les Evêques y eurent entrée depuis que Clovis eut embrailé la Religion Chrétienne.

f Ces formules étoient un refle de celles qui avoient été ufitées an-ciennement chez les Romains, & que Théodole le Jeune avoit abro-gées. Le préfident Briffon en a fait un recueil, fous le titre de formulis & folemaibus populi Romani verbis. Grutter & Grævius en ont auffi donné des recueils. A ces formules en ont succédé d'autres, que le Moine Marculphe & un autre auteur inconnu ont rassemblées.

Moine Marculphe & un autre auteur inconnu ont raitemplees. 2 Le renouvellegnent des études, dont il est parlé en cet endroit, est celui qui arriva fous Charlemagne, par l'établissement qu'il fit d'une école publique dans lon palais, vers l'on 780. 2 Il faut observer que dans les premiers temps, les livres de Justinien étoient inconnus; & que quand on parloit de Droit Romain, on enten-doit le Code Théodosien, qui étoit seu observé en France sous la pre-iène construction de la charles de Charles le Code & les Boit le Code L héodoiten, qui etoit leui obierve en France jous la pre-mière race; mais on tient que fous Charles le Chauve, le Code & les Novelles commencèrent à paroitre. Le Digefte qui étoit perdu, ne tut retrouvé qu'en 1130. Depuis l'an 1160, ou environ, on enfeigna le Droit de Juffinien dans les pays qui font au-delà de la Loire. Rigord, dans la vie de Philippe Augufte, fait mention que les études étoient alors floriffantes à Paris, & qu'il y avoit grand nombre de Maîtres & d'Ecoliers : qu'on y enfeignoit toutes les faiences. & notamment les alors floristantes à Paris, & qu'il y avoit grand nombre de Maitres & d'Ecoliers; qu'on y enfeignoit toutes les fciences, & notamment les questions de Droit canon & civil. Mais fuivant un règlement fait par le Cardinal Simon de Brie, le 17 Août 1266, en confequence de la ré-forme de l'université qui fut faite en ce siècle par ce Cardinal, depuis pape sous le nom de Martin IV, on n'enseignoit plus à Paris pour le Droit, que le Décret ou Droit canon; il y avoit alors à Paris qua-tre Décrétistes ou Proseffeurs en Droit. Il étoit défendu à l'aris & dans les pays qui font en deçà de la Loire, de lire & graduer en Droit ci-vil. On n'y enfeignoit que l' Droit canon. L'O'donnance de Blois, en 1579, défendit encore à ceux de l'Université de l'aris de lire ou graduer en Droit civil. On y enseignoit pourtant les institutes de Justinien ; mais c'étoit contre les défenses expresses portées par l'Ordonnance. On y imprimoit cependant, & on vendoit des Livres de Droit civil, pourvu qu'ils fuffent approuvés par un Docteur commis par la facu té de Droit canon, a infi qu'on l'apprend d'un arrêt du Pariement, du pre-mier Septembre 1547. L'on voit par un autre arrêt du 17 Mai 1677. que le nombre des quatre proseffeurs en Décret de Paris, ayant été



د : هستندن د . . ومر م

#### AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 447

Canons x: & la chose alla si avant, que dans le treizième PARTIE ILE siècle, ils se trouvèrent en possession de juger presque toutes les affaires. Les Juges laïques se réveillèrent enfin, & foutinrent que l'Eglise avoit empiété sur les droits du Roi : de mode gece fut le sujet de la fameuse dispute entre Pierre de Cu-gnères, Avocat du Roi, & Pierre Bertrandi Evêque d'Au-Libell. D. P. tun, devant Philippe de Valois, à Vincennes, en 1329. *Bertrandi.* Pierre de Cugnères prétendoit que l'Eglife n'avoit que la Patrum. juridiction purement spirituelle, & n'étoit point capable de juger des causes temporelles, & il proposoit soixante-fix artiles, sur lesquels il sourenoit que les Ecclésiastiques excédoient leur pouvoir. En voici les principaux.

CHAP. I. V. Durand

Qu'ils étendoient le privilège clérical en plusieurs manières, prenant connoissance des causes réelles & mixtes. où les Clercs avoient intérêt; revendiquant les criminels qui se disoient Clercs, quoiqu'ils ne portassent, ni l'habit. ni la tonsure : donnant la tonsure indifféremment, pour s'acquérir plus de sujets : Qu'ils s'attribuoient juridiction fur les laïques, sous divers prétextes; du serment que l'on apposoit à la plupart des contrats : d'exécution des testamens, à cause des legs pieux ; ce qui attiroit les scelles & les inventaires : des mariages y, & des conventions matrimoniales; de la protection des veuves & des orphelins.

comme contrat civil, formé par le confentement des parties; mais les droits utiles appartenans aux gens mariés, réfultans, foit de la Loi, foit de leurs conventions expresses ou tacites.

réduit à un seul, par la mort des trois autres, l'étude du droit avoit été négligée, & que la faculté n'avoit plus donné de licence; on alloit étudier à Orléans & à Poitiers, où l'on enseignoit le Droit civil. Ces deux universités voulurent même en 1657 empêcher que l'on ne reçût au serment d'Avocat des licenciés de Paris, sous prétexte que l'on n'y enfeignoit pas le Droit civil; mais l'arrêt ordonna qu'ils feroient reçus. L'étude publique du Droit civil ne fut rétablie à Paris; conjointement avec le Droit canon, que par édit du mois d'Avril 1679.

<sup>\*</sup> Comme ils étoient presque tous Romains, & que d'ailleurs, le Droit Romain leur étoit favorable, à cause des immunités & priviléges accordés à l'Eglise par les Empereurs Chrétiens, ils suivoient le Droit Romain dans toute la France, même septentrionale, quoad immunita-es S privilegia; mais ils suivoient en général le Droit Canonique, ees & privilegia; mais ils fuivoient en général le Droit Canonique, c'eft-a-dire les règles des Conciles, comprifes dans l'ancien Code des Canons de l'Eglite univerfelle; & quelques décifions des Papes qui étoient fouvent confultés par les Evêques. Voyez l'hift du Droit Fran-gois, par M. Fleury, & les recherches fur le Droit François, par M. Grofley, pag. 141 & fuiv. y Par le terme de Mariages, on n'a pas entendu ici la connoiffince que l'Eglife a droit de prendre, de ipfo fadere matrimonii, c'eft-à-dire du lien même du mariage confideré, foit comme fuerement, foit comme contrat cuil. formin est la confontement des nurties: mais les



#### INSTRUCT OF

Parter III. Colin. offic abatoient de Carcommunication - Campiovant CHAP. 1. a der caules nacionalies Laure 43 7 Bement 1 Chligeant las Juges humes de commundre ses excommunies à le fure aufondre : cus come cax cines cierte escommunies eux-memer safendam der en vondreis is excommunies, il de travailler some a visionemant logerement des seux en internit mand like From na Lints combinent case outdant aux canarea and a neridee remaines.

> sere and sener and its societalliques emient canalac and processon commorelle contribuen que ce la trimada de les récolent court domnatibles : 2213came in a send of the months of theme des initiante-fix conthe state of the measure of a state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s thes he is heree day more a presendout continer mie is totondin' an me grande name alle tondant principalement for the comment of the notifettion of the test concentions reneation of the transmission of the Role Luisveleer the centry of method and methodics mains lexarcias de la affine a short is for a netter anover of a code co Tempeters is conserved.

> and whith destinguishing our content thes functioner rependentes comme 5 l'unes preme a Chicuitile Treguler ... Windown memetaning to make of the work due trop out m childhear her hand thus as pursice touveaux intetavias nour driver courses ortes challenges a later moundur. de la convellatorrecentrative pour las interentrientes emps. Cas hierand a mitroligent ortherediationt hirtigt a da one tells Cours te Rome a Avogrania . Sciencore paus luipor a faliline his invitation is en Conciler le Contiance . to Bulla & to Trente ; our innorte queiques rementes, me

. . . . . . . . . .

**L**OUS

<sup>·</sup> De l'encoltre et l'ellemances & Arolts pu lavarent le tilland Alon and Alon and Alon and Alon

and the contraction of the non-menoration as traditions are arrited in a den som at ha ganare. Zuget in ne stor op en sit tit inne man at delen for den ten ab som sta

in the test for the second of the second spice terms for a factor degree a Artgroup it in the trubble Rome the gas Grigante AL, but partie اكالهار معالماته والكالهار المارم الكائل

<sup>-</sup> Fo Confine que figure com neuge après la mort de Configura + T. en egget, per PANA an effective VI, & ne finit a constany, and nin Mirrin V fat recound feur Paris & chef de toute : Egule.



CHAP. L

419

Bous marquerons en leur lieu. En France, les Juges royaux PARTyF IIL & les Parlemens ont eté bien plus avant : en mattère criminelie, ils ont introduit la dufinction du delu commun d & du cas privilegie et en anatière civile, ils ont rappele à leur tribunal toutes les matières profanes f, & même une partie des eccletiatiques, par la cifindion du peffore g & du per ture. Les parlemens ontadinis? argellation comme d'alask, toutes les fois que l'on pretend que le juge d'eglile a excéde fon pouvoir, procedé contre les Canons, ou contre les Lois du royaume. Ces bornes de la jaridiction acclétiafique ont eté confirmées par l'Ordonnance de 15392, & encore plus par l'ulage qui a fuivi ; enforte qu'on en est venu à l'extremité oppoiée : & ce font à préfent les Eccléfialtiques qui le plaignent d'être preique dépouilles de toute leur juridiction.

Il faut revenir à la diffinction de la juridiction propre

d Les délits communs sont tous ceux que les Ecclésiastiques peuvent commettie comme les laïques , & qui font tels de leur nature , qu'ils peuvent être fuffitamment punis par les peines canoniques : tels tont les injures verbales & autres legers dents , qui n'exigent pas la vindsche publique.

e Les cas priviléziés font ceux que commettent les Eccléfiaftiques, & qui, à caufe de leur atrocité , doivent être punis par des peis nes plus fortes que celles qui tont prononcées par les canons. On appelle ces to tes de déats, cas privilégies, parce que la connoitlance en eft spécialement réfervée aux Jages royaux, sur toutes to tes de perfonnes, fuit eccietiatiques, militaires ou jufficiables des Sei-gneuts. Foyeg les in itutes au aroit criminel de M. de Voag ans.

f l'elles que celles qui concernent les conventions matrimoniales, les dommages & intérets réfaitant de l'inevécution des prometles de mariage; les tettamens & codiciles, même pour les legs faits à l'Eglife, NC.

g Les Juges royaux connoillent du possessione en matières bénéficiales , parce que la possession est de fait , & réputée matiere plosane.

h On attribue communément à Pierre de Cugnères l'invention des appels comme d'abus. Ce n'eft pas que l'on ne te plaignit plus anciennement des entreprifes des Ecclenaftiques fur la puiffunce temporelle. On je fervoit meme des-lors quelquefois du terme d'abijus pour les exprimer mais ce terme n'étoit pas encore conlacré a cet ulage, comme il le fut depuis Pierce de Cognères. On appeloit ces entreprifes ex. ifus, gravami ia, u urpationes De Cugueics, en 1129, se fervit des termes de griefs & d'atus. Ce qui eit de ceitiin, est que depuis ce temps, la voie de l'appel comme d'abus s été plus touvent & plus régulièrement pratiquée. l'oyer Fevr t, sr. de l'abus, liv. 1. ch. 1.

i Il faut voir aufli celle d'Orléans du mois de Janvier 1500, celle de Blois de 1579, & l'Edit du mois d'Avril 1693.

Tome 11.

Ff



PARTIE III.

210

GHAP. I.

#### INSTITUTION

& effentielle à l'Eglife, & de celle qui lui est étrangère, L'Eglife a par elle-même le droit de décider toutes les queftions de doctrine, soit sur la foi, soit sur la règle des mœurs. Elle a droit d'établir des Canons ou règles de difcipline, pour sa conduite intérieure ; d'en dispenser, en quelques occasions particulières, & de les abroger, quand le bien de la Religion le demande. Elle a droit d'établir des Pasteurs k & des Ministres pour continuer l'œuvre de Dieu jusqu'à la fin des fiècles, & pour exercer toute cette juridiction ; & elle peut les destituer, s'il est nécessaire. Elle a droit de corriger tous ses enfans, leur imposant des pénitences falutaires, foit pour les péchés fecrets qu'ils confessent, soit pour les péchés publics dont ils sont convaincus. Enfin, l'Églife à droit de retrancher de fon corps les membres corrompus, c'est-à-dire les pécheurs incorrigibles, qui pourroient corrompre les autres. Voilà les droits effentiels à l'Eglife', dont elle a joui sous les Empereurs païens, & qui ne peuvent lui être ôtés par aucune puisfance humaine : quoique l'on puisse quelquefois, par voie de fait & par force majeure, en empêcher l'exercice.

Tous les autres pouvoirs, dont les Eccléfiaftiques one été en possible de leur être légitimement acquis, par la concelfion expression de leur être légitimement acquis, par la concelfion expression des héritages, des terres & même des Seigneuries, on a bien pu aussi leur accorder le droit de juger des différents l, de condamner à des amendes, d'avoir des prisons, des appariteurs & d'autres Officiers, & d'imposer des peines corporelles m, plutôt par manière de correction que

? Autres que les matières purement spirituelles.

*m* Autrefois les Juges d'églife condamnbient à diverfes peines corporelles, comme au fouet, & au piloris : ils avoient à cet effet dans leur enceinte des échelles, au haut desquelles on faiseit monter les condamnés; on leur mettoit une mître de papier fur la tête ; on appeloit cela prêcher, mitrer. Il y avoit une échelle de cette espèce au parvis Notre-Dame. Présentement la peine corporelle

Ł L'églife ne peut néanmoins établir de nouveaux évêchés, ni de nouvelles paroirles ou autres églifes ou monaftères, fans le concours de la puiflance temporelle; ces fortes d'établiffemens n'intéreflant pas moins le gouvernement civil que le gouvernement eccléfiaîtique. D'ailleurs, l'églife est dans l'état, & non pas l'état dans l'églife : on ne peut faire aucun nouvel établiffement dans l'état, fans le confentement de celui qui gouverne l'état.



de fupplice n ; & l'Eglife a autant de raison de conferver ces PARTIE III throits que se autres biens temporels.

#### 

#### CHAPITRE II.

#### Des Conciles.

**P**OUR bien connoître la juridiction ecclédiaftique •; nous verrons premièrement par qui elle est exercée : en fecond lieu, sur quelles matières elle s'étend : troisièmement, quelle est la forme des jugemens : & enfin, quelles sont les peines canoniques.

Toure la juridiction eccléfiastique réfide proprement Confl. applit dans les Evêques. Jesus-Christ la donna à ses Apôtres ; ils 1. a. e. 36 la communiquèrent à leurs disciples, par l'imposition des mains p : ceux-là à d'autres, par une tradition continuée jusqu'à nous, & qui durera jusqu'à la fin des fiècles : puisque Jesus-Christ a promis d'être toujours avec ses disciples instruisans & baptisans. Et comme il donna particulièrement à S. Pierre la conduite de son troupeau, & lui ordonna de confirmer ses frères : nous croyons que le pape q

n C'eft-à-dire que ces peines ne sont pas pour fatisfaire à la vindide publique; l'église n'ayant point la police extérieure, même en vertu de la juridiction dont nos Rois lui ont confié l'exercice.

o M. Fleury ne parle tel que de la juridiction spirituelle que appartient de droit divin à l'église, & non de la juridiction contentieuse que l'église tient de la plété de nos Rois.

p Ils le firent en vertu du pouvoir qu'ils avoient reçu à cet effet de Jesus-Chrift, lequel leur dit : Sicut miss me Paser, id ép égo mitto vos. Joann. c. 20; d'où l'on tire la conféquence qu'il leur donna l'exemple & le pouvoir de se choisir de même des coopérateurs.

q Primus Simon, qui dicitur Petrus Marth. c. 10. v. 2. Tu et Petrus, & Juper hanc petram un fi.abo ecclefiam meam. Ibid. c. 16. v. 15 Ego autem rogavi pro te, ut non deficiat fides tua 5 & m aliquando conversus, confirma fratres mos, dit Jelus - Chrift & S. Pierre, Luc. c. 21. v. 31.

Ffij

la plus grave que les Juges d'églife puifient infliger, est celle de la prifon perpétuelle. Les Juges temporels des feigneuries apparténantes à l'églife, peuvent infliger toutes fortes de pelnes corporelles; mais fi le condamné est marqué d'un fer chaud, ce doit être aux armes du roi & non à celles de l'Evêque ou Abbé. Voyes Fevret tr. de l'abus, liv. 8. ch. 4. n. 10.



### INSTITUTION

PARTIE III, a juridiction, de droit divin, fur tous les évêques r & par toute l'Eglife, pour empêcher qu'il ne se gliffe aucune er-CHAP. II. reur dans la foi, & faire observer les Canons.

Le gouvernement de l'Eglife n'est pas une domination . I uc. x11. 25. comme celle des Princes temporels : il est fondé fur la 1. Pet. v. 1. charité, & tempéré par l'humilité. C'est pourquoi, dans les premiers temps, les Evêques ne faisoient rien que de Sup. 2. part. l'avis des Prêtres, qui étoient le Sénat de l'Eglife, & avec

la participation des Diacres & des Clercs. Ils communiquoient même au peuple s affaires importantes : car ils cherchoient à persuader, plutôt qu'à se faire obeir : & moins ils s'attribuoient d'autorité, plus ils en avoient en effer.

Les jugemens ecclésiaftiques s'exercoient donc alors Souft. aroft. 10.1.c. 47. ainfi. L'Evêque étoit affis au milieu des Prêtres 1, comme un Magistrat affisté de ses Conseillers. Les Diacres étoient debout, comme des appariteurs ou Ministres de justice. Les parties qui avoient quelque différent, ou qui étoient accusées de quelque crime, se présentoient & s'expliquoient elles mêmes. L'affaire étoit examinée sommairement, & fans formalité judiciaire : le Juge s'appliquoit principalement au fonds ; non seulement à décider ce qui est juste, mais à en persuader les parties ; à leur ôter toute aigreur & toute animolité ; à les guérir de l'avarice & de l'attachement aux biens temporels : ainfi en ufoit S. Auguftin dans fes arbitrages u.

Poffid. vita . €. 19.

Cette règle, de juger dans l'assemblée du Clergé, duroit encore au douzième fiècle, comme nous voyons dans Gra-

et. 15.

452

r Le Pape, comme chef de l'églife, a en effet droit de veiller fur toute l'églife, & conféquemment fur tous les Evèques; mais fuivant l'ulage de l'églife de France, il ne peut pas les juger lui-même en première instance, ni par des commissions ils ne peuvent l'être que dans un concile composé de douze Eveques de la province, & l'appel de ce jugement est porté au Pape.

f Les élections des Evéques le firent long-temps par le suffrage du clergé de la ville épiscopale & du peuple, jusqu'à ce que les Chanoines de la cathédrale s'attribuèrent ce droit, exclusivement au peuple.

e Ces Prêtres étoient ceux de son églife, qui formoient son confeil ordinaire, appelé Presbyterium.

u Tout ce que l'Eglife exerçoit de juridiction extérieure dans ces premiers temps, elle no le faisoit qu'inter volentes, & par voie d'arbitrage.



tien. Si l'affaire étoit importante, l'Evêque ne le contentoit PARTIE. III. pas de confulter les Clercs qui réfidoient ordinairement CHAP IL. dans la cité & près de sa personne; il convoquoit ceux qui étoient dispersés par les tirres de la campagne : & cette affemblée extraordinaire eft ce que nous appelons aujourd'hui le Synode diocéfain x. Les Évêques s'assembloient aussi de temps en temps auprès de leurs Métropolitains, & formoient les Conciles ou Synodes provinciaux. Là se jugeoient les plaintes contre les Évêques même, & les plus grandes affaires de l'Eglife. Voilà donc les deux tribunaux ordinaires: l'Evêque affifté de son Clergé, & le Concile provincial. Dans le premier tribunal, l'Evêque étoit seul Juge y : dans le second, tous les Evêques étoient Juges, & avoient le Métropolitain pour Préfident.

Nous voyons des Conciles provinciaux dès le second siècle 7, ce qui peut faire croire qu'ils ont toujours été en ufage, autant qu'il étoit poffible pendant les perfécutions. Le Concile de Nicée a ordonna qu'ils se tiendroient deux fois tous les ans, une fois au Printemps, une fois l'Automne. Le premier devoit se tenir avant le Carême ; afin, dit le Concile, que toute animolité étant effacée, on présente à Confl. apofi-Dieu une offrande pure. Par la même raison, il étoit recom- 4. c. 47. mandé aux Evêques de tenir leur audience le lundi, afin que les parties eussent toute la semaine pour se réconcilier, & puffent le Dimanche lever à Dieu des mains pures, fans co- 1. Tim. 11. lère, ni dispute, comme dit l'Apôtre. Les formules qui nous restent, pour la tenue des Synodes & des Conciles, nous font bien voir que c'étoit des tribunaux, où l'on jugeoit les différents b, & où l'on corrigeoit les fautes; mais en cíprit

7 Ou pourroit compter pour le premier concile provincial, celui de Jerufalem, tena en 51, dont les Actes des Apôtres font mention. Ceux qui furent tenus dans le fecond fiècle, font les conclles de Rome, de Céfarés, de Pont, de Cojinthe, d'Ofrhoëne, de Lyon & d'Ephète , en 196 ; de Rome , & de Lyon , en 197.

a Tenu l'an 325.

b On doit entendre lei ceux qui concernolent le dogme du'la Ffiij

15. 9. 7.

453

Can. si

x Ces synodes se tenoient autrefois en deux temps de l'année, aux calendes de Mai & à celles de Novembre. Préfentement ils ne se tiennent ordinairement qu'une fois l'année. L'objet de ces fynodes cit de régler ce qui concerne la discipline & les mœurs da Clergé.

y Le Clergé de l'évêque qui formoit son conseil, n'avoit que voix confultative , & non pas voix delibérative , l'Eveque syant fent 1a juri tiction.



••••• . . . . • .. --i i i i a se se se . . . ... . • . . ... --- e . • • • • • -· · · . ŀ . . . . . . . . (a) a second a second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second secon a that a set of a stratter . and the part of the second second second in a subserver of the first #17 and the second second second second second second second second second second second second second second second المحكمة الأسانية الأرديا الدريان الملقة (1996) وها معاد مورد

-----

and a mail on protogy - anti-stat



Mais quand on venoit à la discuffion des affaires, on les PARTIE III faisoit sortir; & l'Archidiacre se tenoit à la porte, afin que CHAF. II. fi un Prêtre de dehors, un moine, ou un laïque vouloit faire quelque plainte, ou quelque autre proposition au Concile, il eût à qui s'adreffer. Toutes les affaires étant terminées, avant que les Pères se retiraffent, on leur faisoit souscrire tout ce qui avoit été réglé; soit pour les causes particulières, soit pour le général de la discipline : on publicit le jour de la Pâque, & on indiquoit le jour du Concile prochain: on concluoit le Concile par des prières, pour demander la rémission des fautes que l'on y avoit commises, & la conservation de l'esprit d'union : rous les Evêques se donnoient le baiser de paix, & le Métropolitain donnoit la bénédiction folennelle.

Daos les occasions extraordinaires, guand il s'est trouvé une grande division entre les Evêques, principalement entre ceux des grands fièges, on a tenu des Conciles acuméniques, c'eft-à-dire de toute la terre habitable f: comme les Conciles de Nicée g, d'Ephèfe, de Calcédoine, & les autres jusques au concile de Trente, qui est le dernier h. Ce n'est pas qu'il y eût en effet des Evêques de tout le monde Chrétien; mais principalement des pays où les divisions que l'on vouloit apaiser régnoient le plus; & tous les autres avoient

f On entend par-là toutes les parties du monde, qui étoient alors connues, & dans lefquelles il y avoit des Evêques établis. g En 325. C'eft le premier Concile général. h On compte communément 20 Conciles généraux, y compris celui de Trente, qui eft le dernier. Il commença le 25 Décembre 3;45, & finit le 3 Décembre 1563.

455

Constantin étoit à celui de Nicée en 325 ; Constantius à celui de Milau en 355 ; Charlemagne à celui de Francfort en 794. Préfentement les Princes catholiques y envolent leurs ambaffadeurs. Au concile de Nice, en 325, on admit les laïques exercés à la dialectique. Au concile de Sardique, en 347, les Évêques d'Orient avoient amené avec eux deux Comtes, espèrant dominer dans le concile par la puissance séculière. Dans le neuvième siècle, Nicolas 1 fit un décret portant que nul Prince féculier, ni homme lai, préfumât d'af-fifter aux conciles eccléfiastiques, finon qu'il sur question de la foi. Il y eut cependant encore plusieurs conciles auxquels affisierent des laïques, entr'autres : dans un concile de Paris en 1050, & un consiques, che banne en 1054, auxquels affisterent plusieurs nobles laïques, le concile de Montpellier, en 1215, auquel affisterent les Barons du pays. Les Ambassadeurs de l'Empereur & du Roi af-fisterent au Concile de Trente.



#### 45

and a last treat set a statement of a statement of a statement of the Sande an pulses that a content exemption of the databate of uivers Association of the construction of the construction of the transmission of transmission of the transmission of transmission of the transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of transmission of tran 101 Source Constraint Contractor man and the manufactor training and Concerned Colors 

The second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second secon 2 Mar Marandal i india e Mile o moticini Particia de la complete permite de formale entre criate para trans deerimponiana, ensure mais provinted the Int o process them store east consister readen: 2004. WHEN NEEDED BOY BY LIGHT UN DERDE LE COUNTRE turet in ihr nur haute is freque is mittin beis Character a conget à la erente e ce trebucate meteach and a conformation of the reading in a cardinate errice de merre al merre de Comple premi Cen Menaginalita BUILDER THIEFT BHE DO TO THE DE LATERTAL 1 - French, Chille Hildmathiges C parts fillerth Ersteiligen um umber pristaligen heren meres ich a michantel sono lesso came de Patienten de la immigen artistisk og i tribuler skirling furnel 2 ft The storestick of the means as seen a tribler while constanta as longa meteratos Mar arta latr

> clipped and a solution of "Lepton setting to the solution of the solution of "Lepton setting to the solution of as solution of the solution of the solution to the solution of the solution set solution of the testing of the solution of the solution setting to the solution of the solution of the solution setting the solution of the solution of the solution setting the solution of the solution of the solution setting the testing of the solution of the solution setting the solution the solution of the solution of the solution setting the testing of the solution of the solution set the solution set as the solution of the solution of the solution set the solution of the solution of the solution of the solution set of the solution of the solution of the solution set of the solution of the solution of the solution set of the solution of the solution of the solution set of the solution of the solution of the solution set of the solution of the solution of the solution set of the solution of the solution of the solution set of the solution of the solution of the solution set of the solution set of the solution of the solution of the solution of the solution set of the solution of the solution of the solution set of the solution set of the solution of the solution of the solution set of the solution set of the solution of the solution of the solution set of the solution set of the solution set of the solution of the solution of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the solution set of the •

> (c) and the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of the set of 7 · • . **.**• .

ولادمانه دوكالمعصيص هوالله المرودهما مداوا معتقصيت والالمعالي



les le Chauve, les guerres civiles, & les courses des Nor- PARTIE IIQ mands furent un bien plus grand obstacle aux Conciles provinciaux; & la division des petits Seigneurs o continua le même mal : enforte que dans le dixième. l'onzième & le douzième siècle, il ne se tint guères de Concile, que par l'autorité des Papes, qui y préfidoient par eux-mêmes ou par leurs Légats.

Toutefois, Innocent III, au concile de Latran p, re- C. ficut elim nouvela encore la règle des Conciles annuels : mais elle fut mal observée : & dans le fiècle fuivant, nous voyons un Concile de Valence en Espagne, l'an 1322, qui les ordonne seulement tous les deux ans. Enfin le Concile de Cone. Bafil. Basse a réduit à trois ans l'obligation de tenir des Conciles feff. 15. provinciaux ; & cette règle a été confirmée par le Concile feff. 24. R. c. de Trente. Il veut que ces conciles foient renouvelés par- 1. tout où ils auront été omis : que tous les trois ans, au moins, chaque Métropolitain ne manque pas d'affembler le Concile de fa province; & que tous les Evèques & les autres qui ont droit d'affister au Concile, soient tenus de s'y trouver : julques-là, que les Evêques qui prétendent n'être suffragans d'aucun Archevêque, doivent toutefois en choifir un, pour le ranger à fon Concile ; le tout fous les peines portées par les Canons. En France, l'exécution de ce Mel. 1. 1610 Décret a été ordonnée par l'Edit de Melun 9, par celui de 6.

auxquels les Evêques & Grands du Royaume eurent part, ne font composés, pour la plus grande partie, que de règlemens sur les matières ecclédialliques, telles que les Sacremens, les Archevêques, Eveques, Pretres, Diacres & autres Clercs ; l'office divin , les excommunications, les Religieux & Religieufes, les dixmes, &c.

o Les Seigneurs dont parle ici M. Fleury, font, non-feulement ceux qui usurperent la Souveraineté de quelques Provinces ou petit pays, dans les Xe. & XIe. liècles ; mais de certains Seigneurs particuliers qui , fans être vraiment souverains , étoient affez puissans pour ufer des droits régaliens, tels que les Ducs de Bourgogne, de Normandie, d'Aquitaine & autres, & même des Seigneurs beaucoup moins confidé: ables, qui étoient continuellement en guerre les uns avec les autres.

p C'eft celui qui fe tint en 1215.

q Cet édit qui ett du mois de Février 1580, quoique daté de Paris, a été appeté l'dir de Melun, parce qu'il fut donné fur les plaintes & remontrances du Clergé de France , généralement affemble par permission du Roi Henri III en la ville de Melun. L'article 1 , qui eff ce ui qui concerne la tenue des conciles, admoneste les Archevéques Metropolitains du royaume; & néanmoins leur enjoint

457 CHAP. IL



-----

#### INSTITUTION

**PARTIE III. 1610, & par une** Déclaration de 1646 r. Toutefois, il ne **CHAP. U. s'y** est point tenu de Concile, depuis celui de Bourdeaux, en 1624 f.

438

67¥----

.

### CHAPITRE III.

#### Des Juges ordinaires ou Délégués.

Les Archidiacres s'accoutumèrent fi bien à juger, qu'ils prétendirent que la juridiction leur appartenoit; & en plufieurs diocèfes, ils en ont preferit le premier degré.

r En 1651 le Roi écrivit à M. l'Archevêque de Rouen, pour la sontinuation du Concile provincial qu'il avoit commencé. Les atlemplées du Clergé de 1645 & de 1650, confirmérent les précédens réglemens pour la tenue des Conciles provinciaux. Celle de 1650 envoya même une lettre circulaire dans les Provinces à ce lujet; & l'affemblée de 1650 fit fes remontrances au Roi, pour obtenir la célébration de ces conciles. Ils ne peuvent être allemblés fans une permifion tpéciale du Roi, nonobifant ce qui est porté par l'Edit de Melun, & autres règlemens postérieurs.

f Les Conciles tenus en France depuis le Concile de Trente, font ceux de Reims, en 1564 & en 1565; Cambrui, en 1565; Rouen, en 1581; Reims, Bourdeaux & Tours, en 1583; Bourges, en 1584; Aix, en 1684; Cambrai, en 1686; Touloufe, en 1590; Avignon, en 1604; Narbonne, en 1609; Bourdeaux, en 1624. Les derniers Conciles régient le temps pour la tenue des Conciles à trois ans, & outre les peines portées par les anciens canons contre les Evégues qui négligent d'y affilter, ils décernent encore la privation de la troifième ou de la quatrième partie de leurs revenus applicables en œuvres pies : tels font les Conciles de Reims & de Bourdeaux en a 583; de Bourges, en 1584; de Bourdeaux, en 1624.



de tenir les conciles provinciaux dans fix mois prochainement venans; & dés-lors en avant, de trois ans en trois ans, en tel lieu de leurs Provinces, qu'ils connoîtront être plus propre pour cet effet, pour pourvoir à la discipline, correction des mœurs, & direction de la police eccléfiastique, & institution des Séminaires & écoles, felon la forme des faints décrets. Le Roi défend à tous se juges d'empêcher directement la célébration des dictres. & leur enjoint de tenir la main à l'exécution des Décrets & Ordonnances d'iceux, fans que les appellations comme d'abus de ce qui fera ordonné auxdits Conciles, pour la correction & discipline eccléfiastique, aient aucun effet supenfis.

Cela fit que les évêques aimèrent mieux commettre des PARTIE III. Prêtres, leur donnant des commissions révocables à vo- CHAP. III. lonté. On les nomma Vicaises ou Officiaux; & nous trouvons le nom d'Official employé en ce sens , pour celui qui exerçoit la juridiction de l'Evêque, dans une lettre de Pierre de Blois, écrite vers l'an 1179 4. Nous voyons, P. dans le siècle suivant, des Canons pour régler leur conduite, en trois Conciles de Tours, des années 1231, To. R1. conc. 1236 & 1239 : & on y voit que les Archidiacres même p. 441. can. avoient des Officiaux x. Depuis on a diftingué les Officiaux 4.6. p. 167. & les Vicaires, nommant Officiaux ceux à qui l'Evêque . 8. commet l'exercice de la juridiction contentieule; & Vicaires généraux, ou Grands-Vicaires, ceux à qui il commet la juridiction volontaire. Les Officiaux se multiplièrent exceffivement : les Chapitres exempts y voulurent avoir les leurs, & les Evêques en établissiont quelquesois plusieurs dans un diocèse ; sous prétexte de la multiplicité des af-

x Dans quelques Eg'ifes où l'Archidiacre a une juridiction , il a encore fon Official, comme il fe voit préfentement à Lyon & dans quelques autres Eglifes.

y Les Chapitres exempts de la juridiction de l'Evêque ant leur juridiction propre & leur Official.

g Quand le diocese s'étend dans le ressort de différent Parlemens, ou en différentes souverainetés, l'Evêque nomme des Officiaux Forsins, pour les parties de son diocèse qui ne sont pas du même district que le reste. Il y a encore une autre sorte d'Officiaux que les Canonistes appellent Officiaux Forains ; savoir , ceux que quelques Evèques ont daus certaines villes de leur diocéfe, autres que la ville principale. Lorfque ces Officiaux font dans la même fouveraineté, & le même Parlement que l'Official principal, ils ne connoitient ordinairement que de caufes légéres ; & l'appel de leur fentence va à l'Official principal. Il y a à Bar un Official Forain du dincelle de Toul. L'Archevêque de Lyon devroit avoir de même des Officiaux Forains pour les parties de son diocèse, qui sont d'un autre reflort, comme font Dijon; cependant il n'en a point. Dans les affaires civiles, l'Official de Lyon infinit. Dans les affaires cri-minellos, il délégue fur les lieux. M. de S. Georges, Archevêque de Lyon, obtipt des Lettres-patentes en 1696, qui le difpendèrent d'établir un Official Forain. Quelques autres Exèques ant abtenu de Semblables Lettres.

459

. . . .

P. Blef. op:



t Plus anciennement, le terme d'Officialis fignifioit un Officier de FEvéque en général.

u Il n'eft point fait mention des Officiaux dans les Décrétales de Grégoire IX; ce qui a fait croire à quelques-uns qu'ils n'avoient été établis que depuis le Pontificat de ce Pape ; mais un Concile de Tours, tenu en 1163, prouve qu'il y avoit déjà des Officiaux en France.

1.1.1.1

ARTH III

460

faire: Or a c'eron un des grads des Joges daculiers mai pretendoient domme l'arrive touvent mue à monume des Officions controls des modes

INSTITUTION

Les Marroportain euran auf laire Officiant el norfoulement toor les coules de seurs disselles : mais mout des les no ver ment par anne des étologies de leurs suffrictions cer le suinte sur l'er nort it retement aut Conches renvaluate, contre les sazemens des Evenues is atourn des tourness er ameliations ordinaires & alleime ies Contiles storen devenus rares of wrones arms of plants ton Official is er arribuon pressus tours a suredation -..... changement de Joges ett in principale (ourde de constillamont de la turicitaier equisitatione. I statt dificile de treuvenund grant nombre d'Officieur ; auf nuive 2000 vertueus et . etchie dafret Que tue mertte falle cusont cas crotont nus er danget ac tallin. & ryolent mours d'autorité d'un livenie aune de les Frerres & des prisernaus is for Clerge Mais di erou-de et ur admie Frame Ollica, Car Marropolitua, en comparallo, la tour le Consile de la province.

I ne neur done pas s'éconner il le refueit pour les supemen- ecclellaffiques diminui . E il pour y supplier or proclose les contures : car la nonne to le safiolisit dans los traducaux : e meture que les formulais y croationem. Ce

<sup>1. 1.</sup> Hereard, prov. Officiar car fifture endemands of remme Explore a number of a granterial parameterial entry of the variable of the array as difference of a fifture control with the variable of remove as difference of a solution of the line of the variable of the transformer is a solution of the line of the base of the solution of the line of the line of the solution of the solution of the line of the line of the solution of the solution of the line of the line of the line of the solution of the line of the line of the line of the solution of the line of the line of the solution of the solution of the line of the line of the solution of the line of the line of the line of the solution of the line of the line of the line of the solution of the line of the line of the line of the solution of the line of the line of the line of the solution of the line of the line of the line of the solution of the line of the line of the line of the solution of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the solution of the line of the line of the line of the solution of the line of the line of the line of the solution of the line of the line of the line of the solution of the line of the line of the line of the solution of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the solution of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the solution of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line of the line o



n'étoit plus, comme dans les premiers temps, des juge- PARTIE ML mens charitables, où l'on cherchoit amiablement la vérité, CHAP. III. & où l'on se proposoit de rétablir la concorde, & de couper juíqu'à la racine des divisions. Dans ces derniers temps, c'étoit des jugemens de rigueur c, où toutes les subtilités du Droit étoient employées; où personne ne relâchoit de fes intérêts, & où les passions se nourriffoient plutôt qu'elles ne s'éteignoient. Les Prêtres & les Clercs, qui s'empressoient à poursuivre des procès, ou à les juger, n'étoient ni les plus charitables, ni les plus faints. De-là vient que les Princes ont retiré une grande partie des pouvoirs qu'ils avoient accordés à l'Eglife, & que les particuliers ont autant aimé plaider devant les laïques, puisqu'il n'étoit plus question que de plaider. Le mal est que l'Eglise, pour avoir trop entrepris, a perdu la possession même d'une partie de fes droits d.

Pour expliquer l'état présent de la juridiction ecclésiaftique, il faut observer qu'il y a deux sortes de Juges; les Juges ordinaires, & les Juges délégués. Les Juges ordinaires, sont ceux qui ont la juridiction par eux-mêmes; savoir, les Evêques, & leurs Officiaux, qui les représentent; les Métropolitains, les Primats, le Pape. Les Chapitres exempts sont encore Juges ordinaires de leurs corps, & de quelque partie du diocèse, en plusieurs lieux où ils en sont en possession. Il en est de même des Abbés de quelques Monastères, qui, outre l'exemption, ont encore juridiction & territoire; mais il y a peu de ces priviléges, qui aient pu se soutenir contre un examen rigoureux. Les Abbés réguliers, les Prieurs claustraux, & généralement tous les Supérieurs de Monastères, ou d'autres Communautés

e On commença à condamner aux dépens en Cour d'Eglise en 1268, par ordre du Concile de Tours, auquel le Pape Alexandre Ill affifta. L'ufage de condamner aux dépens ne commença en cour laye que sous le règne de Charles-le-Bel, vers l'an 1326.

d'On n'a rien ôté à l'Eglife de la puissance spirituelle, qui lui appartient de droit Divin; on lui a seulement ôté une partie de la juridiction contentieuse, en matière profane, dont elle étoit en possession, comme de connoître des conventions de mariage, sous prétexte qu'elles se faisoient à la porte de l'Eglise; de connoître des legs pieux, & même des testamens où il n'y en avoit point ; des causes des veuves, des orphelins, des pauvres & autres personnes miferables.



at.

Las Ja.

#### 

Part : Il: FERMATEL, BENVET ENCOR ETT COMPLE ETT- 15 138 oralagine: . 211 ... aster de therser as Aurameter - at IONTHEL. FVLL. METTEL & NUTTELED EL EXCLUSE dis Infinitie & des cutifite - Les fierres of or the H TEEBRET D. . TUTLARIO de l'Actue . - et-TT DE DABREAR CEPTE AN DIRITHE TO ATTRACTOR = Superieur perticuier e l'Engouerne le cal Provincial et Generalisation anniel D. a. Taba t de processire E Troubuer autoución an-orber oz: er abur - TF come, d'ade o, de diatme a Come di fun CL. HUER- TOT I OTZIBENTE: . Chacun Lap- Herr Gerron

> Las Jures auguer ICTS COD. GL. OR. G. UTH STRUCTOR emprimite & B: IOE' COMM' OU BOE' I'L CETTELE CANT SULF ... OCCUP. C. HOUSEN MET. DOWNET EXEMPT Un peut raphonier an menie gente le Communitation aparte HER DESTRICTED ON UNIVERSITY DE FERENCE TE tor, comme des delegues concraus di pervenuels a Un mein a copporter auto le Ligito, alla tato due due lette lette-THE EXPRESSION TO BE DOUVOITS & TESSE ARE TO THE cies seten querint l'autres metter le legat- come R. Jures promare Les Annes promision et Ésperte 2. 2. maneles autres pays, mais envision portri recontrate entrante. Or neutencore commer pour délegue perse then dispand the incuinters of with desides the state torisiettor et rezul Le Viniett al monadere (ort 2007 Ct - IUFts ColePut- er leur petite

wellman ner Sentemen & n. umfin CTR 127141210 FORTH A ALL DO DE ADTENIOS DAL 18 ANDELLAT PRELIMEN er instantion of the teams

La super reterment data fort di sue internette dire-no ma di transferenza de la partito di de come di all'alle di partito di de come di all'alle di partito di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla di alla d • • the provide degree for the mutitle measure of the con-•••

Li de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la construcción de la c . a grostana instituta de toampe am



Le pouvoir des Juges délégués est borné , par les termes PARTIE IIL de leur commiffion, qu'ils doivent observer exactement : CHAP. III. julques-là, que l'on a douté s'il leur étoit permis d'admet-tre des exceptions judiciaires. La délégation finit, non-seu- jud. deleg. lement par le jugement de la cause, mais par la révocation du pouvoir, les choses étant entières; & par la mort de l'Ordinaire, ou du délégué. En un mot, c'est un mandement offreint aux Lois générales de ce contrat. Les délégués du C. pafloral; Pape ont plusieurs avantages singuliers : ils peuvent sub- 27. ext. cod. déléguer, à l'exemple des délégués du Prince, qui ont ce privilége : au lieu que le délégué du Juge ordinaire ne le peut, parce que la juridiction ne lui appartient pas, mais au Juge ordinaire. Le délégué du Pape peut exécuter luimême sa sentence, si l'Ordinaire refusoit de le faire, & peut user de censures : mais c'est toujours l'Ordinaire qui exécute la sentence de son délégué. C'est auffi l'Ordinaire qui juge les réculations proposées contre son délégué. Si l'on en propose contre le délégué du Pape, elles seront jugées, ou par les autres délégués, s'ils font plufieurs compris dans la même commission, ou par des arbitres.

Tous ces priviléges des délégués du faint fiège viennent de la difficulté de recourir à Rome, particulièrement en France, où nos Rois ne permettent point que leurs sujets plaident hors du royaume : auffi le Pape ne doit adreffer fes referits délégatoires, qu'à certaines personnes, c'est-àdire, ou aux Ordinaires des lieux, ou à ceux qui auront été défignés dans chaque diocèfe, pour être capables de recevoir de telles commissions k; mais les règlemens des De fest. s. c. 100 crétales & du Concile de Trente, sur la qualité des délé- C. statut. de gués du faint fiége, nes'observent point en France l.

feript. in 🖕

E Le Clergé de France n'approuve point que les commissions du Pape foient adreties aux Eveques in partibus , encore que ces Eveques se trouvassent originaires François, à moins qu'ils ne fussent coadjuteurs de quelques Eveques de France. / Suivant la dernière jurisprudence, on observe que les Commis-

faires du Pape foient dans le reffort du Parlement où la caufe a commencé. Il n'eft pas nécetivire qu'ils foient du diocèfe de l'acculé ou du défendeur : il suffit qu'ils soient du même Parlement. Voyeg les Mémoires du Clergé, tom. IV, pag. 1435 & 1436.



PARTIE HI. GR

#### CHAPITRE IV.

#### Des Officiers de la Justice ecclésiastique.

L s Evêques fe font appliqués fi rarement, dans les derniers temps, à juger par eux-mêmes; que les Juges laïques ont voulu leur en difputer le droit m, & les mettre au rang des Seigneurs propriétaires de juffices fubalternes, qui, fuivant les Lois du royaume, font obligés de la faire exercer par d'autres : mais il y a bien de la différence. Toutes fortes de perfonnes font capables de pofféder d es Seigneuries temporelles, même des temmes & des enfans; & les hommes qui les poffédent le plus ordinairement, font des nobles portant les armes, & peu inftruits des règles & des formes de la juffice : au lieu que tout Evêque doit favoir les Canons, & être capable de juger. C'eft un des principaux pouvoirs marqués dans la formule de la confécration.

L'Official n'est donc que comme un Lieutenant n, ou plutôt un Vicaire de l'Evêque. Il peut avoir un Vice-gérent, pour suppléer à son défaut; & c'est l'Evêque même

n Son pouvoir est plus étendu que celui des simples Lieutenans, en ce que l'Evêque, si on le considère comme le premier Officier de son siège, n'est pas en droit, suivant l'usage commun, de tenir lui-mème son officialité.

1C.1

m Les Evéques peuvent exercer eux-mêmes leur juridifion volontaire, & ne font pas obligés de nommer des Grands-Vicaires. A l'égard de la contentieufe, ils ont également le droit de l'exercer par eux-mêmes, fuivant le droit canonique. Le Concile de Narbonne, en 1609, y est conforme ; & les affemblées du Clergé de 1655 & de 1665, obtinrent des déclarations conformes en 1657 & 1666 ; muis ces déclarations n'ont point été enregistrées, & l'ufage le plus général de France est au contraire. Plusieurs Evéques, teis que ceux de Provence & de Flandre, tiennent eux-mêmes leur officialité, quand ils le jugent à propos. Plusieurs autres Evéques ont été maintenus dans ce droit ; & l'Archevêque de Paris, lors de fa prife de posiefion, est installé à l'officialité. M. de Bellefonds, à fon installation le 2 Juin 1746, jugea deux caufes, de l'avis du Doyen & du Chapitre de Notre-Dame. Voyez le Mercure de Juin 1746, tom. II, pag. 146, où ce fait est rapporté. Les autres Archevêques & Evêques, font de même installés à leur officialité, lors de leur avénement ; mais il n'est pas d'ufage qu'its y retournent enfuite.



qui le commet. Il y a encore quelques autres Officiers, PARTIE III. pour l'exercice de la juridiction ecclesiastique ; favoir, le CHAP. IV. Promoteur, les Procureurs postulans, les Greffiers ou Scribes, les Notaires, les Appariteurs.

Le Promoteur est comme le Procureur d'office, qui fait toutes les réquisitions & les poursuites, concernant l'intérêt public. Il est établi par l'Evêque o, qui lui donne un Vice - Promoteur, s'il est besoin. Il n'y a plus guères de Procureurs postulans aux officialités, qui n'aient point d'autre emploi p. Ce font les Avocats q ou les Procureurs des préfidiaux, & des autres tribunaux séculiers, ou les Notaires apostoliques. On nommoit ainsi ceux qui avoient des provifions du Pape pour instrumenter par tout pays, & dont on avoit reftreint le pouvoir aux matières eccléfiastiques. Il y avoit aussi des Notaires épiscopaux ; mais les sonctions des uns & des autres ont été retranchées en France, par la création des Notaires royaux apostoliques, en 1691 r. Le Greffier de l'officialité est pourvu par l'Evêque : & les émolumens du greffe sont ordinairement baillés à ferme, comme faisant partie du revenu de l'Evêque.

Mais il y a d'ailleurs des Greffiers des infinuations eccléfiastiques, qui sont Officiers royaux. Ils furent établis d'abord, en contéquence d'un Edit du Roi Henri II, qui, après avoir retranché quelques abus touchant les provisions

Tom: II.

o Dans les officialités des Abbés, des Chapitres, des Archidiacres, il y a aussi un promoteur qui est établi par celui auquel appartient la juridiction.

juridiction. p Les Procureurs qui postulent à l'officialité, ne le font qu'en vertu d'une commission particulière de l'Evèque. g Les avocats au parlement plaident & écrivent dans les officialités, fans commission particulière, & fans y prêter un nouveau serment. Il en est de même des Avocats des présidiaux & autres sidges dans les Villes où il n'y a pas Parlement. r En cuelques endroits comme à Paris, ces offices de Notaires

r En quelques endroits, comme à Paris, ces offices de Notaires royaux apofloiques ont été réunis à ceux de Notaires royaux civils. En d'autres lieux, ils (ont exercés léparément, comme à Orléans, à Dijon, &c. La fonction de ces Notaires apostoliques est de recevoie les aftes concernant les bénéfices, tels que les procurations pour ré-figner les préfentations des Patrons Eccléfiaftiques & Laiques, les profigner les preientations des l'atrons Ecclematiques & Laiques, les pro-visions données par les Abbés, Abbefles, & autres bénéficiers, celles accordées par les Collateurs Laiques, les prifes de poffession, les commitions des Archidiacres, & généralement toutes les lignifica-tions, les sommations, oppositions, interpellations que les particu-liers doivent faire pour la confervation de leurs droits, aux Patrons, aux Elesteurs & Collateurs, Voyez l'Edus du mois de Décembre 1692,



π. وأرر متخفقه

7.4.

. . .

.oć

### 5 ¥ 5 T 5 T 7 T 5 7 4

an viene re dome. ar fine an with and mount a ---- THE BULLE IS TRUTTIONS. I IS ULTER SLIDS HE HEN HET LOTTELT PART I IN LOEBEELES, PETTELT THITLES L'ATTANTA L THERE PLAN IN THE REALER & AS arrentes (L. Sentiarion de les energiers and an Linne un chause marine to a bit there? 2 T 22 in Thiss while and a official and a annis common accarde o prova a prime acarde La anniparte de como e la carde III acarde es Ler Lize al mainter GUE reality 2 15 11795 Aussianenti Sudenus, A mi a reme Euro, ma a contra a l'allante de fundada en estante en estante en estante en estante en estante en estante en estante en and is a total of calculary represented at a the acre calcuration. Lais comme las fortiro aurors carro por . carte a mater o merr appress a mar andor r a larges 2 a lut latis 12 off the termina Is-LT FERR . THE ADDELS . TEMPTINE TILL IN LOWITY . entrinitian readments its is reatainens intes the attituto a substante Charterine es meretere antenet etthe second the forme to then are distant to the test of the theory man i survind uns sur miners i commitante i mun BELGHANNER I. M. HEIVERT HEILER ANTON IN THE THE Ante aus settiers des enternarres comment mail atre ...-T.... 340. aussi con uniquers c'hiscomarticues a con varans le Janander e ein mich hat nie Officialitat die Orgeters of or contain information at the total states a surnace : par cont da muis de Centempre : 2011, rui porte griers agremens ur latte mattare.

> man a trangue les officialités ef mainte à l'real, me a bienar des l'fficiers dur bieneurs charges, Les nomes dur

<sup>&</sup>quot;Lia a se centre en non Mais comme nue nes Eren, s a effet a contra terra contra contra ratifica en la ancia en la ancia en la al stage is a cherry marine a sector

ue los as equite as gress furnis, mais filite le balgas as Bariament.

la Alere valaration, portati 172 durre o Lo, rendué sa stortese nar en rel born politika en la constructiva en la constructiona en la constructiva en pressive Farm - our muneurs, mountaining, par artes au 11 Aule ......

a de lenge auflier (), ment anera la ferment s'Avotat as Fanement, ann an an anna agus a santaras an aras -



Notaires apoftoliques & Procureurs à l'officialité, & quelquefois encore Banquiers expéditionnaires, ou Greffiers des CHAP. IV. infinuations, ou Banquiers & Avocats aux Parlemens y. Les Appariteurs de l'officialité font auffi des laïques. Leur fonction eft femblable à celle des Huiffiers; & on fe fert ordinairement d'eux pour les citations z & les autres exploits: mais on fe peut auffi fervir des Huiffiers & des Sergens des juftices féculières. De tous les Official, le Vice-gérent & le Promoteur, qui foient Clercs a. L'Official doit être Prètre & Docteur, ou au moins Licencié en Théologie ou en 21 Mai 1680. Droit.

## CHAPITRE V.

CR#====

De la Compétence du Juge d'Eglise.

L A matière de la juridiction eccléfiastique b, comme de toute autre, est, ou des différents à terminer, ou des crimes à punir. Le premier genre s'appelle Matières civiles c. Suivant l'usage présent de la France, l'Eglise connoît des Matières purement spirituelles entre toutes sortes de personnes, & peut connoître des Matières personnelles entre les Clercs in factis d. Les matières purement spirituelles, sont les Sacremens & le Service divin.

16.0

y Préfentement on n'infcrit plus fur le Tableau des Avocats, ceux qui fe font recevoir Expéditionnaires en Cour de Rome.

τ Les citations font pour les officialités, ce que font les ajournemens dans les tribunaux féculiers.

<sup>«</sup> Dans les atfaires importantes, les officiaux ont coutume d'appeler pour Affeffeurs des Avocats, ou autres gradués, qu'ils peuvent choifir entre les Laïques.

b L'Auteur ne parle en cet endroit que de la juridistion contentieuse, & non de la volontaire, laquelle s'applique à d'autres objets;
 c Le second gente d'affaires s'appelle Mattières criminelles.
 d Par l'article 40 de l'Ordonnance de Moulins, nul ne peut jouir du

d Par l'article 40 de l'Ordonnance de Moulins, nul ne peut jouir du privilége de cléricature, foit en matière civile ou en matière criminelle, s'il n'eft conflitué aux ordres facrés, & pour le moins fous-diacre ou Clerc actuellement réfidant, & fervant aux offices, ministères & bénétices qu'il tient en l'Eglife; & parla déclaration du Roi Charles IX, du mois de Juillet 1556 fur cet article, il est porté que les fimples Clercs tonfirés jouiront de ce privilege, pourvu qu'ils foient bénéficiers ou écoliers étudiant actuellement. L'Official connoit ausfi de ces mêmes matieres, entre un Clerc & un Laïque, quand le Clerc est défendeur, comme il est dit par la fuite.



**46**8

PARTIE IIL CHAP. V.

#### INSTITUTION

Entre les Sacremens, il n'y a guères que le mariage qui fournifie des sujets de contestation; encore la plupart somelles portées devant les Juges laiques e, par des appellations comme d'abus : car si l'on accule un mariage de nullité. pour avoir été célébré entre mineurs, fans publication de bans, sans consentement de parens, sans témoins ; hors de la préfence du Curé f, ou par quelque autre raison : on appelle comme d'abus de la célébration du mariage, & on demande qu'il soit déclaré avoir été mal, nullement & abusivement contradé; parce que l'on fait que les Juges laïques prononceront plutôt ainfi, que les Jugesecclefiaftiques. Les caules qui vont ordinairement devant les Officiaux, font celles des fiançailles, pour en demander l'accomplifiement. ou la réfolution. L'accompliffement est ordonné s'il y a eu cohabitation. En ce cas le Juge d'Eglife condamne à époufer; & fi la partie refuse d'accomplir la promesse de mariage, ou fi, par la faute, elle y a mis obstacle, l'Official la condamne à une peine canonique g & à quelque aumône, & ordonne que les parties se pourvoiront pardevant le Juge laigue,

e L'appel comme d'abus ne peut être porté qu'au Parlement, dans le reflort duquel les parties sont domiciliées.

cours des deux Cures. g Les peines Canoniques que le Juge d'Eg'ife peut prononcer font de deux fortes; les unes qu'il peut feul prononcer, a l'exclusion du Juge Laïque; d'autres qu'il Le peut prononcer que concurremment avec le Juge Laïque. Les peines de la première classe font, l'excommunication, l'interdit, la suspense, la déposition, la dégradation. Quelques-uns ajourent

Les peines de la promière classe font, l'excommunication, l'interdit, la sufpense, la déposition, la dégradation. Quelques-uns ajoutent l'abandonnement au bras séculier : mais c'est moins une peine, qu'une forme. Il y a encore d'autres peines indiquées pir les Canons, telles que les pénitences publiques, qui ne sont plus en usege. D'autres qui dependent de la juridistion vo'ontaire, comme le jeune, la retraite dans les Séminaires, les récitations des prières & humiliations extérieures. Il y a aussi l'irrégularité qui s'encourt, tant par ceux qui ont des défauts naturels, tels que les bâtards, les bigames, &c. que par ceux qui violent les censures de l'Eglise.

Les peines de la feconde classe, font la privation des bénéfices, la privation de la (épulture, l'aumône, la réparation d'honneur & la prifon, qui est la plus sorte peine que le Juge d'Eglise puisse prononcer : car du reste il ne peut prononcer aucune peine afflictive. Voyez les Inflicutes Crim. de M. de Vouglans, pars. 4. chap. 3.

• • · • •

I

f Lorique les parties demeurent dans deux paroiffes différentes, il faut pour la validité du mariage, le concours ces deux Curés, fuivant l'avertiffement qui en fut donné au Barreau par M. le premier Préfident Portail, le 21 Février 1742. Il el d'ulage que le mariage foit célébré par le Curé de la paroifie, fur laquelle demeure la fuie, & que le Curé du futur époux donne un confentement pour que l'autre célèbre le mariage; mais en queique lieu que le mariage foit célèbré, il faut le concours des deux Curés.

pour leurs dommages & intérêts. Si le Juge d'Eglise en pre- PARTIE III: noit connoissance, il y auroit abus.

Après la célébration du mariage, fi l'on prétend qu'il y a nullité, foit à cause d'un premier mari vivant, soit à cause d'un vœu h, ou de parenté, ou de quelque autre empêchement dirimant, comme l'impuissance i, c'est au Juge d'Eglise à en connoître. S'il déclare n'y avoir point eu de mariage, à cause d'un engagement précédent ou de parenté, il doit défendre aux parties de se hanter ni fréquenter ; fi c'est pour impuissance, il défend à l'impuissant de contracter mariage, & permet à l'autre partie de se pourvoir. Il étoit ordinaire, pour la preuve de l'impuissance, d'ordonner le congrès; mais cette honteuse procédure a été défendue par Arrêt du Parlement de Paris k. Toutes les fois qu'un mariage est de- Fév. 1677. claré nul, on doit imposer pénitence aux parties, pour l'avoir contracté contre les Canons, à moins qu'elles ne l'aient fait dans la bonne foi. Le mariage subsistant, si l'une des parties refuse d'habiter avec l'autre, ou demande d'en être féparée d'habitation ; le Juge d'Eglife devroit également en 1. Cor. vn. connoître, puisque la cohabitation & le devoir conjugal sont 4 de droit divin, & que les mariés n'ont plus leurs corps en leur pouvoir : mais dans l'usage, on diftingue : fi l'une des parties poursuit l'autre pour la recevoir, ce qui s'appelle

160

CHAP. V.

Arr. da 12

<sup>&</sup>amp; Il s'agit en cet endroit du vœu folennel qui se fait ou Explicite, par la profettion folennelle de Religion dans un ordre dument approuvé, ou Implicité, en recevant l'ordre de fous-diaconat qui oblige a garder toujours la chasteté. L'un & l'autre est un empêchement dirimant du ou même depuis, lorque le mariage n'a pas été conformé; au lieu que la réception du fous-diaconat n'annulle pas été conformé; au lieu que la réception du fous-diaconat n'annulle pas le mariage déja conque la reception du loss disconse la annone pas le mariage de con-tracté. Le vœu limple qui fe fait autrement que par la profetion en Religion, ou par la réception de l'ordre facré, ne rend pas invalide le mariage qui a été contracté depuis, quoiqu'il en rende l'ufage cri-minel à l'égard de celui qui l'exige au préjudice de fon vœu. Voyes

minel à l'égat de celui qui l'exige au préjudice de son vœu. Voyez le Dictionnaire de Pontas, au mot empéchemens du vœu. i Lorsqu'elle procède d'une caule antérieure au mariage, & qui eft de nature à être perpétuelle. Voyez les principes sur la nullité du ma-riage pour cause d'impuissance. k Voyez le traité de la dissolution du mariage par l'impuissance & froideur de l'homme & de la semme, par Antoine Hotman, cé-lèbre Avocat, publié en 1581. Le Dissous sur l'impuissance de l'hom-me & de la semme, par Vincent Tagereau Angevin, en 1611. Le traité de la dissolution du mariage pour cause d'impuissance, par M. le Préfi-dent Boutier; & les principes sur la nullité du mariage pour cause d'im-puissance; qui ont été joints à ce traité dans l'Édition de 1756. puissance; qui ont été joints à ce traité dans l'Edition de 1756.



RTIE III, inflance en adhéfon, & qu'elle l'emporte; le Juge ordonné à la femme de rendre honneur & obéissance à son mari, ou BAP. V. à l'homme de la traiter maritalement. S'il s'agit de l'éparation, les Juges laigues ne permettent pas aux Eccléfia ftiques d'en connoitre, parce que la féparation des corps emporte toujours celle des biens.

Le Service divin peut fournir des contestations : fi on fe plaint que quelqu'un y apporte du trouble l; que les fondations ne sont pas acquittées; que les chantres ne sont pas payés de leurs falaires; que les Statuts du diocèfe ne sont pas observés, quant aux heures & à la manière de célébrer: ces différents sont de la compétence du Juge d'Eglise.

Il doit connoître auffi des matières bénéficiales; puisque rien n'eft plus important à l'Eglife, que le choix des dignes Ministres, & la fidelle administration de son revenu. On convient donc que les matières bénéficiales sont de la juri-

ar. L. G. diction ecclédiaftique; mais on a introduit depuis trois cents ans au moins, la distinction du possessione & du pétitoire; & voici quel en est le fondement. Du temps que l'autorité royale étoit moins respectée, & les Seigneurs moins soumis, il arrivoit souvent que ceux qui prétendoient avoir droit aux bénéfices, s'en mettoient en poffession, ou en chafioient leurs adversaires par voie de fait. La prétention d'un éveche, entre deux contendans nobles, soutenus de leurs parens & de leurs amis, faisoit une petite guerre dans le pays : les Juges royaux & les Parlemens s'efforçoient d'apaiser ces défordres, & d'établir par provision, lequel des deux devoit demeurer en possession, en attendant la décision du procès, qui étoit pendant devant le Métropolitain, ou en Cour de Rome.

> Cette entremile des Juges laïques étoit raisonnable tant qu'ils se contentoient d'une connoissance sommaire du droit des parties; pour donner à celui qui avoit le droit le plus apparent, la simple possession de fait, & le défendre

τ6.

1-0

-

l Comme il arrive fouvent pour le rang & la préféance à l'offrande, aux proce. Bons, pour la préfentation de l'eau-bénite & du pain-bénit, pour l'encens & autres honneurs de l'Eglife. Le trouble fait au fervice divin, eft un fait de police, qui eft auffi de la connoiffance du Juge Lai-que. Il forme même un cas royal, lorfque le fcandale eft tel, qu'il oblige d'interrompre le fervice divin, Voyez l'Ordonnance de Blois, art 200 art. 39.

feulement de la violence de l'autre, sans entrer en aucune PARTIE III connoiffance du fonds : mais ils n'en font pas demeures là. CHAP. Y. Il ne peut, disent-ils, y avoir de juste possession sans titre, en matière bénéficiale. Ce n'est pas comme un bien profane, qui peut être abandonné par le propriétaire, & acquis par le premier occupant. Il faut donc, avant de juger le possessionre, examiner les titres & les capacités. On appelle Titres, les Actes qui donnent droit aux bénéfices; comme les Lettres de provisions, ou de Vija, l'Acte de prise de possestion. On appelle Capacités, les Actes qui prouvent les qualités de la personne ; comme l'Extrait baptistaire, les Lettres de tonsure, d'ordre, de doctorat. Et comme cet examen est souvent long, & qu'il est nécessaire d'établir d'abord les qualités des parties, & de favoir qui est le demandeur & le défendeur, on a diffingué deux fortes de polfeffion; la poffeffion provisionnelle, ou recreance m, qui fert pendant le cours du procès ; & la possession définitive ou pleine. maintenue.

Après que le Juge laïque a prononcé définitivement sur le possessione, il devroit, suivant l'Ordonnance, renvoyer les parties pour le pétitoire, pardevant le Juge d'Eglise: art. 49. 57. mais dans la pratique on ne le fait plus; parce que, comme sous prétexte du possessione, on a examiné la matière dans le fond, & souvent en deux ou trois degrés de juridiction, il cemble inutile, & même onéreux aux parties, de les engager dans un nouveau procès, pour le jugement du même différent n. Quoi qu'il en soit, on ne souffre plus que les parties se poursuivent devant le Juge d'Eglise, pour le pétitoire des bénéfices ; & s'il rendoit quelque jugement ou quelque Ordonnance en cette matière, les Gens du Roi en appeleroient comme d'abus. Le premier Arrêt qui ait Dufref. Jour. juge abusive une telle citation, eft du 15 Juin 1626. Ainst L 1 c. 112. l'Eglile est entièrement privée en France de la connoiffance Brod. Louet, des matières bénéficiales o. La fentence de récréance est exécu- R. 23.

471

Ord. 1539.

m Au grand Confeil on n'adjuge guères la récréance, on ordonne communément le féquestre. n La véritable saison est que le possession étant jugé par le Juge

Laique, fur le vu des titres, il ne feroit pas convenable de foumettes entuite la difeuffion de ces memes titres au Juge d'Eglife.

o L'ulage des Tribunaux de France eft fondé fur ce que les Bénéfices, quant à la possession, ne sont considérés que comme une affeire tempo-Ggiv

# INSTITUTION

472

PARTIE III, toire, nonobstant l'appel : & la maintenue s'exécute auffi en CHAP. V. cas d'appel, par forme de récréance. Si l'un des contendans décède pendant le procès, régulièrement on ne devroit point reprendre l'inftance, puifqu'il n'y a point d'héritiers C. 2. ut li. pour les bénéfices ; & il est défendu de pourvoir une autre personne du bénéfice litigieux, durant la litispendance. Mais toutes les provisions de Cour de Rome dispensent de cette règle ; & la subrogation est accordée au résignataire, ou à celui qui est pourvu par mort, comme à un acquéreur ou un héritier. Il est vrai qu'il faut demander la subrogation, & la demander dans l'an, qui est le terme des actions possession

Loues.

pend. in G.

On a distingué de même le possessionre & le pétitoire des dixmes ; & les Juges laïques fe font attribué la connoiffance du poffessioire p; ils connoissent auffi de la quotité de la dixme au fond, & de la portion congrue des Curés, par provision. Je parle ici des dixmes ecclésiastiques : car pour les dixmes inféodées, elles sont regardées comme des biens profanes, & le Juge laïque en connoît même au pétitoire.

Quant aux personnes ecclésiastiques, le Juge d'Eglise doit connoître de leurs différents en matière pure personnelle, ou même entre un Clerc q & un laïque, si le Clerc est défendeur. Mais pour peu qu'il y ait d'action réelle ou mixte, c'eft-à-dire hypothécaire, ils vont devant le Juge laïque, même en défendant. De même, quand il s'agit de l'exécution d'un contrat paffé pardevant notaire, ou d'une reconnoissance de promesse. Et en matière pure personnelle, un Clerc poursuivant un Clerc du même ressort, va d'ordinaire devant le Juge laïque, parce que la juffice y eft plus prompte, & que les jugemens ont exécution parée r: ce que n'ont pas ceux du Juge d'Eglife. Le Clerc défendeur

Ord. 1519. art. 92.

relle; les biens & revenus attachés aux Bénéfices, quoique qualifiés de biens Eccléfiastiques, étant toujours des biens temporels du Bénéfice a & la contestation sur le possession une affaire réputée de fait, beaucoum

plus que de droit. p Ce poffession tan in presente autoritation de de droit. p Ce poffession étant jugé sur les titres, on ne peut pas non plus porter ensuite le pétitoire devant le Juge d'Eglise. g Sur la distinction des Clercs qui doivent ou non jouir du privilége de Cléricature. Voyez la note qui est au commencement de ce Chapitre; les distinction de distincte est que l'Eglise n'avant point de territoire

r La raison de différence est que l'Eglise n'ayant point de territoire temporel, elle ne peut faire mettre à exécution ses Jøgemens dans le territoire d'un Juge Séculier, sans un parsasis de ce Juge.

E en matière pure personnelle, peut demander son renvoi : PARTIE III mais il peut ne le pas demander, nonobitant les Constitu- CRAP. V. tions canoniques, qui disent que ce privilége des Clercs est C. fi diligenti de droit public, & qu'ils ne peuvent y renoncer f.

Ce qui doit consoler les Évêques, de voir leur juridic-tion réduite à des bornes si étroites, est que dans son origine, & suivant l'esprit de l'Eglise, elle ne consistoit pas É. à faire plaider devant eux, mais à empêcher de plaider. Il . eft vrai qu'ils ne font plus les maîtres comme ils l'étoient, E d'empêcher les procès, même entre leurs Eccléfiastiques;

ni de choisir des Curés, ou d'autres Ministres de l'Eglise, ł

auffi dignes que les Canons leur ordonnent.

### **\***Ca) V I.

# CHAPITRE

De la Procédure Civile.

XPLIQUONS maintenant quelle eff la procédure des Cours Eccléfiastiques t, en ces matières civiles ; afin de traiter après, tout ensemble, ce qui regarde les matières criminelles. Dans les premiers fiècles, les jugemens Eccléfastiques n'étant que des arbitrages, pour les matières temporelles; & dans les spirituelles, des jugemens de charité; on n'y suivoit point les formules des tribunaux séculiers, mais seulement les règles de l'Ecriture-sainte & des Canons. Cette distinction entre les jugemens ecclésiastiques & les féculiers, se voit manifestement dans la Conférence de Carthage, & en plusieurs Conciles. Mais depuis plus de cinq., Coll Carth. cents ans, les formalités se sont multipliées dans les tribu- act. 1. n. 40. 6.

de foro compe

f La raison est que dans l'origine la Juridiction des Evêques étoit une Simple voie d'arbitrage plutôt qu'une Juridistion réglée. D'ailleurs, toute Justice étant émanée du Koi, les Juges Royaux sont naturellement compétens pour connoître de toutes fortes de matières, a moins qu'elles ne foient spécialement attribuées a quelqu'autre Juge. Ils peuvent aussi connoître des causes de toutes fortes de personnes, même de celles qui ont le privilége de pouvoir plaider devant d'autres Juges, parce que ce privilége ne forme pas une attribution exclutive au profit en Juge de privilége , ce n'eft qu'une faculté au privilégié de demander fon reavoi, & chacun est le maître de ne pas user de son privilège.

e On comprend ici fous ce terme, tant les Officialités ordnaires, Métropolitaines & Primatiales des Evêques & Abbés, que celles des Chapitres, des Archidiacres, Chantres & autres Officiers, les Chambres Souveraines du Clergé de France.

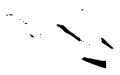


2-4

# ΙΝ S T I T U T I O N

ANTR III BAUS ecclefisfliques ; & l'ende du Dron Romain , c'en-sdire des Livres de l'Empereur Justimen, semble en prog LEAP, VL été la caule u. On a voulu pratiquer ce que Foc y muvoit écrit, & le joindre aux formules que l'aisse av an confervées. Ainfi les Juges ecclefiafriques ont commence a groceder à la rigueur, & fuivant tomes les formes au Dror, dans un temps ou les Juges feculiers en obiervoierr peu. parce que c'etoit des Nobles & des gens de guerre, qui, la plupart, n'avoient point de lettres, & ne fuivoient entes leurs jugemens que les anciennes courumes. Depuis, is ie firent allister par des Ciercs, a qui ils ont entin lame l'exercice de la justice ; & ces Cleres om introduit leurs formales en tous les tribunaux, principalement dans les Pariemens; enforte que toute la procédure moderne des Cours feculières, vient des Canonifies ; & qui voudra l'eraffer curieusement, doit en chercher les origines dans les Désuonium cretales. On peut voir les procédures qui étoiest le pais en . de probat. usage, au commencement du treizième fiècle, par le Decret du Concile de Latran, qui oblige le Juge a se faire affister d'une perfonne publique, pour rediger par ecrit toute la procédure.

> Les Ordonnances qui ont été faites en France, depuis deux cents ans, pour l'abréviation des procès, n'ont pas été suôt pratiquées dans les Officialités, & on y a plus long temps gardé la langue Latine & les anciennes procédures; mais on s'en est débarrasse insensiblement. La plupart des Actes s'v font en françois x comme ailleurs, & les Ordonnances du Roi Louis XIV y font observées exactement, fur-tout celle de 1667 y, pour la procédure civile, &



u Ne peut-on pas attribuer au droit Canon même l'établissement de la plupart des formes judiciaires. En effet, dans les premiers temps, presque tous les Juges, Greffiers & Avocats étoient Ciercs; d'ailieurs, les Livres de Jufinien furent long-temps égarés. On ne connut plus en Occident que le Code Théodolien; & la Décrétale fuper spacula, ayant fait defenfe d'entiègner le droit civil, cette défente fut obiervea julqu'en 1679, que l'étude du droit civil fut rétablie dans l'Univerfité de Paris

<sup>\*</sup> l.'Ordonnance de 1539, art. 3, ordonna que tous actes feroiene en l'rançois, excepté ceux concernant les matieres Bénéficiales; ce les enregistremens foient faits en François dans les Officialités, commo cela avoit déja été ordonné en général par l'Ordonnance de 1563. y L'Ordonnance de 1667, ils, 1, art. 1, veut que cette Ordonnance

celle de 1670, pour la procédure criminelle. Il est vrai PARTIE ILE que la procédure n'est pas uniforme dans toutes les Offi- CHAP. VL cialités; chacune a guelques usages particuliers; & chaque Official y apporte quelque différence. Les uns font plus attachés à la rigueur des règles, & les autres vont plus à la décision & à la diminution des affaires. J'expliquerai les principales parties de la procédure & les Actes les plus efsentiels; & je ne feindrai point de dire ce que le tribunal ecclésiaftique a de commun avec le tribunal séculier ; puisque je ne dois pas supposer que tous ceux qui liront cette Institution, soient d'habiles Praticiens. Je marguerai auffi plusieurs anciennes procédures, qui ne sont plus en usage; parce que les Décrétales & les autres Livres du Droit Canonique moderne en sont remplis : ensorte que pour les entendre, il est nécessaire d'avoir quelque teinture de ces procédures abolies.

Pour terminer un différent, il faut que les parties paroiffent devant le Juge; qu'elles lui expliquent leurs prétentions, & qu'il prononce fon jugement. Voilà donc trois parties effentielles à toute procédure; la comparution ; , la contessation, le jugement; & toutes les procédures particulières se rapportent à quelqu'un de ces trois chefs. Pour obliger une partie à comparoître devant le Juge, il faut l'en faire avertir ; & cet Acte, en Cour d'Eglise, s'appelle Citation a. Autrefois, elle ne se donnoit que sur l'Ordonnance du Juge, & elle étoit fignifiée par un appariteur b: à présent les citations se donnent comme les assignations Ord. 16674 des Cours laïques, sur le simple réquisitoire de la partie, & peuvent être données par toutes fortes d'huiffiers ou de fergens. On y observe la même forme : l'exploit doit être libellé, c'est-à-dire contenir sommairement la demande, & être accompagné de copies des pièces justificatives. On le doit donner à la personne ou à son domicile, & en laisfer copie.



. . . . . . . . . . .



<sup>&</sup>amp; toutes celles qui seront faites par la fuite foient observées dans les Officialités.

<sup>¿</sup> La comparution suppose une demande précédente au désir de laquelle le défendeur comparoit.

a La citation doit contenir, non-seulement l'ajournement, mais aussi ia demande. Ordonnance de 1667, tit. 2, art. 1.

b Les Appariteurs ont toujours le pouvoir de signifier les exploits qui se font pour les Officialités.



INSTITUTION

Les citannes actum un lage delegué, ne le font qu'en term 4. (or l'mannance) & il faut en même temps fare aprinter à communicar, car à parme n'eff pas obligee den avre communicarie à communicarie deligner un are contait marie qu'e l'à point d'auditoire propra. Tours cataites anne erre connees à jour nomme, qu' ne comme aprier erre connees à jour nomme, qu' ne comme un sour de Fere, car les procédures faites un sour de l'innanche de de Fere chomee feroient nuillest marie cuara les aflaires re ceflett que pour la commodire de termine : comme nendant es vacations, pour la molition de nom les vendanges : la real procéder ces jours-la, de termine : comme incertaines : de la crie multitude d'qui ne la composition de nom affiches aux lieux publics, & me doubles de termine de termine allebes aux lieux publics, & me doubles de termine de termines aux de commo

The network control of the process of process of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of the point of

s,

PARTIE IL

1-1

CHAI V.

1. +1 C

f#11.

<sup>A construction of the second plotter element of the control of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plotter of the second plott</sup> 

....

. .

Sur la citation, il faut se présenter. Dans les Officialités, PARTIE IL la présentation se fait ou réellement à l'audience, ou par CHAP. VI4 Acte signifié au Procureur. Celui qui ne se présente point, s'appelle défaillant ou contumax, c'est-à-dire opiniâtre, & est toujours prélumé avoir tort; parce qu'encore qu'il soit C. cum diless mal affigné & devant un Juge incompétent, il ne doit pas i 6. de dola le mépriler; mais venir au moins pour proposer les raisons  $\delta$  contum. qu'il a de décliner la juridiction. Suivant les Canons, le qui mir. in contumax ne devoit pas perdre sa cause; mais seulement post. être puni, par la restitution des dépens, par la mission en C. sua frast possession ou par les censures ecclésiastiques. Le Juge pou- $\frac{3}{C}$ , ult. ut lite voit employer les unes ou les autres de ces peines, selon non conteff. qu'il les jugeoit plus efficaces. La miffion en possession vient C. 1. de co du Droit Romain, & n'est qu'un moyen de fatiguer le con- qui mit. in tumax, en permettant à la partie de se faisir de la chose possion contentieuse, en matière réelle; ou de tous ses biens, jusques à concurrence de la dette, en matière personnelle. Mais cette possession n'est qu'une simple garde, & n'acquiert aucun droit au demandeur ; fi ce n'est après l'an h, & en vertu d'un second Décret. Il étoit fréquent autrefois d'uler de censures, même d'excommunication, pour punir la contumace ; ce que le Concile de Trente a défendu, tou- Seff. 25. c. fà tes les fois que l'on peut procéder par exécution réelle ou personnelle, c'est-à-dire par saisse des biens, amendes pécuniaires, emprisonnement de la personne, privation de bénéfices ; & il ne permet d'user de censures, qu'au défaut de tous les autres moyens, & à la dernière extrémité i.

La raison d'user de peines contre le contumax, plutôt Toto tit. ut que de lui faire perdre sa cause, est que, suivant les règles lite non condu Droit, avant la contestation en caule, on ne doit ni

h On ne peut dans nos mœurs, par quelque laps de temps que co foit, preferire contre (on titre, etiam per mille annos, dit Dumoulin fur l'art. 12 de la Coutume de Paris; ainfil'effet de l'envoi en pofieilion dépend de l'avoir à quelles conditions il est fait.

<sup>¿</sup> On ne permet plus en France de procéder par voie de cenfures contre les Accléficiques, ni contre les Laiques, pour dettes civiles. Les Officiers de la Cour de Rome étoient autretois dans l'ulage d'accorder a des créanciers des monitoires ou excommunications, avec la claufe fatisfattoire qu'on appeloit ni/i, par leiquels le Pape escommu-nioit leurs débiteurs, s'ils ne fatisfailoient dans le temps déterminé par le monitoire, & s'en réfervoit l'ablolution; mais plulieurs anciens arrets ont déclaré ces monitoires abufits. Voyez les Mémoires du Clerge, tom. VII, 1028 & 1029.



478

# INSTITUTION juger, ni même recevoir les preuves, parce que jusques!

PARTIE III. CEAP. VI.

ord.

la, on n'a entendu qu'une des parties. Toutefois l'utilité a C. ult. S. s. fait paffer par dessus cette règle, en matière de mariage. où il y a peril dans le délai : & en matière de bénéfices, ou il est nécessaire de pourvoir promptement à ce que l'E. glife foit deffervie ; & ou il feroit dangereux d'envoyer en possefion, fans connoissance de cause, le plus diligent, qui feroit souvent le moins digne. On a mieux aimé examiner sommairement ses raisons & ses preuves, afin de lui donner la possession, s'il a un droit apparent, & punir ainfi le contumax ; sans l'exclure toutefois de revenir se défendre. en refondant k les dépens. Cette procédure a paru plus douce & plus commode, & s'est étendue à toutes matières. Ainsi le profit du défaut est de renvoyer le défendeur abfous, ou d'adjuger au demandeur ses conclusions 1, & les autres peines de la contumace n'ont plus de lieu chez nous.

Toto tit. de libel. obl. Ord. 1519. art, 16,

Autrefois, la première démarche, après la préfentation. étoit que le demandeur devoit donner un libelle ou mémoire de sa demande; sur quoi le défendeur avoit un certain délai pour confulter & pour répondre. Afin de retrancher ces délais, on a ordonné que les exploits d'ajournement seroient libelles, c'eft-à-dire que le libelle y seroit inferé, ce qui est juste : puisque le demandeur, avant d'intenter l'action, doit avoir préparé, non-seulement sa demande, mais toutes fes preuves.

Le défendeur s'étant préfenté, propose souvent des exceptions : on appelle ainfi les fins de non-recevoir & de non procéder, & les allégations semblables, qui tendent à différer l'examen de la cause, ou à en renvoyer le désendeur fans examiner le fond. Il y a premièrement les exceptions déclinatoires, par lesquelles le défendeur prétend n'être point obligé à répondre devant le Juge où il a été affigné : & celles-là doivent être proposées les premières, autrement elles ne sont plus recevables ; puisque dès que l'on a commencé à répondre, il n'est plus raisonnable de dire qu'on

k Refonder les dépens de contumace c'est rembourfer les frais que le demandeur a été obligé de faire, jusqu'au jour où le défendeur se préjente. 1 Il ne suffit pas pour adjuger au demandeur des conclutions, que le défendeur soit défaillant, il faut encore que la demande se trouve juste & bien vérifiée. Ordonnance de 1667, tit. 5, art. 3.





ne reconnoit point le Juge pardevant lequel on est affigné. PARTIE ILLE D'autres exceptions s'appellent Dilatoires, parce qu'elles CHAF. VL ne font que retarder l'examen ou le jugement de la cause m: d'autres sont Péremptoires n, parce qu'étant prouvées, elles éteignent l'action. Il y a encore des exceptions tirées de la personne du demandeur ; comme si on lui dispute son état, ou la qualité en laquelle il agit.

La plus fameuse dans les Canons, est celle de l'excommunication; mais elle n'est plus en usage parmi nous. Comme les excommuniés sont infames, il ne leur est pas permis de poursuivre les autres en justice; & on prétend que ce seroit communiquer avec eux, de leur parler même en jugement. Cette exception pouvoit être opposée au deman- C. 1. de ere deur en tout état de cause; & on en abusa souvent, de- cept. in 6. puis que les excommunications furent devenues fréquentes. C'est pourquoi le Concile de Lyon, sous Innocent IV, C except. 124 ordonna, qu'elle ne seroit point reçue, sans exprimer l'espèce d'excommunication, & le nom de celui qui l'avoit prononcée; qu'elle seroit prouvée dans la huitaine, & qu'elle ne pourroit être alléguée que deux fois. Quant au C. cum inter défendeur, l'excommunication ne lui peut être objectée, 5. de excepte parce qu'il vient malgre lui en jugement, & qu'il n'eft pas C. inteller. iuste de lui ôter le moyen de se désendre ; mais il peut en- 7. de judic. core moins s'en prévaloir, pour se mettre à couvert de la juffice.

Une autre exception, célèbre chez les canoniftes, eft celle de Spoliation. Suivant les règles du droit, un homme dépouillé, c'eft-à-dire dépoffédé par violence de la chofe contentieule, ne pouvoit être poursuivi par celui qui l'avoit dépossédé, qu'après avoir été restitué & remis en possession, afin que l'usurpateur ne profit at pas de sa violence. Que si un homme étoit dépouillé de tous ses biens, il n'é-

m Telles sont celles qui tendent à avoir un délai pour faire inventaire, pour prendre qualité ou pour avoir le temps de prendre certains éclaircillemens, ou pour mettre un garant en caule.

n Les exceptions périemptoires le confondent fouvent avec les moyens de nullités, & autres moyens du fonds. Il est certain que toutes ces exceptions font des moyens qui emportent le fonds, cependant tout moyen au fonds n'est pas une exception. Cette dénomination convient plus particulièrement aux défentes qui emportent le fonds, fans néanmoins entrer dans la difcuífion, comme quand le défendeur affigné pour le paiement d'un billet en oppole la preicription.



# INSTITUTION

180

PARTIE III. toir point obligé de le défendre contre quelque action que CHAP, VI, ce fir ; parce qu'il etoit affez à plaindre, & n'avoit plus de moyen de fournir aux frais d'une pourfuite. Sur ces fondemens, on avoit introduit plufieurs chicanes. On qualifioit de Spoliation toure dépositeinon injuste, même par fentence rendue dans les formes. On alleguoit contre le demandeur la spoliation prétendue faite par un tiers. Sous ce prétente, on eludoit toure pourluite criminelle; & pour fe maintenir C. r. derefit. dans l'impunité, on ne se faisont jamais reflituer. Auffi cette Cod. in C. exception de spoliation fut-elle reftreinte en diverses manieres, au Concile de Lyon, sous Grégoire X, en 12-4; & a pretent il ne s'en parle plus o en France. On ne parie plus aufii de réconvention p, ni de la différence entre la Cour d'Eglife ou elle étoit admife, & la Cour laye ou elle ne i'étoit pas. Mais en toute juridiction, il est permis au défendeur d'intenter contre le demandeur telle action qu'il lui plait, sous le nom de Demande incidente, sur tout quand il y a connexité avec l'action principale ; autrement , la demande incideme ne sera pas reçue, fi les deux parties ne font sujertes à la même juridiction. Ainsi un Clerc, pourfuivi par un laigue devant l'Official, ne peut y former contre lui une demande incidente, si elle n'est entièrement connexe.

contre le demandeur, mais dont l'objet est différent de coui de la part première demande, & qui ne renferme pas la céfense à cette pre-mière demande. Par exemple, si Mavius demande à Titius cent écus, & que Titues le faile affigner pour lui payer une autre forme, ou pour faire quelqu'autre chofe, c'eft une reconvention & non une défenie. laire quelqu'autre choie, c'elt une reconvention & non une délenie, parce que la feconde demande ne fait pas tomber la première. La ré-convention n'est pas valable qu'en un feul cas; c'est iorsqu'i, s'-git de dommes liquides de part & d'autre, & que l'on en demande la compen-fation jusqu'a due concurrence. Suivant l'article 106 de la Coutume de Paris, réconvention n'a l'eu en Cour laye, fi elle ne dépend de l'action. & que la demande en réconvention foit la défense contre l'affion premidiement intentée; & en ce cas, le défendeur par les défenles, peut te conflituer demandeur.

o On tient cependant toujours pour maxime que, fpuliatus ante omnia reflituendus est de-la les demandes en réintegrandes, qui tendent a être réintegré, avant toute chose, dans la polieilion & jouislance de la choie dont on a été dépossééé par violence & voie de fait Cette action peut le poursuivre par la voie civile ou par la voie criminelle. Ordonnance de 1667, tit. 18, art. 2. p La réconvention est une demande que le défendeur forme de fa part

AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. **481** PARTIE IIL. G7#= HGA) CHAP. VII. 2

### CHAPITRE VII.

Suite de la Procédure civile.

S'IL n'y a point d'exceptions, ou si le juge n'y a pas égard, il faut défendre au fond; & les défenses se proposent, ou par écrit, ou de vive voix devant le Juge; auquel cas elles font comprises dans le narrè de la fentence.

Le premier jugement qui intervient sur les défenses, C. un. de li-Le premier jugement qui intervient fui les detenies, forme la contessation en cause, qui est le sondement de tout sis contess. C. dudam sa le procès : car avant que le juge ait oui les prétentions ref- 5. licet de pectives, & jugé s'il doit en admettre la preuve, on ne peut elett. dire qu'il y ait un procès ou un différent. Les effets de la contestation en cause sont confidérables : c'est comme un contrat, par lequel les parties s'obligent à l'exécution q du jugement qui interviendra. Le défendeur, qui étoit en bonne foi auparavant, est constitué en mauvaile foi par la contestation. Les qualités des parties & leurs demandes demeurent établies, enforte qu'il n'est plus permis d'y rien changer r.

Depuis que les formalités se furent multipliées dans les Cours eccléfiastiques, on fut obligé d'y faire la distinction de deux fortes de jugemens : les jugemens folennels , ou toutes Clement fart les formalités devoient s'observer; & les jugemens sommai- 1. de verb. res, où presque tout se fait de vive voix à l'audience, & où fisles delais font courts. On marquoit pour caufes ou l'on Clement. aj devoit procéder sommairement, celles dont la matière eft de judic. légère, ou qui requièrent célérité, quoiqu'importantes: comme les causes de bénéfices, de dixmes, de mariages.

der en une autre qualité ; auquel cas celui qui change de qualité duit les dépens de l'incident,

Tome 11.

q Les parties ne s'obligent pas pour cela à l'exécution du jugement, car elles peuvent en interjeter appel; mais elles s'obligent chacune de leur part, à établir ce qu'elles mettent en avant ; le demandeur pour établir fa demande, le défendeur pour foutenir fa défense : il le forme aussi un contrat juliciaire entre les parties, pour les reconnoissances, déclarations & confentement, dont il est donné acte en jugement. r Si ce n'est qu'il intervienne un jugement qui admette à plai-



482

# INSTITUTION

PARTIE III. C'el presque tout ce qui reste faujourd'hui aux Officiali CHAP. VII. tes; auffi la plupart des caules s'y jugent fommairement, & à l'audience : & il est certain que plus on retranche de formalités, plus on le rapproche de l'ancienne fimplicité des jugemens ecclehaftiques.

La caule étant contestée, il faut que les parties fassent leurs preuves, & que le juge les examine. La preuve cst de fide infir. vocale ou littérale : la preuve vocale vient de la confession l. abicumque de la partie, ou des dépositions des témoins. Il est permis aux parties de le faire interroger l'une & l'autre sur faits & articles pertinens 1; & quand on refuse d'y repondre, ils sont tenus pour confesses. Le Juge peur aussi interroger d'office en tout état de cause.

Souvent le demandeur fe sient au serment du désendeur : C. fin. de jurejur. junta quelquefois le défendeur lui réfère le ferment ; quelquefois slogid. auffi faure de preuve le luce défens le ferment au des auffi, faute de preuve, le Juge défère le serment au demandeur. L'ulage du serment décisoire, c'eft-à-dire qui termine la cause, est plus fréquent en Cour d'église, à cause de la qualité des personnes, en qui l'on présume plus de confcience & de religion.

Il y a plus de cérémonie pour la preuve par témoins. Ils doivent être affignés par Ordonnance du Juge, devant lequel ils font leurs dépositions secrétement u, & elles sont rédigées par écrit. C'est ce que nous appelons enquête en matière civile; & information en matière criminelle. Si les témoins refusent de déposer, on peut les contraindre par amendes, ou par autres peines temporelles. Et s'ils ne sont C. venerab. pas connus, on peut les contraindre àvenir à révélation, par censures ecclesiastiques. On commence par des monitoires généraux, publiés par affiches & aux prônes des paroisses. Ces monitoires sont des Ordonnances du Juge ecclésiaftique; par les-

C. Jean. 10. f. de interr.

<sup>1:</sup> de teftib. forgend.

f Les officialités ne connoissent plus des causes bénéficiales, ni des dixmes, par les raisons qui ont été observées ci-devant elles connoifient des demandes en nullité de mariage.

e Eiles peuvent le demander en tout état de cause. Ordonnauce de 1667, tit. 10. art. 1. u Dans les matières fommaires, les témoins étant ouïs en

Faudiene: , les dépositions ne sont point secrètes ; au furplus , l'enqué: e n'est jamais une pièce secrète , puisque l'on est obligé d'en donner copie.

quelles, aprèsavoir narré le fait, qui est ordinairement quel- PARTIE III. que crime, il commande à tous ceux qui en auront con- CHAP. VIL. noiflance, de venir à révélation, sous peine d'excommunication, s'ils y manquent après trois monitions femblables x. Comme cette voie est la seule y, pour trouver des preuves de certains faits secrets, elle est devenue très-fréquente ; & les Juges laïques , en des causes purement profanes, permettent souvent de faire publier des monitoires, & prétendent même, si l'Official les resule, être en droit de l'y contraindre, par faisie de son temporel; ce que le Concile de Trente a défendu expressément : comme auffi de publier des monitoires pour des matières Seff. 25, c. 34 légères.

La preuve littérale confifte en écritures publiques ou privées. Les écritures publiques font foi par elles-mêmes; & on appelle écritures publiques, toutes celles qui font faites par des Officiers publics exerçant leurs charges. Les écritu- C, 2. de file res privées ne font foi que quand elles sont reconnues, ou infram. vérifiées ; par comparaison d'écriture. On n'est obligé d'ajouter foi qu'aux originaux, fi ce n'est que les copies soient collationées a, c'est-à-dire certifiées conformes, C. nle. code

x Il faut que ces monitions foient faites par intervalles com-pêtens, ce que l'ulage a fixé à fix jours france entre chaque monition. Elles se font par trois dimanches différens.

y Quand l'excommunication a été prononcée, fi elle n'a point produit l'effet que l'on en attendoit, l'official publie encore quelquefois deux censures plus fortes ; favoir l'aggrave & le réaggrave. L'aggrave, ou anathème, fe publie au fon des cloches, & avec des cierges allumés qu'on tient en main, qu'on éteint en-fuite, & que l'on jette par terre. Cette cenfure prive celui qui en est frappé de tout ulage de la fociété civile. Le réaggrave, qui est le dernier foudre de l'excommunication, se publie avec les mêmes formalités. Celui - ci contient de plus une défense à tous les fidelles, sous peine d'excommunication, d'avoir aucune sorte de commerce avec l'excommunié, qui est représenté comme un objet d'horreur & d'abomination. Voyez le tr. de la juridist. eccléf.

par Ducasse, part. II. pag. 203. 7 La reconnoissance peut être faite en justice, ou pardevant notaire. La verification ne peut se faire qu'en justice.

a Une copie collationée ne fait foi qu'autant qu'elle a été tirée fur l'original ; autrement , & fi elle a été tirée fur une autre copie, elle ne fait foi que de ce qui y est contenu : c'est-i-dire qu'elle est conforme à la copie sur laquelle elle a été tirée. Mais elle ne peut suppléer l'original que n'a pas vu celul qui a délivré cette feconde espis. C'est en ce fens que l'on dit qu'exemplum esempli non prebale 托瓦翁



481

# INSTITUTION

PARTIE III. par une personne publique : encore à la rigueur, la partie peut exiger d'être présente à la collation; & autrefois elle ne se faisoit que par l'Ordonnance du Juge. Si les pièces sont entre les mains d'une personne publique, on peut les compuller, c'eft-à dire obliger l'Officier, par autorité de juftice, à en délivrer des expéditions ou des extraits. Les Bulles & autres expéditions de Cour de Rome b doivent être certifiées par deux Banquiers expéditionnaires, pour faire foi dans les tribunaux de France.

> Après que les parties ont produit leurs preuves, elles doivent prendre communication des productions l'une de l'autre, pour y contredire dans certain délai : & après qu'elles ont fourni des contredits, ou que les délais sont paffés, l'inftance est en état de juger. Si toutefois l'Eglife ou le Public a intérêt dans la cause, le Promoteur doit avoir communication du procès, & donner fes conclufions. Les jugemens sont de deux sorres c; interlocutoires & definitifs. Les interlocutoires sont ceux, par lesquels on ordonne quelque chose, en attendant la décision du différent; comme une provision ou un sequestre. Les jugemens définitifs, sont ceux qui terminent le différent. Tous les appointemens & les règlemens de procédure sont une espèce d'interlocutoires d.

Autrefois, les sentences devoient être prononcées aux parties, lors même que le procès étoit jugé sur les pièces & en fecret : l'ulage a premièrement aboli cette forme en Ord. 1667. Cour laïque, & enfin l'Ordonnance l'a abrogée universel-Conc. tit. 29. lement. Le Concordat avoit prescrit aux Juges délégués un

terme de deux ans, dans lequel toute instance devoit être Seff. 24. c. jugée, ce que le Concile de Trente a étendu, même aux Juges ordinaires e : enforte, qu'après ce terme, il est libre

d Ce font ceux qu'on appelle préparatoires. L'interlocutoire eft différent, en ce qu'il porte sur le fond, sans néanmoins le juger définitivement.

e. Le concile de Trente n'est point reçu en France, pour ce qui . concerne ces points de discipline,

1.

CHAP. VII.

C. fin. de fent. in 6.

,

ю.

b Tant celles qui concernent les bénéfices, que celles qui concernent les dispenses pour le mariage & autres.

e 11 y a une troisième forte de jugemens; ce font ceux que l'on appelle préparatoires, & qui ne concernent que l'inftruction ; tels que ceux qui statuent sur des exceptions, qui ordonnent que l'on fournira de défentes, qu'une partie fera tenue de reprendre l'inftance, & autres femblables.

aux parties de se pourvoir devant le Juge supérieur, & d'y poursuivre les procédures en l'état où elles se trouvent. En PARTIE III. CHAP. VII. France, il n'eft pas nécessaire d'attendre ce terme : l'inftance étant en état, si le Juge diffère de juger, la partie lui fera deux fommations f; après lesquelles elle pourra appeler comme de déni de justice, & prendre le Juge à partie, pour le faire condamner en ses dommages & intérêts. Telle est la procédure en première inflance. Nous parlerons des appel- Ord. 1667. tit. 25. art. 4. lations, après avoir expliqué la procèdure criminelle.

485

¥63)

### CHAPITRE VIIL

2,0#====

## De l'Héréfie & des autres Crimes contre Dieu.

A juridiction eccléfiastique s'est mieux confervée à l'éa gard des crimes, qui sont particulièrement désendus par les Canons; parce qu'ils combattent plus directement la Religion & les bonnes mœurs, que la société civile: quoique les Princes Chrétiens aient auffi fait des Lois pour les défendre & les punir g. Le plus grand de tous les crimes ecclésiastiques est l'hérésie, qui arraque les fondemens de la religion. On appelle héréfie, l'attachement opiniatre h à quelque dogme, condamné par un jugement de l'Eglise Innoc. ep ... universelle; soit par les Décrets d'un Concile œcuméni- 24. 25 Hil. que, comme l'héréfie d'Arius, condamnée au concile de eccles. lib. Nicée ; soit par la décision du Pape , reçue de toute l'E- Euseb. lib. glife, comme celle de S. Innocent contre Pélage; foit par vil. e. 32. un Concile particulier, reçu de toute l'Eglife, comme le Hift. vill. w. Concile d'Antioche, qui condamna Paul de Samosate. Il 4-

h On dit l'attachement opiniatre, parce que ce n'eff pas l'erreur qui fait l'hérétique, mais l'entétement à perfévérer dans fon errenr. Les plus grands hommes sont tombés dans l'erreur ; muis ceux qui toient de bonne ici, se sont soumis au jugement de l'église.

Hh üj

f Ces fommations fe font de huitaine en huitaine, pour les Juges reflortiflant nuement es Cours, & de trois jours en trois jours pour les autres Juges. Ordonnance de 1667, til. 25. art 4

g L'église a fait des lois pour punir les crimes, en tant qu'ils offenfent Dieu & l'Eglife. Les Princes ont fait des lois pour réprimer ces meines crimes, en tant qu'ils troublent l'ordre s'e ! focieté civile, & auffi en ce qu'ils blettent la religion & l'égule, dont le Prince est le protecteur.

HALMENSTELL INT

286

# INSTITUTION

X. Z.

PARTIE III. y a donc en cette matière deux jugemens : celui de la quef-CHAP. VIII. tion de droit, pour favoir fi une telle opinion est orthodoxe 24. 9. 1. c. ou hérétique ; & celui-la appartient uniquement a l'Eglife, c'eft-à-dire, a l'Eveque, au Concile de la province ou au C. ad abol. faint Siege. L'aurre jugement eft de La question de faie; fi un 9. de haretie. tel en particulier est heretique.

Les Juges laigues prétendent en France que ce jugement leur appartient i, quand l'héréfie eft manifette, fans préjudice du jugement de l'Eglife ; parce qu'il ne s'agit que d'exécuter les Lois des Princes, & faire punir ceux que l'Eglife a condamnes. Or, les Princes ont etabli des peines temporelles contre ce crime, parce qu'il trouble la tranquillité publique, en divifant les etprits : car il est moralement impoffible qu'il y ait de la concorde entre des gens, qui, prenant la Religion auffi férieulement qu'on le doit, te regardent les uns les autres comme facrilèges, ou fuperflitieux. li ne faut point dire, que le Prince n'a point de droit sur les cœurs, & sur les opinions des hommes : il a droit au moins d'empêcher que l'on n'en faffe paroitre de mauvailes; & il ne doit pas être plus permis de parler contre l'honneur de Dieu & les dogmes de la Religion, que contre le respect qui est dù au Prince, contre les maximes fondamentales de l'Erat, ou contre les bonnes mœurs.

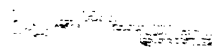
C. ad abolen. g. de hæret.

sredentescod.

L'hérèfie se purge par l'abjuration k de l'erreur, & la profettion de la foi catholique : mais fi le coupable retombe enfuite, soit dans la même héréfie, soit dans une autre, on l'appelle relaps; & l'Eglife fe rend bien plus difficile à lui C. excommu. accorder l'abiolution, pour ne pas protaner les Sacrenic. 13. 5. mens. On condamne auffi les fauteurs des hérétiques, c'eil-a-

> i Les Ordonnances qualifient ceux qui font coupables d'héréfie de criminels de lège-majefié , de féditieux , de perturbateurs du repos public ; & ce crime a été mis au nombre des cas royaux. Veyer les Ordonnances de Henri II en 1551 ; de François II en 1559, & de Charles IX en 1566.

> E L'abjutation est une renonciation, accompagnée de ferment: elle le fait entre les mains de l'Evêque, au pied des auteis. Suivent le concile da Trente, l'Evêque est le feul qui puille abfoudre du crime d'héréfie, il ne peut commettre perfonne pour cet ester, pas même un de fes Grands Vicaires. Voyey le concile de Trente, Jeff 24. cap 6 de reformat. Mais en France, les Evêques jouillent d'un pouvoir plus étendu ; ils peuvent commettre queiquin pour bloudre de l'héréfie Voyes les Maniers de Clerat em II aco ablaudre de l'héréfie. Foyes les Mémoires du Clerge, tom, II, pag. \$17.



1

dire ceux qui les retirent, les aident & les favorisent en PARTIE III. quelque manière que ce soit. L'hérésie est punie des plus CHAP. VIIL grandes peines canoniques : de la déposition pour les Clercs, de l'excommunication pour tous; & ceux qui demeurent en cet état, sont privés de la sépulture ecclésiaftique. La peine s'étend jusqu'à leurs enfans; & ils sont irréguliers pour les Ordres & les bénéfices, au premier degré C. flatutum feulement, à cause de la mère l; au second degré, à cause 15. cod. in 6. du père. Quant aux peines temporelles, les Princes les ont imposées plus ou moins rigoureuses, selon les temps & la qualité des hérétiques, plus ou moins féditieux. Les plus ordinaires sont les amendes pécuniaires, la confilcation des biens, en tout ou en partie, le bannissement & quelquefois la mort m.

ţ

L

1

t

ł

ł

t

t

ŧ

t

ı

1

Ceux qui sont nés dans l'hérèfie sont plus excusables. que ceux qui l'embraffent, après avoir fait profession de la Religion catholique ; auffi ces derniers sont nommés apoftats, & font les plus rigoureusement punis n. On nomme de apofte

l C'est-à-dire que si c'est la mère qui est hérétique, l'irrégularité est encourue par les enfans seulement : au lieu que si c'est le père, elle s'étend julqu'aux petits enfans. Cette diffinction est apparemment fondée fur ce que l'on craint qu'une mauvaise impression qui vient du père, ne foit plus forte & ne dure plus long-temps que celle qui vient de la mère, & fur-tout pour des garçons, dont l'éducation est plus du ressort du père que de celui de la mère. Néan-moins, en France, on tient que les ensans des hérétiques n'ont pas besoin de dispense pour posséder des benéfices. Voyer les Définit. Canonig p. 355, & les Inflitutions Ecclefiastiques de Gibert,

m. I., sit. 61. pag. 250. m. M. de Vouglans, dans fes Inflitutes au droit criminel, traité. des crimes, tit. 1. ch. 1. pag. 434. diffingue quinze classes diffé-rentes, de perfonnes qui peuvent être condamnées à diverses pei-rentes de perfonnes qui peuvent être condamnées à diverses peines, pour crime d'héréfie; peines qui sont plus ou moins rigou-

reufes, selon la qualité des personnes, & autres circonstances. n Ce crime d'apostasie est considéré par les lois civiles, comme un crime de lese-majesté divine au premier chef, qui doit être puni par des peines publiques & infamantes. La Loi 3, au code de apostatis, veut que les apostats soient absolument retranchés de la fociété. Elle les déclare incapables de disposer ni de recevoir par teftament, & d'être admis en témoignage. La loi XI du même titre, veut même qu'ils soient privés de la faculté de faire tous contrats, foit de donation vente, achais ou autres. Enfin plu-ficurs autres lois civiles & cauoniques, veulent qu'ils foient aflujettis aux mêmes peines que les hérétiques, & notamment qu'ils foient exclus de tous les priviléges qui ont été introduits en faveur de la religion. Voyez les Institutes criminelles de M. de Youglans.

Hhiy

C. ficut alt.

C. 1. & ulfe

**▲88** 

PARTIE III. aufi apollats, les Religieux profès & les Clercs facres o CHAP. VIII. qui renoncent à leur profession, pour le marier ou mener une vie féculière; & à plus forte ration, ceux qui renoncent entièrement à la profession du Christianisme, comme les renégats qui passent chez les Mahométans. L'Eglife conferve sur eux fa juridiction ; parce que le caractère du baptême ne pouvant s'effacer, ils ne cessent pas d'être ses enfans, quoique rebelles.

Mais les infidelles, qui ont toujours été tels, comme les Juifs, les Mahometans & les Idolâtres, ne sont point C. 5. 6. de de la juridiction de l'Eglise. Tout ce qu'elle peut faire, est Jud. ex Conc. de défendre aux fidelles le commerce dangereux qu'ils <sup>2</sup>al 11. 11. pourroient avoir avec eux; & d'implorer le fecours du eod. ex Conc. bras féculier, contre leurs entreprises; car c'est à la puisfance temporelle à les réprimer, si, se trouvant chez les Chrétiens, ils attentoient contre la Religion, en parlant indignement, dogmatifant, séduisant des Chrétiens, ou faisant exercice public de leur fausse religion. Le Prince a droit d'empêcher tous ces maux : & pour les prévenir, il peut défendre à ceux qui ne font pas profession de la Religion de l'Etat, d'y habiter. C'est ce qui a fait bannir les Juiss de France, depuis trois cents ans; & par la même raison, l'exercice de la Religion prétendue réformée de Calvin a été aboli, par l'Edit du mois d'Octobre 1685, qui a révoqué l'édit de Nantes p. Comme les hérétiques & les infidelles sont préoccupés de leurs erreurs, on ne peut les empêcher de faire, dans les pays où ils sont les maitres, des Lois contre la véritable Religion; mais ces fortes de Lois n'ont jamais détourné les vrais Chrétiens d'y habiter, & d'y travailler à la conversion des ames; fachant Matth. X. 28. qu'il faut obeir à Dieu plutôt qu'aux hommes, & qu'il eft défendu de craindre ceux qui ne peuvent tuer que le corps. C'eft ainsi que la Religion Chrétienne s'eft établie ; & cet état de perfécution fera toujours la preuve la plus fure, pour connoître les vrais Chrétiens.

Lat. 1V.

Na. 17. 19.

o C'est à-dire ceux qui font in facris..

p Ainsi appelé parce qu'il fut donné à Nantes, le dernier Avril 2598. C'est un des Edits de pacification, qui furent accordés aux Refigionnaires. Il résume en quatre-vingt-douze articles, tous les privilèges que les précédens Edits & Déclarations de paci-fication avoient accordés aux Religionnaires.



Les Canons mettent les schismatiques au même rang que PARTIE 1/. les hérétiques ; parce que, comme dit S. Cyprien, celui CHAP. VIII. . qui ne garde pas l'uniré de l'Eglife, ne gar de pas non plus 7

- la foi. Le schifme est une division, qui déchire l'Eglise; lors- 14. q. 1. e.
- z qu'une partie du peuple ou du clergé fe révolte contre lon lequitur 18.
- Pasteur légitime, se retire de sa communion, & de son
- autorité propre le donne un flux Pasteur q. Les peines du C. 1: de schilme sont les mêmes que de l'héréfier : entr'autres, la fchifme font les memes que de l'nerener : cuit durce, a caffation des ordinations & de tous les actes de juridiction,  $f_{infm.}$  ex. conc. Lat. faits par les Prélats schilinatiques. Toutefois, les héréti- III.c. 2.cod. ques ni les schismatiques ne perdent pas le pouvoir qu'ils avoient d'administrer les Sacremens, non plus que les autres pécheurs; le caractère du Sacerdoce ne s'effice non plus, que celai du Baptême ; feulement ils pêchent, en exerçant ces peuvoirs hors la communion de l'Eglife. Donc, comme le Bapteme administré par un hérétique ou De confect. un schismatique est valable, ausi-bien que celui qui est ad- dift. 4. 6. 420 ministre par un ivrogne ou un impudique; ainfi les Prêtres 2. de bapt. ordonnés par un Evêque bérétique ou schismatique, sont Prêtres (; pourvu que l'Evéque eut été lui même ordonné validement : car ceux que des laiques ou de fimples Prêtres auroient prétendué tablir Eveques ou Pasteurs, sous quelque nom que ce soit, ne servient jamais que des laiques. La nullité pro- c. 37. c. 2. de

q La difiérence qu'il y a entre l'héréfie & le fchifme, oft que l'hérétique foatient des dogmes condamnés par l'églie, & que le schittmatique se sépare des Pasteurs légitimes & du corps de l'égilité. Ce qui pout arriver pour quelque disfirent de primauté, ou autre, fans qu'il y ait dans le fait de l'hérésie mélée. Poyez S. Jérôme in canone Dixit. Cauf. 24 qu 3.

C'est faire schifme avec l'église universelle, que de se séparer de communion de toutes les églifes ou de presque toutes.

L'églife de Rome étant le centre de l'unité, est un grand argument pour ôter tout foupçon de fohiline, que de demeurer auti au pape, qui est le chef de l'églife universelle. Il peut arriver que quelques églifes particulières fe féparent en-

tr'elles de communion, sans être pour cela réputées schilmatiques, tant qu'elles sont unies au chef & à la majeure partie des éghtes qui composent l'église universelle, Voyez le rec. de Jurispr. can. de la Combe au mot Schifme.

r Ceux qui fomentent le schifime, doivent être pourfaivis comme perturbateurs du repos public.

.

S Capendant on tient que les nominations & collations faites ins bénéfices, par des hérétiques sont nulles, ainsi qu'il est dans les Mémoires de l'Abbé Lenglet, sur la collation des rats de l'églife cathédrale de Tournay , Mémoine fixième.

489

Inches and the state

### INSTITUTION

PARTIE IIL noncée par les Canons contre les ordinations des schismati-CHAP. VIII. ques, s'explique donc par une interdiction perpétuelle dont fthifm. S. Th. ques, s'explique donc fupp. q. 38. l'Eglife peut dispenser. arr. 2. Le blasphème eft un

Le blasphème est une suite ordinaire de l'hérésie ; puisque celui qui croit mal, parle indignement de Dieu, & des mystères *i* qu'il méprise : c'est ce qui s'appelle proprement C. 2. de Ma- Blasphème. On donne aussi ce nom aux juremens vains & infolens : & ils font plus puniffables, felon que les paroles font plus horribles, & proférées avec plus de délibération u. On y rapporte le parjure ; c'est faire injure à Dieu, de violer le serment fait en son nom, ou de promettre en son

nom, ce que l'on ne peut accomplir fans crime x. Le facrilége y est l'action faite au mépris de la Religion; comme la profanation de la fainte Eucharistie ou autre Sa-17. q. 4. c. crement, des faintes huiles, des vaisseaux facrés, des égliguisquis 12. ses, des cimetières; le violement des franchises ; des lieux faints, dans les pays où elles sont encore observées; le vol ou l'usurpation des biens consacrés à Dieu ; les violences commifes contre les Clercs & les Religieux. Le sacrilége se trouve souvent joint avec le sorilége & les maléfices, de ceux qui prétendent avoir commerce avec les démons, pour c 1 & 2. deviner les choses cachées ou futures, donner de l'amour ou d'autres maladies, ou nuire autrement à leurs ennemis. 16. 9. 3. c. Là se rapporte la magie, l'astrologie judiciaire, la chiromancie. & toutes les autres espèces de divination ; les paroles & les caractères pour guérir certains maux, ou empêcher certains effets naturels. Comme il n'y a aucune proportion na-

7 La franchife des Eglifes, c'est-à-dire le privilége qu'elles avoient de fervir d'afile, tant aux débiteurs qu'aux criminels que Pon vouloit arrêter. Il suffisoit même, pour être en lieu de franchife, d'avoir passé fon bras dans l'anneau ou marteau de la porte de l'Eglife. La franchife des Eglifes fut d'abord reftreinte par Chaflemagne, & a été enfuite totalement abrogée par François I, en fon Ordonnance de 1539, art. 166. On tâche cependant d'éviter le fcandale, autant qu'il est possible, & d'attendre que celui que l'on guette forte de l'Eglife, pour le prendre.

de fortil. 5 & 6. ex. August .

ledia.

t Ou contre la fainte Vierge, & contre les Saints.

u Et aussi selon le nombre des récidives, s'il y en a. Les peines civiles du blasphème sont expliquées dans le tr. des crimes, de M. de Vouglans, pag. 436. x Sur le parjure, voyez le même traité de M. de Vouglans,

pag. 419. y Il eft mis au nombre des crimes de lèse-majesté divine au fecond chef.

turelle entre ces moyens & les effets que l'on en attend ; PARTIE LIL. s'il y a quelque effet réel, il ne peut venir que du démon; CHAP. VILL puisque Dieu ne s'est pas obligé à faire de tels miracles. Et quand il n'y auroit que de l'illusion, comme on le reconnoit souvent, la seule profession de ces arts, défendus par la Loi de Dieu, & l'intention de s'en servir, est criminelle. La fuperstition mène naturellement à cescrimes ; & l'on appelle en général superstition, toute pratique que l'on obferve sous prétexte de Religion, quoiqu'elle ne soit ni autorifée par l'usage public de l'Eglise, ni utile pour la piété a. · La superstition est un crime, si elle est notable & soutenue D. c. 6. 36 avec opiniâtrete; mais le plus souvent elle ne vient que 1. 3. d'ignorance & de foiblesse d'esprit. Suivant l'usage de France, les laïques ne sont point soumis à la juridiction ecclésiaftique pour toutes ces sortes de crimes, blasphème, facrilège, divination & autres femblables; c'eft le Juge féculier qui en connoît, comme exécuteur des Ordonnances.

### CHAPITRE IX.

CALLER COMPANY

De l'Inquisuion a. De son origine.

EPUIS près de cinq cents ans, il y a des Tribunaux 'Ecclésiastiques, érigés particulièrement pour connoitre de l'hérésie & des autres crimes dont il vient d'étre



a On entend aufi par superstition, certaines opinions ridicules, qui attribuent à certaines choses un effet qu'elles n'ont pas, & qui en font un point de religion ; comme de croire aux jours heureux ou malheureux; de ne pas vouloir commencer une affaire le vendredi ; de croire qu'une falière renverfée préfage quelque malheur. Toutes ces idées & pratiques deviennent crammelles , los que la religion s'y trouve compromife, comme font ceux qui prétendent

<sup>arrêter l'hémorragie, en marchant fur une croix de paille.
b On l'appelle à Rome, le Tribunal du fai et Office, ou le faint
Office fimplement. Quelques-uns en tirent s'origine d'une los de Théodole contre les Manichéens, qui ordonne au Prétet du Fré</sup>toire d'Orient, d'établir des Inquisiteurs pour faire la recieiche de ces héretiques. C'eit en effet la premiere loi qui falle mention d'Inquifiteur en matière de foi. D'autres ne fant temonter l'éta-Dliffement de l'Inquifition, qu'a une constitution faire par le Pipe Luclus, au Concile de Vérene, en 1124, qui or fonne aux Lyè-ques de s'informer par eux-mêmes, ou par des Commitiaires, des



492

### ΙΝSΤΙΤUΤΙΟΝ

PARTIE III. parlé; ce font ceux de l'Inquisition. Quoiqu'il n'y en ait CEAP IX. plus en France, ils font fi confidérables en Italie & en Ef-

> personnes suspectes d'hérésie, suivant la commune renommée & les dénonciations particulières. Cette constitution distingue les degrés de juspects, convaincus, pénitens & relaps, fuivant lesquels les peines font différentes. Il y est dit qu'après que l'Eglise a employé contr'eux les peines spirituelles, elle les abandonne au bras séculier, pour exercer contr'eux les peines temporelles. Une des principales fectes d'hérétiques dont parle cette conftitution, est celle des Vaudois ou pauvres de Lyon, qui commença dans cette ville des 1160. C'ett la même fecte qui prit depuis le nom d'Albigeois. Les Eveques exercerent passiblement leur juridiction spirituelle contre les hérétiques. On découvrit en 1198 des Manichéens en Nivernois. Terric leur chel fut brûle. Au commencement du treizième siècle, les héréfies se multipliant, singulièrement celle des Albigeois, qui pulluloit dans le Languedoc, le Pape Innocent envoye dans cette Province, vers le commencement du treizième fiècle, quelques favans Abbés & Religieux de l'Ordre de Citeaux, auxquels se joignit S. Dominique; quelques années avant qu'il eût institué fon Ordre des Frères Prècheurs, Raymond, Comte de Touloufe, grand protesteur des Albigeois; ayant été contraint de les abandonner, le Cardinal Romain de S. Ange, légat du Pape Grégoire I. , tint en 1219 un célèbre Concile à Toulouse , où entr'autres choses l'on fit feize décrets pour la recherche & punition des hérétiques. Ce fut-là le vrai commencement d'une Inquisition réglée, laquelle dépendoit alors totalement des Evêques. Mais trois ans après, le Pape trouvant que les Evêques n'agificient pas aflez vivement à fon gré, attribua aux Dominiciins feul l'exercice de l'Inquisition. Ainfi ce fut en France que ce Tribunal commença vraiment d'être établi. Les cruautés que commirent les Inquisiteurs Dominicains, les firent chasser de France. Ils surent pourtant rétablis quelques an-nées après ; mais, pour modèrer leur zèle tiop ardent, on leur donna pour collégue un favant Cordelier, homme prudent & fage. Tout cela n'empêcha pas que ce Fribunal ne parût trop rude; & l'on ne put s'en accommoder en France. Toutes les Ordonnances concernant l'inquifition, qui font du temps de la Ligue, furent faites à la follicitation des Guifes, & n'eurent point d'exécution. Il ne restoit presque plus aux Dominicains de Toulouse que le droit d'examiner les livres de doctrine, & celui d'examiner les nouveaux Capitouls, pour voir s'ils n'étoient point suspects d'hérésie ; mais cet examen des Capitouls a été attribué à l'archevêque de Tou-loufe, en 1645, par un arrêt du Confeil. On voit encore à Toulo fe une maifon appartenante aux Dominicains, qu'on appelle par habitade l'Inquifition; elle a fervi de logement à S. Dominique du temps des Abigeois, & depuis elle a toujours conservé le même nom. Il y a deux Religieux Dominicains qui y demeurent, mais qui n'ont ni titre ni fonction d'Inquisteurs. Leur unique emploi est de fervir le public dans le ministère ecclésiastique. Ainsi il n'est pas vrai, comme quelques-uns l'ont cru, qu'il y ait encore à Toulouse un Dominicain qui ait le titre d'Inquisiteur de la toi. Il ne rette dans cette ville aucun vestige du Tribunal de l'Inquisition, ainst que je l'aivu attefté dans une lettre du Supérieur des Dominicains de

pagne, que j'ai cru néceffaire d'en dire un mot. En voici PARTIE III. l'origine.

Les Frères Prêcheurs furent institués principalement pour la conversion des Albigeois & des autres hérétiques, comme il a été dit. Les Frères Mineurs s'y appliquèrent zuffi, peu de temps après leur inflitution; & dans la première ferveur de ces Religieux, les Papes s'en fervirent volontiers, voyant le grand fruit qu'ils faisoient. Ils réfutoient les hérétiques dans leurs fermons, & leurs difputes particulières : ils exhortoient les Princes & les peuples catholiques à poursuivre ceux qui demeureroient obstinés, & à en purger leur pays. Ilss'informoient en chaque lieu du nombre & de la qualité des hérétiques, de la diligence que faisoient les Evêques, pour l'extirpation de l'hérefie, du zèle des Princes & des peuples, & envoyoient des relations à Rome. Ils n'avoient dans les commencemens aucune juridiction; mais quelquefois ils excircient les Magistrats à bannir ou à punir les hérétiques, ou les Seigneurs à armer contr'eux, & le peuple à se croiser, c'est-à-dire à s'affocier pour cette guerre fainte, avec une croix de drap fur la poitrine. On donnoit l'indulgence plénière pour ces croifades, comme pour celles des voyages d'outremer.

L'Empereur Frideric II étant à Padoue, dans le temps Novell colqu'il se réconcilia avec le Pape Honorius III c, fit qua- lat 10. Di-tre Edits, datés du même jour, 22 Février 1224, par in fine. lesquels il ordonna aux Juges séculiers de punir les hérétiques jugés par l'Eglise; condamna les obstinés au feu, & ceux qui se répentiroient, à la prison perpétuelle; étendant au crime d'hérésie, tout ce que les Lois avoient ordonné contre la rebellion & le crime de lèté majetté ; & confirmant, toutes les Conftitutions civiles & canoni-

CHAP. IX.

493

٦



•.

Toulouse, écrite en 1765. Voyer La Faille, Annales de Toulouse; voyez auffi le Registre des Arrêts de l'Inquisition ; & le Recueil des Ordonnances, par Blanchard ; les Lettres Historiques sur les Parlemens.

c Ce Pape l'avoit excommunié en 1222, tant pour n'avoir pas été faire la guerre aux infidelles en Orient, comme il l'avoit promis, que pour avoir exilé des Evêques de la Pouille qui avoient pris parti contre lui, & pour avoir mis d'autres Evêques en leue place. Cette affaire fut accommodée l'année fuivante.



PARTIE IIL CEAP. IX.

ser. p. 6.

494

# INSTITUTION

ques les plus rigoureuses contre les hérétiques. Il pres noit auffi les Inquisiteurs sous sa protection ; car on nommoit dès-lors ainsi ceux qui avoient commission de rechercher les hérétiques; & ce nom étoit tiré originairement d'une Loi de Théodole le Grand contre les Manichéens d.

Le Pape Innocent IV, qui monta sur le saint siège en 1243, voyant le progrès que faisoient les hérétiques, prit grand foin de faire observer ces Lois de l'Empereur Frideric; & attendu les grands services que les Dominicains & les Franciscains rendoient à l'Eglise, il leur donna plus d'autorité, les affociant aux Evêques, à qui la connoissance du crime d'hérésie appartenoit de droit. Il ordonna aux Magistrats séculiers e, d'établir, de l'avis de l'Évêque & des Inquisiteurs, des Officiers, pour la capture des hérétiques & la faisse de leurs biens.

C'eft ce que porte, entr'autres choses, une Bulle du Pape Innocent IV, du 15 Mai 1252, adressée à tous Post Direcles Recteurs, les Conseils, & les Communautés de la Lombardie, la Romagne & la Marche Trévisane, contenant 31 articles, qui furent enregistrés dans leurs flatuts. Le premier de ces articles étoit, que les Magistrats seroient obligés de s'engager par serment à les observer, sous peine de perdre leurs charges, & d'être réputés suspects d'hérésie. Alexandre IV renouvela cette Constitution, avec quelques modérations, sept ans après, en 1259; & elle fut encore renouvelée par Clément IV, fix ans après, en 1265. Mais quelque autorité qu'eût le Pape en ces trois Provinces, l'établissement de l'Inquisi-

d Cette loi de Théodose est de l'an 382. Elle ordonne au Préfet d'Orient d'établir des Inquisiteurs pour la recherche des Manichéens.

e On doit remarquer que les Empereurs Théodofe le Grand & Frideric II, avoient déjà fait des règlemens pour la recherche & la ounition des hérétiques, & que l'infonction que le Pape faisoit aux punition des héretiques, a que i injournel des hérétiques & la faisie de Magistrats séculiers pour la capture des hérétiques & la faisie de leurs biens, ne pouvoit être regardée que comme une exécution des lois des Empereurs, les Papes n'ayant de pouvoir d'ordonner qu'aux Evêques, & non à la justice temporelle; fingulièrement pour ce qui est de juridiction extérieure, & des peines civiles & temporelles, telles que la faise des biens. Un des droits & libertés de l'Eglise Gallicane, est qu'un Inquisiteur de la foi ne peut mettre à exécution ses décrets en ce Royaume, fans l'aide & autorité du bras séculier, Biblioth, Canonig. tom. 1, pag. 740.

tion ne s'y fit pas fans de grandes difficultés. On se plai- PARTIE IIL gnoit que les Inquisiteurs usoient de severité indiscrète; CHAP.IX. qu'ils faisoient des extorsions ; qu'ils exerçoient des vengeances particulières; que par leurs fermons ils excitoient le peuple à s'émouvoir en tumulte. Il y eut des séditions notables à cette occasion, l'une à Milan en 1242, l'autre à Parme en 1270.

Venise ne recut l'Office de l'Inquisition qu'en 1289, en Fra-Paole; vertu d'une Bulle de Nicolas IV, quoique depuis Innocent hift. de l'In-IV, tous les Papes euffent tenté de l'y introduire. Cet Of-quif. fice y est établi par un Concordat entre le saint Siège & la République. Il est indépendant de la Cour de Rome ; c'est le Doge seul qui lui donne aide pour l'exécution & dépôt des deniers communs. A Venise, il y a trois Sénateurs qui affistent aux actes de l'Inquisition : dans les villes sujettes. ce sont les Lecteurs des mêmes villes.

L'Office de l'Inquisition sut introduit en Toscane l'an 1258, & donné aux Religieux de S. François, qui avoit vécu dans ce pays. L'Inquisition entra en Arragon en 1233, Ludi à Pa. à la follicitation de S. Raimond de Pegnafort f. Elle fut ramo. lib. 8 même établie en quelques villes d'Allemagne & de Franceg, particulièrement en Languedoc, où elle avoit commencé; mais elle ne subsista pas long-temps en France ni en Allemagne. Elle n'entra point dans le royaume de Naples, à cause de la mauvaise intelligence qui fut depuis ce temps entre les Rois & les Papes. Elle subsistoit foiblement en Arragon, & à peine en voyoit-on quelques traces dans les autres royaumes d'Espagne.

Mais le Roi Ferdinand, après en avoir entièrement chasse les Maures, fachant que la plupart des nouveaux Chrétiens ne l'étoient qu'en apparence, voulut les retenir par la crainte, & particulièrement les Juifs qui étoient en trèsgrand nombre. Il obtint du Pape Sixte IV, en 1483, une bulle par laquelle fut créé Inquisiteur général frère Thomas de Torquemada, plus connu par son nom latin de

tit. 2. c. 8.





f Cette Inquifition est la première de toute l'Espagne. g On voit dans l'Hist. de Verdun, que Pseaume, Evéque de cette ville, qui fiégea depuis 1548, jusqu'en 1576, nomma Roger le Beau, Gardien des Récollets de Verdun, Inquisiteur de la foi dans fon diocèfe.



PARTIE UI. sit. 2. c. 3.

496

# INSTITUTION

Turrecremata. Il étoit Dominicain & Confesseur du Roi : & CHAP. IX. ce fut principalement par fes confeils que s'établit l'Inqui-Paramo. 1. z. fition d'Espagne. Il préfida à une grande affemblée, qui se tint à Séville en 1484, ou furent dreilees des infiructions, qui servent encore de règle en cette matière. Le pouvoir d'Inquisiteur général lui fut consirmé par le Pape Innocent VIII, en 1485, & cette charge a toujours été depuis une des plus confidérables d'Espagne.

> Le Pape n'a d'autre pouvoir fur l'Inquifition d'Espagne, que de confirmer l'Inquifiteur général, qui lui est nommé par le Roi, pour tous ses Etais. C'est l'Inquisiteur général qui nomme tous les Inquifiteurs particuliers, avec l'approbation du Roi. Il est Préfident né du Confeil de l'Inquifition, qui est toujours à la suite de la Cour, & qui a la juridiction fouveraine en cette matière. C'est ce Conseil qui fait les règlemens, qui juge les différents entre les Inquifiteurs particuliers, qui punit leurs fautes & celles des Ministres inférieurs, qui recoit les appellations ; & ce Confeil ne dépend que du Roi. De ce Confeil & de l'Inquifiteur général, dépendent toutes les autres Inquisitions, de tous les Erats du Roi d'Espagne, même des Indes, c'est-à-dire des Philippines & du Mexique.

> L'Inquisition de Portugal sut érigée sur le modèle de celle d'Espagne en 1535, par le Pape Paul III, à l'instance du Roi Jean III h. Les Espagnols ont voulu établir à Naples une Inquifition dépendante du Confeil d'Espagne; mais le Pape ne l'a pas permis. Les procès des hérétiques y font jugés par les Evèques, ou par les délégués du Pape, c'eft-à-dire de l'Inquifition de Rome ; & ces délégués n'exercent leur juridiction, qu'avec la permission du Vice-roi. Les Espagnols ont voulu aussi introduire leur Inquisition dans les Pays-Bas; & le Duc d'Albe l'y établit effectivement, à main armée, fous Philippe II. Ce fut le principal prétexte qui fit révolter la Hollande & les autres Provinces, qui sont à présent unies en corps de république : & même dans la Flandre Autrichienne l'Inquisition est réduite à rien.

Ea

Paramo. l. z. tit. 2. c. 15.

h Le 12 Novembre 1750, sa Majesté Portugaise a ordonné que les fentences de ceux qui feront condamnés à mort par l'inquifition, ne feront exécutées qu'après avoir été vilées & approuvées par son Confeil & signées par la Majesté.

En France, quand les dernieres herefies commencerents . PALT 1 II on le plaignit que les Eveques n'étoient pas anez angues Char. La à rechercher & à punir ceux qui en étoient intentes. C en pourquoi on eut recours a des comminicas de Jages extraordinaires. Le Parlement de Paris ordonna a publeurs Eveques de bailler des Lettres de Vicariat a des Crais - Gaussians lers Clercs de ton corps ; & en etablit avec le titre silves de teurs, qui furent confirmes par un Bref de Clement VII, en 1525. Les guerres civiles & les Edits de pacificarien éteignirent toutes ces pourfaites, & il n'eft refie en France aucun vestige d'Inquisition, que le titre d'Inquisiteur, que porte encore un Jacobia a Touloule, avec une penfina modique du Roi ; mais fans aucune fonction F.

A Rome, le Pape Paul III, a l'occasion de l'héretie de Luther, releva le Tribunal de l'Inquísion, qui n'y avoir pas été continuellement everçée. Il etablit une Congregation / de Cardinaux , pour juger souverainement toutes les affaires qui concernent l'herefie, on les crimes semblables, inflituer ou deftituer les Inquifiteurs, & région toutes leurs fonctions. Le Pape Sixte V, érigeant les civerles Congrégations de Cardinaux qui fublifient a Barre, donna le premier rang a celle ci. Elle eff composée de fapt Cardinaux & de quelques autres Officiers, & le Pape y préfide en perfonne. Son autorité s'étend par toute allieue, & suivant leurs prétentions, par tout le monde.

C'est à l'Inquisition, dans les pays ou elle eft reque, qu'appartient la défense des livres dangereux m, & le re-

Tome II.

۰.

Prest 1

i Il s'agit ici fingulièrement des héréfies de Luther & de Cana , qui commencecent dans le feizieme fielles

E Rojer la preinfere note qui en a sommercement de se eitepitre , vers la fin de cette note. Il cit ban d'abfemer que jus reglemens que l'on trouve felts en France, au fujet un l'Isquitition du temps de la Ligre, no tirent donnés qu'e le foiment des Guifes, qui favorifoient le parti de la Ligue, & qu'ils s'ont et aucune execution.

l C'eft celle qu'on appelle la Congrégation du faint Office ou de FInquifition.

m C'eit dans la Congrégation du faint Office de Rome . que fe fait l'index expurgatoriai, suquel on inferit a mefure tous les mires qui font cenfurés par le faint Office. Paul 15 qui avoit un grand zèle pour le maintien & l'accoulement de l'inquifition a soulair gemedier aux défordres caufés par la lecture des mauvais lieres , charges les Inquifiteurs d'en faire un index ou catalogue , qu'il pu-



-76.3

# 498

F :: 14.

# INSTITUTION

FARTIE III. cherche des livres defendus. Ils font corriger ceux qui Luar. IX. n'ont que queiques parties matvalles, efficant les lignes " refut ou les mois julpects, & on i die les expliser en vente inis Indian Hif- cente correction.

### CHAPITRE У.

# De la Procedure de l'Instruction.

E qui rend terrible le Tribunal de Maquinion, en a que l'on y observe a la rigueur les Confinations modernes comre les héretiques, qui toutefois font generales, & devroient, fuivant l'intention des Legiflateurs, ette observées de même par les Ordinaires, c'est a-dire par les Evéques ou leurs Officiaux.

Dered. Ing. 38. udjuimus.

Suivant ces regles, celui qui en feulement c'finne d'ac-3 Furt. cap. refue, par un bruit commun, fans autre preuve, doit fe Cercom. 13. purger canoniquement, c'est-a dire par serment, avec plude haret. S. fieurs témoins n, comme il sera dit en son lieu. Celui qui est suspect, doit abjurer : mais on distingue trois fortes de loupçons, le liger, le vehement & le vielent. Le feupçon véhément forme une présomption de droit, mais contre la-

> blia dans la fuite. Les peines qu'il impofa à ceux qui violeroient la défense de lire ces livres, font extremement féveres : elles confiltent dans l'excommunication, la privation & incapacité de toutes charges & bénéfices; l'infamie perpétuelle & autres peines fembla-bles. Il fe réfervoit le pouvoir de relever feul de ces cenfures & de ces peines. On députa au Concile de Trente en 1562, dans une congrégation, dix-huit Pères du Concile, pour travailler au catalogue ou index, des livres défendus; à condition néanmoins que ce logue ou maax, des livres desendus; a condition meanmoins que ce cwalogue ou maax, des livres desendus; a condition meanmoins que ce cwalogue ne feroit publié qu'à la fin du Concile, pour ne pas ai-grir l'efprit des Proteftans. Il y eut le 24 Mars 1564, une buille de Pie IV, pour l'approbation de l'index, c'eff-à-dire du catalogue des livres dont la lecture fut défendue, & qui fut compofé par les députés du Concile de Trente. Cet index a été augmenté depuis unif-députés du Concile de Trente. Cet index a été augmenté depuis confidérablement. Lorfqu'on dit qu'un livre a été mis à Pindex à Kome, c'est-1-dire qu'il a été condamné par la congrégation de l'inder, & mis au catalogue des livres défendus. Mais on ne re-connoît point en France les décrets & autres actes émanés de cette congrégation, comme il paroit par un artêt du Parlement, qui fit tendu en 1647, fur les conclusions de M. l'Avocat Général Talon.

> Voyer le Journal de M. de Saint-Amour, imprimé en 1662. " Il faut que ces témoins attestent qu'ils connoillent l'accusé pour homme de bonnes mours, & non entaché du crime d'hérésie.



quelle la preuve est reçue ; c'est comme de manger gras les PARTIE III iours defendus, de dire des erreurs en matière de foi. Celui CHAP X. qui retombe après en avoir été atteint, est tenu pour re-laps. Le *foupçon violent*, est comme de fréquenter les assession in 6. blées des hérétiques, de soutenir pendant plus d'un an " l'excommunication en cause de soi. Il produit la présomp- C. cum cention juris & jure, contre laquelle la preuve n'est point ad tum 7 ibid. tion juris & jure, contre laquelle la preuve n'est point au junité glosse mife. Celui qui en est atteint est traité comme hérétique. C. ad abolen. Or, celui qui est convaincu d'hérésie par sa propre con 9. §. 1. de fession, quoiqu'il s'en répente, & qu'il abjure, est con-haret. c. exdamné à une espèce d'amende honorable, & à la prison eod. perpétuelle, pour y faire pénitence au pain & 2 l'eau. S'il est relaps, quoiqu'il se répente, il est livré au bras féculier pour être brûlé o, toute la grâce qu'on lui fait, c'est de lui accorder les Sacremens de Pénitence & d'Eucha- C. super eod. ristie. Celui qui étant convaincu, demeure impénitent & 4. de har. in obstiné, relaps ou non, est livré au bras séculier, & au 6. feu. On traite de même celui qui est convaincu par des 1246. preuves suffisantes, quoiqu'il dénie l'hérésie & fasse profession de la foi catholique. Voilà les peines des Lois excomm. 17. nouvelles p.

Voici la forme de procéder. L'Inquisiteur nouveau ayant reçu la commission du Pape, ou de ceux à qui le par. per. tot. Pape en a donné le pouvoir, doit la faire connoître à l'Evêque ou à son Vicaire-général, & aux Officiers de la justice temporelle, à qui il fait prêter serment d'observer les Lois civiles & ecclésiastiques contre les hérétiques. Du

p On entend ici par lois nouvelles, les conftitutions des Papes, Rérieures sux lois faites par les Empereurs Théodofe le Grand, Fréderic II, contre les hérétiques.

Ii ij

C 9. d. e. Director 3. parte q. 34.

Direa. 3.

o On trouve dans le Recueil des Ordonnances de la troisième race, une Ordonnance de Philippe-le-Bel, du mois de Septembre 1198, portant que les hérétiques & leurs fauteurs , condamnés par les Eveques ou les Inquisiteurs, seront punis par les juges séculiers fans appel. Mais l'on ne connoît plus en France de juges Inquifiteurs; le juge royal connoît du crime d'héréfie, comme étant un erime public. Il faut voir les déclarations des 20 Juin 1645, 13 Mars 1679; l'Edit de Juin 1680, la déclaration du mois de No-vembre fuivant; celles des 15 Juin 1682, 16 Juillet, 6 Août 1685, 7 Mars & 19 Octobre 1686, 12 Octobre 1687, Mars 1698, 13 Septembre 1699, 8 Mars 1715, & 24 Mai 1714, qui établident des peines particulières contre ceux qui peuvent introduire ou fa-vorifer l'héréfie dans le Royaume. Ces peines font plus ou moins graves, felon les perfonnes & les circonstances.



## INSTITUTION

500

PARTIE III. commencement, les Inquisiteurs prenoient aufsi des Lettres CHAP. X. de sauve-garde & de protection des Souverains, & exigeoient avec rigueur ce serment de leurs officiers, jusqu'à les excommunier, s'ils le resussient, les destituer de leurs charges & mettre les villes en interdit. Depuis que leur tribunal est permanent, & leur juridiction recue, ils n'ont plus besoin de ces remèdes violens.

L'Inquisiteur peut établir des Commissaires pour les lieux où il ne peut aller commodément, fi fon détroit est trop étendu: il peut même se donner un Vicaire-Général. Il a un Promoteur ou fiscal, un Scribe ou secrétaire, qui doit être d'ailleurs personne publique, comme un Notaire apostolique. Il a aussi nombre de familiers ; car c'est ainsi qu'on appelle ceux qui ont droit de porter les armes pour leur sureté & pour celle de l'Inquisiteur, qui servent à faire Paramo. de les captures, & fouvent font les dénonciateurs fecrets. Eninquif. Tolet. fin, il y a plus ou moins d'Officiers, selon les usages des pays; car en Espagne, où l'Inquisition est très-puissante, on en compte jusqu'à douze espèces: or ce grand nombre de personnes qui dépendent de l'Inquisition, en étendent notablement la juridiction ; car ils y ont tous toutes leurs caufes commifes, en quelque matière que ce foit, civile ou criminelle, en demandant ou en défendant.

L'Inquisiteur commence l'exercice de sa fonction par un fermon folennel, dans la principale Eglife, où il pro-Paramo, I. pole l'Edit de la foi. C'est ainsi que l'on nomme une monition générale à toutes personnes, de dénoncer dans certain terme tous ceux qui leur sont suspects d'hérésie, apostafie, ou autre crime femblable; & de révéler tout ce qu'ils favent sur ce sujet. Cet Edit porte un temps de trente ou quarante jours; pendant lequel fi les coupables fe dénoncent eux-mêmes, ils feront reçus fans fubir la rigueur des peines : c'est ce qui s'appelle le temps de grâce. La proposition de l'Edit se fait, non-seulement quand l'Inquisiteur entre en charge, mais encore quand il fait fa visite.

> Enfuite L'Inquifiteur reçoit les accufations ou dénonciations, ou bien il informe d'office fur la diffamation : comme feroit le juge ordinaire. S'il y a lieu à la prise de corps, il l'ordonne. Il interroge l'accufé, & fait toute l'infsruction qui fera marquée, excepté qu'el blicrve pas fi régulièrement en cette matière, parc. les Confti-

8.4.5.



utions modernes portent que le crime d'hérèfic peut être PARTIE III. traité fommairement; & que comme il est le plus odieux CHAP X. de tous, ceux qui en sont prévenus sont moins favorables. C. flatut 20. Les Inquisiteurs observent le plus grand secret qu'il est de haret. in possible, afin que les accusés ne puissent se dérober à la justice, ou communiquer leurs erreurs.

L'instruction étant achevée, l'Inquisiteur juge le procès Clement mulavec l'Evêque ou fon Vicaire Genéral, & un confeil fuf- tor 1. de has fifant de Docteurs ou d'autres personnes capables. Les condamnations sont différentes, suivant les distinctions qui ont été marquées, de diffamation, soupcons, conviction, d'accufé pénitent ou impénitent. Les sentences se prononcent publiquement avec grande solennité ; & c'est cette cérémonie que l'on appelle en Espagne, Auto-da se, ou Afte de foi. Pour la rendre plus célèbre, ils joignent ensemble un grand nombre de coupables condamnés à diverses peines, dont ils réfervent l'exécution à un même jour. On dreffe un échafaud dans une place publique; l'Inquifiteur ou quelque autre, fait un fermon fur la foi, pour y confirmer le peuple, & combattre les erreurs des condamnés, que l'on tient sur l'échafaud exposés aux yeux de tous. Enfuite on prononce les sentences, & on les exécute sur le champ.

Ceux qui font convaincus, ou violemment foupçonnés, mais pénitens, font leur abjuration publique, & font abfous de l'excommunication. Pour margue de pénitence, on les revêt de facs bénits, fanbenitos, qui sont comme des P.:ram. lio. 1. lit. 2. c. 5. scapulaires jaunes, avec des croix de S. André rouges devant & derrière, qu'ils doivent porter toute leur vie : on leur enjoint de se tenir à certains jours, comme à telles Fètes, pendant la messe, à la porte d'une telle Fglise, avec un cierge allumé, de tel poids, ou d'autres actes femblables de pénirence publique q. Quelquefois on les condam- C. ad aboler. ne à la prison perpétuelle. Ceux qui sont convaincus & g. S. 1. da impénitens, ou pénitens, mais relaps, font dégradés, s'ils harer. font dans les Ordres, puis livrés au bras féculier, pour être exécutés à mort.

9 On no louffre plus en France que l'on impole aux Chrétiens aucune positence publique, foit de peur de rebuter les pénitens, foit parce qu'en voulant par la réparer le familie, on ne fait encore que l'augmenter.

. . .

li iij

Param. lib.



\$22

# INSTITUTION

PARTIE III. CHAP. N. v.r5 jign. pu direz 1.M.M. 12

Il eff vrai que dans la Senrence il y a une claule, qui porte que l'Évêque & l'Inquitieur prient efficacement les C. novimus Juges teculiers de leur failver la vie & la mutilation des " § 1 de membres : mais certe claute n'eit que de flyle, pour ga-C. ar inquifit, ramme les Juges ecclefiathiques de l'irregularite : car il y a 13 de varen excommunication contre le Juge Laique, s'il refufoir ou in 5. Direct. afferoit d'executer les Lois imperiales, qui portent peine 3. p. 36. Pegna m 2. de mort contre les hereniques. Pour lever tout ferupule, Paul IV a dispensé de ce genre d'irrégularité tous ceux cui confultant en presence du Pape fur les matières criminelles. & donnent des avis qui vont à la mutilation, cu à la mort naturelle : & cette dispense a été confirmée par Pie V, & étendue a tous les Inquinteurs & les Confulteurs.

> Aux Aftes de foi de l'Inquisition, les Juges féculiers form prefens dans la place, avec leurs Officiers & les Minifires de juince; & apres qu'ils ont reçu les coupables, les Ecclefattiques le retirent; fur le champ les Juges leculiers rendent leur jugement & le font executer. L' n'y a point en Espagne de plus grands spectacles. Pour les rendre plus terribles, ils couvrent les impenitens de facs noirs, temès de fummes & de diables, & les mettent ainfi fur le bucher. Ils croient toutes ces rigueurs nécesfaires, pour retenir par la crainte les reftes de Juits & de Maures mal convertis.

> En France, nous croyons que pour la pourfuire des crimes ecclénatiques, les Evéques & leurs Officiaux fuifilent, fans recevoir ces commifions extraordinaires, qui par la fuite deviennent des tribunaux règlés. Il est a craindre que ceux qui exercent ainfi une juridiction empruntée, ne foient tentés de faire valoir leur autorité, & de groffir les faures ou les soupçons, pour avoir de l'occupation r: car il eff étrange, que l'on trouve tous les jours des hérétiques ou des apostats à punir, dans des pays, où depuis plus de deux fiècles on n'en fouffre point. D'ailleurs, la crainte eft plus propre à faire des hypocrites, que de véritables Chrétiens. La rigueur peut être utile pour réprimer une herêtie

r Les lequiliteurs s'attribucient même une partie de la fucceillon de ceux qu'ils condamnoient pour crime d'héréite ; ce qui étoit une lource d'abus, qui fut réprince en France par une Ordonnance de 1378 ... comme on le dira dans la note inivante.

maissante ; mais d'étendre les mêmes rigueurs à tous les PARTIE IIL temps & à tous les lieux, & prendre toujours à la lettre CHAP. X. toutes les lois pénales; c'est rendre la Religion odieuse, & s'expoler à faire de grands maux, sous prétexte de jultice. Nous mettons en France un des principaux points de nos libertés, à n'avoir point reçu ces nouvelles lois & ces nouveaux tribunaux /, si peu conformes à l'ancien esprit de l'Eglise.

# C.D. -----

### CHAPITRE XI.

# De la Simonie.

Près l'héréfie, le plus grand crime eft la fimonie, que les anciens qualifient souvent d'hérésie, jugeant difficile que l'on croie pouvoir acheter les choses spirituelles sans errer dans la foi. Ce nom vient de Simon le magicien, le AB. vin. 18. premier héréfiarque t, qui ayant reçu le Baptême à Samarie, & voyant que le S. Esprit étoit donné par l'imposition des mains des Apôtres, leur offrit de l'argent, disant : Donnez-moi auffi ce pouvoir, que ceux à qui j'aurai imposé les mains, reçoivent le Saint-Esprit; mais S. Pierre lui dit: Que ton argent périsse avec toi, puisque tu crois que le don de Dieu se puisse acquérir pour de l'argent. Tu n'as ni part ni rien à prétendre en cette œuvre ; car ton cœur n'est pas droit devant Dieu. Il y a dans l'ancien testament un exemple fameux de ce crime. Giézi, serviteur du Prophète Elisée, voulut tirer profit d'un miracle que son maître avoit fait en guérissant de la

.

Ii iy

4. Reg. 7. 19i

f Ils y avoient été reçus anciennement, mais on en reconnut peu à peu l'abus.

peu l'abus. Philippe-le-Bel, dès l'an 1302, fit une Ordonnance, portant que les Inquifiteurs de la foi ne pourroient pourfuivre les Juifs pour ufures, fortiléges & tous autres crimes qui n'étoient pas de leur compétence. Charles V, par des Lettres du 19 Octobre 1378, ordonna que doré-navant les Inquifiteurs ne feroient plus démolir les maifons des héréti-ques, & qu'ils ne prendroient plus une portion de la fuccefion des condamnés, mais qu'on leur afigneroit des gages. z On se comprend ici, fous le nom d'Hérétiques, que ceux qui fe font écertés de la croyance de l'Eglife, quoiqu'avant fa naiffance il y avoit déjà chez les Juifs des Hérétiques qui avoient des opinions réprou-tes ague les Saducéens qui prétendoient qu'il n'y avoit ni Réfur-<u>
Res di Agges</u>, ai Efgritz. I i iv



504

## INSTITUTION

PARTIE III. lèpre un grand Seigneur de Syrie. Il en reçut en effet de

CHAP. XL grands préfens : mais la lèpre lui demeura, & à toute fa race. Il faut donc suivre le précepte du Sauveur, qui envoyant ses Apôtres précher l'Evangile & faire des mira-Matth. X. S. cles, leur dit : Vous avez reçu gratuitement, donner gratuitement. Il ne faut donc pas imiter ces faux Docteurs dont par-1. Tim. IV.1. le S. Paul, qui prennent la Religion pour un moyen de s'enrichir. On ne peut faire de plus grande injure à la parole de Dieu & aux Sacremens, que de les mettre au rang des

choses temporelles estimables à prix d'argent, ni avilir davantage le ministère ecclésiastique, que d'en faire un métier & un trafic.

C'est donc fimonie de vendre ou acheter la prédication ou l'administration des Sacremens : enforte que l'on refufe d'instruire, de baptifer, de donner l'absolution des péchés, finon à certain prix. C'est fimonie de vendre l'ordination des Evêques, des Prêtres, des Diacres, ou des autres Ministres de l'Eglise; & par conséquent la collation des Offices eccléfiastiques & des revenus qui y sont attachés, c'est-

ced. de annat. 20.

quis cpifc. Toto tit. de magift fimon.

شكو

can fi quis à dire des bénéfices. Ce n'est pas seulement la collation erif. 1. q. 1. de l'Ordre & du bénéfice, qui doit être granuite, mais tous ex conc. Cul. les actes qui s'y rapportent : l'élection, la confirmation, la Pragmat. de nomination, la présentation, la résignation, l'examen, elect. §. 4. & la mile en possession, l'installation, l'expédition des lettres. conc. Trid. On a condamné la mauvaile subtilité de ceux qui préfeff 21. c. 1. tendoient qu'il fuffisoit d'etre ordonné gratuitement, & que Jef. 24 c. 14. le revenu du bénéfice pouvoit être estimé comme tempo-38.ord.Blois rel. Ce revenu étant une fois attaché à un Office eccléfiafti-

que, ne peut en être séparé par des conventions particuliè-D. can. fi res; & cet Office est purement spirituel. La charge d'Econome ou de Défenseur, ne regardoit que le temporel de l'Eglise, & toutefois le Concile de Calcédoine défend de c. quoniam la vendre comme les autres. Les canons traitent encore de fimon. 40. de fimonie, d'exiger quelque chose pour la permission d'enseigner u, pour l'entrée dans les Monastères x, qui ne doit

u L'on entend ici l'enseignement de la religion, soit par le moyen de la prédication, ou par la voie des Catéchilmes, ou d'enleignement dans les Fcoles de Théologie.

<sup>»</sup> La Déclaration du mois d'Avril 1693, vérifiée en Parlement, défend à rous Supérieurs & Supérieures d'exiger aucune chofe; direc-tement ou indirectement, en vue & confidération de la réception,

avoir pour but que la pénitence & la perfection Chrétien- PARTIE IIL ne; pour la fépulture eccléfiastique y, la conféctation des CHAP XI. Eglifes, la bénédiction nuptiale 7. Voilà à peu près les C. non faits. choses dont il est défendu de trafiquer.

Le prix qu'il est défendu d'en donner n'est pas seulement simon. l'argent en efpèce, mais tout ce qui est estimable à prix d'argent, même les services & les bons offices rendus dans les affaires temporelles, quoiqu'il ne foit pas facile de les eftimer. Les bénérices Eccléfiastiques, car c'est principalement de quoi il s'agit en cette matière, doivent être donnés au mérite de la personne, non à la faveur, à la reconnoisfance ou à d'autres motifs extérieurs ou temporels. L'ufage des recommandations doit être seulement de faire connoître aux Collateurs les perfonnes dignes de remplir les places. Sous le nom de Vente on comprend en cette matière tous les contrats semblables, comme le bail à loyer ou à rente, ou l'accensement des bénéfices; car dans le temps où les fiels & les cenfives s'établirent, on voulut donner de même vices fuas per les bénéfices Eccléfiastiques, à la charge d'un cens annuel, & de certains droits aux mutations ; ce qui a été réprouvé. On a auffi défendu de donner à ferme le spirituel des bénéfices, même avec le temporel.

Ne prælate

prife d'habit & profession. Elle permet néanmoins aux Monastères des Carmélites, filles de lainte Marie, Uríulines & autres qui ne lont point fondés & qui font étables depuis l'an 1600, de recevoir des perifions vingères, pour la fublilance des perfonnes qui y prennent l'habit, & qui y font profettion, à la charge que lessites pentions ne pourront exceder la somme de cinq cents livres, à l'aris & autres Villes qui ont Parlement, & celle de trois cents cinquante dans les autres lieux du Royaume. La mème Déclaration permet à ces Monaflères de recevoir pour meubles, habits & autres chofes abfolument nécessiters pour l'entrée des Religieuses, jusqu'a la comme de deux milie livres une fois payée, dans les Villes où les Cours de Parlement sont établies, & jusqu'a celle de douze cents livres dans les autres Villes & lieux; & en cas que les parens ne loient pas disposés ou en état d'aisurer des pensions viagères, il est permis aux Supérieurs de recevoir des sommes d'argent ou des biens immeubles qui tiennent lieu de penfions, pourvu que ce qui fora donné n'excède pas huit mille livros, es Villes où il y a Parlement, & fix mille livres dans les autres lieux.

Il faut joindre à ce qui vient d'être dit la lecture de l'Edit du mois d'Août 1749, concernant les établiffemens & acquifitions des gens do main-morte.

y L'on donne grasis la lépulture aux pauvres; mais dans chaque Diocète il y a un tarif pour les convois, fuivant lequel l'on fait payer, non-feulement la lépulture proprement dite, c'eil-a-dire l'ouverture de la terre, mais l'affithance des Eccléfisfiques à l'inhumation, g On paie aufli des droits à l'Eglife pour les mariages.

a a construction of the second

eccief. 9 de



# INSTITUTION

CHAP. XI

506

Luc x. 7. £1.

L'ame de la vente & des contrats semblables est le con-3 PARTIE IIL sentement, & c'est la grande difficulté en matière de simonie C. esfi quest. de connoître le consentement nécessaire pour la commettre, 28. de fimon. car il n'est pas défendu absolument de rien recevoir à l'occafion des fonctions spirituelles. Jesus-Christ permet expresfément aux Apôtres de vivre aux dépens de ceux qu'ils instruiront, parce que l'ouvrier est digne de son falaire. Lui-même souffroit que les faintes femmes qui le suivoient Luc. viii. le servissent de leurs biens. S. Paul dit, que comme les Sacri-2. Cor. 1X. ficateurs de l'ancienne Loi vivoient de l'Autel, ainfi le Sei-13. ibid. 12. gneur a ordonné à ceux qui annoncent l'Evangile de vivre v. 2. part. c. de l'Evangile a; & que si nous semons au peuple les choses spirituelles, c'est bien le moins que d'en moissonner les temporelles ul faut donc discerner la rétribution permise, d'avec le trafic défendu.

Il n'y a point de fimonie à recevoir ce qui nous est offert volontairement, même à l'occasion de nos fonctions; quoique les Canons l'aient quelquefois défendu pour plus grande fureté, à cause de la difficulté qu'il y a dans le for extérieur de connoître si la rétribution est entièrement libre, & si celui qui la reçoit ne se l'est point attirée par quelque artifice. Il n'y a point de fimonie à recevoir, ni même à exiger en Justice les rétributions autorisées par l'usage public de C. ad apost. l'Eglise, par les Constitutions & les Lois modernes, quoi-42. de fimon. que peut-être l'origine n'en ait pas été innocente, pourvu que l'intention de ceux qui usent de ce droit soit pure, & qu'ils n'aient en vue que de subvenir à leurs besoins tem-S. Tho. 2. 3. porels; c'est par ce principe que l'on peut sauver les Annates; & tout ce qui se paie à Rome pour les provisions Pragm. de des bénéfices; c'est une espèce de contribution que toute annat. S. vo- l'Eglile s'est imposée pour la subsistance du premier siège. Conc. Trid. Il en faut dire de même à proportion du déport b que prenseff. 21. c. 1, nent quelques Evêques des droits de Greffe & de Secrétariat, que la Coutume peut autoriser s'ils sont modiques.

q. 100. art. 2. 3. luit tamen.

a C'eft dans cette vue que les dixmes ont été établies ; & comme tous les Ministres de l'Eglife n'y participent pas, ou que la part qu'ils en ont n'eft pas toujours suffilante pour leur sublistance, c'est ce qui a fait admettre certaines rétributions pour fuppléer ce qui peut être néceffaire à leur fubfiftance, felon l'état & le rang qu'ils tiennent dans l'Eglife. b Voyez ce qui a été dit ci-devant au sujet de ce droit, part. II, sh. XXIV.

Mais il y a fimonie à faire un pacte ou un traité, quel PARTIE III. qu'il soit, pour une chose spirituelle, comme qui diroit: CHAP. XI. Je ne vous précherai point, je ne vous administrerai point ce Sacrement, je ne vous conférenai ou ne vous réfignerai point ce bénéfice, si vous ne me donnez tant ; ou de l'autre part, combien vous donnerai-je pour l'obsenir ? Or encore que l'on ne fasse pas ces conventions expressément & groffièrement, si l'intention y est, c'est toujours la même simonie, de quelques paroles que l'on se serve pour l'exprimer, quand même on ne l'exprimeroit par aucunes paroles, car Dieu lit dans les cœurs, & il n'eft pas nécessaire que l'exécution ait fuivi. Toutefois le crime n'est pas égal en ces divers cas, c'est pourquoi les Docteurs distinguent trois sortes de fimonie, la mentale, la conventionelle & la réelle. La mentale est celle qui est demeurée dans la seule volonte, sans se produire man. c. 23. au-dehors, comme fi quelqu'un fait un préfent au Collateur  $\frac{n. 103}{Cloff. in c.}$ dans l'espérance de s'attirer un bénéfice, sans lui rien té- unde cleric. moigner de son intention, cette simonie n'est punissable que non resid. In dans le for intérieur. La conventionelle est celle qui s'est produite par un pacte exprès ou tacite, c'est-à-dire par des paroles ou par quelque figne, enforte que l'un ait connu l'intention de l'autre, & s'y foit accordé, quoique l'exécution n'ait pas fuivi, en celle là l'un & l'autre est coupable & puniffable dans le for extérieur. La fimonie réelle est celle où la convention est exécutée de part & d'autre, & c'est la plus criminelle de toutes. Tous ceux qui ont part à de tels traités, comme médiateurs, dépositaires ou autrement, font coupables de fimonie.

Or les peines de ce crime sont grandes; la déposition pour les Clercs, l'excommunication pour les Laïques. De plus, ceux qui l'ont commis n'en doivent tirer aucun avantage, c'est pourquoi les anciens Canons ont déclaré nulles les Ordinations fimoniaques; ce qui fignifie seulement qu'elles epif. ex conc. les Ordinations timoniaques; ce qui ignine seurement qu'enes Challed. & font illicites, comme il a été dit au fujet de l'hérèfie, & que pafim, 1. 4. ceux qui ont été ainsi ordonnés ne peuvent exercer aucune 1. fonction, fans tomber dans l'irrégularité. Si l'acte fimoniaque est la collation du bénéfice, elle est absolument nulle, le bénéfice demeure vacant & impétrable, & le possesseur fimoniaque est obligé à la restitution de tous les fruits. De plus, s'il a quelqu'autre bénéfice légitimement acquis, il le perd & doit en être dépouillé. . . . . . .

507

Navarr.

C. fi que



PARTIE IIL

's08

La confidence est regardée comme une espèce de simo-CHAP, XI, nie c, & louvent elle y est jointe ; c'est un fidéicommis en matière bénéficiale; c'eft-à-dire un traité par lequel une personne reçoit un bénéfice pour en rendre les fruits à une autre, ou même en reftituer le titre après un certain temps. Un homme de guerre, par exemple, obtient par son crédit un bénéfice de grand revenu, & le met sur la tête d'un frère ou d'un domeftique qui lui en rend la plus grande partie, le contentant d'une petite pension : ou bien, pour conferver dans une famille un bénéfice qui la fait sublister, après la mort du Titulaire, on en fait pourvoir un ami, qui n'en est que le dépositaire, en attendant que l'enfant à qui on le deftine soit en âge. Cet abus fut commun en France à la fin du seizième fiècle. Plusieurs grands bénéfices & même des Evêchés étoient ainsi possédés sous d'autres Confl. Pii V. noms, par des femmes ou des hérétiques. La peine de la 2. Jun. 1569. confidence est la même que la simonie; outre l'obligation de restituer, il y a excommunication de plein droit, & perte de tous les bénéfices.

#### -C30===== CHAPITRE XII.

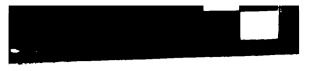
## De l'Homicide, du Concubinage, &c.

Es crimes dont nous venons de parler attaquent principalement la majesté de Dieu, les autres sont plus d contre le prochain : le plus grand est l'homiciae, & entre les homicides, le plus atroce est l'affaffinat; or on appelle proprement affassins ceux qui s'engagent par promesse e à tuer

c On dit communément que la confidence est la fille de la Simonie 🛓 parce que c'est le fruit d'une convention fimoniaque.

d Ce terme plus ne fignifie pas que ces crimes soient plus contre le prochain que contre Dieu ; mais qu'indépendamment de ce que Dieu en est offensé, ils bleffent aussi le prochain plus que les autres crimes dont il a été parlé dans les Chapitres précédens.

c il est vrai que les premiers auxquels on donna le nom d'hassafins ou assafins, étoient ces suppôts du Vieil de la Montagne qui faisoient profession de tuer tous ceux qu'il leur indiquoit. Suivant le langage de nos Ordonnances, os distingue le meurtre de guet-a-pens, de l'affaifinat. Dans le meurtre, celui qui le commet ou qui le fait commettre y met lui-même la main ou y est prélent, au lieu que dans l'alletieur ; celui qui le commet ne veut pas paroître en l'acte, ni en Atre comme pour l'auteur, mais le fait faire par un tiers à prix d'argent, ou Tous



uuelqu'un. Le fecond Concile de Lyon a prononcé excommunication de plein droit, avec perte d'Offices & de béné- CHAP XII. fices, non-seulement contr'eux & contre ceux qui les em- C. de homicploient, mais encore contre ceux qui les retirent chez eux,  $in_{C, 2}^{in}$  de cler. ou leur donnent quelque fecours que ce foit.

Le ducl est aussi très-rigoureusement défendu par les Lois c. 1. de pug. Ecclésiastiques f, dès le temps même qu'il passoit pour légitime, par la coutume des peuples barbares, & se faisoit Conc. Trid. par autorité publique; & par la même raison on défendoit ses. c. aussi les Tournois, jusqu'à priver de sépulture Ecclésiastique 19. C. 1. de Tom. ceux qui y étoient tués; mais ces défenses s'observoient cam. mal, & les Tournois ne laissoient pas de se faire; comme en Espagne les combats de taureaux continuent, quoique dé- $V_{.1}$  Novem.

fendus sous les mêmes peines. L'Eglise a encore prononcé 1567. Confides peines très févères contre ceux qui procurent l'avorte- Ancyr. c. 20. ment, & font ainfi périr les ames des enfans privés du bap- C. ult. de his tome : contre les parens qui exposent leurs enfans : contre qui fil. occide

f'lls furent condamnés par l'Eglife dès l'an 855. Dans des temps moins éclairés les Eccléfialtiques ordonnoient euxmêmes les duels. Louis le Gros accorda aux Religieux de S. Maur des Fossés, le droit d'ordonner le duel entre leurs Seris & des personnes franches. Les Eccléfiaftiques en général devoient prouver par la le droit wanches. Les recentitiques en général devoient prouver par la le droit qu'ils prétendoient fur leurs Serfs fans ufer d'autre preuve; ce qui fut aboli par Innocent IV en 1253, & néanmoins lorique S. Louis, en 12/c, abolit les duels, le Prieur de S. Pierre-le-Moutier foutint que le Roi n'avoit pu les abolir dans cette Ville fans fon confentement, & voulut malgré le Roi les y maintenir. Comme le Prieur avoit une portion de la Juffice dans la Ville, le Roi voulut qu'on le la flat libre de faire ce m'il reudenis de constitue porteur que le Rei due de faire ce qu'il voulorie dans la voirie, le koi voune que le Roi n'y influit en rien, qu'il voulorie dans fa portion, pourvu que le Roi n'y influit en rien, quia Rez, est-il dit, non vult huber aliquid in duello. Les Officiaux ordonnoient aussi le duel pour décider certaines causes, & ces dueis se faisoient dans la cour de l'Evêché. Le Prévôt de l'Erèque foisoir enfuite le procès à celui qui avoit été vaincu. On connait le fameux duct qui fut ordonné en Espagne du temps d'Alphonse VI, pour décider si l'on continueroit à se servir du missel Mozarabe ou du missel Romain; 1e Champion du millel Romain fut battu. Voyer Fleury, Hill. Esclef. 2. 83, s. 37. Henaut, Sauval, Les. Hifl. fur les Parlemens. Les Mem. de Mongon, tom. 2, pag. 153 Le Beuf, Hift. du Dios. de Paris, . 2008. 1 , pag. 14.

rugn. in duel.

d'autres promesses. Le meurtre ne se commet proprement que par ceux qui otent la vie ; l'affaffinat comprend ceux qui outragent ou excedent que journe de Hois, art. 193. Dans le langage vulgaire, on comprend Fridan de Hois art. 193. Dans le langage vulgaire, on comprend Court de Hois, art. 193. Dans le langage vulgaire, on comprend fous le nom d'affailins tous ceux qui commettent un meuttre de guet-àpens, foit qu'ils le faisent de leur propre mouvement, ou qu'ils y aient été excités par d'autres.



CHAP. XII.

\$10

PARTIE III. ceux qui les étouffent, les faisant coucher avec eux." L'homicide & toutes fortes de violences contre les Clercs.

Juad ex conc. percu∬.

sont plus rigoureusement punis. Il y a excommunication de C. fi quis n'eft par la nécessité d'une juste défense h; & fi celui qui at-ad 19. c. a 17. q. 4. plein droit contre celui qui frappe un Clerc facré g, fi ce in quib. 12. tente contre la vie de l'Evêque ou du Prêtre étoit vaffal de de pan ex l'Eglife ou Patron, il perd son fief ou son droit de Patro-23. 9. 8. c. micumque 6. Criminelles que les autres ; il ne leur est pas permis de porter les armes, même en guerre i. Un Clerc fujet à meid. C. 1. de cler. frapper doit être déposé; & celui qui a tué, même par accident, est irrégulier, si ce n'est que l'accident ne put C. Joan. 23. être prévu, & que l'action qui l'a cause fût de soi bonne : de homicid. comme ce Prêtre qui en sonnant une cloche la fit tomber 23. q. 5. c. forma de la fit tomber placuit 12.ex fur un enfant qui en fut tué. Celui qui se tue soi-même est conc. Brac. traité comme pécheur impénitent, c'est-à-dire privé de lépulture & des prières Eccléfiastiques k.

Après l'homicide, le plus grand crime eft l'adultère, & on y rapporte toutes les conjonctions illicites qui vont à corrompre la source de la naissance des hommes, & faire naître des enfans dans l'infamie & la misere. L'Eglise s'attachant à la Loi de Dieu, punit sévèrement ces sortes de 11. q. 5. c. crimes. Elle condamne également l'adultère de l'homme &

ulti

de la femme, quand il vient à fa connoissance. Toutefois en France le Juge d'Eglise ne punit point les Laïques pour caule d'adultère dans le for extérieur l. L'adultère eft un

i Anciennement ils étoient obligés de servir en personne à cause de leurs Fiefs. Charlemagne les en dipenfa, fes fuccefieurs les y obli-gèrent. On confifqua, en 1209, les Fiefs des Evêques d'Orléans & d'Auxerre, pour avoir quitté l'armée, prétendant qu'ils ne devoiene le fervice que quand le Roi y étoit en perfonne. Philippe-le-Bel, en 1303, écrivit a tous les Evêques & Archevêques une Lettre circulaire, pour qu'ils euffent à le rendre avec leurs gens à lon armée de Flandre. Dans d'autres Lettres de la même année, il demanda à tous les gens d'Eglife des fecours d'hommes & d'argent, à proportion des terres. qu'ils politédoient. Enfin Charles VII abolit totalement le fervice Mille. taire de la part des Clercs.

k Le suicide est en outre puni d'autres peines selon les Lois civiles. Voyez le Traité des Crimes, par M. de Vouglans. I ll est vrai que l'on punit ordinairement plus févèrement l'aduité-e

g C'est-à-dire un Clerc constitué dans les Ordres sacrés ou majeurs." & qui est déjà au moins Sous-Diacre.

h ll faut néanmoins, fuivant les Conflitutions du Royaume, que celui qui commet un tel homicide ait recours aux Lettres du Prince. pour obtenir la grâce. Déclarat. des 22 Novembre 1683 & 21 Mai 1723.

empêchement au mariage, que ceux qui l'ont commis voudroient contracter ensemble, quand ils se trouvent libres. CHAP. XII. Tout mariage ou concubinage avec une autre personne du 31 g. c. s. vivant du premier mari ou de la première femme, est en  $\frac{ex}{Meld}$ . effet un adultère. Le concubinage toléré, ou du moins impuni m, fuivant les Lois civiles, est un crime felon les Lois de l'Eglise. Les Laïques mariés ou non, qui entretiennent Conc. Trid. des concubines, doivent être repris d'office par les Ordi- seff, 24, c. 8. naires; & après trois monitions, s'ils ne les guittent, ils peuvent être excommuniés. Les femmes qui sont ainsi entretenues publiquement, doivent être chassées des lieux qu'elles scandalisent, avec le secours du bras Séculier.

Mais ce crime est bien plus grand dans les Clercs. Il étoit rare dans les premiers fiècles. Les ordinations se faisoient avec grand choix, & après de longues épreuves; & les Clercs inférieurs, qui étoient en plus grand nombre que les autres, étoient la plupart mariés. Dans le dixième fiècle, le concubinage n des Prêtres même étoit devenu fi fréquent

tion de corps pour la femme, quand même il n'y auroit pas de scandale public.

de la femme que celui du mari, parce que l'adultère de la femme peut troubler l'ordre de la famille, en y introduifant des enfans étrangers au mari; mais il y auroit parité de raifon a cet égard contre le mars, lor[mari; mais il y auroit parité de raiton à cet egard contre le mari, lori-qu'il commet adultère avec une femme mariée, ce que l'on appeile adultère double. Au refle, il y a des exemples que des hommes ont été punis pour caufe d'adultère. Les peines ont été plus ou moins graves, felon les circonflances. Voye Duret, Traité des peines, verbo, adultere. Papon, liv. 22, tit. 19. Imbert, liv. 23, ch. 22, & M. de Vougians, Traité des Crimes, tit. 2, ch. 2, pag. 480. m ll doit être puni, même fuivant les Lois civiles, lorf.qu'il y a feandale public. Le concubinage du mari eft aufi un moyen de fépara-tion de curos nour la femme. quand même il r'a auroit pas de fépara-

a Il faut observer qu'anciennement il y avoit des concubines légiti-mes, approuvées par l'Eglise. Ce qui venoit de ce que, par les Lois Romaines, il falloit qu'il y cut proportion entre les conditions des contractans. La femme qui ne pouvoit être tenue à titre d'époule, pouvoit Arte concubine; ce qui fignifioit alors un mariage légitime, mais moins folennel que celui dans lequel la femme avoit le titre d'Uxor. L'Eglife m'entroit point dans ces diffinctions; & fe tenant au droit naturel, ap-prouvoit toute conjonction d'un homme & d'une femme, pourvu qu'elle fût unique & perpétuelle. Le Concile de Tolède, en 400, décide que fit unique & perpétuelle. Le Concile de Tolède, en 400, décide quo celui qui, avec une femme fidelle, a une concubine, eff excommunié : mais que fi la concubine lui tient lieu d'époufe, enforte qu'il fe conten-te de la compagnie d'une feule femme, à titre d'époufe ou de conce-bine, à fon choix, il ne fera point rejeté de la communion. Et cumma le mariage des Clercs inférieurs étoit alors toléré, il ne faut pas l'é-tonner s'il y en avoit de concubinaires, le cuncubinage, tel qu'il vient d'être expliqué, pouvant tenir lieu alors de mariage : & ti l'Égüte s'éleva fi fortement dans la fuite contre les Clercs concubinaures, c'ert



al the Sel. 22.

61. c. u.r.

113

PARTE III. & E public, qu'il paffoit presque pour permis, c'est pourquot CEAP. N.I. depuis ce temps, il v a eu plusieurs Constitutions pour le Pre Dan reprimer. On celendit au peuple d'ailliter aux Meffes des pre to aille Pretres concubinaires, & on ordonna qu'ils teroient depofes. y ifere Mais le ma continuant, la rigueur des peines s'est adoucie. Par le Concile de Bale, les Cleres concubinzires publics T. tan é doivent d'abord être privés, pendant trois mois, des fruits An Rum.No de eurs benences; & fapres le terme prenx par le Superieur ils ne quiment leurs concubines, ils doivent être prives des ceneficus mome ; que s'ils retournent à leur mauvaile habitude, ils ierent declares incapables de tous Offices ou benefices Ecclesiatiques.

P-12-11.11. Ce Decret cu Concile de Bale fut accepté par la Pragand the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second s Conc. 1-12. de Trente l'a encore adouci. Après la première monition, f. 15. 14 les Ciercs concabinaires perdent leulement la troifième par-

tie des fruits, & iont luipendus de toutes leurs fonctions : après la troifieme monition, ils font dépouilles de leurs baninces & de leurs Offices, & rendus inhabiles à en posseder. Sils reclaivent, ils font excommunies. On tient pour Conclumes, a l'égard des Clercs, non-feuiement celles dont Dif. 12. c. il eil prouve qu'ils abu ent, mais toutes femmes Suspecies o, Entrainer er c'eit-a-cire qui ne iont pas au-deifus de tout foupçon p. On Nie e punit a proportion les fautes, quo que pallagères, que tont
 81 les Ciercs contre leur vœu de continence. Autrefois un Pré-carr erriter conte des tre ne pouvoit s'en relever, que par une pénitence de dix stag. 4 de la

o Aux crits de Longuedoc, en 1303, le tiers-état fit de grandes plaintes contre le Clerge, lar cortaines jeunes femmes que les Cares reteneient au res d'eux, jous le nom de commères. Annules de Toulouje . par la Faille.

F Oa regarie comme fuspecte, fuivant les Canons, toute femme oi n'e qui n'a pas au moins cinquante ans. Ceiles qui font au-deffous de cut àge, ne funt pas pour cela réputées concubines. On ne épit jumais presumer le crime : mais on doit craindre & prevenir les occa-liuns ; c'al pourquoi toute personne du fexe au-dessous de cinquante ans, en suspecte, à moins que ce ne soit une sœur, une tante, os autre proche parente.

205:

que le mariage leur fut défendu. Tellement que dans le temps même où le concursuige utuit encore acite entre les Laiques, pourvu qu'i tint Fou to maringe, il ne pouvoit plus être licite en aucun cas a l'egard des Chros. Mais les voienles qui leur furont faites de fe marier ne forent pas toujours bien observees, ni dans tous les pays. La derniere éctenie, & ce e clis ete a mieux observée, eil celle qui leur a eté faite par le Concre ce Trente, en 1562.



PARTIE IIL conc. Later. vita & honeft. ex conc. La-10 ser. 1V.

í

413

## AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE.

ens : encore étoit-ce un relâchement de l'ancienne discipline, suivant laquelle il devoit être déposé fans miséricorde. CHAP. XII. Que si un Clerc s'abandonnoit jusqu'à ces crimes, qui font C 4. de exinjure à la nature, on doit l'enfermer, pour faire pénitence (eff. pral ex le reste de sa vie, & dérober aux yeux du peuple un tel III. c 13. de fcandale.

#### CHAPITRE XIIL

GP#===

## De l'Ufure.

UANT à l'usurpation du bien d'autrui, l'Eglise ne condamne pas seulement le vol & le larcin, mais l'Ujure, qui étoit permise, par les Lois civiles, aux Païens; & même aux Juifs, par la Loi de Dieu, à l'égard des étrangers. Mais cette Loi la leur défendoit à l'égard de leur pro- Levit. XXV. chain q : & Jesus-Christ, qui est venu expliquer & accom- 36. 37. Deut. chain  $q: \alpha$  Jetus-Onritt, qui en venu expirquer of account XXXII 19 plir la Loi, nous a enfeigné que tout homme est notre pro-Luc. X. 29. chain. Auffi nous a-t-il ordonne de prêter fans en espéret Luc. VI. 34de profit : & la Tradition constante & perpétuelle de l'E- 35. Nic. con. glife Catholique l'a toujours entendu ainfi, qu'il n'est per- 3. 6 4. per mis de tirer aucun prêt de l'argent, ou des autres choses qui tot. se consument par l'usage, & ne sont estimées que par leur quantité, c'est-à-dire le nombre, le poids ou la mesure ; comme le bled & le vin.

La raison est que dans les contrats qui se font entre les hommes, on cherche, autant qu'il est possible, l'égalité; ensorte que l'un reçoive ce qui l'accommode, pour autant d'une autre chose, qui accommode l'autre. Ainsi dans les échanges & les partages, on tend à la plus grande égalité ; jusqu'à suppléer par des soutes de deniers à l'inégalité des chofes. Ainfi dans la vente, l'intention des parties eft d'égaler, aurant qu'il se peut, le prix à la chose. Que si nous pouvons donner à un autre ce dont il a besoin, sans nous Incommoder, la Loi de l'humanité nous y oblige : comme de montrer le chemin; ou d'allumer un flambeau. C'eft le fondement des contrats gratuits, comme le prêt r & le dé-

1-1-1

19.

l

g C'efl-à-dire, à l'égard des gens de leur nation. r Le prêt, appelé par les Romains Commodatum, est gratuit de la mature. Mais dans nos mœurs, le prêt, appelé Mutuum, n'est pag KŁ Tome II.

ilinenen in inter

ς14

PARTIE III. pôt. Je ne dois point refuser à mon ami, de garder son ar-CHAP, XIII, gent dans mon coffre, comme le mien, & je serois injuste d'en vouloir être payé. Tout de même, je ne dois point lui refuser une somme d'argent, qui m'est inutile & dont il a besoin, étant assuré de sa bonne soi; & s'il me la rend dans le temps convenu, je n'ai aucun droit de lui rien demander de plus.

Il n'en est pas de même des corps certains; comme font S. Thom. 2. des meubles, un cheval, une maison : on y diftingue la pro-2. q. 78. art. priété d'avec l'ulage, parce que l'on s'en fert fans les confumer, quoique non sans quelque détérioration. De-là vient qu'encore que le propriétaire puisse les prêter gratuitement. il peut auffi les louer à prix d'argent, fans injustice. En effet, quoiqu'après s'en être fervi, on me rende les mêmes meubles. on ne me les rend pas précisément tels que je les ai livrés: il y a toujours quelque déchet, plus ou moins confidérable, felon le temps pendant lequel on s'en fert & l'ufage qu'on en fait : & ce déchet peut être estimé par de l'argent . pour revenir à l'égalité parsaite. C'est le fondement du Bail à loyer, qui peut toutefois, par la coutume, excéder de beaucoup cette égalité naturelle, à cause de la multitude de ceux, qui en même temps ont besoin d'une même chose. Mais celui à qui vous avez prêté mille écus pour un an. vous payant au terme, vous rend précisément autant que vous lui avez baillé : enforte qu'il n'y a aucune raison de lui rien demander de plus.

Il est vrai qu'il faut supposer deux conditions; que votre argent vous fût inutile, quand vous l'avez prêté, & qu'il vous foit rendu au terme convenu. Car si on vous le rend plus tard, & que ce retardement vous cause quelque dommage. il est juste qu'il soit réparé, & que le plaisir que vous avez fait à votre ami, ne vous soit par onéreux. Et comme la preuve & l'estimation des dommages & intérêts est difficile dans le for extérieur, les Lois civiles ont jugé qu'il y en avoit toujours, quand le débiteur étoit en demeure de

3. in corp.

toujours gratuit ; car indépendamment des contrats de constitution qui ont enfin été autorifés, il y a des pays où l'on peut flipuler l'intérêt de l'argent prêté, comme en Breffe, dans les obligations à jour, c'eft-dire à terme, & à Lyon, où ces fortes de flipulations ont été permifés en faveur du commerce.

payer (, & les ont fixes parmi nous au denier vingt, c'eft à- PARTIE III. dire à un vingtième par an t. Voilà le fondement des inté. CHAP. XIII. rêts, que l'on adjuge du jour de la demande.

Tout de meme, si lorsque j'ai prêté mon argent, il m'é- de usur. toit néceffaire ou utile à autre chose : si j'étois prêt à rache- s. Thom. d. ter une rente, dont les arrérages ont continué de courir; q 78. a.t. 2. ou à faire mes provisions des choses nécessaires à ma sub- ad. 1 & ibs sistance, qu'il m'a fallu depuis acheter plus cher; ou si j'ai Caietan. perdu l'occasion présente d'acheter à bon marché un héritage d'un grand revenu: en tous ces cas, je puis me faire récompenser du tort que j'ai souffert, ou du profit certain que j'ai manqué; & c'est ce que l'on appelle lucrum cessans & damnum emergens. Et comme les Marchands ont des occasions continuelles de faire profiter leur argent, en l'emplovant en marchandises sur lesquelles ils gignent, on leur permet de prendre un certain intérêt, plus ou moins grand, felon la longueur du terme; mais il faut, pour autoriser ces sortes d'intérêts, que le profit futur soit certain, comme 6. c. navige fi un laboureur prêtoit le bled qu'il va semer.

L'argent peut encore profiter dans le cas où le contrat ufur. est plutôt une société qu'un prêt. Si deux personnes se joignent pour un négoce, où l'un mette fon argent, l'autre son industrie, il est juste que le profit soit partagé comme la perte. Et c'est le sondement des Polices d'affurance u & des autres contrats maritimes. On met de l'argent fur un vaifseau, à condition de le perdre si le vaisseau périt ; ou d'en retirer un profit confidérable, s'il vient à bon port. Il n'y 1. 8. f. de a point là de prêt; chacun demeure propriétaire de son ar- contr. empt. gent. Ou si l'on veut, c'est acheter le hasard & l'espérance; comme si l'on achetoit le coup de filet d'un pêcheur.

C. in civit: in fin. de

-----

1ŝ ٠

ι

j

f ll ne fuffit pas que le débiteur foit en demeure : il faut qu'il J'I ne fuffit pas que le débiteur foit en demeure : il faut qu'il y ait une demande précife, fans les intérêts, fuivie de condamnation. « Il y a néanmoins des circonflances où l'intérêt de l'argent prêté ne feroit point une indemnité fufficante pour le créancier; par exem-ple, fi le défaut d'un payement confidérable, fur lequel il comptoit, l'a mis dans le cas de laiffer protefter des lettres de change, & que cela ait nui à fon commerce & à fon crédit; à plus forte raifon, fi cela avoit entrainé fa faillite, il lui feroit dù un dédommagement plus fort que les intérêts ordinaires. intérêts ordinaires.

» Police d'affurance, ainfi appelée du Latin Polliceri, est un contrat par lequel l'affureur garantit au chargeur la valeur de les marchandifes, moyennant la rétribution convenue entre eux. Voyet l'Ordonnance de la Marine, liv, ll1, tit. 6.

515

Gloff in c. con. quaft. 8.

ţ \$ ť È

1214 4 10 10 1 1 1 1 1 1

Pager 12 Inner a s 11 - L L QC M: 4. بالانو

+ : {

## INSTITUTION

Une autre maniere egnime de taire profiler l'argent el CLAS ALL & Lonitonion as some in a aufi cours messive terms i "Egine pouvor 'amorter & entir, ele i en appropriat. Li effer in peur venare de milie inves un nermage ne ame tanne levier la cente la condition de le popular tannerer a to f. Real properties pour parelle comme de die mile invest, inne na. F. die properties pour parelle comme de die mile invest, inne Cuint: 111 jamain ette vorte al taunar I purquial nome ne pourtie t-pe errai son per aufi televor de mile inves. A s'obliger a priver tous Conf. F. 7 of any continents inves of tente. of public emiant are hermage, ou d'autres encore ; ou nes menuaes ne granne Sucht i for i a point d'immediates entre et ministre au Creationer les furenes. Viola à confirmation de remie mu sifiere ellemeilement al meri, et ce que e lott prinzina eff aliente a percentane, lans null y an aucus prior de le re-Jenter, Min Milly & MERLE & MOM A DEVERMENT DES Arte-Sult:

for permer auff es remainagent a fondi perca. Le boume die milie hores a im Hingeral of a la charge he menes ing Entire mites par ar man e surtan. Cert une atrampre auto-Chon onereule, ou il ine vene i un paus freman pulipat de puis norme le lentemair. Un sure mais nermis . de que l'emble sourcement le plas de l'allere, em celui Balle Lers first Minte to parte Or 188 atrante and . parte gall's for Z - 1 1946 etable tet fabelle des parties, thilly more the second La fift in prompt is affine tans leurs belone. Ce fort fes burears e. for pier ernes verres des frances pills demaniere, a proporti on cella valenzi ces gages qu'ils apportenzi. Sila les revrette dans le terme converte, i's payent, outre la forante qu'ils ont empriater, une une moligie pour is

> a. La foreré el réporté et minuée, l'origue le débiteur du la renne venit que du la devidé regrope du hyporations à la rente. Et que l'auguereur la sur diver su duire, pour porger sus hyporhéquées, cu l'emigit en fou de vouvr et providons d'un Office hyporhéquée à la rente pour la fou de vouvr et providons d'un Office hyporhéquée à la rente pour la fou de vouvr et providons d'un Office hyporhéquée à la rente pour la fou de vouvr et providons d'un Office hyporhéquée à la rente pour la fou de vouvr et providences, comme le Décret. Dans tous ces cas, le Comme de vouvrier de providence l'an rendourfement, mais s'eulement d'un de vouvrier de pour l'en l'art fon rendourfement; mais s'eulement d'un de vouvrier de pour l'ent fon rendourfement; mais s'eulement d'un de vouvrier de pour l'ent la forter de fonde rente de l'Officie. fann presentationen enne par Décret , ou far le priz de l'Office , Constant a service des tes parce que ceus ci dementent te parte aparte for a l'étain de l'étaine de la ceus ci dementent te parte aparte for a l'étaine l'étaine de la ceus de la ceus de la ceus voir de fon office , ne font pas leger terre i ant me at , a ter o de remourter y po ser a l'estait

y Un Laur du mois d'Aoûr 🖧 Armite viagere , a l'erce d aux Hôpitaux d'emperant



Irais du bureau, les falaires des commis, & la confervation PARTIE IIL des gages. S'ils ne les retirent pas après un certain temps, CHAP. XIIL on les vend ; & après avoir retiré la somme prêtée & la taxe, on rend le reste du prix aux parties. Il y a de ces monts de piété en Italie 7, & en Flandre. En général; on ne doit pas légérement condamner les contrats approuvés par les Lois des Princes Chrétiens, ou par des coutumes immémoriales, fans avoir bien pesé les raisons de l'utilité publique, & bien examiné les principes de la Jurisprudence. C'eft ôter à un homme le fien, que de lui persuader une reftitution qu'il ne doit pas.

Mais d'ailleurs les moyens de faire profiter l'argent, qui font approuvés dans le tribunal extérieur, ne le font pas toujours dans celui de la confeience. Les Lois civiles tole- S. Th. d. q. rent fouvent de moindres maux, pour en éviter de plus 78. art. 1. ad grands; & les Courumes humaines, quelque anciennes 3. qu'elles soient ne prescrivent jamais contre la Loi de Dieu. Il faut se défier, principalement des intérêts, qui roulent uniquement fur le lucrum ceffans & dammum emergens. On s'y flatte ordinairement ; & on est en grand danger de s'y tromper, à moins que d'être bien persuadé de cette parole de S. ... Paul, que ceux qui veulent devenir riches, s'exposent à de grandes temations : & de ce que dit Jefus-Chrift même, qu'il est impossible de fervir Dieu & l'intérêt. Qui le croira fermement, Matth. yu aimera toujours mieux, dans le doute, perdre du fien, que 24. de profiter aux dépens d'autrui.

La vraie Usure est le profit que l'on tire d'un pur prêt a;

Joly, de Offices de France, Tome II, pag. 1950; le Diffion. de De Chaîles, au mot Mont de piété. a C'eft aufii une usure repréhenfible, que de flipuler un intérêt plus fort que le taux permis par l'Ordonnance. On ne peut même pas dans un contrat de rente conflituée, flipuler une exemption des impositions royales, lorfque la rente eft au taux de l'Ordonnance, parce qu'au moyen de l'exemption des impositions, la rente excéderoit le taux de l'Ordonnance ne dans que cas impositions des a néanmoins des "Ordonnance pendant que ces impositions ont lieu. Il y a néanmoins des emprunts faits par le Clergé & par les Etats des provinces, dans lef-quels le roi a permis de ftipuler l'exemption des impositions royales; & par des Lettres-Patentes du 17 Juillet 1766, registrées au Parlement

Kk iij

<sup>¿</sup> Paul II paroît être le premier qui ait autorifé ces monts de piété, sinú qu'il réfulte d'une bulle de Leon X, de l'an 1515, donnée à mêmes fins. On a tenté d'établir en France de ces Monts de piété, comme il paroit par une *Béclaration* du mois de Février 1636, qui ordonnoit l'é-tablifiement d'un Mont de piétéen chaque justice où il y a des commif-faires aux faifies-réelles. Il y eut, les 24 Mars & 22 Juin 1627, deux *Déclarations*, portant défentes de mettre cet Edit à exécution. *Voye* 



518

## ΙΝ S T I T Ủ T I O N

PARTIE III. enforte qu'après le terme échu, on exige plus que ce qué CHAP. XIII. l'on a prêté, soit par obligation, soit avec des gages ou autrement, soit sous couleur d'une condamnation d'intérêt, d'une vente, d'un engagement, ou de quelqu'autre contrat permis : car il y a une infinité de moyens de pallier l'ufure. Il faut toujours revenir au fond, & voir de bonne foi fa l'on cherche à profiter, ou seulement à ne pas perdre.

C. z. de'ufur. 24.9.5. in 6. nos 9. de ujur S. Lconc.

per. tot.

crim. falfi.

L'usure est donc défendue à tous les Chrétiens. Le troi-C. 1. de ufur. fième Concile de Latran ordonne, que tous les ufuriers feront privés des Sacremens & de la fépulture eccléfiaftique. 14. q 6. tua & que personne ne recevra leurs oblations Le second Con-14 q. 4. c cile de Lyon défend de les loger, ou de leur louer des mai-Nec hoc ex fons b. Ils ne font pas feulement obligés à reftitution, mais encore leurs enfans, & tous leurs héritiers. L'usure est défendue plus rigoureusement aux Clercs, comme devant être plus défintéreffés que le commun des Chrétiens, & plus C. 17. diff. éloignés de tout gain fordide. Le Concile de Nicée ordon-40. dift. 47. ne que les Clercs usuriers soient deposés : ce qui dans les fiècles fuivans a été confirmé par plusieurs Canons, & on y a ajouté la perte des offices & des bénéfices.

Le Crime de faux devint fréquent depuis qu'il fut ordinaire de faire venir de Rome des Lettres de grâce ou de justice. On le voit par les Constitutions d'Innocent III ; entre autres par celle qui condamne ceux qui fabriquent de Cap. 7. de fausses Bulles, à l'excommunication; & à la perte des bénéfices, ceux qui s'en aident. L'établissement des Banquiers expéditionnaires ca rendu ces fallifications difficiles & rares,

 b Le Concile tenu a Coyac, Diocèfe d'Oviédo, en Efpagne, l'an 1050, défend a fli aux Chrétiens de loger ou manger avec les Juifs. Ce fut aufli principalement à caufe de leurs utures, que les Juifs furent chaffes plusieurs fois de France, & en dernier lieu fous Charles VI.

c Au commencement c'étoient de fimples Banquiers & autres per-fonnes sans qualité qui s'entremettoient pour faire venir les Bulles de Rome & des Légations. Henri II, par fon Edit du mois de Juin 1550, appelé communément l'Ed.t des petites dates, ordonna que ces Ban-quiers & autres qui s'entremettoient dans le Royaume pour faire venir ces sortes d'expéditions, préteroient serment devant les Juges ordin ires du lieu de leur demeure , de bien & loyaument exercer leur état, & défenfes furent faites a tous Ecclésiastiques de s'entremettre pour caa

le 19, le roi a permis à toutes perfonnes de stipuler l'exemption des impolítions royales dans les emprunts qui le feroient au denier 25, fuivant l'Edit du mois de Juin précédent, qui a fixé à ce denier pour l'avenir , le taux des rentes & intérêts.



AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE: \$19 Je ne vois rien de particulier à dire des autres crimes. L'E-glife condamne tout ce qui est contraire, non-seulement à CHAP. XIII. la Loi de Dieu, mais à celle des hommes : puisque la Loi de Rom. x111. 1. Dieu nous ordonne d'obéir aux puissances souveraines d.

C72₩= :£??== \*67

#### CHAPITRE XIV.

Du Délit commun & du Cas Privilégié e.

ÉGLISE n'avoit point d'autres crimes à juger du commencement, que des crimes purement eccléfiaftiques f, parce que les Chrétiens ne commettoient point de crimes fujets à la vengeance publique. S'il y en a dans vos prisons, disoit Tertullien, ils ne sont accusés que d'être Chrétiens: ou s'ils font accufés d'autres chofes, ils ne font plus Chré- 45. tiens. Ce qu'il dit de tous les Chrétiens se doit entendre à plus forte raison des Clercs, que l'on choisission toujours entre les plus parfaits. S'il y en avoit un qui tombât dans quelque crime, & ne voulût pas se soumettre à la fainte discipline de l'Eglise, pour faire une sérieuse pénitence; il avoit toute liberté de retourner au paganisme, où il trouvoit toutes fortes d'avantages temporels ; ainfi il ne déshonoroit plus l'Eglife.

Les priviléges que les Empereurs Chrétiens donnèrent aux Evêques & aux Clercs, ne changèrent rien à la pourfuite des crimes publics. Les Evêques pouvoient rendre des fentences arbitrales, du consentement des parties, mais en

Apolog. 61

expéditions. L'établiffement des Banquiers expéditionnaires en titre d'Office, fut tenté en 1553, 1603, 1615, 1633, 1655, & enfin con-sommé & exécuté par un Edit du mois de Mars 1673.

d L'Eglise punit en outre dans ses Ministres tous les délits Eccléfiastiques, c'eft-à-dire ceux qui font particuliers aux Eccléfastiques, lesquels, attendu leur état, sont obligés de mener une vie plus régulière que les Séculiers. « Voyez la définition que l'on a donnée ci-devant de l'un & de l'autre "

e Voyez la définition que l'on a donnée ci-devant de l'un & de l'autre, chap. 1er. de cette partie, aux notes. f Par le terme de crimes purement Eccléfiafliques, on n'entend ici que les contraventions où les Clercs peuvent tomber contreles règles & les devoirs que les Canons & les Décrets des Souverains Pontifes, ont attachés à leur caractère, à la différence des délits qui peuvent être commis par des Laiques, comme par des Eccléfiafliques, que l'on appele délits communs ou cas privilégiés, felon qu'ils intérefient la Juridiction Eccléfiaftique ou la Justice Royale. K k iv

×20

6. 9.

F. 9.

LXXI. 5, G.

### INSTITUTION

PARTIEIIL matière civile feulement. Les Clercs & les Moines n'a? CHAP XIV. voient que leurs Evéques pour Juges, dans les matières pé-L. 7. 8. Cod. cuniaires. Pour les crimes civils, c'eff-à-dire sujets aux de epife. and. lois, l'Evêque & le Juge feculier en jugeoient concurrem-Ner. 83. c. 1. 123. 6. 21. ment. Si l'Evêque en connoissoir le premier, il déposoit le coupable, puis le Juge féculier s'en faififioit ; fi ce Juge svoit prevenu, il renvovoit le coupable à l'Évêque pour étre déposé, avant l'exécution. Tel étoit le Droit de Justinien g. Pour les crimes eccléfiaftiques, les Clercs n'étoient juges que par les Eveques. On favoit que l'Eglife abhorre le sang, & on voyoit tous les jours les Evéques intercéder pour les criminels les plus étrangers à l'Eglise, afin de leur fauver la vie : ainfi on n'avoit garde de leur laiffer la punition entière de leurs Clercs, s'il y en avoit d'assez malheureux pour commettre des crimes dignes du dernier Cone. Cale. supplice : on auroit craint de laisser ces crimes impunis. Il 2. Carth. III. eft vrai que les Canons défendoient aux Clercs d'intenter aucune action devant les Juges féculiers, & plus au criminel qu'au civil ; parce que le défir de vengeance est plus contraire à l'Evangile, que l'esprit d'intérêt. Mais nous ne voyons rien dans les sept ou huit premiers siècles pour ôter aux Juges séculiers la punition des Clercs malfaicleurs, fi ce n'est des Evéques, dont la dignité attiroit un respect particulier, & qui rarement tomboient dans des crimes. Enfin, la maxime s'établit en vertu des fausses Décrétales h. que les laïques ne devoient prendre aucune connoissance des affaires des Clercs, ni de leurs mœurs ; & ce fut le Vitaquadrip. 1.c. 14. Hift. principal sujet de la persécution que souffrit saint Thomas ecclef. liv. de Cantorbéri.

> Ainfi la discipline s'étant relâchée, & les crimes n'étant plus rares chez les Clercs, l'effet le plus fenfible du privilége clérical, fut de mettre les coupables à couvert des

g Il ne faut pas perdre de vue que les Livres de Justinien tombèrent dans l'oubli presque auflitôt après le décès de cet Empereur; le Code Théodosien sur seul observé jusques vers le milieu du douzième siècle, Anteodonien tut igui obierve juiques vers le mineu du dougieme accie, où les pandectes de Justinien, qui avoient été long-temps perdues, furent enfin retrouvées; ce qui fit austi recourir au Code du même Empereur. On n'enseignoit même à Paris que le droit Canon jusqu'en 2679, ainsi qu'on l'a observé ci-devant. À La collection de ces faiulles Décrétales porte le nom d'Indore Mercator que l'on croit Espagnol. Elle sur répandue en France par Bioulé.

Riculfe, Archeveque de Mayence, lequel mourut en 814,

riqueurs de la justice. Une des plaintes de Pierre de Cu- PARTIE III. gnères i, étoit que ceux qui vouloient commettre de grands CHAP. XIV. crimes, prenoient auparavant la confure k, pour s'affurer Lib. P. Ber l'impunité. Il y a un exemple fameux du Prévôt de Paris, Monfirel. 1. de Tigouville I, qui tut privé de fa charge, & obligé à vol. ch. 13. une grande réparation, pour avoir condamné & fait exé- Pajquier l. 9. cuter à mort deux écoliers convaincus de larcins, nonobítant le privilège clérical. Cependant on fe plaignoit, que les Juges d'Eglife faifoient peu de juffice des crimes : qu'ils fe contentoient de pénitences légères : qu'ils n'abandonnoient prescue jamais les coupables au bras séculier; & qu'à Rome on obtenoit facilement des absolutions & des rehabilitations.

Les Juges laïques crurent donc être obligés, pour maintenir la surcté publique, d'excepter les crimes les plus atroces, & en prendre connoissance, au moins conjointement avec le Juge d'Eglife; & c'est ce qu'ils nommèrent Cas privilégiés. Car comme le privilége clérical avoit paffé en Droit commun, on regarda comme un privilège cette refiriction que l'on y apporta ; quoiqu'en effet elle ramenat l'ancien Droit commun m.

Il y a plus de trois cents ans que la diffinction du Délit commun & du Cas privilégié est établie ; & toutefois on ne convient pas bien encore de la qualité & du nombre des cas privilegiés. Quelques-uns veulent que ce soient les Imbert. infl. cas royaux; d'autres y comprennent tous les crimes atro- liv. 3. c. 8. ces; principalement ceux qui emportent attentat contre Fevret. liv. l'autorité publique, comme port d'armes, fausse monnoie n 8. c. 1.

fon privinége. m I eff cortain que ce n'est point par privilége que le Juge Royal prend connoutlance des délits des Ecclésiasiques, que l'un appelle impropre-ment Cas privilégiés, car toutes les Justices étant émanées de celle du Roi, la connoissance des cas privilégiés n'est dans le vrai que la portion de la Justice ordinaire que le Roi a réfervée à ses Juges, & qu'il n'a pas pu démembrer; & ce n'est au contraire que par démembrement de la Justice Royale, & par privilége, que les Juges Ecclésiassiques connout-fent de ce qu'ils appellent délir commun. p Le crime de faulle monnoie est tel que le Juge Laïque peut le juger

...

52I



i Il vivoit au commencement du quatorzième fiècle.

k On voit par la qu'au commencement tous les Clercs, même ceux qui n'avoient encore que la tonture, jouitloient du privilége Clérical; mais cela fut depuis reffreint, comme onl'a dit ci-devant dans une note gui est au commencement du ch. 5.

<sup>7</sup> Ce fut en 1407 que cela arriva, l'Université qui avoit a'ors ses Juges particuliers, s'étant plaint de ce que l'on avoit donné atteinte a Jun privilége.



PARTIE III, rebellion à justice. Enfin, suivant la prétention des Juges CHAP. XIV. laïques, le Délie commun se réduit aux cas légers, comme des injures verbales, & aux crimes purement ecclésiastiques; c'est à dire aux contraventions à la discipline, dont le Juge féculier n'a aucun droit de connoître. Le Juge d'Eglife connoît feul du délit commun. Quand il y a cas privilégié, le Juge d'Eglife & le Juge laïque font l'instruction conjointement. On distingue encore entre les cas privilégies : car il y a quelques cas atroces, dont on prétend que l'énormité rend le coupable indigne du privilége clérical o.

**`{ 2 2**`

Dans les cas de renvoi, les pratiques ont été différentes. Moul. 39. Suivant l'Ordonnance de Moulins, le Juge laïque devoit connoître d'abord du cas privilégié, puis renvoyer l'acculé au Juge d'Eglife, pour le délit commun. Mais cette pratique donnoit des sujets de plainte aux uns & aux autres Juges, d'avoir empiété sur la juridiction, ou d'avoir usé de

Melun. 22. trop d'indulgence, ou de trop de rigueur. C'est pourquoi l'Edit de Melun p ordonna, que l'un & l'autre Juge inftruiroient conjointement le procès; & que chacun ensuite Fevret. lib. donneroit fon jugement feparé. Ainfi, ils rendent témoi-8. ch. 1. n. 6. gnage à la conduite l'un de l'autre.

> Mais comme l'ancienne pratique duroit encore en quelques lieux, elle a été abolie par l'Edit de Février 1678, confirmé par la Déclaration de Juillet 1684. Suivant ces dernières Ordonnances, l'Edit de Melun doit être exécuté par tout le royaume ; & l'instruction des procès, pour les cas privilégiés, se fait conjointement par les Juges d'Eglise & par les Juges royaux, qui font tenus pour cet effet d'aller au fiège de la juridiction ecclésiastique : si ce n'est que

feul, fans le concours du Juge d'Eglife, suivant la disposition d'un Edit de Henri II, en 1549, & un Arrêt du Confeil du 20 Février 1675. Voyet le Recueil des Lois criminelles.

o Les Clercs qui ne portent pas l'habit de leur état, qui se marient, o Les Clercs qui ne portent pas l'habit de leur erat, qui e marient, qui s'adonnent au trafic ou négoce, qui font profession des armes ou qui exercent queique métier vil & mercenaire, ne doivent point jouir des priviléges de la Cléricature : Can. fin. extrà de vita & honest. Cler. 1. de Cleric. conjug. in 6°. Concile de Trente; Seff. 27, ch. 6. Bruneau, Objervat. Crimin. ett. 2, maxime 7 & 8. p Cet Edit fut donné à Paris, par Henri III, au mois de Février 1 store du renorme l'Edit de Melun, parce qu'il fut fait sur les plaintes & renourrances du Clervé de France, alfemblé par permisson

plaintes & remontrances du Clergé de France, affemblé par permifica du Roi en la ville de Melun.

rOfficial veuille se transporter au fiège royal, pour le bien PARTIE III. de la justice, comme pour éviter de faire transférer le pri- CHAP. XIV. fonnier. L'un & l'autre Juge doit rédiger les dépositions des temoins, les interrogatoires & tout le refte de l'inffruction, dans des cahiers téparés, chacun par fon Greffier, afin de juger chacun fur les procédures : fi ce n'eft que l'un d'eux ait commencé l'instruction seul. Car comme on ne voit la qualité du crime que par les charges, l'Official peut d'abord informer; puis appeler le Juge laique, pour le cas privilégié. De même le Juge royal peut informer, avant que l'acculé ou le Promoteur demande le renvoi en Cour d'Eglée, pour le délit commun. Si le procès s'inftruit en un Parlement, on n'y appelle point l'Official : mais l'Evèque supérieur du Clerc accusé, est tenu de donner son Vicariat à un des Confeillers Clercs du Parlement. Tel est l'ufage de France, pour les procès criminels des Eccléfiaftiques q.

### CQ#==

#### CHAPITRE XV.

Des Jugemens Criminels en Général.

OUT ce que nous voyons dans l'antiquité, touchant la forme des jugemens eccléfiaftiques, regarde la condamnation des coupables, qui enfeignoient une mauvaile doctrine, ou scandalisoient l'Eglise par leurs mauvaises mœurs; en un mot, ce que nous appelons aujourd'hui Le criminel. Pour les matières Civiles, l'Église n'en connoiffoit que par arbitrage. Mais de tout temps, elle a eu droit d'imposer des pénitences salutaires à ceux qui se sont acculés de leurs faures ; & même de châtier ceux qui les nioient, s'ils en étoient convaincus d'ailleurs. On n'observoit point d autres formalités dans les jugemens écclefiaitiques, que celles qui étoient abfolument néceffaires, pour ne pas juger fans connoiffance de caufe. On gardoit tur-tour les rés. Tim. gles marquées dans l'Ecriture : de ne recevoir pas facile-

q La forme de l'infraction conjointe, quife foit pour le ces pr les formalités qui doivent précéder de accompognes coltent font expliquées par M. de Vougleus, dans fon Treité installe ipe criminelle, part. 3 , tit. 3 , ch. 3.

=== ¥73



524

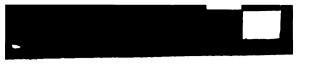
lib, 2. c. 49.

19. . 37. Ibid. c. 41. XVI. 19. 6. 57.

PARTIE III, ment les accusations, principalement contre les Prêtres & CEAP. XV. les Evêques ; puilque la présonption étoit pour eux , vu la circonspection que l'on apportoit pour les bien choisir : de Confl. Apost. ne croire que ce qui étoit prouve, au moins par deux ou trois témoins : de punir les faux témoins suivant la Loi du

talion, c'est-à dire de la même peine que l'accusé auroit Deut. xxix. foufferte : de reprendre & corriger publiquement les cou-**Mat. XVIII.** pables, atin de donner us la terreur des règles; mais on examinoit foi-tenoit pas à la rigueur des règles; mais on examinoit foipables, afin de donner de la terreur aux autres. On ne s'en Conft. Apost, gneusement la qualité des personnes, les accusateurs, les lib. 2. c. 42. accusés, les témoins; quelle étoit leur vie & leur réputa-Deut. XIX. tion ; de quel esprit ils paroissoient pousses dans l'affaire 1. Tim. v. 20. présente. Toutefois les Juges se donnoient de garde de ne Conft. Ap. 1. pas tomber dans la préoccupation & l'acception de personnes, si condamnées dans l'Ecriture ; & se repréfentoient Deut. 1. 17. qu'ils feroient jugés comme ils auroient jugé les autres. Voilà les faintes règles que les Evêques se proposoient dans Matth.vil. 2. leurs jugemens : ils ne regardoient les jugemens féculiers, que pour imiter ce qu'ils avoient de meilleur, & se souvenoient toujours qu'ils étoient Passeurs, & non Juges de rigueur.

> Les procédures se réduisoient donc à celles que nous voyons dans les Conciles, dont nous avons les Actes: comme le Concile d'Ephèfe & le Concile de Calcédoine. Quelqu'un formoit une plainte, par un libelle ou requête; l'accusé étoit cité trois ou quatre fois, afin d'avoir lieu de fe défendre. S'il refusoit opiniatrément de comparoître, la contumace étoit un crime punissable des dernières peines, c'eft-à-dire de la déposition, ou de l'excommunication. S'il comparoissoit, il étoit interrogé & ouï en ses défenses. On lui produisoit les témoins & les écritures proposées contre lui : enfin, les Evêques rendoient leur jugement. Les Notaires de l'Eglise, c'est-à-dire des Diacres ou des Lecteurs, exercés à écrire en notes, rédigeoient fidellement les Actes, c'eft-à-dire le procès-verbal de tout ce qui s'étoit fait & dit par les Juges & les parties : les faisant parler directement, & rapportant tout mot pour mot, julqu'aux interruptions & aux acclamations. On inféroit dans ces Actes les pièces qui avoient été lues; & ils étoient conferves, pour faire foi à toujours, de la régularité des jugemens. Telle étoit l'ancienne forme des jugement eccledie tiques,



On a toujours diffingué le for intérieur de la conscience, PARTIE III d'avec le for extérieur ; & on a attribué au premier , l'impo- CHAP. XV. sition des pénitences, pour les péchés confesses, les ablolutions facramentelles & les indulgences : & au fecond, les crimes r & les peines. Vers le douzième fiècle, l'étude du Droit civil fit emprunter les formalités des Lois, pour les appliquer aux affaires ecclésiastiques /. Ainsi, on prit pour des acculations en forme & des inferiptions, les plaintes par écrit dont il étoit parlé dans les Canons, sur tout dans les fausses Décrétales : car il faut avouer, que l'on en a tiré la plupart des maximes sur lesquelles est fondée la procedure moderne des jugemens criminels. Suivant ces prin-cipes, le Pape Innocent III, dans le Concile de Latran, a de accufat. distingué trois manières de poursuivre les crimes : par accufation t, par dénonciation u, par inquisition x.

Celui qui pourluit par voie d'accufation doit être pré- C. superior fent, la proposer par écrit, & s'inscrire solennellement 16. cod. dans les Actes, se soumettant à la peine du talion  $\gamma$ , s'il ne prouve pas. S'il prouve, le coupable doit être condamné suivant la rigueur des Canons, jusqu'à la déposition & la dégradation, s'il y échet. C'est cette voie qui semble avoir été formée sur le modèle des Lois civiles : aussi les preuves L. 3. ff. de que l'on en rapporte ne sont tirées que des fausses Dé- accus. 1. 3. crétales.

cod. cod. 2. q. 8. pc tot.

r On entend ici les crimes publics & les peines extérieures que le Juge d'Eg.ise peut infliger aux coupables. f Grégoire IX. dans ses décrétales, traite de la compétence

des Juges, des jugemens & des crimes. Plusieurs de ces lois ont été en effet empruntées des lois civiles ; mais les ecclésiaf-

tiques ne se régloient que par le droit canon. s L'accufation est, lorsqu'il y a une partie plaignante; qui se rend accufateur, & à la requête duquel se sont les pourfaites. u Le cas de Denonciation est, lorsque quelqu'un donne avis du délit au Juge ou au Ministre public, sans se porter partie ci-vile, ce qui est libre, mais au plaignant. Auquel cas les pour-suites se sont à la requête du Promoteur.

x Ou information d'office.

<u>,</u>

y Cette peine étoit ulitée en France, jusques dans le treiziéme fiècle; mais elle fut depuis abolie. Coquille prétend néanmoins qu'elle a encore lieu en matière de faux & d'héréfie. D'autres y ajoutent le crime de lese-majesté ; mais c'est improprement m'on applique en ces cas le terme de talion, la peine n'étant et temports femblable au mal qui a été fait, mais proporde as crime,

ς.



## PARTIE III. CRAP. XV.

#### INSTITUTION 325 Celui qui poursuit par dénonciation, doit user auparavant

d'admonition charitable ; & n'a pas besoin de s'inscrire so-

de accuf.

Conft. Apoft. lib. 2. c.

. 4. 2. C. 15.

lennellement. Il se contente de donner avis au Juge du crime D.c superitàs commis, & n'a pas pour but la vengeance publique, mais seulement la correction du coupable : aussi cette poursuite Mat. xviii. peut se terminer à une peine moindre, qu'elle n'est portée par les Canons. La loi de la correction fraternelle, portée dans l'Evangile, étoit entendue par les anciens généralement, & appliquée aux Juges même : & les fausses Dècrétales, fur leiquelles on prétend établir les accufations rigoureuses, ordonnent de commencer toujours par l'admoni-. . . de accuf. tion charitable. Auffi dans l'ulage, la voie d'accufation s'eft évanouie.

La procédure par voie d'inquisition z, est celle que le Juge fait de lui même, fans accusateur, ni dénonciateur; étant seulement excité par la diffamation, c'est-à-dire par la voie publique. Cette voie est devenue très-commune depuis le temps du Concile de Latran, même dans les Cours séculières, qui ont emprunté la procédure des Cours eccléfiastiques, pour le criminel aussi bien que pour le civil. De ces inquifitions font venues nos enquêtes, ou plutôt informations, comme nous les nommons en matière criminelle : & l'inquifition fur diffamation revient à ce que nous appelons une information d'office : quand le Juge se trouvant fur le lieu du crime commis, in flagranti, entend sur le champ les témoins : ce qui est rare dans l'usage.

D. c. fuper bic de accuf.

On distinguoit une quatrième voie de proposer un crime, par forme d'exception : comme la récrimination contre l'accufateur, ou le reproche contre un témoin : alors il n'étoit besoin ni d'inscription, ni d'aucune autre formalité; puisque l'accusé ne proposoit pas le crime, pour en poursuivre la vengeance, mais pour se désendre. Il en étoit de même, si le crime n'étoit objecté qu'incidemment en un procès civil, pour empêcher que la partie adverse ne fût pourvue d'un bénéfice. Mais ces distinctions ne sont point de notre usage ; & la procédure criminelle des Cours ec-

7 On ne doit pas confondre cette inquisition ou information, avec les pourfuites que font les tribunaux d'Inquisition, dans les pays où ils sont établis. AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 527 cléfiastiques de France, est conforme à celle des Cours séculières; & à l'Ordonnance de 1670, autant que le permet la diversité des personnes & des matières.

CHAPITRE XVI.

De la Procédure criminelle.

A première procédure a importante est l'information ; que le Juge fait d'ordinaire fur la plainte d'un particulier, ou du Promoteur. Il n'y a que le Promoteur qui puisse accuser & demander la punition du coupable, pour le corriger, réparer le scandale, ou purger l'Eglise d'un Ministre indigne : les particuliers peuvent seulement se rendre dénonciateurs secrets, & parties civiles pour la poursuite de leurs dommages & intérêts. Encore faut-il que l'acculé foit un Clerc; ou fi c'étoit un laïgue, & gue l'Official eût prononcé contre lui une condamnation d'intérêts civils, les Juges royaux prétendroient qu'il y auroit abus. Sur la plainte, le Promoteur obtient permiffion d'informer. Fevret. 8. Le Juge donne ses Ordonnances, pour affigner les témoins, 4. n. 12. fous peine d'être mulctés d'aumônes, ou emprifonnés par imploration du bras féculier. S'ils viennent, il leur fait prêter serment, & reçoit leurs dépositions. L'information est communiquée au Promoteur : & suivant les charges, il forme ses conclusions. Si la matière est légère, il demande que l'acculé comparoille pour être oui ; ce qui tend à procéder par voie ordinaire. Si le cas est grave, le Promoteur conclut à l'ajournement personnel, ou à la prise de corps; & le Juge donne son decret. Les Juges d'église sont, depuis plusieurs siècles, en posfession d'avoir des prisons, & on a fondé ce droit sur 17.9.4. une fausse Décrétale du Pape Urbain 1 b : mais ils ne attend. 13

a Toute procédure criminelle commence par une plainte ou par une dénonciation. Sur la plainte, le Juge, lorfqu'il y a lieu, permet d'informer. Sur la dénonciation, le Ministre public rend plainte, & requiert qu'il foit informé. L'information est aussi quelque fois précédée de procés-verbaux, même d'interrogatoires, comme il arrive lorfque l'accusé est pris en flagrant délit, ou ariété la clameur mublique.

a la clameur publique. a S. Urbain monta fur le faint fiége l'an 223 ; mais on fait que

> 1995 - 199 - 199 199





×28

art. 44.

## INSTITUTION

PARTIE III. peuvent faire les captures de leur autorité, que dans leurs CHAP. XVI. prétoires ou dans les maisons épiscopales. Pour les faire deibigloffa. Im- hors, ou transférer les prifonniers, ils ont besoin du bras bert. 3. c. 8. séculier, & prenoient autrefois un paréatis du Juge royal ; mais ils n'en ont plus besoin, depuis l'Edit de 1695 c.

> L'accusé étant pris ou simplement ajourné, doit répondre par sa bouche ; car on ne se défend point par procureur en matière criminelle. L'interrogatoire est communiqué au Promoteur, pour voir s'il y a lieu de poursuivre la procédure extraordinaire par récolement & confrontation. Car quelquefois le Juge ordonne qu'il fera procédé par voie ordinaire, comme en matière civile d. Mais si la matière est grave, foit que l'acculé dénie, ou qu'il confesse, le Juge doit ordonner que les témoins seront récolés & confrontés. Le récolement se fait, pour voir s'ils perfistent dans leurs dépositions, ou pour les faire expliquer, s'ils n'ont pas parlé affez clairement; la confrontation e, pour voir

C. cum clam. \$3. de testib.

> les fausses décrétales ne furent publiées qu'au commencement da IXe. fiècle, & qu'elles sont composées de passages du concile de Tolède en 675, & autres actes postérieurs : mais l'Eglise ordonnoit déji plus anciennement la peine de la prison. Le VIIIe. con-cile de Tolède en 653, ordonna que les Simoniaques qui donneroient de l'argent pour être promus aux ordres, seroient dégradés & enfermés pour toujours dans un Monastere. Grégoire IX, capite finali extrd de regularibus, parle du rentermement des Réguliers, pour les obliger de faire pénitence, in locis competentibus; fi cela peut se faire fans scandale, finon dans quelque maison religieus du même Ordre.

> c Cet Edit porte que les sentences & jugemens sujets à exécution , & les décrets décernés par les Juges d'Eglife, feront exécutés en vertu dudit Reglement, sans qu'il soit besoin de prendre pour cet estet aucun paréatis des Juges royaux, ni de ceux des Seigneurs ayant justice, auxquels l'Edit enjoint de donner main-forte & tout aide & fecours dont ils feront requis, fans prendre aucune connoissance des jugemens.

> d La réception en procès ordinaire n'a lieu que quand les parties font exprellement renvoydes à fins civiles, & qu'à cet effes les informations font converties en enquêtes. Car si l'affaire est simplement renvoyée à l'audience, elle n'est pas pour cela civie lifée, & les informations ne cessent pas d'être pièces secrètes, jusqu'à la plaidoirie.

> e L'on confronte aussi les accusés les uns aux autres : mais on pe confronte pas les témoins aux témoins; ce feroit ôter à l'accufé les moyens de se justifier, en empêchant les contradictions où les témoins peuvent tomber dans leurs dépositions, étant ensendus féparément, au lieu que s'ils étoient confrontés, ils pours'ile

> > . .....

s'ils connoissent l'accusé, ou s'ils lui soutiennent en PARTIE III face ce qu'ils ont dit contre lui; & pour lui donner moyen CHAP. VI. de son côté de reprocher les témoins. Car c'est à la confrontation qu'il le doit faire, avant d'avoir oui la lecture deladéposition. Toutefois, s'il a preuve par éctit des reproches, il peut les proposer, même après la confrontation, en tout état de cause. On n'a point d'égard aux reproches orden. crim. généraux : mais si l'accusé articule des saits précis & con. tit. XV. art. cluans, le Juge pourra enfuite lui en permettre la preuve.

Après la confrontation, le procès est instruit, & doit être communiqué au Promoteur, pour prendre ses conclusions définitives. Il peut routefois prendre encore des conclusions preparatoires, pour demander quelque addition d'information, ou perquifition d'un témoin, ou que l'acculé foit appliqué à la question. L'usage de la question par Hildeb. op. les tourmens, autrefois inconnu dans les tribunaux ecclé- 30. fiastiques, comme tenant trop de la rigueur des jugemens féculiers, s'y est introduit depuis environ cinq cents ans f,  $c_{cam gravis}$ & les Juges laïques ne leur disputent pas ce droit. Mais 1. de depos. les Officiaux n'en usent plus en France g. Peut-être le péril Alex. 111. Fevret. 8. 6. de tomber en irrégularité, par l'effusion de sang, ou même par la mort du patient, a-t-il contribué à l'abolir h. Quand le Promoteur a donné ses conclusions définitives, il n'y a plus qu'à juger.

L'Official doit se faire affister de conseil, autant qu'il est possible, pour juger avec plus de sureté & d'autorité; comme de Prêtres gradués & instruits des affaires, ou de

roient, étant de mauvaile foi, s'arranger fur ce qu'ils voudroient dire pour perdre l'accufé. f Quelques auteurs tiennent que cet usage ne s'introduisit dans

peine de mort. Voyez le tit. 19, art. 1. h La véritable raison qui a da faire abolir l'usage de la question dans les officialités, cft que l'Ordonnance de 1670, til. 19, veut que l'on ne puisse appliquer à la question, que quand il y a preuve confidérable du crime qui mérite peine de mort, & que les Juges d'Eglife ne peuvent en aucun cas condamner à mort.

Tome 11.

les officialités du royaume que dans le quatorzième fiècle. Joannes Galli & Brodeau le donnent à entendre.

g Brodeau dit avoir vu dans la chapelle de l'officialité de Paris les boucles & les anneaux de fer dont ou fe fervoir. L'Ordonnance criminelle exclut implicitement les Juges d'Eglife, de pouvoir ordonner la question, ne le permettant aux Juges que quand il y a preuve confidérable contre l'accusé, d'un crime qui mérite



PARTIE III.

\$30

## INSTITUTION

Juges d'un fiége royal, ou d'Avocats. S'il ne s'en trouve CHAP. XVI. pas au lieu de la residence, il peut s'en passer : car il eff feul Juge dans le tribunal eccléfia flique i. La Sentence doit être rédigée par écrit, & ensuite prononcée à l'accusé, & même fignifiée, afin qu'il puisse appeler, fi bon lui femble. S'il se trouve innocent, il doit être renvoyé absous, ce qui emporte dépens, dommages & intérêts k : ou bien il fera déchargé de l'accufation, ce qui emporte feulement les dépens. Si l'accufé eft trouvé coupable, la Sentence doit exprimer premièrement le crime dont il est convaincu. puis la peine; ou bien sans spécifier le crime, on le condamne pour les cas réfultans du procès. Voilà quelle eft la fuite ordinaire de la procédure criminelle en Cour d'Eglife.

> Mais il peut arriver plusieurs incidens, qui en changent l'ordre ou en retardent le cours. Le plus confidérable eft la contumace. Si l'accufé, étant ajourné personnellement, ne fe présente point, l'ajournement personnel est converti en prise de corps. Mais sitôt qu'il a subil'interrogatoire, il doit être élargi ; à moins qu'il ne fetrouve plus chargé qu'iIn'étoit par l'information. Si l'acculé veut se représenter, & ne le peut, par maladie ou par autre empêchement légitime, il doit faire propoler fon exoine, c'eft-à-dire fon excule, par un Procureur; & offrir d'en faire preuve, pour obtenir un délai. Si celui qui est en décret de prise de corps, est absent & fugitif, le Juge ordonne qu'il sera assigné à trois briefs jours, & fes biens faifis & annotés l, avec imploration du bras l'éculier. Les affignations ou cris, en cas de ban, comme d'autres les nomment, se font par le Crieur juré m, ou par

m Outre le crieur en tirre, il y a des jurés-trompettes, la pre-elamation étant annoncée d'abord à fon de trompe.

· -

i Comme il ne peut condamner à mort, il n'est pas extraordie naire qu'il puisse juger seul.

E Lorfqu'il y a un dénonciateur ou un accusateur qui s'est porté partie civile; car l'on ne prononce point de dépens ni de dommages & intérêts contre le Minissere public, lors même qu'il n'obrient pas à fes fins.

l Suivant la dernière jurisprudence, le Juge d'Eglise ne peur pas ordonner la faisie & annotation des biens d'un accusé abfent ; & quand il le fait, la sentence est déclarée abusive. Il y en a plusieurs Arrêts rapportés dans les Mémoires du Clerge, tom VII. La raison est que l'Eglise n'a point de territoire materiel ; elle n'a aucune puissance sur les biens, mais seulement sur les personnes qui font foumifes à la juridiction.



In Sergent, selon les ulages des lieux, au marché public, PARTIE III-& devant la porte de l'Eglise : ailleurs, on se contente de CHAP. XVI. les faire par affiches, à la porte de l'officialité. Les trois citations folennelles rendent la procédure complète, & font que le contumax peut être jugé définitivement. Son opiniàireté à fuir est regardée comme une confession tacite : mais il est toujours reçu à purger la contumace, pourvu qu'il revienne dans les cinq ans, qu'il se mette en état. c'eff-à-dire qu'il entre en prison, & configne les dépens.

En jugeant par contumace, on prononce toujours luivant la rigueur des canons. Le premier jugement porte que les défauts & contumaces (ont déclarés bien & duement obtenus, contre un tel absent & fugitif; & pour le profit, que le récolement vaudra confrontation. Enfuite, on donne un second jugement, par lequel l'accusé est déclaré atteint & convaincu de tel crime, avoir encouru telle centure, être privé de tous ses bénéfices; & le reste des poines qui conviennent au cas. Voilà la procédure de la contumace entière : mais elle est rare en Cour d'Eglise. Comme il n'v a point de peine afflictive, on ne craint pas tant de s'y préfenter : & ceux qui sont poursuivis pour le délit commun fimplement, ne sont pas d'ordinaire des vagabonds, ni des fugitifs.

Si après l'interrogatoire d'un prisonnier, le juge trouve la matière plus légère, ou qu'il n'y ait pas à craindre qu'il s'absente, il peut ordonner qu'il sera éingi, en baillant caution de se représenter toutefois & quantes qu'il sera cité. Si en jugeant le procès, l'acculé ne le trouve point convaincu, mais feulement fuspect, on ordonne qu'il fera plus amplement informé, & cependant l'accufé mis hors des prifons. Mais en ce cas il demeure in reatu, c'eft-à-dire prévenu de crime, & le procès peut être continué ; c'est pourquoi la fentence doit marguer un certain terme, afin que l'acculé ne foit pas en peine toute la vie n.

Les cas du plus amplement informe, sont à peu près ceux

Llij

53I

n II y a néanmoins des cre où l'on ordonne un plus amplemene informé in léfiniment; & dans ce cas, fi le proces n'est pas jugé dans les vingt ans, ce laps de temps met l'accusé à couvert de toute recherche pour la peine : mais il ne le lave pas des soupcons qu'il peut y avoir.



ماهادر ك

No al ma

 $\varphi(\mathbf{k}) = \{x_i\}$ 

:::

Fixes 21. ca avoit antrefois lieu la purgation canonique. Quand un vase Avit Eveque ou un Prêtre étoit diffamé de quelque crime, par bre : commun, quoiqu'il n'y eut point de preuve contre 1. . . . . . . . . . euorque perionne en particulier ne l'accufât o, il ne 1 de la la la la compassion de voir le purger, fuivant les canons, afin Suite de reitat point de tache à fa réputation. Il venoit dans Tige e. & suroit fur les tombeaux des Martyrs, & furtout ce qu'il v avoit de plus faint, qu'il étoit innocent du chare ablor al impotoit. Quelquefois il amenoit avec lui t version poubre de compurgateurs, perfonnes de pro-Successive, & qui le connullent particulièrement : ils faitorent pois le meine ferment que fui, c'eft à dire qu'ils le vieweight movent: & ce témoignage étoit reçu , comme une meave de la bonne renommee, fuffilante pour détruire la chammon contraire. Celui qui n'ofoit prêter ferment, eu le trouveit pas le nombre fuffilant de compurgateurs, etest repute convance. Et vollà la Purgation canonique. Il y est aveit une autre, que les canons appellent Purgation va prise, entrohaite par l'ignorance & la fimplicité des peuples parbares. C'eroit le combut ingulier, & les épreuves concentra y & du fea y. Tout cela padoit pour des movens

> v : v : even l'accorateur avoit unit la liberté de fuire jurer en the and a care que proporent que fon acculation étoir jufte : & e o ces ores que aveit un plus grand nombre de témoirs. eige bie la calles enforte gie ces atteilations aver fermens four-(1) and (2) and (2) and (2) sets strettations avec termens, feur-es al on the contrast comme doe enquête ou informa-contrast, (2) sono o parte da nombre de dorde témoins, que la sonois d'opposite surran factamentante de M. Rosson, dofers apre le gunan factamentum : & M. Bignon, fa-. . . . . . 1998 - S. J. C. E. e.c. formules de Marculpheu dit que Frédegorie a... of o contract of particular many fit bases their receives fit forces of the provident of the contract of the contract of the contract of the offer of the contract of the contract of the contract of the contract of the offer of the contract of the contract of the contract of the contract of the offer of the contract of the contract of the contract of the contract of the offer of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contract of the contr •..... i ve

> and anore l'epreuve de l'eau bouillante, & celle de l'eau . .

/ Outre les erreuves de l'esa & da fer . Il v avoit celle de fer a solot, gle Lob Levers gotter pendant um certain elpaces sele group fruit a tend tes bras elevis en traix plus long-temps que sur sive sole cele de DE christiele cele du combat en champ (10) «Not sond celle de UE schrößiels celle ou combot en champ doss U de les compone se laidbilt pas de fare quelquefois ulage colors u des dispresses, par feiquelles en effectit versien duran-de color de dus en qué il possonie gluter bendoup de sie yeure o de la part de ceux qué le loinettorent à ces epreures du color compost en champ clos fat le pus long-temps en urage. Ou ungleye timour declier le fort des quétions les plus difficiles en ve fai d'Empereur Othen, pour duilder fi la repréfentation ducue user leur entre enfant. Le champion de la repréfentation

...



de connoître la vérité, faute de preuves légitimes. Celui PARTIE IIE. dont le champion demeuroit victorieux, ou qui rélistoit au CHAP. XVL feu fans se brûler, ou à l'eau sans se noyer, étoit réputé innocent. On appeloit ces épreuves le jugement de Dieu. Mais l'églife universelle les a réprouvées r, comme téméraires, & contraires à la Loi de Dieu, qui nous défend de le tenter f.

Revenons à notre procédure. Si après toute l'instruction faire, l'acculé propose des fairs justificatifs conciuans. & dont la preuve soit facile, il doit y être reçu, suivant l'Ordonnance, qui toutefois n'est guères ufitée en ce point. Les faits concluans sont comme l'alibi ; s'il veut prouver qu'il étoit en un lieu éloigné de celui où le crime a été Socr. 7. c. commis. S'il prouve que le crime n'a point été commis : 23. Hift. Eccl.

l. x1. n. 15.

r ll y avoit encore une autre forte d'épreuves pour les gens accufés de vol. On leur donnoit un morceau de pain d'orge & de fromage de brehis ; & lorfqu'ils ne pouvoient avaler ce morceau, ils écoient réputés coupables.

Sur toutes ces différentes épreuves, voyez le Clossaire de Du Cange, au mot Purgatio vulgaris, & au mot Judi aum Dei, & le Dictionnaire de Morery, au mot Epreuves. Danty, de la preuve par témoins.

"Il y avoit néanmoins anciennement quelques Eglifes qui regardoient comme un droit de leur juridiction, ceiui d'ordonner Pépieuve du duel ou combat en champ clos entre le rs hom-mes. Ce duel s'oidonnoit dans la cour de l'Evèque ou de l'Ar-chidiacre. Cela s'obfervoit à Paris, ainfi qu'on l'apprend d'un peffage de Pierre le Chantre, qui écrivoit vers l'an 1180; & le Pape Eugène III confuité à ce sujet, répon lit atimini confueradine visité. Après le combat qui s'étoit sait dans la cour de l'évêché, le Prévot de Paris suisoit le procès à celui qui avoit été vaincu. Les Eccléfiastiques étoient même ob'inés de prouver sinfi le droit qu'ils prétendoient avoir fur leurs ferfs, fans user d'aut e preuve; ce qui fut aboli par Innocent IV en 1258. Les duels ordonnés par le Roi & par le Parlement, se faisoient dans un cliamp de la Coulture de S. Martin. Voyer M. Fleury, Hiff. Feeles liv. 83. n. 37, pag. 453. Sauval, 10m. 1. pag. 74. & 30). Le Bevf, Hul. an Discole de Paris, 10m. 1. pag. 14.

. .

1

Ll iij

fut vainqueur. Alphonfe VI roi de Castille, fit la même chose pour favoir si on continueroit de se servir du missel Mozarabe, ou si on prendroit le miffel Romain. Le champion du miffel Romain fut battu. On ula enfuite de l'épreuve du feu, en y jetant les deux miffels, le Romain fut brûlé, & en confequence on continua à fe fervir du miffel Mozarabe. Les épreuves par le feu, par l'eau & autres semblables, furent défendues par le concile de Latran en 1215. Le duel ou combat en champ clos, fut encore usité. Le dernier qui ait été permis, est celui de Jarnac & de Vivone, fous Henri II, en 1547.



534

CO#

PARTIE III. comme quand faint Athanafe repréfenta vivant Arlène ; CEAP. XVL qu'on l'accufoit d'avoir tué. Telle est en gros la procedure criminelle, suivant l'usage présent de la France. Celle des Cours ecclésiastiques est la même que des Cours séculières, & se règle suivant les mêmes Ordonnances. J'ai cru toutes des cours des cours de la rapporter ici en abrégé, en faveur des Ecclésiastiques, à qui les Livres de Palais ne font pas si familiers.

# CHAPITRE XVII.

- 36 2

### Des Jugemens des Evéques.

L Es causes criminelles des Evêques sont celles dont les anciens canons parlent le plus, & qui ont donné sujet à la plupart des règles, touchant la preuve & la punition des crimes. Depuis que les fausses Décrétales ont été reçues, ces caules font devenues plus difficiles & plus rares; & dans les derniers siècles, il y a très-peu d'exemples, sur tout en France r, que l'on ait fait le procès à des Evêques; enforte que l'on ne convient pas bien des règles que l'on y devoit suivre. Il est constant que pendant les huit premiers fiècles, les Evèques étoient fouvent accufés, que leurs causes étoient examinées par les Conciles provinciaux; qu'ils y étoient jugés, condamnés, & deposes, s'il y avoit lieu : & que les jugemens des Conciles étoient ordinairement exécutés. Il y a toutefois quelques exemples d'Evéques condamnés qui ont eu recours au faint Siège, principalement ceux qui n'avoient point d'autre Supérieur immédiat, comme les Patriarches u.

u Le Concile de Nicée, en 325, veut que l'on observe les anciennes coutumes établies dans l'Egypte, la Lybie & la Pentapole; enforte que l'Evêque d'Alexandrie ait l'autorité sur toutes ces provinces Ce degré de juridiction attribué à certains Evéques sur pluseurs provinces, est la primatie. On a depuis nommé ces Evêques patriarches ou primats; & les Métropolitains Archevêques g mais ce Concile, ni aucun autre Concile antérieur, ne parle de g'appel an l'ape.



t Voyer le Recueil des Ordonnances; les preuves de nos Libertés; les Remontrances du Parlement du 4 Mars 1751; celles du 25 Janvier 1753, les Lettres Hiftoriques fur le Parlement. Brillon au mot Evéques.

Mais le premier Canon qui permet nommément aux Evê. PARTIE III. gues d'appeler au Pape, est le septième Canon du Concile CHAP XVII ques d'appeler au Pape, est le septieme Canon au Conche Hiff. Eccl. L de Sardique, tenu l'an 347, qui porte : Quand un Evêque Hiff. Eccl. L depose par le Concile de la Province, aura appelé à l'Eveque de Rome, s'il juge à propos que la cause soit examinée de nouveau, il écrira aux Evêques de la Province voifine, afin qu'ils en foient les Juges. Et fil'Evêque déposé persuade à l'Evêque de Rome d'envoyer un Prêtre d'auprès de fa personne, il le pourra faire, & envoyer des Commiffaires, pour juger par fon autorité avec les Evêques.

On dilpute encore fur l'exécution de ce Canon ; & la pratique des temps qui ont suivi, ne paroît guères différente de celle des temps précédens; finon depuis le Pape S. Leon, & le milieu du cinquième siècle. Le Pape étant chef de l'Eglise de droit divin, a toujours eu droit de corriger tous les Evêques, quand ils n'observoient pas la difcipline; & principalement quand ils condamnoient injustement leurs frères. Mais il ne s'ensuit pas que le faint fiége fût regardé comme un tribunal ordinaire, au-deffus de tous les Conciles particuliers, ni que les plaintes que l'on y portoit fussent des appellations réglées, comme un second degré de juridiction x. C'étoit des remèdes extraordinaires. contre des vexations, en des causes générales, où toute l'Eglise se trouvoit intéressée, comme en la cause de faint Athanase, en celle de faint Jean Chrysoftôme, en celle de faint Flavien de Constantinople.

x Le Concile de Rome, tenu en 378, fut composé d'un grand nombre d'Evéques de toutes les parties de l'Italie, qui adresserent une lettre aux deux empereurs Gratien & Valentinien, pour les remercier de ce que, pour réprimer le schifme de l'anti-Pape Ursicin, ils avoient ordonné que l'Eveque de Rome jugeroit les autres Evêques. Ils le prioient aussi de faire un règlement pour le jugement des Eveques & des causes eccléfiattiques. Les empereurs, à la prière du Concile, firent une loi, portant, que quiconque voudroit tenir fon Eglife, étant condamné par le jug ment de Damafe (Pape) rendu avec le confe 1 de cinq ou fept Evèques; ou c-lui qui étant cité au jugement des Evêques, refuseroit de s'y préfenter, seroit conduit à Rome, sous bonne & sûre garde; que si le rebelle étoit dans un pays plus éloigné, toute la connoitlance en feroit renvoyée à l'Evêque Métropolitain; ou s'il étoit Métropolitain lui-même, qu'il fe rendroit à Rome fans délai, ou, devant les juges donnés par l'Evêque de Rome, ou au concile de 15 Evêques voifins, à la charge de n'y plus revenir après ce jugement.

Depuis le neuvième siècle, les fausses Décrétales com-PARTIE III. CHAP. XVII. prifes dans le recueil d'Ifidore, étant recues, établiren me Ep. 2. Steph. nouvelle discipline. Il n'y avoit que certaines personnes qui

aul 6. ex Anic.

3. q. 2. c. puffent accuser les Evêques : il falloit y observer certaines audivim. ex formes, & fur tout il n'y avoit que le Pape qui eut droit Evarifle 3. quanvis de les juger, même en première instance. Le Concile de ex Eleuther, la Province pouvoit bien instruire & examiner le procès: 9. 1. 3. c. fi mais la décision devoit toujouts être réservée au S bège. Et comme il étoit impossible de recourir à Rome pour les moindres actions intentées contre les Evêques, on établit ensuite la distinction des causes majeures, c'est à-dire de

celles où il pouvoit y avoir lieu à la déposition, & celles

C. 1. 2. 3. de là demeurérent réfervées au faint fiège. Or, en général, tranflåt.

ties. fancta Rom. pracep. semp. frater. ideo.

ii. 26.

toutes les causes majeures, depuis ce temps, ont été can-Gloff. in c. fees appartenir au Pape feul en première instance : & void 8. de excess. ce que les Canonistes lui attribuent. Déclarer les articles praiat. 21. q. 1. quo- de foi : convoquer le Concile général : approuver les Conciles & les écrits des autres Docteurs : diviser & unit les diff. 17. c. 1. évêchés, ou en transférer le fiége : exempter les Evêques 2. difl. 16 c. & les Abbés de la juridiction de leurs Ordinaires : transfe 16. g. t. c. rer les Evêques : les déposer : les rétablir : juger souverie pracep. nement, enforte qu'il n'y ait point d'appel de ses jugements. 7. q. 1. C. & 1 - D

La Pragmatique a reconnu que les causes majeures, dont 16. 9. 1. c. l'énumération expresse se trouve dans le droit, doivent êne ater. portées immédiatement au faint fiège : & ailleurs, qu'il y 7. g. 1. c. a des personnes, dont la déposition appartient au Pape; 3. q. 6. c. enforte que s'ils font trouvés mériter cette peine, ils doi-accují vone hui des services des doivent lui être renvoyés avec leur procès inftruit y.

Ce droit est confirmé par le Concile de Trente. Il de 2 q. 3. c. fend premièrement de citer un Evêque à comparoir percunda. fonnellement, fi ce n'eft pour caule où il échet privation Prag de cauf. S. de concord. ou déposition : ni de recevoir contre lui des témoins, qui ne soient contestes r & de probité connue. Ensuire il or-

r M. Fleury a confervé icl la terme qui se trouve dans les éfitions latines des Actes du Concile, vraisemblablement parce qu'à

y Mais felon le nouveau droit canonique & l'usage préfent de toutes les Eglifes de France, les fujets du Roi ne peuvent être 12-doits à Rome ; même pour les caufes majeures. Le Pape eft tenu de nommer dans le royaume des juges qui foient naturels Franços, constitués en dignité, & qui ne soient point trop éloignés du domicile des parties. Chap. 19 des preuves des libertes de l'Egift Gallicane.

donne que les caufes criminelles contre les Evèques, fi elles PARTIE ML font affez graves pour mériter déposition ou privation, ne CHAP. XVII. feront examinées & terminées que par le Pape. Que s'il est Prag. de comferont examinées & terminées que par le rape. Que 5 il en cub. infi. nécessitaire de les commettre hors la Cour de Rome, ce ser conc. sit. 31. au Métropolitain, ou aux Evêques que le Pape choisira, 16 par commission spéciale fignée de sa main : Qu'il ne leur Sef 13. c. commettra que la seule connoissance du fait, & l'instruc- 0.7. tion du procès ; & qu'ils feront obligés de l'envoyer auffrtôt au Pape, à qui le jugement définitif est réfervé. Les moindres causes criminelles des Evêques seront examinées & jugées par le Concile provincial, ou par ceux qu'il aura députés. Voilà la disposition du Concile de Trente.

En France, on soutient l'ancien droit, suivant lequel les Evêques ne doivent être jugés que par les Evèques de la province affembles en Concile; y appelant ceux des provinces voifines, jusqu'au nombre de douze : fauf l'appel au Pape, suivant le Concile de Sardique. Dès le temps du Concile de Trente, le Clergé de France protesta contre son Décret sur cette matière. En 1632, René de Rieux, Evèque de Leon en Bretagne, ayant suivi la Reine Marie de Médicis, & s'étant retiré avec elle aux Pays-Bas, fur accusé de crime d'état, sous le ministère du Cardinal de Richelieu. Le pape Urbain VIII, par un bref du 8 Q20bre, commit l'Archevêque d'Arles, & les Evêques de Bou. Mémoires da logne, de Saint-Flour, & de Saint-Malo, pour lui faire part. c. 1. fon procès. Ils le jugèrent définitivement, le privèrent de fon évêché, & le condamnèrent en de groffes aumônes. Mais sous la régence de la Reine Anne d'Autriche, le Clergé affemblé en 1645, écrivit au Pape Innocent X, qui donna commission à sept autres Evèques, pour juger

ne l'entendoit pas & ne pouvoit pas même l'entendre ; car il y a tout lieu de prélumer que ce mot aufli inconnu en Latin qu'en François, n'est qu'une faure de copiste. On lit donc dans le texte du Concile , nife contefles & bona conversationis , exifimationis & fuma , fuerint Seff. 13. de ref. cap. 7. Si on confuite l'ancienne traduction Françoife, donnée par Gentien Hervet . on y trouvera : « s'il n'eft » tout évident qu'ils sont de bonne conduite, estime & renommée ; » d'où il réfulte qu'il lisoit, nis conster qu'id bong conversationis, existimationis & fama, fuerint. Et c'est bien le sens le plus naturel de ce texte. L'abréviation du mot quod aura pu faire naître fous la main des copistes, nife contestes &, au lieu de nife confict qu'il. Note de l'Editeur.

538 PARTIE III

### INSTITUTION

l'appel que l'Evêque de Leon avoit interjeté de la sen-CHAP. XVII. tence des quatre Commiffaires : elle fut caffée , & l'Evêque de Leon rétabli.

> Le Clergé dans la fuivante affemblée en 1650, réfolut de pourvoir à ce qu'à l'avenir on ne fit plus de pareilles entreprises; & le 23 de Novembre il fi: fignifier au Nonce du Pape un acte de protestation contre le bref de 1632, à ce qu'il ne puisse préjudicier aux Evêques de France, ni être tire à consequence ; & que les causes majeures des Evêques soient jugées par le Concile de la province, y appelant, s'il est besoin, des Eveques voisins jusqu'au nombre compétent, & fauf l'appel au faint fiège a. En 1654, il y eut un autre attentat contre l'immunité des Evèques. Le Parlement de Paris accepta une commission du grand sceau, pour faire le procès au Cardinal de Reiz, Archevéque de Paris, accusé de crime de lèse majesté : le Parlement prétendoit que ce crime faisoit cesser tout privilège. Le Clergé s'en plaignit ; & soutint que les Evèques ne devoient être jugés que par leurs confrères. La commission fut révoguée par Arrêt du Confeii ; & le Roi donna une déclaration conforme le 26 Avril 1657, par laquelle il ordonna, que le procès des Evéques seroit instruit & jugé par des Juges eccléfiastiques, suivant les saints Dècrets.

### \_\_\_\_\_

#### CHAPITRE X V I I I.

### Des Peines Canoniques.

L reste à parler des peines que le Juge d'Eglise peut im-Dofer. Il y en a de deux fortes : les pures spirituelles, comme la déposition & l'excommunication b; & celles qui tiennent du temporel, comme les condamnations d'aumô-

b Il faut aufli comprendre dans cette classe l'interdit , la fi fpense , la dégradation, les pénitences, le jeune, la retraite dans un féminuire, la récitation des prières, & certains actes d'humiliation, que le juge d'riglife peut ordonner.



a Les plus faints Pares ont leconnu eux-mêmes, que fuivant la difposition du Concile de Nicé, la connoissance des caufes majeures n'étoit dévolue au faint tiége, qu'après le jagement des Evêques. Innocent l' $E_l$  isl. ad Viciricium Rothom. n. 3, tom. 11. des conciles, p. 1250.

nes, la fustigation, la prison c. Le pouvoir d'imposer des PARTIE III. peines spirituelles est essentiel à l'Eglise, & elle l'a exerce Cu. XVIII. dans le plus fort des perfécutions; car ces peines confiftent plutôt à s'abstenir & à refuser, qu'à faire quelque chose de positif. Deposer un Prêtre, c'est déclarer que l'on ne le tient plus pour Prêtre; que l'on ne veut plus que perfonne reçoive les Sacremens de sa main, ni écouter ses instructions. Excommunier un laïque, c'est déclarer qu'on ne le compte plus pour Chrétien, & qu'on le met au rang des infidelles.

Les autres peines, qui tiennent plus de la juridiction coactive, ne laissent pas d'être fort anciennes. De tout temps l'Eglife a imposé par pénitence aux coupables, des aumônes, des jeunes, & d'autres afflictions temporelles, leur refusant l'absolution, s'ils ne se soumettoient à la pénitence; & paffant julqu'à l'excommunication, s'ils croupiffoient long-temps dans le crime, sans demander la pénitence, ou fans y fatisfaire. Saint Augustin parle de la fusti- 23. q. 5. c. 1. gation ou peine des verges, comme pratiquée par les Evê. ex erifl. ad ques ; à l'exemple des maîtres sur leurs domestiques, des Marcellin. pères sur leurs enfans, des professeurs des arts libéraux sur leurs disciples. Ainfiil y a apparence que l'Eglise en usoit principalement sur les jeunes Clercs. Les Abbés en usoient auffi fur les Moines, comme d'une correction paternelle & domestique d; & les disciplines volontaires semblent en être venues. Les prisons à temps ou perpétuelles, ont été regardées comme des peines canoniques; parce qu'il étoit

c Il faut ajouter, la privation des bénéfices, la privation de la Sepulture eccléfiastique , la réparation d'honneur. La prison perpésuelle est la plus torte peine que le juge d'Eglise puisse prononcer ; mais elle n'emporte ni mort civile, ni infamie, ni déchéance des

bénéfices. Cap. clericus extrà de panis. Le Juge d'Eglife ne peut condamner perfonne à être fouetté par la main du bourreau. 11 ne peut ordonner la queftion, ni aucune peine de mort, ni même la fiétriflure avec un fer chaud, ni le bannillement, les gulères, l'amende honorable, la confiscation, l'a-mende pécuniaire. Voyez les Inflitutes au Dr. crim. de M. de

Vouglans. d C'étoit un Clerc qui fusigeoit les Clercs, afin que cette correc-tion n'emportàt aucune note d'infamie. Les Canonistes ditent que ce ne doit pas être un Prêtre qui fasse cette correction; ils le fondent fue de la comparation de la constante de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la comparation de la nn Décret du Concile d'Agde, Mémoire du Clergé, Tom. VII, page 600, &c.

### \$40

### INSTITUTION

falji,

PARTIE III. ordinaire d'enfermer dans les Monastères les Prêtres, oi CH. XVIII les autres Clercs déposés pour de grands crimes, afin d'y passer le reste de leurs jours en pénisence, sans que le public, qui ne les voyoir plus, fût scandalisé de leur chute « D'autres fois les coupables incorrigibles & excommuniés étoient exilés par le secours de la puissance séculière, comme Neftorius & plusieurs autres; ou bien le Juge ecclésiaftique C. z. de crim. leur faisoit faire serment de quitter le pays f. Voilà les peines que nous trouvons ufitées dans les jugemens ecclésaftiques. Les moindres ne sont que des corrections falutaires: les plus grandes, font des moyens d'empêcher les coupables de nuire aux fidelles, sans leur ôter les moyens de se convertir. Mais l'Eglife a toujours en horreur des peines de fang; & fur-tout de la mort, qui ne laisse plus de temps pour faire pénitence.

> Suivant l'ulage préfent de la France, le Juge d'églife pett condamner à l'amende honorable, pourvu qu'elle se fasse dans fon prétoire, & non ailleurs, où il n'a point territoire g. Il peut imposer des peines pécuniaires, non fous le

(on, même perpétuelle, n'est point abusive. Arrèt du Parlement du 15 Juillet 1631 fur les conclusions de M. Bignon. f Quoique l'Official ne puisse por sordonner le bannissement en géné-ral, il peut cependant, lorsqu'il se trouve dans le diocese un Prètre étranger, soupçonné de quelque crime scandaleux, lui ordonner de se retirer dans son diocèle, sous peine des censures canoniques. Arit du 15 Juillet 1631. Journal des Audiences. g L'on distingue deux sortes d'amendes-honorables; l'une qui n'est qu'une réparation d'honneur faite à quelque particulier qui a été offen-lé; l'autre est une réparation qui se fait au public & publiquement. Le Juge d'Eglisse peut, sans contredit, condamner à l'amende-honorable de la première efoce, qui n'est qu'une réparation d'honneur. Ancien-

de la première espèce, qui n'est qu'une réparation d'honneur. Ancien-nement le Juge d'Eglise pouvoit aussi condamner à l'amende-honorable nement le Juge d'Eglife pouvoit aufli condamner à l'amende-honorable publique, & faire exécuter fa fentence, non-feulement dans la cour & circuit d'icelle, mais encore dans tous les endroits & environs du palais éplícopai. Fevret rapporte un arrêt du Parlement, du 14 Août 1634, qui confirma l'archevêque de Sens dans le droit d'élever des échelles, condamner à la mitre & à l'amende-honorable. Les Juges d'E-plife étoient même alors en polícifica de condemente du la faire. echelles, condamner à la mitre & à l'amende-honorable. Les Juges d'E-glife étoient même alors en poffession de condamner aussi les laques à de pareilles peines : mais on tient préfentement, que le Juge d'Eglié ne peut condamner à l'amende-honorable, même en ne la faisant exé-cuter que dans son prétoire, parce que l'Ordonnance criminelle met cette amende au nombre des peines afflictives, laquelle conséquement ne se peut ordonner que pour des cas privilégiés, & par des Juges royaux. Voyer les Lois Ecclés. de d'Héricourt, part. L. chap. XXIII. Max. G. Max. 6.

e Cette détention étoit ad Cuflodiam, ou pour la correction, plutot que par forme de peine afflictive. Cependant la condamnation à une priion, même perpétuelle, n'est point abusive. Arret du Parlement du 15



titre d'amendes, mais d'aumônes, dont il doit marquer l'application à certaines œuvres pies. Il peut condamner à quel- CH. XVIIL que fuffigation fecrète, non au fouet, qui fe donne publiquement par la main du bourreau. Il ne peut condamner au banniffement, mais bien enjoindre à un Clerc étranger de fe retirer du diocèfe h. Il peut condamner à prifon perpételle; ou pour des fautes moindres, à des retraites pendant certain temps, dans un Monastère, ou dans un Séminaire. Il est nécessaire d'observer ces distinctions, pour ne pas donner lieu aux appellations comme d'abus.

#### COX=

# CHAPITRE XIX.

\*5

De la Déposition ou Dégradation. De la Suspense.

E s plus grandes de toutes les peines canoniques i font. a la déposition pour les Clercs, & l'excommunication pour les laïques. La déposition est la privation de toute fonction publique, que le Clerc pouvoit exercer en vertu de son ordre. Un Prêtre, par exemple, étant déposé, n'a plus droit de célébrer la Meffe, ni d'administrer les Sacremens : non que les Sacremens ne foient valides, mais le Prêtre qui confacre ou administre, contre la désense de l'Eglise, pèche grièvement ; & tous ceux qui affistent à son sacrifice, ou recoivent sciemment de lui des Sacremens, participent à fon péché. Mais la déposition prive entièrement le Clerc de tous les droits qui ne dépendent point de l'Ordre ; comme la juridiction, la jouissance des bénéfices, les honneurs. Il eft réduit au rang d'un simple laïque; & tous ses bénéfices sont vacans & impétrables, du jour de la sentence de condamnation.

Dans les premiers fiècles, on fe fervoit indifféremment des noms de déposition & de dégradation k, pour marquer

.

h Ce jugement n'est pas regardé comme un bannissement, ni même comme une peine.

i On ne parle ici que des peines canoniques purement fpirituelles, & non de celles qui tiennent du temporel, telles que la prifon.

k Prétentement, on diftingue la déposition de la dégradation. La première n'est qu'une destitution, que l'on fait d'un Clerc, auquel on ôte la place qu'il occupe dans l'Eglise : comme quand on ôte à un Evêque son évêché. La dégradation est lorsqu'on ôte aussi à un Ecclésiasti-

542

PARTIE III. que le Clerc condamné, perdoit fon rang, & tomboit det CHAP. XIX. degré de son Ordre l. Pour rendre cette peine plus fentible, on introduisit la cérémonie de dépouiller publiquement le Clerc déposé de ses ornemens; & si un Concile jugeois, qu'un Evêque ou un Clerc eût été injustement déposé, on le rétablissoit, en lui rendant ces marques de son rang: ce quiest 12: 9: 3. 6 ordonné au quatrième Concile de Tolède, tenu l'an 633. epif. 65. ex Ordonne au quarrence Conche de Forede, renu ranoss. Conc. Tol. t. Quoique le Clerc dépose fût réduit à l'état des laïques, on 1V. c. 18. ne souffroit pas qu'il menât une vie séculière; mais on l'en-Dift. 818. c. voyoit dans un Monastère, pour faire pénitence : & s'il néex conc. Cagligeoit de la faire, il étoit excommunié.

Dans les derniers temps, on a diftingué deux fortes de dégradations, verbale & actuelle m. La dégradation verbale Pontif. Rom. est la fimple déposition , sans cérémonie extérieure. La digradation attuelle le fait ainfi. Le Clerc qui doit être dégradé, est revêtu de tous ses ornemens, & tient en ses mains un livre, ou autre instrument de son Ordre, comme s'il en als loit faire la fonction. En cet état il est amené devant l'Evéque, qui lui ôte publiquement tous ses ornemens, l'un après l'autre: commençant par celui qu'il a reçu le dernier à l'ordination, & finissant par lui ôter l'aube ou le surplis, & lit faire raser toute la tête, pour effacer la couronne, & m laisser aucune marque de cléricature n. Il prononce en mème temps, pour imprimer de la terreur, certaines paroles

que le caraftère dont il est revêtu, comme quand on dépouille un Evê-que du caraftère épiscopal, un prêtre du sacerdoce, &c. ¿ La dégradation étoit autrefois nécessaire pour que les Juges sé-

La degratation etoit autretois necessare pour que les Juges le culiers puffent procéder extraordinairement contre les Clercs, & list truire leur procés en matière criminelle, mêine privilégiée. Voye Bourdin, fur l'art. Il de l'Ordonnance de 1539. Voyez aufi l'Ordor-nance de Charles IX, du 16 Avril 1571, art. 14. La dégradation lo-lennelle des Eccléfiafiques condamnés a mort, s'obfervoit encore au commencement du dernier fiècle : il ven a une avernie au socie commence des Decletatandes condannes a nort, s'onervoit encore au commencement du dernier fiècle; il y en a un exemple en 1604, par l'Evêque de Saint-Malo; un autre en 1615, par l'Evêque d'Apt Les fréquentes contellations qui s'élevèrent à ce jujet entre les Eveques & les Parlemens, & le refus des Evêques de faire la dégradation, avant qu'eux ou leurs Officiaux eussent connu du crime, ont fait cester cet usage. Voyez les Mémoires du Clergé; Tom. VIII, pag. 1312 & 1318.

m La dégradation actuelle est aussi appelée Solennelle. Cette diffinc-tion de deux sortes de dégradations, l'une verbale, l'autre solennele, est confirmée par le Concile de Trente. Elle avoit déjà été marquée par Boniface VIII.

n Lorfque l'Eccléfiastique étoit constitué dans tes ordres facrés, et lui ratiffoit les doigts, comme pour ôter tout ce qui avoit pu toucher aux chofes faintes.

bilon.

contraires à celles de l'ordination. Cette trifte cérémonie ne PARTIE IIL se pratique que quand on doit livrer le Clerc dégradé à la CHAF. XIX; cour féculière : c'est pourquoi le Juge laïque y doit être présent, afin de recevoir auffitôt le coupable. Mais l'Eglise C. 17. novidoit intercéder, pour lui fauver la vie; & fi elle l'obtient, fignif. mus de verb. l'enfermer, & le mettre en pénitence.

On demandoit, pour la dégradation, le même nombre d'Evèques, que les anciens canons demandoient pour la déposition. Car pour juger & déposer un Evêque, il falloit 15. g. 7. c. f un Concile, compose de douze Evêques au moins : pour dé- quis 3. c. Feposer un Pretre, il falloit un Concile de six Evêques : pour lix 4. ex conce. déposer un Diacre, il en falloit trois. Il n'y avoit que les Carthag. moindres Clercs, que leur Evêque pût juger, accompagné feulement de son Clergé. Cette pratique n'étoit pas difficile dans le temps où les Conciles étoient fréquens & nombreux. & où les crimes étoient rares dans les Évêques & les Clercs. Mais dans les derniers temps, il s'eft trouvé fouvent des Prêtres coupables de grands crimes; & il étoit difficile en France, & encore plus en Allemagne, d'affembler tant d'Evêques. D'ailleurs les Evêques ne faisoient point de difficulté de juger les Prêtres eux seuls, ou par leurs Officiaux; de forte que les Juges féculiers, à qui cette dégradation fembloit n'être qu'une cérémonie affectée, pour rendre difficile l'exécution des jugemens, ont eu de la peine à l'attendre toujours, & à laisser cependant de grands crimes impunis ; d'autant plus, que quand ils avoient condamné un Clerc pour le cas privilégié, l'Evêque ne pouvoit point le dégrader sans connoissance de cause. On s'est donc infensiblement endurci contre le respect des personnes confacrées par les Ordres; on ne craint point de les livrer aux ministres de justice, & nous ne voyons plus en France de dégradation. Toutefois le Concile de Trente, voulant faciliter la punition des crimes, a déclaré que pour la déposition ou la dégradation folennelle d'un Prerre, ou d'un Clerc; l'Evèque Seff. 1. c. 43; pouvoir, au lieu d'autres Evêques, appeler autant d'Abbés croffés & mitrés, ou d'autres personnes constituées en dignité eccléfiaftique o.

o La dégradation folennelle des Eccléfiastiques condamnés à mort » s'obfervoir encore au commencement du dernier fiècle. Le 16 Novembre 1607, un Prêtre condamné a mort par les Juges de Ploermel, fut dégra-





PARTIE III.

۶**44** 

# INSTITUTION

Il v a d'autres peines canoniques, qui ne tendent qu'à pri-CHAP. XIX. ver le Chrétien des biens spiriruels pour un temps, afin de l'exciter à rentrer dans le devoir. On en compte trois ; la fuspense, l'interdit & l'excommunication : & on les appelle plutôt cenfures que peines. Car encore quel'excommunication retranche le Chrétien pour toujours de la société des fidelles, l'intention de l'Eglise n'est pas qu'il demeure dans ce milerable état, mais qu'il se reconnoisse & revienne demander l'absolution p. Il n'en eft pas ainfi du Clerc déposé : l'intention eft qu'il demeure toute sa vie privé du ministère dont il s'eft rendu indigne; & s'il eft réhabilité, c'eft une di spense & une grâce extraordinaire.

> La suspense est une interdiction à un Clerc, de faire les fonctions de son Ordre pendant un certain temps. S'il étoit interdit pour toujours de toutes fonctions, ce seroit la déposition. Et comme la déposition est la dernière peine que l'Eglise puisse prononcer contre un Clerc; il étoit à propos qu'il y en eût de moindres, que l'on pût proportionner aux fautes. C'est pourquoi il y a plusieurs degrés de suspense q. Elle eft locale ou personnelle. Locale, si le Prêtre n'est interdit de ses fonctions que dans un certain lieu; personnelle, s'il l'eft en tous lieux : & elle peut encore être générale, ou bornée à certaines fonctions. Il peut être fuspendu, quant à la prédication, non quant à l'administration de la pénitence, ou quant à la célébration de la Messe. La suspense peut être bornée à un temps plus long ou plus court ; & après ce temps, elle ceffe de ploin droit; ou bien elle eft imposée tant qu'il plaira à l'Evêque, & alors il faut attendre qu'il la lève expressément. Quelquefois auffi un Clerc est interdit, non des fonctions de son Ordre, mais de quelque autre

droit:

dé par l'Evêque de S. Malo : & l'Evêque d'Apt en 1615, en dégrada un autre. Mais les fréquentes contestations survenues entre les Evêques & les Parlemens pour la dégradation des Eccléfisifiques, & le refus des Evêques de faire cette cérémonie avant qu'eux ou leurs Officiers euffent connu du crime de l'accusé, ont fait cesser totalement cet usage.

p Voyez ce qui est dit ci-après des excommunications, chap. XX, & des absolutions, chap. XXII.

q Il ya même un cas où la fuspense n'est regardée que comme une précaution plutôt que comme une peine : comme quand un Evêque renvoie à l'Official un Clerc accusé d'un crime, il peut ordonner que l'acculé demeurera suspens des fonctions de son ordre, pour empêcher la profanation des facremens & le scandale, D'Héricourt, Lois Eccléf. tit. de la Juridiction épiscop.

droit : comme un Chanoine du droit de fuffrage, ou de l'enrrée du chœur : ou il est privé pour un temps du revenu CHAP. XIX. de fon bénéfice : le tout fuivant la qualité des fautes & les ufages des Eglifes. La fuspense est une peine propre aux Clercs ; celui qui ne l'observe pas, tombe dans l'irrégularité. C'est d'ordinaire la première peine que prononcent les Juges ecclésiastiques ; & ils prétendent la pouvoir ordonner fur l'interrogatoire de l'accusé : parce que, disent-ils, le Décret d'ajournement personnel emporte sufficiers laïques.

# CHAPITRE XX.

De l'Excommunication.

L'Excommunication, l'exclusion, l'exclusion de la table communication, l'exclusion de la table commune; & c'étoit la peine de l'oratoire, ou de la table commune; & c'étoit la peine des Moines qui n'y venoient pas à temps. Dans l'ufage des

Tome 11.

Мm

-10.5

r L'excommunication a fon fondement, non-feulement dans le pouvoir de lier & de délier en général, que Jefus-Chrift a donné à fes Apôtres & à fes difciples; mais fingulièrement dans le précepte que Jefus-Chrift donne à les difciples, en faint Matthieu, chap. 18. Si peccaverit in te frater tuus, vade & corripe cum inter te & ipjum folum. Si te audierit, lucratus eris fratrem tuum. Si autem te non audierit, adhibe secum adhuc unum vel duos, ut in ore duorum vel trium teftium fiet omne verbum. Quòd fi non audierit, fit tibi ficut ethnicus & publicanus. Amen dico vobis, quacumque alligaveritis juper terram erunt ligata & in calo; & quacumque folveritis fuper terram, erunt foluta & in celo. On trouve dans ce précepte l'inflitution de l'excommunication, en ces termes, Sit tibi ficut ethnicus & publicanus, & des monitions canoniques qui doivent la précédet : Corripe eum inter te & ipjum, & &c. f Dans l'ancienne Eglife l'excommunication avoit divers degrés. Ce

f Dans l'ancienne Eglife l'excommunication avoit divers degrés. Ce n'étoit pas toujours une privation abfolue des (acremens; ce n'étoit le plus fouvent qu'une féparation & une efpèce de fchitme entre les Eglifes, ou de fulpente de commerce spirituel entre certains Evêques & leurs Eglifes.

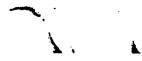


546

PARTIE III. derniers fiècles, l'excommunication fe prend pour l'anathe: CHAP. XX. me, c'eft-à dire le retranchement de la société des fidelles. Matt. XVIII. Elle est fondée sur cette parole de l'Evangile : Si celui que vous avez repris, n'obéit pas à l'Eglife, qu'il vous foit comme 17. 2. Cor. v. 11. un pajen & un publicain : & fur ce précepte de S. Paul : Si un Chrétien est nomme impudique, ou avare, ou idolatre, ou médifant, ou ivrogne, ou voleur, vous ne devez pas même manger Homil. 50. avec lui f. Ce que S. Augustin explique , s'il est jugé & dénoncé 1:1: & Origène avoit dit avant lui, qu'on ne doit chaffer de c. 12. Hornil. 2'. l'Eglise que pour un peché manifeste. Autrement, s'il étoit in Jofue. à la liberté de chacun de se séparer de ceux dont il condamne la con luite, on donneroit ouverture aux schismes & aux 2. Theff. m. jugemens téméraires. S. Paul dit encore : Que fi quelqu'un 14. n'obélt pas à notre parole, notez le, & ne vous mélez point avec lui. Min qu'il sit de la confusion. Et ne le regardez pas comme voire ennemi ; mais corrigez - le comme votre frère. Voilà les règles de l'excommunication. Elle doit être précédée au moins de trois monitions, car Jesus-Christ ordonne de reprendre celui qui nous a offensé, premièrement en particulier, puis en préfence de deux ou trois témoins, & enfin devant l'Eglife, avant de l'éviter : elle doit être jugée & Bafil. epift. denoncée par celui qui a autorité dans l'Eglife ; l'effet eft de 47. fuir tout commerce avec l'excommunié; le but, de le couvrir d'une confusion faluraire, mais on ne doit pas ceffer de l'aimer & de procurer son salut u. Suivant ces règles, les faints Evèques des premiers fiècles

ne venoient que rarement & difficilement à ce remède ex-Confl. Apofl. trème de l'excommunication x. Quand quelqu'un étoit lib. 2.6.7. acculé, ils examinoient foigneulen:ent fa conduite y:s'ils trouvoient l'acculation véritable, ils le reprenoient d'abord

y Le cinquième Concile d'Orléans, tenu en 149, défend aux Evêques d'excommunier légérement, leur permettant de le faire feulement pour les causes portées par les Canons.



s Ce précepte peut auffi être regardé comme un confeil de fuir une compagnie, qui peut être dangereule : ce qui n'emporte pas néanmoins que l'on doive le regarder abfolument comme excommunié.

u Ainfi l'on peat, & l'on doit même, ron-feulement prier pour eux; mais aufli les inftruire & les exhorter quand on en trouve l'occasion & quand on est à portée de le faire, pour tâcher de les ramener dans la bonne voie.

x Ce qui est dit ici s'entend, non pas d'une simple privation des facrement, mais d'une excommunication qui emporte téparation de communion d'avec les fidelles.



en particulier; fi cette correction ne fuffifoit pas pour l'obliger à le reconnoitre, l'Eveque prenoit un témoin ou deux, PARTIE IIL CHAP. XX. & en leur présence avertifioit l'accusé avec adresse & dou- Ibid. 6 38. ceur; s'il s'endurciffoit, l'Evêque le reprenoit publique. ment devant l'Eglife. Il employoit pour le guérir toutes Ibid. c. 41. fortes de remèdes. La confolation pour adoucir le mal; la riqueur des reproches & des menaces, pour nettoyer la plaie & ôter l'enflure; les jeunes contre la corruption; enfin, s'il voyoit que le mal eût gagné toutes les parties, & qu'il n'y eût plus d'espérance de guérison, il prenoit conseil des Evêques & des Prêtres les plus expérimentés; & après avoir mûrement delibéré, & long temps attendu, il retranchoit de l'Eglise le membre corrompu, de peur qu'il n'infectat les autres; mais il ne le faisoit qu'avec douleur. avec larmes, & pour obeir à cette parole de S. Paul : Oter 1. Cor. v. 13: le méchant d'entre vous.

L'excommunié étoit traité comme un infidelle z : les Confl. Apoff. Chrétiens n'avoient point de commerce avec lui, sur tout lib. 2. c. 33. pour les prières; il ne laissoit pas d'entrer dans l'Eglise pour Ibid. c. 39. ouir la lecture des faintes Ecritures & la prédication, car les infidelles mêmes y étoient admis; mais on le faisoit fortir avec eux pour lui faire désirer de rentrer dans la participation des prières, & pour faire craindre aux autres de tomber par son exemple; cependant l'Evêque ne l'aban- Ibid. c. 42: donnoit pas, fut il tombé pour la seconde fois. Il ne témoignoit pas en avoir horreur, & ne l'éloignoit pas de fa compagnie, ni même de sa table, imitant le Sauveur qui mangeoit avec les Pharifiens & les pécheurs. Il le confoloit. & lui donnoit courage, de peur qu'il ne tombat dans l'abattement & le délespoir ; que s'il se convertissoit & montroit Ibid. c. 41; des fruits de pénitence, l'Evêque le recevoit avec joie, comme l'enfant prodigue; & après lui avoir impose les mains pour le réconcilier à l'Eglife, il l'admettoit même à la participation des prières & des Sacremens. Nonobstant toutes ces sages précautions, si quelqu'un, fût-ce un Lai-

Mmij

5.47

<sup>7</sup> Le ferupule a'loit fi loin à cet égard, que le Concile de Vaifon, en 442, veut que l'on évite, non-feulement ceux que l'Evèque a excommuniés nommément, mais encore ceux dont il témoigne, fans le dire n'être pas faisfait. Ce que l'on ne peut regarder que comme un confeit de prudence.

CHAP. XX.

PARTIE III. que, se plaignoit que son Evêque l'eût excommunié légérement, par animosité, ou pour quelqu'autre facheuse difposition, la cause étoit portée au Concile de la Province, comme étant des plus importantes de l'Eglife, puisqu'il s'agiffoit de l'état spirituel d'un Chrétien. Telle étoit l'ancienne discipline touchant l'excommunication.

> A mesure que les mœurs du commun des Chrétiens le relâchèrent, & que le mérite des Evêques diminuz, les causes d'excommunication furent plus fréquentes, & la difcrétion moindre, pour user de ce remède extrême. Depuis le neuvième fiècle a, les Eccléfiastiques employèrent souvent ces armes spirituelles pour repousser les violences que la plupart des petits Seigneurs exerçoient contr'eux, en pillant le patrimoine de l'Eglise b, encore falloit il quelquefois y, joindre le glaive matériel, & se désendre à main armée. La dureté croissant toujours, on passa à des rigueurs peu connues à l'antiquité; d'excommunier des familles, des Provinces & des nations entières, ou du moins y interdire l'exercice de la Religion; d'établir des excommunications de plein droit c, qui seroient encourues sitôt que le crime seroit commis, sans monition ni jugement; d'en tèferver quelques unes au Pape, ensorte qu'il fallût allet à

On excommunioit auffi alors ceux qui ne payoient pas leurs dettes: c'est pourquoi, dans le concile tenu a Russe en Poitou, en 1258, il sut réglé que le Prêtre qui auroit absous un excommunié a l'articie de la mort, devoit l'obliger de fatisfaire à sa partie par lui ou par autre; qu'autrement ce Prêtre en leroit tenu lui-même personnellement.

c Ce font celles qu'on appelle ipfo facto ; c'eft-à-dire qui font essourues par le seul fait.

<sup>&</sup>quot;Ce fut dans le dixième & onzième fiècles, que l'usage des cer-fures ecclésiastiques devint plus commun. Les Eveques excommunious tous ceux qui s'oppoloient à leurs defleins, même pour les affaires temporelles. Voyez l'abrégé chronologique de M. sons. I, à la fin su dixième siècle.

<sup>6</sup> On trouve, dès l'an 566, un Concile tenu à Tours, par ner Evêques, dans lequel, en parlant des ufurpateurs des biens des Egi-fes, il est dit que s'ils persistent dans leur usurpation après trois émonitions, les Evêques s'affembleront tous de concert avec leurs ab-bés, leurs Prêtres & leur Clergé; & , « puifque nous n'avons poir, » difent-ils, d'autres armes, il faut prononcer contre lui, dans le » chœur de l'Eglife, le *Pfeaume* 108 contre le meurtier des pauvres, » pour attirer fur lui la malédiction de Judas; enforte qu'il meure, » non feulement excommunié, mais anathématilé. » On voit par-la que l'on faifoit une différence entre l'anathème & l'excommunication. Le premier étoit l'abandonnement au démon; la fimple excommunication confiftoit alors à ne plus communiquer avec l'excommunié. monitions, les Evêques s'affembleront tous de concert avec leurs ab-

Rome pour s'en faire absoudre ; d'accompagner la publica- PARTIE IIE. cation des excommunications des cérémonies fenfibles, CHAP. XX. comme d'éteindre & jeter à terre des cierges allumés d, faire sonner les cloches, prononcer des malédictions terribles.

D'ailleurs, on ordonna excommunication de plein droit contre ceux qui communiquoient avec les excommuniés; ce qui n'est pas sans fondement dans l'antiquité, puisque le Concile d'Antioche, tenu en 341, prononce excommunication contre ceux qui osent communiquer avec des Clercs déposés; ainfi une seule excommunication en produisoit une infinité d'autres, car on expliquoit, avec une ext. ême rigueur, la défense d'avoir commerce avec les excommuniés; & par là on étendoit cette peine jusqu'aux biens temporels. On prétendoit donc que personne ne devoit approcher d'un excommunié, non pas même ses domestiques, ses enfans, sa femme; & qu'il ne lui étoit permis, ni de paroître en jugement, ni d'exercer aucun droit.

Enfin e, le pape Grégoire VII f, vers l'an 1080, poussa s. g. 6. c. A

d Cette cérémonie fut pratiquée en 1031, dans une excommunication qui fut prononcée après la lecture de l'Evangile, contre les Chevaliers du diocèfe de Limoges, qui refusoient de promettre à leur évêque la paix & la jussice, comme il l'exigeoit. Cette excommunication fut accompagnée de malédictions terribles. En même temps les Evêques je érent à terre les cierges allumés qu'ils tenoient, & les éteignirent. Le peuple en frémit d'horreur, & tous s'écrièrent : Ainfi Dieu éteigne la joie de ceux qui ne veulent pas recevoir la paix & la juffice.

e Grégoire IV voulut, dès l'an 833, abufer de même de l'ex-communication. Voyant que la plupart des Eveques de France avoient abandonne le parti de Louis-le-Debarnaire, il fe joignit à eux. Etant venu en France, il fit répandre le bruit qu'il vouloit excommunier ceux d'entre les Evêques qui étoient encore fidelles à l'Empereur ; mais ces Evêques firent dire au Pape , qu'il s'en ret urneroit ex ammunié lui-même , s'il entre renout de les excommunner, contre les canons.

f'Co pape eut de grands démélés avec l'Empereur Henri IV & les Eveq es d'Allemagne, au fijet des invettitures. L'Empereur s'étant déclaré contre lui, fit déclarer dans l'allemblée de Wormes, tenue l'an 1076, que l'on ne devoit point reconnoître Grégoire pour Fape. Celui-ci, de fon côté, tint un Concile à Rome, dans lequel il ex ommania Henri & le déclara déchu de fes Etats. Les Princes d'A lemogne obligerent Henri d'aller trouver le Pape en état de Suppliant, & de recevoir de lui les conditions qu'il voudroit lui im-

549

Can. 1;

Mm iii



X LED 8 L.

....

FART 1 52 TANGE dernier excès les confèquences de l'excommunicaron, increnant qu'un Prince excommunié étoit privé de ant de sou pouvoir; que les vallaux étoient quitres du ferment ant de saiente. & que les sujets ne lui devoient plus d'obéiffance. 19 1. 1 Masa force de vouloir faire craindre la publiance de l'Églife, en la rendit merritable; & on réduint les choies à ce point, que les Laigues craignoient peu les centures, & que les Fre ats les plus lages n'o olent presque les employer g.

27 8 8 844-

Il fallut apporter divers tempéramens à ces maximes. Gregoire Villui-même, excepta de l'excommunication les femmes des encommunies, leurs enfans, leurs ferfs, ceux qui communiquoient avec eux par ignorance ou par nécelfile; comme pour acheter des vivres en paffant, ou pour kur fare laumone.

L'excommunication encourue, pour avoir communiqué avecl'excommunic, futnommee Excommunication mineure k, qui ne prive que de la perception des Sacremens, fans exe ere de l'entree de l'Egute ni du commerce des fidelles; ainti il n'etcit plus à craindre que les excommunications s'crendifient à l'infini. L'obligation d'éviter les excommuries ne aiffait pas de cauler encore de grands embarras,

& .e. X des Seigneurs ne feroient point tenus de répondre dux ec-chonoriques, ni à d'autres au Fribunal Ecclefiatique, ( ce qu'it fact enter dre en matière protane) que fi le Juge Ecclefiatique les meemin nieit pour ce fajet , il feroit contraint , par faitie de fen paporel . a lever l'excommunication.

On thuis pareillement des priviléges que quelques Papes avoient accordés a certaines perfonnes, de ne pouvoir être excommunices, ni interdites ; & dans le Concile de Virsbourg, en 1287, le lé-ga fit lire les contitutions des Papes Alexandre 19 & Clément IV, portant révocation de ces priviléges. & A la différince de l'excommunication ou anathème, qui fut

Spreice Excommunication majoure.

A

paler ; mais Henri s'étant repeati des promeffes qu'on lui avoit exto juics par force , Gregolie Vil fit elle pour Empereur Robolphe Dut le Solabe, l'an 1277, Henri repails en Allemagne, malgré les excommunications de Gregoire Vil, par l'excommunicat le dépose de Belvera da s'an conclierent a Rome, l'an 1080. La égende de Gré-goire VII, dais lapielle il étoit joué d'avoir excommunié l'Empeseur Henri , & d'avoir delle fes fujets du ferment de fidelite , ayant éte en oyee en Franze, en 1729, fat condamnée par un manle-ment de M. de Crylus, Evêque d'Auxerre, du 28 Juillet 1733; Se le Pallement par artêt du 28 Février 1730, déclara abuits quatre breis qui avoient para an fujet de cette légende. g En 1 45, S. Louis fit une ordonnance, portant que les vaillux



principalement à cause des excommunications générales & PARTIE HE de plein droit ; c'est pourquoi le Concile de Bale déclara CHAP. XX. que l'on ne seroit obligé d'éviter que deux sortes d'excommuniés; ceux qui le seroient nommément & solennellement, & ceux dont l'excommunication seroit & notoire, qu'il seroit impossible d'en douter i. Ce Décret sut confirmé par une Constitution de Martin V, & sut inséré dans la conc. tit. 33. Pragmatique, & enfuite dans le Concordat.

Le Concile de Trente a encore apporté quelques ref- Seff. 15. 6. 3. trictions à l'usage de l'excommunication, reconnoissant que fi elle n'eft employée fobrement & avec circonspection, elle devient méprifable & même nuifible. Premièrement, quant aux monitoires pour venir à révélation, le Concile veut qu'ils ne foient décernés que par l'Evêque, pour grande caufe, & après mûre délibération; & qu'il ne cède point à l'autorité du Magistrat séculier pour les accorder. Ce Concile défend à tous les Juges Ecclésiastiques d'employer l'excommunication pour faire exercer leurs Ordonnances k, rant que l'exécution se peut faire par contraintes temporelles, sur les biens ou sur les personnes, même avec l'aide du bras féculier, mais il défend au Juge féculier d'empêcher les Juges ecclésiastiques d'excommunier, ni de les contraindre à absoudre, ni de prendre aucune connoissance de la justice de l'excommunication.

Tel est donc aujourd'hui l'usage de l'excommunication. Il doit y avoir caule suffisante, c'est-à-dire quelqu'une de celles qui sont exprimées dans le droit, ou du moins un péché notable & scandaleux, puisqu'il ne s'agit de rien moins que de la dernière de toutes les peines spirituelles. Le 1. 9. 3. c. 1. défaut de cause rend l'excommunication injuste, mais on 27.9.4. c. de doit toujours la craindre. Celui qui la prononce doit avoir fucro. 48. c. Juridiction contentieuse : il faut qu'il y ait trois monition sent.excumm: précédentes, publiées au moins à deux jours d'intervall<sup>s</sup> ex conc. Lat.

e 17.

Seff. 20.

i Le Concile ajoute, que l'on n'eft pas obligé d'éviter ceux qui se trouvent compris dans des censures portées en général.

L La faculté de théologie de Paris avoit, des l'année 1502, donné son jugement doctrinal touchant les excommunications prononcées par le Pape, contre ceux qui ne vouloient pas se sonmettre au paiement des décimes établies par la Saintete, fans le confentement du Roi Elle décide que ces cenfores n'ont aucune force après l'appel interjeté, & qu'elles n'obligent point les appelans de s'abitenir de célébrer la meile , ni d'affister à l'olice d.vin.

CHAP. XXL

553

# INSTITUTION

PARTIE IL l'une de l'aure; que la sentence d'excommunication soit ecrite; que la personne y soit nommée, & la cause excrimée. Les noms des excommuniés doivent enfuite ette sublies dans l'Egine & affichés à la porte, afin que tout le monde foir tenu de les éviter l. S'ils y entrent, on doit les en chaffer ; & fi on ne le peut, il faut ceffer l'Office divia & quitter l'Églife. Ces formes fe doivent observer à l'excommunication portée par le Juge.

Mais celles qui font portees par la Loi font encourues de plein droit, fitot que l'action eft commile; zinfi celui qui z commis une fimonie, ou trappé un Clerc, doit s'abstenir des lors de l'entrée de l'Eglife, juiqu'à ce qu'il ait été abious: la forme du prône le fait voir: & ce fera la faute du coupuble, fi l'abiolution est différée, puisqu'elle ne se refuie point à qui le met en devoir : mais il n'y a que celui qui connoit l'excommunication portée par la Loi, qui foir obligé à l'obierver m; & on peut en ignorer plusieurs, fans que Gioff. in c. l'ignorance foit criminelle; car ces excommunications de ess. 22. de plein droit sont en fi grand nombre, qu'il est difficile, même in 6. Glut. in aux plus favans Canonittes, d'en faire le dénombrement Clem. 1 cod. exact. Dans le Sexte feul, on en compte trente-deux; dans Navar man. les Clémentines, cinquante; vingt-un dans la Bulle in Canà 5. 27. 2. 50. Domuna 2; & une infinite d'autres dans diverses Builes &

fent excom

n Cette bulle est ains appelée, parce qu'on en fait folennelle-ment la ledu e tous les ansa Rome. Elle excommunie ceux qui appellent des bulles & breis des Papes au futur concile, fans exception des perionnes ; tous les Princes qui mettent de nouveaux impôts fur les peuples fans la permittion da pape; ceux qui font quelque traite d'alhance avec le Turc, ou avec les hérétiques : tous ceux qui appellent pardevant les Juges Séculiers, des torts & griefs qu'ils auront reçus de la Cour de Rome. Elle comptend dans l'excommunication les Parlemens, & tous autres quis'opposent à l'exécution des bulles, même les Procureurs Genéraux. El.e excommu-

l Le fixième Concile de Milan ordonne, que l'on affiche daus les facrifies des Eglifes, en un lieu apparent, les noms & furnoms de ceux qui font interdits, ou excommuniés; Us fiquindo præfen-tes fint, ajoute ce Concile, 2 divinis officius ecclefuque eficientus, m C'eft pourquoi le troifieme Concile de Milan, tous S. Charles,

ordonne aux Cures d'inthruire leurs paroinliens fur les funeites effets de l'excommunication, & de leur infpirer la crainte qu'ils doivent en avoir. Ca même Concile veut aufi, que l'on publie une fois par an dans toutes les Eglifes cathédrales & paroifiales, toutes les ditférentes especes d'excommunications encourues de fait & de droit, Mais le numbre des différentes caufes d'excommunications s'étant beaucoup accru, l'en n'obferve plus cette publication



Conflitutions nouvelles des Papes, fans compter celles des PARTIE IIE Conftitutions fynodales, & des diverses Ordonnances des CHAP. XX. Evêques, des Règles & des Constitutions des Réguliers; mais dans tous les anciens Canons, compris dans le Decret de Gratien & les Décrétales, à peine en trouve t-on trente; encore qui voudra bien les examiner, trouvera que la plupart ordonnent l'excommunication, non pas pour être encourue de plein droit, mais pour être imposée par le Juge en tel cas, contre ceux qui en feront convaincus. Rien n'empêche d'entendre ainfi les paroles du fameux Canon, Si quis, suadente diabolo, qui dit : Que si quelqu'un 17. q 4. 6 porte ses mains violentes sur un Clerc ou sur un Moine, il 29. sera soumis au lien de l'excommunication, c'est-à-dire quand il fera convaincu & condamné. Il est vrai que la glose l'explique de l'excommunication de plein droit, & cette opinion a prévalu.

nie tous les Juges Séculiers qui se mêlent de juger les causes bénéficiales; les posselloires, les dixmes, & autres revenus ou causes ecclésiastiques; ceux qui ordonnent la faisie du temporel, ou qui procéderont par la voie criminelle contre les Clercs ; enfin, tous Princes & Rois, & leurs Ministres & Officiers de Justice qui imposeront des levées sur les revenus des bénéfices , quand même les Eccléfiastiques offriroient de les payer Elle fut commencée, selon les uns, par Boniface VIII; felon d'autres, par Clément V ou par Martin V en 1420, confirmée par Jules II en 1521; & par Paul III en 1536. Cette bulle fut introduite furtivement en France, & publice par quelques Evêques ; mais le Parlement de Paris s'y eft oppolé en différentes occasions, notamment en 1570. 1580, 1601, 1602, 1612 & 1643. L'indult de clément la accordé à Louis XIV, pour la nomination aux bénéfices confistoriaux de Provence , exige non le publication, mais l'obfervance, l'exécution pleine & es tière de cette bulle. Mais le Parlement d'Aix repréfentail y a long-temps que le Roi n'avoit pas besoin de cet indult pour nommer. Cette bulle fe publicit tous les ans dans les provines du Routhilton, le Jeudi-Saint. Mais par Arrêt du Confeil Souverain de Routhilton, du 8 Mars 1763, le Procureur Général a été reçu appelant comme d'abus de l'exécution & publication de ladite bulle qui fe faifoit dans les paroifies. L'arret dit qu'il a été mai, nullement & abufivement procédé à la fulmination de ladite bulle, & ce, toutes les fois qu'elle a été publiée, comme étant contraire aux faints ca-nons, libertés de l'Églife Gallicane, aux maximes du royai me, & à l'autorité Roya'e. L'ariet fait défenfes à tous Archevéques & Evéques de la reconnoître ni faire publier, & dit qu'elle fera ôtée da situel.

553



- (- -

PARTIE III. CEAP. XXL 554

2

#### CHAPITRE XXI.

## De l'Interdit o.

'INTERDIT est la défense de célébrer les divins Offices, ou d'administrer les Sacremens dans un certain lieu, une Ville, une Province, un Royaume, ou d'y admettre certaines personnes, quelque part qu'elles aillent. Le premier s'appelle Interdit local, le fecond perfonnel p. Si l'un & l'autre est joint, on l'appelle Interdit mixte. Cette peine étoit peu connue dans les premiers siècles, aussi bien que les excommunications générales, fi ce n'est contre les hérètiques, ou les schismatiques manifestement séparés de l'Églife. A l'égard des autres pécheurs, les Chrétiens ne s'en féparoient point, s'ils n'étoient excommuniés nommément ; & les faints Evêques tenoient pour maxime de ne pas retrancher de l'Eglite les pécheurs, quand ils font fi puissans,

23. q. 4. c. Ou en fi grand nombre, qu'il n'y a pas lieu d'espérer qu'ils cum quifque se corrigent par la censure, mais plutôt de craindre qu'ils ne 29. c. non po- fe portent à la révolte & au schilme manifeste : c'est la doc-Aug. lib. 3. trine de S. Augustin qui dit encore qu'avec la multitude il cont. Par- faut plutôt user d'instructions, que de commandemens, men, Epist. d'avertifiemens que de menaces, & employer la sévérité 22. al. 64. Eod. lib. 2. contre les péchés des particuliers. Il loue la charité & la cont Parm. & prudence de S. Cyprien, qui ne rompit jamais la commude bapt. cont. nion avec des Evêques, qu'il reprenoit d'être avares, ufu-Donat lib. 4. 24. 9. 3. c. riers & usurpateurs du bien d'autrui; & il reprend severe-2. ex epist. ment un jeune Evêque qui, pour le péché du maître, avoit ed Auxil, 75. excommunie toute une famille q. Il avoue toutefois que des

o L'interdit, pris dans sa fignification la plus étendue, est une cenfure Eccléfiaftique , qui futpend les Eccléfiaftiques de leurs tonctions, & qui prive le peuple de l'usage des facremens, du fervice divin & de la fépulture Eccléfiastique.

p L'interdit perfonnel, eft lorique l'entrée d'une Eglife eft défendue à quelqu'un. Lorfqu'on défend à un Eccléfiastique de faire pendant un temps ses fonctions, cela s'appelle Suspense; c'est la mème chofe que l'interdiction pour les offices civils.

q C'étoit Auxilius, qui excommunia la famille entière de Classien. S. Léon a établi les mêmes maximes que S. Augustin, dans une de fes lettres aux Evêques de la Province de Vienne.



Evêques d'un grand nom en avoient que que fois ufé autrement; & nous trouvons en effet dans S. Bafile un exemple CHAP XXL d'une excommunication contre plusieurs complices d'un Bafil. es ife rapt, avec leurs familles, & contre le Bourg entier qui 144l'avoit favorisé; mais nous ne voyons point que l'empereur Constance, ni l'empereur Valens, quoiqu'hérétiques & persécuteurs des Catholiques, aient été excommuniés, ni exclus d'entrer dans l'Eglife, & les excommunications prononcces contre l'empereur Anaftale & contre Léon l'Iconoclaste, ne s'étendoient point à leurs sujets.

Les plus anciens interdits rque j'aie remarqués sont vers la fin du fixième fiècle, où Grezoire de Tours rapporte pluficurs exemples ( d'Evêques, qui à l'occasion de quel- Hiff. Eeclef. ques grands crimes, failoiem ceffer l'Office dans l'Eglife, liv. \*\*\*\*\*. comme pour la mettre en deuil; mais depuis le pape ". 53. Grégoire VII, nous voyons fouvent des excommunications générales & des Interdits t, pour les crimes des Souverains. En excommuniant un Empereur ou un autre Prince, on excommunioit auffi tous ses fauteurs ou adhérans, c'eft-àdire tous fes fujets qui demeuroient dans fon obeisfance. On mettoit en interdit tout le pays, afin que ceux même qui ne suivoient pas son parti fussent excités à se soulever contre lui, pour ne pas porter la peine de son crime. Les Eveques en usoient de même; & souvent pour la désobéissance d'un Seigneur, ou des chefs d'une Communauté de Bourgeois, Pragmat's ils mettoient les Villes en interdir. Il fusifioit, pour attirer tit. 22. cette peine, que la Communauté ou le Seigneur refusat de chaffer un particulier excommunié.

C. alma ult; com, in 6.

L'expérience a fait voir que ces rigueurs nuisoient plus de fent. ex-

e Dans le langage de ces temps-la, on confondoit le plus fouvent l'interdit avec l'excommunication.

u Le concile de Basse, fiff. 20. ordonne que l'interdit ne pourra être prononcé contre une ville, que pour une faute notabe de cette ville oi de fes Gouverneurs, & non pour la faute d'une personne particulièle.

r Quelques-uns prétendent que l'interdit étoit ufité des le quatriè re fiècle, chez les Grecs ; d'autres, qu'il l'étoit du mains dès le cinquième fiècle. Ceux-ci le fondent fur upe lettre de S. Auguftin au Comte Boniface.

<sup>/</sup> Le plus fameux est celui de Leudovalde, Evêque de Lizieux, qui mit en interdit les Eglifes de Rouen, lorique Frédegonde eut fait affailurer Prétextat, Evêque de cette ville. Il est certain que les interdits furent ulités depuis le neuviene fiècle.

PARTIE III

s. almu.

à la Religion qu'elles n'y fervoient. Les innocens fouf-CHAP. XXI froient pour les coupables, puisqu'ils étoient prives des Offices divins, & des Sacremens. A la longue, les peuples s'y endurciffoient, & méprifoient la Religion, dont ils ne voyoient plus d'exercice, & dont on ne les instruisoit GIS in d. point. On remarque qu'un certain lieu de la Marche d'Ancône avoit été si long-temps en interdit, qu'après qu'il fut levé, les hommes de trente & de quarante ans, qui n'avoient jamais oui de Messe, se moquoient des Prêtres célébrans. Quelquefois les peuples, ne pouvant souffrir cette honte, se soulevoient, & en venoient à des violences ouvertes ; auffi fut on obligé de modérer la rigueur des interdits x.

Dès le commencement, nous voyons que l'on exceptoit toujours l'administration du Baptême aux enfans, & de la Pénitence aux mourans. On accorda, par privilège, à la plupart des Réguliers, de n'être point compris dans les interdus généraux. Ainfi, il leur étoit permis de faire l'Office dans leurs églifes; mais à portes fermées, fans chanter, ni C. refronf. fonner les cloches. On ajouta, de prêcher quelque fois, pour 43. de fent. exciter le peuple à pénitence ; donner la Confirmation, & l'Eucharistie en viatique; dire une Messe basse tous les Dimanches, mais à portes fermées, & les excommuniés exclus. Enfuire, on permit l'administration de la Penirence, la Messe basse tous les jours, l'Office solennel quatre ou cinq fois l'année, aux plus grandes Fètes.

> La peine de ceux qui violent l'interdit, est de tomber dans l'excommunication. L'interdit doit être prononcé avec les mêmes formes que l'excommunication ; par écrit, nommément, avec expression de la cause, & après trois monitions. Il ne faut pas tant de cérémonie pour la ceffation d'Offices, ceffatio à divinis : elle peut même arriver fans Ordonnance du Juge, par un fimple accident, comme quand une églife eft polluée. Il y a des conflitutions qui ordonnent l'interdit de plein droit en certains cas, aufi-bien

D. c. alma 6. & ibi gloff.

x Il faut voir à ce sujet les décrets d'Innocent III & de Grégoire IX. Le moyen que l'on a trouvé en France pour empêcher l'abus de ces fortes d'interdits, est qu'ils ne peuvent être exécutés sans l'autorité du Roi. Voyez le Plaidoyer de M. Talon, du 4 Juin 1074.



que l'excommunication : il y en a qui ordonnent la suspense PART & LIE pour les Clercs. Ainfi cette division est commune à tou- CHAP. XXI. tes les trois censures : toutes peuvent être imposées par le droit, ou par l'homme : par la Loi générale, ou par un jugement particulier.

#### X X I I. CHAPITRE

Des Absolutions y.

I L refte à voir comment on peut être délivré des cenfu-res. Celles qui ont été prononcées par le Juge, ne peuvent être levées que par la même autorité; c'est-à-dire par le Juge même, par son succeffeur, son délégué, ou son Supérieur en juridiction. Quant à celles qui sont prononcées par la Loi, elles peuvent être levées par le Juge ordinaire, & même par-tout Prêtre ayant pouvoir de donner l'ablolution facramentelle : d'où vient que d'ordinaire nous commençons par une absolution générale de toutes censures. Mais un simple Prêtre ne peut absoudre de celles qui sont expressement rélervées à l'Évêque ou au Pape. L'excommunication mineure peut aussi être levée par tout Prêtre approuvé : & tout Prêtre approuvé ou non, peut absoudre de toutes censures comme de tous péchés, ceux qui sont à l'article de la mort. L'absolution doit être entièrement libre ¿. ll est défendu aux Juges séculiers d'user de peines tem- feff. 25. e. 3.

Conc. Trid:

ι.

y Les absolutions sont de plusieurs sortes. 1°. L'absolution pare & simple, qui rétablit d'elle-même entièrement dans ses sonc-tions celui qui en étoit privé 2°. L'absolution ad effectum, qui ne fert que pour une certaine chose, comme pour jouir d'un bé-néfice, &c. 3ª. L'absolution cum rein.identia, lorsque quelqu'un est absous sous une condition, laquelle manquant, celui q:i avoit obtenu l'absolution retombe dans l même état de censure où il étoit. 4°. L'absolution ad cautelam, seu ad majorem cautelam, c'est-à-dire que l'on prend pour plus grande précaution, & sans reconnoître la validité de la censure, & seulement en attendant le jagement définitif.

y Les Prélats firent en 1263, une remontrance à S. Louis, suivant ce que rapporte Joinville qui y étoit préfent Ils vou-loient engager le Roi à commander aux Officiers de juit ce de contrainure, par faisie de leurs biens, ceux qui aurolent été ex-communiés par an & jour, à se faire abloudre, sans que les Juges pullent prendre connoiffance de la caufe d'excommunication.



PARTIE III. porelles, pour obliger les Ecclésiaftiques à lever des cen-CEAP.XXII. fures : celui qui se seroit fait absoudre par force, encourroit une nouvelle excommunication ; le cas est arrivé plufieurs fois, depuis les rigueurs des derniers fiècles. Comme les censures ne doivent être imposées que pour la correction, on ne peut en refuser l'absolution à celui qui la demande, pourvu qu'il le soumette, & qu'il satisfasse entièrement à l'Eglife, & au particulier qu'il a offenté. Mais on s'est contenté, dans les derniers temps, qu'il le promit avec serment, ou en donnât d'autres suretes. Il n'en est pas de même de la dispense d'irrégularité ; ou de la réhabilitation d'un Clerc déposé. Ce sont des grâces, que l'on n'a aucun droit de demander, & dont les exemples ont été rares dans l'antiquité.

Mais à préfent, on met presque en même rang les irrégularités a, la suspense, & les autres censures : & comme les cas réfervés au Pape se sont extrémement multipliés, il a fallu en faciliter l'absolution. On distingue donc les cenfures & les irrégularités qui viennent d'un péché occulte. d'avec celles qui font publiques; & on compte pour publi-Conc. Trid. ques, celles qui ont été portées au for contentieux. Le seff. 24. c. li- Concile de Trente a donné pouvoir aux Evêques d'absoudre de tous les cas occultes, quoique réfervés au faint Siége. Quant aux cenfures publiques, il faut recourir à Rome, & obtenir une commission pour se faire absoudre par l'Evéque, ou par fon Grand-Vicaire. Ces commissions s'expédient à la daterie, par fimple fignature, & les Banquiers les font venir comme les autres expéditions. On obrient par la même voie, la dispense des irrégularités publiques: car pour les occultes, l'Evêque en peut dispenser dans le for de la conscience, excepté celle qui vient de l'homicide volontaire. Mais quelque grâce qu'ait obtenu en Cour de Rome un Clerc criminel, elle ne le releve que des fuires du délit commun : pour le cas privilégié il est traité comme

> S. Louis répondit qu'il donneroit volontiers et anne 1.2.1 de ceux que les Juges trouveroient avoir fait to t - ": :•.: leur prochain mais non autrement. a L'incegularité n'eft pas une confere ; cal capacité de faire fes fonctions, où tombe un and contrevenu à quelque loi canonique.

les autres criminels, & il ne peut en avoir la rémission.

ceat. 6.

538

quepar des Lettres du Prince, suivant notre usage en France. PARTIE III.

Comme, selon la rigueur des canons, un excommunié CHAP.XXIL est infame & incapable d'ester en jugement, on étoit embarraffé pour la procédure qu'il devoit faire, en poursuivant fon absolution. C'eft ce qui a introduit les absolutions à cautele, ad cautelam b. Celui qui se prétend excommunié C. ad prainjustement, poursuivant son appel, ou autre procédure, fen. 16. de ap**pel.** pour en être relevé, commence par demander cette absolution à cautele, qui est ainsi qualifiée, parce que ne demeu- C. venerabe rant pas d'accord de la validité de son excommunication, 52. de sent. il prétend n'avoir besoin d'absolution, que par précaution, & pour ne pas donner lieu à l'exception d'excommunication. Par ce même motif de précaution, se sont introduites les absolutions générales, qui ont passé en style; comme celle qui est toujours la première clause des signatures & des Bulles de Cour de Rome, & qui n'est qu'à l'effet d'obtenir la grâce demandée, de peur que l'on ne l'accuse de nullité. Car fi l'impétrant étoit effectivement excommunié. il seroit obligé d'obtenir une absolution expresse. Au reste, l'absolution n'est jamais présumée; quelque longtemps que l'excommunication ait duré : parce que c'eft une peine perpétuelle de sa nature, quoique non, dans le désir de l'Eglise. Celui qui croupit un an entier dans l'excommunication, fans se mettre en devoir de se faire absoudre, peut, suivant le droit nouveau, être poursuivi absoudre, peut, unvain le utoit nouver, source, soblerve Conc Trid. comme suspect d'hérésie : mais cette rigueur ne s'observe Conc Trid. feff. 25. c. 34 qu'en pays d'inquisition.

b La plupart des Canonistes tiennent que ces absolutions ad cautelan n'ont été introduites que par Innocent III; ce qui pa-roît en effet, par le chapitre per tuas, tiré d'une décrétale de ce Pape. Ces absolutions à cautele n'ont d'autre effet, finon d'habiliter les Eccléfiastiques qui les obtiennent pour ester à droit. C'est la disposition d'une Déclaration de 1666, & de l'Edit de #695.

excom.



PARTIE III. 200 CR. XXII.

160

#### CHAPITRE XXIIL

# Des Appellations.

L arrive souvent que l'on se pourvoit contre les juge? mens rendus, foit au civil, foit au criminel; & il v a deux voies de se pourvoir, par opposition, ou par appel-Ord. 1657. lation. La voie d'opposition, quoique défendue c par l'Ordonnance, se pratique encore en plusieurs sièges. Elle a lieu quand on se plaint de la nullité de la sentence, ou de quelque defaut de la procedure; & on se pourvoit par oppofition devant le même Juge d : mais l'appel doit être employé, quand on se plaint que le Juge a mal jugé dans le fond; preteadant qu'un autre, plus éclairé ou plus juffe, rendra un meilleur jugement, fur les mêmes inftructions.

Dans les premiers fiècles, les appellations, comme les autres procédures, étoient rares dans les tribunaux eccléfiafliques e. L'autorité des Evéques étoit telle, & la juffice de leurs jugemens ordinairement fi notoire, qu'il falloit y acquiescer. Nous voyons toutefois dans le Concile de Ni-Cone. Nie, cée f, que fi un Clerc, ou même un Laique prérendoit avoir

·m. 51.

été déposé ou excommunié injustement par son Evêque, il pouvoit se plaindre au Concile de la province : mais nous ne vovons point que l'on v eut recours pour de moindres sujers, ni qu'il y eur de tribunal réglé, au-deflus du Concile de la province. Que si un Evêque se plaignoit de la .

Sentence

e Il est vrai que l'Ordonnance de 1667 ne fait point mestion de l'opposition aux fentences, & que cette voie n'en que de grâce, y ayant une autre voie plus régulière pour se plaindre d'une fentence, qui est la voie de l'appel. Cependant, l'opposition aux fentences par défaut est reçue, pour ne pas dépositier trop lé-gérement les premiers Juges.

d Telle que foit la caufe de l'opposition, elle n'eff recerable que dans les cas où le loge n'a pas encore flatué contra-diftoirement fur ce qui fait l'objet de la demande; car des qu'il y a un jagement co-tradictoire jaridique on non, il ne refe plus que la voie d'appel.

e Cela étoit d'autant plus naturel, que les Evêques ne con-nollitient d'abord des matieres contentierles d'entre les Ciercs & les laiques, que par forme d'arbitrage, ce qui fat depuis con-verti en juridiction.

f Ce concile fut tenn en 315.

Sentence d'un concile, le remède étoit d'en assembler un PARTIE IN. plus nombreux, joignant les Evêques de deux ou de plu- CH. XX111. sieurs provinces. Quelquesois les Evêques vexés avoient recours au Pape, & le concile de Sardique g leur en don-Can. 3. 7. noit la liberté. Mais, quoi qu'il en soit de l'Orient, nous voyons depuis ce temps en Occident, de fréquentes appellations à Rome; excepté d'Afrique, où il étoit nommément defendu d'avoir recours aux appellations de de-là la mer, à caule du trouble qu'elles pouvoient cauler dans la discipline. Nous voyons les plaintes qu'en fait S. Cyprien au pape S. Corneille, & du temps de S. Augustin, la lettre To. 1. conc. du Concile d'Afrique au pape S. Célestin.

Depuis que les fausses Décrétales eurent cours, les ap- liv xxiv. n. pellations devinrent toujours plus fréquentes. Car ces Dé- 6. 11 31. crétales établissent les divers degrés de juridiction des Ar- Diff. 80. c. 1. chevêques, des Primats, & des Patriarches; comme s'ils 1 Difl. yy c. avoient eu lieu dès le second siècle : & clles permettent à 1. 2. er Atout le monde de s'adresser au Pape directement. Cela fit "uil. ep. 2 c. que dans la suite, la Cour de Rome prétendit pouvoir ju-Anic. ep. 1. ger toutes les causes, même en première instance, & pré- 2 q 6. c. 3. venir les Ordinaires dans la juridiction contentieule, comme ex dua: ep. dans la collation des bénéfices. On y recevoit fans moyen h, c. r. ex Mar-1. Dit les appellations de l'Evêque ou d'un Juge inférieur. On y cell. ep. 2. recevoit l'appel des moindres interlocutoires; puis on évoquoit le principal : souvent même on y évoquoit les causes en première instance. S. Bernard, écrivant au Pape Eu- De consider. gène, se plaint fortement de ces abus, & marque l'exem- lib. 3. c. a. ple odieux d'un mariage, qui sur le point d'être célébré, fut empêché par une appellation frivole. Il repréfente le confistoire comme une Cour souveraine, chargée de l'expédition d'une infinité de procès, & la Cour de Rome remplie de solliciteurs & de plaideurs ; car ils étoient obligés à s'y rendre de toute la Chrétienté. Les Métropolitains & les Primats fuivirent cet exemple. On ne vit plus qu'appella-

Tome II.

Ep. 59. p. 674. Hift Le. l.f.

g Ce concile qui est œcuménique, fut, comme l'on fait, tenu en 3.47. Les Eveques d'Afrique s'y plaignent de ce que les Occidentaux vouloient introduire une nouvelle forme, p éférant, est-il dit, aux conciles Orientaux, le jugement de quelques Eveques d'Occident, & fe failunt Juges des Juges memes. h C'eft-i-dire immédiatement, & omijo medio.



PARTIE III. CH. XXIII.

562

# INSTITUTION

tions frivoles & frustratoires i. On appeloit, non-feulement des jugemens, mais des règlemens de procédure, mais des actes extrajudiciaires, des Ordonnances provisionnelles, des corrections d'un Evêque, ou d'un Supérieur régulier. On formoit des appellations vagues & fans fondement. On appeloit, non-seulement des griefs soufferts, mais des griefs futurs; on failoit durer plusieurs années la poursuite d'un appel: c'étoit une source de chicanes infinies. On le peut voir par tout le titre des Décrétales.

ab. 26. cod.

Seff. 31.

de aul.

30.

Conc tit. 16.

27. 28. 29.

Les deux Conciles de Latran tenus sous Alexandre III; S. ut debitus & sous Innocent III, remédièrent en partie à ces abus. Ils 59. ac appel. défendirent d'appeler en plusieurs cas particuliers. & généc. reprehen- ralement des interlocutoires réparables en définitive ; & des corrections, règlemens ou ordonnances en matière de discipline : comme de celles que fait un Evêque dans le cours de sa visite, ou un Supérieur régulier. Le Concile de Bafle paffa plus avant. Il défendit les évocations à la Cour de Rome, & ordonna que dans les lieux qui en seroient éloignés de plus de quatre journées, toutes les causes fussent traitées & terminées par les Juges des lieux, excepté les causes majeures, réfervées au saint siège. Il ordonna de plus, que toutes les appellations seroient relevées au supérieur immédiat, sans jamais recourir plus haut, fut-ce au Pape, omiffo medio; & que les appellations au Pape feroient commifes par un rescrit sur les lieux, in partibus, jusqu'à fin de cause inclusivement : le tout sous peine de nullité & des Prag. tit. 5. dépens. Ce décret fut inféré dans la Pragmatique, & enfuite dans le Concordat, qui ajoute que la cause d'appel au faint fiège doit être commile fur les lieux jusqu'à la troisième sentence conforme ; que ces causes commises sur les lieux, doivent être terminées dans les deux ans; & qu'il n'est point permis d'appeler de la seconde sentence interlocutoire conforme, ou de la troisième sentence définitive Seff. 13. c. 1. conforme. Ce droit a été confirmé par le Concile de fell. 14.6.20. Trente k.

i Appel frivole & frustratoire, est celui qui n'a pour objet gue d'éluder l'exécution d'un jugement, ou de se dispensier de comparoître en la juridiction où l'on est assigné L'E Cette regie est observée en France ; ce qui n'empêche pas que

l'appel comme d'abus de la troisième sentence conforme, ne soit

Ouant à la procédure en cause d'appel, elle est sembla. PARTIE III ble en France à celle des Juges féculiers, auffi-bien qu'en CH. XXIII. première instance, & se règle par les Ordonnances. On ord. 1539. n'ule plus, même en Cour d'Eglise, d'Apôtres / ou de Lettres de renvoi, que l'appelant devoit obtenir du Juge à quo: mais l'appel s'interjette par un Acte, & se relève par requête ou par commission du Métropolitain, qui tient lieu de lettre de relief m. Si en première instance la cause a été jugee à l'audience, c'est appellation verbale n : si l'instance a été jugée par rapport, c'est une appellation en procès par écrit. En ce dernier cas, l'appelant doit faire apporter le procès, c'est-à dire les actes, au greffe du Juge d'appel ; & l'intimé, c'eft à dire celui qui eft affigné fur l'appel, doit fournir la sentence rendue à son profit. Cela fait, on prend l'appointement de conclusion o, en exécution duquel l'appelant fournit ses griefs, & l'intimé ses réponses. Le Juge ayant examiné tout le procès, c'est à dire ce qui a été écrit & produit, tant en caufe principale, qu'en caufe d'appel, donne sa sentence, par laquelle il infirme la sentence du Juge inférieur, ou la confirme. On peut appeler de cette feconde sentence, & même d'une troisième, ou d'une quatrième, s'il y a autant de degrés de juridictions; enfin, à l'infini, julqu'à ce qu'il y ait trois lentences conformes de différens tribunaux. Ce que les Canonistes ont emprunté L. t. cod. ne de la Loi de Justinien, qui défend d'appeler trois fois. Si vertie appel. l'appelant ne relève point (on appel, & ne fait point intimer sa partie adverse, il peut être assigné en désertion d'appel, après le terme qu'il a pour le relever; mais avant ce terme expiré, l'appel peut être anticipé, pour accélérer.

pour être envoyées au juge d'appel. m L'ulage du relief d'appel, vient de ce qu'anciennement il felloit appeler illicò, fur le champ ; suffi dans les anciens prati-ciens, le relief eft-il appelé relief d'illicò.

n Dans ces fortes d'appeilations , c'eft à l'appelant à rapporter la sentence dont il se plaint.

o Il est ainfi nomme, parce qu'autresois il se prenoit à l'audience, & apres que les parties avoient conclu, l'artêt portoit, pofiquem conclufam juit in caufa.

Naü

toujours recevable, lorsque l'appel est fondé sur l'incompétence des juges. Voyez les Mémoires du Clergé, tom. Vil, pag. 1463, &c. l Ces fortes de lettres étoient appelées Apétres, du mot latin Apositious, qui fignifie un Envoyé; les lettres dimissiones étant faites



PARTIE III. CH. XXIII.

564

Il est permis à l'appelant de renoncer à fon appel, foit expressement, soit tacitement, en exécutant la sentence. Mais fi l'appel est relevé, il ne peut plus s'en defister que par acquiescement, sur lequel le Juge prononce ; & qui emporte amende.

#### COM -5.2 35.

#### CHAPITRE XXIV.

### De l'Appel comme d'Abus.

Ly a deux fortes d'appellations : appel fimple , appel qua-L lifié; favoir, appel comme de Juge incompétent, appel comme de déni de renvoi, appel comme de déni de justice, appel comme d'abus. Il n'y a en France que l'appel fimple p qui soit entièrement de la juridiction Ecclésiastique; & on prétend qu'elle ne peut prononcer que par bien ou mal jugé q. Les appellations qualifiées se relevent contre ceux qui jugent r, & au nom du Roi /, comme protecteur des Canons & de la justice. L'appel comme d'abus est une plainte contre le Juge eccléfiastique, lorsqu'on prétend qu'il a excédé son pouvoir, ou entrepris, en quelque manière Marca de que ce soit, contre la juridiction séculière, ou en général Concord. IV. contre les Libertés de l'Eglife Gallicane. L'appel comme

c. 19.

p L'appel de déni de renvoi, ou de justice, ou comme de Juge incompétent, quand il est interjeté d'un Juge Ecclésiastique, né peut être porté & relevé pardevant le Juge supérieur Ecclésiastique, mais feulement au Parlement, par la voie de l'appel comme d'a-bus; ainfi qu'il fut jugé en la Tourne'le criminelle, par arrêt du 27 Août 1701, conformément aux conclutions de M. l'Avocat-Général Joly de Fleury Cet Arrêt est rapporté au Journal des Audiences.

q Le Juge d'Eglife ne peut pas prononcer l'appellation au néant. r Lorfqu'il y a appel comme d'abus des actes émanés de la juri-diction, foit velontaire, foit contentieuse, de l'Evéque, c'eft l'E-véque même, & non fon Official, que l'on intime fur l'appel. Lorsque l'appel comme d'abus est interjeté de la célébration d'un mariage, on n'intime fur cet appelque les parties intéreffées.

f M. le Procureur Général peut inte jeter appel comme d'abus toutes les fois qu'il croit que son ministère y est intéresté. Il est même seul en droit d'appeler comme d'abus ès matières qui n'intéreilent que l'ordre public. Mais quand les particuliers ont quelque intérêt personnel, ils peuvent aussi appeler comme d'abue



d'abus doit être réciproque, & on peut se pourvoir par PARTIE III. cette voie contre les entreprises du Juge séculier, quoi- CH XXIV. qu'il soit plus rare dans l'usage. Fevret 1. 1.

qu'il foit plus rare dans i unage. Cette procédure cft particulière à la France. On en voit <sup>(h. 1. 2. 3.</sup> Demodogen. des traces dès le commencement du quatorzième fiècle, conc. tit. 70. dans les plaintes de Durand évêque de Mende, contre les p. 217. Juges féculiers i; & on en voit encore des preuves plus expresses au milieu du fiècle suivant u: alors l'appel comme d'abus devint plus ordinaire x, pour réprimer les contraventions à la Pragmatique, & enfuite au Concordat.

Dans les commencemens, l'appel étoit toujours qualifié comme d'abus notoire : & on convient qu'il le doit être ; que cette appellation est un remède extraordinaire, qui ne doit être employé qu'en de grandes occasions, où le public est intéresse : c'est pourquoi le Procurcur-Général y est toujours partie principale. Mais dans la pratique, ces règies ne sont pas exactement observées, on appelle comme d'abus fréquent ent & en matières légères, nonobstant les plaintes du Clergé & les Ordonnances des Rois.

On obferve mieux les règles fuivantes : l'appel comme d'abus ne se relève qu'en Cour Souveraine, & d'ordinaire au Parlement y; d'où vient que si un diocèse s'étend en deux Parlemens, on oblige l'Evêque d'avoir un Official en chacun, afin que s'il y a des appellations comme d'abus,

y Les Parlemens font juges des appels comme d'abus, & fingulierement la Grand'Chambre. Cependant fi dans un procès pendant on la Tournelle criminelle, on interjetoit incidemment un appel comme d'abus, il fe jugeroit en la Tournelle. Fevret i ibid. n. 220

Nn iij

t Le Durand dont il s'agit ici, étoit neveu de celui qu'on a furnommé Speculator. Il fuccéda à fon oncle, en 1296, dans l'Evêchê de Mende, qu'il gouverna jufqu'en 1328.

u Pierre de Cugnières, Avocat du Roi au Parlement de Paris, dans cette célebre conférence qui fe tint en 1320, en préfence du Roi Philippes de Valois, qualifia de griefs & d'abus les entreprifes que faitoient journellement les Juges d'Eglife fur la juridiction royale.

x Le plus ancien exemple que l'on trouve d'un appel comme d'abus interjeté en forme, est dans un Arsêt du 7 Juin 1494. Auparavant on re connoilloit guères d'autre reméde que l'appel au fatur Concile. L'ulage de l'appel comme d'abus ne devint même fréquent que depuis François L. Voyer Ferret, tr. de l'abus, liv. I, ch. 22.



×66

# INSTITUTION

CH. XXIV.

PARTIE III, chaque Parlement en connoifie dans fon reffort. L'appel comme d'abus peut être auffi relevé au Conseil du Roi & au grand Confeil, par ceux qui y ont leurs causes commifes. Il a lieu par-tout le royaume, même en pays d'obédience. L'abus ne se couvre par aucun laps de temps z, lorfqu'il est fondé sur l'incompétence du Juge d'Eglise a. On peut appeler comme d'abus, après trois fentences con-- formes, parce que cet appel tire la cause de l'ordre de la juridiction ecclésiaftique. On prétend toutefois qu'il ne l'en tire pas tout-à-fait; car bien que le Parlement entier soit un corps laïque, une grande partie des Officiers sont néceffairement Clercs, & par conséquent on les répute inftruits des Canons, & zélés pour la discipline de l'Eglise. La formule ordinaire de cet appel, est d'appeler de l'Ordonnance du Juge, & de tout ce qui s'en est ensuivi ; mais quand il s'agit d'une Bulle, ou d'un Rescrit du Pape, on lui rend ce respect, de ne pas appeler de la concession du rescrit, mais de l'execution, pour ne s'en prendre qu'à la partie, & ne se plaindre que de la procédure faite en France b.

> Quoique cette appellation nous foit particulière, les autres pays ont quelquefois employé des moyens équivalens, pour se défendre des entreprises de la Cour de Rome. Vepile y a rélifté fortement; souvent en Espagne on a retenu des Bulles, fans en permettre l'exécution : l'Allemagne ne fouffre pas que l'on contrevienne au Concordat Germanique c. Chaque pays a ses anciens ulages, ses franchises & fes priviléges.

> # C'est pourquoi l'on ne peut en cette matière, opposer la defertion d'appel, ni la péremption.

c Ce Concordat eft celui qui fut fait en rair ontre le léget de faint Siége, & l'Empereur Fréderic III & Interimets d'Allemagne, pour raifon des Eglifes, monaftères & souther bénéfices esclétette

•.,

a De que que cause que procède l'abus, il ne se couvre jamais par aucune fin de non recevoir. Fevret, lib. 1, ch. 2, n. 10.

b Il y a encore coci de particulier dans les appels comme d'abus, que le Parlement n'y prononce pas comme dans les autres matières en cette forme, l'appellation & ce au néant, ou l'appellation au uéant. L'édit de Henri IV, de l'an 1606, vérifié au Parlement le dernier Février 1608, ordonne aux Cours de prononcer par bien on mal & abufivement; de forte que le Parlement dit qu'il y a ebus, on qu'il n'y a abus, ou bien qu'il a été mal, nullement & abufivement procédé à sel ou tel afte.



Phillippine and

# AU DROIT ECCLÉSIASTIQUE. 567

CE. XXIV.

# CHAPITRE XXV.

Des Libertés de l'Eglise Gallicane.

D E tous les pays Chrétiens, la France a été la plus foigneuse de conserver la liberté de son Eglise, & de s'opposer aux nouveaurés introduites par les Canonistes ultramontains, particulièrement depuis le grand schisme d'Avignon d. La tradition constante des bonnes études en France depuis le temps de Charlemagne e pendant plus de neus cents ans, l'antiquité de la Monarchie, la piété des Rois, qui tous ont été catholiques : leur puissance, qui va toujours s'affermissant, nous a donné plus de facilité à maintenir nos libertés, qu'aux autres nations qui n'ont pas eu les mêmes avantages.

Toutes les Libertés Gallicanes roulent fur ces deux maximes : Que la puiffance donnée par Jefus-Chrift à fon Eglife,

ques. Il fut confirmé par le Pape Nicolas V. Par eet accord, le Pape se réferve tous les bénéfices mentionnés dans les extravagantes excarabilis & ad regimen; il conferve seulement ou refitue la liberté des élections dans les Eglifes Cathédrales & les monaftères, à moins que pour juste cause, & de l'avis des Cardinaux, il ne fallât pourvoir une personne plus utile & plus capable. Il laisse les confirmations dans l'ordre commun, aux supérieurs, & déclare qu'il ne disposer point des prélatures des monailes, fi elles ne font exemptes. Il abolit les expectatives pour tous les autres bénéfices inférieurs, & en donne aux ordinaires la libre disposition pendant fix mois, pareille à l'alternative des Evêques de Bretagne. Si le Pape, dans les mois à lui réfervés, néglige de pourvoir dans les trois mois de la vacance comme l'ordinaire peut y pourvoir, les fruits de la première année des bénéfices vacans font payés par forme d'annates. Si les taxes font excessives, clies doivent être modérées par des Commissiaires. On en paye moitié dans l'an du jour de la possible, & l'autre, l'année fuivante. Il n'est dA qu'une taxe dans une même année, encore qu'il y eut plusser vacances. La taxe des autres bénéfices inférieurs fe paye austi dans l'an de la paisfue possion. Il n'est rien da pour les bénéfices, dont le revenu n'excède pas 34 ducats de la chambre.

d Le féjour des Papes à Avignon, depuis 1309 julqu'en 1367, & encore en 1379, donna lieu à beaucomp d'entreprises de leur part. Le fichifme d'Avignon ou grand fchifme d'Occident, qui commença apiés la mort de Grégoire XI en 1378, contribua encore beaucoup à accroître la puissance des Papes. e Cet Empereur établit une école dans fon palais. D'ailleurs il

e Cet Empereur établit une école dans fon palais. D'ail'eurs it sétablit les écoles dans toutes les Eglifes cathédrales & dans les monaflères. Voyez fou Capitulaire de l'an 789, lib. 1, att. 72. N n iv

Passas ar es parement fpirituelle, & ne s'etend directement, ni in-Char any directement fur les choies temporeiles : Que la plénitude

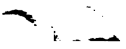
-45

M-+35

de puissance qu'a le Pape, comme chef de l'Eglife, doit erre exerces conformement aux Canons reçus de toute cme cme l'Eclife ; & que hi-mème est foumis au jugement du Concile universei, cans les cas marqués par le Concile de Confsance. Ces maximes ont été déclarées folennellement par le Cærge de France, affemblé à Paris en 1682 f, comme etant l'ancienne doStrine de l'Eghie Gallicane. On en tire pilieurs conclutions, qui tont autant d'articles de nos Derras

La prisence que Jefus-Christ a donnée à son Eglise, ne Inon some regarde que les choies spirimeiles, & ne se rapporte qu'au The same first eternet : conc elle ne s'etend point fur les chofes temportenes ; Rei a t il dit: Mos rovaune n'eft pas de ce monde. Rom. XILL EL El ellers : Render a Cejar ce qui appartient à Cefar, & à Dieu et su: appartient à Dien. Tente performe vivante doit donc être finnise and profferers forveraires ; car il n'y a point de puiffinue qui ne vienne ac Diex , & celles qui font, font ordonnées de Dans : ningi, qui refile à la paifance, refile à l'ordre de Dien. Ce was les paroies de lains Paul, dont nous tirons ces consequences. Le Roi pe tient la puissance temporelle que de

f Ceit ce que l'en appelle les guarre articles de 1682 , dont voici le paris :". Que les Rois & les Princes ne sont point sonmis pour le remporer a la pardance ecclesisfique, & qu'ils ne provent etre depoies, directement on indirectement, par l'autorité des clais de l'Equie : ni leurs friets esemptés de la Édélité & de l'obeilince qu'ils leur deitent : s'. Que les décrets du Concile de Commerce fur l'annueire des Conciles généraux doivent demeurer dans leur furce & vertu ; & que l'Églife de France n'approuve point ceas que filent que ces décrets funt douteux, qu'i s n'ont pas été appreseres : ou qu'ils n'ont été faits que pour le temps du fchif-me. 3ª. Que l'ulage de la pointance esclusifique doit être tempéré par les cateres : que les regies, les contames & les lois reques dans l'Églité Galleure, dairent être obfervões : 4º. Que quoique dans les queillens de rei le inurerain Pontife y ait la principale part, & pre fes décrets regarsent toutes les Eglifes, & chaque Eglité en particulier; tim jugement, toutefois, n'ett pas infaillible, sil n'ett pas filmi du confestement de toute l'Eglife. Cette déclaration fut suvoyee à tous les Erèques, & le Roi donns un édit pour la faire er eg tet dans les Greifes des Cours & des Univertités du royaume . & ves ficultés de theologie & de dreit canon. On a depuis fo tera p' fears feis publiquement ces quatre articles , dans des theirs de themeste.



Dieu seul g. Il ne peut avoir d'autres Juges de ses droits , PARTIE III. que ceux qu'il établit lui-même. Personne n'a droit de lui CRAP. XXV. demander compte du gouvernement de son Royaume : & Preuv. des libert. Gall. quoiqu'il foit foumis à la puissance des cless spirituelles, ch. 3.7. comme pécheur, il ne peur en souffrir aucune diminution de sa puissance, comme Roi. Nous rejetons la doctrine des nouveaux Théologiens, qui ont cru que la puissance des clefs s'étendoit indirectement sur le temporel, & qu'un Preuv. 110; Souverain étant excommunié, pouvoit être dépose de son Gall, ch. 4. rang, les sujets absous du serment de fidélité, & ses Erats donnés à d'autres. Nous croyons cette doctrine contraire à l'Ecriture-fainte, & à l'exemple de toute l'antiquité Chrétienne, qui a obei sans résistance à des Princes hérétiques, infidelles & perfécuteurs, quoique les Chrétiens fussent affez puissans pour s'en défendre. Nous sommes convaincus Tertull.apol. que cette doctrine renverse la tranquillité publique & les « 35. fondemens de la société.

De la distinction des puissances, suit la distinction des juridictions : & de-là vient qu'en France on ne souffre point que les Ecclésiastiques entreprennent sur la juridiction tem- Gall. ch. 7. porelle, comme il a été marqué en particulier. Si on ne le fouffre pas aux Eccléfiastiques François, encore moins aux étrangers, & au Pape, dont les prétentions sont plus grandes fur le temporel des Princes. Nous n'en reconnoissons point non plus dans les Nonces que le Pape envoie au Roi. & nous ne les regardons que comme les Ambaffadeurs des Princes étrangers. De-là viennent encore les formalités qui s'observent pour la réception des Légats à latere. Le Pape Gall. ch. 13. n'en envoie point en France, qu'à la prière ou du consentement du Roi : le Légat étant arrivé, promet avec ferment & par écrit, de n'user de ses facultés, qu'autant qu'il plaira au Roi, & conformément aux ulages de l'Eglife Gallicane. Ses Bulles sont examinées au Parlement, pour recevoir les modifications nécessaires. Il ne peut subdéléguer personne, pour l'exercice de sa légation, sans l'exprès consentement du Roi. Sortant de France, il y laisse les regif-

Preuv. Jib;

Preuv. IIb.

g Que'ques auteurs ajoutent, & de son épée, pour exprimer que les regaunes, quoique établis de Dieu, se maintiennent par la force des armes, & que les Sonverains peuvent acquérir par le droit de conquête. Voyer les Inflitutes de Loifel.



# 1-0

# IXSTITUTION

178 Ille unes de les femmes de la légation , de les deniers provenant mant. in its expelicions four employes en œuvres pies. Si les izcures in Vice Logar d'Avignon s'acodent fur les terres de l'obsidiance da Roi , elles ione fujertes aux mêmes refmichons.

Nous se reconnaisfons point que le Pape puisse accorder ancare praze que concerne les droits temporeis ; comme de segumer des basards &, ou refituer contre l'infamie, ain de renire les impérsos capables de fucceffions, de charges publiques, ou d'ancres effets civils. Par la même ration, on a's point d'egard aux provisions de Cour de Rome, en ce qui est contraire aux droits des Patrons lai-A ques. Nous ne ioustrons point que le Pape faile aucune lever in teniers en France, ai fur le peuple, comme aumônes pour des initigences, ai far le Ciergé, comme emprim , ou surrement, f ce n'eff de l'autorite du Roi & da m 144 comumentent da Cierge i. On ne fouffre point que le Pape Sal a permene un Esclefactiques l'aliénation de leurs immeuhes, faton avec les continons requites fuivant les Lois da Royaume ; mus on fourfriroit bien moins qu'il ordonnit. Paienation magre le Cergé, eise invitis cleicus. Les biens confacres à Dieu, ne laiffent pas d'être des biens temponels, dune la contervation importe à l'Erat.

De même les perioques confactées à Dieu ne laiffent pas

11

A 11 pour bien les bigitimer quoad spiritualia, comme pour être promus aux ordres & pour potièder des brachces, meme dans le royanine : mais il ne peut pas les légitimer quoud rempor alia , c'eft-d-dire quant aux effets civi s. l'oyer Fevret , tr. de l'abus , liv. 1 , ch. v . n. 13.

i On suit , per une lettre de Philippe Auguste aux Eglifes de Sans , datée du mois de Mars 1210, qu'il accorda une aide fur je Clarge le France a lunucent Ill, pour la guerre que celui ci avoie contre l'Empereur Othon IV. Bonifice Vill impofa en 1295 , fur les e gliffes de France une décime centième , & voulut s'approprier certains legs ; il avoit même deja commis deux perfonnes pour en fuire la perception : mais Philippe-le-Bel ne le voulut pas fourfrir, & le Pape ayant confecti que cet argent demeurat en fequetre , le Rui détendit a ceus qui en etoient dépositaires d'en rien donner que par les ordres. Pendant que le faint Siège fut à veignon, les Papes traitant de guerres faintes celles qu'ils aroient contre leurs compéti-teurs, teuterent plufieurs fois de lever des décimes en France ; unas ce tist le plus fouvent fans forcés : ou s'ils en obtinrent quelqu'une, ce ne bit que par la permition du Roi.

d'être des hommes & des citoyens, soumis comme les PARTIE IIL autres, au Roi & à la puissance séculière, en tout ce qui CHAP.XXV. regarde le temporel, nonobstant les privilèges qu'il a plu aux Souverains de leur accorder; car l'abus & l'extension excessive de ces priviléges seroit une autre sorte d'entreprise sur la puissance temporelle. De-là vient que les Ecclésiastiques qui sont Officiers du Roi ne peuvent alléguer leur Gall. ch. 27. privilège, pour prétendre être exempts de la Juridiction, quant à l'exercice de leur charge : de-là vient encore que le Clergé ne peut s'affembler que par la permiffion du Roi k; & que les Évêques, quoiqu'ils fussent mandés par le pape, ne peuvent fortir du Royaume fans congé 1, car les Evêques, par le crédit que donne leur dignité, & par les biens temporels qui y sont attachés, tiennent dans l'Etat un grand rang, même temporel; & le Pape, comme Souverain d'une partie de l'Italie, est un Prince étranger dont les intérêts d'Etat peuvent être opposés à ceux de la France : de-là vient auffi que les étrangers m ne peuvent posséder de bénéfices en ce Royaume, ni être Supérieurs de Monastères. Voilà les conséquences de la première maxime, que la puissance propre à l'Eglise ne s'étend point sur le temporel.

L'autre maxime, que la puissance suprème du Pape doit être exercée suivant les Canons, est sondée sur ce que dit Gall. ch. 12. Jefus-Chrift : Les Rois des nations les dominent, & ceux qui Luc. XXII. ont la puiffance fur eux font appelés bienfaitteurs : il n'en fera pas 15. ainfi de vous. Et S. Pierre parlant aux Pasteurs: Conduisez le 1. Petr. c. 5. troupeau de Dieu, non en dominant (ur votre partage, mais vous rendant l'exemple du troupeau, du fond du cœur. Par où nous apprenons que le gouvernement de l'Eglise n'est pas un empire despotique, qui n'a point de Loi que la volonté du Souverain, mais un gouvernement de charité, où la puisfance n'eft employée qu'à faire régner la raison, où l'autorité du chef ne paroit point, tant que les inférieurs font leur

571

Prar. lib.

Ch. 11.

Ch. 30.

Preuv. lib;

E ll est aussi le maître de changer le temps de ces assemblées, & d'en fixer la durée, comme bon lui femble.

l Cette obligation n'est point particulière aux Evêques ; c'est un devoir qui leur est commun avec tous les autres fujets du Roi, auxquels il n'eft pas permis d'abandonner leur Prince.

m Le Roi peut seul les relever & dispenser de cette incapacité, en leur accordant fes lettres , pour les habiliter à pollèder des bénétices ou places de supérieurs.



to Solve the control of lear faire observer les regles Latt. illence per connes.

- p. j.

. . . . -

Nous de tenons donc en France, pour Droit Canonieur, the les chilonsreçus d'un conferrement univertel par reure lighte Catholique, ou bien les Canons des Conc. es le trance, & les anciennes courumes de l'Eglife Galicane; annu nous recevons premièrement tout l'antien corns dis Canons n de l'Eglife Romaine, apporte par Charlemagne, mais depuis oublié pendant leng temps. Les Canons recueillis par Gratien, en tant qu'is ont cutorite par euxmemes, car on convient que la compliation ne leur en donne aucune. Nous receve is rull les Decrerales, nonfeulement des cinq livres de Greze re IX, mais plutieurs du Sexte o & des Clementines ; qui ne sont contraires ni a

 Cet uncien corps de canons effils compliation qui fui faite sen-finte dus quatre Conciles générals de Nicce : conforménique, lipacies: chalcedonne, & des uny concluse particuliers, d'Ancyre, ne Neocetacée ; de Gangres : d'Antioche & de Liculièe : configmes & approaves par les quatre Contres génerals sont un a parle. Certe compilation fut intituiée Contres care sont & Eguile a'Orient y sust recours ; non-feulement part re mit etuit de la fri, mis oull jour la doution des contrevenies : run regardrient les macurs 30. a facipline ecclédative, de Colescentral feit en unge en Obschrussant le Conste d'Aprimites. So is en die dimple fur luge s calea plus de entre d'ite de l'autorite des Evendes. El Ale Cuttor par the Exércite et de la contraction de la contractione et la contractione de la contractione de la contractione de la contractione de la contractione de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confidencia de la confid ia a pour la colles ass'afatigue

Sur Li gag eit vervillig ule d'Ocurrent elle feifersit d'aberd d'an l'anon lative verver ancien Crise caronique pe l'Eglife d'O-rici « le l'anceç des canons de fla gentias Ferranaus ; mais De Sile-Petit fit une anne tradattion da Crife de silo elle Stiduis fa compilation ; compotée des Conclies auf at ist, il fit entrer jo canons des Apôties reque & pe des canons, que le Pape Adrien II donna à andag le un épitome, ant d'inviter ce Prince a le and dans fes Etats ; comme fes prédéceileurs is a de l'envoyer à toutes les Églifes d'Oc-... Pape Adrien.

..... force de loi en France , & il eft defenda



nos libertés, ni aux Ordonnances des Rois, ni aux usages PAR TIE III du Royaume, ce qui en retranche au moins la moitié. Les CHA P.XXV Conftitutions plus nouvelles ont bien moins d'autorité parmi nous. Quant aux Conciles œcuméniques, il faut diftinguer les matières de discipline & les matières de foi. Pour la foi, Gall. ch. 14 quiconque ne s'y soumet pas est hérétique : pour la discipline, les règlemens des Conciles ne sont pas également reçus. On a laissé de tout temps à chaque Eglise une grande liberté de garder ses anciens usages, ainsi il ne faut pas s'étonner fi, ayant reconnu le Concile de Trente pour légitime & œcuménique, nous n'avons pas encore accepté ses décrets de discipline, quoiqu'à vrai dire, il n'a pas tenu au Clergé de France, il a témoigné le défirer par plusieurs actes folennels.

Nous ne croyons donc point que les nouvelles conflitutions des Papes, faites depuis trois cents ans, nous obligent, finon en tant que notre usage les a approuvées. Delà vient 1°, que nous ne recevons que trois ou quatre des règles de la Chancellerie de Rome p; 20. que les Bulles qui font apportées en France, hors celles du ftyle ordinaire, Galle che see comme les provisions des bénéfices, ne peuvent être publices ni executées qu'en vertu des Lettres du Roi, & après avoir été examinées au Parlement q; 3°, que nous ne

celle de verifimili notitia obitús.

La règle de triennali possesser, n'est pas observée en France comme règle de Chancellerie Romaine, mais comme un décret du Concile de Balle , qui est le décret de pacifi.is soffessoibus. Il en est de même de quelques autres règles de Chancellerie, qui font observées en France, non pas qu'elles y aient été reçues comme règles de Chancel'erie, mais parce qu'elles se trouvent conformes au droit nuturel & aux lois du royaume.

q Les Arrêts du Parlement des 15 Mai 1647, 15 Avril 1703, 16 Décembre 1716, & premier J. in 1764, font défenses à tous Archeveques & Eveques, Recteurs & Suppôts des Universités, de rece-

Preuv. Iib

Preuv. III:

de l'enseigner dans les écoles. Mais quoiqu'on dise communément que le fexte n'est point reçu en France, cela s'entend en ce qui est contre nous & contre les libertés de l'Eglise Gallicane, & au décontre nous & contre les libertés de l'Eglile Galicane, & au dé-favantage des droits des ordinuires, contre lesquels Boniface VIII s'eft fort élevé; mais on ne fait pas difficulté de le citer pour ce qui eft en faveur de nos ordinaires, vu que ces conftitutions obligent les Papes, & qu'on eft bien fondé à les leur opposer. Voyez Bro-deau fur M. Louet, let. V, n. 1. p Les règles reçues en France, font celles de infirmis refignanti-bus, ou de viginti diebus; celle de publicandis refignationibus, & celle de verific milie notifie abies.



. 574

# INSTITUTION

PARTIE III, croyons pas être sujets aux censures de la Bulle in Caná Do-CHAP. XXV. mini, ainfi nommée, parce que le Pape la publie tous les ans le Jeudi-faint r, ni aux Décrets de la Congrégation du faint Office, c'est à dire de l'Inquisition de Rome, ni à ceux de la Congrégation de l'Indice ( des livres défendus, ou des autres Congrégations érigées par les Papes depuis un siècle, pour leur servir de conseils dans les affaires de l'Eglise ou de leur état temporel. Nous honorons les Décrets de ces Congrégations, comme des Confultations de Docteurs graves; mais nous n'y reconnoiffons aucune Juridiction fur l'Eglife de France.

C'eft sur le fondement de ce même principe, que nous

voir, publier ou faire exécuter aucunes bulles ou brefs de Cour de Rome, sans Lettres-patentes du Roi, registrées en la Cour. Ces dérentes ont encore été réitérées par un Arrêt du 11 Février 1765, qui ordonne l'exécution des précédens Arrêts, dont on vient de parler ; en conféquence, fait inhibition & défenses à tous les Ar-chevéques & Evéques, leurs Vicaires ou Officiaux ; & à tous Recteurs & Suppôts des Universités, Corps ou Communautés Ecclésiaftiques, Séculières ou Régulières, & à tous autres de recevoir, faire lire, publier ou exécuter aucunes bulles ou brefs, ou autres expéditions émanées de Cour de Rome, sans Lettres-patentes du Roi, registrées en la Cour, pour en ordonner la publication, à l'exception néanmoins des brefs de pénitencerie, provisions de bénéfice ou autres expéditions ordinaires concernant les affaires des particuliers, leiquels s'obtiennent en Cour de Rome, fuivant les ordonnances & ulages du royaume. L'Arrêt fait défenses à tous Libraires, Imprimeurs, Colporteurs ou autres, d'imprimer ou faire imprimer, vendre & débiter ou autrement distribuer aucunes bulles, brefs ou autres expéditions de Cour de Rome ... à la réferve de caufe de pénitencerie & autres expéditions ci-deflus marquées, fans Lettres-patentes du Roi, registrées en la Cour, qui en ordonnent la publication; à peine, &c.

r Cette bulle, qui est l'ouvrage de plusieurs Papes, regarde principalement la matière de la puillance eccléfiastique & civile. Elle prononce excommunication contre ceux qui tomberont dans les cas qui font énoncés, avec réferve au Pape pour l'abfolution. Les principaux articles concernent les hérétiques, les pirates, ceux qui falfinent les Lettres Apostoliques, qui maltraitent les Prélats, qui troublent ou veulent restreindre la juridiction ecclésiastique, ou qui usurpent les biens de l'Eglise. Il y en a un qui excommunie tous Princes & autres, qui exigeront des eccléfiastiques quelque contribution que ce puisse être. Pie V ordonna en 1568, que cette bulle feroit publiée par toute la chrétienté ; mais elle a été rejetée par la plupart des Puisiances. Quelques Evêques de France ayant tenté en 1580, de la faire recevoir, le Parlement s'y opposa fortement.

/ La congrégation de l'Indice, est ce qu'on appelle vulgairement l'index. Voyeg la note qui est à la fiu du chapitre IX de ce volume.

۸.

ne recevons point de dispenses e, ni contre le Droit naturel PARTIE IIL. & divin, ni contre la disposition expresse des Canons, CHAP. XXY. quand ils défendent de dispenser, ni contre les louables coutumes # & les Statuts particuliers des Eglises, confirmés par le faint Siège. De-là vient encore que nous ne fouffrons point que le Pape trouble l'ordre des Juridictions, en recevant des appels fans moyen x, ou évoquant les causes en première instance, ni qu'il tire les parties de leur pays, pour poursuivre les causes dévolues au saint Siège y. Il eft vrai que dans la collation des bénéfices, nous nous fommes plus conformés au Droit nouveau, accordant au Pape la prévention 7, & tout ce qui est compris dans le Concordat, dont toutefois plusieurs articles favorables au Pape, ne font pas observés comme les réserves a ôtées par le Concile de Trente b; mais nous avions rélifié à plusieurs nouveautés que le Concile a retranchées, & nous apportons plusieurs restrictions à ce droit de collation, qui n'ont pas lieu dans les autres pays: ainfi nous ne souffrons point que le Pape donne Preuv. 10. aux étrangers ni bénéfices en France, ni pensions, comme Gull. ch. 300 il fait sur les bénéfices d'Espagne, nonobstant les Lois du pays. Il ne peut augmenter les taxes c des bénéfices de France,

e La dispense est un relachement de l'observation de quelque loi ou règle, & du droit commun accordée en connoitlance de caufe, par celui qui a le pouvoir d'accorder de telles dispenses. Celles qu'accordoit autrefois l'Eglife, n'avoient pour objet que de faire grâce à celui qui avoit manqué à l'obfervation de quelque règle de l'Eglise ; mais depuis on a accordé des dispenses pour autoriser d'avance à ne pas observer certaines règles.

u Laudabilis confuetudo, c'est à dire un us ge qui n'est pas fondé fur une loi précife ; mais que l'on s'est accordé à observer, & qui eft fondé en raifon.

x C'est-à-dire, omisso medio. y En ce cas le Pape est obligé de nommer des Commissires ad partes, c'eft-à-dire sur les lieux, sfin que les sujets du Roi ne solent point traduits dans les tribunaux étrangers.

g Voyer ci-deflus, tom 1, ch XV.

a Ces réferves apottoliques tont les mandats & autres expectatives Dans les pays d'obédience où le Pape a fes mois réfervés, il confère alternativement avec les Evêques pendant fix mois de l'année, & pendant huit mois à l'égard des autres Collareurs.

b Les expectatives des gradues indultaires & brévetaires de ferment de fidélité & de joyeux avénement, ont encore lieu parmi nous ; mais non les autres mandats de provide du.

e l'outes les abhayes dont les revenus excédent la va'eur de 200 forins, font confiftoriales, parce qu'elles font taxées dans les li576

•

# INSTITUTION

PARTIE III, fans le confentement du Roi & du Clergé. Nous ne prenom CEAP. XXV. point de Bulles pour les petits bénéfices, mais de fimples fignatures, dont les frais sont beaucoup moindres.

> Voilà ce que nous pouvons appeler libertés d, & rapporter aux deux maximes établies ci-deflus, que la puissance Ecclésiastique est purement spirituelle, & qu'elle doit être employée suivant certaines règles, ce n'est pas que nous n'ayons plusieurs ulages qu'il est difficile d'accorder avec la pureté de l'ancienne discipline, comme on a pu voir dans tout ce Traité. Quelques-uns peuvent être regardés comme des priviléges que le confentement de l'Eglife & du Prince a autorilés, les autres peuvent être comptés pour des abus que le malheur des temps n'a pas encore permis de corriger; mais il ne laisse pas d'être vrai que dans les derniers frecles, la France a confervé plus fidellement qu'aucun autre pays les fondemens de la discipline de l'Eglise.

> vres de la chambre apostolique. Celles au-dessons de cette fomme ne sont pas confistoriales, & ne sont pas taxées. Dans l'origine, ces taxes ont été réduites au tiers des fruits : 66 florins 2 tiers de florin, font le tiers de 200 florins. Ainfi les abbayes dont la taxe encède 66 florins 2 tiers, sont consistoriales. Voyer Fuet, sr. des mat bénéf. liv. 5, ch. 7, p. 669. d Les Libertés de l'Eglife Gallicane, ou maximes conformes à

> nos libertés, ont été recueillies en 83 articles par Pierre Pithou, Avocat au Parlement. Ces libertés avec leurs preuves, furent publiées par Pierre Dupuy, & ont été réimprimées plusieurs fois. Quelques partifans des maximes étrangères, s'éleverent contre le volume de nos libertés, entr'autres, un Prêtre nommé Hersent, qui sous le nom d'Optatus Gallus, sit un livre à ce sujet. M. le Président de Marca résuta Optatus Gallus dans son sameux ouvrage intitulé, de Concordia facerdotii & imperii.

> > FIN.

MÉMOIRE

577



# MÉMOIRE<sup>\*</sup>

# DES AFFAIRES

# DU CLERGÉ

# DE FRANCE.

Es Princes Chrétiens ont accordé à l'Eglise diverses immunités, sans toutesois exempter les héritages des anciennes re- du Clergé, ry devances, dont ils étoient chargés b. Saint Ambroife reconnoît que les terres de l'Eglise payoient les tributs, comme les autres c.

Ì. Immunitée

a Ce Mémoire sur les affaires du Clergé, sut composé en 1680, pour M. le Marquis de Segnelai, Secrétaire d'Etat, fur les mémoires imprimés & sur quelques munuscrits, principalement de M. Partu, Avocat au Parlement, dans les Œuvres duquel il y a un mémoire fur les Allemblées du Clergé ; un traité des déci-mes où il explique l'origine de ces aflemblées, & des impofitions nommées décimes.

b Constantin, premier Empereur chrétien, dans fa lettre au Proconful d'Afrique, ordonnoit que les Clercs seroient exempts de toutes les charges publiques. Mais cette exemption n'avoit pour objet que les charges perfonnelles & non les charges réelles ; & toutes les exemptions, foit perfonnelles ou réelles, que les Empereurs & autres Princes chrétiens ont accordées aux Éccléfiastiques, ne l'ont été que volontairement & par un esprit de piété. Elles ont reçu plus ou moins d'étendue, selon que le Prince étoit disposé à lavoriser les Ecclésiastiques, & que les besoins de rEtat étoient plus ou moins gran ls ; car dans le cas de nécessité , il n'y a point de privilége ni d'immunité qui tienne.

c Liv. 4. fur S. Luc, ch. 5, il dit : Si vous ne voulez pas être fujets de Céfar, renoncez donc à la possession des biens du monde. Jefus-Chrift lui même a enfeigné que l'Eglife devoit payer le tribut

Tome II.



#### MÉMOIRE DES AFFAIRES 578

16. 4. de imm, e.clef.

7. cod.

21. Décimes.

rr. g. u.c. & Sous les Rois d de la famille de Charlemagne, il fut tributum. 17. ordonné que chaque Eglite auroit une certaine quantité 28. 23. 9. 8. de terre, unum manfum, libre de toute charge & de tout e. conventor. service ; permettant, si elle en avoit plus, d'en rendre 21. Cone. Verm. queique redevance aux Seigneurs. On prétendit depuis e, c. 50. 23. 3. que les biens Ecclessastiques devoient être entièrement 8. c. fanci- libres, pour n'être pas de pire condition, que les terres tum 2. & l. des Prétres Egyptiens du temps de Josephi. Le Concile de 1. de conf. Gen. xxvii. Latran, fous A'exandre III, en 1179, defendit aux Confuls, & aux Recteurs des villes, sous peine d'excommu-C. non min. nication, d'obliger les Clercs à contribuer aux charges publiques : permettant toutefois à l'Evêque & au Clergé de contribuer volontairement, en cas de nécessité, ou d'u-C. adversus tilité confidérable. La même défense fut confirmée au Concile de Latran, sous Innocent III, en 1215, qui ajouta que le Clergé ne pourroit faire de contribution, même volontaire, fans confulter le Pape.

Cependant les Croifades furent des occasions d'imposer des subsides considérables sur les biens ecclésiastiques. Philippe Auguste se croisa avec Richard, Roi d'Angleterre, ea 1188, pour reprendre Jérusalem fur Saladin, qui en avoit chassé les Chrétiens Latins. On ordenna que tous

d Sous les Rois de la première race, les Eccléfiastiques devoient au Roi, à cause de leurs terres, le droit de gîte & de procuration, & le service militaire. Ils contribuoient aussi aux dons annuels que le peuple faifoit au Roi. Ils contribuoient d'ailleurs aux tributs ordinaires & extraordinaires, que le Roi mettoit fur les fujets, comme il paroft par les affranchissemens qui en farent accordés à certaines Eglifes. Clotaire 1, en 5 58 ou 560, ordonna que les Ecclessaftiques paieroient le tiers de leur revenu; cela fut renonvelé plus d'une fois fous la feconde & la troifième race.

e Lorsque Charlemagne cut dispensé les Ecclésiastiques de faire le fervice militaire en personne, ils payerent la taxe que l'on mettoit fur cloque possessieur, à proportion de ses bénéfices ou fiefs, alleus & autres héritages.

à Céfar. La doctrine des Apôtres & celle de S. Paul est conforme. En 401, S. Innocent Pape, écrit à S. Victrice, Evêque de Rouen, que les terres de l'Eglise paient le tribut. Honorius, en 412, ordonna que les terres de l'Eglise sustent sujettes aux charges ordinaires, & les affranchit seulement des charges extraordinaires. Justinien dans la novelle 37, permet aux Evéques d'Afrique de rentrer dans les biens dont les Ariens les avoient dépouilles, à condition de payer les charges ordinaires. Adleurs, il exempte les Eglifes des charges extraordinaires feulement.

# DU CLERGE DE FRANCE. 579

ceux qui n'iroient point à ce voyage, de quelque condition qu'ils fussent, payeroient une fois la dixme de tous leurs meubles, & d'une année de leur revenu. C'est la dixme Saladine, qui est comptée ordinairement pour la première imposition f faite sur les Ecclétiastiques.

Le Concile de Latran, fous Innocent III, ordonna, que Contous les Clercs payeroient la vingtième partie de leurs re- in fin. venus eccléfiaftiques, pendant trois ans, pour le fecours de la Terre-fainte; & le Pape avec les Cardinaux fe taxèrent à la dixième : c'étoit en 1215. Les Seigneurs s'étoient notablement incommodés par les deux premières Croifades, & plufieurs Eccléfiaftiques s'étoient enrichis.

Ces levées devinrent fréquentes dans le môme fiècle : fous S. Louis il y eut treize fubventions en vingt ans; fous Philippe le Bel, vingt une décimes en vingt-huit ans. Il s'en trouve presque dans tous les règnes, depuis Philippe-Auguste g. Comme l'on publioit des Croitades & des Indulgences, non-feulement contre les infideiles, pour le fecours de la Terre-fainte, mais encore contre les hérétiques & les autres excommuniés, on étendit auffi les décimes à ces Croitades. Ainfi en 1226, Honorius III accorda une décime à Louis VIII, apparemment pour la guerre contre les Albigeois : ainfi Urbain IV, en 1262, en accorda une à Charles d'Anjou h, pour la guerre contre

g On peut même dire depuis Louis VII, puisqu'il fit une levée sur les Ecclétiastiques, en 1147.

h Charles d'Anjou, frère de S. Louis, paffa en Italie, à la tête d'une armée composée de croités, & foudoyée des décimes du

0 o ij

Conc. Laty in fin.

f La dixme ou décime Saladine est bien regardée comme la plus ancienne décime imposée sur les Ecclésiastiques; mais non pas comme la première imposition faite sur eux. Car, indépendamment des contributions qu'ils sournissient des le temps de la première race, & des tributs qu'ils sournissient des le temps de la première race, & des tributs qu'ils payoient, dont on trouve des preuves dans Grégoire de Tours, sous Théodebert Roi d'Austratie. Clotaire I, & fous Charles Martel, & encore sous Charles le Chauve, au rapport de Fauchet, Louis le Jeune, le premier de nos Rois qui se croifa, lorsqu'il partit en 1147, fit une levée sur les Eccléstastiques pour les dispenser de ce voyage, aimi qu'il est prouvé par les pièces rapportées par Duchesse; & faivant une chronique de l'abnaye de Mosrigny, lorsqu'Eugène III vint en France, toutes les églifes du Royaume contribuèrent pour les frais de fon téjour, qui fat assez long.



#### MEMOIRE **DES AFFAIRES 58**0

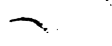
Mainiroi : & après les Vèpres Siciliennes i , Martin IV et accordance pour la guerre contre Pierre d'Arragon. Sous ce même preserve, les Rois permirent auffi aux Papes de fure des aveas sur le Clergé de France, pour leurs guerres contre les ememis de l'Eglife. Ainti Philippe-Augufte accorda une aide à Innocent III, pour la guerre contre Encereur Otton IV. Philippe le Bel accorda à Jean XXII, acux accimes, pour la guerre contre Louis de Bavière; & en priz la part.

Cas declares en faveur des Papes le multiplièrent pendant le tantime d'Avignon, où chacun des Papes traitoit de guerre fance, la guerre qu'il failoit à ceux de l'autre coeccence: mais alors on s'v opposa fortement en France. comme a roures les aurres emclions des Officiers de la Cour de Rome. Avantietchilme, on avoir établila manière de lever les decimes, comme etant des fubrentions fréquentes. Il va main en de-Cement als rus quels con les blens fujers à la décime ; & une autre de Clement V, an concile de Vienne, qui ordonne qu'elle foir caves hivant les anciennes taxes.

> Catte Clementine parle des décimes accordées aux Rois par les Filtes ; & ce lut en ce temps que l'on commença a en accordar, même fins prétexte de Religion k; comme les deux decumes que Clement IV accorda à Philippe de Villes en 1248, vour les acceffites de l'Etat. Depuis l'extinchen du 1000 ne & le Concile de Bafle, les décimes furem paus rares, et il y eur de la part des Papes plusieurs Restatives offen En 1501, Louis XII leva une décime, par permition du Pape, pour lecourir les Vénitiens

k Que'ques-unes de ces levées furent appelées Ayder, & non pas De mar, en parce qu'elles n'etoiene pas du divieme, ou plutit pa le que foit ne nonnoit le tom de Décimes qu'aux levées qu'é Encient pour les Buerres famtes.

Extravas. 



Cierte de France. L'année faivante il défit près de Benevent , Mainfor , ais naturel de Frederic II , qui s'étoit emparé de la Siede après la mort de ton peres Mainfroi fat tué dans ce combat.

<sup>.</sup> On appelle Fa res Statiannes, le mailacre que les Stelliens, d'interagente avec Pierre d'Arragon, frent en 1281, le jour de Paque, de tous les François qui etoient en Sicile. Le premier ce p le vepres territ de legnel sur conjurés, c'est pourquoi l'on a de la à ce ma acte le nom de Vepres Siellieunes.

### DU CLERGE DE FRANCE.

contre le Turc. En 1516, Léon X donna une Bulle, par laquelle il accorda à François I une décime pour un an, fur le Clergé de France, qui ne seroit employée à autre usage, qu'à la guerre contre le Turc, suivant le dessein du Roi, qu'il avoit appris. On dreffa pour lors une taxe de chaque bénéfice en particulier, qui est au-dessous de la dixième partie du revenu: & ce département de l'an 1516,a toujours été suivi depuis l. En ce même temps, sut passé le concordat entre le Pape & le Roi, par lequel les Annates furent établies tacitement, en abolissant la Pragmatique, qui les désendoit; & c'est une autre espèce d'imposition fur le Clergé de France, pour la subsistance de la Cour de Rome. Depuis ce temps, il se trouve plusieurs levées faites sur le Clergé de France, sans consulter le Pape. En 1527, le Clerge offrit 1300 mille liv. pour la rançon du roi François I. En 1534, le revenu des biens ecclésiastiques fut partagé entre le Roi & le Clergé. En 1551, le Clergé fit encore une offre confidérable. En 1557, les Receveurs des décimes furent créés en titre d'Office, & pour leurs gages, on augmenta les décimes d'un soupour livre; ce qui prouve qu'il y avoit alors des décimes ordinaires.

Depuis le contrat de Poissi m, fait en 1561, les levies Contrats de fur le Clergé au profit du roi, ont été continuelles. L'abus Poiffi & de que plusieurs faisoient des revenus ecclésiastiques excitoit Melun.

m Ce contrat est l'origine des rentes sur le Clergé. Ce que le Clergé impose fur fes membres pour le paiement de ces rentes & autres qui ont été augmentées depuis par divers contrats, s'appille anciennes Décimes. Les fubrentions o dinaires que suraordinaires que le Clorgé paie au Roi, s'appellent d'ous gratuits ou fubventions. 🛠 1) répartition qui en est faite fai chaque membre du Clerge, je leve sous le titre de Décime.

<sup>1</sup> On tient communément que c'est depuis ce temps que les décimes font devenues annuelles & ordinaires. Il femble neanmoins qu'elles ne le finitent pas encore en 1517, puisque Henri 11 creant alors des receveurs des deniers extraordinaires & cafueis, leur donna pouvoir, entr'autres choies, de recevoir les Dons gratuits & charitatifs équipolle is à Décimes. Depuis ce temps, le Cleigé - pretque toujours qualifié de Don gratuit, les fubventions qu'il puie au Roi; & cela fans doute , parce qu'il prévient ordinairement par des offres volontalies, les secours que le Roi ett en droit de lus demander pour les hefoins de l'Etat.



## **552 MÉNOIRE DES AFFAIRES**

la haine des hérétiques, & l'indignation même des Catholiques. Il y cut des plaintes aux Etats tenus en 1560 à Orleans, pois a Pontoite. On fit affembler par l'autorité du Roi plufieurs Prelats à Poiffi en 1561, pour traiter de la réformation de l'églife : & là fut tenu le fameux *Colloque*, avec les Minifires de la religion prétendue réformee, dont le parti étoit alors fi puiffant, que le Clergé étoit menace d'une entière defiruction. Ces Prélats pafferent donc un contrat, par lequel ils s'obligèrent, au nom de tout le Clergé, à payer au roi 1600 mille livres par an, pendant fix ans : & de plus, à le remettre en poffeffion de fes domaines, de fes aides & de fes gabelles, engagées à l'hôtel-de-ville, pour 630 mille livres de rente, faifant fept millions cinq cents foixante mille livres de principal, gu'ils s'obligéoient de racheter dans dix ans.

Le Roi tourefois, fans fe libérer, fit de nouvelles conftitutions de rente pour 436000 livres, dont il affigna le payement fur cette impofition, comme fi elle eût été perpéruelle : le Clergé de fon côté, fit diverfes conftitutions de rentes, pour retirer fon temporel alléné, ou éviter de nouvelles allénations; le tout montant à 753000 livres de rente; & avec les 436 mille livres qui ne furent point acquittées, 1289 mille livres. Le Clergé ayant fourni au Roi toures les fommes promifes, prétendoit être quitte : d'ailleurs il accufeit de nullité tous ces contrats, tant avec le Roi, qu'avec la Ville : au contraire, le Prévôt des Marchands & la Ville de Paris foutenoient que les rentes etoient dues. Le roi différa le jugement de cette conteftation, qui eft encore indécife.

Le Clergé affemblé à Melun en 1580, fit un autre Contrat, ou fans approuver ces rentes fur lefquelles on proteila reciproquement, il promit d'impofer fur les bénefices 1300 mille livres par an, pendant fix ans; favoir, 1206 mille livres, à quoi l'on fit monter par erreur, les rentes de la Ville de Paris, & le furplus, pour acquitrer quelque partie du principal. En 1586, le clergé accorda encore pareille levée pour dix ans. Le contrat fut renouvelé en 1596, en 1606, en 1616, & ainfi toujours depuis, de dix ens en dix ans, avec les mêmes proteftations. Cette impolition s'appelle la Décime ordinaire. Elle a été réduite en



1636, à 1296 mille livres, parce que l'on avoit racheté quelque partie du principal. Eile n'eft employée qu'au payement des rentes de l'Hôtel-de-Ville fur le clerge, & aux gages des officiers. Elle s'impose sur le pied du département de 1516.

La décime ordinaire comprend tous les bénéfices, c'est-àdire tous ceux qui jouissent d'un revenu ecclésiaftique cer Ordinaire. tain & ordinaire, même les penfionnaires. Elle s'étend fur les offices claustraux, qui ont un revenu séparé. Les Chevaliers de S. Jean de Jérufalem furent compris en la décime de 1519, sous le nom de Rhodiens, parce que leur résidence étoit encore à Rhodes. Ils furent auffi compris au Contrat de Poiffi, & aux autres fuivans : mais ils pretendoient être exempts en vertu de leurs priviléges : fur quoi ils furent long temps en procès au Confeil avec le Clergé. Enfin, par Transaction passe en 1606, ils s'obligèrent à contribuer aux décimes, & leur taxe fut réduite à 28000 livres. Ils l'ont continuée depuis, & on l'appelle Contribution des Rhodiens. Les Jéluites ont été auffi compris aux décimes, pour les bénéfices unis à leurs Colléges. On y a compris en 1635, les Maisons religieuses de nouvelle fondation; & généralement tous les bénéfices omis dans la taxe de 1516.

On établit des bureaux des décimes en Béarn, incontinent après que la Religion Catholique y fut rétablie; & Aout 1672. toutefois les Ecclésiastiques de cette province & de Navarre s'en sont long-temps défendus, & jusqu'en 1670.

L'impolition des décimes le fait en vertu du contrat passe avec le Roi, & suivant le département règlé en 1516, qui a été rectifié de temps en temps n. Ce département général règle ce que doit porter chaque diocèle, & dans chaque diocèfe se fait le régalement sur chaque bénéfice en particulier. La levée le fait par les Receveurs particuliers des 1599.

17. Decime

Art. .

V. Edit. de

n Les bénéfices qui avoient été omis dans le département de 1516, ou qui ont été établis depuis, sont taxés envertu d'un Edit de 1656, ou fuivant le contrat de 1615. Les nouveaux Monastères font impofés en vertu d'un Edit de 1635. La répartition des subventions, autres que les décimes ordinaires, se fait sur les diocètes & hénéficiers, felon le département fait en l'affemblée, tenue à Montes, en 1641. Oniv



#### MÉMOIRE DES AFFAIRES 384

diocèleso, qui après le terme expiré p, envoient contrain? dre les Bénéficiers, puis remettent les deniers entre les mains des Receveurs provinciaux, qui paient au Receveurgénéral ;. Il n'y a point de solidité; ni un Bénéficier, ni un diocèle ne paient point pour l'autre. On doit décharger ceux qui ont été spoliés du revenu de leurs bénéfices; ce qui arrivoit fréquemment du temps des premiers Contrats, à cause des guerres pour la Religion. On a égard à toutes fortes d'hostilités, & aux interversions des deniers des decimes faites par les Gouverneurs des provinces ou autrement; mais toutes ces causes de non valeurs, doivent être examinées & prouvées. Tout possesser de bénéfice paie la taxe, même l'ulurpateur. On contraint l'Econome, le Receveur ou Fermier, soit général, soit particulier, jusqu'à concurrence du prix de ton bail, même après le décès du titulaire. Le successeur ett tenu de deux années pour le passé, s'il est pourvu par mort ; de trois, s'il eft rélignataire, en faisant apparoir par le Receveur des décimes, des diligences faites contre le prédécesseur. On ne peut demander plus de trois années de décimes pour le passé.

۳.

extraor linzires.

٠,

Depuis le Contrat de Melun & les suivans, la décime Sebrentions étant établie comme une levée réglée & ordinaire, & le Roi n'en profitant plus, puisqu'elle est employée au paiement des rentes de la Ville, il a demandé au Clergé d'autres fecours : ce sont les subventions extraordinaires, qui d'abord n'ont été accordées qu'en de grandes occasions, puis à toutes les allemblées. En 1621, à l'occasion de la guerre contre les prétendus réformés, & du siège de Montauban, le Cierge consentit à une nouvelle création d'offices, dont la finance vintau Roi. En 1628 le Roi obtint un Bref du Pape Urbain VIII, pour exhorter le Clergé à lui aider aux frais du fiège de la Rochelle; & le Clergé donna trois millions.

.....

e On les appelle receveurs des décimes.

p Les ieumes & autres fubventions, font payables en deux termes, Fevrier & Odobre; & faute de payer a l'échéance, l'intéret des tommes et da par le contribuable au denier douze, à compete da jour da terme.

e On l'appeile Receveur-général du Clergé, & non pas Receveurgénéral des décimes, à la différence des Receveurs particuliers des disceles & provinces.



#### DU CLERGÉ DE FRANCE. 585

En 1636, à l'occasion de la guerre étrangère, le Clergé accorda au Roi l'aliénation de trois cents mille livres de rente, rachetable par le Clergé au denier douze. En 1641. on prétendit taxer le Clergé extraordinairement, pour l'amortiflement des nouveaux acquêts faits depuis 1620 : fur quoi l'Affemblée tenue à Mante composa pour cinq millions cinq cents mille liv., à une fois payer. Le Clergé jugea cette manière d'imposition plus avantageuse que celle d'une certaine somme tous les ans, qui devenoit une crue de la décime ordinaire. En 1650, le Sacre du Roi fut l'occasion de la fubvention extraordinaire; en 1660, fon mariage: & ainfa ces subventions ou dons gratuits sont devenus ordinaires, & ont été accordés par toutes les affemblées, de cinq ans en cinqans ou environ. En 1675, outre le renouvellement du Contrat pour les décimes ordinaires, le Clergé fit un don de quatre millions cing cents mille livres, pour le paiement duquel le Roi prit entr'autres choses les debets des Payeurs des rentes, poursuivis depuis long-temps, tant pour les rentes amorties, que pour les autres parties demeurées entre leurs mains : plus une taxe fur les acquéreurs des biens d'Eglise aliénés, estimée quatre cents mille livres qui a été la taxe du huitième denier r. Ces impositions à une fois payer, se règlent sur le pied du département de Mante, rectifié en 1646: tout différent de celui de 1515, qui est fuivi pour les décimes. Les Rhodiens, les Jéluites & les nouvelles Religions portent auffi leur part des fubventions extraordinaires.

Un des moyens de fournir aux subventions, a été l'aliénation du temporel des églifes f. On l'a pratiqué fréquem - du temporel

VI, Aliénations

r Outre ces dons gratuits & fubventions ordinaires, que le Clergé paie au Roi tous les cinq ans ou environ, il paie encore des fubventions extraordinaires, foit à l'occafion de la guerre, foit pour les autres befoins de l'État.

J'En genéral, les biens d'Eglife ne peuvent être aliénés fans néceffité ou utilité evidente, & fans y observer les formalités preterites nour ces sortes d'dénations. Les betoins de l'état, auxquels les Fecléui d'ignes font tenus de contribuer comme les autres fujers du Roi , fauf les exemptions qu'il plait au roi de leur accorder, font une caute legitime d'aliceation, l'orfque l'Eglife ne peut fournicautrement les fabrentions nécellaires. Les emprunts que les Rois de la première & de la fecoude race foiteient far les biens de l'Eglife ; & que l'on appeloit Pieflarie, peuvent etre mis au rang des alienations.



## 586 MÉMOIRE DES AFFAIRES

ment pendant les guerres civiles du feizième fiècle. En 1563, il y eut un Edit de Charles IX, portant permiffion au Clergé d'alièner des biens d'Eglife pour cent mille écus d'or de rente, qui fut confirmé par une Bulie de Pie IV. Il y eut plusieurs autres Bulles & Édits semblables pendant les années suivantes, jusqu'en 1585; & les aliénations permises par ces Edits, montent à plus d'un million de rente. Ces aliénations n'étoient pas ordonnées, mais seulement permises subsidiairement au de faut de tous autres mo yens de fournir au Roi la fomme qu'il demandoit pour le maintien de l'Etat & de la Religion. Les Bénéficiers devoient auparavant faire tous leurs efforts pour payer la taxe de leurs deniers, vendre leurs meubles, même l'argenterie des Eglifes, hors la plus nécessaire : prendre de l'argent à conftitution de rente: couper des bois: faire des baux emphytéoriques ou des échanges. Enfin, on ne devoit vendre qu'à la dernière extrémité.

Mais il s'y commit de grands abus, & il se fit une grande diffipation des biens d'Eglife, sous prétexte de ces ventes. Il y eut souvent collusion entre les Commissaires députés pour faire la vente, & les acquéreurs : on faisoit les adjudications à vil prix : on estimoit le fond seul, sans compter les bois, ni les édifices; on vendoit les héritages nécessaires & les plus commodes : on en vendoir pour de plus grandes fommes qu'il n'étoit porté par l'Edit. Auffi à l'Affemblée de Melun le Clergé protefta de ne plus souffrir aucune aliénation de son temporel. En effet, il est de l'intérêt public de conferver les biens temporels des Eglifes; pour le spirituel, afin de fournir au service divin, à l'entretien des Clercs & aux aumônes ; autrement toutes ces charges retombent fur les laïques, pour le temporel; parce que les bénéficiers déchargent leurs familles, & font quelque dépense qui retourne au profit des pauvres.

Le Roi a toujours permis de retirer ces biens aliénés pour fubvention. Dès le commencement, en 1563, on permit de les racheter dans l'an, comme par retrait lignager ou feodal : ce qui fut exécuté par des deniers levés fur les diocèfes. Ces rachats font favorables de la part du Ciergé, puisque les biens d'Eglise font régulièrement hors le commerce : mais les Juges laïques les regardent comme

#### DU CLERGÉ DE FRANCE. 387

contraires à la surcté des acquisitions & à la paix des fumilles. A chaque renouvellement du Contrat, le Clergé obtient la prorogation de la faculté de ce rachat pour cinq ans t. Plusieurs biens aliénés ont été retirés effectivement : & la taxe du huitième denier u est sur ce sondement, le Roi entrant aux droits du Clergé pour confirmer la posseffion aux acquéreurs.

Une autre manière d'imposition sur le Clergé, a été la création des offices de Receveurs x. La recette des décimes Officiers des fe faisoit du commencement par les Evêques ou par ceux Décimes. qu'ils commettoient. Henri II, en 1557 créa un Receveur des décimes & autres deniers cafuels en chaque ville épifcopale. Ces Officiers furent supprimés & rétablis plusieurs fois, jusqu'en 1573. Alors le Clergéren consentit l'établiffement, à la charge d'en avoir la nomination & la disposition, pour fournir au Roi une subvention extraordinaire; ce sont les Receveurs particuliers des décimes en chaque diocèle. En 1621, pour fournir la subvention extraordinaire, on créa en chaque diocèse un Receveur alternatif, & deux Contrôleurs, un ancien & un alternatif. En 1628, on ajouta un Receveur & un Contrôleur triennal. Ces Receveurs particuliers reçoivent la taxe de chaque Bénéficier, & la portent à la recette générale provinciale, établie en chaque ville où il y a généralité des finances. La recette générale provinciale se faisoit du commencement par de fimples commis du Receveur général du Clergé. En 1594, furent créés en titre d'office des Receveurs généraux provinciaux, un en chaque généralité, avec faculté au Clergé de les rembourser. On y ajouta en 1621, un Procureur provincial alternatif, & deux Contrôleurs, l'an-

VII.

r La déclaration du 18 Juillet 1702, registrée au grand Confeil le 23 Août, permet aux Eccléfiastiques de rentrer dans leurs biens alié-

<sup>33</sup> Aout, permet aux Ecclehaltiques de rentrer dans leurs piens alle-nés, en payant le fixième denier de leur valeur; c'eft ce que l'on appelle la taxe du fixième denier. u Le huitième fut établi par une déclaration du 11 Juin 1641, pu-bliée au ficeau. C'eft une taxe qui fe lève tous les 30 ans environ, tur tous les poffeifeurs des biens aliénés par l'Eglife, pour être maintenus d'us leur poffeifion. C'eft ce que l'on appelle le huitième denier cellé-finitique, pour le dialinguer d'un autre luitième denier qui fe paie fur les vonc. les vins

x Le Roi ayant touché la finance de ces Offices de receveurs des Maimes,



## 388 MÉMOIRE DES AFFAIRES

cien & l'alternatif. En 1625, on ajouta encore le Receveur & le Contrôleur triennal. Tous ces offices appartiennent au Clergé, qui en a acquis la propriété, en payant la finance au Roi ; & les a revendus aux particuliers avec faculté de rachat perpétuel. Ces aliénations d'offices font une espèce d'emprunt ou constitution de rente, puisque les gages & les émolumens se prennent sur le Clergé. Les officiers ont été fouvent taxés par forme de supplément de finance ou d'augmentation de gages, pour fournir au Roi des subventions extraordinaires. Il n'y a que le Receveur général qui n'est point Officier ; le Clergé n'y a jamais consenti, étant nécessaire qu'il dépende absolument do lui. Sa charge est une simple commission, que l'Assemblée générale accorde gratuitement par autant de Contrats qu'elle en fait avec le Roi. Ni le Receveur général. ni les particuliers ne rendent compte qu'au Clergé : tous les Officiers des décimes, quoiqu'ils aient provisions du Roi, font réputés Officiers du Clergé, & comme tels, sont exempts des droits de marc d'or, de quart denier, de confirmation d'hérédité, des recherches des chambres de justice, & des taxes sur les Officiers de finance. Ils font aussi exempts de taille & de logement de gens de guerre.

VIII.

Comptes des levées fur le Clergé.

Les Receveurs particuliers rendent compte aux Evéques, & aux Syndics & Députés de chaque diocèfe, chacun après l'année de son exercice, dans fix mois. Les Receveurs provinciaux rendent compte au Receveur général. qui leur envoie les états de recouvrement, & seul arrête & figne leurs comptes. Tous retiennent par leurs mains leurs gages & taxations. Le Receveur général rend compte aux affemblées générales; il compte, non-fenlement de la décime ordinaire, mais de la levée pour les frais communs, soit de la grande, soit de la petite assemblée. Cette levée se fait par avance, suivant un pied particulier, & ne passe point par les mains des Receveurs provinciaux. Les sommes à une fois payer, que le Clergé accorde au Roi pour subvention extraordinaire, n'entrent point dans les comptes du Clergé. Le Roi traite du recouvrement avec qui il lui plaît ; & le Clergé fournit au traitant les départemens généraux & particuliers.

## DU CLERGÉ DE FRANCE.

Ni les décimes, ni les subventions extraordinaires ne Te levent que du contentement du Clergé y, selon qu'il les du Clergé, du Clergé, accorde & lesimpofe, étant contraires aux privilèges des perfonnes & des biens eccléfiastiques, fi anciens & fi univerfels, qu'ils ont passé en droit commun. Les Assemblées du Clergé font donc nécessaires pour ordonner ces impositions. Il y a des Allembiées ordinaires & d'extraordinaires. Les ordinaires font, ou particulières, de chaque diocèle; ou provinciales, de chaque province eccléfiultique ; ou générales, de tout le Clergé de France. Elles ne se peuvent faire que par la permition du Roi; mais à chaque renouvellement du Contrat pour les décimes ordinaires, la première claufe flipulée de la part du Roi, eft la permiffion

y Quoique les dons gratuits & autres fubventions fe lèvent ordinai-rement en coniéquence des contrats paffés avec le roi; ce qui emporte necellairement un confentement de la part du Clergé, il ne s'enfuit pas que le Roi ne puille lever aucune contribution fur le Clergé, fans fon confentement. Car indépendamment de la capitation, & de quelques autres impositions, auxquelles les hecleffassiques tont fournis comme les autres fujets du Koi, on voit que dans plusieurs occasions, & dons queiques contrats même, les fubventions fournies au Roi n'out pas toujours eté qualifices de Don gratuit. Le Clergé lui même a regardé ces cons comme une contribution aux charges de l'etat. On en pourroit citer plufieurs exemples : mais on le contenter i de renvoyer aux proces-verbaux des affemblées du Clergé des années 1739, 🗞 1-55. Dans le premier , les Lyèques qui computatient l'allembiée répondirent aux committaires du Roi, que comme Crospenties s'étuent f: es dans tous les temps un devoir de partager les charges de l'Etat. Dans le procès-verba de 1-55, il ne fut point queition de don gratait : les committeires du Roi demanderent au clergé une certaine fomme, & la ajouterant que le Roi toujou i plein d'afféction pour le Clergé, n'entendoit rien changer dans l'ancien ujage de lui confier le join de n encouor rien unanger aans i arcien ujage de lui confier le foin de faite la répartit on & le reconvrement des jonnes pour lefquelles il de-voit contribuer aux befoins de l'Frat... que c'est une difinition émi-nente, dont le Clergé jouit depuis long-temps; qu'elle le rend en cette partie depuistaire de l'autorite du Roi. Il révuite affez de ce discours, que c'est le Roi qui impose le Clergé en général & en particulier; que les contrais que le Clergé fait avec le roi ne font que des abon-sements femblables come una la Pail dis come les Dours d'Évant de aunens tembiables a ceux que le Roi fait avec les Pays d'Etats ; & que la réputition que le Clergé fait fur fes membres, ne fe fait qu'en vertu de l'autorité du Roi, qui le permet ainfi, le Roi étant le feul qui paule mettre imposition sur ses tujets. Les députés du Clergé se réctivrent sur ce que la demande des commissaires du Roi reffemilioit a un ordre aboutuit mais le roi confirma ce qui avoit été f it ; & par arrét de lon confeil du 15 Septembre 1750, il ordonna qu'il fereit im-poté & levé en la manière & dans les termes accontante, for les élo-cetes du Clergé de France, par les bureaux fictor in la fomme de ajcouou liv, annuellement, & pendant la coats de cuaj annes.

۲8g ĪX. Affemblées



#### MÉMOIRE DES **AFFAIRES** 590

au Clergé de s'affembler dix ans après ; ce qui a toujours été pratiqué depuis 1586. Ces affemblées ne font point des Conciles, étant convoquées principalement pour les affaires temporelles z, & par Députés seulement, comme les affemblées d'états. Il n'y a que des Bénéficiers qui puisfent y ètre députés, & par la province où est leur bénéfice. Chaque province envoie quatre Députés ; deux du premier ordre; l'Archevêque & un Evèque, ou deux Evèques ; deux du second ordre , qui doivent être in sacris, & avoir un bénéfice dans le diocèle qui les députe. Le Roi marque le lieu pour chaque assemblée. Il doit être près de la Cour; & pendant quelque temps on le marquoit autre que Paris, de peur que les députés ne se détournaissent à d'autres affaires.

Outre la grande affemblée de dix ans en dix ans, il y a les petites, pour ouïr les comptes du Receveur général. D'abord on nommoit un député de chacune des guinze provinces, pour ouir les comptes; & ils y pouvoient vaquer au nombre de cinq. En 1615, on permit d'envoyer deux Députés pour les comptes, faisant en tout trente-deux, avec les deux Agens. Les Affemblées des comptes se tenoient tous les deux ans jusqu'en 1625, qu'elles furent réduites à cing ans ; dont l'une se confond avec la grande, l'autre se tient dans l'intervalle, comme en 1660, 1670 & 1680. Le Roi leur demande des fubventions extraordinaires, auffi-bien qu'aux grandes. Les Affemblées extraordinaires se tiennent par les Prélats, qui se rencontrent à la Cour, avec les Agens généraux, loríqu'il arrive quelque affaire imprévue hors le temps des Affemblées ordinaires.

X Clergé.

Du commencement il y avoit des Syndics & Députés Agens du généraux du Clergé, établis en 1564 : mais comme ils abufèrent de leur pouvoir, en consentant aux constitutions des rentes, ils furent abolis à l'Assemblée de Melun, en 1579, & l'on créa des Agens & Solliciteurs généraux, pour folliciter à la suite de la Cour a les affaires du Clergé. Ils sont

<sup>¿</sup> Elles forment néanmoins des délibérations, par lesquelles elles arrêtent divers points de doctrine & de difcipline. Elles centurent des Ou-vrages, des Thèles & autres écrits qui le méritent. *a* Ils font auffi chargés de fuivre a Paris, chacun les affaires des

## DU CLERGÉ DE FRANCE.

deux, tous deux du second ordre, nommés tour à tour par les provinces, ou les quatre Députés. Leur fonction dure cing ans, & on en nomme deux nouveaux à chaque Affemblce, où les anciens rendent compte de leur gestion.

Les Syndics généraux b avoient auffi juridiction pour tout ce qui concerne les décimes. En les supprimant, l'Affemblée Ecclésiants de Melun érigea des Chambres Eccléfiastiques ou Bureaux ques. généraux des décimes, qui furent établis par Edit en 1580. dans huit c villes métropolitaines: Paris, Lyon, Rouen, Tours, Bourges, Toulouse, Bourdeaux, Aix d. Paris étoit pour province de Sens. Chacune de ces Chambres est composée de dix à douze Juges, qui doivent être gradués & dans les Ordres facrès e: ils font choifis par les Archevêques : ils jugent souverainement de tous les différents qui concernent les décimes & fubventions du Clergé, & exercent leur fonction gratuitement. Leur juridiction a été fouvent confirmée par les Lettres du Roi & les Arrêts des Cours. Il y a des bureaux particuliers des décimes en plusieurs diocèses f. accordés par le Contrat de 1615, & composés de l'Evêque, des Syndics & Députés des diocèfes, pour juger les mêmes

<sup>b</sup> Plus anciennement, c'étoit le Confeil du Roi, qui connoiffoit des décimes. Ces matières furent enfuite renvoyées à la Cour de Aides de Paris, par l'Edit du mois de Mars, 1551, & depuis par Edit des mois de Février 1553, & Septembre 1555, a celle de Montpellier.

c ll n'y en eut que sept établies par l'Edit de 1580 : la huitième qui est celle de Bourges, ne sut établie qu'en 1585.

d Il en avoit été établi une neuvième à Pau, en 1633 : mais présentement il n'y a que les huit premières qui sublissent.

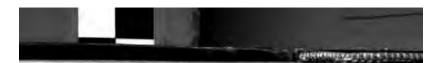
e Les Juges sont choifis entre les Conseillers-Clercs des Parlemens ou sièges présidiaux des lieux, & autres Eccléssafiques qui sont choi-fis par les dioceses du ressort; à désaut de Conseillers-Clercs, on peut appeler des Confeillers-Laïques, fuivant l'Edit de Février 1580. Il y a auth un promoteur général.

f Les diocèfes ou chambres ecclésiastiques des décimes, resfortiff Les diocèles ou chimbres eccleulatiques des necimes, renorti-fantes au bureau géné al de Paris, font Paris, Sens, Orléans, Char-tres, Meaux, Auserre, Blois, Troyes, Reims, Laon, Châlons, Beauvais, Noyon, Soillons, Amiins, Boulogne, Senlis & Nevers. Il en est ainfi des autres bureaux généraux, auxquels reffortifient les chambres e:cléfiastiques particulières des diocèles qui font dans bur arrondillement.

Xſ. Chambres

501

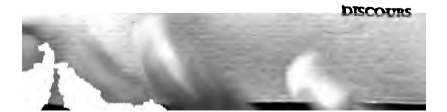
diocèles de leur département. L'établiffement de ces Agens a fouffert quelques contradictions en différentes Affemblées du Clergé, depuis celle de Meiun, notamment en 1585, 1605 & 1650.



## 592 MEMOIRE DES AFFAIRES, &c

matières en première inflance, & julqu'à vingt livres fans matières en première inflance, & julqu'à vingt livres fans appel. En chaque diocèfe, il y a un Syndic ou Solliciteur des affaires eccléfiaftiques, établi par l'Ordonnance de Blois, & confirmé en 1579, 1596, & toujours depuis. Il est élu par l'Affemblée Synodale, qui feule peut le destituer. Il y a auffi des Syndics provinciaux, établis par l'Affemblée de Melun.

**₽** 1 N.



# LES QUATRE DERNIERS DISCOURS

DE M. L'ABBÉ FLEURY,

I. Sur les Libertés de l'Église Gallicane.

II. Sur l'Écriture Sainte.

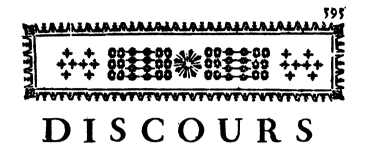
•

JII. Sur la Poéfie des Hébreux.
 1°. Selon l'Édition de Dom Calmet.
 2°. Selon l'Édition du Père Defmolets,

IV. Sur la Prédication.

-





SUR LES LIBERTÉS

## DE L'ÉGLISE GALLICANE,

Suivant l'Édition de 1763.

EGLISE Gallicane s'est mieux défendue que les autres, 5: du relâchement de la discipline introduit depuis quatre L'EgliseGal-licane a conou cinq cents ans, & a rélifté avec plus de force aux entre- fervé mieux prises de la Cour de Rome. La Théologie a été enseignée que les suplus purement dans l'Université de Paris que par-tout ail- tres l'ancienleurs ; les Italiens même y venoient étudier ; & la principale reflource de l'Eglise contre le grand Schisme d'Avignon s'est trouvée dans cette Ecole. Les Rois de France depuis Clovis ont été Chrétiens Catholiques, & plusieurs très-zélés pour la Religion, Leur puissance, qui est la plus ancienne & la plus ferme de la Chrétienté, les a mis en état de mieux protéger l'Eglife.

Depuis que les Empcreurs ont perdu l'Italie, & que les Papes y ont acquis un état temporel, qui en a fait la meitleure partie, il n'y est point resté de Souverain capable de rélister à leurs prétentions; & l'intérêt commun de s'avancer à la Cour de Rome, a fait embrasser à tous les Italiens les intérêts de cette Cour. La dignité des Cardinaux y efface celle des Evêques qui sont en très-grand nombre & pauvres pour la plupart. Les Réguiiers y ont le dessus sur le Clergé Séculier. Il n'y a que les Vénitiens qui se soient mieux défendus des Nouveautés.

En Espagne, depuis l'invasion des Maures, les Chrétiens nt été long temps foibles, obliges d'implorer le fecours des

res & de recourir aux Papes, pour avoir des Croifades

Pp ij



& des Indulgences, afin d'encourager leurs troupes. Ce n'est que depuis deux cents ans que leur puissance est rétablie & réunie, & c'eft alors qu'ils ont recu l'Inquifition, & fe sont soumis à la plupart des usages modernes.

L'Angleterre, avant le Schifme d'Henri VIII, étoit foumife au Pape, nième pour le temporel : le Denier Saint Pierre y étoit établi dès le temps des premiers Anglois, & Jean Sans-terre avoit achevé de se rendre sujet du Pape, en lui faitant hommage de son Royaume. Il n'y a point de pays ou l'on se soit tant plaint des exactions de la Cour de Rome.

En Allemagne, les Empereurs ont réfifté aux entreprises des Papes par d'autres entreprises, & par une conduite outrée & mal soutenue. Leur puissance est tombée dans les derniers temps : les Eccléfiaftiques ont mêlé à leur vraie autorité le faite & la domination féculière : la doctrine & les fonctions eccléfiastiques ont été presqu'abandonnées à des Réguliers dépendans particulièrement du Pape; & depuis Luther, les Catholiques voulant relever l'autorité du Pape. fe sont souvent jetes dans les excès contraires. Il en est de même à proportion de la Pologne. Le Christianisme n'y a commence que vers le temps où les Papes s'accoutumoient à pouffer le plus loin leurs prétentions.

Les Maximes des Ultramontains que nous rejetons en Maximes des France, font les fuivantes.

1°. La puissance temporelle est sous-ordonnée à la spiripar l'Eglite tuelle, enforte que les Rois & les Souverains font foumis. au moins indirectement au Jugement de l'Eglife, en ce qui regarde leur fouverainete, & peuvent en être prives s'ils s'en rendent indignes.

2°. Toute l'autorité Ecclésiastique réside principale. ment dans le pape qui en est la source, ensorte que lui seul tient immédiatement fon pouvoir de Dieu, les Evêques le tiennent de lui & ne sont que ses Vicaires; c'est lui qui donne l'autorité aux Conciles même universels; lui seul a droit de décider les questions de foi, & tous les Fidelles doivent le soumettre aveuglément à ses décisions, parce qu'elles font infaillibles; il peut lui feul faire telles lois Ecclefiastiques qu'il lui plair. & dispenser, même fans cause, de toutes celles qui font faites; il peut dispolar

de tous les biens Eccléfiastiques; il ne rent ۰., Dieu de fa conduite; il juge tous les autres de 10% perfenne.

II. Ultramontains rejetées Gallicane.





## DE L'ÉGLISE GALLICANE.

De Cette maxime jointe à la première, les Ultramontains concluent que le pape peut aufli dispofer des Couronnes, & que toute puissance temporelle ou spirituelle se rapporte à lui feul.

Ces maximes ont été avancées peu à peu denuis Grégoire VII qui tenoit le Saint Siege l'an 1080, & qui foutint le progrès c premier que tous les Royaumes dépendoient de l'Eglife Ro- ces maine, & que les Princes excommuniés devoient être dé- mes. pofés. Quelques Auteurs ont enfeigné que l'Églie pouvoit absoudre les Sujets du serment de tidélité, du moins en cas d'héréfie & d'apostafie. Mais dans des temps plus éclairés & plus paifibles, on a reconnu l'erreur de cette doctrine pernicieule, & depuis elle a toujours été rejetée.

Le Schilme d'Avignon donna occafion, vers l'an 1400, aux disputes de la superiorité du Pape ou du Concile. Le différent du Pape Eugène IV avec le Concile de Bafle, en 1438, les échauffa. Sous Jules II, en 1515, on paffa jufqu'à foutenir l'infaillibilité du Pape. Les nouvelles héréfies ont excité plus de Théologiens à l'embrailler & à la défendre opiniâtrément ; & parce que l'antiquité eft peu favorable à ces maximes, ceux qui en font prévenus regardent l'étude des Pères & des Conciles, comme une curiofité inutile, ou même dangereuse. La plupart des Réguliers attachés au Pape par leurs exemptions & leurs privilèges, ont embrasse cette nouvelle doctrine, & y ont attaché une idée de piété \*, capable d'imposer aux confeiences délicates. Il faut, dit on, se tenir au plus fur en des matieres si importantes : or le plus sur est ce qui nous éloigne le plus de la doctrine des hérétiques, comme si en fuyant un excès on ne pouvoit pas tomber dans l'autre. La vraie pièté eft fondée sur la vraie croyance, & le plus sur, en matière de Religion, eft ce qui a toujours été cru par toute l'Églite. On doit bien plutôt se faire conscience de mépriser les Conciles & l'autorité de l'Eglife universelle, que tout le monde reconnoit pour infaillible, que de ne pas attribuer

\* Quelques communautés féculières, chargées de l'élévrité n l'es jeunes ecclénafiques, leur permettoient ci-de valt de los terre fer quatre articles du clergé, comme des opinions contre verses a mais a ne permet plus préfect à los de mettre en économia. 3 no permet plus précession à sur de merce en estate : mune ordenné de les faire touteur d'acteurs au les m . . . logic, Note jubitizade à celle de l'Aldarion de sije y domre l'adriven da 1763. Pp iii

III. Origine m2x

597



a ux Papes tout ce que les flatteurs lui donnent depuis deux cents ans. La flatterie & la complaisance servile font des vices odieux : la liberté & le courage à souvenir la vérité, sont des vertus Chrétiennes qui font partie de la piété.

C'est pour obvier à ces nouveautés, que le Clergé affem-Les quatre blé à Paris le 19 Mars 1682, fit fa Déclaration contenue en la Déc.ara- ces quatre articles :

" 1. La puissance que Dieu a donnée à faint Pierre & à opposés à ces » ses successeurs, Vicaires de Jesus-Christ, & à l'Eglise n mème, n'est que des choses spirituelles & concernant le » falut éternel, & non des chofes civiles & temporelles; » donc les Rois & les Princes, quant au remporel, ne font » foumis par l'ordre de Dieu à aucune puissance Ecclésiaf-» tique, & ne peuvent directement ni indirectement être » déposés par l'autorité des Clefs, ni leurs sujets être dif-» pensés de l'obéiffance, ou absous du serment de fidélité. » 2. La pleine puissance des choses spirituelles qui résident » dans le faint Siège, & les successeurs de faint Pierre. n'empêche pas que les Décrets du Concile de Constance » ne subfistent touchant l'autorité des Conciles généraux, » exprimée dans les quatrième & cinquième feffions, & » l'Eglife Gallicane n'approuve point que l'on révoque en » doute leur autouté, ou qu'on les réduife au feul cas du » schilme.

» 3. Par conséquent l'usage de la puissance Apostolique » doit être réglé par les Canons que tout le monde révère : » on doit aussi conferver inviolablement les règles, les » coutumes & les maximes reçues par le Royaume & l'Eglife » de France, approuvées par le consentement du saint » Siége & des Eglifes.

» 4. Dans les questions de foi, le Pape a la principale » autorité, & ses décisions regardent toutes les Eglises & » chacune en particulier, mais son jugement peut être » corrigé, si le consentement de l'Eglise n'y concourt ».

Ces quatre articles fe réduisent à deux principaux; que la puissance temporelle est indépendante de la spirituelle : que la puissance du Pape n'est pas tellement souveraine dans l'Eglise, qu'il ne doive observer les Canons; que ses décifions ne puissent être examinées, & que lui-même ne puisse être jugé en certains cas.

¥. Le prétexte de la prétention des Papes fur le temporel eft Divers oxcès

Les quatre tion du Clergé de France maximes.

17.

.

## DE L'ÉGLISE GALLICANE.

venu de l'excommunication. On a expliqué à la dernière suxquels on rigueur la défense d'avoir aucun commerce avec les excom s'est porté muniés, ni de leur rendre aucun honneur; on les a regardés puistance comme infames & comme déchus de tous leurs droits : quel- temporelle. ques-uns ont paffé julqu'à dire que le crime en lui-même privoit de toute dignité & de toute charge publique; co qui est une hérésie condamnée en Wicles.

De l'autre côté, pour soutenir l'indépendance des Souverains, on a prétendu qu'ils ne pouvoient être excommunies, comme supposant que l'excommunication donneroit atteinte à leur dignité ; ce qui a été avancé particulièrement en France, sous prétexte de quelques Bulles que les Rois avoient obtenues des Papes, pour défendre à tous les Evêques de mettre en interdit les terres de leur Domaine, ou d'y fulminer des excommunications générales : on a soutenu de même que les Officiers des Rois ne pouvoient être excommuniés pour le fait de leurs charges, comme s'ils ne pouvoient y excéder.

D'ailleurs, pour éloigner d'autant plus la confusion des deux puissances, quelques uns ont soutenu qu'elles étoient incompatibles, & qu'il n'étoit permis à aucun Eccléfiastique d'être Seigneur temporel, & que les Evêques devoient imiter à la lettre la pauvreté & l'humilité des Apôtres; c'eft l'héréfie d'Arnauld de Breffe renouvelée par Wiclef : mais dès les premiers temps, l'Eglise a possédé des immeubles & des serfs. On ne voit pas ce qui rend les Ecclésiastiques incapables de gouverner auffi des hommes libres. Un autre excès est de dire que les deux puissances sont non-seulement compatibles, mais nécessairement sous-ordonnées, en quoi il v a encore deux autres excès. Les hérétiques modernes, particulièrement les Anglois, prétendent que l'Eglife eft foumife à l'Erat; que c'eft aux Magistrats à règler fouverainement les cérémonies, & même les dogmes de la religion, d'où vient qu'ils ont déclaré leur Roi + chef de l'Eglife.

۰.

100

<sup>\*</sup> Le titre de Chef de l'églife, que les Anglicans ont donné à leur roi, ne doit point être pris à la rigueur. En lui donnant cette qualité, ils ne prétendent point qu'il puisse exercer les fonctions ecclésiastiques, donner la mittion aux évêques & aux prêtres, administrer les facre-mens, en un mot, qu'il foit le principe de la puissance spirituelle. Ils e lui donner test d'aux europée de la puisse de la puisse. ne lui donnent point d'autre autorité dans les matières de la religion .

Au contraire, les Ultramontains disent que, fi le bon ordre veut que toute puissance se rapporte à une seule, ce doit être à la spirituelle qui est la plus excellente; & que, pour tenir les Souverains dans le devoir, il doit y avoir quelqu'un fur la terre à qui ils rendent compte de leur conduite; ce qui est en effet établir le Pape seul Monarque dans l'Univers; car qu'importe que fa puissance fur le temporel soit directe ou indirecte, si elle s'étend entin jusqu'à disposer des couronnes.

vı. tient entre ces divers excès.

Entre ces divers excès nous nous fommes tenus à l'an-Sage milieu cienne tradition, & à l'exemple des premiers fiècles. Nous que l'Eglite croyons que la puissance des clefs s'étend sur tous les fidelles, & que les Souverains peuvent être excommuniés pour les mêmes crimes que les particuliers, quoique bien plus rarement & avec bien plus de précaution; mais l'excommunication ne donne aucune atteinte aux droits temporels, meme des particuliers. Suivant l'Evangile, l'excommunié doit être regardé comme un payen; or il n'y a aucun droit dont un payen ne foit capable, même de commander à des Chrétiens. On doit éviter l'excommunié, mais seulement en ce qui regarde la religion ou les bonnes mœurs, c'est-à-dire que

> que celle de faire des lois pour maintenir le bon ordre de l'églife, de que celle de faire des lois pour maintenir le hon ordre de l'églife, de foutenir & appuyer celles qui font faites par les évèques, d'affembler des conciles, de contenir les eccléfiafiques comme les laiques dans la foumifion due au prince, à l'exclution de toute puiffonce étrangère. C'eft de cette manière que les théologiens Anglois expliquent la fupré-matie du roi dans l'églife Anglicane. Jacques l, dans fon avertillement aux princes chrétiens, pag. 189, édition de Londres, 1619, en par-lant du ferment de fidité, s'explique ainfi: Tanto fludio tantâque folli-citudine cavebam, ne quidquam hoc jurejurando continerctur, præter fa-delitatis illius, CIVILISQUE ET TEMPORALIS OBEDIENTIÆ pro-fefionem, quam ipfa natura omnibus fub regno nafeentibus preferibie : addită fponfone qué opem & auxilium contra omnem vim debize fidei alverfam à fubditis flipulabat. Et un peu plus bas dans la même page : Vijum itaque è re effe ut hujus jurisjurandi apologiam ederem, in quâ fufeipietam probandum, nihi'in eo contineri, nijî quod ad Obedientiam mere CIVILEM ET TEMPORALEM fpectat, qualis fummis principibus à fubditis debetur. Maifon dans fon apologie pour l'églife Anglic. 4. chap. 1 pag. 420. Jurifii dio regia non fat eff in potefate aliquá fa-cerdotti, aut in perfonali alicujusecclefaficm fundinois adminis fausione, fed in aufloritati quadam externá , fupremá illá quidem que in imperan-do cernitur, quæque deliquentes panis civilibus externé e a l'ordination : Hanc potefatem, jurifititionem feu gubernatienem ad folam eccleficar pestare, for an ad principem, omnes quafi uno ore affirmanus. L'-teur du livre de la doctrine & de la police du l'églife A la même chofe. Note des Editions de 1724 & 1-' foutenir & appuyer celles qui font faites par les évêques, d'affembler

l'on ne doit point communiquer avec lui ; 1°. En ce qui concerne le crime pour lequel il a été excommunié, comme un rapt ou un facrilège; 2°. en aucun acte de religion, comme la prière ou les facremens; 3°. Dans les devoirs d'amitié & la fréquentation volontaire ; mais on peut communiquer avec lui dans ce qui est du commerce nécessaire à la vie, comme de vendre, d'acheter, de contracter, de plaider, de voyager, de faire la guerre, & par conféquent de parler, de commander & d'obéir.

La distinction des deux puissances est évidente dans ccs paroles de Jesus Christ : Mon Royaume n'est pas de ce monde. Des Et ailleurs : Rendez à Céfar ce qui appartient à Céfar , & à Dieu puissances ce qui appartient à Dieu. Et à celui qui le prioit d'obliger son établies par frère à faire partage : Homme, qui m'a établi Juge & arbitre l'Empire. Avantages de entre vous ? Et S. Paul, Que toute personne vivante soit soumise cette doctriaux Puissances Souveraines; donc les Prêtres & les Pasteurs. ne. & S. Pierre, foyer foumis à toute créature, foit à l'Empereur, Matth. xxite foit aux Gouverneurs. Et encore : Craignez Dieu, honorez 21. l'Empereur ; Esclaves, soyez soumis à vos Maitres, même fá. Luc. XII. 14. cheux. Aufi, voyons-nous que les Chrétiens ont obéi sans 1. résistance aux Empereurs Paiens, même aux persecuteurs les plus cruels, excepté en ce qui étoit contre la Loi de 13. 14. Dieu, quoiqu'ils fussent assez puissans pour se défendre, & Tertul. Apor qu'ils eussent de fréquentes occasions de révolte sous un loget. cap. Empire électif. Ils ont obéi de même aux Empereurs héréti- 15. ques, comme Constantius & Valens qui persécutoient les Catholiques ; & enfin à Julien l'Apostat qui vouloit rétablir l'idolâtrie, quoiqu'alors les Chrétiens fussent déjà les plus forts, s'ils euffent cru qu'il fût permis d'user de force contre leur Prince. Nous croyons que la doctrine des Ultramontains tend à troubler la tranquillité publique, & met la vie des Souverains en péril : les Sujets mécontens accuferont le Prince devant le Tribunal Eccléfiastique. Si étant excommunié & dépose, il continue à user de sa pulfance, ce fera, felon eux, un usurpateur & un tyran, & il fe trouvera des Théologiens qui enseigneront, qu'il est non-seulement permis, mais méritoire d'en délivrer le public, & des fanatiques déferérés qui réduiront en pratique ces maximes. Il n'y en a que trop d'exemples.

De la diffinction des deux Puissances, suit la distinction

VII. Distinction deux Rom. X111-

Ibid. 2. 1. Pet. 11.

VIII. – Didi icilon



ridictions fuides deux puiffances. Matth. XXVIII. 18. 19. 20. Matth. XVIII. 17.18.

des deux Ja- des juridictions : l'Eglife a une juridiction qui lui eft effen; reactions mi-te de celle tielle, fondée fur cesparoles de Jefus-Chrift. Toure puiferce m'a été donnée au ciel & en la terre : allez donc infirmifant toutes les Nations, leur enseignant d'observer tout ce que je vous ai ordonné. Voilà le pouvoir d'enseigner la doctrine, qui comprend deux parties, les mystères & les règles des Joan. xx. 13. mœurs. Voici le pouvoir de juger : Ceux dont vous remettres les péchés, ils leur feront remis : & ceux dont vous les retiendrez, ils leur seront retenus. Et ailleurs : Si ton frère a péché contre toi, & s'iln'écoute pas l'Eglife, qu'il te foit comme un payen & un publicain. En vérité je vous le dis, tout ce que vous aurez délié sur la terre, sera délié dans le ciel; & tout ce que vous aurez lié sur la terre, sera lié dans le Ciel. L'Eglise a donc effentiellement le pouvoir : 1°. D'enseigner tout ce que Jesus-Chrift a ordonné de croire ou de faire, & par conséquent, d'interpréter sa doctrine, & de réprimer ceux qui la voudroient altérer : 2°. d'absoudre les pécheurs, ou de leur refuser l'abfolution, & enfin de retrancher de son corps les pécheurs impénitens & incorrigibles : 3º. d'établir des Ministres pour les fonctions publiques de la Religion, de les juger & de les déposer, s'il est nécessaire. Cette juridiction a été exercée dans son étendue sous les persécutions les plus cruelles : elles n'ont jamais empêché les fidelles de s'affembler pour prier, lire les faintes Ecritures, recevoir les instructions de leurs Pasteurs & les Sacremens; ni les Pasteurs de communiquer entr'eux, du moins par lettres, pour tous les besoins de l'Eglise, d'ordonner des Evêques, des Prêtres, des Diacres, de les juger, & même de les déposer.

IX. léquences qui diftinction des deux

puiffances.

Tout le reste de ce qui s'est joint dans la suite des siècles Autres con- à cette juridiction Ecclésiastique, soit en France, soit ailsuivent de la leurs, n'est fondé que sur la concession tacite ou expresse des Souverains, comme le droit qu'ont les Clercs de n'être jugés que par le Tribunal Ecclésiastique, même en matière profane, civile ou criminelle, & par conféquent la distinction du délit commun, & du cas privilégié; le droit qu'ont eu les Juges Eccléfiastiques à l'amende honorable ou pécuniaire, ou à la satisfaction secrète, & celui qu'ils ont encore de faire arrêter & retenir en prison.

> Dans les autres pays où la Juridiction Eccléfiastique eft plus étendue, ceux qui en sont en possession, peuvent & doivent la conserver comme leurs biens temporels & leurs

## DE L'ÉGLISE GALLICANE.

autres priviléges ; mais ils ne doivent pas confondre les accessoires avec l'effentiel de la Juridiction Ecclésiaftique.

Si les Ecclésiastiques vouloient étendre trop loin leurs priviléges, ce seroit une entreprise sur la puissance temporelle : comme si étant Officiers du Roi, ils prétendoient se soustraire à sa juridiction, même dans le cas qui regarde l'exercice de leur charge ; ou s'ils vouloient faire des affemblées fans la permission du Roi. Il est donc raisonnable d'obtenir cette permission pour les assemblées générales, & pour celles qui regardent le temporel. On tient même à préfent qu'aucuns Conciles provinciaux ne peuvent être affemblés dans le Royaume sans la permission du Roi.

On ne doit affembler les Conciles nationaux que dans des occasions extraordinaires, à proportion comme les Conciles généraux. Alors, c'est au Roi à les convoquer, parce qu'il n'y a que lui qui réunisse sous la puissance tous les Evêques de son Royaume. Si on examine les exemples des Conciles convoqués par les Princes temporels, on trouvera qu'ils se rapportent tous à ce genre.

Les Eveques, à cause du rang qu'ils tiennent dans le Royaume, ne peuvent en sortir sans la permission du Roi, Autres conquand même ils feroient mandés par le Pape, parce que féquencesqui comme Prince étranger il peut avoir des intérêts temporels re de la difopposés à ceux de la France.

Le Roi a droit auffi d'empêcher les Ecclésiaftiques, com- deux puissame les autres, de sortir du Royaume, pour aller à Rome.

Il n'est permis aux étrangers ni de possiéder des bénéfices en France, ni d'être Supérieurs de Monastères, ni de quelqu'autre Communauté que ce soit : & parce que les Généraux de quelques Ordres Religieux, comme des Mendians, résident à Rome, ou en d'autres pays étrangers, ils font obligés d'avoir en France chacun un Vicaire Général, Pr des Lib. qui foit naturel François; mais il ne laisse pas d'y avoir un ch. 11. commerce continuel de lettres entre les Réguliers de chaque Ordre, en quelque pays qu'ils soient, ce qui est nécessaire pour entretenir entr'eux l'union & la subordination.

Le Prince a intérêt de conserver les biens temporels ; c'eft pourquoi les Gens du Roi doivent veilier à ce que les Bénéficiers fassent les réparations nécessaires, & ne diffipent point les biens dont ils n'ont que l'ufufruit ; c'eft pour-

X. tinction des ces.

603



quoi on ne souffre point que le Pape fasse aucune levée de deniers sur le Clergé, soit comme emprunt, ou autrement, fi ce n'eft de l'autorité du Roi, & du consentement du Ciergé; encore moins qu'il permette ou qu'il ordonne l'aliénation des biens Eccléfiastiques, finon du confentement du Roi & du Clerge, & avec les conditions requifes par les lois du Royaume. On ne fouffriroit pas non plus que le Pape levat des deniers sur le peuple, sous prétexte d'aumônes pour des Indulgences; mais cela n'eft guères à craindre depuis le Concile de Trente, qui veut que toutes les Indulgences s'accordent gratuitement.

Nous ne croyons pas non plus que le Pape puisse accorder aucune grace qui s'étende aux droits temporels ; comme de legitimer des bâtards, ou restituer contre l'infamie, pour rendre les impétrans capables de fuccessions, de charges publiques, ou d'autres effets civils : & quand les expéditions de Cour de Rome contiennent de telles clauses, nous n'y avons aucun égard fans préjudice du furplus. Il en eft de même de ce qui est contraire aux droits des Patrons laïques dans les provisions des bénéfices. Voila les conféquences que noustirons de la distinction des deux Puiffances.

XI. Divers excès s'eft livré la couchant puillance fpirituelle.

L'autre maxime fondamentale de nos Libertes, qui est auxquels on que la puissance du Pape n'est pas sans bornes, a plus befoin d'explications que la première ; car ceux qui ont voulu s'opposer aux prétentions excessives de la Cour de Rome, font rombés en plufieurs excès contraires. Je ne parle pas des hérétiques, qui regardent comme tyrannie toute superiorité d'une Eglise sur une autre ; mais de ceux qui reconnoissent la primauté du Pape : il y en a qui la regardent comme une institution utile, à la vérité, mais humaine & de simple police Ecclésiastique, comme celle des Archevêques & des patriarches; d'autres veulent que l'Eglise ne foit gouvernée que par des Conciles, & que le Pape n'air droit que d'y préfider, en sorte que le gouvernement de l'Eglife toit ariftocratique \* ; ce qui femble être l'opinion

<sup>\*</sup> Coqui femble être l'opinion du docteur Richer, M. Richer n'a jamais pretendu que le gouvernement de l'églite fût purement arabieratique, comme M. Pabbé Houry veut l'infamor di fuffit d'ouvrir le livre de la publime coeléfiaffique, pour en être convaincu. On y verra qu'il y établit que la forme du gouvernement exclusivilique en une monarchie nicles d'aritheratie. Au chepitre troificme on lit cette definition do

## DE L'ÉGLISE GALLICANE. 605 du Docteur Richer, dans le Traité de la Puissance Eccléfiastique & politique qu'il publia en 1611, & qui fut con-

damné à Rome \* & en France. Le Docteur Duval le com-

Péglife, que l'on a mife à la tête de l'édition de 1660. Ecclefa est politia monarchica ..., regimine arjstocratico temperata. Et dans la preuve de ce troisième chapitre, lorsqu'il explique cette première partie de sa définition, Ecclesa est politia monarchica; il dit, Primàm autem disi ecclesam est est politiam monarchica; il dit, Primàm autem disi ecclesam est est politiam monarchica il dit, Primàm autem disi ecclesam est politiam monarchicam, ratione Christi absoluti monarchia & capitis est est politiam monarchicam, ratione Christi absoluti monarchia es capitis est est politiam monarchicam, ratione Christi absoluti monarchia es capitis est est politiam monarchicam, ratione Christi absoluti monarchia es capitis est est politiam monarchicam, ratione Christi absoluti monarchia es capitar habet super particulares eccless. Si on fait un crime à M. Richer d'aroir avancé que la forme du gouvernement de l'église est mèlée d'assister est de la comme il le dit lui-même au même endroit, en faire un à Bellarmin, qui avoit dit avant lui que c'étoit le festiment de tous les dosteurs catholiques. Bellarm. lib. desam. Pont. eap. 5. Dostores catholici in eo conveniunt omnes, ut regimen ecclefigilicum hominibus à Deo commissium, fit illud quidem monarchicum, SED TEMPERATUM EX ARISTOCRATIA ET DEMOCRA-TIA: Duval, l'ennemi déclaré de Richer, s'explique de même: lib. de fuprema potes. Papa, part. 1, qu. 2. Cerum est monarchicum illud regimen esse ARISTOCRATIA ALIQUA TEMPERATUM. M. de Marca foutient dans fon livre de concordia facerdotii & imperii, le même fentiment que Richer Monarchia ecclessifica ex aristocratico regimine esse aux bacheliers de s'exprimer autrement fur la forme du gouvernement de l'églife. Note des Editions de 1724 & 1763.

\* Et en France la fimple exposition de ce qui s'est fait en France contre le livre de Richer, fussit pour faire connoitre à tout le monde l'injustice de cette censure. En 1611 Richer composa son livre de la puissance ecclé-stastique & politique, à la prière du premier président de Verdun, qui désait composance de sur d'écit pour les libre de Verdun, qui défiroit apprendre ce que c'étoit que les libertés de l'églife Gallicane. Mais à peine ce livre parut-il, que le nonce du pape, les évêques & quelques dofteurs extrêmement attachés aux opinions Ultramontaines, en firent paroitre leur chagrin : ils n'épargnerent rien pour fusciter des ennemis à fon auteur : ils firent réfigner à Gamaches, qui ne vou-loit point abandonner Richer, l'abbaye de S. Julien de Tours ; & le nonce, pour achever de le corrompre, lui promit de lui faire avoir fes builles gratuitement : les prélats, pour corrompre l'intégrité du chancelier, lui firent présenter une bourse de deux mille écus d'or par l'évêque de Paris. Le chancelier, en la recevant, promit de faire con-duire Richer à la bastulle. L'auditeur du nonce, conduit par le dosteur Forgemond ancien ami des Jéluites, alloit de porte en porte follici-ter les docteurs au nom du pape & du nonce, & briguer leurs fuffrages pour la centure du livre de la puissance ; de construction de la politique. Le parlement, appréhendant la suite des démarches du nonce & des prélats, donna un arrêt le premier Février 1612, par lequel il ordonna aux doyens & aux docteurs de surseoir à toute délibération sur ce fujet, julqu'a ce que la cour fût éclaircie de ce qui regardoit le fervice du roi dans cette affaire. Le nonce & les évêques n'ayant pu réuffir à faire censurer le sivre de Richer par la faculté, prirent le parti d'en olliciter la condamnation auprès de la reine & de les ministres; mais a reine n'ayant point voulu confentir à leur pathon, & ayant fait furcoir a cette affaire, les évêques s'affemblerent chez le cardinal du 'erron : ils y firent la lecture du livre de Richer. L'archevèque de Cours & l'évêque de Beauvais demandèrent que Richer fut oui dans

havir, & dones taus l'ences concave. Consumer l'incolle-

fer tefenter un s'est aucus egunt a une semante. E maigre Ĩ... polition to tes tess sectors . In testara par a ivre te a pumi . stantiales à 2 painne s'at tighe le smiare. Le nomment, avec Batter, servir aux extentes te centurer e love te Lichter, comme de le martient a propos. C'est pour par le cartina en Ferren a-femus tans fon nive nues et erement te a servince te Sens, priline nome sour ore es yeur ur le ivre sant à s'agalair, a andomnerter conme contenant ; meurs pripaining faules, erranes. fance des services à autous prime annes en presser, per l'acteu de successer, que recon fans concrer aux frans de rec à beres se agris faillique. Le parement s'en fut au simile avert, qu'a transfer es gene du su . Servir & se Bellevre, e'en aler porte des passes au chasceller au nom de a caur. Le charceller les des passes au chasceller au nom de a caur. Le charceller les des passes part sain conner ce contentement au pape, & beur prover que cette centure se farait publiée ai fans Farms , in dans autom entroitets royanme. Ele se fanta sus croendant de l'erre aux prines sue manate farant, qui étim e ti de Mars, dans toures in part, fies de l'arts. L'esception que les prelats de la province ne Sens parte ses de ratio. L'exception que les prétais de la province de bass avvient muies acus confore, déplut extremement à la cour de Rume; c'est pourqués le nonce perflada à l'archevèque d'Aix de le trati-porter le plus dustemment qu'il pourroit dans fon Chettle, pour con-fuirer le livre fais exception; cet archevèque ne témoigne pas la moin-dre réplanance pour obém. Comme il étoit accablé de dernes, de que feu affaires étoient en fort mauvais état, en lui donna pour faire des seniers da clergé, qu'on avoit confignée entre les mains de l'évêque de Paris , pour fournir aux frais qu'on feroit obligé de faire dans la procérure contre Richer. Il ne fut pas plutôt arrive a fon égine, qu'il y affempla ses trois suffragans, & leur fit figner une centure qu'il y affempte fes trois fuffragans, & leur fit figner une cenfere du lavre de Preher, dans laquelle si n'y avoit aucune exception pour les droits da roi & les libertés de l'éguie Gallicane. Cet archevêque, pour rendre fes fervices plus agréables au nonce , fit publier en même temps & afficher, avec la censure du livre de Richer, la buile in Cana Domini, dans toute l'étendue de son archevêché; mais Guil-Jaime du Vair, premier préfident du parlement de Provence, s'op-pola a cette publication, & députa en cour un confeiller pour aver-tir le roi & le chancelier, & le plaindre des entrepriles de l'archevèque d'Aix. Voi's de quelle manière le livre du docteur Richer a été condamné en France. Ceux qui ont fait cette condamnation, ne l'ont entrepris que pour établit les opinions des Ultramontains que ce doc-teur avoit dérruites; l'auteur n'a jamais été entendu pour fa défense; on n'a point épargné l'argent pour lui sufciter des ennemis; les par-lemens te sont toujours opposés à fa condamnation : tous ces défauts font voir combien cette condamnation es irrégulière & injuste ; auss n's-t-elle point empêché que tout le monde dans la fuite n'ait rendu Juffice à la pureté des fentimens de ce grand-homme. Voici de quelle maniere en purle Morifot des l'année 1633, auflitôt après la mort de l'auteur: Labellalam an. Sal. 1611, feripferat de ecclefisftica & politica puteflate, maximis umnium doctorum feriptis aquiparandum, quem verà

#### DE L'ÉGLISE GALLICANE.

Nous croyons avec tous les Catholiques que l'Eglise est Infaillible, puisque Jesus-Christa dit que les portes de l'enfer Doctrine de ne prévaudront point contr'elle ; & encore : je suis avec vous licane fur la jusqu'à la confommation des fiècles. Mais nous ne croyons pas puissance spile Pape infaillible.

Nous croyons auffi avec tous les Catholiques, que le Eveques Pape, Evêque de Rome, est le Successeur de faint Pierre, des Curés. & comme tel, le Chef visible de l'Eglise, & qu'il l'est de Matth. XVII Droit Divin, parce que J. C. a dit : Tu es Pierre, & fur Ibid. xxviili cette Pierre je bâtirai mon Eglife. Et encore : Pierre m'aimez- 20. vous? paiffer mes brebis. Nous espérons que Dieu ne per-mettra jamais à l'erreur de prévaloir dans le S. Siège de Joan. XXL Rome, comme il est arrivé dans les autres Sièges Apostoli- 15. ques d'Alexandrie, d'Antioche & de Jérusalem; parce que J. C. a dit : J'ai prié pour toi, Pierre, afin que ta Foi ne manque pas. Nous croyons que le Pape est principalement chargé 320 de l'instruction & de la conduite du troupeau, parce qu'il est dit, Et quand vous serez convertis, confirmez vos frères; & encore : Paissez mes Brebis, non-seulement les Agneaux, mais les Mères.

Mais nous croyons auffi que tous les Evèques ont reçu leur pouvoir immédiatement de Jesus-Chrift, parce qu'il a dit à tous ses Apôtres, Recevez le saint-Esprit. Et saint Paul parlant à des Evêques dit, que le faim Esprit les a établis pour gouverner l'Eglise de Dieu. Il ne fit point difficulté de s'opposer à faint Pierre & de lui résister en face, quand il le jugea repréhensible. Même ce que Jesus-Chrift dit à S. Pierre en particulier, se doit appliquer à proportion à tous les autres, fuivant la tradition conftante de tous les fiècles. Ainfi, chaque Evêque a tout pouvoir pour la conduite ordinaire de son troupeau. C'est à lui de proposer la soi, de l'expliquer, de décider les questions, c'est à lui d'administrer les Sacremens, de juger, de corriger, & tant qu'il fait son devoir, le Pape n'a droit d'exercer aucun pouvoir sur ce troupeau particulier; mais fitôt qu'il fera quel-

XIII rituelle des Papes, des 82

Luc. XXIL;

Joes, X.

**A**8. XX.

Gal. 124

607

dicere possum libertatis Gallica totiusque ecclesia Gallicana, regumque & principum, quotquot ubique regnant, firmissimum tutissimum que columen & munimen. Ep. 9 cent. 2. Enfin le clergé de France & la Sorbonne ont été obligés de consacrer & d'autoriser cette même doftrine qu'ils avoient voulu proferire dans le livre de Richer. Note des Editions de ₹724 & 1763.



que faute contre la règle de la foi ou de la discipline, le Pape a droit de le corriger \* , & c'eft fon devoir. Il y a donc grande difference \*\* entre les Evêques & les Curés : les

\* Le pape a droit de le corriger. Nous ne reconnoissons point qu'autition qu'un éveque fait quelque faute, le pape ait par lui-même le droit de le corriger. Les évêques ne fauroient être punis & corrigés, seiur les principes de l'équite natureile, qu'ils ne foient entendus. que leur cente ne foit examinée & jugée. Or felon les maximes du en france sus eveques ne peuvent etre juges à Rome par le pape, ni en france par de, communires nommes par le pape, mais seulement par course eveques de leurs confrères pris de leurs provinces & préfidés pir cours eveques contertes pris de teurs provinces & prentes par leur metropolitain. Les évêques de peuvent être jugés en première inflance, difent les dis-neui évêques dans leur lettre au roi, que par douze de leurs confices, non choifis à la volonté de ceux qui voudroism ies faire condamner; mais pris de teur province, & préfidés par leur mé-tropolitain.....C'eff ce privilége canonique dans lequel voere majefté nous promet à fan facte, avec un forment folennel, de nous maintenir. L'évêque de Beauvais, reprehendue cans les mœurs & dans fa doe-trine foir conventions repréhendue cans les mœurs & dans fa doetrine, lat renvoyé par artit du portaner d'an et a die et aux libertés de l'églife Gallicane, par-devan l'orchevéque de Reims & fes fuffra-gans, les juges natureis, pour que sen procès lai fût fait felon les dé-crets & confittations canoniques. Voici les termes de l'arrêt du parle rent de l'annee 1565. La cour, pour maintenir la liberté du parie-ment de l'annee 1565. La cour, pour maintenir la liberté de l'églic "Gallicane, qui a todours été défendue par le roi & fes prédécetteurs "rois très-chrétiens, au vu & au fu des SS. PP. Papes de Rome, qui "pour le temps ont été, a arrêté qu'elle a entendu & entend que le fu-"périeur auquel meffire Odet de Coligny, cardinal de Châtillon, evé-"que de Beauvais, eff rendu pour las faire fon procés, fur le déit commun, par arrêt de ladite cont, concla & donné le 11 de ce mois, et mun, par arrêt de ladite cont, concla & donné le 11 de ce mois, et miarcheveque de Reims (apérieur métropolitan, d'aquel l'évêque de »Beauvais et faffragant, pour, par ledit archeveque de Reims, appeler mice autres faifragans (veques, s'is fe trouvent en nombre, favon, par mice autres faifragans (veques, s'is fe trouvent en nombre, favon, par mies civé ques circonvollins, être fait le proces audit cardinal éveque ce miseauvais tar le délit comuna, felon les décrets & conditutions cana-migues, fans que les it cardinal de Chitilion, évêque de Beauvais, punte nétre trait & tize hors de ce royaume : & a ordonne & ordonne la cour, nque de ce en fera fait un regilre ; ain qu'il foit connu & entendu par ntour, meme par la polletite, que la cour a voulu toujours garder & menterver la liberte de l'eglife Galicene, & fauf en toutes chofes ni honneur & la révérence due a nerre faint père le pape & au faint minige apostolique. Note des la faite ont de 1724 & 1763. » \*\* Il y a dour grande différence entre les évêques, &c. Il oft vrai qu'il

y a une grande difference entre les événues & les cures : mais il eft faux au certe différence confife en ce que les évêques ont requieur pouvoir immédiatement de Jefus-Cirift, & que les évêques ont requieur pouvoir de l'évique. Les dofteurs de l'acis fe font oppotés dans tous les temps à cette doftrine, & l'ont toujours regardée comme fcandaloufe , erronée en la foi, & dét-uifant l'or 're de la hiérarchie. Ils la cenfurerent comme telle l'an 1452, duos la perfonne de Jean Angeli, cordelier, qui avoir avancé dans un termon que le curés ne tenoient leur pouvoir que de l'évêque. (1) Facale tem fuam habent diffi prasbyeri (curati) ab epifcopo dansaxat. Voizi la cenfure qui fut faite par la fa-

(1) Cenfure de la faculté de Paris contre Jaéguisi de Vernant, page 9. 219. Carls

i**...** •

۰.



Curés tiennent leur pouvoir immédiatement de l'Evêque, qui demeure toujours en droit d'exercer toutes les fonctions

culté. Dicit facultas, quòd propositio in se, quoad omnes reliquas partes & PRUBATIONEM PARTIS ULTIM.E, in qui dicitur, AB EPISCOPO DUNTAXAT, est standalosa, in side erronea, hierarchici ordinis destructiva, &c.

La faculté obligea en 1429 Jean Sarrafin, Jacobin, à la réquifition de M. le refteur & de plufieurs de l'univerfité, de revoquer en pleine alfemblée, & entuite dans la fulle de l'évêq le de Paris, la même erreur en ces termes : (1) Dicere inferiorum prefator un potestatem jurifdictionis, five fint episcopi, five fint curati, este immediaté à Deo, evangeline & apostolice confonat veritati.

En 1455 Jean de Gorelle, cordelier, révoqua par ordre de la même faculté cette dostrine ertonée, dans les termes qui suivent. Domini curati funt in ecclefia minores prælati & hie archa ex primaria instituzione Christi, quibus competit ex statu jus prædicandi, jus confessiones audiendi, jus facramenta ecclesiastica administrandi, Sc.

Les docteurs de Paris, dans le fiècle fuivant, ont foutenu & défendu avec la meme fermeté le pouvoir des curés de droit divin. Claude Coufin, Jacobin, ayant renouvelé en 1516 à Beauvais, élans une de tes prédications, la propointion erronée de Jean Angeli, favoir : que les curés ont leur faculté & inflitution de l'évêque fallement; la faculté ne manqua pas de renouveler aulli contre lui la centure qu'elle avoit déja portee contre Jean Angeli, avec ordre à lui de la révoquer publiquement. (2) Dicit facultas quèd propositio... quad probationem partis ultima, in qui dicitur quèd curati parochiales habent fuam facultatem ab epifoppo duntasat, est fandaloja, in fide erronea, hierarchici ordinis déstructiva, & pro confervatione ejustiem ordinis publicé revocanda. Il n'y a guères que l'oixante ans que la faculté cenfura, entre plafieurs erreurs & faultéés contenues dans le livre de Jacques de Verpart fire arconotions en tent qu'elles enfervent ou calces de Ver-

Il n'y a guères que loixante ans que la faculté cenfura, entre n'infieurs erreurs & faufietés contenues dans le livre de Jacques de Vermant, fix propointions, en tant qu'elles enfeignent ou qu'elles inferent que la puilfance de juridiction des curés ne vient pas immédiatement de Jelus-Chrift, quant a la première & originaire inferention. (7) Ha fex propositiones, quatenus afferunt vei inferant, l'OTESTATEM JURISDICTIONIS CURATORUM NON ESSE IMMEDIATE A CHRISTO QUANTUM AD INSTITUTIONEM PRIMA-RIAM, falj'x funt & decretis facra facultatis contrariz. Les docteurs de Paris établiffent le pouvoir des curés de droit di-

Les dofteurs de l'aris établittent le pouvoir des curés de droit éjvin : 1°. Sur le faint évangue, Luc. chap. x, v. 17, qui nous opprend que les difciples ont été envoyés immédiatement de Jeux Chrift, de même que les Apôtres; Ite, ecce eço mitto vis. 2°. Sur la ovirtue, de l'Apôrre S. Paul. (4) qui allemida a Milet, telon l'exploration de faint Irenée, les évêques à les prêtres d'Ephete & des villes vofines, & leur dit: prenezgarde a vous mêmes, & a tout le troupeau lur lequel le Saint-Etprit vous a etablis évêques pour gouverner l'égifie de Dieu. Attendite vobis, & uaiverjo gregi in quo vos Spiritas Sandur pofuit epifeopos regere ecclejiam Det. 3°. Sur l'attorité des SS. Peres, nes conciles & des anciens dofteurs qui nous enteignent que les pretres, & principalement les curés, font les fucceileurs des Apôtres, Qui

(1) Ibid. page 173. (2) Ibid. page 218. (3) Ibid. page 174 & 28. () Afte XX. v. 17. Tome II.

-

Qq



en chaque paroisse, & ce n'est que quant à l'ordre de Prêtrise que l'inftitution des Curés eft de droit divin.

XIII. Doctrine de licane fur Conciles &

Si chaque Evêque a tant de pouvoir, à plus forte raison rEglife Gal- plusieurs Evèques affembles dans un Concile : car Jesus-Christa dit : Si deux ou trois sont affemblés en mon nom, je suis l'autorité des au milieu d'eux : c'est pourquoi nous recevons les décisions du Pape en de foi & les règles de discipline que les Conciles nous ont ce qui con- données ; mais différemment. La foi étant invariable & cerne la foi. universelle, nous recevons comme de foi ce qui a été décidé dans les Conciles même particuliers, fi le reste de l'Eglife les approuve. Quant à la discipline, nous y admettons des changemens autorifés expressement, ou tacitement, par l'Eglife universelle ; mais nous parlerons ensuite de la difcipline, achevons ce qui regarde la foi.

> in cap. I ad Philipp. Exiple evangelio hoc legitur, qu'ad post defigna-tionem duodecim apostolorum quorum personas gerunt episcopi, designa-vit septuaginta duos discipulos, quorum locum sacerdotes tenent.

> Le cardinal d'Ailly ne s'exprime pas avec moins de netteté dans le livre qu'il fit au concile de Constance, contre Jean patriarche d'Antioche : De ecclefia aufloritate, 1 part. cap. 1. Sicut apostoli & difeipuli, fic episcopi & presbyteri ecclesia ministri , à Christo immediate potestatem ecclefiasticam susceperunt.

> Jean Poilly dofteur, in quodlibetis, dans les ouvrages du cardinal Turrecremata, lib. 2. Summa de ecclefia, cap. 59, est encore plus clair: Status & potestas & jurisdictio -2 discipulorum continuatur in facerdotibus curatis, ficut status & potestas & jurisdictio apostolorum in episcopis. Nam succedunt sacerdotes curati 72 discipulis, ficut succedune episcopi apostolis. Le cardinal Turrecremata fait tous ses efforts pour affoiblir les raisonnemens du docteur Poilly, & prouver que les évêques

> & les curés tiennent leur autorité du pape, mais c'est inutilement. Enfin, Gerlon : De potessate ecclessafica ; Confid. 12. Trad. de Statib. ecclefiaficis; confid. 2 de flatu prælatorum, de flatu curatorum; confid. 1 Sc dit la même chofe. Status curatorum fuccedit flatui 72 difcipa-lorum Chrifti...ac proinde flatus curatorum est de institutione Christi. Les curés tiennent doncleur pouvoir immédiatement de J.C. de même

> que les évêques; & par conféquent l'inflitution des curés est de droit divin, non-feulement quant à l'ordre de prêtrise, mais encore quant à la juridiction. Note des Editions de 1724 & de 1763.



#### DE L'ÉGLISE GALLICANE.

611

Puisque l'Eglife est infaillible, le Concile universel qui la représente toute entière doit être infaillible aufii ; c'eft pourquoi nous recevors les décitions de foi des Conciles comme diétées par le Saint-Efprit : fuivant ces paroies du premier Concile : Il a femble bon au Saint-E pit & a nous. Nous y voyons faint Pierre parler le premier, mais le Décret fe fait au nom de tous \* ; ainfi , dans tous les Conciles généraux le Pape prefide en perfonne ou par fes Légats; mais tous les Eveques jugent avec lui. Ce n'eff pas lui feul qui y donne autorité, autrement il feroit instile de faire affembler à figrands frais taut d'aveques pour lui donner de fimples confeils, & on trouveroit peut être plus près d'autres Théologiens auffi éclairés. Il est vrai que le Pape confirme le Concile; mais cette contirmation n'eff en effet qu'un confentement, comme il paroit par les anciennes fonferiptions ou tous les Evéques indifferemment de fervoient de ce terme de confirmation pour fouterire aux Décrets des Conciles & des papes même. L'Églife \*\* fans être

\*\* L'adije, funs ètre affemblée en concile, n'en oft pus moins infailigbl. Il y a ceux cortes de dogmes ties uns font contement révéle dans l'ecritore, enforcanés unanimement & confilmment d'e tous les fiscles, constructurel neuronneures les d'arest les autres de font point chirement revoles dans les livres tais ", de font conteilés dans l'égite, parce qu'il se tont point encore fuffilmment echires. A l'égard des dogmes qu'il se tont point encore fuffilmment echires. A l'égard des dogmes qu'il se tont chairement révélés dans l'écriture, collegnes unaitmement & constituement révélés dans l'écriture a collegnes unaitmement és cuis indificiement ; le témoignage de la foi communa de tours les cuifes , & leur confentement unainne a atteller cos dogmes, n'est pas moins infailible qu'un jugement rendu par toute l'églite af-

Qqij

. .....

<sup>\*</sup> Ainfi, dans tous les conciles généraux, le pape pisfide en performe ou par jes légats. De ce que taint Pierre a parle le premier dats le concile de Jerufalem, on en peut bien conclure que c'eff au pape à prelider oux conciles generaux, l'oriqu'il s'y trouve en pertonne ; mois il ne s'enluit pasqu'il ait droit d'y prelider par les tég ts, loriqu'il eit abant 5 le préfence de taint Pierre dans le concile de Jérufalem donne ce ducet aux papes, pourquoi n'en ont-ils pas joui drns les premiers enciles generaux? Ce fit au concile de Calécidoine, qui efficience de term general, que le pape préfida pour la première fois par tes légats. S. Leon le demuda a l'empereur Marcien, non comme ane choite due a la primauté, non en vertu de la coutime ou de l'exemple de les préfideres ; mais unquement, parce qu'il abeit pas conven, ble que les paritarches d'Orient, sui n'avoient pas en le couri ge de tenir contrell'erieur, le trouvilient à l'ette du concil-. Quita serò quidam de pratribas, quèd fine dolore nun diement, cost a tureines fu juntis non soluere centrè fondo convent préfide : 5. Leon, Ey. 60. On ; eur hre for cet article le chaptre XXIX de l'haltoire du droit canonique par M. Bruner, imprar é a Paris en 1720, & approuvé par M. Couet. Note des Editions de 1724 & 1763.



affemblée en Concile, n'en est pas moins infaillible : elle l'est toujours, & pour être assuré de ce que nous devons croire, il suffit de voir son consentement unanime, de quelque manière qu'il nous paroisse. Donc, si le Pape consulté par des Lvêques a décidé une quession de soi, & que l'Eglise reçoive sa décision, l'affaire est terminée \*, comme autrefois celle des Pélagiens \*\*, il ne faut point de concile. Si

Quand il s'élève en matière de foi des difputes & des conteffations dans l'églife, pour être aflurés de ce que nous devons croire, il fuffit de voir le confentement unanime de l'églife; cela est vrai. Mais par quelle autre voie pouvons-nous voir ce confentement unanime, que par celle des affemblées ? Comment l'églife difpersée nous fera-t-elle connoirre autrement fon unanimité fur les points de dostrine conteftés, que dans les conciles? Il n'est pas possible d'envoyer par-tout des députés, pour savoir ce que chaque églife ensigne en particulier. On ne peut pas interroger toute la terre, & faire venir des témoignages de toutes les parties du monde. On ne fait que trop combien ces forune connoisfance affurée de la croyance & de la prédication unanime de toutes les églifes, fi des députés de toutes ces églifes particulières ne se réunissent en concile, pour nous apprendre, en exposant la doctrine & la tradition de leurs églifes, ce qui est cu de enleigné dans tout Punivers ? Note des Editions de 1724 & 1763.

roures les egnies, il des deputes de toutes des chiles particuliteres ne fe réunitient en concile, pour nous apprendre, en exposant la doctrine & la tradition de leurs églifes, ce qui est cru & euseigné dans tout l'univers ? Note des Editions de 1724 & 1763. \* Donc, si le pape confuité par des évigues a décidé une quefion de foi, & que l'églife reçoive su décision, l'affaire est terminée : il ne faut point de concile. Si la décision est reçue de toutes les églifes, comme conforme à ce qui a toujours été cru & enseigné, l'affaire est terminée, il ne faut point de concile. Mais si quelques dosteurs ou même quelques évêques, quoiqu'en petit nombre, ont encore des difficultés raisonnables sur la décision, & resustent de s'y foumettre, on doit les écouter; l'affaire n'est pas terminée, il faut un concile. Il peut arriver que, sur une question difficile & obscure, un petit nombre de personnes, ou nième une seus pense mieux que ne font plusieurs. Non quia fieri non potuit ut in obscurissind quastione veriùs pluribus unue paucive fentirent. S. Aug. lib. 3 de Bupt. c. 4. num. 6. Note des Editions de 1724 & 1763.

\*\* Comme autrefois celle des Pélagiens. La caufe des Pélagiens n'étoit point du nombre de ces queftions fur lefquelles il y a du partage entre les catholiques. Tout le monde eut horreur de la doctrine de ces hérétiques, aufliôt qu'elle parut. Leurs erreurs furent proferites au moins dans vingt-trois conciles. Cependant l'affaire ne fut terminée en dernier reffort que dans le concile général d'Ephèle, comme il est aifé de s'en convaincre par les actes du concile, & par tous ceux.

femblée en concilé, & fuffit pour nous affurer de ce que nous devons croire. Par rapport aux autres dogmes difficiles & obfcurs, qui ne font pas révélés clairement dans l'écriture, & dont on difpute : l'églife ne peut exercer l'autorité infaillible, qu'elle a toujours, fans être affemblée en concile. Car pour définir ces dogmes, il el néceffaire qu'elle s'affure de la doctrine de toutes les églifes particulières ; ce qu'elle ne peut faire, que les miniftres de Jefus-Chrift ne s'affemblent pour conférer entre eux, examiner, & éclaircir la doctrine dont il s'agit, expliquer les difficultés, en un mot, pour réunir tous les elprits dans les mêmes points de doctrine.



## DE L'ÉGLISE GALLICANE. 6.3

quelques Dofteurs, ou même quelques Evéques en petit nombre murmurent encore, on ne doit pas les écourer; mais fi une grande partie de l'Égine ne fe toumet pas, comme dans la caufe d'Eurychès, l'Égypte & l'Orient, alors c'eft le cas d'affembler un Concle univerfel, qui examinera la décifion du Pape, & ne l'approuvera qu'après l'avoir reconnue conforme a la tradition de toures les Eglifes. Ainfi, dans cette caufe d'Eurychès le Concite de Calcédoine examina la lettre du Pape S. Leon, qui toutefois fervit de fondement au Décret de foi.

Au contraire, dans le fixième Concile, les Lettres du Pape ayant été examinées, comme celles de Pyrrhus, de Cyrus, de Sergius & de Paul, hérétiques Monothélites, furent rejetées de même, comme favoritant leurs erreurs, & le Pape Honorius anathématifé nommément, le tout du confentement des Légats du Pape Agathon, qui préfidoient au Concile, & Agathon & fes fucceffeurs, renouveièrent plufieurs fois cette condamnation d'Honorius.

Saint Cyprien dès le troifième fiècle, fourint avec tous les Evéques d'Afrique, & plufieurs de l'Afie mineure, que les hérétiques devoient être rebaptifes, contre la décifion expresse de faint Etienne; qui pissa julqu'à l'excommunication au moins comminatoire; & faint Augustin, pour excufer faint Cyprien d'avoir foutenu cette erreur, ne dit autre choie, finon que la quession étoit difficile, & n'avoit point encore été décidée par un concile universel; donc ni faint Cyprien, ni faint Augustin, ne croyoientpas que l'on fut obligé de le foumettre fitôt que le Pape avoit prononcé.

Ceux qui veulent que le Pape foit infallible, ne nient pas toutefois qu'il puifie devenir hérétique, comme ils n'ofent pas dire qu'il foit impeccable, quoiqu'il n'ait pas tenu au Pape Grégoire VII de le faire croire. Mais l'expérience n'a que trop fait voir qu'il n'y a aucune mifère humaine à laquelle les Papes ne toient fujets. Ils difent donc que le Pape

qui ont écsit l'hifluire des l'élagiens. Le P. Maimbourg s'exprime trop nottenient fur cet artice, pour ne point rapporter fon témoignages Trairé de l'agli je de Rome, chan, 18. Quand S. Auguilin dit en parlast écs Pelagiens i li nous est venu des Rejeins de Romes la cauje est finiet cela s'entent qu'ele est finie a Rome, où ces hérésiques, qui après avoir cié continués dons les conciles d'Afrique, s'étuient adresfiés au pape, croyoiert gagner leur caufe par leur artifice qu'alleur avoit une fois résult 10 ne tut jugée en dernier reflort qu'au concile d'Epheles. Note des Latitons de 1724 & 1763.



peut errer dans la foi, comme un tel homme, ou même comme Docteur particulier, mais non pas comme Pape & prononçant ex Cathedra. La difficulté est d'établir cette diftinction : car les Lettres du Pape Honorius, qui furent condamnées, étoient adreffées aux Patriarches d'Alexandrie, d'Antioche & de Constantinople, qui l'avoient consulté sur une question de foi, & le Pape saint Etienne avoit auffi décidé l'affaire du baptème de toute son autorité.

Enfin de quelque manière que ce soit, qu'un Pape fût hérétique, on convient qu'il devoit être déposé, & par conféquent jugé. On ne voit point d'autre Tribunal audessus de jui que le Concile universel ; aussi, est ce le premier cas auquel le Concile de Constance a défini que le Pape est soumis au Concile. Le second est celui du schifme. Le troisième est la réformation de l'Eglise dans le chef & dans les membres. Pour bien entendre ce Décret du Concile, il faut en expliquer l'occasion & les suites.

XIV. Co cile de Constance cile univer-Luites.

Après que les Papes eurent résidé 70 ans à Avignon, le Pape Grégoire XI retourna à Rome, & mourut en 1378. Décrets du Urbain VI, Italien de naissance fut élu à fa place, mais les Cardinaux François, dont la faction étoit très puissante, touchanel'au. fe plaignirent que l'élection n'avoit point été libre . & s'étoité du Con- tant retirés de Rome, élurent un Francois, qu'ils nommèfel. Origine rent Clément VII, & qui vint s'établir à Avignon. Le schifde ces Dé- me dura environ 40 ans; Urbain VI. mourût en 1389, & creis & leurs Boniface IX lui succéda à Rome. Clément VII mourut en 1394, & Pierre de Lune, autrement Benoît XIII lui fuccéda à Avignon. A Rome, il y eut encore Innocent VII. en 1404, & Ange Corrario ou Grégoire XII, en 1406. Toure la Chrétienté étoit partagée entre ces deux obédiences, & le fait qui avoit donné occasion au schisme étoit tellement embrouillé par les disputes, qu'il n'étoit plus poffible de reconnoître quel étoit le Pape légitime, & aucun des deux ne vouloit renoncer à ses prétentions ; ainfi, les perfonnages les plus favans & les plus pieux ne trouverent point d'autre voie pour finir le schisme qu'un Concile général qui déposa les deux prétendus Papes, & en fit élire un autre. Ce fut l'Université de Paris qui travailla le plus à cette grande œuvre. On commença par la fouftraction d'O. béd ence aux deux Papes ; puis les Cardinaux des deux partis, au moins la plupart, s'affemblèrent à Pife, en 1409;

DE L'ÉGLISE GALLICANE.

615

avec grand nombre d'Evêques & de Docteurs. Le Concile fit le procès aux deux prétendus Papes, Grégoire & Benoit, & elurent pour Pape Alexandre V, qui mourut l'année fuivante. Jean XXIII lui fuccéda. Cependant Grégoire & Benoît se disoient toujours Papes dans leurs Obédiences, quoique très raccourcies. Pour achever d'éteindre le schiime, Jean XXIII affembla en 1414 le Concile de Constance, qui, dans la session quatrième, fir cette déclaration : « Le Concile universel, repréfentant toute l'E-» glise militante, tient son pouvoir immédiatement de Je-» sus Chrift, & toute personne de quelque état & dignité » qu'elle foit, même le Pape, est tenu de lui obéir en ce qui » concerne la foi, l'extirpation du schisme, & la réfor-» mation générale de l'Eglife de Dieu dans le chef & » dans les membres. Et dans la session cinquième, le Concile réitère le même Décret, & ajoute : « Quiconque, » de quelque condition, état & dignité, même Papale, mé-» prisera opiniâtrément d'obéir aux Mandemens & Ordon-» nances de ce faint Concile général, fur les chofes fufdites, » (c'est-à-dire la foi, le schisme & la réformation, ) soit » soumis à pénitence, & puni convenablement. » Ainsi, le Concile de Constance a établi la maxime de tout temps enseignée en France, que tout Pape est soumis au jugement de tout Concile universel, en ce qui regarde la foi, l'extinction d'un schisme & la réformation générale. Ce Concile réduisit en pratique la maxime. Jean XXIII, reconnu pour Pape légitime par le Concile, & par la plus grande partie de l'Eglife, fut accufé & convaincu de plufieurs crimes, jugé & dépose. Il acquiesca à sa condamnation. En fa place, fut élu Martin V, en 1417, dans le même Concile de Constance. Cependant Grégoire XII avoit cédé ses prétentions, & s'étoit foumis au Concile. Benoît XIII, perfévérant dans la contumace étoit abandonné de tout le monde. Ainsi, on peut compter dès-lors le schisme fini, quoique Benoît ait vecu jusqu'en 1424, & que deux Cardinaux qu'il avoir faits, lui eussent substitué un nommé Gilles Mugnos qu'ils nommèrent Clément VIII, dont l'Obédience étoit réduite au Château de Paniscole en Arragon. & qui se soumit enfin à Martin en 1429, onze ans après la fin du Concile de Constance.

Ce Concile ordonna que l'on tiendroit un autre Concile Qq iv XV. Concile de



### 616 DISCOURS SUR LES LIBERTÉS

oppofa le rence.

Bale auquel général cing ans après, puis sept ans, puis de dix en dix ans. Eugène IV Martin V en avoit convoqué un quand il mourut en 1431. Concile de Eugène IV, son successeur, sut donc oblige de le tenir. & Ferrare, qu'il ce fut le Concile de Bàle. D'abord on y renouvela les Détransféra en-Lite à Flocile ; & comme le Pape vouloit diffoudre celui-ci, ou du moins le transférer, il y eut des procédures du Concile général contre le Pape, & du Pape contre le Concile; mais ensuite le Pape se rendit, & adhéra au Concile par une bulle solennelle, & révogua tout ce qu'il avoit fait contre le Concile, déclarant qu'il avoit été légitimement commencé, & continué jusqu'alors. Cette réconciliation se fit le 24 Avril 1434, mais la division recommença bientôt après. L'Empereur & le Patriarche de Constantinople demandèrent d'être ouïs dans un Concile, pour réunir l'Eglife Grecque avec la Latine, & ils demandoient le Concile en Italie pour ne pas aller plus loin. Le Pape l'indiqua à Ferrare, & y invita les Pères de Bâle, qui regardèrent cette translation comme un prétexte pour disfoudre le Concile. Les Grecs les prioient de venir, & refusoient d'aller à Bâle ; le Pape irrité d'ailleurs de quelques Décrets de réformation qu'avoit fait le Concile, particulièrement contre les annates, déclara le 9 Avril 1438, que le Concile se devoit tenir à Ferrare, où les Grecs s'étoient rendus : depuis il fut transféré à Florence, & l'union des deux Eglifes s'y acheva. Une partie des Pères de Bâle s'y rendit ; mais plusieurs demeurèrent à Bâle, oùils prétendoient toujours être le Concile universel, quoique leur nombre & leur autorité diminuât toujours de jour en jour. On ne doit plus compter le Concile de Bàle depuis cette dernière division, c'est-à-dire depuis la session vingt-cinquième, tenue le 7 Mai 1437. Le prétendu Concile de Bàle procéda contre le Pape Eugène en toute rigueur, juiqu'à le déposer, & élire en la place Amédée Duc de Savoie, fous le nom de Félix V. Ils tinrent encore vingt seffons à Bâle ji squ'au 16 Mai 1443.

XVI.

Tepsos

En France, le Roi Charles VII. voyant cette division du Origine 'e Pape & du Concile de Bâle, & les deux Conciles qui fe tela Pragmati-noient en même temps à Bâle & à Florence, affembla les & du Con- Evêques de France à Bourges en 1438; ils furent d'avis d'adhérer au Concile de Bâle, & recurent plusieurs Décrets de discipline faits à Bâle qui parurent salutaires, & que le



# DE L'ÉGLISE GALLICANE.

Roi autorila par fon Ordonnance, & c'eft la Pragmatique Sanction. Toutefois la France reconnut roujours Eugene pour Pape légitime, & n'adhéra point au schifine de Felix. Tout le Concile de Bale fans diffinction étoit odieux au Pape Eugène, & par conféquent la Pragmatique qui en étoit tirée. Les Papes fuivans la regardérent de même & en pourfuivirent l'abrogation. Le Roi Louis XI, l'accorda à Pie II, & en donna des lettres que le Cardinal de la Balue porta au Parlement ; mais le Procureur Général Jean de S. Romain s'y oppola nomm ment. L'Univertité de Paris le joignit à cette oppofition, & cette rentative fat fans effet ; enfin, le Pape Leon X. & le Roi François I. en 1516, firent le Concordat qui conferve les Règlemens les moins importans de la Pragmutique, & abolit tout le refta.

Mils quoi qu'il en foit du Concile de Bàle, le Concile de Conflance n'a point reçu d'arteinte , & il demeure pour conflint que le Concile Univertel tient fon autorité non du PEglife Gal-Pipe, mais immédiatement de Jelus-Chrift, & que le Pape ficane fur eft foumis au Concile aux trois cas qui y font exprimés. De- l'autorité fula vient qu'au Concile de Trente les Prélats François refu- Concile uniférent de déclarer l'autorité du Pape dans les termes du Dé- veriel. cret d'union du Concile de Florence, qui porte qu'il a la puissance de gouverner l'Eglise universelle ; car encore que cette definition ait un bon fens\*, en ce qu'il n'y a aucune

XVII. Doffrine constante de

617

<sup>\*</sup> Incore que cette difinition ait un bon fens, &c. Le concile de Florence démit nettement que le pape a un pouvoir abfolu & fouverain for to te l'égite. Les termes dans lesquels la définition est conçue, ne fent prist tuiteptibles d'un autre fens. Ipi (Romano pontifici) in beato Petro, paleend, resenti oc gubernardi univerfalem ecclefiam à Domino nuiro lein Christo plenam potestatem traditam effe. Concil. tom. 13. pag-515. Au concile de Trente, perionne ne s'avita de leur en donner un autre : est ce qui fit que les prélats François refusérent conflamment d'exprimer l'autorité des papes en cos termes : « refle à cette heure, da le cardinal de Lorraine dans une lettre à fon agent, le dernier des i titres qu'on veut mettre pour notre faint Père, pris du concile de i Elerence; de ne puis nier que je fuis François, nourri en l'univer-i f.s. de Paris, en laquelle on tient l'autorité du concile par-defins le pape, & font centurés comme hérétiques reux qui tiennent le con-trere : qu'en France.... l'on tient le concile de Florence pour non legitime, ni général; & pour ce l'on fera plutôt mourir les Fran-e cas, que d'al er au contraire » Mais (uppolons que cette définition protecto dire a dire que loi donne di Fileury : que fignifie, il n'y a anone staglifa particolare qui ne fait foumife au pape? Edoce à dire que les melles tont obligés de le tournettre dès qu'ita parlé? Selon M. l'ab : Fileury, la décision du pape n'oblige point, qu'elle n'ait été acceptie par l'égiste. Effice a dire que le pape a une juridiction immédiate

### **DISCOURS SUR LES LIBERTÉS** 8.8

Eglise particulière qui ne soit soumise au Pape, elle peut en avoir un mauvais en lui soumettant toute l'Eglise afenblée. C'est pourquoi les Docteurs de Paris, en censurant les erreurs de Luther, aimèrent mieux dire que les Chrétiens sont tenus d'obéir au Pape. En 1663, la Faculté de Théologie de Paris donna au Parlement quelques Articles que le Roi fit publier : entre autres, ce n'est pas la doctrine de la Feculté de Paris que le Pape soit infaillible. Mais cette proposition est caprieuse ; car elle dit seulement que la Faculté n'a point adopté ce dogme ; mais il ne s'ensuit pas qu'elle l'ait rejeté, & qu'elle défende de l'enseigner.

Nous ne croyons pas toutefois que les Conciles doivent être regardés comme un Tribunal réglé & ordinaire au-deffus du Pape; mais comme un remède extraordinaire dans les maux extrêmes, & dans les grandes divisions de l'Eglife.

Nous croyons qu'il est permis d'appeler du Pape au fuur Concile, nonobstant les Bulles de Pie II. & de Jules II. qui l'ont défendu, mais ces appellations doivent être rares, & pour des causes très-graves.

XVIII. Faulles con-Léquences la comparai-

.

Quelques Politiques ont prétendu décrier cette doctrine de la supériorité du Concile, en le comparant aux Erais Géqu<sup>i</sup>on tire de néraux, dont on fait que les prétentions tendoient à leur arfon des Con- roger dans le gouvernement, une autorité qui ne leur apparciles gene- tenoit point ; & ce fut par là principalement qu'on rendit roux avec les odieux le Docteur Richer qui avoit (t : zélé pour la Ligue, & Etats géné- qui en effet poussoit troploin sa prétendue Aristocratie dans

toute l'églife, & qu'il a droit de gouverner tous les fidelles & toutes les églifes particulières par lui-même, de les tirer de la conduite naturelle de leurs pafteurs, d'envoyer par toutes les paroifies & les diocèfes tels ouvriers qu'il lui plait, pour prêcher, y entendre les confessions, y administrer les facremens, &c.? M. Fleury dit expressionent le con-traire. Est-ce à dire qu'il a le pouvoir de nommer les évêques dans toutes les églifes qui ne font point de la métropole, de les ordonner, de les appeler à les conciles, de les citer à fon tribunal, de les juger, de les excommunier, de les dépofer non-feulement pour crime d'héré-fie, mais encore pour leurs mœurs? M. Fleury refule au pape ce poune, mais encore pour leurs mœurs : M. Fleury retue au pape ce pou-voir. Enfin, efl-ce à dire qu'il foit chargé feul de conferver le dépôt de la foi, de veiller a l'obfervation des canons dans toute l'églife, d'ètre attentifà tous fes befoins, de s'élever contre les abus naiffans ? Tout évêque a les mèmes obligations. Epifcopatus unus efl, cujus pars à fingulis in folidum tenetur. A quoi fe réduit donc la juridiction du pape dans l'églife ? Le voici : c'efl qu'en qualité de premier de tous les évêc ques, il est plus obligé qu'aucun autre à tous ces devoirs, & l'églife a droit de lui demander raison des abus qui s'introduiroient par la négligence. Note des Editions de 1724 & 1763.

## DE L'ÉGLISE GALLICANE. 610

TEglise. Mais doit-on décider de matières si importantes par une comparaiton ? Ou trouve-t-on que l'Eglife & l'Etat doivent ctre réglés par les mêmes maximes? En quel endroit de l'Ancien & du Nouveau Tettament Dieu nous l'a-t il révélé? La comparaiton d'ailleurs entre le Concile général & les Etats Généraux, pèche ablolument dans le principe ; les États n'ayant jamais eu légitimement que la voie de repréfentation auprès du Souverain, à la différence du Concile général, lequel, quant au spirituel, a une autorité légitime sur tous les Fidelles. C'eft principalement fur ces comparaisons, & fur des raisonnemens purement humains que se fondoient quelques : cholaftiques, pour établir l'infailibilité du Pape & fon pouvoir (ur le temporel des Rois.

Pour nous, nous nous appuyons fur l'Ecriture fainte & la Tradition constante des dix premiers fiècles. Nous ne cherchons pas comment Jesus Christ a dû établir son Eglife. conformément aux principes de la politique d'Aristote ou de sa Métaphysique; mais comment il i'a établie en effet; & comme il ne nous a rien révélé touchant le gouvernement temporel, nous nous en rapportons au droit naturel, & aux anciennes Lois de chaque Nation. Nous crovons que la Religion s'accommode avec toutes les formes légitimes de gouvernement : que l'on peut être Chrétien à Venise & en Suiffe, auffi bien qu'en Espagne & en France ; & chacun doit demeurer foumis & fidelie au gouvernement fous lequel la Providence l'a fait naître. Les autres Souverains défendront chacun leurs droits. Pour la France, nous favons que dès le temps de Charlemagne les affemblées de la Nation. quoique fréquentes & ordinaires, ne se faisoient que pour donner conseil au Roi, & que lui seul décidoir. Il ne faut donc pas fur un vaine comparaison rendre odieux l'usage perpéruel de l'Eglise, d'assembler des Conciles généraux, quand ils font nécessaires.

On ne pourroit pas non plus sur un prétexte si frivole, empecher de tenir des Conciles Provinciaux, les derniers Con- Conciles Prociles avoient ordonné de les renir tous les trois ans, ce qui vinciaux. a été confirmé par les Ordonnances de nos Rois.

On les tenoit même au commencement tous les fix mois, Edit de Meparce que ce sont les véritables Tribunaux pour toutes les lun, art. 1. grandes affaires de l'Eglife. Ils furent auffi le principal moyen art. 6. Dedont S. Charles se servit pour retablir la discipline; mais clar. 1616.

XIX. Utilité des

### 620 **DISCOURS SUR LES LIBERTÉS**

le ne vois pas que depuis lui il s'en soit tenu en Italie\*. Les derniers Conciles provinciaux qui aient été tenus en

France, font, celui de Narbonne en 1609, fur la Discipline Ecclesiastique, & celui de Bourdeaux sur la Foi & la Discipline l'an 1624. La difficulté d'affembler ces Conciles, les dépentes qu'ils causent, les disputes qu'ils occasionent souvent, soit sur la Doctrine, soit sur la Discipline, sont que l'on évite d'en affembler sans une nécessité absolue.

XX. Doftrine de tentieufe. Luc. XXII. 25. 2. 3. Lib. 1. ep. 17. 65.

Quant à la discipline, nous croyons que la puissance da rEglife Gal- Pape doit être reglée & exercée suivant les Canons, & n'eft licane fur fouveraine qu'en ce qu'il a droit de les faire observer à tous Pautorité du les autres. Car J. C. a dit : Les Rois des Nations les dominent, qui concerne & il n'en fera pas ainf: de vous. Et S. Pierre: Conduifez le troula difcipline, peau de Dieu, non comme en dominant. Donc, le gouvernement ex particulie-rement la Ju- de l'Eglise n'est pas un Empire desporique; mais une conridiction con duite paternelle & charitable, où l'autorité du Chef ne paroit point, tant que les inférieurs font leur devoir, mais éclate pour les y faire rentrer, & s'élève au-dessus de tout 1. Per. v. pour maintenir les règles. Il doit dominer fur les vices, & non sur les personnes. Ce sont les maximes du Pape S. Gregoire. Ainfi, nous ne reconnoissons pour droit canonique, Lib. 7. ep. que les Canons reçus par toute l'Eglife, & les anciens usages de l'Eglise Gallicane, conservés à la face de toute l'Eglise de temps immémorial, & par conféquent autorilés par un confentement au moins tacite. Nous ne croyons pas que la seule volonté du Pape fasse ou abolisse les Lois de l'Eglise, ni que celle-ci foit obligée en confcience d'obéir, fitôt qu'il y a une Bulle plombée & affichée au Champ de Flore.

> Les anciennes Décrétales des Papes se faitoient dans des Conciles nombreux des Evêques d'Italie : encore n'étoientelles reçues dans les Provinces qu'après qu'elles avoient été reconnues conformes à l'ancienne Discipline. Depuis, ils prenoient au moins l'avis de leur Clergé, c'est à dire des Cardinaux. A présent ils ne croient plus y être astreints, ils se contentent de se faire instruire par des Moines ou d'autres Docteurs particuliers qu'ils choisifient tels qu'il leur plait, & encore le plus souvent met-on la clause moin

<sup>\*</sup> Si ce n'eft celui de Rome, tenu dens la Bafilique de Latran en 1725, Fre he pape Benoit XIII, fur la cifcipline ecclefiastique, Note de l'Edis. on Le 1763.



# DE L'ÉGLISE GALLICANE. 621

proprio, de peur qu'il ne semble que le Pape ait pris l'avis de quelqu'un. Donc les nouvelles Constitutions des Papes, c'eft-à-dire la plupart de celles qui sont depuis quatre cents ans, ne nous obligent qu'autant que notre usage les a approuvées. Nous ne craignons point les censures de la Bulle in Cana Domini. Les Bulles qui sont apportées en France de nouveau, ne peuvent y être publiées ni exécutées qu'envertu de Lettres Patentes du Roi, après avoir été examinées en Parlement, excepté les provisions des Bénéfices, & les autres Bulles de style ordinaire. Il n'y a que trois ou quatre des règles de la Chancellerie de Rome, que nous fuivons en matières Bénéficiales. Nous n'avons point reçu le Tribunal de l'Inquifition, établi en d'autres pays pour connoître des crimes d'hérèfie ou d'autres femblables. Nous fommes demeurés à cet égard dans le Droit commun, qui en donne la connoissance aux Ordinaires, & nous ne déférons pas à la prétention de l'Inquisition particulière de Rome, qui veut que son pouvoir s'étende par toute la Chrétienté. Quant à la Juridiction des Congrégations des Cardinaux, établies depuis environ cent ans pour juger des différentes matières Ecclésiaftiques, comme la Congrégation du saint Office ou de l'Inquisition, celle de l'Indice des Livres défendus, celle du Concile, c'est-à dire de l'interprétation du Concile de Trente, celle des Evêques & des Réguliers, celle de la Propagande, c'est à-dire de la Propagation de la Foi, celle des Rits, celle de l'immunité Ecclefiastique, qui soutient les afiles de l'Eglise & les priviléges des Clercs. Nous honorons les Dècrets de ces Congregations, comme des Confultations de Docteurs graves; mais nous n'y reconnoissons aucune autorité sur la France; ainsi, nous lifons fans scrupule tous les Livres qui ne sont point d'Auteurs manifestement notés comme des hérétiques, ou nommément défendus par l'Evêque Diocéfain. Le Nonce du Pape n'a aucune Juridiction en France; il est regardé fimplement comme Ambaffadeur d'un Prince étranger; & quand quelque Nonce a voulu s'attribuer un territoire, des archives ou quelques autres marques d'autorité, le Parlement s'y est opposé. Le Légat à latere a Juridiction : mais de peur qu'il n'en abuse, on observe plusieurs formalités. Le Pape ne peut en envoyer en France qu'à la prière du Roi, au moins de son consentement. Etant arrivé, il promet avec

Partimenta 1761 8.3 4 .....

### DISCOURS SUR LES LIBERTÉS 622

ferment & par écrit, de n'user de ses Facultés qu'autant m'il plaira au Roi, & conformément à nos utages. Ses Buies sont examinées au Parlement pour recevoir les modifications nécessaires. Il ne peut subdéléguer personne pour l'exercice de la Légation fans le confentement exprès du Roi. Quand il fort, il laisse en France les Registres & les Sceaux de sa légation. Les deniers provenans de ses expéditions, font employés en œuvres pies. Les facultés du Vice-Légat d'Avignon font fujertes aux mêmes reftrictions, quand elles s'étendent sur les terres de l'obéissance du Roi.

Outre les défenses générales d'obéir aux ordres du Pape pour fortir du Roynume, il y en a de particulières pour ce qui concerne les citations qu'il pourroit décerner contre les François, pour venir comparoître à Rome. Elles font réputées abufives : il n'a point de prétention fur les Juges ordinaires en première inftance : il ne peut évoquer les caufes à Rome : à la distance de quatre journées de Rome, tou-Inft. au Droit tes les causes doivent être terminées sur les lieux. On ne peut Ecclef. 11. appeler au Pape om fo medio. Les appellations doivent, par un Rescrit délégatoire, être commises in partibus, jusqu'à Seff. x111. fin de cause inclusivement. C'est le droit du Concor.iat. Le Concile de Trente y est conforme, & ajoute les qualités de ceux à qui le Pape doit adresser les Rescrits délégatoires : ce doivent être les Ordinaires des lieux, ou ceux qui auront été défignés en chaque Diocèfe pour recevoir ces Commissions. Le choix s'en doit faire par le Concile de la Province, ou par le Synode Diocéfain. Il doit y en avoir quatre au moins constitués en Dignités Ecclésiastiques, ou Chanoines de Cathédrales. Mais entre les perfonnes capables, on accorde toujours à Rome ceux que demande la Partie qui s'y pourvoit la première. C'est ainsi que l'on reftraint les prétentions de la Cour de Rome touchant la Juridiction contentieuse.

XXI. gracieule.

r

Il n'en est pas de même de la Juridiction volontaire, qui Doctrine de confiste aux provisions de Bénéfices, aux disponies & aux PEglite Gallicane fur priviléges : les intérêts particuliers ont prévalu en ces mal'autorité du tières, & il n'y a point de partie de discipline où l'on se Pape en ce foit plus éloigné des anciennes règles, même en France. la Juridiction 1°. Quant aux Evêchés, depuis plusieurs siècles le Pape volontaire ou feul est en droit d'en ériger de nouveaux & de nouvelles Métropoles, ou de les supprimer ; de transférer des Eyé.

🖌 ch. 23. 6. 1. & fe∬. 14. 6. 4.



# DE L'ÉGLISE GALLICANE.

625

ques, ou de leur donner des Coadjuteurs. Tout cela fo faisoit autresois par le Concile de la Province. Le Pape seul depuis le Concordat, a la Provision des Evèques sur la nomination du Roi. Auparavant il ne falloit que la confirmation du Métropolitain sur l'élection du Chapitre, ou la confirmation du Pape, s'il s'agissoit de remplir une Métropole. Les Indults particuliers pour les Evêchés des pays conquis selon le Concordat, sont de pures grâces du Pape.

2°. Il pourvoit de même aux Abbayes d'hommes fur la nomination du Roi; & pour obtenir ces nominations, on a confenti qu'il prît les Annates défendues par le concile de Bale & la Pragmatique. Suivant le Concordat, il ne doit y avoir que des Abbés Réguliers. Les Commendes font des grâces que le Pape donne par deffus, fans y être obligé; & cela est encore plus éloigné de l'ancienne règle, fuivant laquelle les Moines doivent élire leur Abbé pour le préfenter à l'Évêque de qui il reçoit la Juridiction.

3°. Quant aux Abbayes de filles, elles ne font point comprises non plus dans le Concordat. Le Pape n'y pourvoit qu'en supposant toujours l'élection des Religieuses, & ne fait mention de la nomination du Roi, que comme d'une simple recommandation. Suivant l'ancien Droit, c'étoit l'Evêque qui donnoit le titre à l'Abbesse sur l'élection des Religieuses.

C'eft encore contre l'ancien Droit, & suivant les nouvelles prétentions de la Cour de Rome, que nous avons reçu la prévention du Pape sur les Ordinaires en la collation des moindres Bénéfices. Ce droit ne s'est établi que par l'usage, & ne peut s'être établi sur un autre fondement que fur cette Juridiction immédiate par toute l'Eglife, que les nouveaux Canoniftes attribuent au Pape. Dans les pays que l'on appelle d'Obédience, c'est-à dire ceux où les réferves apostoliques & les règles de la Chancellerie sont reçues, comme en Provence & en Bretagne, on observe les règles de la Chancellerie de Rome, fuivant lesquelles le Pape se réferve la disposition des Bénéfices pendant six mois de l'année, & n'en laisse que quatre aux ordinaires, & deux de plus en faveur de la résidence. Ainsi, les Evêques consèrent pendant fix mois alternativement avec le Pape. Cette différence vient de ce que ces pays n'ont été réunis à la Couronne que depuis la Pragmatique, qui étoit le fonde-



# 624 DISCOURS SUR LES LIBERTÉS

ment du Concordat, pour abolir ces réferves des Bénéfices avant la vacance : & les Expectatives ont été établies par le Concile de Trente.

Ainfi, tout ce qu'en difent ceux qui traitent de nos Libertés, n'eft plus d'ulage. Il y a une réferve qui a été confervée, & c'eft celle des Bénéfices qui vaquent au lieu où eft la Cour de Rome, & une Expectative qui vient de conceffion du Pape, favoir : l'Indult des Officiers du Parlement. Toutes les autres provifions de Bénéfices que l'on prend à Rome, viennent du mème principe de l'opinion de la puiffance fans bornes du Pape, pour dispenser des Canons & disposer des biens Ecclésiastiques. C'est le fondement des réfignations en faveur, des constitutions de pensions, des pluralités de Bénéfices; & pour agir conséquemment & fuivre notre principe jusqu'au bout, il ne faudroit point demander ces fortes de grâces.

Il ne faudroit point non plus demander tant de Dispenfes, soit pour les Mariages entre les parens, soit pour restitution, contre des Vœux, pour réhabilitation contre les cenfures & les irrégularités, & tant d'autres grâces semblables, dont une partie est devenue comme nécessaire par la coutume établie depuis long-temps, de recourir à Rome toutes les fois qu'on veut obtenir quelque chose contre les règles.

Ce n'eft pas que nous ne reconnoiffions dans le Pape le pouvoir de difpenfer. Les Conciles, & entr'autres celui de Trente, le lui accordent nommément en plufieurs cas; mais il ne s'enfuit pas que les Difpenfes doivent être prodiguées, enforte que les exceptions foient plus fréquentes que les règles. La Difpenfe eft légitime dans les cas que la Loi même auroit exceptés, fi elle avoit pu les prévoir, & où l'obfervation rigoureuse de la Loi causeroit un plus grand mal. Celui qui accorde la Dispense charge donc sa conficience, s'il l'accorde pour favoriser un particulier contre l'intérêt général de l'Eglife; & le particulier se charge auffi, s'il la demande fans cause légitime, & encore plus s'il expose faux pour l'obtenir.

Les priviléges des Réguliers font du genre des Difpenfes, & il faut croire que les Evêques & les Papes qui leur en ont accordé les premiers, ont juge qu'ils feroient utiles à l'Eglife univerfelle par le fervice que lui rendroient les Réguliers. Les priviléges font de deux fortes : l'exemption



# DE L'ÉGLISE GALLICANE.

tion de la Juridiction des Ordinaires, & le pouvoir d'exercer par-rout les fonctions Ecclésiastiques. L'un & l'autre supposent la Juridiction souveraine & immédiate du Pape par toute l'Eglife, enforte qu'il ait droit de se réferver une partie du Troupeau pour la tirer de la conduite naturelle de l'Evêque, & la gouverner par lui-meine, & qu'il ait droit d'envoyer aussi par tous les Diocèses tels ouvriers qu'il lui plait, pour prêcher & administrer les Sacremens.

Tels font les Religieux Mendians & les Clercs Réguliers qui participent à leurs priviléges. Ils ne reconnoiffent pour Supérieur que le Pape, & prétendent tenir de lui tous leurs pouvoirs : & autrefois ils prèchoient & faisoient toutes fonctions fans permiffion des Evêques. Le Concile de Trente a réprimé ces excès; & suivant la Discipline de ce Concile, aucun Régulier ne peut prêcher ni entendre les confessions des Séculiers sans la permission expresse de l'Évéque, qui peut lui imposer filence, même dans les Maifons de son Ordre, quand il le juge à propos; il ne peut, dis-je, ouir les confeffions : l'Evèque a droit de l'examiner auparavant, & de limiter son approbation. Tous les Réguliers ayant charge d'ames, comme plusieurs Chanoines Réguliers, sont entièrement soumis à l'Evêque, en tout ce qui regarde les fonctions Pastorales. Tous les Réguliers sont terrus de se conformer à l'usage des Diocètes ou ils se trouvent, quant à l'observation des Fètes, les Processions & les autres cérémonies publiques. On ne peut établir de nouveau un Monaftère, ou une Communauté, fans le contentement de l'Evêque. Les reftrictions que le Concile de Trente a apportées aux pouvoirs des Réguliers, ont été autorifées en France par les Ordonnances & les Arrêrs.

Cependant ces grands Corps de tant de différens Régu-Fiers ne laissent pas de faire dans l'Eglise comme une Hierar- Les Rézuchie à part, distincte de l'ancienne Hiérarchie des Evéques & les plus selés des Prêtres Séculiers, & d'étendre continuellement leurs pri- autefendreies viléges. Il ne faut donc pas s'étonner qu'ils aient éré les plus prétentions zélés à défendre les prétentions de la Cour de Rome, s'ils nes : ils les n'en ont été les auteurs. Car ceux qui ont pouffé le plus loin une répanles opinions modernes de la puissance directe ou indirecte mes en Itafur le remporel , & du pouvoir abiolu du Pape fur toute l'E- gne & ea alglife, ont été la plupart Réguliers. Saint Thomas a incline leurgue. vers ces opinions ; & il est bien difficile de l'en justifier. Tur-

Tome 11.

Rг

XXII

625

### DISCOURS SUR LES LIBERTÉS 626

recremata, qui, du temps d'Eugène IV foutint la supériorité du Pape fur le Concile, étoit Dominicain. Cajetan l'étoit aussi, lui, qui sous Jules II commença à soutenir l'intalibilité. Le P. Lainez second Général des Jésuites, soutiat a Concile de Trente que les Evêques ne tenoient leur luidiction que du Pape, & que lui seul la tenoit immédiatement de Dieu. Bellarmin, Suarez, & une infinité d'auns de la même Compagnie, ont sourenu la puissance indirest fur le temporel & l'infaillibilité, qu'ils auroient fait pair pour un article de foi, s'ils avoient ofé. De-là vient q# ces opinions ont pris le dessus en Italie, en Espagne & Allemagne, où les Réguliers dominent. La doctrine acienne est demeurée à des Docteurs Ecclésiastiques; mi quefois même ceux qui ont ressifté aux nouveautes, on a des Jurisconsultes Séculiers ou des Politiques d'une condite peu régulière qui ont outré les vérités qu'ils soutenous & les ont renducs odieuses. C'est une merveille que liecienne & saine Doctrine se soit conservée au milieu de d'obstacles. La merveille est d'autant plus grande, que a font les Docteurs des Universités qui ont résulté aux ent prises de la Cour de Rome, quoiqu'ils eussent, ce senz, les mêmes intérêts que les Réguliers à la soutenir; cas les Universités ne sont fondées que sur les privilége a Papes, quant à ce qui regarde le spirituel, c'est-à dirk droit d'enseigner, en tant qu'il a rapport à la Religioni elles sont fondées avec exemption de la Juridiction des Ett ques, elles donnent au moindre Maître ès-Arts le pouve d'enseigner par toute la terre. Cependant il semble que niversité de Paris ait oublié depuis long-temps cette retion particulière avec le Saint Siège, comme la jurididus des Fondateurs Apostoliques qui n'a plus aucun exercice

XXIII.

l'ancienne difcipline fous prétexte de les droits du

Rei.

Mais il faut dire la vérité, ce ne sont pas seulements Les déten- étrangers & les partifans de la Cour de Rome qui ont afforti feurs même la vigueur de l'ancienne discipline, & diminué nos libers, tes ont quel- ceux-là même qui ont fait sonner le plus haut ce nos & que'ois don- liberté, y ont quelquefois donné atteinte en pouffantes choses jusqu'à l'excès, sous prétexte de soutenir les dros du Roi.

J'ai déjà parlé de la provision des Evêchés accordér foutenir Pape par le Concordat, d'où il est aisé de juger quel et : la part du Roi le droit d'y nommer, & combien il et or



### DE L'ÉGLISE GALLICANE. 627

maire, non-feulement à l'ancien droit, fuivant leguel l'éleo tion le faisoit par sout le Clergé du consentement du peuple; mais mêmeaudroit nouveau que la Pragmatique avoit voulu conserver, qui donnoit l'élection aux Chapitres. La nomination du Roi n'a donc autre fondement légitime que la concession du Pape, autorisée du consentement tacite de toute l'églife, encore n'ya t il passoixante ans que le Clerge Memoir. du de France a déclaré qu'il ne prétendoit point approuver le Clerge, tom. Concordat. Je fais bien que les Rois ont toujours eu grande part à la provision des Evêques, & que les élections ne le faisoient que de leur consentement, comme les premiers du peuple ; mais cela est bien different de les nommer seuls & sans être astreints de prendre conseil de personne. Sous l'Empire Romain, les élections se faisoient ordinairement funs la participation du Prince ou du Magistrat. Pendant les dix premiers siècles de l'Eglise, il est inoui qu'aucun Emper reur ou qu'aucun Roi Chrétien se soit attribué les revenus de l'Eglife vacante, beaucoup moins la disposition des prébendes & des offices Ecclésiaftiques : on réfervoit tout au fucceffeur, & les vacances n'étoient pas longues.

Auffi, quelqu'ancienne & quelque légitime que foit la régale, on n'en trouve aucune preuve folide que fous la troisième race de nos Rois; & la première pièce repportée dans les preuves de nos libertés est de l'an 1147 \*. Le Parlement de Paris, toujours zelé pour nos libertés, a développé par ses Arrèss les principes de ce droit. Il suffit que le bénéfice ait vaqué de fait ou de droit, parce que la régale n'admet point de fistion. Le Roi confère en général au préjudice du patron Eccléfiastique, il admet des résignations en favcur, il crée des pensions, il n'est point sujet à la prévention du Pape; en un mot, quoiqu'il exerce le droit de l'Evêque, il l'exerce bien plus librement que ne feroit l'Evêque même, & il a en ce point la même puissance que le Pape; & cela, parce que le Roi n'a point de supérieur dans son Royaume. Le Roi pourvoit encore à une préhende de chaque cathédrale en deux cas, à son avénement à la couronne, &

2. Fag. 233.

<sup>\*</sup> On ne peut le dispenser d'observer que le droit de Régale remonte beaucoup plus haut que ne l'a pensé M. Fleury : l'origine en est fi ancienne que l'on n'en trouve point le commencement; la Régale fut reconnue, & les vrais principes en sont établis dans le Con-cile d'Orléans en 511. Note de l'Edition de 1703.

## DISCOURS SUR LES LIBERTÉS 628

lorsqu'un Evêque lui fait serment de fidélité. Il pourvat à tous les bénéfices de fondation Royale, non pas parts fimple droit de patronage; en effet, tous les patrons Lie ques ont droit de pourvoir aux bénéfices de leur fondation. mais à leur égard ce n'est qu'une simple nomination, fat laquelle l'Évêque examine le Clerc préfenté, & lui contet le bénéfice, s'il l'en trouve capable. Le Roi confère deplet droit comme pourroit faire l'Evêque, & personne n'examina après lui. Avant la dernière Déclaration \* fur la régal, i conféroit même les bénéfices à charge d'ames.

Le droit de patronage en général, soit qu'il soit and ou universel dans toute l'Eglise Latine, n'est pas de la punt de l'ancienne discipline, il vaudroit mieux que les Evers fuffent plus libres dans la collation des bénéfices, panklièrement des Cures, & que l'Eglife eût moins de reven temporels, car le droit de patronage ne vient que de la imdation ou de la dotation des Eglifes, & il devroit plus at reftreint à l'égard des patrons Laiques que des Eccléfafiques cependant c'est tout le contraire, le patron Laïque peutvas ou accumuler deux préfentations. En France, il n'eff fujer à la prévention du Pape, & l'Evêque ne peut admin de permutation à son préjudice, parce, dit-on, que celett diminuer indirectement la Seigneurie temporelle à bqui ce droit spirituel est annexé.

XXIV. ges.

- Les Evêques ont encore souvent les mains lies mix Autres at-teintes por-teintes por-tes à l'an- derniers temps; celui des gradués par le Concile de E: cienne difci- depuis la division; celui des indultaires par des gracesparpline par de culières des Papes. Le Concile de Trente a aboli l'un : nouveauxufal'autre ; mais il semble avoir rétabli celui des gradus, 4 ce qu'il à ordonné contre ces droits eff un des griefs de l France contre ce Concile.

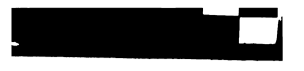
C'eff encore une coutume particulière à la France que à 11. P. c. 14. parens des Evêques & de tous les Ecclésiaftiques leur une

Inft. au Droit Eccl.

۲.

. .

<sup>\*</sup> L'Edit du mois- de Jonvier 1682, que M. Fleury peroit eror # en vue, conferve au Roi la collation en Régale des Bénéfices à de d'ames. Il ordonne feulement que ceux qui en feront pourvus a certe fe préfenteront aux Vicaires généraix établis par les Chapitres, 2° Fglifes sont encore vacantes, & aux Prélats, s'il y en a de pouroir pour obrenir l'approbation & mission canonique avant de pouroir se aucune sonction. Note de l'Édition de 1763.



dent ab inteffat, sans distinction des biens profanes om Ec. Coutume d clefiastiques; cependant l'ancienne discipline donnoit à l'E. Paris. Art. glife les biens dont un Clerc se trouvoit en possession à sa mort, excepté ce qui étoit évidemment du patrimoine de sa samille & des libéralités faites à sa personne. Cet usage de France s'eft établi en haine du droit de dépouille que les Papes ont introduit & levé avec grande rigueur depuis le Nov. v. 6 schisme d'Avignon, & qu'ils continuent d'exercer en Italie 4. Nov. 123 & en Espagne.

Suivant l'ancien droit, les Monastères étoient capables de recevoir les fuccessions échues aux Moines, comme ils font capables de contracter & de plaider. Notre usage y eft Coutume du contraire, & quoiqu'il soit fondé sur de bonnes raisons, il Paris. Art. ne semble pas favorable à la liberté de l'Église.

Ce n'est plus le Juge Ecclésiastique qui connoit de la séparation d'habitation entre les mariés, quoique rien ne foit plus effentiel au lien du mariage, c'est le Juge Laïque, fondé fur ce que cette léparation emporte toujours celle des biens. Toutes les matières bénéficiales se traitent auffi devant le Juge Laïque, à cause du possessionre, & le possesfoire étant jugé, quoique l'Ordonnance dise expressement que pour le pétitoire on se pourvoira devant le Juge Eccléfiastique, les gens du Roi ne le permettent pas.

Sur le même fondement du possessionre, les Juges Laïques connoissent des dixmes, non-seulement inféodées, mais Eccléfiastiques; & par connexité, ils jugent auffi les portions congrues des Curés.

Quant aux causes personnelles entre les Clercs, elles font de la compétence du Juge Eccléfiastique, même suivant les Ordonnances; mais on les attire devant le Juge féculier, loríqu'il s'y trouve quelque action réelle ou hypothécaire mélée; cela se fait aussi souvent du consentement des Ciercs qui aiment mieux plaider au tribunal le plus fréquenté, & dont les jugemens ont exécution parée. Le plus grand mal est que les Evêques ne puissent empêcher leurs Clercs de plaider.

En matière criminelle, les Juges Laïques ont ramené les Infl. 111. p chofes à peu près dans le même état où elles étoient dans les 4. 14premiers fiècles; car nous nevoyonspas avant quatre cents aus que les Clercs criminels fussent à couvert des Lois & des Magiftrais.

c. 18.

117.

Rr iij

# 630 DISCOURS SUR LES LIBERTÉS

Depuis l'Eglife fe mit, du confentement des Princes, et possible d'en connoître seule, & de ne les abandomer a bras séculier qu'après les avoir jugés & déposés ou dégrades. Cette possible a duré pendant cinq ou six fiècles, & par conféquent c'étoit un droit légitimement acquis. Depuis environ trois cents ans, les Jages Laïques ont introduit la distinction des cas privilégiés, c'eft à-dire des crimes plus arroces dont ils pouvoient prendre connoissant nonditant le privilége Clérical, qui avoit passié en droit commun lis ont étendu les cas privilégiés à tout ce qui est super afflictive. Quoique le Juge Eccléssaftique ait droit d'infituire le procès conjointement, ils ne croient pas être obligit à l'appeler, & encore moins à attendre la dégradation pour exécuter leur fugement.

Inflit. 121. P. c. 7. Seff. XXV. 6. 10.

Quant aux jugemens des Evêques, les plus célèbres das les anciens Canons, ils font devenus fi rares, qu'il eft di ficile de dire quelle règle on y doit frivre. Selon le Corcie de Trence les causes majeures où il écheoit dépolition, # peuvent être instruites que par des Commissaires du Pape, s jugées que par lui même. Mais outre que ce Concile n'é pas reçu en France, le Clerge protesta dès lors contrea Décret ; & l'assemblée de 1650 fit signifier au Nonce une proteftation contre le Bref donné par Urbain VIII en 163:, pour faire le procès à l'Evêque de Léon. En 1654, le Parkment de Paris accepta une commission du grand sceau pour faire le procès au Cardinal de Rets, Archevêgue de Paris; mais le Clergé fit révoguer la commission & obtint une Déclaration du 26 Avril 1657, portant que les procèsdes Evêques feroient instruits & jugés par des Juges Ecclénalriques, furvant les faints Décrets, ce que nous emendos ainfi; que les causes majeures des Evéques doivent étt jugées par le Concile de la province, y ajourant les Evéques voilins, pour faire en tout le nombre de douze, inf l'appel au faint Siége.

Inft. P. 317. 6. 14

Énfin, les appellations comme d'abus ont achevé de limiter la Juridiction Eccléfiaftique. Suivant les Ordonnances, cet appel ne doit avoir lieur qu'en matière très-graves lorfque le Juge Eccléfiaftique excède notoirement fon pouvoir, ou qu'il y a une entreprifemanifette contre les libenés de l'Eglife Gallicane; mais dans l'exécution, l'appel comme d'abus eft devenu d'un ulage très-fréquent; on appelle d'un

fugement interlocutoire, d'une fimple Ordonnance : fi quelques Eccléfiaftiques se fervent de cette voie pour se maintenir dans leurs bénéfices, malgré les Évêques, les Parlemens aussi attentifs à maintenir la pureté de la discipline Ecclésiaftique qu'à soutenir les droits du Roi & de la Juridiction féculière, ne manquent pas, lorsque l'appel est mat fondé, de déclarer qu'il n'y a abus.

Si les Juges Laïques entreprenoient sur la Juridiction Ecclésiastique, les Lvêques ou autres Ecclésiastiques qui croiroient avoir sujet de se plaindre, auroient la voie de recourir au confeil du Roi, lequel est composé comme les Cours, de Confeillers Eccléfiastiques & Laïgues, afin que l'Eglise trouve par-tout des Juges éclairés & des défenseurs.

Voici donc à quoi se réduisent nos libertés : 1. A n'avoir point reçu le Tribunal de l'Inquisition, ou plutôt à l'avoir A quoi se ré-aboli, car il avoit été quelque temps à Toulouse dans le bertés de l'Ecommencement des Frères Prêcheurs, & le titre d'Inquisi- glise Gallicateur de la Foi fut renouvelé même à Paris sous François I. ne suivant les Enfin, nous n'avons point ce Tribunal terrible qui obscurcit deines. fi fort l'autorité des Evêques, donne tant de crédit aux réguliers, & offusque même la puissance Royale.

2. Nous ne reconnoissons point que le Pape avoit pouvoir de conférer les Ordres à toutes sortes de personnes, & les Clercs ordonnés à Rome de son autorité sans dimissoire de leurs Evêques, ne font reçus en France à aucune fonction.

3. Nous ne recevons les nouvelles Bulles qu'après qu'elles ont été examinées, comme il a été dit.

4. Nous ne prenons les nouvelles Bulles, & nous ne payons les annates que pour les bénéfices confistoriaux. Pour les autres, il suffit d'une fimple fignature, qui eft comme la minute de la Bulle, & dont les frais sont beaucoup moindres. En Espagne, on prend des Bulles pour les moindres bénéfices.

5. Nous ne fouffrons point que l'on augmente les taxes des bénéfices, ni des expéditions de cour de Rome.

6. Nous ne recevons pas toute forte de penlions, mais feulement fuivant les règles du Royaume.

7. Nous ne recevons pas non plus toute forte de dispenses, comme celles qui seroient contre le droit divin, contre la défense expresse de dispense portée par les Canons, contre-

Rr iv

XXV.

611



### DISCOURS SUR LES LIBERTÉS 6:2

les mables courumes. & les flaturs autorifés des Eglies. 8. Les errangers ne peuvent posseder en France, ni 52-

rences, ni pentions, fans expresse permittion du Roi, ni être jugerieurs de monailères.

o. Les uiers du Roi ne peuvent être tirés hors du Rovaume, lous pretexte de citations, appellations ou procedures.

10. Le Nonce du Pape n'a aucune juridiction en France, au lieu qu'en Elpagne il diminue norablement celle des Evèques, enjorte que cer arricle eft un des plus importans.

11. La juridiction du legat est limitée, comme il a été dit.

12. Nous ne reconnoissons point le droit de dépouille. en vertu duquel le Pape prétend la fucceifion des Evècues & des autres beneficiers.

13. On a aboli en France, fous François I, les franchifes ou anies des Egilies & des monattères qui subfistent en Italie & en Ergagne : & quoique ce droit fut ancien, on en avoit rellement abusé dans les derniers temps, qu'il a été difficile d'en blamer l'extinction. Dans les pays ou il fubfiste, il artire l'impunite des crimes, & c'est une source continuelle de différents ontre la puillance Ecclédiaftique & la féculière.

XXVI.

d'recerder In aligne es maximes Lingue . e ('cana <u>د</u> ا Consulte a on pear ins a cet ......

I alt inpulible, quand on yeur railonner jufte, d'ac-D'dicaité corder tous ces unges fi differens, & entr'eux, & avec nos maximes iur la puissince du Pape, & fur l'autorité des Conneuerneven, ciles univerteis. Si le Pape n'a pas un pouvoir immédiat fur server tous les adeiles, comment peur-il réferver rant de péchés. & donner tant d'indulgences & de difpenfes? Comment a toil pu envoyer it long-temps par-tout des Prédicateurs & des Conteileurs ? Car du commencement les Frères mendians agisfeient de la leule autorité. S'il n'a pas un pouvoir immédiat dans tous les dioceies fur les Clercs, & les biens Ecclétiatiques, comment peut il pourvoir à tous les bénéfices, admettre des réfignations, créer des penfions, donner pour les Ordres des extra tempora, des difpentes d'age ou d'irregularité, ou des renabilitations?

> A tout cela je ne vois d'autre réponte, finon de convenir de bonne foi, qu'en cos matières, comme en toutes les autres, l'ulage ne s'accorde pas toujours avec la droite runen: mais il ne s'enfuit pas que nous devions abandonner nos principes que nous voyons fondés clairement far l'Ecrine e & fur la tradition de la plus fance antiquité ; il faut les conterver comme la pruneile de l'œil, & ne tenir pas moins



# DE L'ÉGLISE GALLICANE. 633

chères le peu de pratiques que nous avons gardées en conféquence de ces principes. Quant à celles qui ne s'y accordent pas, elles ne laiffent pas d'être légitimes, étant fondées en coutumes noroires, & reçues depuis long-temps au vu & lu de toute l'Eglile; ainfi, la prévention du Pape lubfifte par un confentement tacite des Evêques depuis trois cents ans, & quoique chacun fût en droit d'y rélifterau commencement, il ne leur est pas libre préfentement; ainfi, on peut accorder les annates comme un fubfide pour l'entretien de la cour de Rome, quoiqu'elle n'ait aucun droit de les exiger. Il n'y a qu'un confentement de l'Eglife univerfelle, foit dans un Concile ou fans Concile, qui puisfe abolir des ufages ainfi établis.

Il est bon cependant que la cour de France les confidère pour garder une grande modération à l'égard de la cour de Rome. Il est juste d'avoir pour elle tout le respect & les égards qui lui sont dus, d'autant mieux qu'on lui demande des grâces, telles que les translations d'Evêques, les nominations d'Abbés commendataires & d'Abbeffes, les créations de pensions, les résignations en faveur, les indults des Officiers du Parlement, & tant d'autres dispenses & de grâces ordinaires & extraordinaires que l'on demande tous les jours. Si l'on ne peut le résoudre à le passer de ces grâces, il ne faut pas pour cela abandonner nos maximes, ni donner dans toutes les basselles des ultramontains, mais il faut du moins conferver la bonne intelligence, & demeurer dans les termes de l'honnéteté, & du respect qui est dû à celui qui tient le premier rang entre les Princes chrétiens, sans compter qu'il est le chef de l'Eglise. Si l'on pouvoit de part & d'autre renoncer à toutes prétentions contraires à l'ancienne difcipline, ce feroit sans doute le moyen le plus sur de la rétablir. Nousofonsàpeine fouhaiter un figrand bien, mais du moins n'y mettons pas de nouveaux obstacles.



Here a carrie a la cara

DISCOURS

# SUR L'ÉCRITURE SAINTE.

tures.

634

A Bible eft le livre le plus ancien qui foit aujourd'hui Antiquité des La fur la terre ; au moins les Livres de Moyfe , & les suivans jusques au troisième Livre des Rois.

> Le plus ancien livre profane est Homère : la plupart croient qu'il a vécu du temps de Salomon; mais il est bien certain qu'il ne peut être guères plus ancien, puisque la guerre de Troye est arrivée sous les derniers Juges d'Israël.

> Le plus ancien Hiftorien est Hérodote, & cependant il n'est que du temps d'Esdras & de Néhémias. Il n'y a point de livres Latins qui approchent de cette antiquité ; il y en a encore moins d'aucune autre Langue, au moins que nous fachions.

> Il est vrai que le Père Martini cite, dans son Histoire. des Livres Chinois fort anciens; mais nous ne les avons pas, & nous ne fommes pas affez instruits de l'Histoire & de l'état de cette Nation, pour juger si leur antiquité est bien prouvée. Il semble affez vraisemblable qu'ils ont des livres de Confucius, qui, suivant la Chronologie du Père Martini a vécu cing cents ans avant Jefus Chrift, c'eft-àdire vers le temps des premiers Rois de Perse, Darius, Xerxés, &c.

> Je ne parle donc que des livres qui nous restent, & que nous avons entre les mains. Car je ne doute pas que les Anciens, particulièrement les Orientaux n'en eussent quantité, & de fort antiques. Salomon se plaint de son temps, que l'on écrivoit sans fin : nous ne voyons pas touterois, qu'entre les Livres dont on nous cite des fragmens, il y en ait de plus anciens que ceux qui nous restent.

> Bérofe étoit du temps d'Alexandre le Grand, Manethon fous les Prolomées, Sanchoniaton du temps de Gédeon, Juge d'Ifraël. Les preuves que nous avons de l'antiquité d'Homère & d'Hérodote, sont le consentement de tous les fiècles, & la tradition des Savans qui nous les ont confer-



### L'ÉCRITURE-SAINTE. SUR 635

vés: les mêmes servent pour l'antiquité de l'Ecriture sainte; & nous avons de plus la Religion, avec laquelle nous favons que les Juifs & les Chrétiens l'ont conservée, comme étant la parole de Dieu : aussi n'y a t-il point d'homme un peu éclairé qui ofe révoquer en doute cette antiquité.

Nous avons donc la fatisfaction de connoître les penfées que Dieu a infpirées à Moyfe il y a 3160 ans; & ceux qui favent l'Hébreu, d'entendre les mêmes paroles, dont il les a exprimées. Ceux qui ont un peu de goût des Langues & des Ayles connoîtroient par la seule lecture, que ce Livre est plusancien qu'aucun autre que nous ayons.

On suppose ordinairement que les Livres sacrés sont mal écrits, que le ftyle en est bas & groffier, & que le Saint-Efécrits, que le ityle en elt bas ou grottier, ou que le paint-el-diviner écri-prit a voulu nous marquer par la le mépris qu'il fuifoit de tures, même la fageffe & de l'éloquence humaine : & l'on fait le dégoût pour le Ryle, que quelques Savans des deux derniers fiècles ont témoigné comparé pour l'Ecriture & pour fa manière de parler.

Toutefois, on ne peut nier que Moyle ne fut un très-ha- ancieas libile homme ; & Saint Etienne nous apprend qu'il avoit été vres. instruit dans toutes les sciences des Egyptiens. Or, les Egyptiens en ce temps-là, c'est tout dire. On ne peut nier que David & Salomon n'eussent l'esprit très-grand & très-beau, & il y a apparence que des Rois d'un pays très-heureux ne manquoient pas de politesse.

D'ailleurs, ce que nous estimons avoir été les plus savans en éloquence & en tout ce qui regarde les belles Lettres, comme Platon & Ariftore, Ciceron, Virgile & Horace, ont fair très grand cas d'Homère, de Pindare, de Sophocle, d'Euripide, & particulièrement d'Hérodote, que Ciceron dit avoir été le premier qui a orné l'Histoire, & nomme très-éloquent.

Cependant le ftyle d'Homère & celui d'Hérodote font très-femblables à celui de l'Ecriture, particulièrement celui d'Homère. Il n'y a rien dans Job & dans les Pleaumes de si emporté & de si peu suivi en apparence que dans Pindare & dans les chœurs des Tragédies : & l'on trouve dans tous ces anciens Poètes, une infinité de chofes du même génie & des mêmes idées, que l'on voit dans l'Ecriture. Auffi, ceux qui ne jugent de ces Auteurs que par leurs propres lunières & les préjugés de leur enfance, en font peu de cas; & s'ils en parlent tien, ce n'eft que sur la foi des Anciens, qu'ils n'olent pas démentir.

IT. Beauté des celui avec des autres



676

# DISCOURS

Teurefais, f: l'en veur bien raifonner , on trouvers que les Anciens avoient railon : qu'Homère & les autres qu'is efinicient, erorent efinables; & que l'Ecriture fainte, avec Inquelle leurs ouvrages ou rant de rapport, est peut être auffi inen ecrite que ces ouvrages tant vantes, & peut-èrre TICUX.

La beauté des plus anciens ouvrages qui nous reflect. En mon con- en queique genre que ce foit, ne confifte ni dans la fuperfides Cus. ages Ce . m dans les pents ornemens , mais dans le defiein & la minime en composition de tour l'ouvrage: & l'on voit que l'ouvrier a mut genre de eu premièrement pour but de prendre le moyen le plus celle tev divines écritas propre pour artiver à la fia, & esfuite de l'exécuter d'une nes - quant manière agreable. Les pyramides d'Egypte font des méles de pierres lans aucun ornement, mais elles sont de la figure la plus propre pour durer autant que le monde, ce qui étoit apparenment le but de ceux qui les out faites ; & ceue ngure ett en même temps régulière & plait à la vue.

> Cettie caractère de tous les ouvrages antiques, & plus Es formaniques, mieux il eft marqué : ils font très-folides, & listent agreables, meins par des ornemens particuliers que par leur forme entière. Ainfi les anciens Poètes ont pris les moyens les clus propres pour émouveir les paffions, & par-la conner du plaiser, qui étoit, ce me semble, leur feul dessein. Aurdi, Herodote a fait ce qu'il fulloit pour inftruire pleinement la potierité, des grands événemens de bu teans, & particulièrement de l'origine des guerres entre les Grecs & les Barbares, & de l'établiffement de la Morerchie de Perfe; & il l'a fair de manière, que ceux même qui ne s'aperçoivent pas de sa beauté, le lisent avec grand plaifer.

Si l'on examine l'Ecriture fainte fur ces règles, on trouvera que les beautés extérieures ne lui manquent pas; & l'on fera porte à croire que Dieu nous y a voulu donner des modèles de la véritable éloquence & de la bonne poëfie.

17. ti. diere-Genefe.

Les cing Livres de Moyfe font d'un feul dessein, & com-Berntes des prennent tout ce qui étoit nécessaire pour l'instruction du Moyte & par- peuple de Dieu ; tout le rapporte à trois chefs. Le premier eff l'Histoire, le second les Préceptes, & le troisième les mest de la Exhortations. La Genèfe & la moitié de l'Exode ne font qu'histoire, le Deutéronomen'est presque qu'exhortations; le reste est mélé de tous les trois ; peut être pour désennuyer

ш

an dyie.

### SUR L'ÉCRITURE-SAINTE. 617

par cette diversité; & le tout ensemble ne sait qu'un ouvrage enchaîné par une fuite d'histoire, qui comprend les préceptes & les exhortations, en racontant les discours de Dieu ou de Movíe.

Il est étonnant combien il y a d'histoire dans le livre de la Genèse, qui est si court ; avec combien de choix & d'ordre elle eit écrite : c'est la seule histoire qui ait un commencement. La création est écrite sans rien donner à la curiosité, quoiqu'il eût été facile à Moyse, s'il eût écrit par des motifs humains, de faire le savant, & de débiter la Philosophie Egyptienne : tous les Auteurs des fausses Religions ont donné dans cette vanité. Il n'emploie que des mots funples & connus en la Langue où il écrivoit; il ne dit des aftres que ce qui pouvoit servir à détourner de l'idolâtrie, sans s'étendre sur leur situation, & leurs mouvemens; & ne dit rien des choses naturelles, que l'expérience ait fait voir dépuis n'être pas vrai, au lieu qu'elle a convaincu de fausseté les Auteurs profanes en une infinité de choses : il s'arrête à la création de l'homme, l'écrit fort en détail & répète jufqu'à trois fois que Dieu l'a fait à son image, parce que l'on ne peut trop inculquer une vérité fi importante : il marque en un mot la dignité de l'homme, les devoirs de la société conjugale, l'état d'innocence, l'état de péché, la source de toutes les misères de la vie, enfin les plus grands principes de la Morale.

Avant le déluge, il marque avec grand foin l'âge & la fuite des Patriarches, pour faire voir l'ordre des temps; c'est pourquoi il ne met que ceux de qui Noë descendoir, & ne parle de la postérité de Cain que jusqu'à celui qui exécuta sur lui la justice de Dieu, & ne met point le nombre des années.

Tout ce qui regarde le Déluge, ses causes, sa durée, la manière dont Noë fut conservé ; tout cela est écrit très- Suite des exactement : on voit les mesures de l'Arche , la date de l'en- Genete. trée & de la fortie de Noë, & routes les autres circonftances; & dans tous les Livres facrés on a grand foin d'écrire les nombres & les mesures, parce que l'on ne peut les retenir de mémoire.

La Généalogie des enfans de Noë comprend en un chapitre l'origine de toutes les Nations qui pouvoient être connues au peuple pour lequel il écrivoit. Il commence par

V.



# DISCOURS

ceux auxquels ils avoient le moins d'intérêt, & s'érend principalement sur les habitans de la terre où il conduisoit le peuple de Dieu, sur la famille dont Abraham étoit ; & il y marque la su te des années. Dans tout le reste du Livre, il marque soigneusement l'origine de toutes les Nations qui environnoient le peuple d'Israël, & qui étoient, pour ainsi dire, ses parens; comme Madian, Ismaël, Amalec, Moab, Ammon, Edon; & s'étend particulièrement fur ce dernier comme le plus proche. Avec tant de matière le Livre est court, & néanmoins il y a des Histoires particulières contées fort à loisir, entr'autres celle de Joseph: aufiil n'écrit que ce qui fait à son dessein, qui étoit, comme je crois, de montrer à son peuple d'où il étoit venu, & le droit qu'il avoit à la terre de Chanaam, tant par les promesses de Dieu; & l'alliance qu'il avoit faire avec ses Pères, que par la possession qu'ils en avoient prise, dressant des Autels, fouillant des puits, achetant un tombeau, nommant les lieux & les habirans en diverses parties de ce pays. On voir auffi avec quel foin il écrit les mariages d'Ifaac & de Jacob, & la naissance de leurs enfans. Il faudroit commenter chaque Chapitre & même chaque verset, pour en remarquer toutes les beautés.

VI. ftyle de l'Ecriture dans braham.

638

Un exemple particulier fera mieux connoître ce que je Beautés du dis de ce style de l'Ecriture: prenons le Sacrifice d'Abraham. " Après cela, Dieu tenta Abraham, & lui dit : Abraham, le récit du » Abraham. Et il répondit: me voici ; & Dieu luidit : Prends facrifice d'A- n ton fils unique que tu aimes, lsac, & va en la terre de la » Vision ou de Moria, & là tu me l'offriras en holocauste sur » une montagne que je te montrerai. » S'il avoit dit, pour épargner les paroles, Dieu commanda à Abraham de lui facrifier fon fils, ce récit feroit beaucoup moins touchant: mais faisant parler l'un & l'autre, on s'imagine voir la chofe. & l'esprit a le loisir de se reposer & de considérer l'obéiffance d'Abraham prêt à executer tous les ordres de Dieu, avant que d'entendre ce terrible commandement. Combien d'énergie ont ces paroles : Ton fils unique que ru aimes, Ifaac: Y a-t-il rien de plus clair & de plus rude tout enfemble ? Comme cela est ménagé ! Dieu l'appelle ; puis Jui dit : Prends ton fils; ensuite, va en un tel lieu; & enfin lui déclare ce qu'il en doit faire. « Abraham se leva avant le » jour ; prépura la monture, c'est-à-dire bâta son âne, ou

### L'ÉCRITURE-SAINTE. SUR

» sella son cheval; prit avec lui deux jeunes serviteurs & » fon fils Ifaac; coupa du bois pour le facrifice, & s'en alla » où Dieu lui avoit commandé. » Un bel esprit moderne n'auroit pas manqué de décrire le combat de l'amour qu'Abraham avoit pour son fils avec la crainte de Dieu. & de lui faire paffer la nuit en solilogue : le Prophète ne s'amuse pas à ces petites réflexions, il suppose que vous aurez affez de sens pour juger qu'il étoit touché après ce qui a été dit : mais il observe ce qui étoit important, la diligence avec laquelle il obéit dès le lendemain ; & encore il se lève devant le jour : le reste des circonstances n'est que pour peindre mieux la cho?e. Y-a t-il rien de plus touchant que ce qui suit ? « Il prit » le bois du facrifice & le mit sur son fils lsac, & lui portoit » en ses mains le feu & le couteau; comme ils marchoient » ensemble, Isaac dit à son père : Mon père; & il répon-» dit, que veux-tu, mon fils? Voilà, dit-il, le feu & le » bois, où eft la victime du facrifice ? Et Abraham dit : Mon n fils, Dieu pourvoira à la victime de son sacrifice; & ils » continuèrent leur chemin. » Il ne fait point d'exclamation, ni sur la simplicité de la demande, ni sur la sermeté de la réponse ; il ne dit point que ces paroles du fils étoient autant de coups de poignard dans le sein du père ; il ne fait point émouvoir ses entrailles : mais par le choix qu'il fait de ces paroles pour les rapporter, plutôt que d'autres, on voit bien qu'il en connoissoit l'importance.

Tout le reste de l'Histoire est semblable : les choses importantes font peintes comme fi on les voyoit ; vous y trouvez tout ce qui vous doit toucher, & si quelque chose y manque, c'est que l'Auteur ne vous avertit pas que vous devez être touché.

Tel est le style historique de toute l'Ecriture fainte, &. à ce que l'on dit, de tous les Livres des Orientaux : les La amplicité Historiens rapportent simplement les faits sans y rien meler du style de du leur, fans raisonnement, fans réflexion. On voit toute- fainte n'eft fois que ce n'est pas parignorance, puisqu'il y a tant d'art pas un dedans la conduite de tout l'ouvrage ; tant de choix , pour ne faut. dire que des choses importantes, selon le dessein de chaque Livre ; tant d'ordre, pour conter de suite tout ce qui appartient à un même événement, fans suivre scrupuleusement l'ordre des temps ; & tant de netteté, causée & par la clarté de l'élocution, & par les fréquentes propositions,

VII. l'Ecriture

630

# **DISCOURS**

conclutions, récapirulations, qui marquent & où cos mence & où fiait chaque partie. Mais pour monue qu la fimplicité du ftyle des Hiftoriens facrés ne vient paste gnorance, il n'en faut point d'autre preuve que cene in plicité même. Ceux qui ont écrit fans art ont marque tus les mouvemens de leur cœur, comme Ville-Hardouis, à Joinville; & Philippe de Commines qui avoit beaucas d'esprit & de bon sens, mais point d'étude, est pleise raisonnement. Il faut donc favoir écrire pour ne passing les écarts que fait faire naturellement l'esprit ou la pair

On ne doutera pas que les Evangélistes ne fuffentionte des touffrances de notre Seigneur, & que s'ils euflett # les mouvemens de la nature, ils n'euffent fait de grassi exclamations sur sa patience & sur la cruauté des la mais ils favoient qu'ils écrivoient une hiftoire.

VIII. entre l'An-Cien Locution.

Quant à l'élocution, il faut diffinguer l'Ancien &: Diftinction Nouveau Testament : à l'égard de l'Ancien Testament, au & le qui favent l'Hébreu disent qu'il est très bien écrit en a NouveauTet- langue, & que cette langue, auffi bien que les auro.1 tement, ele avantages & fes beautés; elle est très-fimple, elle a prunte rien d'aucune autre, & ne fe fert que d'express folides, fentibles & intelligibles aux plus ignorans, porqu'ils fachent la langue. Rien n'eft fi éloigne du galiant pompeux des modernes. Nous difons en grands mos e petites choles, & ils difoient les choles les plus grandeic termes familiers. De-là vient que souvent, dans la mais tion, les expressions nous semblent basses, car nous and mieux n'être point entendus que de parler de chofes ve gaires, & nommer la plupart des choses par leur 22 Comme on a été fort religieux à traduire fidellement 5 livres facrés, on s'est attaché aux manières de parlerfouvent aux mots, & cela fait qu'ils font beaucoup po figurés par les traductions que ne sont les livres profation ce qui paroît particulièrement aux livres poétiques Cas qui entendent le Grec & qui lifent les traductions Lator d'Homere & de Pindare, peuvent juger du mauvas 🕬 que doit faire ce changement.

> Le Nouveau Testament n'a point l'avantage de l'dation, il est écrit en Grec par des Hébreux; ainsi, quo les mots soient rous Grecs, ou mélés seulement de quelqui mots étrangers qui étoient alors en niage, la phraise te.::

640



### L'ÉCRITURE-SAINTE. SUR . 642

toute Hebraïque, & il faut favoir l'Hebreu pour bien entendre cette espèce de Grec ; c'étoit la Langue de commerce des Juifs, dispersés par tout l'Empire Grec, depuis la domination d'Alexandre; c'étoit la langue de la traduction des Septante, & c'étoit celle dont le fervoient les Apôtres partout où le Grec avoit cours. Tout le reste du style du Nouveau Testament est du même genre que celui de l'Ancien, excepté cette écorce d'élocution.

On dira que Moyfe dit lui-même qu'il n'est pas éloquent. & que faint Paul dit qu'il n'use point de mots sublimes, ni En quel sens des moyens de persuader que la sagesse humaine a inventés. Moyse & S. Paul ont pa Moyfe vouloit dire feulement qu'il parloit avec peine, & dire qu'ils il s'explique en difant qu'il n'avoit pas la langue bien libre, n'étoient pas ce qui n'empêche pas qu'il ne tournât bien ses pensées. & éloqueas. ne les exprimât en bons termes, & qu'il n'écrivit fort bien. Quiconque a lu le Deutéronome, ne peut pas douter qu'il ne fût très-éloquent; & fon Cantique seul montre combien il avoit l'esprit beau & élevé. Saint Paul veut dire qu'il ne parle pas élégamment, comme je viens de marquer, & qu'il ne se sert point des artifices que les Rhéteurs Grecs employoient de son temps, dont on peut voir un exemple dans la déclamation fade de Tertulle que les Juifs firent parler contre lui : car les Hébreux mépriserent toujours les études des Grecs, & s'en tinrent à celles que leurs pères avoient confervées, qui étoient plus folides, quoique moins délicates, particulièrement dans les derniers temps où la misere des Juiss les rendoit nécessairement grossiers & ruftiques, comme font aujourd'hui les Grecs. Mais on peut voir l'éloquence de faint Paul dans les discours devant Felix & devant le Roi Agrippa, & particulièrement dans celui de l'Aréopage : on la voit aussi dans toutes ses Epitres, même dans la petite à Philemon: il est vrai que la politesse Grecque n'y est pas; mais pour la grandeur du génie, le tour des penfées, la vigueur des expressions, sout cela cst admirable.

Peut être même Dieua voulu que l'Ancien Testament sût mieux écrit que le Nouveau, peur-être a-t-il voulu que du Pourquoi temps des ombres & des figures, son peuple possedat cet tament est avantage temporel, aufli-bien que les autres, pour montrer mieux écrit que l'éloquence & la poéfie étoient des choies bonnes de que le Nousoi; & par le même motif qui leur avoit donné les richeffes, veau.

x.

Tome 1.

IX.



612

# DISCOURS

la liberté & la domination sur leurs voisins; & en effet la félicité temporelle de Salomon eût été imparsaite, s'il eût manqué de ces avantages de l'esprit. Au contraire, il a voulu montrer aux chrétiens qu'ils ne doivent point être attachés à ces biens naturels, non plus qu'à tous les autres, par le mèpris qu'il en fait lui-même, s'accommodant à la manière de parler simple & groffière des Juifs de son temps.

XI. D'où vient te préjugé pas bien ésrite.

D'où vient donc que l'on croit ordinairement que l'Ecriture fainte n'est pas bien écrite ? C'est qu'on ne s'attache qu'à que l'Ecritu- l'écorce; on ne goûte que ce qui est conforme à nos mœurs re fainte n'eft & à nos préjuges; on n'appelle beau que les brillantes expref, fions & les petits ornemens; on s'est gâté par la lecture de Justin, de Florus, de Velleius Paterculus, &c. je dirai même de Tacite; car quoiqu'il ait écrit avec plus de sens que ces autres, ce sont plutôt ses raisonnemens que l'Hiftoire.

> J'oferai dire que les pères de l'Eglife n'ont pas été exempts de ce défaut, & qu'ils n'ont pas toujours bien jugé des ftyles ; ils ont vécu la plupart dans des fiècles dont le goût étoit fort mauvais, & ils n'ont pu rélister au torrent, outre qu'en ces choses indifférentes le bon sens & la vertu les obligeoient à le conformer aux autres. On voit la différence qu'il y a entre les Livres que faint Augustin a composés pour être lus, & ses Sermons, & combien fa charité lui a fait méprifer fa réputation, pour s'accommoder à la portée de son peuple. De plus, les pères n'ont lu l'Ancien Testament que sur la traduction des Septante, ou sur les anciennes verfions Latines qui avoient été faites sur les Septante, car celle de saint Jérôme n'a été en usage que long temps après ; or les Septante avoient traduit mot pour mot, fans s'accommoder aucunement à la phrase Grecque, ce qui fait paroître l'Ecriture fort imparfaite; & faint Jérôme, qui entendoit fa bien l'original, a parlé avec éloge de la grandeur du ftyle, particulièrement des prophètes & des Livres poétiques. Il faut prendre garde, en lisant les pères, de ne pas s'imaginer, parce que leur doctrine est excellente, que leur style le soit auffi. Il y a eu de très-grands Saints qui ont eu le goût trèsmauvais pour les beaux arts & les belles Lettres, & qui n'en sont pas moins dignes de vénération, en quoi sans doute les favans des derniers fiècles ont beaucoup manqué.

X11. La connoil-

Au reste, il ne faut point craindre que cette connoissance,

# SUR L'ÉCRITURE-SAINTE.

des beautés extérieures de l'Ecriture fainte diminue quelque fance der chose de notre foi & de notre soumission. Ce seroit à la beautés etvérité une impiété horrible, de penfer que Moyfe n'eût établi l'Ecriture fa loi que par son habilete & son éloquence; & ce seroit, fainte, ne doit en le louant mal-à-propos, lui faire la dernière injure. rien Auffi croyons nous qu'il a établi fa doctrine uniquement par foi , ni de les grands miracles que Dieu lui a donné pouvoir de faire, notre & dont il est impossible qu'un homme de bon sens puisse misson. douter : mais supposé ces miracles comme des preuves invincibles de sa mission, il faudroit avoir l'esprit bien mal fait pour trouver mauvais que ce même homme, qui avoit tant de grâces surnaturelles, eût aussi de grands talens naturels, & que Dieu eût pris plaisir à le former très-accompli de corps & d'esprit, à lui donner une excellente éducation, à l'exercer par ses grands travaux, & une vie fort diverse, à le mettre dans l'action & dans la solitude, lui donner l'expérience & la méditation, pour servir à exécuter de si grandes chofes.

Dieu s'est fervi quand il a voulu des ignorans & des funples; mais il ne s'est pas défendu d'employer les favans & les grands génies; & la plupart des faints, qui ont agi pour le bien commun de l'Eglise, ont eu de grandes qualités naturelles.

Il est donc certain que l'Ecriture fainte est la parole de Dieu, les miracles & l'autorité de l'Eglise ne nous permettent pas d'en douter; & il est certain auffi qu'elle est bient écrite, puisque pour le voir il ne faut que la lire & avoir de la railon.

642

diminuer de notre for-



Selon l'Édition de Dom CALMET \*.

I. Origine de la Poéfie.

OMME il est naturel en certaines occasions de courio de danser, de chanter ou de crier, quoique ces de ces de voix & de mouvemens ne foient pas les plus impo ou les plus faciles; ainfi les grandes paffions font part d'une manière qui paroît forcée, à ceux qui sont de ir; froid, en ce qu'elle a beaucoup plus d'exagérations, # comparaisons, de figures fortes & de paroles extraoris res, que le langage commun. De plus, le même principen fait chanter, fait auffi que l'on mesure des paroles par les chanter plus commodément, y observant la quasin le nombre des syllabes, le son & l'harmonie, & entri cadence qui doit revenir de temps en temps. C'eft a q produit les vers & les couplets des chanfons; come grands mots & les figures fortes sont le style qui fetti plus remarquer pour Poétique. Il ne faut donc pas s'est ner, que l'on trouve dans tous les temps, chez touts nations, quelque espèce de Vers & de Poésie, comes ne s'étonne pas d'y trouver le chant & la danse. Au rai il ne faut pas en excepter les peuples qui ont paffé por plus barbares. Les Anciens ont observé que les Gaules les Germains avoient de la Poésie & de la Musique; & ...

<sup>\*</sup> Ce Difcours de M. Fleury a été mis au jour par Don 😂 à la tête du 11 Volume de son Commentaire sur les Piese avec ce court Avertiffement : " M. l'Abbé Fleury avoit ..... » ce Discours il y a plusieurs années, pour l'inférer dans un » de la Poésie antique, qu'il avoit dessein de donner. Il a ber » nous le communiquer & nous permettre d'en faire part as P-1 Ainfi s'exprime Dom Calmet dans fon Commentaire fur ki " mes imprimé en 1723, Note de la profeute Édizion.

## SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 645

en voit encore aujourd'hui parmi les Nègres, les Caribes & les Iroquois.

Mais comme les Orientaux font les peuples les premiers polis, & qu'ils font naturellement plus spirituels & plus Orientaux. paffionnés, ils sont auffi les premiers qui ont cultivé & réduit en art cette inclination naturelle. Ceux dont les Grecs nous ont plus confervé la mémoire, font les Egyptiens & les Syriens. Nous avons encore dans les Poëtes Grecs un Theorie. chant sur la mort d'Adonis, qui semble être une imitation Bio. de celui dont il est parlé dans le Prophète Ezéchiel, & qui certainement eft Syrien d'origine , auffi bien que toute cette Erech. vul. Fable. Et la menace que Dieu fait dans le mêmeProphète. de faire ceffer à Tyrla multitude des cantiques & le son des Erech unvi. Cythares, montre affez combien la mufique y régnoit. Et dans 13. le Prophète Ifaïe, parlant aux femmes débauchées de Tyr, il Gui. anile leur dit de prendre la cithare, & de courir la ville en chantant. 16.

Pour les Egyptiens, Platon nous apprend, non-seule- Plat lib. 3. ment que la Mulique, sous laquelle il comprend aussi la de legibus. Poësie, étoit très ancienne chez eux ; mais encore qu'ils la confervoient avec un très grand soin, comme faifant partie de la Religion & des Lois. Il dit qu'ils avoient confacré toutes les espèces de chants & de danses à certaines divinités, réglant les jours & les cérémonies, où chacune devoit être employée, sans qu'il sût jamais permis d'y rien changer : enforte que si quelqu'un y eût voulu innover, les Prêtres & les Prêtresses, avec le secours des Magistrats, l'en cussent empêché; & s'il n'eût pas obéi. **à** cût passe toute sa vie pour impie.

De tous les anciens Orientaux, il n'y a que les Hébreux, dont il nous reste des écrits, & dont par conséquent nous puiffions connoitre la Poéfie. Or, tout ce qui nous en Son objet. refte eft dans l'Ecriture fainte, par où nous voyons qu'ils appliquoient cet Art a la Religion; & quoiqu'ils eussentaussi des Poésies profanes, on peut juger qu'ils avoient sur ce point les mêmes maximes que les Egyptiens, foit que les Egyptiens les euffent appriles d'eux, ou qu'elles leur vinssent aux uns & aux autres de la même source. On peut croire le mème des autres peuples de la première antiquité ; car la Poéfie Grecque en particulier, faisoit une grande partie de la Religion, & elle paffoir pour une chose sacrée & divine dans les commencemens.

Poéfie des

Ħ.

14.

1H. Poéfie des

Ss iij



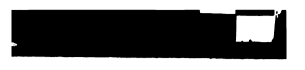
<u>ن</u>ه ا

Andreas and an and the information file for the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second s

ه: ۲۰ تیک بر مراه بهدید

1.2. Consider Annual Society on Submits the Philipping process for the transmits of the second society of the formation of the society of the society of the society of the formation of the process of the society of the society of the formation of the process of the society of the society of the formation of the process of the society of the society of the formation of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the society of the process of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the society of the soc

يەربىك ئەرەرەتلەتى بىرىلە ««««» ئاراتارىسىد مەھ دار» با ئۆلەت



### SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 647

affis sur les Chérubins, porté sur les nuées, dont le regard fait trembler la terre, dont la colère ébranle les fondemens des montagnes, qui voit au fond des abimes. Les comparailons y font très-fréquentes, & font toutes tirées des choses sensibles & familières à ceux pour qui on écrivoit : car les palmes & les cèdres, les lions & les aigles, font choses communes en Palestine ; c'est pourquoi il ne faut pas non plus s'imaginer que chaque mot doive être appliqué : toute la comparaison ne tombe d'ordinaire que sur un seul point, & tout le reste est ajouté, non pour servir à la comparaison, mais pour dépeindre naïvement la chose dont on la tire. Vos dents font comme des brebis fraichement tondues, qui fortent Cant. 1V. 'du lavoir : chacune a deux agneaux, & il n'y en a pas une de stérile : c'est-à-dire vos dents sont blanches, égales & ferrées.

Pour le style, il est si différent de la Prose, que c'est presque un autre langage : enforte que tel qui fait affez l'Hébreu pour entendre le ftyle historique, ayant lu toute la Genèse, loríqu'il vient aux bénédictions de Jacob, n'entend plus rien, & n'entend que le commencement & la fin du livre de Job.

Cette différence vient & des mots, qui souvent sont autres que dans la Prose, & des métaphores qui sont très-fréquentes & très-hardies, & de la construction qui est fort irrégulière, & suppose beaucoup de paroles sous-entendues. D'un autre côté le style est plein de répétitions; & la plupart des pensées y sont exprimées deux sois en différens mots : Mon Dieu, ayez pitié de moi par votre grande miféricor- pf. L, 🕫 de ; & effacez mon péché par la multitude de vos bontés. Ce que l'on peut observer dans ce Pleaume presque par tout. Ils le faisoient, ou pour donner plus de temps à l'esprit de goûter la même pensée, ou parce que ces Cantigues se chantoient à deux chœurs, ou pour quelqu'autre raison. Mais, quoiqu'il en soit, ces répétitions sont la marque la plus sensible & la plus commune du style poétique. C'est par-là principalement que je prends pour un Cantique le discours de Lamech à ses femmes, lorsqu'il leur apprend qu'il a tué Caïn, & fi cette conjecture est véritable, c'ett la plus ancienne & 24. Poésie que nous connoissions.

Les pensées qui sont revenues de cette élocution & de Ses pensé ces figures, ne sont pas seulement véritables, solides & subadettein Ssiv

utiles, comme on n'en peut douter, fachant que le Sant-Esprit les a inspirées ; mais encore très-souvent belles, bitlantes, sublimes, délicates. On peut voir entr'aures à Pleaume CXXXVIII, où la science de Dieu & l'impossilité de se dérober à la connoissance, sont merveilleusement exprimées: le XVIII où Pon voit un Juste qui recherche juíqu'à les péchés cachés, & ceux d'aurrui, où il a part: k CIII, où l'on voit une description agréable & magnitque de la nature, & de la providence de Dieu, qui la conferve : & la plugart des autres ; car l'énumération en leroit trop longue. Mais ces pensées ne sont pas placées au hafard, & l'on voit encore dans leur arrangement beaucorp d'art & de deffein, chaque cantique & chaque Pleaune d une pièce entière, dont les parties ont leur ordre & leur fuite naturelle. Quelquefois il y en a plusieurs qui se frvenr, comme les Pfeaumes CII, CIII, CIV, CV, CV qui sont tous des Cantigues d'actions de grâces. Le C loue Dieu pour les besoins de la grâce ; le CIII, pour cen de la nature; le CIV, pour les faveurs qu'il a faites à for peuple; le CV, de sa bonté à lui pardonner ses crimes & ces deux sont une suite d'histoire. Le CVI, renercie Dieu au nom de tous les hommes, du secours qu'il les a donné en quatre des plus grandes afflictions de la vie; b famine, la captivité, la maladie, le naufrage. Le defieit particulier paroît entr'autres dans les Pseaumes XVII, XVIII, XXI, LXXVII, LXXVIII, XC, & dans les deur Cantiques de Moyle : celui de l'Exode après le passage de la Mer rouge, & celui du Deutéronome, un peu avant la mort.

Dans quelques pièces où l'ordre étoit entièrement arbitraire, parce qu'il n'y a que des mouvemens de paffion, cu des maximes de morale, qui n'ont aucune liaifon necefuire: on a fait les couplets acroftiches, faivant l'ordre de l'alphibet, apparenment pour foulager la mémoire. Telles fou les lamentations de Jérémie , les Pfeaumes XXXIII & CXVIII, & quelques autres. Tel eft auffi le portrait de la femme forte, par où finiffent les Proverbes de Salomon.

Il faut oblerver, sur ce Livre des Proverbes, & sur les autres Poésies tout-à-fait morales, comme les Pleaumes l, XIV, XXXVI, & plusieurs autres, & une grande parte de Job, que le défaut de mouvement y est bien compense

648

•:



### SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 645

par les peintures naïves, les métaphores & les riches comparaisons, d'où est venu le nom de Paraboles, Proverbes ou Enigmes. Il n'y a de l'obscurité dans ce style, qu'aurant qu'il en faut pour exercer agréablement l'esprit : mais il fait entrer bien avant dans le cœur les grandes vérités, par des images vives & fimples. Auffi il me femble que, comme la Poésie de Moyseest la plus mâle & la plus forte; celle de Salomon est la plus délicate & la plus polie. Que l'on voie entr'autres, comme il représente en divers endroits de la Préface des Proverbes, les artifices des femmes, pour féduire les jeunes gens, & les funestes effets de l'amour criminel : on y verra & le feu de l'amour, & ses liens, & ses flèches dont il perce le cœur, & ses ailes qui portent l'amoureux dans les filets qui lui font tendus, & tout ce qui paroît le plus galant dans les Poëtes profanes ; avec cette différence effentielle, que Salomon ne fait ces descriptions que pour donner de l'horreur. C'est tout ce que nous pouvons connoître des Poésies Hébraïques : le dessein, les penlées, les figures, l'élocution. Encore cette dernière partie n'est-elle connue que de ceux qui savent fort bien l'Hébreu : les autres ne voient ces beautés qu'à travers une traduction qui en ôte toute la grâce; fur-tout dans les Pleaumes, où ce voile est double, puisque la version que nous en avons dans la Vulgate, est faite sur la Version Grecque des Septante. Que l'on traduise ainfi littéralement les plus beaux endroits des Poëtes Latins; ou pour faire la comparaison tout-à-fait juste, que l'on mette en François les Versions latines des Poëtes Grecs, on verra si elles seront supportables ; & on pourra juger par là de la beauté des Poésies Hébraïques, qui ne laissent pas d'être aperçues de bien des gens, qui ne les lisent qu'en Latin.

Mais ces Poésies avoient encore des agrémens confidérables, que personne ne connoît plus, non pas même les La versifica-Juifs les plus favans en Hebreu. Car comme on a perdu tion, le chant & la danse. l'ancienne prononciation de cette Langue, auffi-bien que de toutes les autres langues mortes, on ne peut sentir ni l'harmonie des paroles, ni la quantité des syllabes, qui font cependant toute la beauté des Vers. On n'a pas même, comme pour le Grec & pour le Latin, des règles pour deviner la quantité des syllabes, les noms & le nombre des pieds & la construction des Vers : & toutefois il est certain

VI.

# DISCOURS

Poésies des lettres ajoutées ou retranchées à la fin des mu, qui sont des margues de sujétion à une certaine méture Pref, in Job. fyllabes ; & un certain mot Sela, qui femble ne fervireit remplir un espace vide : enfin, S. Jerôme parle deces ves comme les connoiffant très-bien, & compare ceur des livres de Job aux hexamètres, & ceux des Pleaumes, des La mentations & des Cantiques, aux vers d'Horace, de fo dare & des autres lyriques Grecs; mais depuis fon tems. les Juifs ont entièrement perdu l'art de cette ancienne Volification, & en ont à présent une moderne, qu'ilsont pruntée des Arabes.

que les Hébreux observoient tout cela. On voit dans kun

On ignore encore plus le chant & la danse, qui accor pagnoient les Poésies Hébraigues. On sait gu'elles k im toient & qu'elles n'étoient faites que pour cela: & pars noms de Sir, ou Cantique, & Mizmor, ou Pleaume; & # l'Histoire de l'Ecriture, qui le dit quelque fois expesses. comme au passage de la Mer rouge; & par les inscription des Pleaumes qui font souvent mention de Maitre de Uque. Enfin, on peut juger que la Musique en étoit belis la beauté des paroles, & par tout l'artifice qui vient de remarqué.

Il est certain auffi que les chants étoient accompagne : danses; car les chœurs dont l'Ecriture parle fi souveat, in: les troupes de danseurs ou danseuses. Elle fait mentiou danses dans les réjouissances pour les victoires, & mir dans les cérémonies de religion ; comme à la proceffion 🕫 fit David pour amener l'Arche d'Alliance en Sion, & 2. dédicace de Jérusalem, sous Néhémias, où deur chem qui avoient chanté sur les murailles de la ville, vintent nir ensemble dans le Temple. Nous ne connoissons donce très-imparfaitement ces Poésies, puisque nous n'en voys tout au plus que la lettre dépouillée de tous ses orneme extérieurs. Elles étoient sans doute tout autres dans labe. che des Musiciens, accompagnées de toute la magnificea des Fêtes auxquelles elles étoient destinées ; & pour en at cevoir la beauté, il faudroit nous placer dans le Templea Salomon, au milieu de ce peuple innombrable qui en repliffoit les cours & les galeries, & voir l'autel charge victimes, & environné des Prètres revetus de leurs bias blancs; & plus loin les Lévites distribués en plusieurs une

# 610



### SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 691

pes, les uns jouant des instrumens, les autres chantant & danfant avec modefile & gravité.

Les Hébreux n'ont jamais eu, que nous fachions, de Comédies, de Tragédies, de Poemes épiques, ni aucune la l'oche des autre espèce de cette Poetie, que Platon appelle Poefie d'i- Hebreux. mitation. Il est vrai que le Cantique de Salomon est un Poëme dramatique, où l'on voit parler différens perfonnages. Mais on en voit de même dans les Pieaumes, & dans tous les autres Ouvrages poétiques de l'Ecriture ; & il n'y a point de Poésie sans cela. De plus, le Cantique n'exprime que des sentimens & non pas une suite d'actions, ce qui me femble une condition effentielle à tous les Poëmes d'imitation. On ne remarque dans l'Ecriture que des Cantiques, Pfeaumes, Odes ou Chanfons, comme on voudra les nommer; c'est à-dire ce genre de Poésie que Platon ditavoir été la seule ancienne. En esser, il ne paroit pas que les Grecs aient emprunté d'ailleurs le Poème Dramatique : tous les Poères qu'ils ont cu en ce genre font plus nouveaux que la captivité de Babylone.

Le Pleautier est un recueil de cent cinquante pièces, composées sur différent sujets & par différentes personnes. Quand on les lit d'abord, ou qu'on les récite fans grande attention, on croitn'y voir quedes paroles qui difentioujours la même chofe : mais plus on s'y applique, plus on les trouve pleines, & plus on y remarque de penfées différentes & de figures toujours nouvelles. Cette variété se trouve dans toutes les bonnes Poéfies de l'antiquité ; mais elle est trèsrare dans nos modernes : auffi la plupart font fort ennuyeufcs. Ses figures font fortes, mais naturelles, des interrogations, des apostrophes, des exclamations.

Dans les Pseaumes qui demandent du dessein, on le voit très-bien fuivi & très-bien exécuté. Par exemple, le Pleau- Exemples de me XVII eft une action de grâces de David, après que Dieu destein. l'eut délivré de tous ses ennemis. 1º. Il y propose d'abord fon dessein. 2º. 11 y représente son affliction. 3º. Sa prière. 4°. Comment Dieu l'a exaucé. 5°. Comment il a réfolu de le secourir : là il exprime poétiquement la puissance de Dieu, qui ébranle toute la nature. 6°. Comment Dieu a défait tous fes ennemis. 7°. Comment il a délivré David, 8°. Pourquoi il l'a fait : à cause de la vertu & de la justice de David. 9°, L'heureux état où il l'a mis. 10°. L'avantage qu'il a fur

VII.

VIII.



612

fes ennemis : leur misère, leur abattement. 11°. Les grâces qu'il espère encore. 12°. Il conclut par la louange, comme il a commencé. Ce Pfeaume contient tout cela précisément dans le même ordre; & cette suite me paroît trèsbelle; de marquer qu'il étoit affligé, qu'il a prié, que Dieu l'a secouru, que ses ennemis ont été défaits; qu'il a été non-seulement délivré, mais mis au dessus, & qu'il a ruiné à son tour ses persécuteurs.

Il est à remarquer sur les Pseaumes historiques, que la narration y est très-différente de celle des simples histoires. On n'y marque que les principaux endroits, les plus importans & les plus illustres; & s'il y aquelque circonstance qui donne jeu à la Poésie, le Prophète ne manque pas de la relever.

Voici l'histoire de Joseph dans le Pseaume CIV. Dieu appela la famine sur la terre ; il brisa tous les appuis de la nourriture ; il envoya devant eux ( devant les enfans de Jacob, dont il a parlé) un homme; Joseph sut vendu comme un esclave. Remarquez la grandeur de cette narration, qui remonte d'abord aux desseins de Dieu; & la beauté de la figure ; Dieu commande à la famine ; vous diriez qu'il lui parle comme à une personne. Je ne trouve point d'expressions en notre langue pour rendre ce qui suit : l'Ecriture, en ce lieu, & en d'autres, compare le pain, c'est-à dire la nourriture, à un baton sur lequel un homme foible s'appuie pour marcher: de sorte qu'ôter le pain aux hommes, c'est ôter à un vieillard ou à un malade, le bâton qui le soutient. Mais au lieu de toutes ces circonlocutions, l'Ecriture dit hardiment, & fa langue le souffre, que la famine rompt le bâton de notre pain. Voilà de ses métaphores. Ensuite le Pleaume nous repréfente Joseph chargé de fers, pour nous peindre en un mot sa prison; & revient auffitor à Dieu, qui le délivre par sa parole & par la fagesse dont il l'anime; & en effet le Roi envoie le délivrer; le Prince des Peuples le met en liberté; il le fait Seigneur de sa maison & gouverneur de tous ses biens, afin qu'il rendit ses Princes favans, comme il l'étoit lui-même, & qu'il apprit la prudence aux vieillards, c'est à-dire aux plus sages de son état. Voilà toute l'histoire de Joseph; sa captivité, sa délivrance, fa puissance; & tout cela par l'ordre de Dieu. On voit de cette espèce de narration dans Virgile, lorfqu'il représente sur le bouclier d'Enée les plus beaux endroits de l'Histoire Romaine.

#### SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 613

Si l'on veut voir de la hauteur & de la délicatesse dans les pensées: Seigneur, vous me sonder & me connoisser, vous Exemples de la beauté des connoisser mon repos & mon action, car s'affeoir fignifie fe re-pensées. poser, & se lever, se disposer à l'action; & c'est ainsi qu'il Pfal est dit dans un autre Pseaume : Levez-vous après vous être CXXXVIII. repose ; comme qui diroit : Reposez vous, & puis vous agirez. Dieu connoît donc l'action extérieure. Ce n'est pas affez : Vous comprenez mes pensées & même de loin. Vous découvrez ma conduite & mes deffeins. Bien plus : Vous prévoyez toutes mes voies, ma conduite & mes actions, quoique je ne parle point. Oui, Seigneur, vous connoiffer toutes chofes, nouvelles & anciennes, le futur & le passé. Et revenant au particulier : Vous m'avez forme & vous tenez sur moi votre main, pour me conserver & me conduire. Votre science est admirable pour moi, & si grande que je ne puis y atteindre. Puis changeant de figure tout d'un coup, il s'écrie : Où irai-je pour me dérober à votre esprit? Où fuirai-je devant vous? Il prend toute l'étendue du monde dans toutes ses dimensions : Si je monte au Ciel. vous y étes; si je descends aux enfers, je vous y trouve. Autre figure encore plus riche : Quand je prendrois des ailes, & que je partirois dès le matin pour m'aller loger au-delà des mers qui bornent le monde, ou, suivant l'Hébreu: Quand j'emprunterois les aîles de l'aurore pour voler comme elle en un moment jusqu'à l'extrémité des mers; il ne dit pas simplement, cela seroit inutile; ou bien, comme au verset précédent, je vous y trouverois; mais par une expression bien plus savante & bien plus délicate, comme un homme qui s'accuseroit d'extravagance de vouloir se cacher à Dieu: Bien loin de me dérober à vous, c'est vous qui me soutenez & qui me portez dans ma fuite même. Quelque chimère que je me figure, je ne puis m'imaginer de pouvoir sublister sans vous : quand je pourrois voler, comme j'ai dit, ce seroit votre main qui me conduiroit, & vous me tiendriez de votre droite. Il semble qu'il ait épuisé fon imagination. Mais voici encore une idée plus étudiée d'un moyen de se cacher à Dieu : Je dis en moi-même : peut-être que les ténèbres pourroient me couvrir, & je ferois mes délices de la nuit, comme un autre de la lumière. Mais je suis encore un infensé : Les ténèbres ne sont point ténèbres pour vous ; la nuit à votre égard est éclairée comme le jour ; les ténèbres de Fune sont comme la lumière de l'autre.

Que les beaux esprits modernes viennent après cela trai-

TY. Pfal.

ter de groffiers nos bons laboureurs de la Paleftine: & cit nous trouvent dans les Auteurs profanes des penfes in hautes, plus fines & mieux tournées, sans parler de la profonde théologie & de la folide piété que renferment coproles. Le reste des Pleaumes contient encore des réletion admirables fur la formation de l'homme dans le venne de mère, & fur la prédestination: d'où le Prophète prend «cafion de marquer fon respect pour les Saints & fon men pour les pécheurs.

Exemples de la variété des figures,

La variété des figures se trouve par-tout dans ces divis Cantiques: toutefois dans les Pleaumes de prières ou d'extortations, plus que dans ceux de narration. Dans le Pleanze XC. Qui habitat in adjutorio altiffimi: un de ceux qui nos font les plus familiers \*; d'abord c'eft le Poëte qui part. pour proposer son dessein, qui est d'expliquer la protectu de Dieu envers les hommes, & il le propose en deux phases, dont les mots se répondent avec une grande justifie Dans les deux versets suivans il fait parler l'homme pi reçoit cette grâce ; mais il se sert de deux figures different dans le second verset, il adresse la parole à Dieu; dans troisième, il en parle en tierce personne. Dans le quatient verset, c'est le Poëte qui parle, adressant toujours la parte à l'homme protègé de Dieu; mais avec une grande diverte de comparaisons & de métaphores, & une énumération de différentes espèces de protection. Au neuvième venu, l'homme juste l'interrompt, pour s'écrier: Oui, Saguer. vous êtes mon espérance, comme pour marquer la raisonte ce qui vient d'être dit; & le Poëte répond zufficôt, su avez pris le Très-haut pour votre réfuge ; le mal n'approxir. point de vous, &c. Et il continue dans les quatre verles invans, (adreffant toujours la parole à l'homme juste,) d'a pliquer d'autres effets plus grands de la protection de Dieu: entre autres l'affiftance continuelle des Anges, & la puillant fur les démons, figurés dans l'Ecriture par les bèles vor meuses. Enfin dans les trois derniers versets, c'est Des mème, qui parle pour confirmer & autoriser tout aq vient d'être dit, & qui explique d'autres effets de la pre-

X.

614

<sup>\*</sup> Selon l'ufage de l'Eglife de Rome & de plusieurs autres. « récite le Pfeaume XC, tous les jours à Complies. Note de la f" Jente Edition.



SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 638 rection, finissant par la promesse de la vie éternelle, & de la vision béatifique. Ceux qui ont un peu lu les Poëtes, ne s'étonneront point de ce changement de personnes, sans que l'Auteur en avertiffe. Rien n'eft plus fréquent dans Horace, non seulement dans ses Odes, mais dans ses lettres & fes fatyres, & je ne vois pas qu'il foit néceffaire pour cela de dire, que le Pseaume XC est dramatique, ou il faut dire qu'ils le sont pour la plupart.

Ce peu d'exemples suffira pour donner ouverture à en trouver une infinité d'autres : car tous les Pleaumes en sont pleins: & non-seulement les Pseaumes, mais Job dont la poésie est universellement plus hardie & plus magnifique, & tous les autres ouvrages poétiques qui sont dans l'Ecriture. Ou'on life entr'autres, le Cantique de Moyse à la fin du Deutéronome, & le cantigue de Baruc & de Debbora.

Cependant nous ne connoissons qu'une partie de la beauté de ces ouvrages. Sans compter la différence de nos mœurs, not qu'une & des idées que nous avons des choses, il est certain que ce partie de ces que nous pouvons connoître dans ces poésies, est tout au plus Ouvrages. le dessent des se les figures. Pour l'élocution il n'y a on peut avoie que ceux qui favent l'Hébreu, qui puissent en juger : & qui de la beauté peut se vanter parmi nous de le bien favoir ? Mais pour tout du chant, le refte, je veux dire, l'harmonie des paroles, la mesure des vers & l'air du chant, je dis hardiment qu'il n'y a homme fur la terre qui en fache rien. Or, on fait combien tous ces ornemens sont effentiels à la poésie.

Nousignorons entièrement la prononciation de l'Hébreu, comme du Grec & du Latin, & de toutes les langues mortes. Il y a même long-temps qu'elle eft perdue, comme on le voit par les différentes manières dont les Septante, St. Jérôme & les autres Auteurs expriment les mêmes notes en lettres grecques ou latines. Nous n'avons pas même en cela l'avantage qui nous reste pour les poésies grecques & latines, de savoir la mesure des vers & la quantité des syllabes. Enfin nous ignorons les airs des Pleaumes & des Cantigues, auffibien que des Odes grecques & latines. Toutefois ces pièces étoient composées exprès pour être chantées, comme on le voit par l'histoire & par les inscriptions des Pseaumes.

Platon tient, suivant les maximes de la bonne antiquité, que les airs & les paroles devroient être inséparables; & que c'étoit un très-grand abus de composer des vers pour n'être

XI. On ne cond

point chantés, ou de composer des airs qui n'enfentoir de paroles, comme ceux des instrumens. Que les ain de Cantiques fusient beaux, nous en avons de grandes pressa 1º. La beauté des paroles, & le grand art qui paroit dassen poéfies peuvent faire juger que le refte y répondoit 2º L diversité des instrumens qui sont nommés en diversentes de l'Ecriture. 3º. La multitude des Musiciens, qui eanir truits apparemment par leurs pères, & ayant la muis pour profession capitale, s'y rendoient habiles, & em lesquels on peut croire qu'il y en avoit au moins quelque uns d'excellens.

S'il est permis de juger de ce qu'on ne connoit pa differ tement, je crois que cette musique étoit fort simple, & ga sa beauté consistoit à bien exprimer le sens des paroles émouvoir agréablement les cœurs, & à les remplir fentiment que le Poëte vouloit inspirer; mais qu'elle ain pas ce mélange de différentes parties, & ces adoutifier de la musique moderne. Je le devine par l'air général des. vrages de ce temps-là.

XII. fions.

Quant à la beauté des paroles, nous ne pouvons pice La simplicité juger, comme on l'a déjà dit; parce que nos tradué des Traduc-tions obscur. font trop simples & trop littérales. Qu'on traduise motie cit la beauté en notre langue les Odes d'Horace, elles perdront tore des expres- grâce. L'argent n'a point de couleur, Crispe Salluste, enze lame cachée dans les terres avares, s'il n'est éclairei par 🕮 🐖 modéré. J'ai pris ce couplet au hasard. Prenons tout k7. mier de les Œuvres. Mécénas descendu d'aïeuls Rois, à mar & mon doux ornement. Il y en a qui se plaisent d'avoir anis. courant la pouffière Olympique, & que la borne évitée par lu-& la palme illustre élève aux Dieux maîtres des terres. Comai n'ai pas choisi ces endroits, je crois que tout autre fenza près le même effer. Toutefois je n'ai point fuivi la tratizi tion latine, parce que le François ne peut la souffrir. Et l a quelques paroles que je pouvois rondre plus littéralest Il n'y a nulle couleur à l'argent, pour l'argent n'a point de cou-& dans l'autre, ma garnifon, pour mon appui. Et il devil avoir plus de rapport entre le François & le Latin der descend, qu'entre le Grec ou le Latin & l'Hébres, lequel ils n'ont aucune liaifon que nous connoiffions. Vi cette traduction est faite immédiatement de Latin es Fa cois; & pour bien exprimer celle des Pleaumes, dont

656



#### SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 617

ne connoissons communément l'original que par notre verfion latine, il faut traduire quelque Strophe de Pindare sur la traduction latine, en voici une des plus faciles.

Hymnes régnans sur le luth, quel Dieu, quel Héros, quel homme louerons-nous ? Certainement Pife est à Jupiter, & Hercule a inflitué le combat Olympique, les prémices du butin de la guerre: mais c'est Théron qu'il faut chanter de la voix, à cause de sa courfe dans un char à quatre chevaux vainqueurs. Ce juste hôte, appui d'Agrigente, fleur d'ancêtres illustres, Gouverneur des Villes. Il y a plusieurs endroits de Pindare qui, traduits ainsi fans paraphrase, ne paroitroient avoir aucun sens.

Ce que je dis ici de la beauté de l'Original ne doit pas diminuer le respect que nous avons pour notre Version mépriler les Vulgate. C'est un malheur nécessaire, comme les exemples Versions ni que je viens d'apporter le font voir, que les Poésies perdent négliger la beaucoup de leur beauté dans la Traduction; mais ce n'eft Texte, pas la faute de la Traduction.

Les Septante traduifant l'Ecriture en Grec l'ont tournée le plus littéralement qu'ils ont pu, craignant que la moindre paraphrale n'en altérât le fens. S'ils n'en avoient ulé ainfi dans les Pleaumes, nous n'y verrions ni les figures, ni les expressions de l'Original, & il seroit à craindre que nous ne vissions les pensées de l'Interprète, plutôt que celles du Prophète. Comme les premiers Chrétiens de Rome & des autres pays où on parloit Latin, ne savoient point l'Hébreu. ils furent obligés de traduire l'Ecriture fur le Grec des Sentante, & l'on fait que toute l'Eglise se fervoit de cette Version avant que celle de faint Jérôme fût reçue, c'eft-à-dire pendant plus de fix cents ans, de forte que tout le peuple Chrétien érant accoutumé depuis un si long-temps à chanter les Pleaumes, fuivant cette ancienne version, l'Eglise Catholique qui, même dans les choses extérieures, ne change que le moins qu'il est possible, a retenu cette Version faite fur le Grec. Il est vrai qu'elle est en beaucoup d'endroits différente du Texte Hébreu, tel qu'on le lit aujourd'hui. & même tel qu'il étoit du temps de faint Jérôme, & qu'il y a quelques passages plus obscurs & plus difficiles, suivant notre Version: mais il y en a aussi où l'on voit que les Septante ont suivi un meilleur exemplaire, ou ont mieux Itt. Et en quelque lieu que ce soit, notre Version ne représente aucun sens qui ne soit bon & Catholique: ce qui suffic Tome II. T٢

XIIL It ne faut al Nous ne devons pas être plus difficiles que tant de Sainsei, depuis la naiffance de l'Eglife, ont puité de sette Verke, telle que nous l'avons, les sujets de leurs oraisons & des tructions du peuple.

L'Eglife trouve bon néanmoins qu'il y ait des paricular qui confultent les différens Textes pour faire voir tou la fens, & toutes les beautés des Pfeaumes, cor 20 2 4 2 2 fait entr'autres le Cardinal Bellarmin. Quant 2022 autre Ouvrages Poëtiques de l'Ecriture, nous les avons tous é la Version de faint Jérôme, faite sur l'Hébreu.

Au reste, il ne faut pas s'étonner si nous somes éloignés du goût de l'antiquité sur le sujet de la Poélie : et qu'en effet, pour ne nous point flatter, toute notre be moderne est fort milerable en comparaison, quoique écrive aujourd'hui d'une manière plus polie & plus naure: que ne faisoient nos anciens Poëtes, & même que con: fiècle paffé, le fond n'en vaut guères mieux qu'il n'a jaz valu. Les principaux sujets qui occupent nos beaux efficient font encore les amourettes & la bonne chère; toutes chansons ne respirent autre chose; & on a trouvé mod. malgré toute l'antiquité qu'on prétend imiter, de for l'amour avec toutes fes baffeffes & fes folies, dans les 17 gédies & dans les Poëmes Héroïques, fans refpeter gravité de ces Ouvrages qu'on dit être si sérieux, & craindre de confondre les caractères des Poëmes. dous Anciens ont fi religieusement observé la distinction.

Pour moi je ne puis me perfuader que ce foit là le vériti ufage du bel efprit : non, je ne puis croire que Die : donné à quelques hommes une belle imagination, des per fées vives & brillantes, de l'agrément & de la juftefie ca l'expreffion, & tout le refte de ce qui fait des Poëtes: qu'ils n'employaffent tous ces avantages qu'à badine. flatter leurs paffions criminelles, & en exciter dansles aut Je croirois bien plutôt qu'il a voulu que toutes ces gran extérieures ferviffent à nous faire goûter les vérités foit & les bonnes maximes, & qu'elles nous attiraffent à ca peut nourrir nos elprits; comme les faveurs qu'il a domi aux viandes, nous font prendre ce qui entretient noscap

Car enfin pourquoi léparer l'utile de l'agréable? Pour faire de la doctrine du falut & des discours de piété. médecines amères, par la sécheresse & la dureté du sy

XIV: Réflexion for la Poéfie moderne.



## SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 619

bu des viandes fades & dégoûtantes par la longueur & la puérilité ? Enforte que pour s'en approcher, il faille fe munir de beaucoup de réflexions, & faire de grands efforts de raifon. Et pourquoi au contraire employer le génie, l'étude & l'art de bien écrire, à donner aux jeunes gens & aux elprits foibles des ragoûts & des friandifes qui les empoifonnent & qui les corrompent, fous prétexte de flatter leur goût ? Il faut donc ou condamner tout à fait la Poéfie, ce que ne feront pas aifément les perfonnes favantes & équitables: ou lui donner des fujets dignes d'elle, & la réconcilier avec la véritable Philofophie, c'eft-à-dire avec la bonne morale, & la folide piété.

Je sai que ce genre d'écrire seroit nouveau en notre langue, & que nous n'avons point encore d'exemples de Poéfies Chrétiennes qui aient eu un grand fuccès; & je crois bien que la corruption du fiècle & l'esprit de libertinage qui règne dans le grand monde y forment de grands obstacles; mais peut-être aussi y a-t-il de la faute des Auteurs : je ne vois point qu'on ait fait des Cantiques du caractère de ceux de l'Ecriture; & dans les Pseaumes mêmes qu'on a traduits, on n'a pas eu assez de soin de conserver les figures qui en sont une des principales beautés, ni de représenter la force des expressions; & ce qu'on appelle Traductions, sont des paraphrafes fi longues qu'on n'y trouve les pensées du Prophète qu'avec plusieurs autres qui les offusquent. Peutêtre vaudroit-il mieux les imiter que les traduire; & comme ces Poëmes contiennent plusieurs choses qui ne sont point de notre ulage, ni felon nos mœurs, il faudroit effayer d'en faire de semblables sur des sujets qui nous sussent plus familiers : sur les mystères de la Loi nouvelle, sur son établissement & son progrès; sur les vertus de nos Saints; sur les bienfaits que notre nation, notre pays, notre ville, a reçus de Dieu, & sur des sujets généraux de morale, comme le bonheur des gens de biens, le mépris des richesses, &c. Mais par rapport à nos mœurs & à nos idées, je ne fais pas fi dans l'exécution ces fortes d'Ouvrages ne trouveroiene point de grandes difficultés : mais on avouera du moins que le deffein en eft beau; & fi on défespère de pouvoir l'accomplir, il ne faut pas être envieux de ceux qui ont réaffi. Il faut donc effimer & admirer la Poésie des Hébreux quand meme elle ne seroit pas imitable.

Ttij



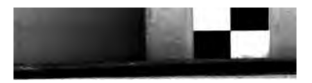
# SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX,

#### Suivant l'Édition du Père Desmolets.\*

Ŧ. Quelle idée Platon.

A Poéfie & la Mulique étoient confidérées par les Av ciens comme des choses sérieuses & importants, & les Anciens qui appartenoient à la Politique & à la Religion. Comme avoient de la font des inftrumens très-puissans pour porter les bom 3ª Mufique, ou au bien ou au mal, leurs Légiflateurs, qui avoient pr Sentiment de cipalement pour but de régler les mœurs, en avoient 55 très grand foin. En effet, la Poésie est fort propreàfaite trer dans l'esprit des opinions qui s'y attachent fortener. & la Musique à émouvoir les passions. De-là vient c Platon a traité cette matière fi à fond dans fa République: dans ses Lois Il ne condamne pas toute forte de Poets. mais seulement celles dont les fables ou les sentences i contraires aux bonnes mœurs, & dont la manière de le preffion tient plus de l'imitation que du récit, parce, c il, que l'imitation tend à repaître l'imagination au pe judice de la raison, & à fortifier les passions aux iste de la vertu : de plus, parce que l'exécution & la compation de ces fortes d'Ouvrages est indigne d'un houst homme, qui ne représente volontiers que les discours les gestes qui produisent la vertu ou la raison. Or, a? sont pas ceux qui donnent le plus de matières à l'imtion ; & d'ailleurs il aimera mieux favoir une chole à inter que de favoir toutes choses superficiellement, const fuffit pour les imiter ; & pouvant acquérir une glone w de par les propres actions, il ne se contentera pas de " préfenter celles des autres. Ce sont en substance les pres pales raisons de Platon contre la Poésie d'imitation; c'eldire comme il l'explique lui-même, contre les pieces théâtre, où l'imitation est toute pure, & le Poëme est

<sup>\*</sup> Cette seconde Edition sort différente de la première, se dans les Mémoires de littérature & d'Histoire recueillis par le M Definolets, tome II, Partie I. Note de la préfente Educe.



## SUR LA POÈSIE DES HÉBREUX. 661

bù elle est mèlée de récit. Il nous apprend que cette Poésie étoit nouvelle, & que chez les Grecs plus anciens il n'y en avoit point d'autre que la lyrique, comme les Savans la nommeroient aujourd'hui, qui comprenoit cinq fortes de chants: 10. les Hymnes pour prier les Dieux, & fe les rendre propices; 2°. une autre contraire à la première. qu'il dit que l'on pouvoit appeler peut-être Elégie ou chant plaintif; 3°. le Peon ou Peanne, étoit, fi je ne me trompe, un chant militaire, 49. le Dithyrambe, qui avoit pour sujet la naissance de Bacchus; 5º. une autre espèce que l'on appeloit les lois de la Cythare. Ces chants & quelqu'autres encore étoient réglés par les Lois, enforte qu'il n'étoit pas permis de s'en servir indifféremment, ni de chanter l'un pour l'autre, il n'y avoit que des gens sages & instruis qui en jugeoient, & le peuple les écoutoit en filence. Ceci n'est point une idée de Platon, mais un fait historique qu'il rapporte; & il ajoute enfuite que les Poëtes qui vinrent depuis, ignorant les raisons solides de ces Lois, confondirent les différentes espèces de chants, mélant les chants lugubres avec les Hymnes, & les Dithyrambes avec les Peones, & perfuadèrent au peuple que tout le monde pouvoit juger de ces fortes d'ouvrages, & qu'il n'y a point d'autre règle de leur bonté, que le plaisir qu'ils donnoient; ce qui produisit une licence effrénée dans les spectacles, le peuple s'accoutumant à juger à la fantaisie des ouvrages de l'esprit, & à les condamner ou les approuver par des fifflemens & des applaudiffemens publics, d'où vient enfin le défordre dans toutes les affemblées publiques, même les plus férieules; & cette liberté exceffive du peuple d'Athènes, qui se croyoit capable de tout, décidoit de toutes choses par son caprice, & n'obeilfoit plus ni aux Magistrais, ni aux Lois: c'est ce que rapporte Platon, qui dit que les Egyptiens au contraire avo.ent confacré toutes les efpèces de chants & de danfes à certaines divinités, & réglé dans quei jour & en quels facrifices on devoit se fervir de chacune, après quoi il n'étoit p'us permis de rien changer; enforte que fi quelqu'un cut voutuinnover quelque choie, les Prêtres & les Prêtresses, avec le lecours des Magiftrats, gardes des Lois, l'euffent empêche, & celui qui n'y eût pas obei, eût paffé toute la vie pour impie.

C'eft fur ces fondemens que Platon ne vouloit permettre gue ce genre de poéfie, c'eft-à-dire des chantons pour louer

Tt iij

les Dieux, les remercier & les prier, ou pour loss hommes vertueux après leur mort feulement, avec cess ditions que dans aucunes de ces poéfies il n'y eût rien digne des Dieux, ou de contraire aux bonnes mœurs. de capable d'infpirer la làcheté ou la volupré, & quele dar & la danfe fuffent parfaitement accommodés au fens des roles; enforte qu'entre ces différentes efpèces d'harm & de cadences, on choisît celles qui expriment les mormens courageux d'un homme brave dans le combat, œujoie tranquille d'un homme vertueux dans le repos. Tele le jugement de Platon fur la poéfie & la mufique; m reil croyoit, comme les anciens Légiflateurs, que c'étoirmatière de la dernière importance, & qu'il ne pouver avoir de bonne éducation, fans un foin particulier du da-& de la danfe.

Plas. de Rep. de Leg.

.

La raifon qu'il en donne, est que naturellement les et sont portés à chanter ou crier, à fauter & se mouvoir : violence, & sont ennemis du filence & du repos, 🖙 que si on les accoutume à chanter avec consonnance &: fure, & à dire des paroles qui aient un beau fens, & en = temps à fauter avec règle & cadence, tenir leur corps et postures bienseantes, c'est-à-dire à danser, on profite ce qu'ils font naturellement avec plaisir pour les drefer fenfiblement au bien, leur inspirant la vertu par le bezud des paroles qu'ils chanteront, & par les airs propresàcat les paffions qui y feront ajustés, & les accoutumant pr. danses à bien manier leurs corps, & lui donner les potri & les mouvemens les plus honnétes; enfin, par tout a exercice leur donnant de bonne heure le goût des bet chofes, on les accoutume à n'imiter que ce qu'il y a de ; beau dans la nature, & à chercher en tout la raifon & lata féance. Il prétend que dans un Etat bien réglé, 01 2 devroit rien souffrir, en qui que ce fût, de contraire maximes, qu'il dit avoir été celles des anciens Légilater particulièrement des Egyptiens.

Donc, pour bien juger de la poéfie & de la mufique -'Anciens, il faut quitter toutes les idées triftes de nos par François, & tout ce qui refte dans nos mœurs, de la dura & de la barbarie des peuples du Nord. Il ne faut pas com que ces Arts ne foient que des jeux, mais reconnoirre quont quelque chofe de très-grand & de tuès-folide,

662

....

#### SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 663

Les Hébreux n'ont jamais eu, que nous fachions, de Comédies, de Tragédies, de Poëmes épiques, ni aucune duir la Poéautre espèce de cette Poésie que Platon appelle Poésie d'imi- sie des Hétation. Quelques uns veulent que le Cantique de Salomon breux. foit un Poëme dramatique, parce que l'on y voit parler différens perfonnages; mais on en voit auffi parler dans les Pseaumes, & dans tous les autres ouvrages poétiques de l'Ecriture, & il n'y a point de Poésie sans cela. De plus, le Cantique n'exprime que des sentimens, & non point une suite d'actions, ce qui semble essentiel à tous les Poëmes d'imitation. On ne voit dans l'Ecriture que des Cantiques. des Pfeaumes ou des Clianfons, comme l'on voudra les nommer, c'eft-à-dire le genre de Poésie que Platon dit avoir été la seule ancienne.

En effec, on ne voit point que les Grecs aient emprunté d'ailleurs le poëme dramatique ; & tous les Poëtes qu'ils ont cu en ce geure, sont plus nouveaux que la captivité de Babylone.

Pour parler avec ordre de la poésie des Hébreux, il faut y confidérer les paroles, qui est ce que nous appelons proprement poésie, & l'air ou le chant que nous appelons musique. Dans les paroles il y a le sens & l'expression, le dessein & les pensées, les figures, l'élocution, l'harmonie.

La matière des poëmes Hébreux sont, 1°. les louanges de Dieu, les actions de grâce & les prières ; la plupart des la Poésie des prières sont des Cantiques d'afflictions; 2°. les louanges des Hébreux. grands hommes, qui sont toutefois plus rares, & seulement mélées en quelques lieux avec les louanges de Dieu; 3º. les exhortations à la vertu & les préceptes de morale, comme le premier pleaume, & grand nombre d'autres.

Les Grecs, dans leur plus grande antiquité, avoient de ces Poëmes de morale, comme les Elégies de Solon, les vers dorés de Pithagore, ceux de Theognis, de Phocilide, &c. Peut-être les Hébreux avoient-ils auffi quelques chansons profanes; mais il ne nous en paroît rien : & s'ils en avoient, il y a apparence qu'ils les empruntoient des Idolâtres, comme le chant sur la mort d'Adonis, que le Prophète Ezéchiel voyoit chanter dans le Temple. Chaque Cantique, chaque Pleaume, & chaque ouvrage de Poésie a son dessein particulier où tout se rappote, & qu'il faut connoure, si l'on veut entendre l'ouvrage.

11

m. Matière de

Voici ce que nous avons de Poésie dans l'Ecrime 2 Livre de Job, composé, comme l'on croit, par Moye, dont le deflein est de montrer que Dieu afflige quelqueiss les justes, non pour les punir, mais pour les exercer. Les Cantiques de Moyfe, des Prophètes & des autres períones, rapportés dans les Livres hiftoriques ou dans les Prophètes. Le Pleautier qui est un recueil de cent cinquante par ces, composées sur différens sujets & par différentes perfonnes, la plupart de David. S. Jérôme, Préface fur Jes mie, semble compter auffi pour Poésie les deux aures Lvres de Salomon, le Cantigue des Cantigues, les Lamerations de Jérémie. Il y a encore dans les Livres historique quelques endroits dont le style est poétique, comme le be nédictions de Jacob, à la fin de la Genèfe; celle de Merse, à la fin du Deutéronome : la Prophétie de Balaza, dont on trouve le style très-conforme à celui de Job: à quelques fragmens, comme ce que Lamech dit à ses karmes, après avoir tué Caïn, qui seroit ( li ma conjecture ... véritable) la plus ancienne Poésie que nous eussions : com me le passage du Livre des Justes, qui décrit le miracle : Soleil, que Josué fit arrêter; car le ftyle en est poética dans l'Hébreu : & guelques autres endroits que l'on proroit rechercher plus à loifir.

IV. & fon ftyle.

Quand on lit d'abord les Pleaumes, ou que l'on les reat Ses figures fans grande attention, on croit n'y voir que des parois qui disent toujours la même chose; mais plus on s'y arth que, plus on y trouve de différence, plus on y remarque penfées folides ou délicates : je dis, fans parler des fensiorituels, & de ce qu'y découvrent les gens d'oraison. Il e'v a pas une pensée qui n'ait la figure, & cela avec une tit variété, que les figures changent presque à tous les veries. C'eft une des preuves les plus claires du grand art de cou qui ont composé ces Cantiques : car cette variété le trons dans toutes les bonnes Poésies de l'antiquité; mais elle très-rare dans nos Modernes. Auffi, la plupart sont forternuyeuses: ces figures sont fortes, mais naturelles; des interrogations, des apostrophes, des exclamations; tant c'est le Prophète qui parle, tantôt Dieu, tantôt les Po cheurs.

> Il adreffe la parole aux choses les plus insensibles & kr plonne de l'action & du mouvement. Les comparaisons lou

661



#### SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 66₹

très fréquentes, toutes tirées de choses sensibles & familières à ceux pour qui l'on écrivoit. D'ou vient que quelquefois elles nous paroissent basses à cause de la différence de nos mœurs. Il ne faut pas prétendre que les choses comparées conviennent en tout : la comparation ne tombe ordinairement que sur un point. Vos dents sont comme des brebis Cantique 4 fraichement tondues, qui fortent du lavoir : chacune a deux 2 & 6.5. agneaux, il n'y en a pas une de stérile; c'est-à-dire vos dents font blanches, égales & ferrées.

L'Elocution est très différente de la Prose. J'ai oui dire qu'il en est de même des autres Orientaux, & cela est certain dans les Grecs. On peut entendre fort bien Démosthène ou Xénophon, & ne point entendre du tout Homère. Le langage des Poëtes est un autre langage, principalement des Lyriques. Il en cft de même en Hébreu : tel qui entend le style historique, ayant lu soute la Genèse, lorsqu'il vient aux bénédictions de Jacob, n'y entend plus rien.

Il entendra bien le premier & les derniers Chapitres de Job ; tout le reste sera pour lui comme de l'Arabe en François : au contraire, il femble que nous élevions autant que nous pouvons la prole à la majesté du style Poétique, & que nous abaissions la Poésie à la facilité de la prose. Soit qu'ils connussent mieux que nous, ou non, la différence des styles, ils l'observoient inviolablement. Ils se servent de paroles moins ordinaires ; les méraphores sont très fréquentes & très hardies; ils sous-entendent beaucoup de mots qui s'exprimeroient en prose: mais d'un autre côté le style Poétique est plus long, en ce que la plupart des penfées sont répétées & exprimées deux fois en deux manières différentes. Mon Dieu, ayez pitié de moi par votre grande miséricorde, & effacez mon péché par la multitude de vos bontés. Et ainfi, presque dans tous les Pleaumes; soit qu'ils le fiffent pour donner plus de temps à l'esprit de goûter la méme pensée, soit parce que ces Cantiques se chantoient à deux chœurs. Ces répétitions font la marque la plus ordinaire du style Poétique. Il y a quelques Poëmes qui sont acrostiches, c'est-à-dire, dont les versets commencent Pfeaumes 14: par les lettres de l'Alphabet; tels sont le Pseaume 33, le 33. 36. 110. Pleaume 118, la femme forte de Salomon, les Lamenta-tions de Jérémie : neut-être la failaient ils cour sider la tions de Jérémie : peut-être le faisoient-ils pour aider la mémoire.

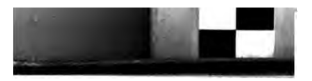
Pf. soi

Il y a une raison particulière pour le Pseaume 118, c: comme il ne contient qu'une seule sentence exprime a une infinité de manières différentes, il importoit peur quel ordre ces expressions fusient rangées; mais il est terre de prouver tout ceci par des exemples.

On voit un dessein très bien suivi dans le Pseaume 1-. la beauté du qui est une action de grâce de David , après que Dieula délivré de tous ses ennemis. 1. D'abord il propose son de fein. 2. Il représente son affliction. 3. Sa prière. 4. Com: Dieu l'a exaucée. 5. Comme il a réfolu de le secourir, 2. il exprime poétiquement la puissance de Dieu par l'éstation ment de toute la nature. 6. Comment Dieu a défait les nemis. 7. Comment il a délivré David. 8. Pourquoidet fait : à cause de la vertu & de la jussice de David. o. L'Mereux état où il l'a mis. 10. L'avantage qu'il a sur sesse mis, & leur misère. 11. Les grâces qu'il espère ence 12. Il conclut par la louange, comme il a commence Pleaume contient tout cela précilément dans le mêmeter dre : & cette suite me paroît très belle, de marquer c. étoit affligé; qu'il a prié; que Dieu l'a secouru; que se nemis ont été défaits; qu'il a été non-seulement déma mais mis au-deffus, & qu'il a ruine à fon tour ses pene teurs. On voit encore beaucoup de dessein dans les en Pseaumes, qui sont depuis le 102 jusqu'au 107; & ziz tous ensemble ils font une fort belle suite de Cantigues da tion de grâce. Le 102, font les louanges de Dieu pour d biens de la grâce, pour le bonheur qu'il nous prépare, pc. fa miséricorde envers les pécheurs. Le 103 le bénit pat les biens temporels, par une magnifique description toute la nature. le 104, des biens qu'il a faits à son permi & c'eft un abrégé de toutes les grâces que Dieu a tim aux Hébreux depuis la vocation d'Abraham jusques à ka établissement en la terre promise. Le 105 le remercie des miléricordes, par le récit de toutes les révoltes & des pres cipaux péchés de son peuple, depuis son établiffement p ques au temps de David, ou des dernières captivites : : c'est la continuation de l'Histoire précédente, mais dans autre dessein. Le 106, remercie Dieu au nom de tous hommes, du secours qu'il leur donne dans quatre des pui grandes afflictions de la vie; la famine, la captiviré, la 🕬 ladie, le naufrage : chacune des quatre parties eft mart

Exemples de deflein. Diligam te,

ŵc.



#### SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 667

Ii nettement par des conclusions toutes semblables, qu'il est impossible de douter du dessein. Il est à remarquer sur les Pleaumes, comme le 104, le 105, le 77, & quelques autres, que la narration y est très différente de celle des Hiftoires; on n'y marque que les principaux endroits, les plus importans & les plus illustres, & s'il se présente quelque circonstance qui donne jeu à la Poésie, le Prophète ne manque pas de la relever. Voici l'Histoire de Joseph, dans le Pleaume 104. Dieu appela la famine sur la terre, il brifa tous les appuis de la nourriture, il envoya devant eux, (c'est les Enfans de Jacob dont il a parlé); un homme (c'est Joseph) fut vendu comme un escluve. Remarquez la grandeur de cette narration, qui remonte d'abord aux desseins de Dieu; & la beauté de la figure. Dieu commande à la famine : vous diriez qu'il lui parle comme à une personne. Je ne trouve point d'expressions en notre langue pour rendre ce qui suit. L'Ecriture & en ce lieu & en d'autres, compare le pain, c'eftà dire la nourriture, à un bâton fur lequel un homme foible s'appuie pour marcher; de sorte qu'ôter le pain aux hommes, c'eft ôter à un vieillard ou à un malade le bâton qui le foutient : mais au lieu de toutes ces circonlocutions, l'Ecriture dit hardiment, & sa langue le souffre, que la famine rompt le bâton de notre pain : voilà de ses métaphores. Enfuite, le Pleaume vous représente Joseph chargé de fers, pour vous peindre en un mot sa prison, & revient auffitôt à Dieu, qui le délivre par fa parole & par fa fageffe dont il l'anime. Et en effet le Roi envoie le délivrer : le Prince des peuples le met en liberté, il le fait Seigneur de fa maifon, & Gouverneur de tous ses biens, afin qu'il rendit ses Princes favans, comme il l'étoit lui-même, & qu'il apprit la prudence aux vieillards, c'eft-à dire aux plus fages de fon Etat. Voilà toure l'histoire de Joseph, sa captivité, sa délivrance, sa puissance, & tout cela par ordre de Dieu. On voit de cette espèce de narration dans Virgile, lorsqu'il repréfente sur le bouclier d'Enée les plus beaux endroits de l'Histoire Romaine.

Si l'on veut voir de la hauteur, & de la délicatesse dans les penfees: Seigneur, vous me fondez & me connoiffez: vous connoiffez Exemples mon repus & mon action : car s'affeoir, fignifie fe repoler; & fe des peniées, lever, se disposer à l'action; & c'est ainsi qu'il dit dans un putre Pleaume : Levez-vous après que vous aurez été affis, c'efte

Vſ.

٤

#### DISCOURS

à-dire, reposez.vous, & puis vous agirez. Dieu connoites l'action extérieure? Ce n'est pas affez: Vous comprene; w penfées, & même de loin. Vous découvrez maconduite & mes defer. Bien plus: Vous prévoyez toutes mes voies, ma conduite, ~ actions, quoique je ne parle point ; oui, Seigneur, vous conne : toutes choses nouvelles & anciennes, le futur & le passe. Es test nant au particulier : Vous m'avez formé, & vous tenez fur votre main pour me conferver & me conduire; votre science efficience rable pour moi & si grande, que je ne puis y atteindre. Puis chugeant de figure tout d'un coup, il s'écrie : Où irai-je pou = dérober à votre Esprit, où fuirai je de devant vous ? Il prend wa l'étendue du monde suivant toutes les dimensions : Si kers au Ciel, vous y êtes. Si je descends aux Enfers, je vous y tor-Autre figure encore plus riche: Quand je prendrois des de que je partirois dès le grand matin pour m'aller loger au-deu Mers qui bornent le monde, ou suivant l'Hébreu, quané joprunterois les ailes de l'Aurore pour voler comme elle en un ration jusques à l'extrémité des Mers. Il ne dit pas simplement, 15 cela feroit inutile; ou bien comme au verset précèdent vous y trouverois: mais par une expression bien phisvante & bien plus délicate, comme un homme qui sa feroit de sottife, de vouloir se cacher de Dieu : Biez lat 3 me dérober à vous, c'est vous qui me soutenez & qui me poru; ma fuite même : quelque chimère que je me figure, je ne puis 🕬 giner de pouvoir subsister sans vous : quand je pourrois vole ar j'ai dit, ce feroit votre main qui me conduiroit, & vous menterde votre droite. Il femble qu'il ait épuifé fon imaginant mais voici encore une idée plus creuse d'un moyen à cacher à Dieu : Je dis en moi-même : Peut-être les indre " pourroient couvrir, & je ferai mes délices de la nuit, comautre de la lumière : mais je fuis encore un infenfe ; les ténèbri 1 font point ténèbres pour vous ; la nuit à votre égard est éclairée an le jour: les ténèbres de l'une sont comme la lumière de l'autre. C.: les beaux esprits modernes viennent après cela traire : groffiers nos bons Laboureurs de Palestine, & qu'ils 📧 trouvent dans les Auteurs profanes des penfées plus haute plus fines & mieux tournées, fans parler de la profett Théologie, & de la solide piétéque renferment ces partes Le reste du Pseaume contient encore des réflexions acurs bles sur la formation de l'homme dans le sein de sa anti-& fur la prédefination; d'où le Prophète prend occase 4



#### SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 66a

marquer son respect pour les Saints, & son mépris pour les pécheurs. La Poésie Lyrique souffre beaucoup de digressions, & même elle les demande, si l'on en juge par les exemples d'Horace & de Pindare.

La variété des figures toutefois se trouve par-tout plus dans les Pleaumes de prière ou d'exhortation, que dans ceux Exemples de la variété de narration. Dans le Pleaume 90, un de ceux qui nous sont des figures, les plus familiers \*, d'abord c'est le Poëte qui parle pour proposer son dessein, qui est d'expliquer la protection de Dieu envers les hommes, où il le propose en deux phrases, dont les mots se répondent avec une grande justesse. Dans les deux versets suivans, il fait parler l'homme qui reçoit cette grace; mais en deux figures différentes: dans le deuxième verset, il adresse la parole à Dieu : dans le troisième, il en parle en tierce personne. Dans le cinquième verset suivant, c'est le Poëte qui parle, adreffant toujours la parole à l'homme protégé de Dieu; mais avec une grande diversité de comparaisons, & de métaphores, & une énumération des différentes espèces de protection. Oui, Seigneur, vous êtes mon espérance, comme pour marguer la raison de tout ce qui vient d'être dit. Et le Poëte reprend auffitôt : Vous avez pris le Très haut pour votre réfuge, le mal n'approchera point de vous, &c. Il continue dans les quatre versets suivans, ( adressant toujours la parole à l'homme juste, ) d'expliquer d'autres effets plus grands de la protection de Dieu ; entr'autres l'affiftance continuelle des Anges, & la puissance sur les Démons, figurés dans l'Ecriture par les bêtes venimeuses. Enfin, dans les trois derniers versets, c'est Dieu même qui parle pour confirmer & autoriser tout ce qui vient d'être dit; & qui explique d'autres effets de la protection, finissant par la promesse de la vie éternelle, & de la vision béatifique. Ceux qui ont un peu lu les Poëtes, ne s'étonneront point de ce changement de perfonnes fans que l'Auteur en avertiffe:

Rien n'est plus fréquent dans Horace, non-seulement dans les Odes, mais dans les Lettres, & les Satyres; & je ne vois pas qu'il foit nécessaire pour cela de dire que ce Pseaume 90e. est dramatique, ou il faut dire qu'ils le sont pour la plupart.

l

ı

t

Ł

:

ĩ

. 2

.

VIT.

<sup>\*</sup> Selon l'usage de l'Eglise de Rome, & de toutes celles qui le suivent, on récite le Pleaume 90 tous les jours à Complies. Note de la présente Edition.



870

#### DISCOURS

Ce peu d'exemples suffira pour donner ouverture à ch trouver une infinité d'autres; car tous les Pseaumes en sont pleins: & non-feulement les Pfeaumes, mais Job dont la Poéfie est universellement plus hardie & plus magnifique; mais tous les autres ouvrages poétiques qui font dans l'Ecriture : que l'on life entr'autres le Cantique de Moyfe à la fin du Deutéronome, & le Cantique de Baruc & de Debbora.

Cependant nous ne connoissons qu'une partie de la beauté On ne peut de ces ouvrages. Sans compter la différence des mœurs & qu'une partie des idées que nous avons des choses, il est certain que ce de la beauté que nous pouvons connoître dans ces Poëtes, est tout au deces Ouvra- plus le deffein, les penfées, & les figures. Pour l'élocution, ges. Pronon- il p'u a que ceux qui favent l'Hébreu qui puiffont en incret il n'y a que ceux qui favent l'Hébreu qui puissent en juger. chant, danse: Et qui se peut vanter parmi nous de le bien favoir ? Mais pour tout le reste, je veux dire l'harmonie des paroles, la mesure des vers, & l'air du chant; je dis hardiment qu'il n'y a homme fur terre qui en sache rien. Or, on sait combien tous ces ornemens sont effentiels à la Poésie.

Malherbe eft le premier de nos Poëtes, qui a fait des vers agréables & doux, parce qu'il est le premier qui a observé l'harmonie des paroles, c'est-à-dire, ce qui les fait sonner le mieux à nos oreilles, & la cadence des vers. Au lieu que du Bartas a fait des vers dont le sens est très-beau & le son très-choquant. Nousignorons entièrement la prononciation de l'Hébreu, comme du Grec & du Latin, & de toutes les Langues mortes. Il y a même long-temps qu'elle eft perdue. comme on le voit par les différentes manières dont les LXX, S. Jérôme, & les autres anciens expriment les mêmes mots en lettres Grecques ou Latines. Nous n'avons pas seulement l'avantage que nous avons pour les Poésies Grecques & Latines, de favoir la mesure des vers & la quantité des svilabes: cependant les Hébreux avoient l'un & l'autre, & leurs vers étoient composés de certain nombre de pieds de certaine espèce, comme S. Jérôme nous l'apprend. Il est vrai que Scaliger le traite de ridicule; mais il me paroit bien ridicule luiméme, de contester à ce Saint un fait d'antiquité qu'il pouvoit favoir par la tradition des Juifs, & le contester fans autre fondement, finon que les Savans d'aujourd'hui l'ignorent, même entre les Juifs. Au contraire, il nous reste dans les Pscaumes plusieurs marques de sujétion à certaines mesures de mots ou de syllabes; souvent il y a des lettres ajoutées ou

VIII. connoftre ciation



SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 877 Petranchées à la fin des mots: quelquefois il y a des mots entiers qui paroissent n'avoir point de signification. Enfin. nous ignorons les airs des Pleaumes & des Cantiques, auflibien que des Odes Grecques & Latines: toutefois ces pièces étoient composées exprès pour être chantées, comme l'on voit par l'Histoire, & par les inscriptions des Pseaumes. Platon tient, suivant les maximes de la bonne antiquité, que les airs & les paroles devoient être inséparables, & que c'étoit un très-grand abus de composer des vers, pour n'être point chantés, ou de composer des airs qui n'eussent point de paroles, comme ceux des instrumens. Que les airs des Cantiques Hébreux fussent beaux, nous en avons de grandes preuves. 1º. La beauté des paroles, & le grand air qui paroit dans leur Poésie, peut faire juger que le reste y répondoir. 2º. La diversité des instrumens qui sont nommés dans les titres des Pseaumes, & en divers endroits de l'Ecriture. 3°. La multitude des Musiciens; il y avoittrois grandes familles de Lévites destinées à cette seule fonction par l'ordre de David, & des principaux Officiers de son Etat. Asaph, Heman. & Idithun en étoient les chefs, & avoient chacun grand nombre d'enfans & de parens, ensorte que toutes les trois familles ensemble faisoient deux cents quatre-vingt-huit Maitres de Musique, pour chanter dans le Temple, & instruire les autres. Ces deux cents quatre-vingt-huit Musiciensétoient distribués en vingt-quatre troupes, de douze chacune, qui fervoient au Temple tour à tour : & comptant tous les Lévites destinés à la Musique, il y avoit en tout quatre cents Joueurs d'instrumens. On peut croire que ces gens étant inftruits par leurs pères, & ayant la Mulique pour profession capitale, s'y rendoient habiles; & qu'entre un fi grand nombre, il yen avoit au moins quelques uns d'excellens. Enfin l'inclination des Rois (ert beaucoup à l'avancement des Arts. Or, on fait que David fut toute fa vie grand Muficien. S'il est permis de juger de ce que l'on ne connoît pas distinctement, je crois que cette Mulique étoit fort fimple, & que fa beauté confistoit à bien exprimer le sens des paroles, à émouvoir fortement les cœurs, & les remplir du fentiment que le Poëte vouloit infpirer; mais qu'elle n'avoit pas ce mélange de différentes parties, & ces adouciffemens de la Mufique moderne: je le devine par l'air général des ouvrages.

ł

,

t

I

I

3

ł

8

:

)

ļ

Outre le chant, la Poésie étoit accompagnée de Danses;



c'eft ainfi qu'il faut entendre les Chœurs de Mulique dont par le l'Ecriture : elle parle de Chœur, non-seulement dans les réjouiffances pour les victoires, mais encore dans les cérémonies de Religion, comme lorsque David amena l'Arche en Jérufalem ; & non-seulement dans les Processions, mais dans le Temple même, comme on voit dans Esdras, où deux Chœurs, qui avoient chanté sur les murailles de la Ville. vinrent finir dans le Temple. Auffi, il en eft souvent fait mention dans les Pleaumes. Ces Chœurs étoient des troupes d'hommes ou de femmes, de filles ou de garcons, affortis ensemble, vêtus & ornés de même manière, chantans le même air en dansant les mêmes pas, qui devoient être comme des branles. C'eftainfi que j'en juge par les Chœurs des Grecs, dont nous connoissons le détail, & qui les avoient imités des Orientaux. Les Intermèdes des Comédies Espagnoles y ont beaucoup de rapport. Comme donc les Tragédies antiques sont fort défigurées sur le papier, parce que nous n'y voyons ni l'appareil de la scène, ni les grandes troupes d'Acteurs, ni les Concerts & les Danses; ou, comme les récits des plus belles Puffions, & les paroles des airs ne sont rien hors de la repréfentation: ainfi, il ne faut pas douter que les Cantiques des Hébreux ne soient très-différens dans nos Livres, de ce qu'ils étoient dans la bouche des Musiciens accompagnés de toute la magnificence des Fêtes; & pour en concevoir la beauté, il faudroit nous placer dans le Temple de Salomon, au milieu de cette multitude innombrable de Peuple, qui en remplissoit les cours & les galeries; voir l'Autel chargé de Victimes. & tout autour les Prêtres revêtus de leurs habits blancs, & les Lévites distribués en plusieurs troupes, les uns jouant des instrumens, les autres chantant & dansant avec modestie & gravité : peut être pourroit-on par cette voie en deviner guelque chose.

IX.

675

fions,

De tout cela il ne nous reste que les paroles qui, pour La simplicité ceux qui n'entendent que le Latin, ne sont qu'une traducdes Traduc-tion, & encore à l'égard des Pleaumes, une traduction de cit la beauté traduction & fort littérale. Que l'on traduise mot à mot en des expres- notre langue les Odes d'Horace, elles perdront toute leur grace. L'argent n'a point de couleur, Crispe-Salluste, ennemi de la lame cachée dans les terres avares, s'il n'est éclairci par un usage modéré. J'ai pris ce couplet au hasard : prenons tout le premier de ses œuvres. Mecénas descendu d'aïeux Rois, ô mon



#### SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 675

mon appai & mon doux ornement; il y en a qui se plaisent d'avoir amassé en courant la poussière Olympique, & que la borne évitée par les roues brûlantes & la palme illustre, élève aux Dieux maîares des Terres. Comme je n'ai point choisi ces endroits, je crois que tout autre fera à peu près le même effet. Toutefois je n'ai point fuivi la transposition Latine, parce que le François ne la peut souffrir. Il y a quelques paroles que je pouvois rendre plus littéralement. Il n'y a nulle couleur à l'Argent, pour l'Argent n'a point de couleur, & dans l'autre, ma garnifon pour mon appui; & il devroit y avoir plus de rapport entre le François & le Latin, dont il descend, qu'entre le Grec ou le Latin & l'Hébreu, avec leguel ils n'ont aucune liaison que nous connoissions; mais certe traduction est faite immédiatement de Latin en François. Pour bien exprimer celle des Pfeaumes, il fauttraduire quelque ftrophe de Pindare, sur la traduction Latine; en voici une des plus faciles. Hymne régnance sur le luch : Quel Dieu, quel Héros, quel homme envoyerons-nous; certainement Pise est à Jupiter, & Hercule a inflitué le combat Olympique, les prémices du butin de La Guerre; mais c'est Théron qu'il faut chanter de la voix, à caufe de la course dans un char à quatre chevaux vainqueur, ce juste hôte, appui d'Agrigente, fleur dans ce très-illustre Gouverneur de Villes.

Il y a plusieurs endroits de Pindare, qui traduits ainsi, n'ont aucun fens.

Ce que je dis ici de la beauté de l'original, ne doit pas diminuer le respect que nous avons pour notre Version Vul- Il ne fant ni gate : c'est un malheur nécessaire, comme les exemples que Versions ni je viens d'apporter le font voir, que les Poésies perdent négliger le beaucoup de leur beauté dans la traduction : les Septante Texte. traduisant l'Écriture en Grec, l'ont tournée le plus littéralement qu'ils ont pu, craignant que la moindre paraphrase n'en altérât le sens ; s'ils n'en avoient use ainsi dans les Pseaumes, nous n'y verrions ni les figures, ni les expressions de l'original ; & il feroit à craindre que nous ne viffions les pensées de l'interprète, plutôt que celles du Prophète. Comme les premiers Chrétiens de Rome & des autres pays où l'on parloit Latin, ne favoient point l'Hébreu, ils furent obligés de traduire l'Ecriture sur le Grec des Septante : & on lait que toute l'Eglife se servoit de cette Version avant que celle de saint Jérôme fût recue ; c'est-à dire pendant ٧v Tome II.

X.

674

#### DISCOURS

plus de fix cents ans : de sorte que tout le peuple Chreize étant accoutumé depuis un fi long temps à chanter les Plames fuivant cette ancienne version, l'Eglise Catholique cu. même dans les choses extérieures ne change que le mo . qu'il est possible, a retenu cette version faite sur le Grech eft vrai qu'elle eft en beaucoup d'endroits différente du ter: Hébreu tel que l'on le lit aujourd'hui, & même tel q. étoit du temps de saint Jérôme, & qu'il y a quelques petges plus obscurs & plus difficiles suivant notre version: main il y en a auffi où l'on voit que les Septante ont fuivi un meleur exemplaire, ou ont mieux lu; & en quelque lieu que a foit, notre version ne présente aucun sens qui ne soit bor! Catholique, ce qui suffit. Nous ne devons pas être plus ciles que rant de Saints qui, depuis la naissance de l'Este ont puilé dans cette verfion, telle que nous l'avons, ks iets de leurs oraifons & des inftructions du peuple. L'E: trouve bon néanmoins qu'il y ait des particuliers qui : fulrent les différens rextes, pour faire voir rout le sen: toutes les beautés des Pleaumes, comme a fi bien faie tr'autres le Cardinal Bellarmin. Quant aux autres ouv Poétiques de l'Ecriture, nous les avons tous de la versi de faint Jérôme faite fur l'Hébreu.

XI. fur la Poéfie moderne.

Au refte, il ne faut pas s'étonner fi nous fommes fi et-Réflexions gnés du goût de l'antiquité sur le sujet de la Poése qu'en effet, pour ne nous point flatter, toute notre Peri moderne est fort misérable en comparaison : elle a con mencé par les Troubadours Provençaux, & les Contern Jongleurs & Menestrels, dont Fauchet nous a donne itoire. C'étoient des débauches vagabonds qui, lorique a hoftilités universelles commencerent à cesser, & la barbar à diminuer, c'est-à dire vers le douzième siècle, comse cerent à courir les Cours des Princes, pour chanter à les festins dans les jours de grande affemblée. Comme avoient affaire à des Seigneurs très-ignorans, & m'ib 😳 toient fort eux mêmes, tous leurs sujets n'étoient que a fables impertinentes & monstrueuses, ou des histoires 1. # 'figurces, qu'elles n'étoient pas connoiffables, ou des cor médifans de Clercs & de Moines; & comme ils ne trava Idient que par intérêt, ils ne parloient que de ce qui pour rejonir leurs auditeurs, c'eft-à-dire de combats & d'anca mais d'amours brutales & fottes, comme celles des gu

#### SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 675

groffiers ; outre que ces auditeurs étoient eux mêmes de fort mal-honnêtes gens : pour ce qui est de l'élocution, ils furent les premiers qui ofèrent écrire en langues vulgaires; car elles avoient passé jusques-là pour jargons si absurdes, que l'on avoit eu peur d'en profaner le papier. De là vient, comme l'on fait, le nom de Romans François, & de Romans Espagnols. Il nous reste assez de ces vieilles chansons. pour prouver tout ce que j'ai dit; & le Roman de la Rose, qui a duré le plus long-temps, est un des plus pernicieux livres pour la morale, des plus fales & des plus impies, qui aient été écrits dans les derniers fiècles ; auffi, de tous temps les gens vertueux, les faints Evéques, les bons Religieux, ont crié hautement contre les Poésies profanes, contre les Jongleurs & les Bouffons des Princes ; & de-là est venue la guerre que les Prédicateurs ont déclarée aux Romans & aux Comédies.

Dans la suite, ces mêmes Contes surent diversement changés d'un langage à l'autre, de rime en prose. & de vieux style en plus nouveau ; mais toujours c'éroient les mêmes sujets d'armes & d'amours : & on ne voit point que 'on ait fait en ces temps-là de Poésies vulgaires pour hovorer Dieu, ou pour exciter à la piété, si ce n'est que l'on reuille mettre en ce rang certaines chanfons très-vieilles, lont le petit peuple conferve encore quelque némoire, & es Noëls que l'on trouve encore écrits \*. On voit aussi juelques unes de ces pièces de Théâtre qui se jouoient à 'hôtel de Bourgogne il y a environ deux cents ans, que l'on ppeloit moralités, parce que c'étoient des Histoires saines. Mais elles font si impertinentes & si indignes des sujets ju'elles traitent, qu'il faut en bien connoître les Auteurs, etre fortement persuadé de la sottise de leur siècle, pour 'empécher de croire qu'elles ont été compoléesjpar desimies en dérifion des Mystères. Je n'ai pas entrepues l'histoire e notre Poésie, je dirai seulement qu'encore que l'étude es Lettres humaines, & la lecture des anciennes, y ait

<u></u>Уv ij

<sup>\*</sup> Cette remarque n'est pas exacte. Il y a des Poésies sur des ijets pieux, qui sont du 12 & 12e fiècles. M. l'Abbé Lebeus en rapporté des morceaux dans une lettre sur ce sujet, inférie dans 'Tome II. du Mercure de Décembre 1731, page 28/9. Note de Edition de 1763.



676

### DISCOURS

apporté un prodigieux changement pour l'art, elle n'en a guères apporté pour la Morale.

D'abord, la vanité pédantesque des nouveaux Savans leur fit remplir leurs Poésies, des fables des Grecs, & des noms de leurs divinités; enforte qu'à lire Bocace & Ronfart, on ne devineroit jamais qu'ils aient été Chrétiens : & quoique l'on écrive aujourd'hui d'une manière plus naturelle & plus intelligible à tout le monde, le fond n'en vaut guères mieux qu'il n'a jamais valu; & les principaux sujets qui occupent nos beaux esprits, sont encore les amourettes & la bonne chère : toutes les chansons ne respirent autre chose ; & l'on a trouvé le moyen, malgré toute l'antiquité que l'on prétend imiter, de fourrer l'amour avec toutes ses basselles & ses folies dans les Tragédies & dans les Poëmes héroïques, fans respecter la gravité de ces ouvrages, que l'on dit être si sérieux, & sans craindre de confondre les caractères des Poëmes, dont les Anciens ont si religieusement observé la distinction. Il est vrai que depuis environ trente ans, on a moins cultivé le genre férieux que la raillerie, soit burlesque & solle, soit satyrique & piquante.

XII.

fage du bel elprit,

Pour moi, je ne peux me persuader que ce soit là le véri-Quel est le table usage du bel esprit, non, je ne puis croire que Dieu ait véritable u- donné à quelque homme une belle imagination, des penfées vives & brillantes, de l'agrément & de la justeffe dans l'expression. & tout le reste de ce qui fait des Poëtes, afin qu'ils n'employaffent tous ces avantages qu'à badiner, à flatter leurs paffions criminelles, & à en exciter dans les autres. Je croirois bien plutôt qu'il a voulu que toutes ces grâces extérieures fervissent à nous faire goûter les vérités folides, & les bonnes maximes, & qu'elles nous attiraffent à ce qui peut nourrir nosesprits, comme les saveurs qu'il a données aux viandes nous font prendre ce qui entretient nos corps. Ca'<sup>c</sup>enfin, pourquoi faire de la Doctrine du falut & du discour, de piete, des médecines amères par la secheresse & la dureté du ftyle, ou des viandes fades & dégoûtantes par la longueur & la puérilité; enforte que pour s'en approcher il faille se munir de beaucoup de réflexions, & faire de grands efforts de raison ? Et pourquoi au contraire employer le génie, l'étude & l'art de bien écrire, à donner aux jeunes gens & aux esprits foibles des ragoûts & des friandiles qui les empoisonnent & qui les corrompent, sous prétexte de



### SUR LA POÉSIE DES HÉBREUX. 677 flatter leur goût ? Il faut donc, ou condamner tout-à fait la Poésie, ce que ne feront pas ailément les personnes favantes & équitables ; ou lui donner des sujets dignes d'elle, & la réconcilier avec la véritable Philosophie, c'est-à-dire avec la bonne morale & la solide piété. Je fais que ce genre d'écrire feroit nouveau en notre langue, & que nous n'avons point encore d'exemple de Poésies Chrétiennes qui aient eu un grand fuccès; & je crois bien que la corruption du fiècle, & l'esprit de libertinage qui règne dans le grand monde, y forment de grands obstacles : mais peut-êrre auffi y a-t-il de la faute des Auteurs. Je ne vois point que l'on ait fait des Cantiques du caractère de ceux de l'Ecriture ; & dans les Pleaumes même que l'on a traduits, on n'a pas eu affez de soin de conserver les figures, qui en font une des principales beautés, ni de représenter la force des expressions; & ce que l'on appelle traduction, font des paraphrafes fi longues, que l'on n'y trouve les pensées du Prophète qu'avec plusieurs autres qui les offusquent. Peut-être vaudroit-il mieux les imiter que les traduire : & comme ces Poëmes contiennent plusieurs choses qui ne sont point de notre usage, ni selon nos mœurs, il faudroit esfayer d'en saire de femblables sur des sujets qui nous sussent plus familiers, sur les Mystères de la Loi nouvelle, sur son établissement & son progrès, sur les vertus de nos Saints, sur les bienfaits que notre nation, notre pays, notre ville a reçus de Dieu; & sur des sujets généraux de Morale, comme le bonheur des gens de bien, le mépris des richesses, &c. mais par rapport à nos mœurs & à nos idées. Je ne fais pas fi dans l'exécution ces sortes d'ouvrages ne trouveroient point de grandes difficultés : mais on avouera du moins que le dessein en eft beau ; & si l'on désespère de le pouvoir accomplir, il ne faut pas être envieux de ceux qui y ont réussi : il faut donc estimer & admirer la Poésie des Hébreux, guand même elle ne seroit pas imitable.

Ý

Vv iij





T. cap. 1.

E tout temps le premier devoir des Evêques a été de Le ministère Dprécher, & il leur est encore recommandé par le de la Piédi-cation n'exi-e ni de devoirs qui ne leur permettent pas d'employer un temps grands talens confidérable à préparer leurs Sermons ; & lorsque les Evênaturels, ni ques prêchoient affidument, c'étoit lorfqu'ils étoient le plus une grande préparation. accablés d'autres affaires, quoique toutes de charité. On le Seff's deref. voit par faint Ambroise & faint Augustin : de plus, on n'a jamais compté entre les qualités néceffaires à un Evêque, le brillant de l'esprit, la politesse du langage, la beaute de la voix ou du geste. Ni dans les Epitres de S. Paul, ni dans les Canons des Conciles, on ne trouve rien de tout cela. On peut donc fort bien prêcher felon l'intention de l'Eglife, fans tous ces talens naturels & fans grande préparation, fi ce n'eft que l'on veuille dire que la prédication eft demeurée imparfaite dans l'Eglife jufqu'à ce qu'il y ait eu des prédicateurs de profession, comme les mendians & les autres, tant féculiers que réguliers, qui dans les derniers fiècles se sont appliqués uniquement à cette fonction, & en ont fait un art fi difficile que très peu y réuffiffent entre plusieurs qui s'y occupent toute leur vie.

Π. prêchoient avec d'are.

Dans les premiers fiècles la plupart des Evéques n'avoient Les Pères étudié ni dialectique, ni rhétorique, & ne laissoient pas de beau- precher continuellement, & de convertir non seulement coup de fruit des pécheurs, mais des payens même, Rhéteurs & Philosofans emplo- phes. Ils faisoient des miracles, dira-t-on; ils n'en faisoient y-r beaucoup pas tous, & faisoient beaucoup de fruit, même depuis que les miracles furent plus rares. Il est vrai que leurs vertus étoient un miracle continuel. On peut encore objecter qu'il y a eu des pères fort éloquens; mais qu'efface que conq ou fix Evêques en un fiècle, entre plufieurs adducts of Evêques qui préchoient par toute l'Eglife : Constant an le tronvoient avec un plus beau genie, balque, avant que c chrétiens, avoient étudié les lettres humaines avec plus de

#### PRÉDICATION. SUR LA

fuccès, car on n'a jamais méprifé la vraie & solide éloquence, ni même les ornemens du langage selon le goût de chaque fiècle, pourvu qu'ils ne coûtent guères à chercher, & que le soin de bien parler ne nuise pas à des occupations plus importantes. S. Augustin, dans le livre de la doctrine chrétienne, fait bien voir le véritable usage de l'éloquence. mais on voit dans fes sermons combien il méprise les préceptes de rhétorique qu'il avoit lui-même enseignés fi longtemps, puisque ce sont les plus fimples de tous ses ouvrages, cependant il emploie tout ce que l'éloquence a de plus fort & de plus beau dans ses écrits de controverse, comme dans les livres contre Julien ; c'étoit donc à dessein qu'il s'abaiffoit dans ses sermons pour s'accommoder à la portée de son peuple. Il parloit dans une petite ville à des gens de mer & à des marchands: il falloit un ftyle net & coupé, des comparaisons sensibles, des allusions de mots, & autres petits ornemens de leur goût : il ne dédaigne point tout cela; mais il fait régner fur-tout dans ses discours l'affection & la tendreffe. S. Cyprien eft plus magnifique dans fon flyle, auffi parloit-il à Carthage; S. Chryfoftome à Antioche & à Conftantinople : peut-être trouveroit-on ainfi la raison de toutes les différences de styles.

Quoiqu'il en soit, les vains efforts que l'on fait aujourd'hui pour remplir l'idée que l'on s'est formée de la prédi-Lafaussieidée cation, rendent la plupart des fermons inutiles au peuple qui formée de la n'est ni instruit, ni touché sensiblement, & méprisables, ou Prédication, du moins ennuyeux aux gens d'esprit, qui y trouvent tou- rend la plu-jours des défauts; que si dans un âge il y a deux ou trois monsinutiles prédicateurs qui réuffissent, ils attirent à la vérité un grand & méprifanombre d'auditeurs; mais on ne voit pas qu'ils fassent beau-de prétexte coup plus de conversions que les autres, cependant ils font à ceux qui un grand mal, car tous les Prédicateurs médiocres, aspirans n'ont pas les à les copier, forcent leur génie, & font plus mal qu'ils ne talens qu'on feroient naturellement, pour vouloir faire mieux qu'ils ne peuvent. On voit tous les jours de jeunes Cordeliers & d'autres stationnaires de campagne débiter devant des paysans de grands mots & de prétendues belles pensées qu'ils ont prises dans des Auteurs de réputation, & qu'ils espèrent faire valoir un jour dans les bonnes villes; d'ailleurs cette fausse idée de belle prédication sert d'excuse & de prétexte à la plupart des Evêques & des Curés. Ils difent hardiment Vy iv

m.

679



€30

#### DISCOURS

qu'ils ne font point prédicateurs, parce qu'il eft vrai qu'ils n'ont pas de ne font pas obligés d'avoir ces talens extraordinaires, ni cette habitude de composer & de prononcer des fermons que l'on temande aujoura hui.

J'ai dir que le p uple n'eft point inftruit, car pour infni mi truire il faut parler très clairement, & deicendre juigu'à ri tea des principes qui foient familiers à l'auditeur. Or la plupart nouvelle mis des hommes tont grothers, fans étude, fans habitude de mere de pré-s'appliquer; il ne faut donc pas demander qu'ils entendent à demi-mot, ou qu'ils suivent des raisonnemens de longue haleine. La plupart même des gens d'elprit ou des favans font ignorans de la religion. On n'explique jamais les dogmes que par occasion, selon qu'ils entrent dans le desfein & dans la division d'un fermon. On ne se doane point une liberté entière pour en expliquer toute la fuite, & faire entendre l'économie admirable de la conduite de Dieu sur les hommes. il faudroit pour cela suivre l'ordre de l'histoire, ou, ce qui revient au même, fuivre l'ordre de l'Ecriture fainte, & les expliquer pied à pied, au moins ce qui est le plus nécessaire pour l'instruction des fidelles.

> Ainfi, l'Eglife n'eft plus une école où l'on enfeigne aux disciples de Jesus-Christ la science du falut : on ne touche guères plus qu'on n'instruit; pour être touché, il faut entendre bien ce dont il s'agit; il faut qu'il ne paroiffe nul artifice dans celui qui parle, & qu'on le croie le premier persuadé, outre que pour réformer les mœurs, il faut entrer dans un grand détail des erreurs & des préjugés de chacun & lui bien mettre devant les yeux les objets particuliers des vices & des vertus, afin qu'il fache appliquer à fa vie & à fes actions ordinaires ce qu'on lui dit en général. Or ce détait ne s'accorde guères avec ce qu'on appelle grand fivie belles figures, elocution noble; suffi les Anciens vouloient que la prédication fût familière. Sermo en Latin, bomélie en Grec, fignifie un entretien, une conversation; car les Evêques failoient profession de n'être point orateurs. Saine Chryfostome, avec toute son éloquence, y faisoit peu de façon. Il n'a point de dessein qui le contraigne, point de division, point d'exorde. Le plus souvent il explique l'Ecriture, puis il fait une digreffion de morale fuivant de les auditeurs qu'il connoissoir, fans s'astreindes ÷ tière dont il vient de parler.

IV.

Le people :Ler.

## SUR LA PRÉDICATION.

Les divisions semblent être venues des scholastiques accontumés à dire, dico 1°. probo 1°. On dit qu'elles foulagent Divisions a mémoire, oui pour le prédicateur, mais pour l'auditeur dans les Serelles ne font que l'embrouiller le plus souvent, s'il n'a ni mons : elles 'étude ni beaucoup d'esprit, & puis ces divisions ne servent y nuisent plus oujours qu'à aider la mémoire.

Or il n'y a que les faits hiftoriques ou les dogmes effentiels ju'il importe de retenir ; mais à quoi fert de favoir qu'un el myflère a fait éclater particulièrement trois attributs de Dieu, ou qu'un tel Saint a pratiqué trois vertus entre les utres, puisque ce qu'il faut retenir, sont les actions partiulières que l'on ne rapporte à ces trois vertus que pour aire une division ?

Pour les maximes de morale, il ne faut pas craindre que 'auditeur oublie celles dont il aura été effectivement peradé : ce qui fait que l'on retient fi peu les fermons, c'est u'ils touchent peu : au refte, ces divisions coupent désagréalement le fermon en deux ou trois discours, dont chacun

fon exorde, fa proposition, fa confirmation, fa peroaison, & font paroître groffièrement l'artifice de l'orateur, uisqu'après s'être bien échauffe à la fin de la première partie, out d'un coup il s'apaise, s'effuie & se r'affied pour comiencer fa feconde d'un grand fang-froid, il vaudroit mieux e point parler si long-temps, & n'avoir point tant besoin e repos, ou le partager plus également avec le mouveent, le répandant en plusieurs endroits du discours.

Ces mouvemens si violens ne semblent guères s'accomoder avec l'inftitution première de la prédication, car elle mouvemens

faisoit toujours à la meffe après la lecture de l'Evangile ne convien-Ir l'Evêque officiant, prêt à offrir & à confacrer; il n'étoit prédication. is trop convenable à la gravité de la personne ni aux cironstances de l'action de crier si haut, de faire des gestes si olens, de se mettre en sueur & hors d'haleine : outre gu'il avoit pas le loisir de se mettre au lit au sortir de la chaire, de se faire frotter, il falloit passer encore trois ou quatre ures à l'Eglise, car on sait combien la messe étoit longue ris les premiers fiècles, où il n'y en avoit qu'une pour tous ; fidelles d'un lieu, qui la plupart y offroient & y cominioient. Après cela on ne doit pas s'étonner du peu de hémence des fermons de faint Augustin & du pape faint ·égoire; les mouvemens doux & tendres de charité & de

Origine des u'elles n'y fervent.

VI. Les grands



piété, dont ils sont pleins, convencient beaucoup mieux à l'état de ceux qui parloient. On étoit affez touché d'ailleurs par leur réputation, leur autorité & leur présence. Notre véhémence n'est donc propre qu'à des gens qui n'espèrent perfuader que par leur discours tout seul, & qui n'ont autre chofe à faire qu'à prêcher: je fais bien que les Prophètes font pleins des figures les plus fortes & les plus terribles pour repréfenter l'horreur du péché & la colère de Dieu; mais c'étoit un véritable zèle qui les animoit, non pas une étude ni un exercice; je ne dis pas auffi que s'il vient des mouvemens semblables il ne les faille suivre, pourvu qu'ils viennent naturellement de ce que le prédicateur fera bien perfuadé de son objet; on en a des exemples dans faint Jean Chryfoftome, & dans quelqu'autres pères.

VII. fuivre.

682

Il n'y a guères lieu d'espérer que la prédication se puisse La Predica-tion ne peut rétablir que par ceux par qui elle a commencé, c'est-à dire guères se ré- par les pasteurs : des prédicateurs étrangers, qui prêchent tablir que par en passant dans une Eglise d'emprunt, n'auront jamais assez les Paffeurs : d'autorité pour prêcher facilement, & ils ne peuvent entre-quelles règles ils doivent y prendre des instructions suivies comme celui qui est attaché à une certaine Eglife, ni entrer dans le détail des mœurs, comme celui qui connoît le befoin de fon troupeau. Pour les Evêques & les curés qui veulent s'appliquer férieusement Seff. 5. c. 2. à cette fonction, il femble que les meilleures règles qu'ils

puissent suivre sont celles du Concile de Trente, & des Conciles de faint Charles, qui en font les meilleurs commentaires.

Le Concile de Trente, après avoir déclaré que les Evéques sont obligés de prêcher en personne, s'ils n'ont empê-Concile de chement légitime, prescrit aux Curés la même loi, & veut qu'ils repaissent leur troupeau de paroles falutaires, au moins les Dimanches & les Fères solennelles, leur enseignant ce qui leur est nécessaire à tous de savoir pour le salut, en leur annonçant dans un discours facile & peu étendu les vices qu'ils doivent fuir, & les vertus qu'ils doivent pratiquer, pour éviter la peine éternelle, & acquérir la gloire.

Et ailleurs le Concile ajoute, que l'on doit prêcher pendant le Carême & l'Avent tous les jours, ou du moins trois fois la semaine, annonçant les faintes Ecritures, & la Loi divine; & toutes les autres fois que les Pasteurs jugent le

de ref.

vni. Règles proposées par le Trente. Seff 24. c. 4. de ref.



#### SUR LA PRÉDICATION.

pouvoir faire commodément. Il ordonne à l'Evêque d'avertir le peuple que chacun est obligé d'aller à sa Paroiffe, autant qu'il peut commodément, pour entendre la parole de Dieu, & il veut qu'au moins les Dimanches & les Fètes on enteigne aux enfans les principes de la foi, & l'obéiffance envers Dieu & les parens : & en un autre endroit où le Concile déclare, qu'encore que la Messe contienne une Seff. 21. e. 8. grande instruction, il ne juge pas à propos de la dire communément en langue vulgaire. Il ordonne aux Pasteurs d'expliquer souvent dans la Messe quelque chose de ce qui s'y lit, & principalement de déclarer quelque mystère de ce faint Sacrifice, sur tout les Dimanches & les Fêtes.

Le premier Concile de Milan fous faint Charles, ordonne aux Curés, qui ne peuvent faire de Sermons, d'en prendre pofées dans dans les Pères, de les traduire & de les lire au peuple. Il re- les Conciles commande de prêcher tous les Dimanches, les Fêtes & les de Milan. jours de jeûnes dans les Villes; & tous les mois à la campagne, de prêcher ce qui est contenu dans l'Ecriture fainte, fuivant le fens des Pères, & de ne guères s'arrêter aux interprétations mystiques.

Le second Concile recommande d'expliquer les Fêtes, & la différence des temps de l'année Eccléfiastique.

Le quatrième, d'instruire chaque espèce de gens en son particulier, jeunes, vieux, maîtres, valets; &, suivant le précepte de faint Paul, de prêcher au milieu de la Messe, de lire l'Ecriture, & de l'expliquer verset à verset, suivant l'ancien ulage, qu'il exhorte les Evêques de rétablir.

Le cinquième, instruit le peuple de la manière d'écouter les Sermons, & recommande le Catéchisme. Tous ces endroits des Conciles de Milan méritent d'être étudiés foigneulement par les Pasteurs.

On voit par ces règles quelle doit être la matière des Sermons.

1°. Les vérités nécessuires au salut; c'est-à-dire les me- Quelle doit mes qui sont la matière des Catéchismes, avec cette dis-tière des Sertinction, que parlant aux adultes & à tout le peuple, on mons : doit les approfondir davantage, & y faire plus voir la fuite, les vérités de & la liaifon, qu'en parlant aux enfans : mais il ne faut pas qui s'y raplaisser les adultes dans une ignorance groffière des mystères porte. & des dogmes effentiels, sous prétexte des Catéchismes, que plusieurs n'ont point appris étant enfans, & dont les autres pour la plupart n'ont rien retenu.

IX. Règles pro-Tit. 3. Tit. 25.

683



2º. L'Ecriture-fainte que l'on doit expliquer, à quoi l'on ne fatisfait pas, en prenant pour la forme un texte de deux ou trois mots, fur leguel on bârit un discours tel que l'on veut, il faudroit expliquer au moins tout ce qui se dit à la Meffe, puique c'eft ce que l'Eglife a jugé le plus utile pour l'instruction des Fidelles, en faire voir la suite dans le livre dont il est tiré, & en découvrir tout le sens, non pas en cherchant des mystères sur chaque parole, mais en entrant, autant qu'il se peut, dans la pensée. Par la même raifon on devroit expliquer auffi tout ce qui se dit dans l'Office, foit les lecons des Matines, foit les Chapitres des autres Heures, puisqu'on les lit pour tout le peuple, & furtout les Pleaumes, qui sont le corps de l'Office, & les vrais modèles de prières pour toutes les rencontres de la vie. Il est vrai qu'il y a des Pleaumes fort difficiles à expliquer felon la Vulgate, que le Concile nous oblige toutefois de fuivre dans les explications publiques ; il faudroit fur ce point consulter les Evêques, & peut-être ne jugeroit - on pas téméraire d'appeler au fecours la Verfion de Saint Jérôme.

3°. On doit expliquer dans les Sermons le faint Sacrifice de la Meffe, non pas en cherchant des myftères fur chaque ornement, & fur chaque cérémonie particulière, comme ont fait la plupart des Modernes; mais entrant dans l'efprit de l'Eglife par la connoiffance de l'antiquité, & la comparaifon des différentes Liturgies, pour diftinguer ce qui eft effentiel, de ce qui ne l'eft pas; montrer quelle eft l'intention de l'Eglife, & quel eft le devoir du peuple dans cette fainte action, & le mettre en état d'y affifter utilement, & de concourir avec le Prêtre à une même fin.

4°. Tout le reste de l'Office doit aussi être expliqué, afin que le peuple connoisse les prières publiques où il doit afsister, qu'il les honore, qu'il s'y affectionne.

5°. Les cérémonies du Baptême & de tous les autres Sacremens, des Enterremens, de l'Eau-Bénite, de la Confécration des Autels & des Eglises, de la Bénédiction des Cloches.

6°. L'année Ecclésiaftique, ce que c'eft que l'Avent; le Caréme, les Quatre-Temps, les Fêtes principales, les Dimanches, les jours de Fárie, le devoir des Chrétiens en chaque temps. ' 'inter choics à enfeigner avant

'n.

68∡



#### SUR LA PREDICATION. 88¢

d'en venir aux questions scholastiques, aux pensées mystiques, & aux allusions ingénieuses.

2°. La Morale fournit encore plus de matière, il n'y en a point de partie qui ne doive être prêchée foigneusement. Un Prédicateur se doit regarder comme un véritable Pro- Morale, & fesseur de Morale, & n'être point content qu'il n'en ait tout ce qui compolé un cours entier, & qu'il ne l'ait enseigné plusieurs s'y rapporte, fois. La méthode de l'Ecole peut lui fervir pour préparer les matériaux, & l'affurer qu'il n'a rien omis; mais il ne doit point en parler publiquement, ni s'y attacher pour prêcher chaque partie dans l'ordre où il l'aura étudiée; qu'il s'accommode à l'occasion des Evangiles que l'Office lui fournit, ou des autres lectures de l'Ecriture - fainte. Il aura donc des Sermons, 1°. pour montrer la nécessité de la Morale, & il en tirera les preuves du commencement des Proverbes & des autres lieux de l'Ecriture qui exhortent à l'étude de la fageffe. C'est un des plus importans sujets, puisque la plus grande source de la corruption vient de ce que la plupart des gens ne s'imaginent pas même qu'il y ait une Morale, ni qu'ils doivent faire des réflexions sur leur conduite, ils vivent au hasard, & suivent aveuglément leurs paffions, sans songer même s'il y a des passions, ni si elles font bonnes ou mauvailes; ou s'ils croient que l'on peut régler fa vie, ils croient que cela ne convient qu'à des Religieux.

2°. Il faut traiter en ce lieu, la Fin dernière, le Souverain bien, la Béatitude, montrer en général la néceffité d'une fin où se rapportent toutes les actions de la vie. Comme chacun a son but particulier, & que cette fin ne peut être que Dieu, & qu'il n'y a point d'autre Béatitude que sa possession, ce sujet comprendroit plusieurs Sermons, un pour montrer que le bonheur ne consiste pas dans les richesses, un autre contre le plaisir, ainsi du reste : un autre ou plusieurs pour montrer en quoi il consiste dans cette vie & dans l'autre.

30. On pourroit traiter des Lois, de la nécessité de savoir les Lois, & de les observer ; & à proportion, de tout ce que traitent les Philosophes & les Théologiens en Morale, choififfant ce qui est de pratique, & se gardant bien de les traiter à leur manière.

42. Les vertus qui fourniroient la principale & la plus

i

XI. Les principes de la



ample matière. On pourroit se servir du parallèle que faint Thomas en a fait dans la Seconde Seconde, fans s'attacher à sa méthode, ni à ses divisions, choisissant dans l'Ecriture & dans les Pères ce qui paroîtroit de plus fort & de plus touchant sur chacune. Le traité de chaque vertu emporte par néceffité le traité du vice, qui lui est contraire.

s<sup>o</sup>. Les paffions qu'il faudroit auffi traiter chacune en particulier, faisant voir leur nature, leur cause, & leurs effets. A cela pourroit servir la Rhétorique d'Aristote, & plusieurs endroits des Orateurs & des Poëtes qui en fournissent des peintures, à la charge que l'on se garderoit bien de les citer; mais ce qui serviroit le plus, seroit de bien obferver les hommes, pour étudier leurs passions sur le naturel. Voilà ce que j'appelle un cours de Morale que le Prédicateur tiendroit toujours prêt pour s'en fervir aux occafions, fans se mettre en peine d'observer aucun ordre entre les Sermons. Par exemple, après avoir parlé le premier Dimanche de carême des tentations, qui sont les obstacles des Vertus, il ne laifferoit pas de parler le Lundi du Jugement, qui fera voir notre véritable fin, & le Mardi de l'Envie, qui est une passion. Il n'importe nullement de savoir la Morale par méthode, parce qu'on ne doit pas l'apprendre pour en discourir, mais pour la pratiquer, & on ne peut la pratiquer par ordre. Il faut suivre plutôt les rencontres de la vie. Cette méthode d'Aristote & des Théologiens modernes ne sert de rien pour toucher les cœurs : auffi n'en voyons-nous point de semblables dans les livres Moraux de l'Ecriture; mais nous y voyons toutes les maximes utiles pour la conduite de la vie, renfermées dans des fentences courtes & revêtues d'images vives, & de comparaifons ingénieules pour les faire mieux retenir.

XII.

traite: la Merale.

686

C'est peu pour la Morale, de préparer les matériaux. Manière de fi l'on ne fait les mettre en œuvre. Les preuves doivent être tirées du bon fens, de l'expérience, & des chofes connues de la vie. Il faut, autant qu'il fe peut, profiter des préjugés, qui sont déjà dans l'esprit de l'Auditeur, sans se mettre en peine de remonter aux premiers principes, ni d'employer les meilleures raifons; si l'on voit que de moindres faffent plus d'effet, il faut toujours aller par le chemin le plus court au but, qui est de convertir.

Mais le principal dans la morale, c'est de toucher, ce

#### LA PRÉDICATION. SUR

qui ne se peut faire que par des images qui faisissent vivement l'imagination, & par des figures qui remuent les paffions. On en trouve beaucoup plus dans l'Ecriture fainte, particulièrement dans les Prophètes, que dans quelques autres livres que ce soit. On y peut apprendre à ne se point fervir des propositions générales qui ne donnent que des idées confuses; mais des propositions singulières & individuelles, & à repréfenter les choses plutôt que de les nommer. « Le bœuf connoît celui qui l'a acheté, & l'âne con » noit l'étable de son Maître ; mais Israël ne me connoît v. 3. " point. " C'eft ainfi que parle Isaïe. Nous aurions plutôt dit : Israël est plusingrat que les bêtes. Au lieu de dire, Babylone étoit superbe & enflée de sa prospérité, le Prophète la représente comme une femme, & lui parle ainfi: « Écou-» te, délicate, qui demeurois en assurance, & disois en toi-" même: Je suis, & il n'y a personne que moi; je ne suis ni Idem. c. 67; » veuve ni ftérile. » Sans nommer l'orgueil, il le peint par- v. 8. laitement, montrant les pensées qu'il inspire. C'est-là le grand fecret pour rendre le discours touchant, de mettre es choses singulières devant les yeux, & faire souvent parler divers perfonnages; mais il faudroit, pour y arriver, itudier beaucoup les livres des anciens du fiècle d'Auguste & au-deffus, & étudier encore plus la nature que les livres.

Le moyen le plus sur pour persuader la Morale, est de aire aimer la vertu. Or, il n'y a point d'esprit si mal faità pour persuajui on ne la rendît aimable, fi on favoit la présenter du bon der la Moraôté. Il n'y a point d'homme qui ne foit sensible à la justice, faire aimerta la libéralité, à la valeur : s'il ne les sent en lui même, du vertu, inspinoins il les aime dans les autres par le bien qu'il en reçoit ; rer la crainu moins il reffent le mal que lui fait le vice contraire; & te, exciter l'espérance. on l'examine bien, on trouvera que ce qui rend les veris terribles & facheuses à la plupart des hommes, c'est les suffes idées qu'ils en ont. Ils ne voient dans la tempérance ue de la contrainte & de l'ennui ; le mépris des richeffes ur paroît inséparable de la pauvreté & de la misere. Il faut onc détruire ces fausses idées, & faire connoître la vertu our ce qu'elle est. Au contraire, il faut rendre bien sensible laideur & la mifère des vices par les exemples ordinaires ins la vie humaine, & faire toucher au doigt que tout ce 11 nous afflige & nous incommode, ne vient que de nos ces & de ceux des autres. Sur-tout il faut s'attacher à de

Ifai. c. 24

687

XIII.



certaines vertus communément moins effimées, comme la patience & l'humilité, & montrer combien il eft déraisonnable de les souhaiter dans les autres ; & de ne pas travailler à les acquerir nous mêmes. Or, comme en parlant en public on a toutes fortes de gens à persuader, il faut étudier dans les conversations particulières les différens esprits des hommes, pour voir les diverses manières dont les vérités font recues, & les différens tours qui les font entrer dans lesesprits. Il faut observer les objections les plus ordinaires, & mêler tout cela dans le Discours public, afin que ce qui ne sera pas d'impression sur l'un, en fasse sur l'autre, ou qu'une seconde preuve touche celui qui n'aura pas été attentif à la première. C'est pourquoi le Prédicateur accoutumé à instruire ou à exhorter en particulier des malades ou d'autres personnes, comme un Pasteur y est obligé par fa charge, est bien plus propre à persuader que celui qui ne fait que composer des Sermons dans son cabinet, & les réciter en Chaire.

Ceux qui ne sont pas affez raisonnables pour goûter ces nobles idées de la vertu, ont besoin de crainte & d'espérance. En un mot, il faut les prendre par leurs passions, & c'est à cela que servent principalement ces vives images & ces grandes figures dont j'ai parlé; mais il faut prendre garde qu'elles soient sérieuses. Si elles paroissent étudiées, & fi l'on peut remarquer la moindre affectation dans les penfées, l'élocution, le geste & la voix, elles ne sont point familieres. Si les images sont rirées de trop loin, soit dans la nature, foit dans l'histoire, elles ne touchent point; ce qui fait qu'un grand nombre d'expressions de l'Ecriture ne sont point à notre ulage, à caule de la diversité des temps & des mœurs; car personne n'est touche de ce qu'il n'entend point.

XIV. de de la préd -

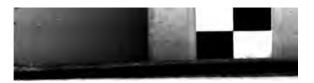
diteur.

688

La plus grande difficulté de la Prédication est de saire La plus gran- que l'Auditeur s'intéresse aux vérités dont on lui parle, qui difficulté n'ont rien de sensible, de palpable & de matériel, rien qui cation eft de ferve au temporel & à la vie préfente ; car il ne feroit pas parvenir à in- difficile de toucher des gens à qui l'on proposeroit de l'artérefler l'Au- gent ou desplaifirs; mais tout ce qui ne regarde que l'amet la vie future, femble fort creux à la plupart des hogenes, ou du moins fort éloigné. Il est donc besoin d'une élonuence très-folide & très puissante pour les élever au-deflus des fens, les faire converser avec les esprits, & les transporter

1

еп



#### SUR LA PRÉDICATION. 680

en l'autre monde. Le respect de la Religion nuit encore en quelque manière; il n'eft pas permis d'interrompre le Prédicateur, ni de lui faire des objections. Il femble qu'il n'importe pas auffi d'être perfuadé de ce qu'il dit, & que ce n'eft pas une preuve qu'il le soit lui-même, comme ceux qui n'entendent pas le Latin, répondent à la Messe & aux Oraifons, auffi-bienque les autres'; & que ceux qui l'entendent, y répondent le plus fouvent fans penfer à ce qu'ils difent. On s'eft accoutume à regarder tout ce qui se fait à l'Eglise comme des cérémonies, & tout ce qui s'y dit comme des formules qu'il faut répéter, fans se soucier de les entendre, & fans les prendre au pied de la lettre, fi on les entend : comme on ne prend pas à la rigueur ces formules dans les actes publics de la Justice & d'autres affaires. Ainfi, c'est une raifon à plufieurs de ne pas croire qu'une maxime foit exactement vraie, lorsqu'elle n'a été ouïe qu'au Sermon. Ainsi, c'eft une dévotion de s'ennuyer au Sermon comme aux Vépres & aux autres parties de l'Office, pourvu que l'on y alfifte affidument avec une contenance modeste ; témoin ces bonnes femmes qui difent leur chapelet pendant que l'on prêche. De-là vient encore qu'il est fi ordinaire d'y dormir; car on ne dort guères quand on croit avoir un intérêt confidérable à ce qui se dit.

Pour réveiller les Chrétiens & les tirer de cette indifférence, il faut leur ramener souvent les grands principes: Moyent d'in-Croycz-vous un Dicu, un Jugement, un Enfer ? Soyez donc Chretiens dans le respect continuel devant ce Dieu tout-puissant, ne aux vérités faites rien que vous ne puissiez soutenir à ce Jugement. Evi- qu'on leur rez ce qui est capable de vous précipiter dans cet Enfer. Il faut joindre auffi toutes les vérités de pratique fi difficiles à perfuader, avec les vérités spéculatives dont on convient si aisement ; & en faire voir la liaison nécessaire. Vous ne croiriez pas être Chrétien, fi vous doutiez que Jesus-Chrift ne fùt la Sageffe éternelle : ne croyez pas non plus qu'il foit permis de douter que la pauvreté ne vaille mieux que les richeffes; qu'il ne faille porter fa croix, renoncer à foi-méme, aimer ses ennemis, & ainsi du reste. Ne vous flattez point du titre & de la profession de Chrétien, puisqu'il cst inutile fans les œuvres. Il n'y a que deux fortes de gens fur qui ces fortes de raisonnemens ne fassent pas grand effet; ou les libertins qui ne conviennent pas du principe, ou des

XV. téreffer les annonce.

Tome II.

Хx



бçо

esprits si bornés & si frivoles, qu'ils aient peine à v ioinire les confeguences. Or, comme la force de l'exemple & de la courume font les plus grands obflacles à ces vérités. il faut inlister souvent sur ces maximes de l'Evangile : Que très peu de gans le lauvent; que le monde eft ennemi de Jefus-Chrift; qu'il n'y a pas de milieu entre la voie étroite & la voie large ; qu'il faut être Saint ou damné. Il y a beaucoup plus de gens capables d'être touchés des exemples. que des railons, joint que le melange des faits & des narrations, rend le discours fortagréable, & délasse ceux qui sont les plus attentifs au raisonnement. Je voudrois mèler souvent des exemples & des histoires des Saints, les tirant tant que je pourrois de l'Ecriture, & y observant les règles suivantes. 1º. Choifir entre les Histoires les plus approuvées & les plus sures, & d'eviter avec grand soin tout ce qui tient tant soit peu de l'apocryphe, comme étant indigne de la gravité de la Chaire. 2º. De choisir des exemples les plus imitables, & laisser ce qui ne peut produire qu'une admiration sterile. 3°. De rendre ces exemples bien sensibles. montrant que les Saints étoient des hommes de même nature que nous: que le monde étoit de leur temps ce qu'il eft préfentement ; qu'ils avoient les mêmes tentations & les mêmes difficultés, ou de plus grandes; & qu'ils ne fe font fairs Saints qu'à force de prier, de se mortifier, & de se vaincre eux mêmes; qu'ils n'avoient pas un autre Evangile ni d'autres Sacremens ; qu'ils ont été seulement plus fidelles à la grace. 4°. Montrer quelquefois leurs défauts, & même leurs fautes, pour consoier les pécheurs & les foibles, & persuader d'autant plus que leurs vertus n'étoient que des effets de la Grace.

Outre les exemples particuliers, il est bon de représenter fouvent les mœurs de tous les Chrétiens des premiers siècles, & particulièrement de certains Ordres, comme des Moines & des Vierges.

XVI. Manière de traiter les Panégyriques.

A propos de cesexemples, il faut dire un mot des Panégyriques; c'eft le genre des Sermons le plus fujet à la fadeu: & à l'ennui, & où il fe dit le plus de chofes indignes de la Chaire. Cela vient, ce me femble, de ce que l'on le croit obligé à ne parler que du Saînt. Or, il y a bien des Saints dont on connoîr peu la vie: la dévotion des peuples les a rendus célèbres: or t'en fait rien de plus authentique.

#### SUR LA PRÉDICATION.

Tels font S. Nicolas, S. George, S. Chriftophe, Ste. Catherine, Ste. Marguerite & d'autres, à qui l'on attribue des vertus & des qualités communes à plusieurs. C'eft un Martyr, c'eft une Vierge, ils ont fait plusieurs miracles; cependant il faut remplir un Sermon d'une heure. On fe jette sur les belles pensées & sur les grands mots. Il est bien vrai que l'Eglise, en instituant des Fêtes en l'honneur des Saints, a voulu nous exciter à les imiter ; mais elle a voulu auffi les honorer en faisant du jour de leur mort, un jour de Fête ; c'est à-dire un jour de joie semblable au Dimanche, où les Chrétiens s'affemblent pour prier, chanter les Pseaumes, lire la sainte Ecriture, assister au Sacrifice, y facrifier & communier; en un mot, pour vaquer aux exercices spirituels. Mais il ne faut point se donner la gêne, pour faire que tous ces exercices ne le rapportent qu'au Saint, & ne regardent que lui, Les Saints ne laissent pas d'être honorés, quoiqu'on n'ait pas toujours leur nom à la bouche, pourvu que leur mémoire nous excite à louer Dieu,

On peut donc prêcher à leur Fête ce que l'on prêcheroit un Dimanche, expliquer l'Evangile du jour, & traiter quelque point de Morale, & il faut bien en ufer ainfi lorfqu'on ne fait point le particulier de leur hiftoire, fi l'on veut dire quelque chofe, ou bien louer en général leur Ordre de Martyr, de Prêtre, de Vierge. Enfin, il faut fe fouvenir toujours de la majesté de l'Evangile & de la Prédication, pour ne pas croire qu'il foit permis de débiter dans la Chaire de vérité des histoires qui ne foutiendroient pas la censuré des habiles critiques, ou de vains Discours femblables à ceux des anciens Sophistes qui ne cherchoient qu'à amuser agréa- / blement le peuple.

Fin du Tome second.

Gor



144444 MARKET 11 8-1

# TABLE DES SOMMAIRES

Des Pièces contenues dans ce second Volume.

| TRAITÉ du Choix & de la Mé-               | XVIII. Civilité : Politeffe, page 61                                       |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| L thode des Etudes, page t                | XIX. Logique & Métaphysique, 63                                            |
| Avis de l'Auteur, 3                       | XX. Qu'il faut avoir foin du corps, 70                                     |
| I. Dessein de ce Traité, 5                | XXI. Qu'il ne faut point étudier par in-                                   |
| II. Première Partie. Histoire des Etudes. | térét, 76                                                                  |
| Ecudes des Grees, ibid.                   |                                                                            |
| III. Ecudes des Romains, S                | XXIII. Arithmetique                                                        |
| IV. Etudes des Chrétiens, 12              |                                                                            |
| V. Etudes des Francs, 16                  | XXV. Jurisprudence, S6                                                     |
| VI. Ecudes des Arabes, 19                 |                                                                            |
|                                           | XXVII Langues, Latin from 92                                               |
|                                           | XXVII. Langues: Latin, Ge. 94<br>XXVIII. Hiftoire, 67                      |
| VIII. Universités & leurs quatre Facul-   |                                                                            |
| <i>tis</i> , 26                           |                                                                            |
| IX. Faculté des Arts, 27                  | XXX. Géométrie, 104                                                        |
| X. Phyfique ou Médecine, 32               | XXXI. Rhétorique, ibid.                                                    |
| XI. Droit Civil & Canonique, 34           | XXXII. Poceique, 109                                                       |
| XII. Théologie, 35                        | XXXIII. Etudes curieufes, 110                                              |
| XIII. Renouvellement des Humanités,       | XXXIV. Etudes inutiles, 113                                                |
| 36                                        | XXXV. Ordre des Etudes selon les                                           |
| XIV. Seconde Pareie. Du Choix des Etu-    | âges, 116                                                                  |
| des , 40                                  | XXXVI. Etudes des femmes, 117                                              |
| XV. Méthode pour donner de l'attention,   | XXXVII.Etudes des Eccléfiastiques, 120<br>XXXVIII. Etudes des Gens d'Epée, |
| 45                                        | XXXVIII. Etudes des Gens d'Erée.                                           |
| XVI. Division des Etudes, 51              | 124                                                                        |
| XVII. Religion & Morale, 32               | XXXIX. Etudes des Gens de robe, 126                                        |
| ······································    |                                                                            |
| (A)                                       |                                                                            |
| . 7 1 ==================================  |                                                                            |
| M                                         | M.                                                                         |

# INSTITUTION

AUDROITECCLÉSIASTIQUE. PREFACE, page 1318:

# PREMIERE PARTIE

#### Des Personnes.

| I. TIISTOIRE du Droit Eccle                                                                                                                                                                                                                               | fiaf-                           | VIII. Des Sous-Diacres & des Diacres                                                                                                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| H tique, page<br>11. Devijion du Droit Eccléfidfique,<br>11. Du Clergé en général,<br>14. Du Clergé en général,<br>14. Du Creguinetés,<br>4. Des Irréguinetés,<br>4. Des Irréguinet,<br>4. Des quaire Ordres Mineurs,<br>4. Des Ordres facrés en général, | 135<br>157<br>165<br>171<br>177 | IX. Des Prötres,<br>X. De la promotion des Eviques,<br>XI. De la conférration de l'Évique, 100<br>XII. De la conférration de l'Évique, 100<br>XII. Des fonctions intérieures de l'Évi- |

## TABLE DES SOMMAIRES.

| viaue. page 218                         | XXI. De l'origine & du progrès de la vie<br>monastique, page 257 |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| XIV. Des Archevéques , des Patriar-     | monastique, page 257                                             |
| ches des Primats . 222                  | monaftique, page 257<br>XXII. Des autres Ordres Religieux, 266   |
| XV. Des treations & des suppressions    | XXIII. Des Vaux & de la profession                               |
| d'Evéchés. Des Evéques situlaires, Des  | religieuse, 273                                                  |
| Coadjuteurs, 220                        |                                                                  |
| KVI. De la Translation & de la Renon-   | Observances régulières, 278                                      |
| ciation. De la vacance du Siége, 230    | XXV. De la Cléricature des Réguliers                             |
| (VII. Des Chanoines, 230                |                                                                  |
| VIII. Des Curés. Des Chorévéques.       |                                                                  |
| Des Archiprétres . 241                  |                                                                  |
| 'IX. De l'Archidiacre. Du Vicaire géné- |                                                                  |
| al. Du Pénisencier. Du Théologal, 246   |                                                                  |
| X. Des Univerfités. Des Collèges. Des   |                                                                  |
| iéminaires, 249                         |                                                                  |

# SECONDE PARTIE.

## Des Chofes.

| E l'Année. Des Fétes. Des Abfti-               | XIV. Des Bénéfices en général, page 378                              |
|------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| DE l'Année. Des Fétees. Des Absti-<br>page 311 | XV. Des Collateurs des Bénéfices, 374                                |
| De l'Office divin, 317                         | XVI. Du Droit de Patronage, 380                                      |
| . Du Baptême, de la Confirmation,              | XVII. Des Gradués, 383                                               |
| l'Euchariflie, 321                             | XVIII. De l'Indult. De la Régale & des                               |
| De la Pénisence, de l'Extrême-onc-             | autres Nominations du Roi, 388                                       |
| on, de l'Ordre, 326                            | XIX. Des Capacités requifes pour les                                 |
| Du Mariage, des Emplechemente, 330             | D/_/C                                                                |
| Des Solennités du Mariage, de fa               | XX. Des Réfignations. Des Dévolute, 394                              |
| ifolution . 335                                |                                                                      |
| De la Confirmation & Confécration              | XXI. De la forme des Provisions, 401<br>XXII De la Prile de Politica |
|                                                | XXII. De la Prife de Possession, 407                                 |
| Eglifes, 342                                   | XXIII. De l'Ufage des Biens d'Eglife.                                |
| 'I. Des Reliques, des Vases sacrés,            | Des Réparations, 410                                                 |
| Livres, 346<br>Des Sépuleures, 350             | XXIV. Autres charges des Bénéfices,                                  |
| Des Sepultures, 350                            | 413                                                                  |
| Des biens de l'Eglise en général, 354          | XXV. Des Pensions, 418                                               |
| Suite de l'état des Biens de l'Eglife,         | XXVI. Des Commendes, 422                                             |
| 358                                            | XXVII.De la pluralité des Bénéfices, 426                             |
| . De l'Aliénation & de l'Acquifition           | XXVIII. De la Réfidence, 429                                         |
| Biens de l'Eglife, 363                         | XXIX. Des Unions des Bénéfices, 432                                  |
| Biens de l'Eglife, 363<br>I. Des Dismes, 367   | XXX. Des Hôpitaux. 435                                               |

# TROISIEME PARTIE.

## Des Jugemens

| E la Jurisprudence Ecclésiastique, | V. De la compétence du Juge d'Eglife,                                                                                                  |
|------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| page 441                           | VI Dala Procidure civila                                                                                                               |
| Des Juges ordinaires ou délégués,  | VI. De la Procédure civile, 473<br>VII. Suite de la Procédure civile, 482<br>VIII De l'Héréfie & des autres crimes<br>consre Dicu, 485 |
| 4,58                               | VIII De l'Héréfie & des autres crimes                                                                                                  |
| res Officiers de la Juftice Locie- | contre Dieu, 485                                                                                                                       |
| 14C a 464                          | IX, De l'Inquificion, Son origine, 491                                                                                                 |

693

#### TABLE

| X. De la Protédure de l'Inquifition ,                                        | XVIII. Des Peines caronique, p. 1<br>XIX. De la Déposition ou Depuis |
|------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| XI. De la fimonie, 503                                                       | De la Saspense, 4                                                    |
| XII. De l'Homicide. Du Concubinage,                                          | XX. De l'Excommunication,                                            |
| Sc. 508                                                                      | XXI. De l'Interdit,                                                  |
| XIII. De l'Ufure, 513                                                        | XXII Des Abfolucions,                                                |
| XIV. Du délis commun & du Cas privi-                                         | XXIII. Des Appellations,                                             |
| légié, 519                                                                   | XXIV. De l'Appel comme & Ans, 1                                      |
| XV. Des Jugemens criminels en général,                                       | XXV. Des Libertés de l'Eglife Gain                                   |
| XVI. De la Procédure criminelle,<br>XVII. De la Procédure criminelle,<br>S27 | ne,<br>Mémoire des Affaires de Llergé de Fra                         |

## DISCOURS SUR LES LIBERTÉS

#### DE L'EGLISE GALLICANE:

#### Suivant l'Edition de 1763.

I. L'ECLISE Gallicane a confervé mieux que les autres l'ancienne dif-

cipline, page 595 11. Maximes des Ultramontains rejetées par l'Eglifs Gallicane, 596 111. Origine & progrès de ces maximes,

597

IV. Les quatre Articles de la Déclaration du Clergé de France, opposés à ces Mazi-598

N. Divers excès auxquels on s'eft porté souchane la puissance temporelle, V1. Sage milieu que l'Eglise 398 Gallicane

tient entre ces divers excè 600 ٢, VII. Diftination des deux Puisfances, établie par l'Ecriture. Avantages de cette

Dite par l'Ecriture. Avantages de cette doffrine, VIII. Diffinction des deux Juridictions, fuize de celle des deux Puisfances, ibid. IX. Autres conséquences qui suivent de la diffinction des deux Puisfances, 602

X. Autres conséquences qui fuivent encore de la distinction des deux Puissances, 603

XI. Divers excès auxquels on s'eff livré conchant la Puissance spirituelle, 604 XII. Doctrine de l'Eglise Gallicane sur la

puissance spirituelle du Pape, des Evêques & des Curés, 607

XIII. Dostrine de l'Eglife Gallicane sur l'autorité des Conciles & du Pape, en ce qui concerne la foi, 610 XIV. Décrets du Concile de Conftance tou-

chant l'autorité du Concile universel. Origine de ces Décrees & leurs fuites, 614 XV. Concile de Bâle, auquel Eugene IV

oppose le Concile de Ferrar, qui féra enfuite à Florence, M XVI. Origine de la Pragmatique & du Concordat ,

- XVII. Dodrine conftante del Etlicane fur l'autorise fupérieure 4.1 universel,
- XVIII. Fauffes conféquences qu'es : la comparaifon des Conciles get

avec les Etats généraux, XIX. Utilité des Comeiles Provincie XX. Doarine de l'Eglife Galina

l'autorité du Pape, en ce qui car-difcipline, & pareicalièreau diffion contentieufe. XXI. Doctrine de l'Eglife Gelia Partorité du Dar

l'autorité du Pape, en ce qui me Juridiction volontaire on gracing

XXII. Les Réguliers ons éré les pr à défendre les présencions dissi nes : ils les ont répandues en lui Espagne & en Allemagne, XXIII. Les défenseurs mêmes de »

bertés, ont quelquefois donne en l'ancienne discipline, sous press soutenir les droits du Roi,

XXIV. Autres atteintes portes e."

discipline par de nouveaux usar XXV. A quoi se réduisent les Lies l'Eglise Gallicane suivane les sig

dernes XXVI. Difficulté d'accorder la vé Eglifes modernes entre ens 6 = maximes de l'Eglife Gallicene.

qu'on peut tenir à cet égard,

604

DES SOMMAIRES.

## DISCOURS SUR L'ÉCRITURE SAINTE.

1. ANTIQUITÉ des divines Ecri-page 634 11. Beauté des divines Ecritures, même pour le fly'e comparé avec celui des autres anciens Livres 635

111. En quoi confiste la beauté des Ouvra-

ges une ent tout genre, & seile des divines Ecritures quant au fly'e, 636 IV. Beautés des Livres de Moyje, & par-

V. Suite des la Genefe, ibid.
V. Suite des beautés de la Genèfe, 637
VI. Beautés du Ayle de l'Ecriture dans le récit du factifice d'Abrahum, 638
VII. La fimplicité du Ryle de l'Ecriture

fainte n'eft pas un défaut, page 639 VI.1 Dift.nciton entre l'Ancien & le Nou-veau Teftament quant à l'élocution, 640 IX. En que! jens Moyfe & S. Paul ons pu dire qu'ils n'étoient pas éloquens, 642 X. Pourquoi l'Ancien Teflament eft mieus étrit que le Nouveau, ibid. X1. D'où vint ce préjugé que l'Ectiture fainten'est pastien certe, 648 XII. La connoiffance des beautés extérienres de l'Ecriture fainte, ne doit rien diminuer de notre foi ni de notre foumifion,

## DISCOURS SUR LA POÉSIE,

#### ET EN PARTICULIER

SUR CELLE DES ANCIENS HÉBREUX:

Selon l'Edition de DOM CALMET.

I. ORIGINE de la Poéfie, II. O Poéfie des Orientaux, pa page 645 111. Poésie des Hébreux. Son objet, ibid. IV. Ses figures & fon flyle, 646 V Ses penfies & fon deffein, 647 VI. La verjification le chant & la danfe, 646 647 649 VII. Caracitère de la Poéfie des Hébreux, 651

VIII. Exemples de la beauté du deffein, ibid.

644 | 1X. Exemples de la beauté des penfées ; page 653

X. Exemples de la variété des figures, 65 4 XI. Un ne connoit qu'une partie de la beauté de ces Ouvrages. Quelle idée on peut avoir de la beaute du chant, 655 XII. La fimplicité des Traductions obfeur-555 cit la beauté des expr. fions, 656 XIII. Il ne faut ni méprijer les Verfions ni négliger le Texte, 617 XIV. Reflexion fur la Poéfie moderne, 658

## LE MÊME DISCOURS.

Selon l'Edition du Père DESMOLETS.

LOUTLLL Vidél les Anciens avoient de la Poéfie & de la Mufique. Sen-einient de Platon, page 663 LA quoi ferdénis la Poéfie des Hébreux, ÎII. Mazière de la Polfie des Hibreux, ibid

Ses figures & fon Ayle, 664 Esemples de la beauté du defein, 666 Esemples de la beauté des penfées, 667 Enemples de la varidée des figures, 669

ł

23

VIII. On ne peut convoirre qu'une partie de la besuité de ces Ouvrages. Fronoveiation : chant : danfe , page 670 IX. La fimp icité des Traductions objeur-eit la beauré des exprefions, 6-2 X. Il ne jaut ni méprijer les Verfions ni négliger le Texte, 6-3 XI. Réflezions sur la Poésie moderne, 6-3 674 XII. Quel est le réritable usage du bei gi

Frit, 676

69¢

