

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

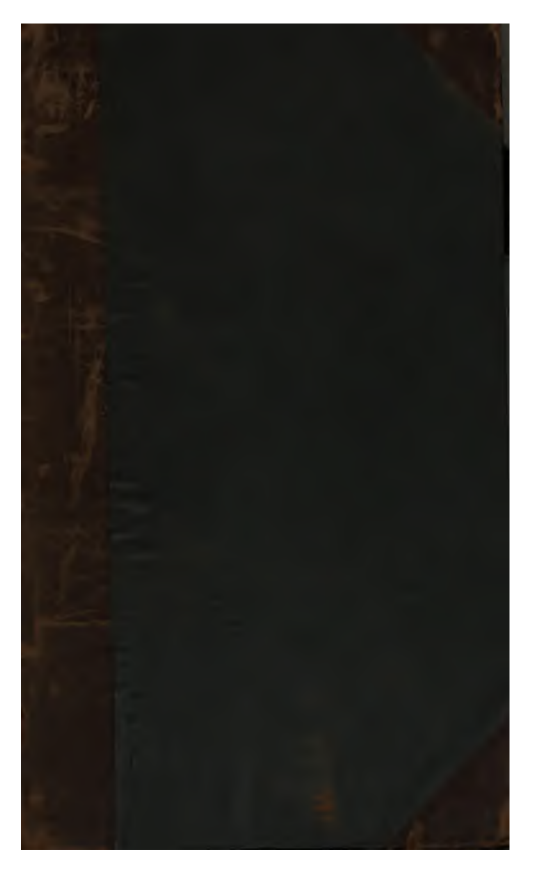
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



37· 977·





· .

·

•

# Origenes.

Ein

## Beytrag zur Dogmengeschichte

des dritten Jahrhunderts.

Von

Gottfried Thomasius, Pfarrer an St. Lorenz zu Rurnberg.



Nürnberg, ben Lennhard Schrag. 1837. .756

### Seinem

innigst geliebten Bater Herrn

# Friedrich Christian Thomasius,

unb

feinem

hochverehrten Schwiegervater

Herrn .

## D. Adam Theod. Alb. Cehmus,

protest. Rirchenrath, Defan und Stadtpfarrer in Ansbach

gewibmet.

.

•

. . . .

### Borrede.

Die Erscheinung einer Monographie über Driges nes bedarf teiner Rechtfertigung. - Die Bedeutung Die: fes Rirchenlehrers für die alte christliche Rirche, ber Ginflug, ben er auf die Entwicklung der gesammten christlichen Theos logie feiner und ber folgenden Beit, auf die Gestaltung ber Glaubenswiffenschaft, auf die Ausbildung ber Dogmen, auf Die Eregese, ja fast auf alle theologischen Diseiplinen gehabt hat, ift so groß und entscheibend, daß ihm hierin unter ben pornicanischen Batern feiner, unter ben späteren nur Athanafius und Augustinus an Die Seite gestellt werben fann; die Arbeiten aber, die wir bis jest über ihn haben, genügen nicht. Das Beste aus früherer Zeit sind die Origeniana bes Bischofs Suet und Die Erörterungen Doss heims in feinen Commentaren über die drei erften Jahrhunderte der christlichen Rirche; allein was den erstern betrifft, so vermißt man ben aller Grundlichkeit in der Ausführung bes Ginzelnen und ben bem eminenten Reichthum gelehrter Bemerkungen, welche jenes Werk zieren, boch bie zusammenhangende Entwicklung bes Drigenianischen Gnftems; Dosheims Erörterungen aber beziehen fich mehr auf den allgemeinen Standpunkt, ben Drigenes als Dogmatifer und Ereget einnimmt, und laffen ungeachtet ihrer anerkannten Trefflichkeit boch noch Bieles zu wünschen übrig. Ben Schröch herrscht das patriftisch elitterarische Interesse

por und ben Municher finden wir auch in Beziehung auf ihn dieselben Mängel, die überhaupt seiner ganzen Dogmengeschichte eigenthümlich find. Ausgezeichnetes hat allerdings Reander in der Darstellung der missenschaft lich : dogmatischen und exegetischen Principien des großen Alexandriners geleistet; allein eine vollständige Entwicklung feines theologischen Systems zu geben, lag nicht in seinem Plan. Immer noch erscheint also eine Monographie über Drigenes als ein bringendes Bedurfnig und ich habe längit gewünscht, ibn nach feiner gangen Geiftesrichtung von einer geübten Sand gezeichnet zu feben. Da dieß indessen bis jest nicht geschehen ift, fo nehme ich keinen Unftand, mit einer Arbeit hervorzutreten, Die fich feineswegs anmaßt, Diefem Bedürfniffe gründlich abzuhelfen, fondern nur für einen Bersuch gelten will. - Dogmengeschichtliche Studien, de: nen ich mich neben meinen Berufsgeschäften widme, haben mich schon vor langerer Zeit zu Drigenes hingeführt und - während einer mehrjährigen Beschäftigung mit seinen Schriften ift, wenn auch nicht die Verehrung für ihn, doch das Inter? effe an ihm gewachsen. Ich habe daben vorzugsweise ben bogmengeschichtlichen Gesichtspunkt festgehalten und auf Diefen beschränkt sich auch gegenwärtige Monographie; sie beabsichtigt lediglich eine Darftellung bes Drigenianis fchen Syftems nach feinem innern Bufammen hang zu geben und hat beghalb die Eregese bes Drigenes nur in so weit berudsichtigt, als es zu biesem Zwede unum: ganglich nothwendig war, alle übrigen Beziehungen, in benen er außerdem betrachtet werden fonnte, gang ausge schlossen. Aber auch von dem Biographischen habe ich Umgang genommen, nicht nur weil dieß anderwarts bereits

umfassend behandelt ist, sondern weil ich überhaupt der Überzeugung bin, daß damit der Dogmengeschichte nur ein geringer Dienst geschieht. Durch psychologische Bemerkungen, aus Individualität und Subjectivität lassen sich die großen Erscheinungen auf dem Gebiete des Geistes nicht erzklären. Dagegen erschien es um so unerläßlicher, den theos logischen Standpunkt des Origenes zu bezeichnen und den Zusammenhang nachzuweisen, in welchem sein System einerseits mit der unmittelbar vorhergehenden Stufe der kirchlich dogmatischen Entwicklung, andrerseits mit den gleichzeitigen Erscheinungen auf dem Felde der heidnischen Philosophie steht; Ersteres habe ich in dem vorangestellten einleitenden Abschnitt, Letzteres in den Beylagen über den Reuplatonismus versucht.

Was ich vor Allem erstrebte, war historische Wahrheit. Deshalb habe ich zuvörderst die Lehre des Origenes aus den Quellen geschöpft") und die Beziehung, in der die einzelnen Momente derselben zu einander und zu dem Ganzen stehen, zu erkennen, ben der Darstellung selbst aber Alles in die Berbindung zu bringen gesucht, welche es in seinem eigenen Geiste hatte; hinsichtlich der Form war ich ber müht, meine Ausbrucksweise der seinigen zu nähern und des eigenen Dazwischenredens mich gänzlich zu enthalten, um auch so den Charakter der Objectivität zu bewahren. Dies Bestreben hat jedoch keider der Frische der Darstel

<sup>\*) 3</sup>ch benützte bie auf der hiesigen Stadtbibliothet besindsiche Parifer Ausgabe: Origenis opera omnia, quae graece vel latine tantum exstant, opera et studio Caroli de la Rue. Parisise 1733. IV. Tome, der IVtc, mit den Anhangen, von Car. Vincent, de la Rue. 3. 1759. —

kuna Eintrag gethan und manche Wiederholungen unvermeiblich gemacht; benn häufige Bieberholungen charafterifiren ben Stil bes Drigenes. Zugleich ergab fich baraus Die Rothwendigkeit über einzelne bunklere ober ftrittige Munite besondere Erläuterungen bingugufügen und überbaupt einige Unmerkungen anguhängen. In biefen gebachte ich anfangs ben Ginfluß, ben die Drigenianischen Ideen auf die weitere Entwidlung der Dogmen und nas mentlich auf Gregor von Ninffa geubt haben, anzudeuten. fah aber bald, daß dieß zu weit führen würde und behielt es beghalb einer befondern Arbeit vor. - Bu ben unter dem Text abgedruckten griechischen Stellen wurden vorzuges meile solche gewählt, die den lateinischen des miet aexar ente sprechen; sie bruden ben Gebanken bes Drigenes nicht jebesmal vollständig aus und surd durch die blos eitirten zu ergangen. Benütt habe ich außer den bereits genannten Schriften Alles, mas fich in den mir zugänglichen alteren und neueren firchen : und dogmengeschichtlichen Werten für meine Awede fant, besonders Alexander Natalis, du Pin, Walch, Guerite, wie an den treffenden Orten bemerkt ift. Schnitzer's Bearbeitung bes megi dexim tam mir erft zu Geficht, als ich bereits das Gange vollendet hatte; doch fand ich noch Zeit, feine treffliche Übersetzung zu vergleichen und bie meinige an manden Stellen barnach zu berichtigen, mas ich hiermit dantbar betenne. Ich habe mich gefreut, auch in dem Urtheil über Die Rufinische Berfion jenes Bertes an vielen Punkten mit ihm zusammenzutreffen, halte aber bie Untersuchung barüber noch keineswegs für geschlos fen. - Den Gelehrten, bie mich mit freundschaftlichem Rath und mit Büchern unterstützten, sage ich meinen berge lichsten Dank.

Dag meine Arbeit ihre Mangel hat, bin ich mir lebe baft bewußt; meine befdrantte Zeit und noch mehr bas Befühl ber Unzulänglichkeit eigener Gaben und Rrafte batte mich vielleicht abhalten follen, an einer fo schwieris gen Aufgabe, wie die vorliegende mich zu versuchen; boch glaube ich mir bas Zeugniß geben zu dürfen, nach meinen geringen Kräften mit redlichem Fleiße gethan zu haben und hoffe deghalb ein billiges und schonendes Urtheil gut finden. — Auffallen könnte es, daß ich die dogmatischen Leis stungen des Drigenes beurtheilt habe, ohne meine eigene Überzeugung näher zu begründen; allein bieg mar hier feineswegs erforderlich: denn der Magftab, den ich baben anlegte, ist kein subjectiver und zufälliger, sondern es ist Die Lehre meiner Rirche, welcher ich am Worte biene, es ift der Glaube, welchen der Gemeinde zu verfündigen ich durch Gottes Gnade berufen bin, und welchen ich nicht allein mit bem Munde befenne, fondern mit voller, freubiger Buftimmung meines Bergens theile; benn ich weiß, daß in ihm die Wahrheit und das Leben ift. Drigenes weicht in manchen wichtigen Sauptpunkten von Diefem Glauben ab und ich konnte mich beghalb unmöglich berufen fühlen, fein unbedingter Lobredner zu werden. habe mir zwar die Freiheit des Urtheils über folche Erscheinungen bewahrt und ben Gesichtspunkt bezeichnet, von welchem aus fie billig und gerecht gewürdigt werden tonnen; aber ich habe auch nicht unterlaffen wollen, die Grundirrthumer feiner Lehre wenigstens anzudeuten; benn nach bem Worte Gottes muß Alles gerichtet werden. In

ihm liegen die Principien, auf welche nicht nur der Glaube und das Leben der Gemeinde, sondern auch die gesammte theologische Wissenschaft mit allen ihren einzelnen Disciplienen sich zu erbauen hat, wenn sie nicht dem Hause gleichen will, das auf Sand gebaut ist. Auch die Dogmengesschichte wird nicht eher aus der Unsicherheit und Unbedeutendheit in der sie sich gegenwärtig noch besindet, herausskommen, als dis sie wieder anfängt sich der Kirche zuzuwenden und auf jene sicheren und ächthistorischen Principien sich zu gründen.

1

x

Sollte es mir gelungen senn, in diesem Sinne Etwas zu ihrer Förderung bengetragen zu haben, so würde ich barin einen reichen Lohn für die Mühe finden, die ich auf biese Urbeit verwendet habe.

Geschrieben ben 1sten Upril 1837.

## Dogmatischer Standpunkt

pes

Drigenes,



Drigenes gehört unter biejenigen bedeutenden Indivibuen, die man ale Reprafentanten ihrer Beit betrachten fann. Er war feineswegs ber Anfanger einer neuen Beifteseinrichtung in ber Rirche, aber er concentrirte in sich bie in ihr vorhandes nen Elemente und Bestrebungen bes christlichen und wissenschafts lichen Lebens, er nahm bas gange bogmatische Bewuftsenn feiner Beit in fich auf und bilbete es um eine Stufe weiter fort. Eigenthümlichfeit feines theologischen Standpunftes und feines bogmatischen Systems, welches barzustellen gegenwärtige Monographie beabsichtigt, fann aber baher auch nur in diefem historischen Bufammenhang begriffen werben, und ba fich Drigenes felbst beffelben flar bewußt ift, auch wiederholt barauf hinweift, fo muß bas Nothwendigste hierüber vorausgeschickt und zunächst ber Stand ber theologischebogmatischen Entwicklung in ber bas maligen christlichen, inebesondere in ber Alexandrinischen Rirche, welcher Drigenes angehörte, fürglich bezeichnet werben.

Möglichen Migverständniffen vorzubeugen, halte ich jeboch für nöthig, mit einigen allgemeinen Bemerfungen zu beginnen. -Wenn hier und im Folgenben von bogmatischer Entwicklung, fomit and von Beränderung, Bewegung und Fortbildung bie Rebe ift, fo meine ich bamit feine folche, die an bem Inhalt und an bem Wefen ber geoffenbarten Wahrheit felbst vorgegangen mare, fondern nur an bem menschlichen Bewußtseyn von berfelben. -Das Chriftenthum ift bie volltommenfte Offenbarung Gottes. Indem das ewige Wort im Fleisch erschien, erschien eben das mit das ewige Leben und das mahrhaftige Licht perfonlich in ber Welt und offenbarte fich in ihr als bie Berrlichkeit bes ein: gebornen Sohnes vom Bater, voller Gnade und Wahrheit (Joh. 3ch bin bie Wahrheit, fpricht Chriftus, 1, 1 - 18.nicht diese ober jene Wahrheit, sondern die Wahrheit ichlechthin (i adisea), die absolute Wahrheit, und er fann auch, und zwar allein, fo fprechen, weil er ben allein mahrhaftigen Gott, ber als folder die Wahrheit felber ift, vermöge feiner wefentlich en

Einheit mit ihm, volltommen ertennt und die gange Rulle ber Gottheit in sich beschließt. Ift nun Christus die absolute Mahrheit, so muß auch sein Wort ober seine Lehre, welche nichts anderes als die Lehre von ihm felbst, von seiner Derson, von feinem Leben und von feinem Erlofungewerte (Selbftbarftellung) ift, Wahrheit fenn, fie mag nun unmittelbar von ihm, ober von feinen Jungern verfündet werden; benn begdes ift hier eine, weil fein Geist in ihnen wohnt und aus ihnen redet. Diese Wahr= heit aber ift, weil göttlich, auch ewig und unveranberlich, und barum die Meinung, als tonne fie fich im Berlauf ber Zeiten verändern, vervollfommnen und zu einer höhern Stufe fortbilden, ale tonne burch eine fpatere Entwicklung irgend etwas hinzufommen, was nicht schon ursprünglich in ihr enthals ten mare, ober etwas ausgeschieben werben, mas ihr anfangs wesentlich angehörte - ein schlechthin verwerflicher Jrrthum. Babe es eine folche Fortbildung ber chriftlichen Beilelehre. bann ware fie felbst entweder nicht Wahrheit, oder doch nur eine mangelhafte und gleichsam vorläufige Erscheinung berfelben, alfo wenigstens nicht die absolute Wahrheit, und Chriftus nicht mehr. was er wirkich ift: ber mahrhaftige Gott und bas emige Leben. Auch hat die christliche Rirche an ein Fortschreiten in bem angegebenen Ginn niemals gedacht. 3mar stellt noch bie neueste Bearbeitung ber Dogmengeschichte 1) bie Behauptung auf, baß bie Unficht von einer Verfectibilität ber Offenbarung von jeher bie gangbare gemesen sen; allein hieben mird theils bie Privatanficht Einzelner mit bem Gesammturtheil ber Rirche, theils bie menschliche Auffaffung und Auslegung ber Offenbarung mit ihr felbst verwechselt; wie benn mirflich bas Deifte, aus ber altern Beit bort Angeführte, fich lediglich auf bie tiefere Ertenntniß ber h. Schrift bezieht. Befanntlich haben einige Theologen aus ber Alexandrinischen Schule hievon eine Ausnahme gemacht, jedoch in einem andern, als in bem modernen Ginn 2), überdieß die

<sup>1)</sup> Baumgarten. Erufius, Lehrbuch d. chriftl. Dogmengeschichte. Bena 1832. 2te Abth. G. 821 ff.

<sup>2)</sup> Din auch diese geben von dem Grundsatz aus: autoredie nai ampogeing in nata tor swinga Adasnada. Clemens Alexandrinus. Stromata I. c. 20. S. 377 der Potter'schen Ausgabe.

kirchliche Benstimmung niemals erhalten; die neueren und neuessten Berirrungen der Art aber stehen dem christlichen Bewustsfenn, wie es sich von jeher in der Kirche ausgesprochen hat, so sehr entgegen, daß sie nur mit Unrecht als Ausdruck "der kirche lichen Meinung" angesehen werden können 3).

Eine ganz andere Frage ist die, ob die objective, in Christo geoffenbarte Wahrheit auch Gegenstand ber menschlichen Erfennts niß werden konne und muffe? und barauf kann die Antwort Denn fonnte fie bieg nicht, fo mare fie nicht zweifelhaft fenn. für und gar nicht vorhanden, fie mare wenigstens nicht geoffenbart; benn bad Geoffenbarte muß auch offenbar fenn. 216 folde fann fie aber nicht nur, fondern fie muß und foll auch von ben Menschen, für welche sie ba ift, an und aufgenommen werden. weil fie außerdem ihnen völlig fremd und außerlich, somit auch vollig nuplos bliebe. Diefes Aufnehmen ber geoffenbarten Beilemahr heit geschieht zunächst durch ben Glauben; dieser eignet fich burch einen unmittelbaren Aft bie gange Wahrheit, bas gange, in Chrifto ber Belt erschienene, Beil ju; er verfest es in fich und befindet fich somit im vollständigen Besit besselben. Der Gläubige hat Chris frum und damit das mabrhaftige Licht und bas emige Leben er-

<sup>· 3)</sup> So querft in ber Bolemit gegen die Montanisten, dann im arianischen Streit, ber Athanasius Orat. III. contra Ar. c. 85. de Synod. 14, mo bie Stetigkeit bes firchl. Glaubens ben mannigfaltigen Brrthumern der Saretifer entgegengefest wird; ben Gregor von Natiant, ber es fich jum bochften Rubme anrechnet, fein. Leben lang die gottliche Lebre, die er aus der Schrift gelernt und von den Batern überkommen, vorgetragen zu haben of outelop-Φούμενος τοις καιροις. Orat. XXXIII. 15; bey Bafilius u. a. späterbin ben Vincentius Lirinensis, Commonitorium. Bremae 1688. p. 306. Mirari satis nequeo tantam quorundam hominum vesaniam, tam excocoatae mentis impietatem, tantam postremo errandi libidinem, ut contenți non sint tradita semel et accepta antiquitus credendi regula, sed nova ac nova in diem quaerant semperque aliquid gestiant religioni addere, mutare, detrahere; quasi non coeleste dogma sit, quod semel revelatum esse sufficiat, sed terrena institutio, quae aliter perfici, nisi assidua emendatione immo potius reprehensione non possit. - Belege dazu gibt auch die neuefte Litteratur in Menge.

griffen; wer an mich glaubet, spricht er, ber hat bas leben. ber wird bas Licht bes Lebens haben. Run ift allerdings ber Glaube nicht bas Wiffen felbst; benn alles menschliche Wiffent beruht auf ber Bermittlung burche Denten. Der Glaube aber lebt in ber unmittelbaren Unschauung ber großen Thatsachen nnd Ideen der gottlichen Offenbarung und hat in biefer feiner Unmittelbarteit noch nicht das entwickelte Bewuftsein von feinem eigenen vollen Inhalte; allein er befitt boch in und mit ihm bens bes: bas vollständige Object und bas fichere Princip aller mahren Erfenntniß; bas Object - bie Gine gottliche Bahrheit, das Prinzip — Den heiligen Geist. Wo ber Glaube ift. ba ist immer auch ber h. Geift, ja ber Glaube ift felbst schon eine Wirtung bes h. Geiftes, und biefer Geift tann niemals tobt und unfruchtbar bleiben, fondern muß fich notwendig barin bemeisen, daß er die Gläubigen in das Berftandnif ber geoffenbarten Bahrheit einführt und ihnen bie Schape ber Beisheit und Erfenntniß aufschließt, die in Chrifto verborgen liegen. Eine folche Ertenntnig, ein fortwährendes Bachsthum an Ginficht in bas Wesen ber Offenbarung forbert bie h. Schrift mit großem Rachbrud 2), fie macht fie allen Chriften gur beiligen Pflicht und fie ift auch in ber That sowohl bem Ginzelnen als insbesondere der Gesammtheit der Gläubigen, der Kirche Christi. ein bringendes Bedurfnig. Denn wie biefe einerseits aus ber. mit bem Christenthum unmittelbar gegebenen, Ibee einer Gemeinschaft ber Gläubigen an Christo bem Saupte, aus ber Ibee eines Reiches Gottes auf Erben ") - andrerfeite im Gegenfaß gegen haretische Irrthumer und Partheien fich gebilbet hat: fo mußte ihr auch gleich von vorn herein bie Nothwendigkeit ents fteben, ein flares Bewußtseyn von ihrem Glauben zu geminnen, um ihn als Lehre und Lehrbegriff fich felbst zu objectiviren und jenen Seften entgegenzustellen; fie mußte fich seines Inhaltes vollständig bemächtigen, den Reichthum der in ihm enthaltenen Momente auseinanderlegen und biefe, in die Bestimmtheit bes

<sup>1)</sup> Bg. Philipper 1, g. Coloff. 1, 9—11 und die Bemerkungen Steigers zu diesen BB. in seinen "Rleinen Paulin. Briefen. Erlangen 1835"; auch den Gebrauch des Aistolius und Jindoney ben Johannes.

<sup>2)</sup> Ephef. 4, 1-17 und Sarleg Comment. ju d. Stelle.

Begriffe gefaft, ale Dogmen firiren. Denn bas Domia ift eben die, in ben Begriff gefaßte, Glaubenswahrheit, nicht fle felbft, wie fle an fich ift, fondern bie Michliche Bestimmena berfelben, ich möchte fagen, ber entfprechenbe Ausbrud für bas Gesammtbewuftfein ber Rieche, bie Formel, in welcher ber ber Glaube ber Gemeinde feine Befriedigung findet. Die Summa aller Dogmen bilbet ben Lehrbegriff. Diefen gu ermitteln und auszubilden war nothwendig, aber weber einzelnen Individuen noch einem einzelnen Zeitabschnitt zu vollbringen möglich. bedurfte dazu der gemeinsamen Thätigkeit vielet Jahrhunderte, einer langen und fcmeren Arbeit, eines heifen Rampfes gegen machtige und zahlreiche Brrthumet, gegen gefährliche Feinbe, gt. gen bie gange Daffe bes Unfrauts, welches ber Gatan frange. tig auf ben Acter bes Reiches Gottes ausgefat hatte; bie alte Rirche mar berufen, biefes große Gefchaft ber Dogmenbilbung zu vollziehen und fie hat es in einer Beriode von etwa fechehund bert Jahren mit Aufbietung ihrer besten Lebensfrafte und unter ber fraftigften Mitmirfung ihrer trefflichften Glieder und Dragne. wenn auch nicht vollstäudig, boch großen Theils zu Stande ges bracht, fie hat diefe, ihr von dem herrn zugetheilte, Aufgabe fo gelöst, daß der Ertrag ihrer Arbeit ein Gemeingut aller fol genden Zeiten und eine veste Grundlage für bie fpateren Geftal tungen ber Rirche geworben ift .).

So wenig nun diese Aufgabe selbst eine zufällige war, so wenig ist es auch die Art und Weise, wie sie bieselbe vollbrachte. Der Gang, den die Entwicklung der Dogmen gewonnen hat, ist vielmehr eine, mit iungrer Nothwendigkeit stufenweis fortschreitende, wahrhaft dialektische Bewegung, eine Bewegung, die vom Allgemeinen zum Besondern, vom Unbestimmten zum Bestimmten vorwärts geht und mit jedem neuen Schritt, den sie thut, den reichen Inhalt des christlichen Bewußtseyns vollständiger aus einanderlegt. Erst wird gleichsam die äußerste Grenze festge-

<sup>1)</sup> Eine andere Aufgabe hatte das Mittelalter, eine andere die Evangelische Rirche, die sich auch dadurch als die wahre erweift, daß sie die, mit dem sechsten Jahrbundert abgebrochene, dogmatische Entwicklung in den wichtigsten Punkten wieder aufgenommen und fortgeseht hat.

. Bellt und awifchen ben außerften und allgemeinften Gegenfagen ibie rechte Mitte für bie weitere Entwidlung gewonnen; bann : treten bie einzelnen Dogmen, jedes an ber Stelle, mo es burch bas Frühere gehörig vorbereitet ift, in naturgemäßer Reihenfolge bervor und ichließen allmählich ben Reichthum ber in ihnen lieamben Bestimmungen auf, jeboch for bag auch hier wieber bas Magemeinere bem Befonbern vorangeht und ber Entwicklungsgang bes Gangen am Einzelnen fich wiederholt. aber die objective Bahrheit dem Bewußtfenn ber Rirche auf Diefe Weife entfaltet, tritt fie gugleich in Berührung mit ber Gubjectivität ber Individuen ober Zeiten, melde biefe Be-. wegung zu vollziehen berufen find, und baher auch mit ben veridniebenen Bilbungeformen, Geiftedrichtungen und Srrthumern berfelben. Diefe wollen fich nun am Dogma geltenb mas then und, fatt fich ihm ju unterwerfen, es ju fich herabziehen, indem sie entweder einzelne Momente desselben einseitig hervorbeben und nach ben extremen Richtungen bin einseitig fortbilben, ober positive, theoretische und praftische Irrthumer in bie Mahrheit hineintragen und biefe baburch entstellen ober völlig So entsteht die Bareffe. Sat fich biefe aber einmal angefest, fo tann fie nicht fofort auch wieder fogleich abgethan and ausgeschieben werben, so wenig als die Rrantheit, Die in ben gesunden Organismus bes menschlichen Leibes eingebrungen ift; fie muß vielmehr, gleich biefer, ihren Berlauf nehmen und fich nach gewiffen Stabien vollständig entwideln, bis fie endlich ihren gangen antichristlichen Inhalt zu Lage gebracht und fich felbst auf die Spige getrieben hat. In bem Maafe ale fie bieß thut, tritt ihr die nothwendige Reaktion ber Wahrheit in ber chriftlichen Rirche entgegen, um fie gut heilen ober gu überwins ben und zu vertilgen; baher ber bogmenhistorische Rampf, Dies fer Streit bes Lichtes mit ber Kinsternig, ber zwar zur Entwicks Inna ber Dogmen fo wenig an fich nothwendig ift, ale überhaupt bas Bofe gur Entwicklung bes Guten, bennoch aber gur feftern Begrundung und flaren Geftaltung berfelben mefentlich bengetragen hat. Erft wenn ein Dogma biefen Rampf burchgefampft, alle haretischen, von Augen her eingebrungenen Glemente überwunden und seine innern Momente vollständig auseinandergelegt bat, ift es jum symbolischen Abschluß reif geworden; bann tritt es in den firchlichen Lehrbegriff ein. Und diest ift ber Berlauf,

ben bie Entwicklung sammtlicher Dogmen nimmt 1). Daben findet nun allerdings ein wirklicher Fortschritt statt, indem bas Dognig am Ende feiner Bewegung ausgebildeter, reicher und bestimmter geworben ift, als es am Anfang beefelben mar; allein biefer Fortschritt geht nicht an bem gottlichen Inhalte bes Dogma. nicht an ber emigen Wahrheit felbst, sondern in dem Bewuftfein ber Kirche von ihr vor; jene bleibt unwandelbar mas und wie fie ist, dieses erweitert fich allmählich, dieses bringt fich eine Seite ber chriftlichen Lehre nach ber andern zur Rlarheit, biefes geht in Gegenfate auseinander und gelangt endlich zur Rube, menn es ben entsprechenden Ausbruck gefunden hat .). bie hier entwickelte Unficht zugleich die ber alten Rirche mar, ethellt aus vielen Stellen ber Bater; fo, um aus der frühern und fpatern Zeit nur Gine anzuführen, aus ben Bemerkungen bes Grenaus jur Glaubeneregel, und aus dem berühmten Coms monitorium bes bereits ermahnten Bincentius, meldes Das Gesammturtheil bes fünften Jahrhunderts ausspricht 3). Den Beweis für ihre Richtigleit konnte freilich nur bie burchgeführte

<sup>1)</sup> Die kirchlichen Glaubensregeln find bas Resultat biefer Bewegung und zeigen ben jedesmaligen Stand ber bogmatischen Entwicklung an.

<sup>2)</sup> Trefflich und hier gang anmendbar sind Augustins Borte: In Evang. Johannis c. 3. Tract. XIV. (im IX Tom. Edit. Paris. 1555. S. 27 st.) zu Vers 30: Illum oportet crescere, me autem minui. — Quid est hoc? — quomodo crescit Deus? Perfectus non crescit. Deus autem non crescit nec minuitur; si enim crescit persectus non est, si minuitur, Deus non est. — Crescat ergo Deus, qui semper persectus est, crescat in te. Quanto enim magis intelligis Deum et quanto magis capis, videtur in te cresceré Deus. Ipsc autem non crescit, sed semper persectus est. Intelligebas heri modicum, intelligis hodie amplius, intelliges cras multo amplius; lumen ipsum Dei crescit in te, ita velut Deus crescit, qui semper persectus manet. Proficit quidem (interior homo) in Deo et Deus in illo videtur crescere.

<sup>3)</sup> Iren. cont. Havres I. c. 10. Er gibt hier zuerst die allgemeine Richenlehre an und sest dann hinzu: daß Einige mehr oder wes niger wissen, besteht nicht darin, daß sie die gemeinsame Grunds lage selbst verändern (our is to the the darin and darin and darin and darin and darin and darin er besteht werden Erforschung des Dunkseren in der Schrift, und in der weitern Entwicklung der göttlichen Heilsordnung.

Dogmengeschichte liefern; wenn fich aber bie Sache wirklich fo verhält — und ich hoffe bieß feiner Zeit nachzuweisen — fo ergibt fich barand: Erstens, bag bas Pringip ber firchlichen Lehrentwicklung nicht in äußerlichen Berhältniffen und zufälligen Umständen, nicht, wie häufig gefagt wird, im Rlima, in ber Reitphilosophie, in bem Bilbungegang einzelner Bater, nicht in menschlichen Leidenschaften, hierarchischen Bestrebungen u. bal. auch nicht "im Wiffen felbst", wenigstens nicht im menschlichen, liege, sondern daß es, (was übrigens der Theologe schon a priori wissen kann und foll) in bem Beifte Gottes zu suchen fen. fich Ordnung, Busammenhang und stetiges Fortschreiten zeigt, ba muffen wir immer auf eine höhere, vernünftige Urfache schließen, und worauf tonnten wir die großartige Erscheinung eines, burch viele Sahthunderte fortschreitenden, Entwicklungs= processes ber chriftlichen Lehre gurudführen, als eben auf ben Beift, welcher ber Rirche verheißen ift und fie in alle Wahrheit leiten foll? Dber mare es auch nur bentbar, bag biefer gwar an einzelnen Gläubigen als ber Beift bes Lichtes und ber Erkenntnif fich bewiesen, an ber Gesammtheit aber unbezeugt gelaffen hatte? Zweitens folgt baraus, baß auch bas Resultat

Bg. a. a. D. III, 2. gegen bie Gnoftifer und Röglere Bibliotbet ber Rirchen-Bater. 1. B. S. 284 ff.

Vincent. Lirin. a. a. D. S. 308 u. f. Nach vorbergegangener Barnung vor willführlichen Abweichungen von der firchlichen Tradition: Nullusne ergo in ecclesia Christi profectus habebitur religionis? Habeatur plane et maximus. Nam quis ille est tam invidus hominibus, tam exosus Deo, qui istud prohibere conetur? Sed ita tamen, ut vere profectus sit ille fidei, non permutatio. Siquidem ad profectum pertinet, ut in semetipsum unaquaeque res amplificetur; ad permutationem vero, ut aliquid ex alio in aliud transvertatur. Crescat igitur oportet, et multum vehementerque proficiat, tam singulorum quam omnium, tam unius hominis, quam totius ecclesiae, aetatum ac saeculorum gradibus, intelligentia, scientia, sapientia; sed in suo duntaxat genere, codem scilicet dogmate, eodem sensu eademque sententia. - Imitetur animarum religio rationem corporum: quae licet annorum processu numeros suos evolvant et explicent, eadem tamen, quae erant, permanent. Im Folg. wird dann diefer Bergleich weiter ausgefübrt.

ber bogmatischen Entwidlung seine Wahrheit habe, bag bie Bestimmungen, welche bie alte Rirche über ihren Glauben getroffen hat, feineswegs etwas Bergangliches und Bufalliges find. fonbern auch für une fortmahrende Bebeutung und Geltung haben, jedoch immer nach ber Norm ber h. Schrift, als ber unmittelbaren und untrüglichen Offenbarung bes göttlichen Geis ftes, beurtheilt und bemeffen werben muffen 1). Drittens, baß bie Gestalt ber Dogmen am Beginn und in ber Mitte ihrer Bewegung unvolltommener, als am Ende berfelben ift, bag in einer frühern Zeit Gegenfage friedlich neben einander besteben fonnten, die in einer fpatern fich feindlich gegenübertreten mußten. und baf auch ein erleuchteter Lehrer in manchen wichtigen Puntten irren fonnte, ohne beshalb ichon ein Baretifer zu fenn, fo lange es nämlich in biefer hinsicht noch zu keiner allgemeinen Entscheidung bes christlichen Bewußtseyns gefommen war 1). Endlich ergibt'fich baraus, mas für unfere Aufgabe michtig ift, baß wir von bem britten Jahrhundert noch feine burchgängige boamatische Bestimmtheit erwarten und also auch bie Rirchenlehrer biefer Veriode nicht nach bem Magfe einer spätern Rett beurtheilen burfen.

Neben der bezeichneten dogmenbildenden Thätigkeit sins det sich aber in der Kirche noch eine andere, welche sich mit der wissenschaftlichen Betrachtung, Berbindung, Beweissühs tung und Darstellung der Dogmen beschäftigt, ich möchte sie die reflectirende nennen. Diese mußte der Natur nach auf jene folgen und konnte mit Erfolg erst dann auftreten, nachs dem die Kirche ihren Lehrbegriff mit einiger Bollständigkeit ents wickelt hatte; wie denn auch wirklich die erste systematische Zus sammenstellung desselben erst ind achte Jahrhundert fällt 3).

<sup>1)</sup> Bie darüber die alte Kirche gebach hat, erhellt u. a. aus Socrates, Historia Eccles. I, 9. p. 23 ff. (ed. Vales). Augustinus, de bapt. cont. Donat. II, 3. Ep. 118 ad Jan. Bg. Kuche, Bibliothef der Kirchenversammlungen in der Einleitung, §. 110 ff., wo jedoch bey allem Reichthum gelehrter Notizen die theologische Einsicht in das Junere der bogmat. Entwicklung fehlt.

<sup>2)</sup> So Auguftin; Reander Rirchen-Geschichte 2. Bb. 1. Abth. G. 249 ber wohlf. Ausg.

<sup>3)</sup> Durch Johannes von Damascus, in seiner Exdosic angiftic rue ogoodicou miereuc, die als Anfangepunkt der Scholastif betrache tet werden kann.

Indeffen reichen boch die Anfange Diefer Bestrebungen bis in die früheren Zeiten hinauf und ichon bas britte Sahrhundert hat bas Berbienft, bedeutende Borarbeiten bagu geliefert und die Ibee einer miffenschaftlichen Behandlung ber Glaubenelehren aufgeftellt zu haben; namentlich mar es Drigenes, ber biefen Gebans fen querft flar aussprach und felbst eine Durchführung beffelben versuchte, Die aber freilich ichon aus bem Grunde miglingen mußte, weil fie zu frühzeitig tam. Gben fo wenig tonnten bie fpatern Bersuche eines Cyrill von Jerus. und eines Gregorins von Ruffa genügen, weil auch damals das Prinzip einer chriftlichen Glaubenswissenschaft noch nicht flar ermittelt mar, mas erft burch Augustinus geschah. Bis bahin laffen fich bende Richtungen, die dogmenbildende und die über die Dogmen mis fenschaftlich reflectirende, nicht scharf von einander scheiden, fie geben vielmehr vielfach in einander über und bedingen fich gegenseitig. Für unfern 3med ift es am angemeffenften, gunachft bie Gestaltung bes allgemeinen bogmatischen Bewußtseyns bis auf Drigenes zu verfolgen und fobann anzugeben, wie weit fich die einzelnen Lehren bis bahin firchlich bestimmt und fortgebildet haben.

## I.

Werfen wir einen Blick auf bas Zeitalter ber Apostoliden Bater, fo bemerten wir, daß hier bas Chriftenthum faft burchaus lebens- und herzenssache ift. Die Rirche bes herrn steht in ber jugendlichen Frische bes lebendigen Glaubens und ber ersten Liebe ba; sie ist sichs bewuft burch ihren Erlofer und in der Gemeinschaft mit ihm alle Wahrheit, alles Beil und alle Seeligfeit zu befigen; fie lebt in ber Unmittelbarfeit bes frommen Gefühle, und halt fich treu und einfach an bie, von ben Aposteln überlieferte, Lehre, weshalb fie auch mit Recht von Begefipp eine reine Jungfrau genannt wird (Eusebius Hist. Allein bamit ist fie noch feineswegs jum vol-Eccl. IV, 12). Ien Bewußtseyn ihres Glaubensinhaltes getommen; Die einzelnen Momente beffelben liegen noch gang unentwickelt burcheinander, bie einzelnen Lehren fließen in einander über, Alles trägt den Charatter ber Unbestimmtheit und Allgemeinheit, fo daß es schwer fällt, in ben wenigen Mannern, von beren schriftlichem Rachlaß

und einige Fragmente geblieben find, die Schüler und Rachfols ger ber hohen Apostel zu erkennen .). Man hat gestritten, ob Die Apostolischen Bater eine bestimmte Lehre gehabt haben ober nicht, mas feineswegs ein bloser Wortstreit war, wie Baumgarten Er. a. a. D. S. 81 will. Wenn man ihnen hieben einerseits die ausgebildeten dogmatischen Begriffe der spätern Zeit zuschrieb, so war dieß allerdings ein Irrthum, aber ein geringerer, als wenn man andrerseits laugnete, daß fie auch bie Sache felbst nicht gehabt haben 2); wir finden vielmehr ben ihnen die Reime aller christlichen Dogmen, aber erft ihrer weis tern Entfaltung harrend; wir feben aus dem apostolischen Syms bolum, welches ben Stand ber bogmatischen Entwicklung gu Anfang bes zweiten Sahrhunderts bezeichnet, baf die altefte Rirche fämmtliche Grundlehren des Chriftenthums fehr wohl gefannt hat, obschon nur in ihrer weitesten Allgemeinheit, wir erfahren selbst von Trenaus, ber feiner Gesinnung nach biefer Zeit noch fehr nahe steht, daß manche wichtige Glaubenswahrheiten noch gar nicht als wesentliche Theile bes firchlichen Befenntniffes angefeben, fonbern ber freien Unficht bes Gingelnen überlaffen murben (adv. Haer. 1, 10.)

Gegen die Mitte bes zweiten Jahrhunderts aber sieng die Kirche an, allmählich aus dieser Unmittelbarkeit herauszutreten und über den Inhalt ihres Glaubens zu restectiren. Die äußere Beranlassung zu diesem nothwendigen Fortschritt gaben theils die frühzeitig entstandenen häresen, theils die vielsachen Berührungen, in die das Christenthum mit dem Heils die vielsachen Berührungen, in die das Christenthum mit dem Heils die vielsachen Berührungen, in die das Christenthum mit dem Heils die vielsachen Gewalt, sondern auch des Geistes, erfolgten. Dadurch war die Kirchengenöthigt, ihre Thätigteit zuvörderst nach Ausen hin zu richten, die ihr gemachten Beschuldigungen abzuweisen, die angegriffenen Lehren zu vertheidigen, die entstellten ins Licht zu seten und

<sup>1)</sup> Bas jedoch eber fur als wiber bie Achtheit ihrer Schriften fpricht.

<sup>2)</sup> Bu ben ersteren gehören Bull: desensio fidei Nic. Ittig: Selcap. Hist. Eccl. u. a.; ju ben lettern besonders Semler, in der Einleitung ju Baumgartens Untersuchungen theol. Streitig. dem Münscher häufig folgt. Besser schon Petavins in seinen dogmatis und Rösler a. a. D. Bb. 1. Uber die Bfe. des Ignatius und beren doppelte Recens. Studien und Krit. 1836. 2tes heft.

überhaupt die Erhabenheit und Bortrefflichkeit der christlichen Offenbarung ber heidnischen Religion und Weltanschauung ges genüber barguthun, und bieg tonnte auch jest um fo eher geschehen, als bereits viele gebildete Beiben gum Christenthum übergetreten maren und ihre früher erworbene, gelehrte Bil bung jum Dienste beffelben gebrauchten (bie Apologeten). Bewegung, welche ber chriftliche Geift auf biefe Beife nach Augen bin nahm, wirfte nun wieder forbernd nach Innen que rud und hatte ein tieferes Gindringen in bas Wefen bes Chris ftenthums, eine bestimmtere Auffaffung feines unterscheibenben Grundcharaftere im Gegensatz gegen bas Beibenthum, und eine genauere Erörterung einzelner Dogmen zur Folge; es entstand ber firchlichedogmatische Ginn; es entstand burch bie Berührung mit der hellenischen Philosophie der sogenannte Reuplatonismus ber Bater (f. bavon unten) und ienes miffenschaftliche Streben, bas sich von nun an in ber Rirche reate. und bas fogleich im folgenden britten Jahrhundert, besonders in ber Alexandrinischen Rirche, bas begonnene Werf der Dog: menbilbung und ben Aufbau einer chriftlichen Glaubenswiffen-Schaft um eine Stufe weiter gefördert hat.

Sier, in Alexandria, waren auch bereits vielfache Mittel zur löfung einer folchen Aufgabe vorhanden; hier mar ber Gis eines regen geistigen Lebens, hier ber Mittelpunkt ber bamaligen Gelehrsamkeit und ber Sammelplat Alles bessen, was das Alterthum auf bem Gebiete der Runft und Wiffenschaft zu Tage geforbert hatte. Den erften Rang und ben entscheibenften Ginfluß behauptete ber große Plato. Geine Ideen, obwohl feines= wegs nach ihrer ursprünglichen Tiefe und Geiftigfeit, sonbern mehr außerlich und bilblich aufgefaßt, bilbeten die Grundlage ber herrschenden, philosophischen Unschauungsweise und durchbrangen ben gangen Rreis bes geistigen Lebens; bamit verband man aber auch die ethischen Grundsätze und die pspchologischen Lehren der Stoa, ja fast alle philosophischen Rornphäen, Pothagoras, Aristoteles, fanden bort ihre Reprafentanten, felbst bie prientalische Theosophie trat mit ihren dualistischen Systemen und Emanationstheorien hinzu und vermählte fich mit bem gries difchen Beifte. So gestaltete sich eine gang eigenthumliche Beiftedrichtung, beren erfte Unfange über hundert Jahre vor Christo hinaufreichen, beren höchste Blüthe aber in bas britte

" Saculum n. Ch. fallt 1). - Gine besonbere Mobification hatte biese ben ben gahlreichen Juben gewonnen, bie fich schon feit Alexander und Ptolomaus Lagi in Megnoten aufhielten. Die Gebilbeten unter ihnen hatten nämlich frühzeitig an ben phis losophischen Bestrebungen ber bortigen hellenen Untheil genommen; baben fühlten fie fich vorzugeweife von ben platonischen Ibeen, wegen ihrer icheinbaren Bermandtichaft mit manchen Alttestamentlichen, angezogen und versuchten, fie allmählig in Die göttlichen Lehren ihrer väterlichen Offenbarung hineinzubene ten, und bende zu einer Art Religionsphilosophie zu verschmelzen. melde fie bann, bem einfachen Glauben ber Menge gegenüber. als einen bobern Standpuntt ber Auffaffung, als eine Religion. ber Bollfommneren geltenb machten. Es tonnte nicht feblen. baß fie bamit in einen Wiberfpruch mit bem flaren Buchftaben bes A. Testaments, beffen unbedingte Autorität fie aleichwohl festhalten wollten, und mit ber gangen Parthei ihrer Glaubensaenoffen, bie ben bem Wortfinn ftehen blieben, geries Um biefen au lofen und bie heterogenen, philosophischen und religiöfen Glemente zu vermitteln, nahmen fie ihre Buflucht an ber, bereits im Neuplatonismus vorhandenen, allegorischen Auslegungeweise, welche auf ber Annahme eines boppelten Ginnes in ben heibnischen Mothologien beruhte, und ben 3med hatte. biefen eine tiefere und geistigere Bedeutnng unterzuschieben. Demnach behaupteten fie, daß auch in den h. Schriften ein gwies facher Ginn enthalten fen, ein einfacher, offen da liegender, und ein tieferer, geheimnigvoller, im Buchftaben verschloffener Sinn, zu beffen Erforschung es eben jener besondern Ausles gungeweise bedurfe. Bermittelft biefer von ihnen weiter ausgebilbeten Allegorie follten nun die Reuplatonischen Philosopheme als im A. Efte bereits enthalten, nachgewiesen, in Wahrheit aber hineingetragen werben. 216 Borübungen empfahl man gelehrte Studien. - Dazu tam noch biefes: entsprechend jenem zwiefachen Standpunft einer exoterischen und esoterischen Religion fette man auch einen niedern und höhern ethischen

<sup>1)</sup> Bg. Reander R. S. I, 1. Aft, Grundrif einer Gesch. d. Phisosophie, Landshut 1807. S. 159 ff. Die Litteratur ben Dahne, Geschichtl. Darstellung der judisch-alexandrin. Religions-Philosophie. Halle 1834. 1. B. 1. Buch.

Standpunkt, indem man lehrte, daß bie tiefere Erkenntnif zu gleich eine volltommnere Tugend, eine sittlichere Gesinnung und innigere Gemeinschaft mit Gott erzenge, während die ungebildete Menge nur einer außerlichen Frommigfeit und Gerechtigfeit fa-Der Repräsentant dieser jubifch-alexandrinischen Relis hia sev. gionsphilosophie ist Philo (etwa zur Zeit Christi), beffen geistreiches Sustem auf die christlichen Lehrer Alexandrias großen Einfluß übte 1). Db und wie fich daffelbe in den benden folgenden Sahrhunderten unter feinen Glaubensgenoffen erhalten und fortgebildet habe, barüber ist uns nur wenig befannt. ren bavon finden sich ben Josephus, ben Cerinth und in benjes nigen gnoftischen Syftemen, die fich ans Judenthum auschloffen; baß es aber keine bedeutende Kortbilbung erhalten habe, geht schon baraus hervor, baf bie christlichen Theologen bes zweis ten und britten Sac. nichts bavon erwähnen, sonbern immer unmittelbar auf Philo zuruckgehen. Ben ben Sellenen hingegen scheint sich jene alexandrinische Geistesrichtung zuerst als bloser Effetticismus gestaltet und auf die Busammenftellung verschiebes ner Spsteme älterer Philosophen beschränkt zu haben. stens berichten Longin und hierotles, bag bie Philosophen unmittelbar vor Ammonius Compilatoren gewesen sepen, Die, ohne felbst speculativen Geist zu befigen, nur bie Meinungen ber Alten gesammelt haben 2). Damit stimmen auch die burfs tigen Rachrichten ben Guibas über einen gewissen Potamon überein, ber unter, ober bald nach August geleht und gelehrt haben foll, um die Wahrheit zu finden, muffe man aus allen Seften bas Beste mählen 3); auch verfahren die christlichen Plas tonifer des zweiten Jahrh. auf dieselbe Weise und bezeichnen Die Philosophie, ber sie folgen, nicht als bie einer bestimmten Schule, sonbern als bie eflettische. Jedenfalls war es erst Ums monius am Ende bes zweiten G., ber bie gerftreuten Elemente concentrirte und die Lehren ber benben größten Denter bes Alters

<sup>1)</sup> Deshalb find hier die Grundzüge seines Systems furzlich zu entswickeln, was ich jedoch, um die Darstellung nicht zu unterbrechen, in den Anhang verlegt habe. S. Beplage I.

<sup>2)</sup> Tennemanns Geschichte der Philosophie. Bo. 7. G. 20.

<sup>3)</sup> Mosheim, in den Noten ju End worthe Bystoma intellectuale, Sena 1733. S. 642.

thums in Ein System zu verbinden suchte, dessen Grundzilge in ben Schriften seines geistreichen Schülers Plotinos aufbehalten sind. Obwohl aber dieses System nur eine Harmonie des Plato und Aristoteles seyn will, so ging es doch über beyde hinaus und wurde, besonders durch Plotin, selbstständig fortgebildet, eine neue Gestaltung der Philosophie, die sich wesentlich von allen früheren unterschied und bald allgemeinen Eingang sand \*).

Sehr bedeutend mar nun ber Ginflug, ben bie Beruh: rung mit ber bieber geschilberten Geistesrichtung auf bie bogmas tische Entwicklung in ber christlichen Rirche hatte. nämlich biese in die Mitte bes alexandrinischen Lebensfreises hineintrat, fo murbe bie bereits begonnene Bewegung nicht nur überhaupt weiter fortgetrieben, sondern auch eigenthumlich be-Angeregt von ben fie umgebenben Glementen, ichritt bie christliche Theologie rasch vorwarts und erhob sich zur freiern Betrachtung über ben Inhalt ihres Glaubens: fie begnuat fich jest nicht mehr mit dem einfachen Befit ber überlieferten Bahrs heit, fie will es auch jum Biffen von ihr bringen; fie versucht in die h. Schrift tiefer einzudringen, ihren reichen Behalt sorafältiger zu erforschen und dadurch die Kirchenlehre bie magaidorg - ju begründen und zu erweitern; es entsteht bas Bestreben, Die einzelnen Doamen scharfer zu fassen und meiter au entwickeln, fie mit ben Aussprüchen ber hellenischen Weisheit zu vergleichen und ihren innern, gegenseitigen Zusammenhang nachzuweisen und barzustellen. Diefes Beftreben führte bann weiter jur Ermagung bes Berhaltniffes, in welchem Bernunft und Offenbarung, Christenthum und Philosophie, Glauben und Ertennen fteben und erzeugte bie Idee einer chriftlichen Glaubenswiffenichaft. Um aber diefe zu realiffren, hatte man fein anderes Mittel, als ben gangen Umfang ber Damaligen gelehrten und philosophischen Bildung, feine andere Methode, als bie ber hellenischen Dialektik, feine andern eregetischen Principien. als die der Allegorie; denn das Christenthum hatte noch feine eis gene Wiffenschaft aus fich herausgeboren. Man ftand von dieser

<sup>1)</sup> Bg. Photii Bibliotheca. Cod. 214. S. 172. Cod. 251. S. 460. ber Beffer'ichen Ausgabe. Berlin 1834. S. ben Abrif Des plotinifchen Suftems. Beyl.

Seite noch auf bem Boben bes Beidenthums; bas reflectirenbe Bewuftfenn ber Rirchenlehrer, Die fich mit ber Durchführung jener Ibee beschäftigten, mar nicht erft burche Chriftenthum beftimmt und gebildet, fondern brachte bagu fchon einen bestimmten Inhalt mit, nämlich die ganze philosophische Unschauungs. meife jener Zeit, ben Neuplatonismus, wie er fich eben bamals in und um Alexandria gestaltet batte. Diesen wandten fie nun bei ber Auffassung und Darstellung des Christenthums theile unbewufit theils mit Bewuftfenn an, und fo erhielt ihre Theologie jene eigenthumliche Gestalt, die wir als ben christlis then Platonismus zu bezeichnen pflegen, und beren Bluthenzeit ins britte Jahrhundert fällt. - Daß die Unmenbung ber griechischen Philosophie in formeller hinsicht für die Ausbilbung ber Theologie mehrfach forberlich mar, indem baburch ein bigleftisches Moment, und somit mehr Ordnung und Ausammenhang in die Entwicklung und Berbindung ber Dogmen fam. und bie Darftellung einen wiffenschaftlichern Charafter gewann, leibet feinen Zweifel; ob aber, und welchen materiellen Ginflug dieg auf die Gestaltung ber Dogmen felbst gehabt habe, barüber ift bekanntlich viel gestritten worden. Während Ginige einen folden gang zu läugnen fuchten, behaupteten Undere, baf baburch eine wefentliche Berunftaltung bes Chriftenthums berbeis geführt worden, ja daß felbst gang neue, ihm ursprünglich fremde, Dogmen in Die Rirchenlehre eingedrungen fenen. Wenn ein Souverain, ber querft biefe Meinung aufstellte, ju beweisen fucht, daß die gange Trinitatslehre aus der Übertragung neuplatonischer Borftellungen auf die Berfon Jesu Chrifti entstanden fen, menn fein beutscher Überseter 1) - ber ben Bunsch laut merben läft, baff ber Stifter ber wohlthatigen Religion, die von ihm ben Ramen hat, ber Welt für immer unbefannt geblieben fenn mochte - ihm benstimmt, so konnen wir und barüber, ben ber bekannten Gefinnung biefer Männer, leicht beruhigen; wenn aber noch bie neueste Dogmen-Geschichte behauptet, "baß bie Lehren ber Beibenwelt von einer göttlichen Trias burch ben Plas tonismus vermittelt, bas Dogma von ber Trinitat veranlagt

<sup>1)</sup> Le Platonisme devoile überfest von F. E. Löffler, 2te Ausg. Bullichau 1792. Die Litteratur über den ganzen Streit findet fich bei C. A. Keil Opusc. Acad: 439 ff.

und auf Form und Geschick besselben ben entscheibensten Einsuß gehabt haben" (Baumg. Er. a. a. D. S. 997), so könnte dieß besbenklicher scheinen, um so mehr als schon Wosh eim, obwohl in einem andern Sinn, erklärt hatte "neque tot vulnera omnes antiquorum haereticorum familiae, portuosae licet et noxiae, christianae civitati inslixerunt, quot ei sola haec et unica factio (philosophia recentior Platonica) intulit 1).

Die Sache verhält sich jeboch andere. Man muß hier name lich awischen bem Ginflug unterscheiden, ben ber R. Platonism. auf die Borstellungen einzelner Rirchenlehrer und auf die gesammte Rirchenlehre gehabt hat. Daß Gingelne ben ber Auf: faffung ber Dogmen fich von ihm bestimmen ließen, ift nicht zu läugnen. Allerdings war auch ben diesen das christliche Element bas vorherrichende; fie betrachteten und beurtheilten bas Beis benthum von bem Standpunkte ihres Glaubens aus, ficht umgekehrt; sie verwarfen, mas sie für midersprechend mit ber geof. fenbarten Wahrheit hielten; sie eigneten sich aus bem ganzen Umfang ber Zeitphilosophie nur dasjenige an, mas ihnen Vermandtschaft mit jener zu haben schien und leiteten dieß von demfelben göttlichen Logos her, ber fich schon vor feiner zeitlichen Erscheinung ben Menschen theilweise geoffenbart habe, in seiner Totalität aber erst in Christo erschienen sen. So schon Justin 2). Allein fie vermochten es nicht, ben wesentlichen Unterschied amis schen bem Christenthum und ber hellenischen Philosophie an ertennen, weil fie in letterer befangen maren; baher begegnete es ihnen nicht felten, baß sie bie Bermandtschaft beiber überschätten, daß fie manche christliche Dogmen in bem falfchen Lichte ihrer platonischen Vorstellungen betrachteten und häufig da eine Ubereinstimmung suchten, wo eine blose außere Ahnlichkeit ber Worte und Kormeln fattfand, wie dieg schon die gewöhnliche Bezeichnung des Christenthums als nad' naag oidocopia und die auffallenden Außerungen eines Justin: οὐκ άλλότριά ἐστι τὰ πλάτωνος δίδαγματα τε Χριστε ober eines Minut. Felix: animadvertitis, philosophos eadem disputare, quae dicimus, bes

Mosheim, de turbata per recentiores Platonicos Ecclesia.
 \$. 13.

<sup>2)</sup> Bg. Staudenmaier: Joh. Scot. Erigena. 1. Th. S. 238 ff.

meisen 1). - Auf diese Weise brangen manche frembartige und trübende Elemente in die christliche Theologie ein. Bor Allem hatte bas Unschließen an Philo ben nachtheiligsten Ginfluß fomohl auf bie Eregefe, ale auf bie gange Auffassungemeife bes Christenthums, indem es in jene bie Allegorie, in Diese ben oben bezeichneten, zwiefachen religiofen Standpunkt einführte: ber Grundgebante bes Efletticismus, bag bas Bahre allenthalben gerftreut liege, begunftigte bie Bermifchung chriftlicher Glaubenefate und hellenischer Philosopheme, und die fpatere Geftaltung beffelben in ber neuplatonischen Metaphysit machte fich uns verfennbar in ber Kaffung mehrerer Dogmen geltenb, ja bas gange Suftem ber benden größten Theologen aus ber Alexandrinischen Schule ift ein marnendes Benfriel por ber Bermengung fo hete: rogener Elemente. Noch größer war die Confusion, die das burch in Die Sittenlehre tam, wie fich besonders an Clemens geigt. - Wenn nun nach bem Bisherigen ber ftorenbe Ginfluß bes Platonismus auf einzelne Bater anzuertennen ift, fo muß bennoch andrerfeits auf bas bestimmteste geläugnet merben, baß burch ihn die allgemeine Rirchenlehre gelitten habe. Denn gerade von folden Bestimmungen, die ber bamaligen Phi, losophie eigenthumlich angehören, enthält biefe nichts; bie Emanationetheorie, der so viele Theologen hulbigten, der Unterichied amischen einem dopos erda Beros und maggoginos, ben wir ben fast allen Apologeten des zweiten Jahrhunderte finden, ift ihr fern geblieben, die Unterordnung des Gohnes unter ben Bater, wie fie bie chriftlichen Reuplatonifer lehrten, hat fie ausgeschloffen und alle die willführlichen Speculationen, welche bie Alexanbriner aus ber Schule bes Ummonius und Philo herübernahmen, find allmählich wieder fpurlos verschwunden. Die phis losophischen Ibeen bienten allerbings, um bie theologische Forichung anguregen, um einzelne Seiten ber Dogmen hervorzuhe= ben, einzelne Bestimmungen über die vorhandene Bahrheit gut peranlaffen, einzelne Momente bem chriftlichen Bewußtfenn gu permitteln und überhaupt bie Entwicklung gu beschleunigen. Dieff mar ber Dienst, ben fie ber Rirche zu leiften hatten; mar

<sup>1)</sup> Mosh, a. a. D. S. 5. gan; tiditig: externa quadam dogmatum et institutorum similitudine decepti sunt, ut pro christianis haberent, quae ad speciem tantum christiana videbantur etc.

į

biefer geleistet, bann haben sie ihre Bebeutung verloren und werden im weitern Berlauf der dogmatischen Fortbewegung, alsbald wieder ausgestoßen, abgestreift, wie die dürren Blätter an dem grünen Baume und die Kirche bestimmt ihren Lehrbegriff rein und frei, der objectiven Wahrheit gemäß — ein neuer Beweis, daß sie von einem höheren Principe, von dem h. Geiste, geleitet wird. ....

Was insbesondere ben Einfluß des Platonismus auf bas Dogma von ber Trinitat - benn auf diefes wird er vorzugemeise bewaen, betrifft - fo braucht die völlige Grundlougfeit ber noch neuerhings wieberholten Behauptung: baß bie Lehre von ber Trinitat der christl. Religion an fich fremd und erst von Außen her an fie gebracht fen, nicht mehr bewiesen zu werden. fich aber, mas nicht zu läugnen, in frühern und fpatern Beiten Untlange an biefe Lehre finden, fo folgt baraus nichts gegen ihre Wahrheit, soubern es bestätigt fich nur, daß ber menschliche Weift, felbit ohne besondere Offenbarung, ein Bedurfnif nach ihr und eine Ahnung von ihr habe; auch ift nicht zu überfeben, baß gerade bie Sauptfache, auf die es hier antommt, die Menschwerdung bes Sohnes im Sinne bes Christenthums allen philosophischen Trinitatelehren völlig fremd geblieben ift. Beziehung auf jenen Ginwand, daß fich Aehnliches ben ben Sellenen mid ben ben Christen finde, fagt schon Drigenes zu Celfus: ... Wenn ein Dogma an fich gefund und heilfam ift, fo tommt es nicht barauf an, ob es ben ben hellenen von Plato ober einem andern Philosophen ausgesprochen, ober burch Moses, burch Jesum ober beffen Apostel verfündigt worden fen. bie Juden ober Christen lehren, wird badurch nicht tadelnswürbig, baß es auch die Griechen fagen, und die Elegang ber helles nischen Darstellung macht bas nicht besser, mas die Christen in einfacher und schmudloser Form besigen," nur hatte er baben zugleich auf die unendliche Erhabenheit und Gotteswürdigfeit, welche bie chriftl. Trinitätslehre vor jenen vorläufigen Berfuchen auszeichnet, aufmertfam machen follen. Ben Plato felbst finbet fich übrigens nichts mit ber christlichen Angloges, außer etwa die befannte Stelle im zweiten Briefe an Dionnsius, movon unten. Der fpatere Reuplatonismus bietet bagegen mehrfache Unschließungepuntte bar, namentlich enthalt Philo Dieles, mas gang Johanneisch zu klingen scheint; allein bieß rührt

zumeist von der Beziehung her, die er der alt orientalischen Idee der Trinität auf das "Wort! des A. Tits gegeben hatte; dadurch war sie schon viel wesenhafter und der Wahrheit näsher gebracht worden; Ammonius aber hatte sie unter dem rückwirfenden Einsluß des Christenthums ausgebildet. Wenn also auch von dieser Seite Manches in die Borstellungen der Bäter überging, so erscheint doch die Gefahr einer Entstellung geringer, weil das von Außen her Eingedrungene schon mit christischen Elementen versetzt war.

Doch wir kehren zu unserer Aufgabe zuruck. Das wissenschaftliche Leben, bas sich, wie wir sahen, in ber Alexandrinisschen Kirche zu gestalten angefangen hatte, rief jene berühmte Katecheteuschule hervor, ober gab ihr wenigstens ihre spätere Gestalt, wonach sie eine eigentliche theologische Bilbungsansstalt, eine Schule gelehrter Schriftauslegung wurde \*). Unter ben Männern, die an ihr arbeiteten, ist für uns Elem'en sober wichtigste, weil sich in ihm die alexandrinisch-theologische Geistedrichtung zuerst am bestimmtesten ausgeprägt hat, und weil er der Vorgänger und kehrer unseres Origenes gewesen ist. Wir müssen daher seinen theologischen Standpunkt näher bezeichnen \*).

Elemens geht von bem Grundfatz aus, baß bie christische Heilslehre, in sich felbst vollfommen und vollendet, die abs solute Wahrheit sen, baher durch das hinzutreten der hellenisschen Philosophie nichts gewinnen könne, vielmehr diese an Umsfang der Erkenntniß, an Stärke der Beweisgrunde und an götts

<sup>1)</sup> σισασκαλείον των ιερων λόγων. Euseb. H. Eccl. V, 10. Guerike, Comment. de schola, quae Alexandriae floruit, catcchetica. Hal. 1825. Abth. I. wo jugleich die Litteratur. Reansber, R. Geich. 1 Bb. Abth. 3.

<sup>2)</sup> Ausgabe von Potter. Oxon. 1715. Außer den oben angef. Schr. vg. Neander: Dissert, de fide gnoseosque idea, sec. ment. Clementis. Mosheim, Com. de redus ante Const. M. gestis p. 272. sqq. Guenite a. a. D. P. II. Staudenmaier a. a. D. S. 244. Baur's Gnosis. Über Elem. Leben u. Schriften, Schröch Kirch. Gesch. Bd. 3, S. 351. Allgem. Encyklopadie von Ersch und Gruber. Bd. 18. Art. Elemens, v. Colin.

licher Kraft weit libertreffe 2). Aufgenommen und angeeignet wird die geoffenbarte Wahrheit zunächst durch den Glauben. Dieser ist, seinem allgemeinsten Begriff nach, ein freies, unmitztelbares Ergreisen des göttlichen, eine Beistimmung, die der Mensch der Wahrheit giebt, und geht aller Ersenntnis voran 2); denn die Principien der Dinge, das Einfache, das Absolute liezgen über jede Demonstration hinaus und können, eben weil sie Leste und Erste sind, nicht bewiesen, sondern nur im Glauben erfast werden 3); dieser allein giebt eine unmittelbare, zweisellose Gewisheit und steht in so fern über dem Wissen, dessen Grund und Kriterium er ist. "Wenn ihr nicht glaubt, so werdet ihr nicht verstehen," (Jes. 7, 9.) 4).

Dieß findet nun auch auf die christliche Wahrheit seine Anwendung. Denn wenn schon die Schüler des Pythagoras dem Meister auf sein bloses Wort hin unbedingten Beisall schenken, so müssen noch vielmehr wir dem treuen Zeugen der Wahrheit, dem göttlichen Erlöser, glauben, ohne erst nach Gründen zu fragen 5); denn anders ist es nicht möglich die objective Wahrheit aufzunehmen. Der Glaube ist also etwas Unmittelbares, ein in der Seele niedergelegtes Gut, eine Gewisheit, die nicht aus wissenschaftlichen Gründen entsteht, sondern von Oben her dem Wenschen eingepflanzt wird, etwas Göttliches 6), ein kurzer Inbegriff des Nothwendigen; denn er umfaßt keineswegs die gesammte christliche Lehre, sondern nur die Etemente derselben,

<sup>1)</sup> Strom. l. c. 20, p. 377. f. oben G. 4 I, 20, p. 376. II, 4. p. 434.

Strom, II, 2. πρόληψες ἐκούσιος, Θεοσεβείας συγκατάθεσες.
 vg. p. 444.

<sup>3)</sup> ai agnai avanodintos II, 4, 435. Wo dieß an dem Benspiel mehrerer Philosophen, namentlich des Aristoteles, nachgewiesen wird.

<sup>4)</sup> a. a. D. 436 κυριώτερον ούν της έπιστήμης η πίστις, καὶ έθτιν αυτής κριτήριον, vg. II, 445. VII, 10, 864. πιστύσαι Θεμέλιος γνώσεως. Bg. II, 4. 437.

<sup>5)</sup> II, 5. 442.

a. a. D. VII, 10. irdadeτόν τί έστιν αγαθόν, και ανευ τοῦ ζητοῖν sqq. II, 6. 445 θοῖον τι.

wie fle in ber Archlichen Überlieferung, bem innangerinde na-

Allein dieser bloße Glaube, with mioric, ist eben erft ein unbewußtes Erfaffen ber Wahrheit; ber fo aufgenommene Inhalt bleibt bem Subjecte noch gang außerlich, er läßt es leer und mußig, und genugt alfo nicht 2). Daher ift es nothwendig, zu einer tiefern Erfenntniß feines Inhaltes aufzusteigen, feiner Grunde fich bewußt zu werden und ihn jum Gegenstande mis fenschaftlicher Untersuchung zu machen; indem bieß geschieht. entsteht bas Wiffen, bie Gnofis's). Diese ift, nach ber allgemeinsten Erflärung, die Clemens bavon gibt: bie Erfennt niß des Sependen, des Absoluten, die mit der Sache selbst ausammenstimmenbe Ertenntnig, welche burch bie Bernunft vermittelt wird 4), naher in Beziehung auf's Christenthum ... ber ftatte und fichere Erweis bes burch ben Glauben Aufgenommes nen, vermittelft ber Lehre bes herrn auf ben Glauben gegrunbet, woburch eben ber Glaube ju einem unerschütterlichen Erfennen wird," (Str. VII, 865.) ein wiffenschaftlicher, jum Bife fen erhobener, Glaube, ein gläubiges Wiffen 5). In fo fern giebt es also einen boppelten Glauben; ber eine ift, wie Plato fagt, ein bloges Meinen (SEa) der andere, eine burch Reflerion permittelte Erfenntnig. Diese, Die Gnoff, ruht auf jenem. fe hat ihn zu ihrer, noth wendigen Boraussebung, zu ihrer Achern Grundlage, und findet njemals und nirgends ohne ihn ftatt o), ift aber zugleich die Bollendung beffelben, redelwois

<sup>1)</sup> VII, 10. σύντομος των κατεπειρόντων ρνώσις.

<sup>2)</sup> V, 1. την πίστιν τοίνυν ούκ άργην και μόνην (wie er namlich als ψιλή π. ist) άλλα σύν ζητήσει δείν προφαίνειν φαμίν.

<sup>3) 11, 433.</sup> विरोधिय में प्रदर्शना नींद जांतनकाद देजीवनम्मा श्रीपनवा.

<sup>4)</sup> II, 17. γνώσις δε επιστήμη τοῦ όντος αὐτῦ, ἢ ἐπιστήμη σύμφωνος τοῖς γινομένοις. — διὰ τοῦ λόγου συνίσταται.

II, 11. ἐπιστημονικὰ πίστις. 436, πιστὰ τοίνυν ἡ γνῶσις, γνωστὰ δὶ ἡ πίστις.

VII, 10. διὰ τωύτης τελειξται η πίστις. VI, 14.794. πλέων ἐστὶ τοῦ πιστεῦσαι τὸ γνῶναι. II, 4. 436. II, 456. befd. V, 1. 643 ff. Bg. Reander a. a. D. 517; mit dem ich jedoch

ras wlorens, und baher ein höherer Standpuntt als jener eins fache Autoritätsglaube — eine esoterische Religionsweise.

Menn fich nun Clemens ichon mit bem Bisberigen bem Philo nähert, so thut er es noch mehr in ber Urt, wie er bie christliche Gnosis und das christliche Leben verbindet. Gnofis umfaßt nämlich nach ihm nicht blos bas Erfennen. fondern auch bas Sandeln, und verhalt fich zu biefem ahnlich, wie zum Glauben. Auf bem Standpunkte bes einfachen Glaus bens findet nur eine untergeordnete Tugend fatt : benn hier ift noch nicht die Liebe das beseelende Princip, sondern es ist die Kurcht vor Strafe und die hoffnung auf fünftige Belohnung. welche zum Guten antreibt; es fehlt bie rechte Erkenntnif und barum auch bie rechte Sittlichkeit. Der blod Glaubende ift ber treue Anecht, ber Gnoftifer hingegen ber mahrhaft Freie und Fromme 1). Aus feiner tiefern Ginficht entspringt ihm zugleich bie mahre Liebe gegen Gott, und biefe wird die Burgel eines neuen Lebens, die fruchtbare Mutter guter Werte. Durch Reis nigung von Gunden, burch Befreiung von den Reffeln bes Leis bes, burch Enthaltsamfeit und Affectlofigfeit (anabela) fleigt er allmählich, auf fieben Stufen, zur innigften Berbindung mit bem göttlichen Logos empor, so bag er biesen zulegt in fich aufnimmt und felber gottlich wird 2). Er ift baheim bei bem Berrn. Bon

darin nicht übereinstimmen kann, daß El. in seinen Außerungepüber den Glauben inconsequent sey. Denn wenn er den Glauben erhebt, so meint er entweder den schon jum Wissen gebrachten, oder er thut es gegen die heiden, woben dann der oben angegebene Unterschied nicht in Betracht kommt. Interessant ist es, wie er Stromata I und VI. seine Ansicht einerseits gegen die pseudonoppe Gnosis der haretiker, andrerseits gegen die Feinde der Bissenschaft vertheidigt. — S. auch Baur's Gnosis, Stuttg. 1835. S. 500. ff. — u. Staudenmaier a. a. D. 243 ff.

Strom VII, 1. μόνου του γνωστικου όσιου καί εὐσιβñ. 831. μένου όντως Θεοσιβñ.

<sup>2)</sup> VI, 9. IV, 23. τούτω δυνατός τῷ τρόπο τόν γνωστικόν γενέσθαι θεόν — (μοναδικός γίνεται) vg. überhaupt die Besschreibung des Enostiters im VII. B. der Strom. u. Reanders ichone Darstellung: 605 ff.

biefer Seite ans erscheint also die Gnosis als eine höhere Stufe bes praktischen Lebens, als die eigentliche sittliche Bollendung des Menschen, während sie auf der andern die intellektuelle Bollendung desselben ist; bende Seiten sind aber stets unzertrennlich

verbunden und bedingen einander gegenseitig ").

Beldes find nun bie Quellen biefer Gnofis? Erfflich bie burd Uberlieferung fortgepftangte Glaubenere gel ber Rirche, von der fie nicht abweichen tann, ohne gur haretischen gut werben (VII., 855, 888.); fobann bie h. Schrift, beren tiefer Sinn ihr durch eine geheime, esoterische Überlieferung aufgeschloss feit wird, endlich die hellenische Philosophie. Schrift betrifft, fo bient fie bem Gnoftiter jur Begrundung des, burch den Glauben, Aufgenommenen; aus ihr muffen die Beweise für die Wahrheit hergenommen, die Irrthumer widerlegt und die tieferen Erkenntniffe geschöpft werden 2). Daben theilt Clemens die Uberzeugung Philo's, bag fich burch bas aanze M. und R. Testament ein verborgener Ginn hindurchziehe, inbem sowohl die Propheten als ber Erlofer felbst die gottlichen Musterien in der Bulle von Gleichniffen und Bilbern nieberges Tegt haben; baher bie Rothwendigteit ber Allegorie, beren Sauptzweit ift, ble Identität bes A. u. R. Teftamentes nadzumeisen, und aus bem Buchstaben ben Beift zu entwickeln. Dieg ift bie vornehmfte Aufgabe bes Gnoftiters, und biefer ift auch er allein gewachsen, weil ihm burch seine Gemeinschaft mit bem Logos bas rechte Berständniß eingepflanzt wird 3).

<sup>1)</sup> VII, c. 10.

<sup>2)</sup> Str. VII. 891.

<sup>3)</sup> VI, 15. ganz. παςαβολικός δ χαςακτης υπάςχω των γεαφων, und zwar aus dem Grunde, damit die Forschungslust gereizt werde, und der tiefere Sinn den Ungeweihten verschlossen bleibe; denn für diese sen er gefährlich. p. 803. — Benspiele seiner Auslegungsweise, worin er oft wörtlich dem Philo folgt, ben Guerike a. a. D. S. 53. ff. Sie sind eben so monströs und corrupt als die unten anzus. Proben aus Orig.

VII. 7. 858. 897.

<sup>\*</sup> Belche Bewandtniß es mit der erwähnten gnostischen Tradition (wohl zu unterscheiden von der kirchlichen) habe, die, nach Str. I, 2, τον απόρλητον της συτως φιλοσοφίας λόγον enthalten soll, ist schwer zu sagen, indem El. sehr geheimnisvoll

Als weiteres Mittel bazu bient ber ganze Kreis ber (bamaligen) gelehrten Renntniffe, Musit, Aftronomie, Dialettit und insbesondere bas Studium der Philosophie; biefes ift nothwens big, um ben Glauben gur Gnofis gu erheben 1). "Go gerne wir jugeben, bag man ohne Wiffenschaft gläubig fenn fann, fo wenig halten wir es für möglich, ben Inhalt bes Beglaubten ohne ges lehrte Renntniffe zu verstehen. Wer bieg ohne Philosophie, ohne Dialektik und Gelehrsamkeit zu erreichen begehrte, ber gleicht bem, welcher Trauben ernten will, ohne ben Beinftock ju pflegen (I. 9, 541.). Die Apostel und Propheten fprachen allerbings ale Junger bes Beiftes, mas ihnen biefer eingab; aber wir fonnen, um bem verborgenen Ginn ihrer Borte zu ents wickeln, nicht auf eine, alle menschliche Bilbungsmittel ersenbe Leitung bes, h. Beiftes rechnen. Die miffenschaftliche Bildung foll und tuchtig machen, ben vollen Gehalt ihrer Borte gu entwickeln. Wer burch bie Kraft Gottes in seinem Denken erleuche tet werden will, muß ichon gewohnt fenn, über geiftige Dinge gu philosophiren, mnß bie Form sich angeeignet haben, welche nun durch einen neuen, höhern Geist befeelt werden foll 2).

Elemen & denkt sich nämlich das Verhältnis der Philosophie zum Christenthum auf eine ähnliche Weise, wie vor ihm Anstin n. A. Er legt zwar den Aussprücken der verschiedenen Schulen keine unbedingte Geltung bey, er sagt ausdrücklich, man müsse die Weisheit aus der griechischen Philosophie hervorholen, wie die Rosen aus den Dornen, aber er hält sie auch nicht, wie ein Theil seiner Zeitgenossen, für das Wert der Dämonen 3); er sieht vielmehr in ihr, besonders in der platonischen (I, 372.), die zerstreuten Strahlen der Einen Wahrheit, und leitet diese, nach dem allgemeinen Grundsat: warrwe altres two zwader deselle, 331) von Gott ab. — Es giebt, lehrt er, nur Eine Wahre

bavon rebet. Nach I, 348 u. V, 679 scheint es, als ob er barunter die Lehrfähe der neuplatonischen Philosophie, von benen fich in den Stromaten manche Spuren finden, verstanden habe. Bg. Dähne, de Prosess Clementis Alex. Lips. 1833. S. 60 ff.

<sup>1).</sup> VI, 10. p. 780.

<sup>2)</sup> I, 10. 342, nach Reanders freier Überfegung. S. 608. f.

<sup>3)</sup> So Irenaeus adv. Haer. II, 14, 7 u. 26. Tertullian, de anima I, 2 u. 3. de praescr. haeret. 7.

heit, ben göttlichen Logos "); biefer hat sich aber schon vor seis ner zeitlichen Erscheinung nicht nur ben Propheten geoffenbart. fondern, als die allgemeine Bernunft, gleich dem Lichte ber Sonne, allenthalben hin ergoffen 2): Daher finden fich in allen Guftes men und Schulen ber alten Welt Bruchftude ber Mahrheit. Samenförner bes Logos (saaean ude rou donou) und biefe bile ben ausammen die Gine Philosophie, welche nicht einer besonbern Schule angehort, nicht die Stoische, Platonische, Epifureis fche, Aristotelische, sonbern ber Inbegriff bes Wahren in allen ift 2). Der christliche Gnostifer aber vermag von seinem hos hern Standpunkt aus das Richtige und Falsche in allen jenen Systemen zu unterscheiden und die gerriffnen Glieder (bee Dentheus) jum Gangen zu verbinden 3), - baraud folgt, daß bie Philosophie ein hohes Gut, ein ebles Geschent ber göttlichen Borfehung ift 4). Gie follte ben hellenen bas werben, was bas Gefet ben Juden war, fle follte auf die Erscheinung ber

<sup>1)</sup> VII. 3. λόγδε πάντη κεχυμένος. Bg. Justinus M. Apol. II.
τὸ ἐμφυτον παυτὶ γένει ἀνθ. σπέρμα Τ. λόγου pg. 20. 26. 34.
μέρος τοῦ λόγου, λ. σπερματικός.

<sup>2)</sup> I, 7. 337. VI, 10, 781. In der griech. Philos. ift d. Babrheit Leginag.

<sup>3)</sup> I, 13. ganz.
Str. V, 12 ff. fincht El. die Übereinstimmung ber Philosophie und der christl. Offenbarung burch viele Eitate and ben Alten nachzuweisen. Allein biese Ubereinstimmung ift größtentheils nur scheinbar. Findet überhaupt einige Berwandtschaft zwischen dem Platonism. und dem Ehristenthum statt, so besteht sie in dem idealen Sparakter, in der allgemeinen, sittlichen Richtung dieser Philosophie, in ihrer Erhebung über das Irdiche, Gemeine und Schlechte zu dem Geistigen und Ewigen, obwohl auch dieser Gegensas von dem christl. Gegensas zwischen Welt und Gott, zwischen Fleisch und Geist unendlich verschieden ist; in den einzelnen Lehrsägen gehen bepde von vorn herein auseinander.

<sup>4)</sup> I, 5. 331. VI, 17, 820—599. In andern Stellen leitet El. die griech. Philosophie aus dem A. The her (δ έξ κβςαίων φιλόσοφος Πλάτων), zuweilen auch von niederen Engeln (I, 366. VII, 832.), die sie durch Diebstahl an sich gebracht und den hellenen zugewendet haben sollen (VI, c. 6.). Ginen Bersuch, diesen Biederspruch zu lösen f. ben Baur, Gnosis, S. 531 ff.

vollkommenen Wahrheit vorbereiten, zu einer vorläufigen Ges rechtigfeit hinleiten und fo ein Buchtmeifter auf Christum werben 1); diefer 3med ift allerdings mit ber Menschwerdung bes Logos erreicht, benn bamit ist bie absolute Wahrheit in ihrer Totalität - bie perfonliche Bahrheit - erschienen und bas Alles erleuchtende Licht der Welt aufgegangen .). Allein beshalb hat die Philosophie ihre Bedeutung und ihren Rugen noch nicht verloren, ob fie mohl zu bem offenbaren Logos in ein Berhaltniff tritt, wie die Maad zur hausfrau, wie hagar zu Gas rah. Sie bahnt jest ber königlichen Lehre ben Bea. indem fie bie Seelen reinigt und zur Annahme bes Glaubens vorbereis tet 3); fie bient jum Gindringen in bas tiefere Berftanbnig ber Schrift, jur Bertheibigung und Befestigung bes Glaubens, indem sie einerseits die Gründe für ihn an die Hand giebt, andes rerfeite die Ginwurfe bagegen entfraftet und fo gleichsam ber Baun und bas Wehege um ben Weinberg bes herrn wirb. "Die gott liche Offenbarung bedarf freilich ber menschlichen Wiffenschaft nicht; aber der Spostifer gebraucht sie auch nicht um ihrer selbst willen, fondern als Mittel, um bas Busammengehörige und Fremdartige, bas Allgemeine und Besondere zu unterscheiben, um bie Wahrheit forgfältig vorzutragen, barzustellen und ben Glauben zum Wiffen zu erheben (fie ift to guyaftior atior) 4). Daber haben auch die Apostel die Philosophie feinesmeas verworfen, vielmehr biefelbe in ihren Schriften unter ber Sulle bes Buchstabens für die Berständigern niedergelegt und ihre Übung vielfach empfohlen.

Indessen läßt es Clemens ben biesem, mehr außerlie ben, Gebrauch ber Philosophie nicht bewenden; er nimmt keinen

<sup>1)</sup> a. a. D. επαιθαγώγει καὶ αυτή (ή φιλοσοφία) το Ελληνικόν ώς ο νόμος τους Γβζαίους είς χζιστόν. Besonders vg. VI, 17. VII, 3. I, 20.

<sup>2)</sup> I, 9 u. 13. ohn n ahndeia. VI, 15. n örrws ahndeia, πρόσωπον της αληθείας ο υίδς τοῦ θεοῦ.

I, 16. 366. VII. 3. 839. φιλοσοφία ή Ελληνική οίου προκαθαίζει την ψυχήν είς παραδοχήν πίστεως.
 Bg. VI, 8. 771.

<sup>4)</sup> Str. I, 20. 375. 377. I, 9. 342. VI, 10. 780. VIII, 838. Dagegen Tertullian de praesc. haer. 7 cum credimus, nihil desideramus ultro credere.

Anstand die neuplatonischen Lehren — die ihm eben die Geheimlehren sind — mit dem Christenthum zu verbinden, er zählt
da, wo er vom Umfang der Gnosis redet, nicht blos die eigenthumlichen Wahrheiten des Evangeliums, sondern auch Sähe
aus der griechischen Metaphhist und Ethit auf, ja er geht so
weit, daß er die, der menschlichen Erkenntniß gesetzen, Schranken völlig vergist und die Behauptung ausstellt, für den Gnostiker gebe es nichts Unbegreisliches mehr, gleichwie dem Sohne
Gottes nichts unbegreislich ist -).

Es lenchtet von selbst ein, daß diese ganze Auffassung an großen Mängeln leidet, indem sie theils das Wesen und die Kraft des Glaubens völlig verkennt, theils die Philosophie zur Theologie in ein rein äu ßerliches Berhältniß sett. Und wie könnte dieß auch anders senn? Beyde, die heidnische Philosophie, und die christliche Theologie, sind im Princip wesentlich verschieden, in einzelnen Theilen einander geradezu entgegengesett; sollen sie gleichwohl verbunden werden, so kann es zu keiner lebendigen Durchdringung, sondern höchstens zu einer Vermischung dieser so heterogenen Elemente kommen, wie denn dieß Elemens selbst gefühlt und gleich in der Einleitung zu den Stromaten ganz richtig ausgedrückt hat, wenn er sagt, er wolle die Wahrheit vortragen. (The adhideun an an einze put put ner vost gestosophas dby pass, paddor de exenaduppinn nat einen vost entwen.

<sup>1)</sup> VI, 8. 774: τολμώμεν φάναι, πάντων ἐπιστήμονα ἔιναι καὶ πάντων περιληπτικόν, βιβαία καταλήψει κυχεημένω, καὶ ἐπὶ τῶν ἡμῖν ἀπόρων καὶ τῷ ὄντι γνωστικών (quae pertinent ad mysticam revelationem. Potter) sc. τὸν γνωστικόν.

<sup>2)</sup> Sanz richtig bemerkt dazu Mosheim, Comment. de redus chrante Const. M.: Clementem agmen eorum ducere, qui philosophiam — imprudenter prorsus et vitiose ad religionem christianam accomodarunt. Bg. das Urtheif des Photius Cod. 109. S. 89. ir risi di narredus is asibis nai pudúdis con dispose indigenai — nai adda di pugla pduagi nai pdas-ynpei. — Den Gegensat gegen die Theorien des Clemens enthalt Tertullians Ausspruch: "Christiano quaerere non licet, quam quod inveniri licet, sc. das von Gott in seinem Bort Geoffenbarte.

nicht stehen bleiben, weil sie da noch in einem innern Widersspruch mit sich selbst befangen war; sie mußte die fremdartigen Elesmente erst allmählich von sich ausstoßen, und statt wie dieher mit Hilfe einer traditionellen Philosophie ihre Aufgabe lösen zu wolsen, eine eigene christliche Glaubenswissenschaft aus dem Worte Gottes erzeugen; und hierin machte sie sogleich durch den Rachsfolger und Schüler des Elemens durch Origenes einen besdeutenden Fortschritt (geb. 183. zu Alexandria, gest. zu Thrus 253. oder 54.)

Mit großen Gaben ausgeruftet, war biefer berühmte Rirdenlehrer eben fo fehr burch chriftliche Frommigfeit, burch boben, fittlichen Ernft und burch gluhenben Gifer für die Sache bes Reis ches Gottes ausgezeichnet, als burch feine wiffenfchaftlichen Beftrebungen, burch feltene Ausbauer und einen mahrhaft bewunbernsmurbigen Rleiß, ber ihm ben Ramen adauartivoc erwarb. Über seinen theologischen Charafter ist von jeher auf das verschiedenste und widersprechendste geurtheilt worden 1). Geine gahlreichen Berehrer und Schüler haben faum Worte finden tonnen, um ihn zu erheben, feine Begner, um ihn zu verbach tigen und zu verkleinern, obwohl felbst biefe feinen großen Berbiensten ihre Bewunderung nicht versagen konnten und bekennen mußten, bag feit ben Tagen ber Apostel bie Rirche einen größern Lehrer, als ihn nicht gehabt habe. Hier, praef, in Hom. Orig. Ubi bene, nemo melius, ubi male, nemo pejus mar das gewöhnliche Urtheil ber Mit = und Nachwelt über biefen Mann, ber bas Borbild ber größten Theologen in ber griechis fchen Rirche, ja ber Lehrer vieler Jahrhunderte gewesen ift, ber ben entschiedensten Einfluß auf die wissenschaftliche und bogmatische Entwidlung feiner und ber folgenden Zeiten ausgeübt hat, ber bald als Bertheibiger ber Orthoboxie gepricken, bald unter bie Reger gerechnet und mit bem Bannfluch belegt 2), und

<sup>1)</sup> So best. Mosheim. a. a. D. p. 606. Ex contrariis conflatus Orig. sapiens insipiens, acutus hebes, prudens imprudens, superstitionis hostis idemque patronus, christ religionis acerrimus vindex et simul corruptor. p. 610. vir sine controversia magnus et cum paucis omnium aetatum heroibus comparandus. Bg. hieronym. an vielen Stellen. Guerife a. a. D. 59.

<sup>2)</sup> Uber Dr. Leben und Charafter f. die Lobrede seines Berchrers Gregorius Thaumat. Vol. IV. ben de la Rue, die Apologie des

vielleicht am treffenbsten und richtigsten von einem seiner Gegs ner, dem obengenannten Bincentius, gewürdigt worden ist. (s. Anm.)

Drigenes gehört nicht fowohl unter bie ichopferischen Beifter, Die aus fich felbst ein Reues erzeugen, als unter bies jenigen, bie bas Borhandene in fich aufnehmen und verarbeiten. Seine Bilbung war mehr historisch als eigentlich philosophisch. mehr gelehrt als weculativ. Seine Belehrfamfeit, die Bewundes rung feiner Zeitgenoffen, umfaßte ben gangen Rreis beffen, mas bamale in ben Schulen Alexandriene gelehrt und getrieben murbe; feine Bekanntschaft mit ber griechischen Litteratur und Sprachwiffenschaft machte ihn zu einem ber gefeiertsten Lehrer und versammelte viele gebildete Beiden um ihn her, von benen er fväterhin manche jum Chriftenthum herüberführte; benn er gebrauchte feine Gaben und Renntniffe nur jum Dienft ber Bahrheit und legte ihnen auch nur in fo weit einen Werth ben, als fie-biefem 3mede bienen tonnten 1). Inebefondere follten fie ihm jum tieferen Gindringen in bie h. Schrift, jur Erforschung ihres geheimnisvollen Inhaltes (wie er in bem Brief an Gregor Vol. I, p. 30. zeigt), mithin zur umfaffenden Ausbildung jener allegorischen Erflärungeweise, bie er von Philo und Cles mens herübergenommen hatte, behilflich fenn. Was er in biefer Binficht geleistet, welche Berdienste er fich als Rritifer und Greget erworben hat, mit welchem Rechte er nicht nur ber Begründer ber allegorischen, sondern auch der grammatischen Interpretation genannt worden ift, fann hier nicht näher erörtert

Pamphilus u. das schöne Denkmal, das ihm Eu febius in seiner Rirchengeschichte VI. c. 2. ff. gesetht hat. Außerdem du Pin: Nova bibl. quet. occl. I. p. 190. Tillemont, Reander, Guerife a. a. D. Schröfb. Bb. 4.

<sup>1)</sup> Euseb. H. E. VI. 18. 19. Hier, de vir. illustr. 54. Illud de immortali ejus ingenio non taceo, quod dialecticam quoque et geometriam et arithmeticam, musicam, grammaticam et rhetoricam omniumque philosophorum sectas ita didicit, ut studiosiores quoque litterarum saecularium sectatores haberet, et interpretaretur eis quotidie concursusque ad eum miri fierent, quos ille propterea recipiebat, ut sub occasione saecularis litteraturae in fide Christi eos institueret. Bg. Epiphan. Haer. 64, 1. Vinc. Lirin. Comm. 33.

werben, weil es außerhalb ber Grenzen unserer Aufgabe liegt. Mir scheint jedoch ber Ruhm, ben er nach biefer Seite bin erlangt hat, weit hinter feinen wirklichen Berbienften gurudgus bleiben. Denn burch ben willfürlichen und maaflosen Gebrauch. ben er von der bamals beliebten Allegorie machte, bat er bie größte Berwirrung in bie Schriftauslegung gebracht und bem Auffommen einer gesunden Eregese für eine lange Zeit entgegen: gewirft; wenn er aber fogar erft neuerdings (von B. v. Ammon und Strauß) als ber Borläufer ber mythischen Auffassungsweise erhoben und geprießen worden ist, so gereicht ihm gerade bieß jum höchsten Cabel, und wurde bem Urtheil über ihn noch mehr schaben muffen, wenn nicht bie 26ficht, die er daben gehabt, und die Principien, von benen er baben ausgieng, benen jener Lobredner jum Theil geradezu entgegengefett gewesen maren. Denn, wie wundersam er auch mit ber h. Schrift verfuhr, so hielt er boch an ihrer Göttlichfeit mit großer Ehrfurcht und heiligem Ernfte fest, und bie, von ihm behauptete Unmöglichkeit, ihre scheinbaren Widersprüche (benn wirkliche aab auch er nicht zu) auf dem Wege ber historische grammatischen Auslegung zu lösen, hatte nicht sowohl ihren Grund in feiner Unfähigfeit hiezu, ale in ber vorgefagten Deis nung, daß in ber Allegorie ber Schluffel zur Schrift, bas Mittel jur Befeitigung aller Schwierigfeiten gegeben feb. diese Boraussetzung und seine damit verbundene Unsicht von dem tieferen Schriftsinn und ber Berschiedenheit ber Offenbarungestus fen zu begründen, sucht er selbst ba, wo es sonft Niemanden eins fallen murbe, Wibersprechenbes ober Gottes - Unmurbiges aufzuzeigen, niemals aber, um bas Unsehen und die Wahrheit bes göttlichen Wortes selbst zu erschüttern, welches ihm vielmehr (als bas rò ir coma ric andelac) über jeden Zweifel erhaben. ftand. - Ale Dogmatiter ging fein Sauptbestreben babin, bas Christenthum geistig aufzufassen, die ewigen Ibeen, die ben historischen Thatsachen ber Offenbarung zu Grunde liegen, zu erkennen, bas Zeitliche und Geschichtliche als Darftellung und bulle berfelben zu betrachten, und alles Einzelne fo ju faffen, und ju ordnen, bag es ber wahren Idee von Gott entspricht und als ihre nothwendige Manifestation erscheint. Dief ist ber oberfte Grundsat seiner gangen Theologie, bieg bie Norm, nach welcher er

entscheibet, was in der Schrift buchstäblich zu nehmen und was allegorisch zu deuten sen, dies bas Princip aller seiner bogmatischen Bestimmungen.

Wie jedoch dieses Princip ben vielem Wahren bennoch manche irrige Boraussegungen in fich schließt, so tounte auch die Anmenbung beffelben der chriftl. Theologie nur theilweise forderlich fenn und ich muß namentlich gegen bas, was S. v. Ammon in biefer Begiehung gesagt hat 1) aufe entschiedenste protestiren. Der Forts fchritt, ben bie Theologie burch Drig, gemacht hat, besteht vielmehr barin, baf er er ft lich, obichon im Bangen an Clemens fich anschließend, boch bie littliche Bedeutung bes einfachen Glaubens ftarter, ale biefer, hervorhob, und die Gnofis in eine weit engere Berbindung mit ber Person bes Erlofere fette, so baf fie eigents lich nur bie Erkenntnig bes Gottlichen in ihm fenn follte; fobann - und bief ift fein Sauptverbienft - barin, baf er bie Idee einer chriftlichen Glaubenswiffenschaft fich zum vollständie gen Bewußtsenn gebracht und nicht nur zuerft flar und bestimmt ausgesprochen, sondern auch durchzuführen versucht hat; endlich in ben wesentlichen Bestimmungen, burch die er einzelne Dogmen weiter fortgebildet hat. G. Abich. II.

Drigenes geht mit Clemens von ber Überzeugung aus, bag bas. Chriftenthum die Offenbarung ber absoluten Bahr. heit und barum über jede frühere Offenbarungeftufe unvergleiche Er erfennt als ben eigentlichen 3med bef bar erhoben sen. felben bie fittliche Umgestaltung, Erneuerung und Burudführung ber fündigen Welt zu Gott, er nennt die christliche Lehre eine Ildasnadía, martos apresasa perntou, meosayayousa de di in-Τύγου καὶ ζώντος λόγου τῷ ɨπὶ πᾶσιν Θιῷ (c. Cels. III, 81.) er findet in ben großen sittlichen Wirkungen, die fie hervorges bracht hat, ein vollgultiges Argument, wie für die Göttlichkeit ihres Stifters, so für die Wahrheit ihres Inhaltes und weist die heidnischen Gegner wiederholt auf dieses schlagende Zeugniß bin. Die göttliche Rraft unferes Jefu, fagt er zu Celfus, ift of fenbar in ber gangen Belt; allenthalben ftehen feine Gemeinden ba und leuchten wie Sterne in der Finsterniß des allgemeinen

<sup>1)</sup> Die Fortbildung bes Christenthums jur Beltreligion 25ft. 1 Abth. E. 80 ff.

Tausende verlaffen die Laster, benen fie im Beis benthum bienten, und fammeln fich um ben Erlofer her zu einem ausermahlten und heiligen Bolf. Seine Lehre flößt benen, Die bas aufrichtig glauben, mas fie über Gott, über ben Seiland und über bas fünftige Gericht verfündigt, eine munderbare Sanft. muth und Gebuld, eine Liebe zur Bucht und Ordnung ein, wie man fie vorher nicht gesehen hat und rechtfertigt baburch ihren göttlichen Urfprung; benn wenn überhaupt alles mahrhaft Gute von Dben fommt, (ouder genorde er ar Dewners abei plomrat a. a. D. I, Q. II, 79) wie follte bieß nicht gang vorzüglich von einer Lehre gelten, die fo viele Seelen von ber Gemalt ber Sunde befehrt und zur Tugend, zur Gerechtigfeit, ja zur Gotte ähnlichkeit hingeführt hat 1) ? Daffelbe beweist die schnelle Ausbreit tung diefer Lehre über fo viele lander, ihr Sieg über die bie erbittertften Reinde, über die blutigften Berfolgungen, über die vereinten Bemühungen ber irdifchen Machthaber und ber bofen Bei fter unter dem himmel 2). Daneben beruft fich Drigenes auf ben Beweis bes Beiftes und ber Araft, b. h. auf die Bunber und Weissagungen Jesu und seiner Apostel - beren Mahrheit er gegen die Ginmendungen bes Celfus gu rechtfertigen bemuht ift - und auf die Spuren ber Bundergabe, Die fich noch fpaterhin, in einzelnen Erfcheinungen, felbft bis zu feiner Beit, in ber chriftlichen Rirche zeigen 3).

Was das Verhältnis dieser Lehre zur menschlichen Bernunft betrifft, so kann Dr. einen absoluten Gegensat schon des halb nicht annehmen, weil er beyde aus derselben Quelle, aus der göttlichen Urvernunft, dem  $\lambda \delta \gamma \delta \varsigma$ , ableitet. Daben erkennt er allerdings an, daß die menschliche in ihrem gegenwärtigen Zustande durch die Sünde getrübt sen und weist eben daraus die Nothwendigkeit einer besondern Offenbarung nach, behauptet aber ausdrücklich, daß auch jest noch wenigstens eine theil-

c. Cels. I, 9. 43. 64. II, 79. III, 27. 29. de Principiis IV.5. in Matth. XII, 2.

<sup>2)</sup> a. a. D. I, 26. 27. IV, 32.

<sup>3)</sup> Bg. c. Cels. I, 6. 67. VII, 4. 8. Comment. in Evang. Johannis Tom. XX, 28. S. auch Reanders: Denkwurdigfeiten aus ber Gefch. des Christenthums 1 Bd. S. 155 ff. Guerife a. a. D. p. 271.

weise Verwandtschaft zwischen ihnen stattfinde, indem ber Inhalt bes chriftl. Glaubens mit den allgemeinen Ideen, bie bem Menschen ursprünglich eingepflanzt find, mit dem Gottesbewußts fenn und bem Sittengesete, bas Alle in fich tragen, übereinstimme 1). Er laugnet baber feineswegs, daß auch bie Beiben einige Erfenntnig von Gott besigen, wohl aber, daß biese wie Celfus will - auf bem Wege ber Sontheffs ober Una: Infie, burch Berbindung und Zusammensetzung der Begriffe, ober burch Abstraftion von bem Borhandenen gewonnen werde 2); benn bie menschliche Ratur fen für fich burchans nicht im Stanbe. Gott zu suchen und richtig zu erkennen, ohne die Bilfe von Dben 3). Den Bater kennt Riemand als ber Gohn, und mem es ber Sohn offenbaren will; deghalb ist alle Gottes = Erfennt = . nif unmittelbare Offenbarung, ein gottliches Licht im Menschen, ein Geschent feiner Gnabe und Liebe 4). Eben fo verhalt es fich mit den sittlichen Ideen; auch diese werden nicht erst burch Reflerion gefunden, fondern find bem Menschen burch Gottes Ringer ins Berg geschrieben 5), ein inneres Gefet fagt ihm, mas Gut und Bofe ift, und ftraft ihn, wenn er es übertritt; meff. halb auch diejenigen, welche feine positive Offenbarung haben. gurechnungefähig und für ihre Handlungen verantwortlich find 6). Durch biese primitiven Offenbarnngen, die alle ihre

<sup>1)</sup> c. Cels. III, 40. τα της πίστους ήμων ταις κοιναίς έννοίαις αρχήθου συγαγορεύοντα. Ι. 4.

<sup>2)</sup> c. Cels. I, 5. VII, 44.

<sup>3)</sup> VII, 42. οὐκ ἀυτάρκης ἡ ἀνθρωπίνη φύσις ὁπωςποτανοῦν ζητήσαι τὸν θεὸν καὶ εύρεῖν ἀυτὸν καθαρώς, μὴ βοηθεῖσα ὑπὸ τοῦ ζητουμένου.

<sup>4)</sup> VII, 44. Dela tivi Rugiti, oun adeil, egyindulen the voun and meta tivoc evdousias mol yivasnes dai tor deor, erhellt aus Matth. 11, 27.

<sup>5)</sup> I, 4. Dieß ift bilblich bargeftellt 2. Mos. 31, 18. durch die erften Tafeln, die Gottes Finger beschrieben und dem Moses übergeben hat, mahrend die spätern, die nach der Zerbrechung jener (d. h. nachdem has innere Geset durch die Sunde verwischt war) gegeben wurden, das positive Geset bedeuten.

<sup>6)</sup> Homil, in Numeros X, Tom. II, 303. Quis autem scripsit legem in cordibus eorum, nisi Deus digito suo? — Legem

Quelle in bem göttlichen Logos haben, war es nun auch schon vor deffen Menschwerdung möglich, ju einer partiellen Erkennts niß ber Wahrheit zu gelangen, und baher theilt Drigenes bie Überzeugung feines Lehrers, daß die hellenische Philosophie, bie übrigens auch aus bem 21. Teftamente geschöpft habe, ber Offenbarung weber in allen Studen entgegen, noch auch burchgängig mit ihr conform fen. " Biele Philosophen, fagt er 2), schreiben, baf Ein Gott fen, ber Alles erschaffen habe, Ginige fügen auch bas hingu, daß Gott Alles burch fein Wort gemacht habe und regiere, und daß es eben biefes Wort fen, wodurch Alles verwaltet werbe, und barin stimmen fie nicht nur mit bem Gefet (bem A. Tfte) überein, fonbern auch mit ben Evangelien; die sogenannte ethische und physische Philosophie enthalt fast burchgehends baffelbe, mas unfere Lehre. Aber fie meichen von und ab, wenn fie lehren, daß bie Materie gleich ewig mit Bott fen, baß fich Gott nicht um die Ungelegenheiten ber Sterblichen befümmere, fondern feine Borfehung gleichsam hinter bie Bolten gurudgezogen habe; fie weichen ferner barin von uns ab, daß fie den Gestirnen einen Ginfluß auf unfere Geburt und Schicksale guschreiben, bag fie bie Welt für anfangelos und emig erklären, und so giebt es noch seht viele andere Punkte, in benen fie mit und einstimmen ober bifferiren. bemerkt er gur 2. Mof. 18 - follen auch wir, weun wir etwas Richtiges und Wahres ben einem Seiden finden, nicht fofort mit bem Ramen bes Schriftstellers auch die Sache felbst verachten, noch im Bewußtseyn bes Besites gottlicher Offenbarung bochmuthia verwerfen, sondern nach dem avostolischen Befehl. Alles prufen und bas Gute behalten; - benn mas bie Beiben an Wahrheit besigen, das haben sie auch von Gott, theils unmittelbar, theils mittelbar aus Mose und ben Propheten 2).

utique naturalem, quam dedit Deus humano generi et in cunctorum mentibus scripsit, unde et initia sumimus ac semina quaedam ad perscrutandam veritatem. 

\$\mathbb{G}\$g. Comment. in Epist. ad Romanos III, 6. II, 9. (Tom. IV, p. 486 u. 509.) Homil. in Genesin XVII, 2. (Tom. II, 106).

<sup>1)</sup> Homil. in Genes. XIV, 3. p. 98. — VI, 2. de Principiis . I, 3, 1.

<sup>2)</sup> c. Cels. VII, 46. Homil. in Exod. XI, 6.

Bergleichen wir mit diesen Außerungen bes Drigenes seine Gre flarungen gegen Celfus, fo ergibt fich beutlich, bag er ben Unterschied awischen Chriftenthum und Philosophie meniger, obmohl theilmeise, in ben Inhalt, als in die Form, und in die, baburch bedingte, Berschiedenheit ihrer Wirfungen fete. Go faat er c. Cels. VII. 46: Die Junger Jesu betrachten auch bie gemors benen und zeitlichen Dinge, um badurch gleich als auf einer Leiter, jur Erfenntniß ber Ratur bes Beiftigen (rur von zur, ber intelligibeln Dinge) aufzusteigen (Rom. I, 20.); sie bleiben jeboch. hieben nicht stehen, sondern, sobald sie es hinlanglich burchforidit und ertannt haben, erheben fie fich gu ber emigen Rraft Gottes und weiter ju feiner gottlichen Wefenheit; fie miffen. baß ber gutige Gott feine Wahrheit und mas an ihm ertennbar ift, nicht nur benen, bie ihm anhängen, sondern auch Ginis gen von benen, bie noch außerhalb ber mahren Religion feben. geoffenbart habe; allein Mehrere von biefen, die burch Gots tes Leitung zur Erkenntniß fo hoher Dinge aufgestiegen find. verläugnen ihre Erfenntnif burch bie That und halten die Wahrheit in Ungerechtigleit auf. Cbendaselbst V. 1 ff. rebet er pon ben tieffinnigen und mahren Erörterungen ber hellenischen Beis fen über bas höchste Gut, von ber Erhabenheit und Göttliche feit der Platonischen Gedanken, und wenn Celfus bie Behaups tung aufstellt und burch Citate aus ben Philosophen zu bemeis fen fucht : bag, mas ben ben Chriften mahr und fcon gefagt fen, fich noch beffer und beutlicher in ber hellenischen Weisheit finbe, fo erhebt Drigenes bagegen feinen eutschiedenen Widerspruch. legt nicht, wie etwa zu vermuthen, sogleich offenen Protest ein. sondern erinnert nur baran, daß die Form ber hellenischen Phis losophie, die schöne und funftreiche Darftellung Plato's, die gries dische Wohlredenheit und bialeftische Reinheit lediglich ben Sochs gebildeten und Wiffenschaftlichen angänglich gewesen fen, baber auch nur einigen Wenigen genutt habe, mahrend ber einfache. fchmuck - und funftlofe Stil Chrifti und feiner Apostel für Alle. auch für bie ungebilbeten und einfachsten Menschen berechnet fen. meil das Christenthum Allen Alles fenn wolle. Und bien ift eben fein großer Borgug vor ber Philosophie. - "Ein Gleichnis mag dies veranschaulichen (VII, 59.60.). Man denke fich Dieselbe aute und gesunde Speise, aber auf boppelte Beise gugerichtet; funftreich und lederhaft bereitet, wird fie blos ben Reis

den und Keinschmeckern munden, einfach und traftig - wird fie Allen, ben Urmen, ben gemeinen Leuten, ja gangen Bolfern gur Stärfung und Gesundheit bienen. Bugegeben nun, bag bepbe gleich gesund und nahrhaft feven, fo ist boch unleugbar, bag berjenige Urgt gemeinnüßiger und menschenfreundlicher ift, welcher für bie Gesundheit ber Menge, als ber, welcher nur für bas Wohlbefinden einiger Wenigen forgt. So gleichen Plato und die übrigen hellevischen Weisen mit ihrer schönen Sprache ben Araten, die blos für bie Bornehmen forgen, die Menge aber verachten; hingegen bie Propheten und Apostel, welche jene funstreiche und zugleich dunkle Darstellungsweise (bie Beisheit ber Menschen ober bes Rleisches, wie fie bie Schrift nennt) verschmähen, gleichen benen, tie benfelben Rahrungestoff gur Gefundheit Aller zubereiten, indem fie fich einer Form bedies nen, die fich ber Ausbrucks und Kaffungemeise ber Menge anschließt." — Daraus ergiebt sich zugleich die Differenz in ben Wirknngen bes Christenthums und ber Philosophie. biese vermag eine sittliche Umgestaltung in den Menschen herporzubringen, wie einzelne Benfpiele aus allen Zeiten und Schulen berfelben, namentlich bie eines Berafles, Donffens, Sofrates und Musonius, ja felbst eines Phabon und Poles mon beweisen (c. Cols. III, 66. 67. 1). Indeffen find biefe Mirtungen nur felten; felbst die Mehrzahl der Philosophen hat fich. ohnerachtet ihrer beffern Erfenntnig, ber gemeinften Un-Attlichkeit hingegeben (VI, 4.), Die Menge des Bolfes aber mufite von den heilfamen Ginfluffen der Beltweisheit gang unberührt, und barum auch in ben Tiefen ber Gunde und bes Mahnes versunten bleiben. - Sang andere bas Chriftenthum Die biefes in seiner einfachen Form Allen zugänglich ift, fo wirft es auch heilend, beffernd und heiligend auf Alle (VII, 50. S. oben). Dazu komunt, daß nach der h. Schrift (Pf. 78,

<sup>1)</sup> είσι γας και κατα πάσαν φιλοτοφίας αίζεσιν — οι τοσούτον μεταβεβληκέναι ίστοςούμενοι, αςτε αι τους έγκεισθαν παράθειγμα του αίζεστου βίου. Man staunt billig über die Gmach, die D. besonders durch einige der oben angeführten Lugendmuster dem Christenthum anthut, und über den gänzlichen Mangel an Einsicht in das Wesen der christichen Heilisqung, der sich hier verräth.

12) das Gesagte, wenn es auch an und für sich wahr und überzeugend ist, boch nicht hinreicht, um die Herzen der Mensschen zu gewinnen, wosern nicht dem Redenden auch eine göttsliche Kraft verliehen wird und seinen Aussprüchen eine besondere Eindringlichkeit beywahnt, die nur von Oben kommen kann. Sollten daher auch manche kehren der Hellenen dem Inhalt nach mit den unsrigen völlig identisch senn, so haben sie doch nicht dieselbe Kraft, die Seelen zu ergreisen und zum Geshorsam zu bewegen; es sehlt ihnen die Hauptsache, die göttsliche, umbildende, heiligende und beseligende Gewalt" (VI, 2. III, 81).

Borfichtiger, jeboch nur scheinbar richtiger, (f. unt.) brudt fich Drigenes über ben Gebrauch, ben bie Theologie von ber Philosophie zn machen habe, aus. In dem Brief an Gregorius Thaumaturgus, Vol. I, p. 30, weift er biefer ausbrucklich baffelbe Berhältnig zur chriftl. Dogmatif und Eregefe an. welches die propadeutischen Wiffenschaften ber Geometrie, Dus fit, Grammatif, Rhetorit und Aftronomie ju ihr, der Philosophie, haben, und c. Cels. VI. 13.fagter: bie menschliche Beise heit, die Beisheit biefer Belt, ist eine Schule für bie Seele, eine Propadeutif, modurch ber Beift tuchtig wird, die gottliche Beisheit zu erlangen. Diese, bie copla, ift bas Biel und bas Ende, Die erfte von ben Gnabengaben, beren Paulne 1 Ror. 12, 8 u. g ermahnt, ber höchste Standpunkt, auf bem ber Blaube jum Wiffen, Die Erkenntnig gur Unschauung wird ; bas Mittel bazu ift die prages, die Wiffenschaft ber heil. Schrift, die une terfte Stufe aber ift ber Glaube (Bg. III. 46.). Über bas Berhältnif biefes brenfachen Standpuntte erflärt er fich nun in folgenber Beise:

Der Glaube, im Gegensatz gegen die höhere Ertenntniß, der einfache blose Glaube, wade nie, ist im weites
sten Sinne die Aufnahme eines Gegebenen, eine Zustimmung
ohne Gründe. "Alle menschlichen Dinge beruhen auf dem Glausben; selbst die Geschäfte des täglichen Lebens werden meistens
auf Hoffnung eines günstigen Erfolgs begonnen, man pflanzt
und säet, man schifft und freit, man unternimmt selbst zweis
felhafte Dinge, weil man glaubt, daß sie zum Besten ausschlagen
werden "); eben so ist es auf dem Gebiete des Geistigen. Denn

<sup>1)</sup> c. Cels. I. 11.

warum mahlen bie, welche fich ber Weltweisheit ergeben, gerade biefen ober jenen Lehrer, biefe ober jene Schule, ale deffe balb weil fie glauben, bag fie vor ben übrigen ben Borzug has Ber aibt fich bie Mühe, bie Principien aller Partheien. Die Beweise für ihre Meinungen und die Gegenarunde anzus hören und zu prufen, bevor er fich entschließt, ein Stoifer, ein Platonifer, ein Peripatetifer ober Epifuraer zu werben, ober fonft einer Schule fich juzuwenden? Der Grund, wodurch fich bie Deiften bewegen laffen, 3. B. gu ben Stoifern gu treten und bie übrigen zu verachten, liegt nicht in einer vorherganate gen Prüfung ber Grunde und Gegengrunde, sonbern in eis nem innern unbewuften Buge, in einem Unmittelbaren, über ben Begriff Erhabenen 1). Ift es also nicht auch ber Bernunfe angemeffen, Gotte zu glauben und bem, welchen er gefenbet hat? Rannl man es alfo ber Menge ber Chriften verbenten, wenn fie ftatt aller Beweise mit ber einfachen Berficherung bes herrn fich beanugen ? Und fo ift der Glaube der Meisten Beschaffen : er ift ein Rurmahrhalten ohne Grunde, ein a dop of migtebete bas aber von Gott unmittelbar in ben Bergen gewirft wird." Das Rahere über Ursprung, Wefen und Inhalt biefes Glaubens banat ben Drigenes fo eng mit ber Lehre von bem Griofer ausammen, daß es erft bort entwickelt werden tann, und gerabe bieft ift ein bebeutender Borgug bes Drigen. Suftems por bem bes Clemens, ber biefe innige Beziehung bes Glaubens auf Christum verfennt und ihn meistens gang allgemein gefaft bat.

Außerbem unterscheibet sich Drigenes auch barin von seinem Borganger, baß er bie praftische Wichtigkeit bes eins sach en Glaubens, zwar nicht genügend, boch stärker hervorshebt. Auch ber einfache Glaube, lehrt er, ist hinreichend zur Seligkeit; er besitzt die Kraft, bie Menschen von ber Gunde zu bekehren und zu bessern, seine Wirkung ist überall ein frisches träftiges Leben 2), wie dieß die allgemeine Erfahrung lehrt;

<sup>1)</sup> I, 10. αλόγφ του φορά — wenn man bieß anders mit hjort in feinem 3. Scot. Erigena (Ropenhagen 1823) fo übersepen barf — Bg. I, 11. III, 38.

<sup>2)</sup> c. C. I, 9. 'V, 57. εβρωμέτος βίος. Comment. in Johannem Tom. X, 28. Die Gläubigen find die, so auf bem engen Bege mandeln.

benn mahrend sich die sogenannten Weisen unter ben hellenen ben unnatürlichsten Lastern ergeben, so zeigen selbst solche Chris ften, die entweder burch ihre natürliche Beschränftheit, ober burch Mangel an höherem Unterricht ber grundlichen Ginficht entbelren, aber einfach an Gott und feinen Gingeborenen glauben, bennoch in ihrem gangen Banbel eine Burbe, eine Sittenreinheit und Offenheit, die beffer ift, als alles Biffen 1). Daß aber biefer Glaube auch in feiner einfachen Gestalt fo viel wirkt, ist eine sehr weise und wohlthatige Beranstaltung Gottes. ba ja auch die Ungebilbetern felig werben follen, und nur bie Beniasten Zeit ober Talent zum tiefern Ginbringen haben. — Indessen ist es doch weit besser die christliche Lehre miffenichaftlich zu behandeln; dieß ist nicht nur möglich, sone bern fogar Pflicht für Alle, die durch ihre Individualität bazu berufen find, und wird von ber Schrift ausbrudlich geboten 2). Der Inhalt unseres Glaubens ift so beschaffen, bag er ber Erforschung einen eben so reichen und wohl noch reichern Stoff barbietet, als die Philosophie; er ift, als die Offenbarung ber abfoluten Bernunft, burchaus vernünftig und tann baber auch ins Wiffen aufgenommen, und nach ber Weise ber hellenischen Dias leftif (we mede endnenne anddulen) vernunftmäßig erhartet, ents widelt und dargestellt werden 3), ja die heil. Schrift tragt felbst bie Aufforderung bagu in fich; benn fie enthält vieles Duntle und Rathselhafte, um ben Forschungsgeift anguregen und zu üben, fie verbirgt in ihrem Buchstaben einen tiefen.

c. Cels. VII, 49. I, 9 n. 10.
 Homil. in Numer. XXII, 1. Innocentiores quique, etiamsi sensu deficiant, habent tamen bona opera, non excluduntur a haereditate sanctorum.

<sup>2)</sup> I, 9. 13. dagiges μετά λόγου καὶ σοφίας συγκατατίθεσθαι τοις δόγμασιν, ήπες μετά ψιλής πίστεως. III, 44 — 48. Bo Dr. den Gegnern der Bissenschaft kaum den Namen der Christen gönne und die Stellen der Schrift, welche die Beisheit dieser Beit verwerfen, blos auf eine falsche, materialistische Beltansicht bezogen wissen will.

<sup>3)</sup> I, 2. III, 38, wo deshalb der christl. Glaube πίστις βεβασαγισμένως έξητασμένη heißt. de Princ. IV, 1. λόγω κρατύνειν την πίστις.

innern Sinn, sie schließt, wie der Leib den Geist, ein ewiges geistiges Evangelium ein, und stellt die höheren Wahrheiten in Gleichnissen und Bildern, die ewigen Ideen in der Form einer zeitlichen und geschichtlichen Offenbarung dar 1); dieses für die Ungebildeten und fleischlich Gesinnten, jenes für die Geistigen (Trev parinol).

Der Wissenschaft liegt somit eine boppelte Aufgabe vor: erstlich, ihres Objectes, ber christlichen Bahrheit, fich vollständig zu bemächtis gen, zwentens, biefe fustematifch zu construiren und darzustellen. Um bas Erstere zn vollbringen hat fie junachst mit Silfe ber allegorischen Auslegung ben tiefern Sinn aus ber b. Schrift zu entwickeln, ben Geift aus feiner Bulle, ben Kern aus ber Schale zu befrenen und so bie Bahre beit in ihrer reinen Gestalt zu gewinnen; fie muß bas finnliche Evangelium in das geistige übertragen, die, ben historischen Thatfachen und Gleichnifreben zu Grunde liegenden, allaemeinen Ibeen ermitteln, in ber zeitlichen Erscheinung bes gotts lichen Logos fein inneres gottliches Wefen, in feinen irbischen Sandlungen feine ewige Wirffamfeit anfchauen lernen 2); fie muß felbst noch über die Schrift, die nur die erften Glemente ber höhern Erkenntnig und gleichsam nur eine turze Ginleitung in fe enthält, hinausgehen und sich zu dem Urquell berselben, bem absoluten Logos, erheben 3). Dieg ift die Aufgabe ber Eregese,

<sup>1)</sup> Comm. in Johannem Tom. I, c. 8, 9, 10. (Vol. IV, S. 10.). Das her der Unterschied zwischen einer exoterischen und esoterischen Lehrart (f. c. Cels. I, 9. III, 79.) zwischen einem feischlichen und geistigen Christenthum, Comm. in Joh. a. a. D.

<sup>2)</sup> a. a. D. eis τα βάθη τοῦ εὐαγγελικοῦ νοῦ φθάσαι καὶ εἰρευνῆσαι τὰν εν αὐτῷ γυμνὰν ἀλήθειαν — τὸ αἰσθητὸν εὐαγγελιον μεταλαβεῖν εἰς πνευματικὸν ff. — ઉદ fragt fich: τίνα τὰ ἀληθινὰ τοῦ Μωῦσέως νόμου, ὧν ἀποθείγματι καὶ σκιᾳ ἐλάτρευον εὶ πάλαι, καὶ τίς ἡ ἀλήθεια τῶν ἐν ταῖς ἱστορίαις πραγμάτων, ἄτινα τυπικῶς συνέβαινεν ἐκεινοις. ἐγράφη ενὲ δὶ ἡμᾶς, εἰς οῦς τὰ τέλη τῶν αἰώνων κατήντησε. Βg. Neanber R. Θείφι. Βb. 1. 2bth. 3. ©. 624—633.

<sup>3)</sup> Comm. in Joh. T. XIII. 5. 6.

und bazu bedarf es nicht nur ber Bephilfe vielfacher grammatie fcher, historischer und anderer profanen Renntniffe, fondern gang besonders des h. Geistes, der Gnadenagbe ber Beisheit. - Um bie andere Seite ber vorliegenden Aufgabe, bie logische Berbindung und fustematische Darstellung ber chrifilichen Lehre, zu vollbringen, hat jedoch bie Biffenschaft nicht sowohl von ber h. Schrift felbst, als von ber allaemeinen, firchlis den und apostolischen Trabition ausaehen: benn da fich bereits unter den Bekennern des Evangeliums eine große Meinungsverschiedenheit über die wichtigsten und wesentlichsten Artifel bes Glaubens erhoben hat, fo wird es nothwendig, que porderst hierüber sichere Grenzlinien zu bestimmen und einen festen Ranon aufzustellen; und einen folden bietet eben die kirchliche und apostolische Verfündigung (Lehre), die durch die Ordnung der Rachfolge von den Aposteln her überliefert ift und noch gegenwärtig in den Rirchen gilt, bar: nur mas in feis nem Stude von ihr abweicht, ift für Bahrheit gu halten 1). Indeffen reicht biefe Glaubensregel nicht aus; benn fie enthält nur das Allgemeinste, ohne felbst bafür Des weise anzuführen, fie läßt viele wichtige Bunkte ganz unent-Schieden, und muß also theils aus ber Schrift, theils burch weis tere Forschung ergangt, erweitert und naher bestimmt werden. "Die Apostel haben nämlich ben ber Berkundigung ber Beiles lehre über manche Gegenstände bas Rothwendige

De Principiis praes. n. 2. (Vol. I. p. 47.). Quoniam multi—
non solum in parvis et minimis discordant, verum etiam in magnis et maximis — propter hoc necessarium videtur priusde his singulis certam lineam manisestamque ponere regulam, tum deinde etiam de caeteris quaerere. — Cum nonnulli diversa sentiant, servetur vero ecclesiastica praedicatio per successionis ordinem ab Apostolis tradita, et usque ad praesens in ecclesiis permanens: illa sola credenda est veritas, quae in nullo ab ecclesiastica et apostolica discordat traditione. Comm. in Matth, series 64. Nos illis (ben haretisem) credere non debemus, nec exire a prima et ecclesiastica traditione, nec aliter credere, nisi quemadmodum per successionem ecclesiae Dei tradiderunt nobis. Vol. III. 864. 852. publica et maniscata capitula. Über ben Inhalt bieser Giaubeneregel se unten.

Allen, auch benen, die sich gegen bas tiefere, wissenschaftliche Erfennen gleichgiltig verhalten, mit getheilt; Die Erforschung ber Gründe ihrer Lehren und bes Zusammenhangs berfelben aber benen überlaffen, welchen die höheren Gaben bes Geiftes verliehen murben (und dieß fällt noch mit in die Aufgabe bes Cregeten). Bon anderen bagegen haben fie nur gang eine fach gesagt, baf fie feven, bas Die und Poher aber verschwiegen, ohne 3weifel, um ben Freunden ber Wiffenschaft unter ihren Schülern einen Stoff ju geben, an bem fie fich üben und bie Krüchte ihres Beiftes zeigen fonnten =)." gilt es nun, burch eigenes Rachbenten bas Bahre zu finden, durch innere, aus dem Wesen der Dinge hergeleitete Grunbe bas Gegebene zu beweisen, burch logische Schluffe und Des ductionen das Kehlende ju ergangen und bas Unbestimmte ju bestimmen, und so ift es benn die eigentliche Aufgabe ber chrifts lichen Theologie: auf ber Grundlage ber allgemeis nen Rirchenlehre ein Gebäude ber Biffenschaft ju errichten, aus ben einzelnen lehren u. Gagen eine zusammenhängende Reihe zu bilben, bas Bahre an jedem durch flare, bunbige Beweise theils aus ber Schrift, theils aus eigener Speculation zu ermitteln, und Alles in ein fyftematis iches Bange, - gleichfam gu Ginem Rorper - gu berbinden 2)."

<sup>1)</sup> de Pr. a. a. D.: S. Apostoli fidem Christi praedicantes de quibusdam quaecunque necessaria crediderunt omnibus — manifestissime tradiderunt, rationem scilicet assertionis eorum relinquentes ab his inquirendam, qui spiritus dona excellentia mererentur — de aliis vero dixerunt quidem qui a sint: quo mo do autem aut un de sint, siluerunt profecto ut studiosiores quique ex posteris suis, qui amatores essent sapientiae exercitium habere possent, in quo ingenii sui fructum ostenderent.

<sup>2)</sup> a. a. D. n. 10. Oportet igitur velut elementis ac fundamentis hujusmodi (sc. dem Indalt der ecclesiastica praedicatio) uti secundum mandatum, quod dicit: Illuminate vodis lumen scientiae — Oaca 10, 12. — omnem qui cupit seriem quandam et corpus ex horum omnium ratione perficere, ut manifestis et necessariis assertionibus de singulis quibusque, quid sit in vero, rimetur, et unum, ut diximus, corpus efficiat exemplis et affirmationibus vel his, quas in sanctis scrip-

Diese Aufgabe zuerst flar aufgefaßt und ausgesprochen an haben, ift bas große Berbienst bes Drigenes. hiernach hätte also die Biffenschaft nicht erft mit ber Entwicklung ber einzelnen Dogmen aus ber Schrift zu beginnen, sondern biefe waren als bereits befannte und anerkannte Wahrheiten vor-Dagegen foll bas Gemeinsame bes christlichen Glaubens, wie es in ber firchlichen Überlieferung enthalten ift, ben Stoff und bie Unterlage bilben und mit Bilfe ber Schriftforschung begründet und erweitert werden; daneben bleibt aber auch ber freien Thätigfeit bes speculativen Beiftes noch ein weites Feld überlaffen, nicht nur zur Berknüpfung und Darftellung bes gegebenen Inhaltes, fonbern auch zur Ergan: gung bes Kehlenden, und hier ift ber Punkt, wo Drigenes feinen eigenen Principien untreu wird und gahllofen Frrthite mern bie Thure öffnet 1). Da er nämlich, ben 3meck ber gottlichen Offenbarung verkennend, die h. Schrift nicht für die voll-

turis invenerit, vel quas ex consequentiae ipsius indagine ac recti tenore repererit. (Bg. über diese Stelle die gründliche Erörterung ben Dobbeim Comm, de reb. chr. a. C. M. p. 618 ff.) c. Cels. III, 37. Die Gebildeten wiffen von ihrem Glauben und Wandel Rechenschaft zu geben per our eduarapzorńτων λόγων αλλά και βαθυτέρων και, ώς αν είποι τις Ελ-Anv. eswreginar nat enonrinar. - Welches die Dogmen find, auf die fich diese tiefern Untersuchungen porzugemeise beziehen. erhellt aus ber angef. Stelle c. Cels. und aus dem IV. B. de Princip. 14 p. 172. Es find die Lehren von Gott und feinem Gin= gebornen, welcher Ratur diefer fen und in welchem Ginne er ber Sohn Gottes fen, welches die Urfache davon ift, daß er bis gur menfclichen Ratur berabgeftiegen und diefe vollständig angenommen habe, mas die Wirtung davon fep und wie weit und auf welche Beit fie fich erftrecte; ferner die Lehren von den boberen vernünftigen Befen, fowohl ben gottlichern als ben, aus bem Stande ber Geligkeit, gefallenen, und von ben Urfachen ihres Falls, von der Verschiedenheit der Geelen und woher diese Berfchiedenheit entstanden - mas die Belt fep und warum fie ericaffen worden, mober die Menge des Bojen auf Erden, und pb diefes auch außerhalb der Erde ju finden fen.

<sup>1)</sup> So späterbin die meisten Theologen des IV. Jahrhunderts, die fich an und nach D. gebildet haben. 3. B. Die bepden Gregore.

ftändige und ausreichende Quelle ber Wahrheit ansah, so hielt er fich berechtigt, fast ben gangen Umfang ber, Die Beit und auch ihn beherrichenden, philosophischen Ideen ind Christenthum berüberzutragen und bamit zu amalgamiren. Er that dief frens lich in ber Boraussegung, baß fie mit biefem vollfommen übereinstimmten . er mahnte fogar. fie in bem gottlichen Worte angebeutet zu finden und versuchte es auch, mittelft ber allegoris fchen Interpretation, fie aus ihm herauszuentwickeln: allein eben biefe Boraussepung hinderte ihn, ben innern Unterschied benber zu erkennen und die heilige Schrift als oberftes Prins cip und höchste Norm für die Dogmatif anzuwenden, wie es boch feinen eigenen Grundfaten angemeffen gemefen mare. Statt beffen muß fie bas migliche Beschäft übernehmen, bie bereits anderswoher befannten Lehren einer, bem Christenthum fremden, Religionephilosophie, fo gut es eben gehen will, ju bemeifen, ober vielmehr als schriftgemäß nachzuweisen: baber fie benn überall hinten nach tommt und auf die Gestaltung feis nes bogmatischen Systems nur geringen Ginflug hat 1).

Wir sehen aus dem Bisherigen, daß das dogmatische System des Origenes verschiedenartige Elemente in sich befaßt, ein christliches — die kirchliche Lehre, so weit sie zu seiner Zeit symbolisch festgestellt war, sammt den Ergänzungen und Erläuterungen aus der h. Schrift — und ein ethe nisches, die platonischen Ideen, wie sie sich eben damals im Reoplatonismus gestaltet hatten: die Philosopheme über das Absolute, über das Sepende und Werdende, über den volle und die Ideenwelt, die Präexistenz und den Fall der Seelen, über das Westen und die Entstehung der endlichen materiellen Welt

<sup>1)</sup> Guerife a. a, D. S. 169 irrt, wenn er fagt, daß D. pauca tantum aus dem System des Neurlatonism. in seine Theologie übergetragen habe; richtiger schon Hieronymus: Or. Platonis sententiae nostrum dogma componit. Apol. I. cont. Rusinum. — Huetius in den Origenianis II. c. 4, 10. (Opp. O. Tom. IV. p. 105). — und Mosheim a. a. D. p. 622. Omnium ejus vitiorum caput est, quod nil dubitat, illa de Deo, mundo, animis, daemonibus allisque rebus philosophia, quam ex Ammonio acceperat, nihil certius sieri veriusque posse, Christique propterea disciplinam ad ejus normam instruit.

und die Rudfehr bes Endlichen ins Absolute. Diese Ibeen finden wir fast sammtlich ichon ben Clemens angebeutet. und Origenes hat fie theils von ihm, theils aus Philo, theils. und wohl noch mehr, unmittelbar aus ber Schule bes 21 mmonius herübergenommen 1); aber mahrend fie ben Clemens noch ordnungelos neben und burch einander liegen, haben fie fich in feinem Bewußtfenn zu einem innern Bufammenhang, somohl untereinander als mit den christlichen Dogmen verbunben, und bilben mit ihnen bas Ganze eines theologisch sphilos fophischen Systems, bas sich mit großer Confequenz aus einem einfachen Grundgebanken entwickelt. Nicht als ob ihm alle eine zelnen Lehrläte immer erst als Folgerungen aus einem ober ften Princip entstünden; dieß mar schon beghalb nicht möglich, weil er von einem gegebenen Inhalte ausging - aber es ift bennoch Gine Ibee, die ben eigentlichen Mittelpunkt jenes Spfteme ausmacht, und biefe ift nicht, wie Dunicher angibt, ber gedoppelte Lehrfat, bag Gott bas vollfommenfte Befen fen, und daß alle vernünftige Creaturen volltommene Kreiheit bes Willens befiten (letteres ist allerdings ein wichtiges Moment in der Dogmatit bes Dr., aber nicht bas Alles bestimmente) auch nicht, wie Giefeler (R. Gesch. 1. S. 235) als bas britte hinzufügt: bag bie Bustanbe aller sittlichen Wefen reine Ergebniffe ihres handelns fenen (bief.ift ben Drigenes ein bloser Kolgesat) noch endlich wie Mosheim richtiger saat: omnia ex divina natura, rerum omnium fonte, ab aeterno manasse - fonbern es ift bie Ibee von Gott, bie Ibee bes abfolut Senenden, ber, als folder ber Gine, Gute und Berechte ift. Ausgehend von bem Gebanken, daß bas Sochite und Erfte auch bas allein Reale, bas

<sup>1)</sup> Daß D. ben Philo gekannt und sehr hoch gestellt habe, erhellet aus c. Cels. IV, 51. in Matth. XV, 3; daß er ein Schüler des Ammonius gewesen sey, aus Eusebius H. Eccl. VI. 19 u. Porphyrius vita Plotini. Bg. Tennemann VII, 21 u. Reanber R. G. 3, G. 789. Wit Recht leitet daher Moshe im seine Relig. Philosophie von jenem Neuvlatoniker her und gibt auch einen kurzen Abriß davon a. a. D. Allein dieser genügt nicht, und es bedarf noch immer einer genauern Nachweisung des Einflusses, den der Neuplat. auf D. gehabt hat. Dieß ist Beyl. II. versucht.

wahrhaft Sevende und befihalb der Urgrund alles Andern senn muffe, entfernt er von ihm alle Beschränfungen, alle Prabifate und Merkmale, die dem Gewordenen abhariren, und kommt fo an bem Begriff ber reinen (abstraften) Ginheit, bes einfachen Genns. — Diefes faßt er nun feinem innern Wes fen nach als bas Gute, Bollfommenfte, — in Beziehung auf die Mannigfaltigfeit bes Endlichen als bas Gerechte, als das absolut sich felber Gleiche in seinem Berhalten gegen das Ungleiche und Verschiedene als das emige, sittliche Gesetz, bas über ber Welt maltet und jedem einzelnen Wesen seine Stelle nach Würdigkeit bestimmt. Benbe, das Gute und Berechte, find baher mefentlich eine, fie find baffelbe ir, wie es in sich und wie es nach außen hin ist. — Diese Auffassung bes göttlichen Wesens hat unverkennbar die abstrakten Borstellungen bes Neuplatonismus über bas ör — wie sie sich ben Philo und noch ausgebildeter ben Plotin finden — zu seiner Grundlage und ist nichts anders als ein Bersuch, sie mit ber christlichen Ibee eines lebendigen und heiligen Gottes ju vereinigen. Wir begegnen ihr ichon häufig ben Suftinus, und Athenagoras (Bg. Pet. dogm. H, 1. 3.), besonders aber ben Clemens, ber fie aus ber Schule bes Ammonius herübergenommen, und ziemlich vollständig entwickelt hat. seine Ideen ein helles Licht auf die unseres Dr. werfen, so konnen wir fie hier nicht übergehen. "Wenn es überhaupt schwer ift," fagt Clemens (Stromata V, 12. p. 695 ff.), "das Princip eines jeden Dings zu finden, so ist es doppelt schwer, das oberste und älteste, die aexi zu finden, welche für Alles, was eristirt, Grund bes Werbens und bes Dasenns ift. Denn wie wollte man bas aussprechen, mas weder Gattung noch Unterschied, weber Art noch Individuum 1), noch Zahl noch ein Accidens ift, noch etwas, bem ein Accidens zukommt. Auch fonnte man es nicht bas Bange nennen; benn bas Bange 'fällt unter ben Begriff ber Große und Er ift ber Urheber bes Bangen (bes Alle); eben so wenig fann man von Theilen deffelben reden; benn bas Gine ist untheilbar, und er ist beghalb bas

<sup>1)</sup> πως γαζ αν είν βιτόν, δ μήτε γένος εστὶ μήτε διαφοζα μήτε είδος, μήτε ατομον, μήτε αξιθμός αλλα μήτε συμβιβικός τι, μπος ω συμβεβικέν τι. —

Drigenes.

Unendliche, To aneier, nicht als ob er bem Gebanten unerfaßbar mare, sondern in so fern er ohne Dimension und ohne Größe ist; er ist somit gestalt = und namenlos, und wenn wir ihn gleichwohl das Gine oder das Gute, oder die Bernunft (vous) ober bas Absolute (7à auto or) ober Bater ober Schöpfer ober herr nennen, fo mennen wir bamit nicht feinen eigentlichen Namen auszusprechen, sondern wir wollen mit diesen schönen Bezeichnungen nur dem Denken einen Haltpunkt geben, damit es nicht anders wohin abirre. Denn nicht das Einzelne von Diesen bezeichnet Gott, sondern Alles zusammen zeigt auf die Macht bes Allmächtigen hin. Denn was überhaupt von irgend einem Begenstand prabicirt wird, bas bezieht fich entweder auf feine innern Eigenschaften, ober auf fein Berhaltniß zu Undes rem; Alles dieg lägt fich aber ben Gott nicht annehmen. -Dieser ift, selbst im Gegensat zu bem Sohne, aregvac in (IV. 25. S. 635), nach Plato über bas Wefen, ja fogar über bas Gine, über die Monas, erhaben (er de o Jeos, nat eneneu rou iròc καὶ ὑπὸς αὐτὰν μονάθα Paedag. I, 8. p. 140) meßhalb er auch fein Object ber Erfenntnig werden fann (our iniorn-Morinos IV, 635.)" Besonders wichtig für unsern 3med ist die Stelle Str. V. 11. p. 689. "Um Gott zu finden, muffe man gus erft alle forperlichen Qualitäten, bann Große und Ausbehnung, Raum und Zeit, Bewegung und Ruhe, Individualität u. f. m. (vg. II, p. 431) entfernen, was bann noch übrig bleibe, fen ein Puntt, eine Monas, Die eine Bestimmtheit hat (70 00000-He korin enpegon poras de einegr, Seein kacuva 1); nimmt man auch noch diese Thesis hinmeg, so hat man den Begriff ber reis nen Monas, bie burchaus felbstgenügsam und unbedürftig, baher auch völlig anaIns ift, ohne innere Bewegung, und ohne Begehren nach außen, — ber Grund von Allem, das Princip ber Ginheit, burch welches Alles eins ift 2)." Bon bies fem abstract Ginem fagt nun Gl. weiter, bag er feiner Ratur nach und um fein felbstwillen ber Gute, um unsertwillen ber Gerechte sen. (azados mir i deos di iautor, dinasos di d' nuas, nai rouro ori avados Paed. I, 9. 150.) Das Gute ober auch die Gute, benn bende Begriffe fliegen ben El. ge-

<sup>1)</sup> Diese Biene ift ber Gohn. Strom. V, 11. 689.

<sup>2)</sup> Paedag. III, 311. πάντα τῷ ἐκί — ἐκ ῷ καὶ δι ον τὰ πάντα ἔν.

möhnlich in einander - ift fein Wesen und muß fich so nothwendia offenbaren, als das Feuer warmen und das Licht leuchten muß. (Str. I. 360.) "weil Gott ber ava Jos ift, so wollte er auch Bas ter und Schöpfer fenn; bas lettere ift burch bas Erftere bebingt 1). - In feiner Gute liegt aber zugleich ber nothwen-Dige Grund für seine Gerechtigkeit. Gott liebt nämlich Alles. was er gemacht hat und kann nichts haffen, was da ist 2): (benn bieß mare ein Widerspruch) insbesondere liebt er die Menschen und fucht ihr Beftes : aber ben ihrem gegenwärtigen, fündlichen Bustand kann diefes häufig nur durch strenge Mittel bewirft merben. und eben die Anwendung derselben, die erziehende Liebe Gottes, ift feine Gerechtiafeit. Alle Buchtigungen haben bie Beffes rung, alle Strafen' die Seligfeit ber Geschöpfe jum 3med, gleiche wie oft schmerzliche Overationen die Genesung bes Rranten. Strafe ift baher immer Bohlthat, und bie göttliche Gerechtias feit und Gute, obwohl in ihren Außerungen verschieden, boch bem Wesen nach eins 3); einen Born Gottes gibt es nicht 4).

Indem nun Drigenes biefe Ideen, in ber oben angegebes nen Ginfachheit gefaßt, jum Princip feines Onftems erhob, fo waren ihm damit zugleich die wesentlichsten Grundzuge beffelben gegeben. Que bem oberften Grundfat, baf Gott bas absolute Seyn und als foldjes ber Inbegriff aller Bolltommenheit, aller Realität und alles mahren Lebens sen, leitete er einerseits die Nothwendigkeit einer, unter keine Zeit fallenden, Entwicklung bes abttlichen Befens — einer ewigen Emanation — andrer: feits die Folgerung her, daß alles, aus dem Urgrunde hervorgegangene, Genn auch göttlichen Wefens fen, und baf fich fos mit in dem Gewordenen die Ginheit und Bollfommenheit bes Absoluten absviegeln muffe. Daraus ergab sich ihm die Des sensibentität bes freaturlichen Senns mit bem ursprünglichen. aber auch die Unterordnung jeues unter diefes, die Berschiedenheit bes Mittheilenden (wie er fich ausbrudt) von dem Mits getheilten, bes Unendlichen von dem Endlichen. Den Wider-

<sup>1)</sup> Paedag. I, 9. 150. Strom. VI, p. 812.

<sup>2)</sup> a. a. D. p. 139 - 50. und die schöne Stelle: Quis dives salvus, 37., p. 956.

<sup>3)</sup> Paedag. I, 9 u. 10. u. fonft an jabllofen Stellen.

<sup>.</sup> A) a. a. D. 139. oùt ôgyiGeras vò Desoy.

fpruch, ben bas Dasenn ber erscheinenben, materiellen Welt mit ihrer Mangelhaftigfeit und Mannigfaltigfeit gegen biefe Borberfäße zu enthalten ichien, suchte er burch die Unnahme eines vorzeitlichen Abfalls ber Geschöpfe von Gott zu löfen. Möglichkeit eines folden fant er in ihrer Frenheit. Diese Möglichkeit zur Wirklichkeit wurde und die Rreaturen aus ihrer ursprünglichen Ginheit mit Gott heraustraten, entstand eine sittliche Differenz unter ihnen; und nun mußte fich bie aottliche Ginheit als Gerechtigkeit erweisen, fie mußte Die Abgefallenen je nach ihrer verschiedenen Bürdigfeit ober Unmurs bigfeit behandeln, und ichuf beghalb biefe sichtbare, manniafache Belt jum Strafort für bie fündig gewordenen Befen. aber bie Gerechtigfeit Gottes mit feiner Gute ibentisch ift, fo wird die Weltordnung zugleich zur Beileordnung und es tritt bie Nothwendigfeit einer Erlöfung, einer Burucführung ber Abae. fallenen zu ihrem Urquell ein; um biefe zu vollbringen, bedarf es einer Menschwerdung bes gottlichen Logos und eines, pon ihm geleiteten, fortwährenden Reinigungsprocesses in ben Geschöpfen.

Mit diesen, zum Theil dem Neuplatonismus entnommes nen Prämissen, schließt sich Origenes an die Kirchenlehre an, und wir haben deßhalb noch anzudeuten, wie er dieß gethan, und wie er dadurch die einzelnen Dogmen motivirt oder fortges bildet hat. Hieben können wir jedoch kurz senn, weil er und selbst in der Borrede zu dem Werk siege einen Abris der kirch lichen Glaubensregel ausbehalten hat, aus dem sich deutlich ergiebt, wie weit die einzelnen Lehren bis zu seiner Zeit symbolisch geworden waren \*). Nur wo diese noch unbestimmt

<sup>1)</sup> Eine kurzere Andeutung ihres wesentlichen Inhaltes findet sich auch Comm. in Joh. XXXII, 9. in Matth. Comm. Ser. 34 p. 852. — Kür ein eigentliches kirchliches Symbol sehe ich jene Glaubenbregel nicht an; doch liegt ihr ohne Zweisel ein solches zu. Grunde, wie die Ausdrücke manifesta regula, ecclesiastica traditio und die scharfe Scheidung dessen, was dieser manif. praedicatio und der Privatansicht angehört. Bg. übrigens Walch, Biblioth. symbol. vetus. Lemg. 1770., wo sich auch die im Klg. anges. Glaubenbregeln des Frenäus und Tertustian sinden. Bon den Recensionen bep lepterem, halte ich die, de virg.

ist, wird es nothwendig seyn, die Privatmeinungen der Theolos gen, namentlich die des Clemens, als seines Borgangers, zu bes rücksichtigen.

## II.

Wie wir bereits oben bemerkten, läßt fich von bem britten Jahrhundert noch feine burchgängige bogmatische Bestimmtheit erwarten, weil hier die bogmatische Entwicklung noch in ihren Anfängen begriffen ist. Für das Allgemeine war allerdings fcon fehr Bedeutenbes geleistet; im Streit mit Chioniten, Do. teten und Gnoftifern hatte fich bie Rirche confolibirt und ein flares Bewußtsenn von dem eigenthümlichen und unterscheidenben Befen bes Chriftenthums gewonnen; von ben einzelnen Dogmen aber mar erft bas von Gott, bem Schöpfer himmele und ber Erbe, mit bem bagu gehörigen, von ber Erhaltung und Regierung, jum völligen Abschluß gefommen. Dieses mußte auch nothwendiger Weise als die allges meine, schon im 2. Tite. geoffenbarte Grundlage ber mahren Religion, den übrigen vorangehen, und bedurfte eben beg: halb nur nach ber Seite bes Polytheismus hin, einiger wenigen Bestimmungen; Die übrigen Dogmen befanden fich theils erft auf bem Wege zu ihrer vollständigen Ausbildung, theils noch unentwickelt in berfelben Gestalt, bie sie schon in ben ältesten Symbolen hatten.

Die Lehre von dem Dasenn Cines Gottes wurde von der Kirchenlehre als die oberste Glaubenswahrheit vorausgesett und porangestellt: Species eorum, quas per praedicationem apostolicam maniseste traduntur, istas sunt: Primo, quod unus Deus est, qui omnia creavit atque composuit: de Principiis, praes 4., und so legte es auch Origenes, ohne erst einen Beweis dafür zu suchen, seinem System zu Grunde. Hichtlich der Einheit des höchsten Wesens hatte jedoch einerseits der Polytheismus, andrerseits der gnostische Dualismus schon frühzeitig einige Zusätz nöthig gemacht, insbesondere war der Gegensatz gegen die Irrlehre Marcions, der die Identität d.A. Alle Gottes mit

vel. c. 1. vorfommende für die altere, für die jungere, die do praesc. haer. c. 13.

bem Bater unseres herrn Jesu Christi läugnete, bereits so scharf ausgebildet, daß die Glaubensregel den Sas aufstellte: Deut omnium justorum Deus, Adam, Abel etc., Patriarcharum. Moysis et Prophetarum. Hic Deus justus et bonus pater Domini nostri Jesu Christi, legem et prophetas el evangelia ipse dedit, qui et Apostolorum Deus est, et veteris et novi Testamenti a. a. D.; anch hieran schloß sich Origenes mit voller Überzeugung an, und setzte die Polemit gegen Marcion in der Art fort, daß er den, von jenem behaupteten, Widerspruch zwischen der strafenden Gerechtigkeit unt der Gute Gottes zu lösen suchte, daben aber auf das entgegen gesetzte eben so falsche Ertrem versiel, indem er — seinem Principe gemäß — auch den wesentlichen Unterschied beyder auf hob und die Gerechtigkeit in der Gute untergehen ließ.

über das Wesen Gottes enthielt die firchliche über lieferung feine nabern Bestimmungen; ja fie ließ es unent schieben, ob Gott feiner Ratur nach materiell fen ober nicht Deus quoque quomodo intelligi debeat inquirendum est corporeus et seoundum aliquem habitum deformatus, an alterius naturae, quam corpora sunt, quod utique in praedicatione nostra manifeste non designatur : 9. Die griechte schen Bäter hatten fast einmuthig die reine Beistigkeit der göttlichen Natur gelehrt und die fleischlichen anthropomorphischen und anthropopathischen Borftellungen einer beschränktern Partei. bie fich ju bem Gebanken eines rein-körperlofen Wefens nicht erheben fonnten, befampft. Drigenes theilte bie Beftrebung aen biefer Theologen und führte ben Rampf gegen jene fleifch liche Richtung mit fo großem Nachdruck und fo glücklichem Erfolge. baß er bie reine Immaterialität bes göttlis den Befens gur allgemeinen Unerfennung brachte, mas eis nes feiner Sauptverdienfte um bie Entwicklung ber firchlichen Lehre ift. Indeffen gerieth er auch hier auf einen Abmeg ; er fuchte nämlich nicht nur ben Begriff ber Unforperlichkeit ju er läutern und zu rechtfertigen, fonbern auch benfelben, wie fein Princip erforderte, zu dem höhern Begriff der abfoluten Ginheit, Ginfachheit und Seiftigfeit hinaufzubilden; faßte aber lettern weit mehr von seiner negativen als positiven Seite und fonnte es baber, fatt ju ber Idee eines lebendigen Gottes, nur zu einer ziemlich abstraften Borftellung von ihm bringen.

Lehre von ber Schöpfung. Während bie alteften Sumbole gang einfach ben Glauben an einen allmächtigen Schöpfer himmels und ber Erbe aussprachen, hatten bie fpateren ben Lehrsat von einer Schöpfung aus Dichte aufaes fiellt, um den herrschenden heidnischen und dualiftischen Irrthumern gegenüber bas Eigenthümliche ber mahren Schöpfunge. lehre besto icharfer zu bezeichnen. Go fant es ichon Drigenes in ber Gl. Regel vor : Deus - qui omnia creavit atque composuit, quique, cum nihil esset, esse fecit universa (à moinσας έκ τοῦ μιλ οντος είς τὸ είναι τα πάντα Comm. in Joh. XXXII. Q.) und nahm es mit voller Überzeugung in fein Suftem berüber; benn auch er leitete, feinen Principien gemäß, alles Gewordene unmittelbar oder mittelbar von dem einigen Urquell bes Lebens ab. -Allein diese Fassung bes Dogmas lief. noch Raum für mancherlen Modificationen übrig. Ginmal. binnichtlich ber Zeit ber Schöpfung; - es war nämlich in der kirchlichen Überlieferung zwar ausgesprochen: guod mundus iste factus sit, et a certo tempore coeperit, et sit pro ipsa sui corruptione solvendus. Quid tamen ante hunc mundum fuerit, aut quid post mundum erit, jam non pro manifesto multis innotuit. Non enim evidens de his in eccles. praedicatione sermo profertur (a. a. D. 7.). Ire: näus hatte gerathen, biefe Frage auf fich bernhen zu laffen; allein schom Tertullian sah sich in ber Polemit gegen Bermogenes veranlagt, mit der Irrlehre von einer ewigen Materie zugleich die von einer ewigen Schöpfung (benn herm. lehrte benbes) zu verwerfen. Er hatte hier ben Gat burchzuführen gesucht, daß Gott nicht immer herr gemesen, sondern dieß erst mit ber Schöpfung geworben fen; benn die Berrichaft gehore nicht zu ben wesentlichen Gigenschaften Gottes, fonbern fen ein bloffes Accidens, bas erst mit der Entstehung einer Welt, an ber fich feine Macht beweisen konnte, zur Wirklichkeit fam. (Adversus Hermogenem c. 2 u. 3). Gerade diese Borstellung erklärte nun Clemens für durchaus irrig und behauptete im Gegentheil, daß Gott niemals als ruhend und unthätig gedacht werden durfe, daß fich feine Macht und Gute nothwendig offenbaren muffe, baher auch von jeher in ber hervorbringung ber Materie geoffenbart habe 1). Auch Drigenes leitete, wie be-

<sup>1)</sup> Dieß ethellt, wenn man die Stelle Strom. V, 812. ou resvur

merkt, aus der Idee Gottes die Nothwendigkeit einer ewigen Schöpfung her, schloß sich jedoch der Kirchenlehre in so fern an, als er der gegenwärtigen Welt einen bestimmten Anfang in der Zeit zuschried; den Widerspruch aber, der ihm auf diese Weise entstand, suchte er durch die Annahme einer ununterbrochenen Reihenfolge von Welten zu lösen, eine Vorstellung, die sich übrigens auch ben Stoikern, nach Photius, selbst ben Clemens sindet, die aber keine weitere kirchliche Geltung gewinznen konnte, weil sie der h. Schrift widerspricht.

3mentens, die symbolisch gewordene Formel'iz un örrwr war junachst bem Irrthum entgegengesett, ber bie Dinge aus einer präexistirenden, selbstständigen Materie entstehen lief. und faate nur aus, daß die Welt sowohl der Form als bem Stoffe nach von Gott herrühre, ohne über bas Berhältnif bender etwas Naheres zu bestimmen. Die griechischen Bater maren nun fo fehr an die platonische Formel, bag Gott bas Sepende aus ber un gebildet habe, gewöhnt, baf fie biefelbe auch hier anzuwenden und mit ber firchlichen Lehre zu vereinis gen fuchten, indem fie zwifchen ber Bervorbringung ber Materie und einer - erft fpater erfolgten - Bilbung berfelben unterschieden, benbes aber auf den Ginen Gott gurud. führten, ben fie baher als Weltbilbner und Weltschöpfer que gleich betrachteten. Go Justinus, Apolog. I, 10. Tatian, Athenagoras, Legat. 19. und Clemens, ber von einer alten Bermirrung, (Chaos, wadaia aragla) aus welcher erft die forts laufende Ordnung gebildet worden fen, redet. Drigenes, bem nur bas Geistige, Bernünftige ein mahres Genn hatte (S 51), bas Materielle und Körperliche aber eine blos porübergehende Ers. scheinung, eine schlechtere Art bes Dasepns und eine Schranke für den Geift war - fonnte"fich mit diefer Unficht nicht befreunben; er mußte vielmehr jenes zuerst und ursprünglich aus Gott hervorgehen laffen, für die Erifteng bes lettern aber erft eine

ωσπες τινες υπολαμβάνουσι, την ανάπαυσιν του θεου πέπαυται ποιών ο θεός αραθός ράς ων, εί παύσεται ποτεάραθοερρών, και του θεός είναι παύσεται — mit der Hußerung des Photius Cod. CIX, p. 89. vergleicht, wo er von Elemens sagt, υλην άχχονον σοξάζει.

Rechtfertigung suchen 1). Er verwarf beshalb bie Präeristenz ber Materie und setzte an ihre Stelle eine ewige, geistige Welt, einen x60 µ05 vont65, wie die Reuplatoniser, nur mit dem Unterschied, daß er sie nicht mit Ideen, sondern mit vernünstigen Geistern erfüllte. Die materielle Welt aber ließ er um der Sünde willen, und zwar nach Form und Materie zumal entstehen. Bg. Baumg. Erus. S. 968. 975.

Die göttliche Welterhaltung betrachtete Drigenes als eine fortgesette Schopfung und zugleich als Weltregie-Es ließ es fich hier angelegen fenn, nach bem Borgang bes Clemens, die ordnende Weisheit und die erziehende Liebe Gottes in allen Verhaltniffen bes Lebens und in allen Reichen ber vernünftigen Wefen aufzuzeigen, und nachzuweisen, wie die Erlösung ber Abgefallenen bas Endziel aller göttlichen Beranftaltungen, die ganze Weltregierung nichte Underes, als eine Heilbordnung sen 2), und wie in dieser hinwiederum die Einheit ber göttlichen Gerechtigfeit mit ber göttlichen Liebe fich realifire. Ferner versuchte er hieben die göttliche Präscienz und Provibeng mit ber menschlichen Freiheit in Ginklang gu bringen ; letsteres besonders im Gegensatz gegen die gnostische Lehre von einer ursprünglichen, wesentlichen Berschiedenheit ber vernünftigen Geschöpfe (Sapogas pooris) und ber bamit verbundenen Läugnung ihrer fittlichen Freiheit. In der Wolemif gegen biefe Errthumer entwickelte er aber bas Dogma nur nach Einer Seite hin und verlor barüber die andere so fehr aus dem Auge, daß er die Spontaneität ber Geschöpfe- auf Rosten ber göttlichen Gnabenwirkungen erhob, und in Widerspruch mit bem christlichen Bemußtsenn gerieth. Doch darf daben nicht übersehen werden, daß er fich ba, wo er jenen Gegensatz nicht berücksichtigt, richtis ger ausbrückt, und daß bie Principien feiner Doamatit bem Delagianismus, beffen ihn ichon hieronymus beschulbigt, geradezu entgegen find. — Gang eigenthümlich ist feine Theodicee: ein sinnreicher Bersuch, die Ginheit, Gerechtigfeit und Gute Gots

<sup>1)</sup> du Pin Nov. bibl. p. 209 irrt, menn er sagt: Origenes videtur credidisse, Deum ab aeterno condidisse materiam.

<sup>2)</sup> So schon Clemens Strom. VII, 2. Jur Erlösung des Ganzen ift von dem Herrn der Welt Alles geordnet, sowohl das Allgemeine als das Einzelnste.

tes gegen die Mannigfaltigfeit und Mangelhaftigfeit ber gegens wärtigen Welt zu rechtfertigen und bende mit einander auszugleichen. Sie bildet einen der wesentlichsten Bestandtheile seiner Religionsphilosophie, weicht aber von der christlichen Wahrsheit vielfach ab, weßhalb sie auch keine weitere Bedeutung für die Kirche gewinnen konnte.

Nachdem bas Nothwendiaste über die allgemeine Gottes. Iehre festgestellt mar, mußte nun sogleich jenes Dogma an die Reihe tommen, welches bas Eigenthümliche und Unterscheibenbe bes christlichen Gottesbewußtsenns -in feinem Berhaltniß gum Subenthum und Beibenthum am Bestimmtesten ausbrudt und augleich ber Mittelpunkt ift, um ben fich die fammtlichen übrigen chriftlichen Lehren herreihen, bas Dogma von ber Trinitat; wir feben es baber jest in ben Bang ber Ents wicklung eintreten und bis tief in das vierte Jahrhundert hin: ein, den vornehmsten Gegenstand aller theologischen Bestrebungen, Berhandlungen und Streitigkeiten bilben. -Glaube an die Trinität ist so alt und noch alter als die christ liche Kirche; benn diefe ift auf ihn gebaut, Matth. 28, 18. 10. 20. Wir finden ihn auch, wenn schon bas Wort noch fehlt, in ben frühesten firchlichen Denfmalen, in bem avostolis ichen Symbolum, in den Glaubeneregeln ben Grenaus und Tertullian, in ben ältesten Gebeten, Dorologien, liturgischen Formeln und ben den apostolischen Batern als allgemeines Bekenntnig ber orthodoren Rirche ausgesprochen, und zwar eher, als fich die Begriffe über Sohn und Geist ausgebildet haben 2). Diefer Glaube mar indeffen anfangs mehr

<sup>1)</sup> Bey Irenaeus c. Haer. I, 10 gan; einfach: ἡ ἐκκλησία, παρὰ τῶν ᾿Αποστόλων καὶ τῶν ἐκείνων μαθητῶν παραλαβοῦσα τὴν εἰς ἔνα θεὸν, πατέρα παντοκράτορα, τὸν πεποιικότα τὸν οὐζανὸν καὶ τὴν γῆν — πίστιν καὶ εἰς ἔνα Χριστὸν Ἰησοῦν, τὸν υἱὸν τοῦ θεοῦ τὸν σαρκωθέντα ὑπὲρ τῆς ἡμετέρας σωτηρίας καὶ εἰς πνεῦμα άριον τὸ διὰ τῶν προφητῶν κεκηρυχὸς τὰς οἰκονομίας etc. Bey Tertullian adv. Prax. 2. Nos—unicum quidem Deum credimus, sub hac tamen dispensatione quam οἰκονομίαν dieimus, ut unici Dei sit et filius sermo ipsius, qui ex ipso processerit — qui deinde miserit a patre spiritum sanctum, paracletum, sanctificatorem ſidei eo-

allgemeiner Natur und konnte nur daburch bestimmter und flarer werben, baf bas christliche Bewuftfenn bie einzelnen Momente bes Doama auseinander legte und naber betrache tete, woben naturgemäß die Lehre vom Sohne ber vom beil. Beifte worangeben mußte, weil biefe in jener murgelt. Birt. lich richtet fich auch von ber Mitte bes zwenten Jahrhunderts an bas Saupthestreben ber Bater auf die Erfenntnif bes göttlichen Logos, und alle Kräfte werden in Bewegung gefest, um fein Befen, fein Berhaltniß zum Bater und feine Wirtsamkeit auf die Welt zu erkennen und zu begreifen. Bon ber Glaubeusregel durfen wir jedoch, eben weil die Entwick. lung erft beginnt, in biefer Zeit noch feine genauen symbolis ichen Bestimmungen erwarten; fie lehrt gang furg: traditur quia Jesus Christus ipse, qui venit, ante omnem creaturam patus ex patre est. Qui quum in omnium conditione patri ministrasset, per ipsum enim omnia facta sunt, novissimis temporibus se ipsum exinaniens, homo factus, mansit quod erat, Deus. de Princ. praef. Indeffen hatten fich boch ichon bis zum Anfang bes britten Jahrhunderts zwen ents gegengesette, von ber Wahrheit gleichweit abweichende, Richtungen herausgestellt; die eine laugnete aus Furcht, ber Ginheit Gottes zu nahe zu treten und zwen Götter einzuführen. bas felbstständige perfonliche Daseyn bes Sohnes, die andere. mit Festhaltung feiner Perfonlichkeit, Die Gottheit beffelben und würdigte ihn jum Geschöpfe herab. Die lettere Berirrung

rum, qui oredunt in patrem et fil. et sp. s. Hanc regulam ab initio Evangelii decucurrisse — probabit — ipsa posteritas omnium haereticorum. Bg. Euseb. H. E. V, 28. u. ben Brief des Plinius: Carmen Christo, quasi Deo canunt, das Gebet Polykarps Euseb. IV, 15. Dagegen sinde ich von der Boraussehung Baumg. Er. D. G. S. 1030, daß nämber Ursprung des Glaubens an die Gottheit Christi weit weniger in vorhandenen Zeugnissen (also auch nicht in der Schrift und der apostolischen Üterlieferung?) oder Meinungen, als in einem tiesen Gefühle gelegen habe, und von desselben Behaupstung, daß man damals ungewiß gewesen sey, ob das Göttliche in Ehristo als eine selbstständige Natur oder als eine Erhöshung der Menschheit anzusehen sey — davon sinde ich in den älstesten kirchl. Zeugnissen nicht nur keine Spur, sondern das gerade Gegentheil.

zeigte fich ichon fruhzeitig in ben Chionitischen Geften, Iberen Lehrsak vidor ar Sewnor perko Sai ror owrnea), und pflanzte sich hernach im Abendland in ben Schulen eines Theodoret, Artes mon u. A. fort; die erstere entwickelte fich burch Prareas, Roëtus, Bernll von Boftra, fpaterhin burch Sabellins und fand großen Eingang im Morgenland. Bende murben jeboch sogleich ben ihrem Entstehen von der Kirche als gefährliche Grundirrthumer erkannt und mit Entschiedenheit verworfen, so von Justin Dial. c. Tryph. c. 48, 128., von Tertullian de praesc. haeret. 33. adv. Prax., von Grenaus u. 21.); bas Dogma felbit aber in ber Mitte zwischen biefen haretischen Extremen und im Gegensatz gegen bieselben ausgebilbet. - Dieg geschah in fortschreitender Bewegung alfo: Die Avostolischen Bater bruden fich auch hierüber mit ber ihnen eigenen Unbestimmtheit und Rurge aus, erkennen jedoch die göttliche Ratur bes Sohnes, und feine unvergleichliche Erhabenheit über alle Rreaturen an, nennen ihn herr und Gott (6 3ede nicor. ir ar Decimo Beis. dopos aidos Deol) schreiben ihm ein vors weltliches Dasenn zu und beten ihn als Schöpfer und Erlos fer an, erflären fich aber über fein Berhaltniß zum Bater nicht naber 1); benn daß fle ihn biefem subordinirt hatten, wie Gem-Ier, Souverain und viele Reuere annehmen, ist unerweißlich. In ben Stellen, die man bafur anführt, wird ber Sohn nicht ausschließlich nach seiner göttlichen, sondern zugleich nach feiner menschlichen Natur betrachtet, baher auch nicht als vie oder 26205, sondern als Christus bezeichnet; so z. E. die häusig citirte aus Ignatius, Magnes. 13. υποτάγητε το επισκόπο καί αλλήλοις, ώς Ιπσούς Χριστός τω πατρί.

Die ersten Bersuche bas Dogma näher zu bestimmen, finden wir ben ben Upo logeten. Um sich selbst und ihren heide nischen Gegnern ben Begriff bes Logos anschaulicher zu machen, wenden diese bie neuplatonische Ibee eines göttlichen volls auf ihn an und betrachten ihn bemgemäß als die göttliche Bernunft, als die erste und oberste Kraft Gottes (in mewirn Kracus, & dogun), die von Ansang her im Bater gelegen,

<sup>1)</sup> Bgl. Möhler, Athanasius b. Große. Bb. 1. Abschn. 1. Semler, ju Baumgartens theol. Streitigk. B. 2. S. 3 ff. Über Ignatius, Studien und Kritiken. Jahrg. 1836. Hft. 2.

por ber Schöpfung aber aus ihrem Urgrunde, ber als folder allein ungezeugt ift, hervorgegangen und jum felbstftanbigen Da-Dazu berufen fie fich gewöhnlich auf fenn emanirt fen .). Pfalm 45, 1. und nennen ben Gohn bie erfte Erzeugung, bie Uroffenbarung des Vaters (πεωτον γέννημα), audi den ausgespros denen Weltgebanten. Geine Zeugung, lehren fie weiter, merbe burch ben Willen bes Baters bewirft; es habe aber baben feine Bertheilung ober Ausleerung bes göttlichen Wefens ftatt ges funden, fo bag etwa ber Bater um bas Befen bes Sohnes verringert oder anopos geworden mare, fie fen vielmehr als Mittheilung bes göttlichen Wesens zu fassen und nach ber Unas logie eines ausgesprochenen Wortes, ober wie bas Ungunben eines Feuers an dem andern zu benten. Der fo gezeugte Los gos ift göttlicher Ratur, Gott und Berr, bem Bater gunächst ftehend, jedoch feiner perfonlichen Subfifteng nach von ihm verschieden, ber Bahl, nicht aber ber Gefinnung nach ein anberer, und jenem in fo fern untergeordnet, ale er feinen Urfprung, fein Wefen aus ihm hat und bem vaterlichen Rath und Willen bient. Denn wie er die erste Offenbarung bes Baters ift, fo ift er auch bas Mebium aller weitern Offenbarung bes göttlichen Lichtes und Lebens, Schöpfer und Res gent der Welt, Quelle ber Weisheit für alle Wesen, bie all gemeine Bernunft, die jedem vernünftigen Wefen, je nach bef fen Empfänglichkeit in verschiedenem Maage inwohnt, zugleich ber Leiter und Trager ber Alt. Testam. Theofratie. ben erklaren fie es, nach einer feltsamen Inconsequenz, für eis nen Borgug bes Baters, bag er unbeschränkt und unermeflich (axwentos, appuros) fen, und barum nicht in ber Welt erscheis nen fonne, mahrend ber Sohn als ber burch ihn Geworbens und somit Geringere in die Beschränfung bes Raumes und ber Beit eingetreten und badurch felbst beschränft geworben fen. Dieg im Allgemeinen bie Ansicht ber Apologeten vom Los gos 2).

<sup>1)</sup> Es fommen jedoch auch Stellen vor, in benen bie Apolog. Die ewige Personlichkeit bes Logos ju lebren scheinen. Bg. Möhler.

<sup>2)</sup> Man fieht aus biefen Andeutungen, daß ihre Borftellungen vom Sohne noch mangelhaft und unklar find, daß fie ihn aber als eine hppostafirte Eigenschaft Gottes gedacht hatten, wie nach dem

Einen bedeutenden Fortschritt machte die Entwicklung bes Dogma durch Clemens. Dieser stimmte mit den Genannsten darin überein, daß er den Logos als die göttliche Vernunft und Weisheit (26205, voüs, copia) als die Uroffenbarung

Borgange vieler Andern noch julett Baumg, : Eruf. a. a. Q. S. 1006 will, ift eine grundlose Behauptung. Denn einmal fprechen Die deutlichsten Stellen dagegen: 3. B. ben Justin. Dial. c. Tryph. c. 56. ετερός έστι ο λόγος του τα πάντα ποιήσαντος θεου. αριθμο λέγω αλλα ου γνώμη, ben Tatian Orat. c. gent. 5. ό λόγος - έρχον πρωτότοκον του πατιός; felbst Athenagoras, der die Ginheit bender am ftarfften bervorhebt, geht boch nicht so weit, daß - wie ihm Petav. dogm. T. II. p. 13. Schuld giebt - a Sabelliano dogmate non multum illius abhorret oratio; benn auch er lebrt neben ber "Ginheit und Rraft bes Beiftes" die zwischen dem Bater und dem Sohne Statt finde, eine daigeois ir Th Tagu, wodurch fie fich unterfcheiden und nennt den Logos, wie Juftin, πράτου γέννημα του πατρός Leg. pr. Chr. c. 10.; fodann stimmt aber jene Behauptung übel ausammen mit ber andern eben daselbit ausgesprochenen, daß bie Apologeten eine Subordination des Sohnes unter den Bater gelehrt hatten. Dieß ift allerdings richtig und mas Petav. von Justin sagt: inferioris cujusdam conditionis esse putavit filium, etiam antequam homo fieret, ac minorem esse Deum, qui nec ubique esset et spatio circumscriberetur aliquo et paternae voluntati serviret findet auch auf die übrigen seine Unwendung; aber keineswegs im arianischen Ginne. Denn die Lebre, daß der Gobn in der Zeit und it our orrwr geschaffen fen, mar ihnen fremd; dagegen fagen fie nicht nur deutlich Seos καλείται καὶ θεός έστι υίδς, καὶ ἐκ θοοῦ πεφυκώς; fondern es folgt auch aus ihrer gangen Emanationstheorie, baf der Sohn an ber wefentlichen Gottheit theilnehme. Man murbe befihalb riddiger fagen, die Avologeten baben nicht eine Gubordingtion des Befens, mobl aber eine Abbangigfeit und Rangvericie denheit des Sohnes vom Bater gelehrt; mehr liegt auch in den von Pet. angef. Stellen, in denen der Sohn ein Diener des Baters genannt wird, nicht. Treffliche Bemerkungen über ben Logos haben Grenaus, der bereits die Emigfeit und Tertullian, der die Besensidentität ftark bervorbebt; wir konnen fie jedoch hier nicht weiter berücksichtigen, da sie keinen näbern Ginfluß auf Origenes geübt haben.

bes Baters, als das Ebenbild, ben volltommensten Ausbruck ber Gottheit und beghalb auch ale Reprafentanten berfelben αιτία (ο φανερώτατος οντως θεός Coh. 1, 10. πρόσωπος 9. Paed. 1,7.); ferner barin, daß er ihn als das Organ der gesamme ten göttlichen Wirtsamfeit betrachtete, als bas erfte Glieb in ber Kette ber Wefen, als bas Princip ber Bewegung, als ben Schöpfer ber Welt, ben herrn und Verwalter bes gangen Beifterreiche, ber fich im Judenthum und Beibenthum geoffens bart habe, bazu als die absolute Bahrheit, als die Quelle bes Lichtes und Lebens, als den Urheber bes Guten und als die alls gemeine Bernunft, die in Alle ergoffen fen 1). "Die vollkom» menste, heiligste, hegemonische Kraft, die königliche und wirkfamite Ratur, Die bem allein Allmächtigen am nächsten fteht, fagt er, ist die des Sohnes; das erhabenste Princip, das Alles nach bem Willen bes Batere regiert und bas Steuerruber bes Gangen führt, mit nie ermüdender, unzerstörbarer Kraft Alles wirkend. Strom. VII, 2. p. 831. Er fest Alles mit bem Bater in Berbindung, indem er die ganze Reihenfolge ber Wefen, von ben obersten Ordnungen an bis zu ben untersten herab burchbringt und alle Rrafte in fich concentrirt " Strom. VII, 2, p. 83. Endlich schloß sich Clemens auch darin an feine Borganger an. daß er die Zeugung bes Sohnes von dem Willen des Baters ableitet und ihn diesem unterordnet; er geht aber augleich weit über sie hinaus, badurch daß er a) die Gottheit bes Goh nes und beffen mefentliche Ginheit mit bem Bater ftarter hervorhebt, b) die bisher übliche Vergleichung mit dem innerlichen

<sup>1)</sup> Str. VI, 7. το προγευνηθέν, δι οῦ τὰ πάντα εγευέτο — ο πρωτόγουος υίος - το πρέσβιστου VII, 3. δεύτερου αϊτιου. 2. πρωτουργος κινήσεως. άρχη ἀπάντων. VI. 7 u. 1. τούτω πάσα ὑποτέτακται στρατιὰ ἀγγέλων τε καὶ θεῶν, τῷ λόγω τῷ πατρικῷ, τὴν ἀγίαν εἰκουομίαν ἀναθδειγμένω διὰ τὸν ὑποτάζαντα, — ib. 2. λόγος πάντη κεχυμένος υρί. p. 831. 832. — θεοῦ διάκουος Paedag. I, 1. Εβεηίο Φρίιο (τὸ ἀρχέτυπου φῶς).

<sup>2)</sup> Str. V, 1. ὁ λόγος — δύναμις παγκρατής καὶ τῷ ὄντι Θεία Str. VII, 2. Coh. I, 10. Θεός. ὁ Θείος λόγος, ὁ φανεζώτατος ὄντως Θεός, ὁ τῷ δεσπότη τῶν ὅλων ἐξισωθείς.

und ausgesprochenen Wort verwirft und dagegen (platonisch) ben Sohn als bie Ibee, als ben Selbstgebanken Gottes, bie Zeugung aber als bas hervorgehen (Objectivirung) biefes Gebantens betrachtet 1); c) baburch, bag er die Borftellung von einem Entstehen bes Logos in ber Zeit verwirft und ihn bagegen für bas Zeit= und Anfangelofe Princip ber Dinge erflärt. fo baff zwar ber Bater allein ungezeugt, bem Begriffe - nicht ber Zeit nach früher ift, aber boch niemals ohne ben Gohn, fondern als Bater immer und von jeher auch Bater bes Sohnes ist 2); benn die Baterschaft schließt die Offenbarung in dem Sohne mit ein]; d) badurch, daß er alle räumlichen Beschränfungen von bem Begriff bes Gohnes entfernt und bagegen feine reine Alles durchdringende überall in ihrer Totalität gegenwärtige Beistigkeit and Licht stellt. "Denn niemals - fagt er - weicht ber Sohn Gottes von feiner Warte, nicht getheilt, nicht getrennt, nicht von einem Ort in den andern übergehend, überall allezeit gegenwärtig, über alle Schranken erhaben, ganz Geift, ganz väterliches Licht, ganz Auge, Alles febend, Alles hörend, Alles wissend mit Macht die Mächte und Gewalten burchforschenb." Strom. VII, 2. Photius Cod. 109. - -Außer diesen Bestimmungen, auf welche die philonischen Ideen einigen Ginflug gehabt haben, hat Clemens noch bas Eigenthumliche, baß er die Vorstellungen vom göttlichen rug und von

Paedag. III, 12. Ιλαθι τοῖς τοῖς, παιθαγωγέ, παιδίοις, πατής, ἐν ἀμφω, κύςιε ff. Diese und andere Stellen miderlegen die Meinung Petav's videtur filium Dei diversae a patre esse naturae putasse Clemens, so wie die Souverains S. 185, daß El. die Personlichteit des Logos läugne. Bg. Münscher. Handb. d. Dogmengesch. Bb. 1. S. 421 ff. und besonders du Pin a. a. D. S. 127.

Str. V, 1.3. ἐν τῷ φαίδοῳ περὶ ἀληθείας ὡς ἰδέας λέγων ὁ Πλάτων δηλώσει — ἡ δὰ ἰδέα ἐννόημα τοῦ θεοῦ, ὅπερ ὁι βάρβαροι λόγον εἰρήκασι τοῦ θεοῦ κ. τ. λ.

<sup>2)</sup> VI, 7. εν μέν το αρέννητον, ο παντοκράτως θεός. εν δε καὶ το προρεννηθεν, δι οῦ τα πάντα ερένετο VII, 1. nennt er den Sohn αχρονον καὶ αναρχον αρχήν το καὶ απαρχήν των συτων. Str. V, 1. οὐ μλη οὐδε ο πατής ανευ υίοῦ. αμα ράς τῷ πατής υίοῦ πατής.

bessen Berhältniß zu bem Einen (Absoluten), wie sie sich bey ben spätern Reuplatonitern, namemtlich bey Ammonins und Plotin ausgebildet sinden, auf den Sohn Gottes überträgt und demgemäß lehrt: der Höchste ist das absolut Eine, der Sohn aber ist nicht in derselben Weise Eins, wie das Eine, d. h. nicht abstratt eins, noch auch Vieles, wie die Theile, sondern er befaßt in seiner Einheit Alles; weßhalb er Alles ist (Einheit und Bielheit zugleich). Alles; weßhalb er Alles ist (Einheit und Bielheit zugleich). Alle Kräste lausen in ihm wie in einem Kreis zusammen; und desshalb heißt er das Aund das D; denn in ihm geht der Ansfang wieder ins Ende zurück."— "Der Vater ist die absonten Ronas, der Sohn aber die poras, wie einer, Sieren Trous aus der Sohn aber die poras, wie einer, Sieren

Wenn sich nun, wie aus dem Bisherigen erhellt, in den Erklärungen der Kirchenlehrer über den Sohn Gottes uoch viesles Schwankende und Mangelhaste sindet, so gilt dieß noch viesmehr vom heiligen Geist. Richt als ob sie denfelben swein unpersönliches Wesen gehalten und häusig mit dem Sohne verwechselt hätten; — dieser Irrthum ist bereits hinlänglich durch Keil und selbst durch Baumg. Erusius widerlegt 2) – alle Schriften der altern Kirchenväter ertönen vom Lobe des

<sup>1)</sup> St. IV, 25. οὐ γίνεται ἀτεχνᾶς ἐν, ὡς ἐν, οὐφὰ πολλας ως μέρη, ὁ υίὸς. ἀλλ ὡς πάντα ἔν. ἔνθεν καὶ πάντα, κύκλος γὰς ὁ αὐτὸς πασῶν τῶν θυνάμεων εἰς ἐν εἰλουμένων ਜ. Paed. III, 12. ἐυχαριστεῖν - τῷ μόνῷ πατρὶ καὶ υίῷ, πάντα τῷ ἔνί (quì unus est omnia) ἐν ῷ τὰ πάντα, ở ôν τὰ πάντα ἐν. ở ôν τὸ ἀεί. Bg. St. V, 11. unb St. V. 689.

<sup>2)</sup> Reil in Flatts Magazin ber chr. Dogm. u. Mor. 48 St. Baumg. E. a.a. D. S. 1051, wo er fagt, daß die Rirche niemals eine andere Deutung der Taufformel für ftatthaft gehalten habe, als eine solche, in der die Persönlichkeit des heil. Geistes ausgessprochen sep, seinerseits aber dieses Urtheil der ganzen alten Kirche für irrig und diese Deutung für falsch erklärt (!) — Auch möchte ich nicht mit Neander a. a. D. 693 sagen, daß die Unsschaumgsweise jen er Zeit die Gegner vermocht habe, den heil. Geift als persönlich zu denken. Denn diese Anschauungsweise, bessonders die neuplaton. Lehre von der Weltsele hätte sie eher zum Gegentbeil bingeleitete

beil. Geistes und stellen ihn als die britte Verson in der Trinität bar; aber fie haben noch feine ausgebildeten, begmatischen Begriffe, Leine icharfen, firchlichen Bestimmungen und ichmanfen baber hanfig im Ausbruck. Und bief lagt fich auch gar nicht aubers erwarten; benn bas Dogma vom Beist fonnte immöglich eine veste, klare Gestalt gewinnen, bevor das vom Sohne vollständig entwickelt und symbolisch abgeschlossen mar. Mahrend die altesten Symbole ben beil. Geist nur furz ermabe. nen, fagt bie Glaubeneregel ben Drigenes: tum deinde bonore ac dignitate patri ac filio sociatum tradiderunt spiritum sanctum, lagt es aber unentschieden utrum natus an innatus, vel filius etiam Dei ipse habendus sit, nee ne. Die platonistrenden Bater betrachteten ihn häufig - nach ibrem Emanationismus - als einen Ausfluß (anopola) ans ber Gottheit, weisen ihn die britte Stelle (ir reien ragu) an und ordneten ihn in berfelben Weise bem Sohne unter, wie biefen bem Bater. Clemens erflart fich nur unbestummt, hat aber mehrere schone Bekenntnisse ber ganzen Trias, besonders Paed. II. 12 u. Str. V, 14., wo er ju ber befannten Stelle aus dem zweyten Briefe des Plato an Dionnsins hinmient: Ich faffe biefe Worte ale eine Andeutung ber beiligen Trias und verstehe unter bem britten ben heiligen Geift, unter bem zwenten aber ben Sohn, burch welchen, nach bes Baters Willen, Alles gemacht ist 1). '

Dieß war im Allgemeinen der Stand des Dogma von der Trinität, wie ihn Drigenes vorsand. — Er selbst ging bey der Entwicklung desselben von den oben (S. 60) bezeichneten Gegensätzen aus, faßte den Widerspruch, in welchem beyde zur Wahrheit stehen, in seiner ganzen Schärfe auf, und bezeichnete es als die Aufgabe der Theologie, das Dogma so zu bestimmen, daß beyde Extreme gleichweit vermieden werzen 2). Da ihn jedoch die monarchianische Richtung näher

2) Comment, in Job. Tom. II, 2. Man muffe hier berücksichtigen woddore pido Sous einas suzoptiones — sudaffonutiones die

<sup>1)</sup> περί του πάγτων βασιλία πάντα έστι, κάκείνου έγεκεν τὰ πάντα κάκείνο αίτιον άπάντων καλών εξέντεςον εξί περί τὰ δεύτεςα καὶ τρίτον περί τὰ τρίπα. Bg. Mars. Ficini Opp. Tom. II. p. 485. edit. Paris. 1641.

berührte, so richtete er sein Bestreben vorzugsweise dahin, Die perfonliche Selbstftanbigfeit bes logos recht fart hervorzuheben und gegen die Bestreiter berfelben nachbrucklich gu vertheidigen; und biefe Bestimmung gur allgemeinen Unerkennung gebracht zu haben, ift eines feiner größten Berbienfte um bie Rirchenlehre, ein mefentlicher Fortschritt, ben bas Doama burch ihn gemacht hat \*). Aus dieser polemischen Rücksicht erflart es fich jugleich, marum er haufig bie andere Seite bes Dogma gurudtreten läßt, ja zuweilen fich fo ausbrudt, als ob er bie Wesens . Einheit bes Baters und bes Gohnes laugne, mas feboch weder feine Absicht ift, noch in dem Insammenhang feis nes Sustems liegt 2). Es find baher biejenigen Stellen, in welchen die Beziehung auf die monarchianischen Gegner porherricht, nicht au fehr zu urgiren, sondern burch folche au berichs tigen und zu ergangen, in benen er fich unbefangener ausbrudt, fonft gerath man in Gefahr, feine gange Auffaffungs. weise zu verkennen, wie dieß so hanfig geschehen ift 3). -

αναρορεύσαι θεινός και παρά τούτο περιπίπτεντας ψευσίσε και ασεβέσι δόρμασιν, ήτοι αρνουμένους ίδιότητα υίου έτεραν παρά την τού πατρός, όμολορεντας θεόν είναι τον υίον, — μέχρι ονόματος — η αργουμένους την θεότυτα τού υίου, τιθέντας δε αὐτού την ιδιότητα και την οὐσίαν κατα περιγραφήν τυγχάνουσαν έτέραν τού πατρές.

<sup>1)</sup> Bernll von Bostra (bessen Lehre vor owrnes und ngolopeoravas nar' idian odolac negryeaphn) mar personlich von Origewiderlegt und zur Wahrheit zurückgeführt worden. Euseb. H. E. VI, 33.

<sup>2)</sup> Daß Origenes den Subordinationismus weiter ausgebildet babe, wie Baumg. Crufius S. 1008. fagt, ift irrig. Elemens und Origenes haben vielmehr das Berdienst, zu seiner Überwindung mitgewirkt zu haben.

<sup>3)</sup> Gang richtig bemerkt der ungenannte Bertheibiger des Origenes ben Photius Cod. 117 von ihm: μποθν αὐτον κατα εξίαν επράλθαι περέ της τρίαθες, αντιφερέμενον εξί τη αίρφειε Σαβελλίου (ein offenbarer Anachronismus statt Bernst oder Roëtus) είς μέγα κακὸν πρωένη τότε, και την των προσώπων τριάθα, έναργετάτην και πολλοίς τρόποις εξαφέροι σαν αγανιζόμενον, παραστήσιι, πέρα του προςήκοντος, και είς τουναντίον

Was das innere Berhältnig bes Gohnes jum Bater und gu ben Weschopfen betrifft, fo nahm er bie Ibeen bes Clemens auf und bilbete fie nach feinen Drineinien weiter fort. Indem er aus ber Idee bes Absoluten bie Nothwendigfeit einer Gelbstoffenbarung Gottes, und gwar einer ewigen, herleitete und biefe auf ben Sohn anwandte, erhob er ben Begriff ber Unfangelofigfeit (f. Clemens) ju bem eis nes geitlofen Berbens, faste fobann bie Beugung felbst als Lebens, und Wesensmittheilung aus Gott (Emanation), und folgerte baraus einerseits die Wesensidentität, andererseits die Unterordnung bes Sohnes unter ben Bater. Indem er ferner. wie Clemens, ben Gohn als bas Medium aller weitern Entwidlung bes göttlichen lebens anfah, und auch diese wiederum als Emanation betrachtete, hob er ben wefentlichen Unterschied zwischen ihm und ben übrigen Bernunftwefen auf und ftellte ihn auf gleiche Stufe mit ihnen, ober wenigstens an bie Spige berfelben. Der Sohn follte fich auf ahnliche Beise zu ben dozenoie verhalten, wie fich ber Bater zu ihm verhält, Die do-Juna' auf ähnliche Weise zum Sohn, wie bieser zum Bater; und bier ift ber Buntt, wo fich Drigenes am weitesten von ber Babrheit rutfernt, und einem feinen Bantheismus ben Gingang gestattet, ber sich von ba aus burch fein ganges Suftem bindurchzieht und ben Schluffel zu ben auffallendsten Seiten beffelben barbietet 1); hier wird es flar, wie fich fraterbin Arianer und Rechtgläubige auf ihn berufen konnten, wie man ihn bald als Vorläufer ber homousie bezeichnen, bald ber Berabwurdigung bed Sohnes ju ben Rreaturen beschuldigen, wie man überhaupt die günfligsten und ungünfligsten Urtheile über seine Logostehre fallen konnte - benbes mit gleichem Recht und Unrecht; benn alle biese Widersprüche finden sich wirklich in feinen Schriften; aber fie find es nicht fur fein Guftem, weil fie in bem Ansammenbang beffelben aufgelößt find.

aung Sirat & of Againal of Aguar papereripari necessarios. Cave Hist, litt.: multa praeservido Origenio, haereticos oppugnantis, ingenio sunt condonanda. By. Du Pin Nov. Bibl. I. p. 210.

<sup>1)</sup> Belden Cinfing ber Remplatonismus hierauf gehabt, zeigt Bem-

Was endlich bas Wesen bes Sohnes betrifft, so schließt sich Or. auch hier Elemens an. Er trägt nämlich gleich ihm die neuplaton. Lehre vom roüs auf den Logos über, verbindet aber damit auf eine geistreiche Weise die Prädikate, die ihm in der Schrift bengelegt werden, und dringt so tiefer als irgend einer seiner Borgänger in die Ratur und in die Wirksamkeit des ewigen Wortes ein. — Den heiligen Geist betrachtet er als ein persönliches Wesen und jest ihn in dasselbe Verhältniß zum Sohne, wie diesen zum Bater, ordnet ihn aber eben damit beyden unter. —

Die Borguge ber Drigenianischen Trinitätslehre bestehen fonach barin, bag fie ben Begriff einer ewigen Beugung aus bem Befen bes Baters, die Perfonlichfeit bes Sohnes und bes Beiftes, und ihre Ginheit mit bem Bater genauer bestimmt, und biefe Bestimmungen find, als bas Wahre an ihr, in bie Kirchenlehre übergegangen. ben leidet fie jedoch auch an großen Mängeln; das Berhältnif ber Persönlichkeit des Sohnes zu feiner Befensgleichheit mit bem Bater ift burchaus ungenügend entwickelt; bas lettere Doment tritt gegen bas erftere viel zu weit gurud, es findet noch eine Ungleichheit zwischen den dren Versonen der Trias statt, es wird felbst ber Unterschied zwischen ber Gottheit und zwischen ben Rreaturen verfannt, und barum fann bas Dogma auf biefer Stufe sciner, Entwicklung noch lange nicht zum symbolischen Abschluß tommen, sondern muß erft neue Bahnen burchlaufen, um bas Kaliche, bas ihm noch abhärirt, abzu-Areifen und für den kirchkichen Lehrbegriff reif zu werben.

War die Lehre von der Trinität in der Mitte des dritten Jahrhunderts noch nicht völlig ausgebildet, so konnte es die von der Menschwerd ung des Sohnes und von dem Bershältniß behder Naturen in Christo noch weniger senn, weil sie jene zu ihrer nothwendigen Boraussehung hat. Doch sinden wir auch hier bereits die äußersten Umrisse festgestellt, und die Grenzen der künftigen Entwicklung vorgezeichnet. Beranlassung dazu gaben die frühzeitig entstandenen Häressen des Ebionitismus und Doketismus, an die sich der Gnosticismus anschloß. Im Gegensaß gegen die erstere Parthei, welche nicht nur die Gottsheit des Erlösers, sondern auch — wenigstens theilweise — seine

Geburt von ber Jungfrau laugnete 1), hatte man gleich anfangs Die Bestimmung einer revere in machteou als ein wichtiges Mos ment in die Glaubendregeln aufgenommen (fo ben Grenaus und Tertullian); im Gegensat gegen bie andere aber, welche eine bloße Scheingestalt an die Stelle ber mahren Menschheit des Erlofers fette, hatte man die Realität feiner menschlichen Natur und die große Bebeutung berfelben für fein ganges Erlösungewert gelehrt, somit die rechte Mitte für die weitere Ausbildung bieses Dogma gewonnen 2). Gelbst Clemens. ber fich hier feinen neuplatonischen Borftellungen, nach welchen Die höchste Bollfommenheit in ber anabua bestand, überließ, und die menschliche Natur Jesu Christi burch ihre Berbindung mit ber gottlichen über alle finnlichen Bedurfniffe und Gindrucke erhaben, allen Bewegungen bes Gemuthes für unzugänglich hielt (Str. V. g. 775.), und somit allerdings ihre völlige Cons formität mit ber unfrigen verfannte, laugnete boch ihre Birt. lichkeit nicht (wie ihm Photius Cod. 100 Schuld gibt); benn er verwirft ausbrucklich ben Dofetismus (Str. VII, 17. 900.) und nennt ben Logos ror d' ήμας ανθεωπον γενόμενον, κατά πάντα ημίν απεικάζεσθαι βουλόμενον (Paed. III, 1.) θεον έν αν-Sewaw. - Überhaupt hatte fich bas Gesammtbewußtseyn ber Rirche hierüber in ber Mitte bes britten Jahrhunderts bereits fo bestimmt ausgesprochen und die Berwerflichkeit jener Irrthüs mer fo flar erfannt, baß die firchliche Tradition die Gage enthielt; Jesus Christus, cum in omnium conditione patri ministrasset, novissimis temporibus se ipsum exinaniens, homo factus, incarnatus, mansit, quod erat. Dens. Corpus assumsit nostro corpori simile, eo solo differens, quod natum ex virgine et apiritu s. est. - Hic Jesus natus et passus est in veritate et non per phantasiam communem hanc mortem austinuit; vere mortuus, vere enim a mortuis resurrexit et post resurrectionem - assumtus est. - De Princ. praef.

<sup>1)</sup> Resord, av Semmur & av Semmur gardmeror anopaurdmeros, Just. Dial. c. Tryph. 48. Daß sich die Ebioniten in zwen Richtungen theilten, erhellt aus Orig. c. Cels. V, 61. Comm. in Joh. T. XX, 24. X, 4. vg. Eusebius H. Ecc. III, 27.

<sup>2)</sup> Die Polemit gegen diese Baresie beschäftigte von Ignatius ad Smyrn, 2-5.) an fast alle Rirchenlehrer.

4. — Auf bem Grunde dieser Bestimmungen, und innerhalb dieser Gegensätze bildete Origenes das Dogma weiter sort, und machte die ersten Bersuche das gegenseitige Berhältenis beyder Naturen genauer zu erörtern; denn hierin war noch wenig geschehen. Zwar ist die Meinung, als ob die Kirchenlehrer die auf Origenes die Menschwerdung als eine Bereinigung des göttlichen Logos mit dem Körper Jesu gedacht, und diesem die vernünstige Seele abgesprochen hätten, wenigstens in dem Sinne, in welchem sie gewöhnlich aufgestellt wird unrichtig; denn daß der Erlöser die vollständige menschliche Nastur an sich genommen habe, wurde in der Kirche nie geläugenet. Diesichwohl aber war diese Seite des Dogma noch nicht

<sup>1)</sup> Es fragt fich bier, was benn eigentlich als wesentlicher Bestandtheil ber menschlichen Ratur angesehen murde? - Diejenigen Bater, welche drey Theile annehmen, wie Juft in u. A., lehrten allerdings, daß der Logos dasjenige in dem Erlofer gewesen fep, mas wir den Geift oder die Bernunft nennen; allein fie bebaupteten etwas Abnliches (f. unten) von allen übrigen Menfchen, fie fprachen ibm nichts ab, mas fie biefem jufdrieben; fie legten ibm vielmehr im höchften Grade ben, mas fie ben andern nur theilmeife beplegten; laffen übrigens häufig jene brevfache Gintheis lung ganz aus den Augen und begreifen dann unter buzn bas gesammte geiftige Bermögen des Menschen. Bas man fonft für die oben ermabnte Deinung anführt, bedeutet wenig. Benn 3. B. Grenaus fagt: "Der Erlofer vereinigte ben Menfchen mit Gott; benn wenn nicht ein Menfch ben Feind bes Menfchen übermunden hatte, fo mare ber Begner nicht rechtmäßig befiegt; bagegen wenn nicht Gott bas beil geschenkt hatte, fo murben wir es nicht mit Giderheit befigen" - fo liegt barin nicht, wie Dunfcher D. G. 2. 1. G. 184 will, daß Grenaus ben Begriff bes Menfchen auf den Rorper einschränke; benn wie follte ein Menfch, ber eigentlich fein Menfch, fondern blos Rorper ift, boch als Menich den Satan bekampfen und überwinden? - Eben fo wenig liegt bieg in bem, bey den P. P. gewöhnlichen, Ausbrud aradaubaren sagua; denn sagt bedeutet im firchl. Sprachgebrauch häufig die gange menichl. Ratur im Gegenfas gur gottlidjen. Bie fehr man fich überhaupt huten muffe, einzelne Musbrude ju urgiren, erhellt am ichlagenoften aus Tertullian. Bon tiefem miffen wir bestimmt, daß er gegen Balentinianische Gnoftifer die Lebre von der menfchlichen Geele des Erlofere ver-

nach ihrer großen Bebeutung erkannt: fie lag noch unentwickelt in dem chriftlichen Bewußtseyn, benn ihre Zeit mar noch nicht gefommen; man beschränkte sich barauf, ben Unterschied gwis ichen ber göttlichen und menschlichen Natur im Allgemeinen feste guhalten und die Wahrheit bender den Irrlehrern entgegenzus ftellen, ohne auf bas Wefen und ben Begriff ber lettern naher Gelbst ben Clemens findet sich diese Unbestimmtheit, Drigenes aber hat bie Lehre von einer vollständigen, menschlichen Ratur, insbesonbere von einer vernünftigen, jeder andern Menfchenfeele bem Befen nach gleichen Seele bes Erlo fere querft flar ausgesprochen und fo überzeugend entwickelt. baß bie gesammte Rirche ben Ausbruck ihres eigenen Glaubens barin ertannte und feine Bestimmungen zur symbolischen Gels tung erhob. Auf ber Synobe zu Bostra murde ber Drigeniantiche Lehrfan: έμψυχον τον ένανθεωπήσαντα, bes ftatigt 1). Das Eigenthumliche, mas fich außerbem in feiner Christologie findet, besteht barin, bag er a) bie neuplatonische Lehre von der Praexistenz der Seelen auch auf die Seele Christi anwendet, b) daß er das gange Dogma von der Perfon des Erlos fere in die innigfte Berbindung mit ber gottlichen Gerechtigfeit, melche als bas Princip ber sittlichen Weltordnung jedes Geschöpf nach deffen Burdigkeit behandelt, fest: c) daß er, um den Ginwendungen ber Bellenen zu begegnen, bende Naturen in Chris fto, bem Begriffe nach, forgfältig scheibet, in ber Wirklichkeit hingegen fie völlig in einander übergehen und die menschliche in ber göttlichen untergehen läßt. Es fehlt also auch hier noch Die rechte Bermittlung ber bepben Seiten, es liegt ein Widerfpruch in ber Art, wie ihr gegenseitiges Berhaltniß gefaßt wird, indem sie theils als getrennt, theils als vermischt erscheinen: baber auch die Rothwendigfeit einer weitern Fortbewegung bes

theidigt hat, und doch redet er da, wo diese polemische Bezienicht vorherrscht, gerade so wie diesenigen Bater, welche man jenes Irrthums beschuldigt. Bg. Socrates Hist. Eccl. III, 7.

<sup>1)</sup> Socrates Hist. Eccl. III, 7. — οὐ πρώτεν Ωριγένην ἐπὶ ταύτην την πραγματείαν ἐλθεῖν (φασὶν Eusebius u. Pamphilus) άλλα την τῆς ἐκκλησίας μυστικήν ἐρμηνεῦται παράθοσιν. 

183. Eusebius H. E. VI, 33.

Dogma, wodurch die Gegenfage, die hier noch zusammengeschloffen sind, auseinandergetrieben und bis zum völligen Extrem ausgebildet werden, damit dann in der Mitte zwischen beyden Abwegen das Wahre erkannt und zur symbolischen Geltung erhoben werde (was erst im Nestorianischen und Monophysitischen Streit

geschah).

In ber Anthropologie mar gur Zeit bes Drigenes nur foviel allgemein anerkannt, bag bie Geele, ihrer Ratur und Abstammung nach, in allen Menschen gleich fen, baf fie ein eigenes, felbitftanbiges, vom Korper verschiedenes Wefen und leben habe, (anima substantiam habens vitamque propriam praef. 5.) baff fle bas Bermogen ber freien Gelbit bestimmung und mit biefem völlige Burechnungefahigteit für ihre Sandlungen besite, daß fie feiner äußern. gwingenden Rothwendigfeit, feinem Fatum, feinem Ginfluß ber Gestirne unterworfen fen, ben Ginwirtungen ber feindlichen Gewalten und Geifter wiberstehen konne (est et illud definitum in ecclesiastica praedicatione, omnem animam rationabilem esse liberi arbitrii et voluntatis etc. a. a. D. 5.: bief aegen bie Gnoftifer, welche bie Willensfreiheit laugneten und zwen grundverschiedene Urten menschlicher Geelen lehrten), und daß fie bereinst, ihrem Berdienste gemäß, mit ber ewigen Seligfeit belohnt ober ber emigen Berbammnig überge-Uber bas Wesen ber Seele, und ob man ben merbe ib. nur Gine, ober eine boppelte, eine höhere und niebere, angunehmen habe, schwanften bie Rirchenlehrer. De Princ. III. 4. 1. Baumg. : Erus. G. 1067 ff. - Diejenigen, welche ber lets tern, platonischen Ansicht folgen, nennen ben oberen Theil bes geistigen Bermögens dozos ober medua, auch Bild bes logos, und betrachten ihn nicht als felbstständigen Bestandtheil ber menschlichen Natur, sondern ale Ausfluß bes göttlichen Logos, ober - mas hier baffelbe - als ben göttlichen Beift, ben ber Mensch burch Theilnahme an bem absoluten Geifte besite und ben er beghalb auch wieder verlieren fonne. Go Juftin, ber die menschliche Vernunft als Theil ber göttlichen Gesammtvernunft ansieht (τὸ έμφυτον παντί γένει αν θεώπων σπέρμα τοῦ λόγου. Χριστός ο τοῦ παντός λόγος — (Χρ.) γάρ μν καί έστιν ὁ λόγος, ὁ ἐν παντὶ αν. Apol. I, p. 48., Χριστ. λόγος οὖ παν yévoς ανθεώπων μετέσχε. Apol. II, p. 83.) fo Latian, ber

ausbritdlich fagt, bag ber Menfch bas media gleichbebeutens mit dovoc, ursprünglich besessen, burch ben Gundenfall aber perloren habe (Orat. c. Gr. f. 7. 12. 15.) u. Grenaus, anima et spiritus pars hominis esse possunt; homo autem nequaquam: perfectus autem homo commixtio et adunitio est animae assumentis spiritum Patris, et admixta ei carni, quae est plasmata secundum imaginem Dei. - Si autem defuerit animae spiritus etc. V. c. 6, I, c. 8, 2. Bg. Möhler, Athanaffus b. Gr. 1. S. 64 ff. Diefer hohern Seele, ber Bernunft pher logischen Seele, schreiben fie einstimmig ein rein geiftiges, emiges Befen zu, unter ber niebern Seele, ber worn hingegen, perftehen fie bie phyfifche Lebensfraft, bie, ihrer Ratur nach sterblich, nur durch die Berhindung mit jener unsterblich werbe 1). Ahnlicher Ansicht ift Elemen & (G. 65), der gleichfalls amischen ber von dozun und sugund ober sugurind unters icheibet; lettere ift ihm ein fein materielles, (mribua oagninor Str. VII. 12. 880.) von Gott erfchaffenes Befen, erftere, ber Beift (vous, anoppeace Sund), ift bem Menfchen von Gott eingehaucht, benn fie hat aus ber ewigen Beimath ihren Urfprung : fie Befit vollfommene Frenheit, zwischen bem Guten und Bofen ju mahlen, hat die Bestimmung, über die Triebe und Begierben ber niedern Seele zu machen, und fo allmählich zur Gottahnlichkeit zu gelangen - nach bem gewöhnlichen Unterschied von sixw und ouelweig 2). - Un biefe Borftele lungen, besonders in der Form, wie wir fie ben Juftin fins ben, fchlieft fich auch Drigenes, weil fie allein feiner libee pom Logos entsprechen, an, ohne fie jedoch confequent burch. auführen; benn häufig fieht er gang von jener Trichotomie ab, und verfteht bann unter wuxi bas gesammte geistige Bermos gen, zuweilen nähert er fich auch ber ftoischen Psychologie und an mehreren Stellen läßt er nicht undeutlich merten, baf er bierüber felbst noch feine feste Ausicht gewonnen habe (Comm. in Joh. VI, 7.). - Eben fo wenig hatte fich über ben Urfurung der Seele ein bestimmter Lehrtwus gebildet.

<sup>1)</sup> Dagegen verwarfen die Lat. P. P. diese gange Trichotomie und lehrten nur Eine ungetheilte menschliche Seele.

<sup>2)</sup> Doch bleibt fich Clemens in feinen Außerungen hieruber fo menig gleich, daß er zuweilen in offene Biderfpruche gerath.

de anima vero, utrum ex seminis traduce ducatur, ita ut ratio ipsius vel substantia inserta ipsis seminibus corporalibus habeatur, an vero aliud habeat initium, et hoc ipsum initium si genitum est, aut non genitum; vel certe si extrinsecus corpori inditur, nec ne: non satis manifesta praedicatione distinguitur: de Princ. praef. 5. (Cf. Pamphili Apologia pro Orig. Opp. Vol. IV. Append. p. 43.) Während sich die Abendländischen Theologen meist für die erftere Unficht, ben Traducianismus, entschieden, erklärte fich Cles mens für die platonische Präeristenz (wenigstens an mehreren Stellen Strom. V, 698. 703. VI, 808. IV, 640. ougaro Ser καταπέμπεται δίδρο έπὶ τα ήττω ψυχή), welche ber Zusammens hang bes Drigen. Spstems gleichfalls erforderte. — Lehre von ber Unsterblichkeit ber Geele vereinigte dieses bie benben bisher, wie es scheint, neben einander stehenden Unfichten, indem es mit den griechischen Apologeten die Forts bauer ber vernünftigen Seele aus ihrer Gemeinschaft mit ber gettlichen Urvernunft, bem Logos, folgerte, zugleich aber, wie Tertullian, ihr Wesen felbst ale unvergänglich ansah.

Much hinsichtlich ber lehre vom Urstande bes Menschen und vom Stande unter ber Gunde enthielt bie Glaubensregel noch feine Bestimmungen. Im Allgemeinen murbe jedoch ber Unterschied zwischen ber ursprünglich reinen und ber burch ben Kall verberbten Menschennatur von dem firchlichen Bewußtsenn festgehalten, jene, als nach bem Bilbe Gottes, bem Logos, geschaffen und in der Gemeinschaft mit Gott stehend, diefe, ale von Gott entfremdet und bem geistigen Tobe anheimgefallen bes trachtet, die That aber, welche diese Entzwenung herbengeführt, aus der fregen Gelbstbestimmung des Menschen unter gottlicher Zulaffung -, hergeleitet, somit als Schulb, und die Folge bavon als Strafe bargeftellt, hingegen'die Unsicht, nach welcher das Bose seinen Grund in Gott haben foll: te, entschieden verworfen. Drigenes suchte hier die herr= schende Ansicht mit seinen Principien von der absoluten Einheit und Gerechtigkeit des höchsten Wesens, mit seiner Schöpfungstheorie und ber, bamit zusammenhängenden Lehre von eis ner ewigen Beisterwelt in Einflang zu bringen und nahm beffs halb einen vorgeschichtlichen Abfall ber vernünftigen Geschöpfe an, woraus er bann weiter die Entstehung und bie gegenwärtige

Beschaffenheit der Menschenseele erklärte; daben entfernte er sich aber so weit von der christlichen Wahrheit, daß er von dieser Seite her auf die kirchliche Fortbildung des Dogma keinen bedeutenden Einfluß haben konnte.

Die Rolgen ber erften Gunde betreffend lehrten bie Bater fast einstimmig, daß zwischen ber Gunde Abams und ber Sündhaftigfeit aller seiner Nachkommen ein Busammenhang statts finde, indem jene den Berluft bes mahren göttlichen Lebens für bas gange Geschlecht, bamit zugleich bie Sterblichfeit bes Leibes herbengeführt und die Menschheit der herrschaft des Satans So in den befannten Stellen ben Juftin unterworfen habe. Dial. c. Tryph. 88. 100. Apolog. I, c. 61. Ténva avazuns. Tatian c. Graec. Orat. c. 12 u. 13. pogá. Grenaus adv. Haer. III, c. 23. IV, 12. V, 1. 6. 1). Mur Clemens fcheint an mehrern Stellen diefen Busammenhang gang zu verfennen 2); Drigenes hingegen erfennt ihn in fo fern an, als er die gegenwärtige Sündhaftigkeit ber Geschöpfe mit jenem vorgeitlichen Abfall in Berbindung fest, nicht aber im Ginne ber h. Schrift, beren einfache und großartige Erzählung Genes. 3. er nur als bilbliche Darftellung gelten läßt. - -- Gben fo einstimmig lehren bie Bater die Große und Allgemeinheit bes fitt Lichen Berberbens sammt der baburch begründeten

<sup>1)</sup> Munscher a. a. D. S. 138, ist allerdings entgegengesetter Meinung; allein dieß hat seinen Grund einmal in dessen obersstächlicher Auffassung des Begriffs Faratos, den er nur vom leiblichen Tod versteht, mährend ihn die P. P. vorzugsweise auf den geistigen, mit Einschluß des leiblichen, beziehen; sodann in seiner seltsamen Boraussezung, daß die Erbsünde die Selbstbestimmung des Menschen ausschließe, daher er überall, wo letztere von den R. Lehrern behauptet wird, auch auf die Negation der erstern schließt. So misversteht er ganz die oben angeführte Stelle Justins, deren Sinn ist: daß die allgemeine Depravation durch freve Theilnahme und Einwilligung zugleich Sünde und Schuld des Einzelnen werde.

<sup>2)</sup> Selbst du Pin, ber sonst sehr gunstig über Clemen's Orthoborie urtheilt, sagt p. 127: Adae lapsum agnoscit, et ejus peccati poenam, in quam omnes incurrerunt. Verum originale peccatum non videtur probe novisse etc. Strom. III, c. 16. und Potter zu d. Stelle.

Rothwenbigfeit einer Etlosung. Dial. c. Tryph. 95. Epist. ad Diogn. Q. Tatian a. a. D. 13. Selbst Baumg. - Erus. S. 1005. betennt "bag Alles fündhaft und im Glend gewesen fen, bevor Chriftus erschien, ja bag biefe Zeit feiner Erscheinung bas Bofe in gesteigerter Macht gesehen habe, und bag biefer Bustand forts bauern murbe bis zur Muctehr Chrifti: bieg lehrte bie Rirche von Anfang an, und baben nahm Reiner fich felbst und feines Bleichen aus." Gleichwohl schrieb man auch bem gefallenen, füns bigen Menschen bas Bermogen ber frenen Selbstbestimmung, rd adregoverer, im umfaffendften Maage gu, und bemertte ausbrudlich, bag er fich für bas Gute wie für bas Bofe frey entscheiben und ben Reizungen ber Damonen widerstehen konnen muffe, weil er außerdem nicht mehr verantworlich mare (praef. 5.); befferungsfähig fen jeber, auch ber Tiefgefuntenfte, aber bagu bedürfe es ber göttlichen Silfe. Clemens Paedag. III, 12. 70 aungraver maeir empurer nat noivov. Strom. II, 15. h apagria exovsies adinia. h de adinia inoveros nania. vg. IV, 13. V, 1. VI, 12. p. 788. huas if huar αὐτών βούλεται τάζεσθαι (ὁ θεός) ΙΙ, 15. p. 462. ἐφ' ἡμίν ਚ πρὸς την παιθίαν ήμων παράστασις, η το πρός τας έντολας υπακοή. So auch Drigenes; nur mit dem Unterschied, daß er einers feits die Willensfrenheit noch ftarter hervorhebt und noch weis ter ausbehnt, andrerseits jedoch, burch den großen Einfluß, welden er ben Machten ber Finfterniß auf ben Menschen guschreibt, fie wieder mehr beschräntt, bag er ferner die Silfsbedurftigfeit ber Gefallenen gründlicher nachweist und die absolute Rothwendigfeit bes gottlichen Gnabenbenftandes gum Guten entschies bener ausspricht. - Es läßt fich nicht laugnen, bag bie gange Faffung diefer Lehre sowohl ben ihm als ben seinen Borgangern noch fehr mangelhaft und von ben Ginfluffen ber, bem naturlis den Menschen eigenen, beibnischen Unschauungsweise jener Beit inficirt ift. Doch barf man beghalb ber alten Rirche noch nicht ben Borwurf des Pelagianismus machen; sie hat die Lehre von ber menschlichen Frenheit zwar einseitig und im Gegensatz gegen bie gnostischen Laugner ber Willensfrenheit, aber nicht im Gegenfat ober Miderspruch gegen die von der Gnade entwickelt; das rechte Berhältniß beyder genauer und bestimmter festzusegen, blieb einer spätern Zeit vorbehalten 1).

<sup>1)</sup> S. die iconen Bemerkungen in Marheinede's Ottomar S. 41 ff.

Eine große Bebeutung legte die alte Kirche mit Recht ber Angelologie und Dämonologie ben, und stellte deshalb über das Wesen der Engel, über den Fall des Satans, über die Rlassen und die Wirkungen der guten wie der bösen Geister vielsache Theorien auf, die Kirchenlehre selbst aber hatte: de diabolo et angelis eins contrariisque virtutibus nur so viel entschieden quoniam (quod) sunt quidem haec; quae autem sint, aut quomodo sint, non satis clare exposuit; praes. 9.

Erlofungewert. Bier wurde von ben Rirchenlehrern im Allgemeinen ber Bedante festgehalten, baß die Erscheis nung bes Sohnes Gottes im Fleisch, Die Menschwerdung felbft, bas Sauptmoment in bem gangen Erlos lofungemerte fen. Wie in ber Perfon Jefu Chrifti ber alte, burch ben Abfall entstandene, Zwiespalt als aufgehoben imb bie Gottheit und Menschheit als wieder vereinigt erscheis ne, so sep sie anch ber Anfangspunkt, von welchem aus die Wiedervereinigung auf Alle, Die fich im Glauben an ihn an-Schließen, übergehe und ein neues, göttliches, unvergängliches Leben (lun, ap Sagola) in die erftorbenen Glieber ber Menschheit ausströme 1). Daneben find ihnen auch die einzelnen Dos mente feiner Erlöfungsthatigfeit, insbesondere bie Bedeutung feines Tobes, wohl befannt, nur haben fich hierüber noch feine firchlichen Lehrbestimmungen gebilbet, wie benn nach Frenaus bie Frage: dia ti o doyoc rou Deou oaet eyerero; bazumal noch außerhalb der Glaubeneregel lag; und gewiß, wer den ftufenweis fortschreitenden Entwicklungsgang ber Dogmen betrachtet, bem tann es nicht auffallen, bag gerabe bas von ber Ertofung erft weit fpater zum fymbolischen Abschluß tommen tonnte, weil es alle übrigen zu feiner Boraussepung hat. Inbessen ist damit nicht gefagt, bag auch ber wesentliche Inhalt biefer großen

<sup>1)</sup> So schon die App. Bäter "Gott wurde Mensch eie narberne aidiou Zwis. Fren. V, 1. Der Logos wurde aus Liebe was wir sind, damit wir wurden, was er ist: Tert. de monog. 5. Gott habe beschlossen: ad caput i. e ad initium reciprocars universa in Christo. Clem. Coh. I, 6., Paed. III, 1.12.— Jum vollständigen Abschluß kam dieses Dogment erst in der Evangel. Rirche.

Lehre ber Rirche in ben erften brei Jahrhunderten unbefannt gewesen sen. Fragt man frenlich bie neueren Dogmenhistorifer, fo gewinnt es ben Auschein ,als ob fich die alten Chriften binfichtlich bes Todes Jesu in völliger Ungewißheit befunden hatten und ihre beffallsigen Meinungen gar nicht mehr auszumitteln fenen" 1). Allein bieg ift ein Irrthum, ber gang jenem anbern gleicht, nach welchem die Somousie erst zu Nicaa erfunden worden fenn foll, weil das Wort felbit nicht ichon früher zur Bezeich. nung der Sache gebrauchlich mar. Gab es auch noch feinen Birchlichen Lehrbegriff hieruber, fo gab es boch ichon eine übereinstimmende lehre der Rirchenväter. Diese fchrieben nämlich fast sämmtlich dem Lode Jesu eine boppelte Wirtung, eine erlofende und eine verfohnende Rraft ju: eine erlofende:- infofern burch ihn die Macht bes Gae tand übermunden, bas Reich ber Finfterniß gerftort und fo ber. in ben Banden bes Teufels gefangenen, Menschheit bie Rude fehr ju Gott und jum unvergänglichen Leben wieber eröffnet worden 2), eine verföhnende - in fo fern er bas für bie Gunden ber Welt bargebrachte Opfer fen, welches die Schuld getilat, die Bergebung und die Gnade erworben habe: biefes Opfer faffen fie bann weiter ale ftellvertretend, und legen ihm theilmeife neben ber verfohnenden auch eine reinigenbe und heiligende Araft ben. Angerbem behaupten fie einstimmig bie Fortbauer bes hohenpriestetlichen Geschäftes im Simmel 3). (Die Entwicklung ber Lehre von ber Rechtfertigung hingegen blieb einer weit fratern Beit vorbehalten; in unferer Periode findet sich darüber wenig). Origenes schloß sich-nun an

<sup>1)</sup> So Municher D. G. Bb. 2. S. 204. Augusti Lehrb. ber D. G. 324. Agl. dagegen nur Frenaus III, 18. 19. Epist. ad Diogn. u. Mobier, a. a. D. S. 32.

<sup>2)</sup> Baumg. - Erus. G. 1156 nennt dieg ,, eine fast mythische Lebre." und doch ift fie 1 Joh. 3, 8. Luc. 11, 21.22. Coloss. 1, 13. Hebr. 2, 14. klar ausgesprochen.

<sup>3)</sup> Die hieher gehörigen Stellen find ziemlich vollftändig gesammelt in Babr's Abhandlung: Die Lehre der Rirche vom Tode Jesu in den drep ersten Jahrhunderten, Sulzb. 1832; ich kann ihr jedoch nicht durchgehends beuftimmen, wie in Beziehung auf Origenes unten nachgewiesen ift. Bgl. die treffl. Recens. in der Evangel-Rirchen Beitung 1833 Rr. 36. ff.

viese Anffassungsweise an und betrachtete demnach, gleich seinen Borgängern, den Tod Jesu in drenfacher Beziehung als erlössend, versöhnend und heiligend, nur mit dem Unterschied, daß er die Wirkungen des Todes Jesu nicht nur auf die Menschheit, sondern auf die ganze Geisterwelt bezog sie schon Clem. Str. VII, 2.), und eine der irdischen Erlösungsthätigkeit des herrn völlig analoge im himmel annahm, womit er sich aber freylich von der Schristlehre entserhte.

Sehr wichtig war endlich nach ber alten Rirche bie Efchatologie. Schon die ältesten Symbole sprechen die Lehre von ber Wiebertunft bes Erlofers jum Gericht über Lebendige und Tode, von ber bamit verbundenen Auferstehung ber Leiber und ber, barauf folgenden, endlichen Scheidung ber Guten und Bos fen aus (Frenaus in ber Glreg, Drigenes de Princ. praef. 5 ) Zwischen ben Tob und die Auferstehung fegen die meiften B.B. einen Zwischenzustand, ber für die Gläubigen eine Borfchule für ben himmel fen, mit ber Zufunft Christi aber laffen fie bas taus sendiährige Reich eintreten, wo bann auch bie Ratur verherrlicht und mit ihrer aanzen Lieblichkeit den Kindern Gottes bienstbar werben werde (nach Jefaj. 11, 6. 65, 25. Matth. 10, 20. 26, 25). Die sinnlichen Borftellungen, welche fich eine Partei ber Christen von biesem Reiche machte, veranlagten bie alexanbrinischen Theologen geistigere Ideen über ben Bustand biefes Reiches und über die Seligfeit überhaupt aufzustellen, namentlich war es Drigenes, ber ben grobern Chiliasmus mit Erfolg betampfte und bie Idee ber ewigen Geligfeit am reinsten und würdigsten auffaßte, baben jedoch nach ber anbern Seite hin fich verirrte, indem er feine philosophischen Boraus, settungen auch hier in Anwendung brachte und demnach bie Rufunft Chrifti als eine innerliche, rein geistige bachte, indem er ferner zwar nicht die Auferstehung, aber die ewige Fortbauer ber auferstandenen Leiber (wie überhaupt bes materiellen Gennet lauanete, und die Emigfeit ber Bollenstrafen, als unvereinbar mit bem Befen Gottes, in welchem die Gerechtialeit mit ber Liebe identisch sen, verwarf. — Die Lehre von ben Sakramenten mar im dritten Jahrhundert noch nicht symbolisch geworden.

Dieß find die Hauptpunkte, in denen sich Origenes mit feinen Principien an die herrschende Kirchenlehre anschloß

und sie entweber weiter fortbilbete ober eigenthümlich bestimmte. Alles Weitere und Einzelne sindet seine Stelle in dem Zusams menhang seines dogmatischen Systems.

## TIT.

Einen Bersuch bieses barzustellen, enthält seine berühmte Schrift Meel' Aexw. Die Überschrift dieses Werkes mirb perichieben gebeutet. Rosler, Reander und Baumg. . Eruf. behaupten, m. a. heiße nicht von ben Grundprincien des chriftlis den Glaubens, sondern "von den Grundprincipien alles Dafenne" (bee Gevenden); Andere, wie huet (Origen, III, 2, 1.) Schrödh (R. G. IV. p. 111.), von Colln, Schwiger übersegen: "von ben erften Grunden, von ben Principien bes christlichen Glaubens." Lettere Erflärung foll bem Inhalte bes Buches mehr entsprechen. Allein bieß ift nicht ber Kall, benn es hanbelt nicht, wie bemnach zu erwarten mare, von ben erften Glementen und Grundlagen des christl. Glaubens, nicht von den groryeior oberelementis - biese sett und stellt es als bereits anerkannt und bekannt in der Vorrede vorans - es enthält vielmehr die wissenschaftliche Entwicklung berfelben, die tieferen efoterischen Lehren; es ist fein Compendium, wie Rösler bemerft. sondern eine Darstellung der Drigenianischen Religionsphiloso= vie: es will bie, ber Wissenschaft gestellte, Aufgabe durchführen und auf der Grundlage der Kirchenlehre (dieß maren eis lich bie a'exal - fundamenta, principalia capitula) ein bogmatisches System erbauen, und bazu scheint mir ber Litel m. a., in dem angegebenen Sinne nicht zu paffen. Auch glaube ich nicht, daß dezai ohne weitern Zusat, so ges braucht werden können, wenigstens ware es sehr undeutlich und ungenau augebrückt. Dagegen hat die erstere Deutung ben Sprachgebrauch jener Zeit für fich; fo fchrieb Longin ein Buch regi agyar, fo haben wir von bem Reuplatonifer Damascius ein Wert über bas Urprincip aller Dinge unter bem Titel : πιεί πεώτων αεχών ), so fommt überhaupt aexai ben ben bas

<sup>1)</sup> Bollftandig edirt von Ropp. Frankf. 1826. Bgl. Tennemann. Bb. 7. G. 363.

maligen Philosophen gewöhnlich vor, und damit stimmt auch ber Inhalt ber Drigenianischen Schrift wohl ausammen; benn ffe behandelt vorzugsweise Die speculativen Fragen über bas Berhältniß Gottes gnr Welt, über Urfprung und Wefen ber vernünftigen Geschöpfe, über bas Gine u. Mannigfaltige u. f. w. woben fie allerdings vom chriftlichen Standpunkt ausgeht und pon birfem aus jene Fragen beleuchtet, wie gang richtig Rufinus (in ber Borrede ju feiner Uberfetung) angiebt: De rebus talibus ibi disputat (Origenes), in quibus philosophi, omni aetate sua consumta, invenire potucrunt nihil. Hic vero noster, quantum potuit, id egit, ut creatoris fidem et creaturarum rationem, ad impietatem traxerant, ad pietatem converteret. Marcellus vo Unchra ben Euseb. cont. Marc. I, p. 23. έτι των του Πλάτωνος μεμνημένος δραμάτων και της των άρχων παρ αὐτῶ διαφορᾶς περὶ άρχῶν γέγραφε βιβλίον (Ωρ.) καὶ ταύτην τῷ συγγράμιματι την ἐπιγραφην Dero. - Das Wert felbst ift in vier Bucher getheilt, beren erftes von bem Gotts lich en, von Gottes Wesen, von ber Trinität und von bem Geis sterreiche, fo fern es aus Gott stammt, bas zwente von ber Belt, ihrem Urfprung, ihren Gefchöpfen und bem Birfen Gottes in der Welt und jum Beil ber Welt, bas britte von dem Menfchen, ale fittlich fregem Befen und von bem Berhaltniß bes göttlichen Gnabenbenstandes ju feiner Freiheit, bas vierte von ber heiligen Schrift und ihrer Auslegung handelt; bieg vielleicht nach bem Borbilde ber Platonifer, bie häufig zuerst von dem Inhalte und dann von der Form der Philosophie reden (Bauma. Erufins S, 214), ober weil Drigenes die Lehre von der Schrift und ihrer Auslegung felbst unter bie Glaubensartifel rechnet (praef. 8.). Die Überschriften ber einzelnen Capitel find biefe: 1. Buch, Cap. 1. von Gott, 2. von Chrifto, 3. vom heil. Geifte, 4. vom Abfall, 5. von ben vernünftigen Wefen, 6. vom Ende und der Wiederbringung, 7. vom Rorperlichen und Unförperlichen, 8. von ben Engeln. 2. Buch Cap. 1. Bon der Welt, 2. von der Kortdauer ber körverlichen Natur, 3. vom Anfang ber Welt und von ben Urfachen berfelben, A. baf ber Gott bes Gefetes und ber Propheten und ber Bater bes herrn Jesu Christi berfelbe fen, 5. von dem Gerechten und Guten, 6. von der Menfchwerdung Christi, 7. vom heil Geiste, 8. von der Seele, 9. von der Welt und den Willensrichtungen der vernünftigen Kreaturen, 10. von der Auferstehung und dem Gericht, 11. von den Berheifssungen. 3 Buch Cap. 1. Bon dem freyen Willen, 2. von den seindseligen Mächten, 3. von der dreysachen Weisheit, 4. von den menschlichen Bersuchungen, 5. daß die Welt in der Zeit angefangen habe, 6. von der Zerstörung der Welt. 4. Buch Cap. 1. Bon der Inspiration der heil Schrift, 2. von der alles gorischen Auslegung. Kurze Wiederholung des Borigen.

Ben ber Behandlung ber einzelnen Artikel verfährt Drisgenes so, daß er im Allgemeinen die fraglichen Dogmen zuerst auseinandersett, mit Bernunftgründen beweist, gegen etwaige Einwendungen vertheidigt, und dann erst Zeugnisse aus der Schrift hinzufügt, um das bereits Gefundene zu begründen, so besonders da, wo er Lehrsätze aus der Philosophie einmischt; woben man deutlich sieht, daß ihm diese Lehren nicht aus der Schrift selbst entstanden, sondern schon anders woher bekannt sind.

Es könnte nun scheinen, als ob es zur Darstellung bes vrigen. Systems nur eines Auszugs ober einer Übersetzung aus dem genannten Werke bedürfe; allein, davon noch abgesehen, daß wir es nur in einer lateinischen Übertragung bestigen, so zeigt schon die angegebene Reihenfolge der Kapitet, daß ihm die dazu nöthige Ordnung und Einheit sehle. Die einzelnen Lehren sind keineswegs nach dem innern Zusammenhang, den sie im Geiste des Berf. haben, entwickelt; ihre Verbindung ist häusig eine ganz äußerliche und willfürliche; Übergänge, wie diese: nachdem wir oben — nämlich abis 6 Cap. vorher — von dieser Materie geshandelt haben, so wollen wir jeht noch einige Bemerkungen himzusügen, kommen nicht selten vor; selbst die, in der Einleitung angegebene, ohnehin sehr lose Folge der Dogmen ist nicht eingehalten, und wenn schon nicht zu läugnen, daß ein innerer

<sup>1)</sup> Eine etwas veränderte Cap. Eintheilung gibt Photins Cod. 8. indem er C. 4. 5. 6. 7. 8. des ersten Buchs unter der Überschrift: πεςί λογιαίν φύσεων, C. 1. 2 u. 3 des 2ten B. unter der Überschr.; πεςί κόσμου καί των έν αὐτῷ κτισμάτων zusammensaßt, und C. 2. 3. 4. des 3ten B. in eins begreift. — Nach den Bemerkungen des franz. Herausgebers scheint sie die ursprüngeliche zu seyn, und die Mss. für sich zu haben.

Rusammenhang burch bas Ganze hindurchgeht, vermift man boch, wie überhaupt in jener Zeit, so auch an biesem Werke bas Los gische fehr, und muß gestehen, daß es ihm wenigstens in formel-Ier hinficht nicht gelungen fen, die Aufgabe, die es fich gefest bat, zu löfen; ein fostematisches Banges bilbet es nicht. - Dazu fehlt ihm ferner bie erforderliche Bollftanbigfeit. Denn, ba es fich vorzugsweise mit philosophischen Lehren beschäftigt, so find manche ber wichtigsten, eigenthumlich christlichen, wie die von ber Erlösungethätigfeit, von bem Berfohnungetobe Chrifti, vom Glauben, von den Saframenten - gang übergangen, anbere, wie die Lehren vom Logos, vom Bofen, von ber Gundhaftiafeit ber Menichen u. f. w. nur mangelhaft behandelt, und wir feben und schon beghalb genöthigt, die reichen Schäpe bogmatis icher Erörterungen aus ben übrigen origenianischen Schriften gu benüten, wenn wir eine Überficht feines ganzen Systems gewinnen mollen.

Weniger Gewicht lege ich auf zwen andere Bedenken, die man gegen bie Brauchbarfeit jenes Werfes erhoben hat, nämlich, daß es eine Jugendarbeit fen, die Bieles enthalte, mas der Berfaffer felbst späterhin gurudgenommen habe, und baß fein gries discher Text von haretitern verfälscht worden fen. - Bas bas erstere betrifft, fo hat schon Tillemont in seinen trefflichen Memoires pour servir a l'histoire ecclesiastique Tom. III. p. bie Zeugnisse gesammelt, aus benen hervorgeht, baß Drigenes erst in gereiftern Jahren feine schriftstellerische Thätigkeit begonnen habe. Run gehört ohne 3meifel bas Buch m. a. unter bie fruheften; es ift por feiner Reise nach Das lästina im Jahre 230 (Euseb. H. Ec. VI. 24.), aber später als ber Commentar gu Benefis, ober boch, ale bie erften Tome besselben — benn Origenes beruft sich de Princ. I, 3, 3. ausbrücklich auf diese Arbeit - später als die verloren gegangenen Bucher von ber Auferstehung (de Princ. II, 10, 1.) und spater als die ersten Theile ber Auslegung des Evangeliums Johannis geschrieben. Denn biefe Arbeit war fein erfter exegetischer Bersuch, wie er Comment. in Joh. Tom. I. c. 4. andeutet, somit auch früher ale bie Erflärung ber Genefis verfast 1). Da nun ber Commentar jum Johannes unmittelbar

<sup>1)</sup> Huet, Origen. I, c. 2. p. 88. ff.

nach seiner Rücklehr von Antiochien 2) also ins Jahr 219 fällt, so kann die Schrift m. a. nicht vor den Jahren 220—224 entskanden seyn; damals war aber Drigenes (geb. 185) mind bestens 36 bis 38 Jahre alk, und somit darf sie nicht mehr als eine Jugendarbeit betrachtet werden. Sie ist allerdings mit jugendlicher Frische und Lebendigkeit geschrieben, sie spricht seine kühnen Speculationen mit mehr Prosusson und weit offener und freyer aus, als seine Schriften aus späterer Zeit, wo ihn manche Ersahrungen vorsichtiger gemacht hatten; dennoch sinden wir auch in diesen spätern Schriften ganz dieselben Ideen, die nämlichen Prinzipien, die nämlichen Irrthümer, die dort entwickelt sind, ja es wird in dem Buch m. a. kaum Eine Lehre vorstommen, die nicht auch in den Suchern gegen Eelsus (die in die Jahre 245—49 sallen) wenigstens angedeutet wäre.

Was das andere Bedenken betrifft, fo ift es mahr, baß fich Drigenes felbst in einem Briefe an Freunde (Oper. O. Tom. I. p. 5 u. 6.) beflagt, ein Reger, mit bem er in Gegenwart vieler Zeugen eine Unterredung gehabt, habe die Abschrift bes baben verfagten Protofolls genommen, und nach Willführ bingugefügt, ausgethan ober verandert, biefe entstellte Abschrift sodann verbreitet und für Drigenes eigenes Werf ausgegeben; und fo hatten noch Ginige gethan. Allein biefe einzelnen Källe, bie fich nur auf jene Protofolle beziehen, beweisen nichts für bie Berfalschung ber übrigen schriftstellerischen Arbeiten unseres Prigenes, wie ichon Alexander Ratalis (Hist. Eccl. III. Dissert. XVI de fide Orig.) richtig erfannte. - Späterhin hat fein Überfeter Rufinus biefelbe Rlage wiederholt, erweitert und ein Schriftchen verfaßt, in quo, (wie er felbst fagt) evidentibus, ut arbitror, probamentis, corruptos esse in quamplurimis ab haereticis et malevolis libros ejus, ostendimus, et praecipue istos, meel aexar; (Prologus Rufini in lib. 7. a. Bal. beffelben Apologie an Anastasius in Hieron. Opp.

<sup>2)</sup> wohin er zur Mutter bes Raifers Alexander Severus, Mamaa, gerufen worden war. Euseb. a. a. D. 21. Ganz irrig ist es, wenn Ammon (Fortbildung des Christenthums zur Weltreligion. 2te Halfte, 1. Abth. S. 85. sagt, daß Origenes nach seinem fünfzigsten Lebensjahre die Bucher von den Grundsägen geschrieben habe.

ed. Vallarsi T. II.), was bann Huet. Origen. III. p. 280, und p. 254. Cave Hist. litt. p. 115. ff. und viele Andere nachsagten. Dagegen bemerfte jedoch ichon hieronymus mit Recht. "baf meder Eufebius noch Dibymus, biefe alteften Bertheibiger bes Drigenes, von folden Berfälfchungen etwas gewußt, vielmehr die Stellen, in benen man bergleichen finden wollte, für acht gehalten, nur aber anders gedeutet hatten; daß einzelne, ben Origenes vorkommende Widersprüche noch gar nicht berechtigen, auf eine Depravation feiner Schriften zu schlies ffen, da Ahnliches ben den meisten Kirchenlehrern vorkomme" (Apol. II. adv. Rufin. c. 4 u. 5). Es ist baher fehr mahrscheinlich, daß Rufin jenen Berdacht nur deghalb erhoben hat, um die Orthodoxie seines verehrten Origenes, die damals schon in üblem Rufe ftand 1), zu retten; wirflich zeigt auch eine genaue Bergleis dung, daß fammtliche Irrthumer, die ihm Schuld gegeben merben, noch heute in feinen Werten, insbesondere in bem m. a. fteben, und mit feinem gangen Spftem aufe innigfte ansammen-Trefflich fagt hierüber, de la Rue in ber Praef. au Vol, I. p. 3: Quaecunque a veteribus in Origenianis scriptis reprehensione et censura digna visa sunt, ea non uno duobusve enunciatis continentur, quae e solis π. α'. libris excerpta sint, et ab Origeniano proposito disjunctissima. Corpus ipsum est Origenianae doctrinae, argumentum operis περί αρχών, fundamenta, quibus integrum nititur Origenis systhema, columnae, quarum una eversa totum ruere necesse est aedificium. - Denique quae veteribus vitiata visa sunt in libris π. α'. eadem videas in aliis hujus scriptoria operibus dispersa; doctrina ubique cadem, cadem singularia ubique sunt opinamenta.

Bon dieser Seite schiene somit die Integrität des Buches nicht gefährdet; aber wir besigen es, mit Ausnahme weniger Fragmente, gar nicht mehr in der Urschrift, sondern in der La-

<sup>1)</sup> Während die größten Theologen des 4ten Jahrhunderts ihn versehrten und von ihm lernten, hatte der heil. Pachomius erklärt, daß, wer seine Schriften lese und seine Irrthümer annehme, zuverläßig in die Hölle gestürzt werden solle; darnach hatte Epiphanius wider ihn geschrieden (Haeres. 6, 4.) und gepredigt, ja noch ganz kürzlich (I. 394) seine Lebren öffentlich verdammt. Hieron. Ep. ad Pammachium.

teinischen Übersetung, welche ber Presbyter Rufin im im Jahre 307 gu Rom verfagt hat, und biefe Uberfeguna unterliegt bem Berbachte großer Untreue. Der Berfaffer beidreibt felbit in ber Borrede bas Berfahren, welches er baben angemen-Er folge hierin, fagt er, bem Benfpiele feines Collegen (bes hieronnmus), ber bereits über 70 homilien bes Drigenes übersett und, wenn er im griechischen Tert etwas Unftößiges gefunden, ita elimavit omnia interpretando atque purgavit, ut nihil in illis, quod a fide nostra discrepet, latinus lector inveniat. Un diefe Grundfage feines verehrten Borgangers schließe er fich um so mehr an, als bie Schriften bes Drigenes und namentlich die m. a. vielfach von Regern gelitten hatten : Sicubi ergo nos in libris ejus aliquid contra id invenimus, quod ab ipso in caeteris locis pie de trinitate fuerat desinitum, velut adulteratum hoc et alienum aut praetermisimus, aut secundum eam regulam protulimus, quam ab ipso frequenter invenimus affirmatam. Außerdem habe er zur Aufhellung und Ergänzung fürzerer und bunflerer Stellen aus: führlichere, aus beffen übrigen Schriften bengezogen, jedoch nichts von dem Seinigen hinzugethan, fondern ben Drigenes überall felbst reben laffen, licet in aliis locis dicta, tamen sua sibi reddidimus. - Ille hieronymus biefe Uberfegung gu Geficht befam, gerieth er barüber in ben heftigsten Unwillen, be= schuldigte sie vielfacher Irrthumer und setze ihr eine eigene mortgetreue Übertragung entgegen, bie jeboch, bis auf wenige Bruchstude, verloren gegangen ift ') (Ep. ad Pammach. et Ocean. Martianay p. 41). In einer fpatern Schrift (Apolog. adv. Rufinum I.) erflart er fich noch bestimmter: Quum contulissem cum Graeco, illico animadverti, quae Origenes de Patre et Filio et Spiritu s. impie dixerat et quae Romanae aures ferre non poterant, in meliorem partem ab in-Caetera autem dogmata, de angeloterprete commutata. rum ruina, de animarum lapsu, de resurrectionis praestigiis, de mundo vel intermundiis Epicuri, de restitutione omnium in aequalem statum et multo his deteriora, quac

<sup>1)</sup> Den Streit, in welchen hieronymus mit Rufin barüber gerieth, hat huet im 2. Buch seiner Origon. c. 4. und Balch im 7. Th. der hift. der Repereien mit gewohnter Grundlichkeit erzählt. Reander R. G. II. Abtheilung 3. G. 960.

longum esset retexere, vel ita vertisse, ut in Graeco invenerat, vel de commentariolis Didymi - qui Origenis apertissimus propugnator est, exaggerata et firmiora posuisse. Bal. Epist. 94. ad Avitum: quae insania est, paucis de Filio et Spiritu s. commutatis, quae apertam blasphemiam praeserebant, caetera ita ut scripta sunt protulisse in me-Wir haben also hier ein doppeltes Urtheil, eins von Rufin, wornach seine Übersetzung eine völlige Umarbeitung bes Driainals mare, eine von hieronymus, wornach fie nur wenige Beränderungen in dem Artifel von der Trinitat erfahren hatte, und biefe Berichiedenheit bes Urtheils finden wir auch ben ben fpatern Rirchenhistorifern wieber, indem die einen bas Buch in feiner gegenwärtigen Gestalt für gang unbrauchbar gur Ermitts Inna bes Drigen. Lehrbegriffs halten, andere dem Hieronymus benftimmen. Die erstere Unsicht ift die herrschenbe geworben; ihr folgen Huet (Origeniana p. 254. 289.) Alexander Natalis (pessimae fidei interpres Rufinus); Cave (Origenis sententia - vix ac ne vix quidem deprehendi potest) Walch, u. A.; - bie lettere findet fich ben de la Rue in der Borrede gu ben Werfen bes Drigenes p. 4. paucula additamenta, quae in illa interpretatione de suo contulit Rufinus nullibi (si modo forte aliquot de Trinitate loca exceperis) veram Origenis mentem adulterant, und dieser Unficht trete ich aus folgenden Grunden ben :

- a) Warum sich Rufin einer größern Untreue, als er wirklich begangen hat, schuldig giebt, ist leicht erklärlich; hatte er einmal eine Verfälschung der Origen. Schriften durch Reper behauptet, so mußte er sich auch ben der Übersetzung den Anschein geben, als ob es vieler Verbesserungen und Berichtigungen bedürfe, um den ursprünglichen Text wieder herzustellen;
- b) bagegen läßt sich kein Grund benken, warum hieronymus die Anderungen auf das Dogma von der Trinität beschränkt haben sollte, wenn er auch an andern Artikeln ähnliche Berfälschungen entdeckt hätte. In seinem Interesse lag es, die Übersetzung als ganz untreu darzustellen, und sein haß gegen Rusin ließ ihn gewiß nichts übersehen.
- c) Auch wird fein Urtheil an andern Orten von letterem felbst bestätigt; fo fagt er (Invectiv. adv. Hieron. 1.) er habe

nicht versprochen, Alles, was irrig sen ober mit feinem eis genen Lehrbegriff ftreite, ju andern, fondern nur folde Stellen, welche andern Stellen des Drigenes widersprachen; und noch bestimmter in der Borrede jum 3ten Buch m. a. "illud — commoneo, quod sicut in prioribus libris fecimus, etiam in istis (III et IV.) observavimus, ne ea, quae reliquis ejus sententiis et nostrae fidei contraria videbantur, interpretarer, sed velut inserta ab aliis praeterirem. De creaturis vero et rationabilibus. si quid novi dixisse visus est, quia non in hoc est summa fidei - neque in his libellis neque in superioribus (I et II.) praetermisi. Nimmt man dazu, daß dieselben Irrthumer, Die bem Origenes in ben lettgenannten Artifeln von Sieronumus und andern fpatern Begnern Schuld gegeben werden, gang fo im lateinischen Texte fteben, fo tann man nicht mehr zweifeln, daß sich die Rufinischen Interpolationen fast ausschließlich auf die Trinität beziehen:

d) und selbst biese scheinen mir nicht sehr erheblich zu senn, da die Lehre vom Logos, wie sie sich gegenwärtig im Lateinischen sindet, große formelle und materielle Ahnlichteit mit der gleichzeitig im I. Tom. des Comment. zum Johannes gegebenen Entwicklung (s. unten) hat. Außerdem ist noch zu bemerken, daß und ein bedeutendes griechisches Fragment aus dem III. B. z. a. in der Philosalie ershalten ist. Bergleicht man damit die lateinische Übersetzung, so sieht man, daß sie zwar nicht wortgetren, sondern umsschreibend und ungenau ist, doch aber im Allgemeinen den Sinn des Grundtertes wiedergiebt. — Ferner sinden sich ben Rusin häusig wörtliche Wiederholungen und gleichslautende Wendungen an verschiedenen Orten, was ebensfalls auf ein Anschließen ans Original hinweist; wie denn auch die Merkmale der Origen, Schreibart 1), die Menge

<sup>1)</sup> Huet. Orig. p. 288. Redundat stilus Origenis et diffluit. Quam ob rem ipsius αμιτρον φλυαρίαν καὶ ταυτολογίαν carpit Eustathius, Antiochus et Epiphanius eumque seminarium loquacitatis appellat Theophilus. Eustathius sagt sogar ανα καὶ κατα ταυτολογεί γρασσώς. — Das Gegentheil bavon

der Citate aus der heil. Schrift, die Fülle und Breite des Stils, die schon die Alten tadelten, in der Übersetung nicht zu verkennen ist.

Aus diesen Gründen halte ich das Negl' Aexwe auch in feiner gegenwärtigen Gestalt noch immer für brauchbar und zweiste nicht, daß es im Allgemeinen den Sinn des Verfassers ausdrücke, mit Ausnahme einzelner Stellen über den Sohn, über die Trinität, über die Materie und deren Fortdauer, woben wir jedoch dem Übersetzer leicht nachkommen können, wenn wir die Fragmente vergleichen, die uns Hieron nus in seinem Brief an den Spanier Avitus (Ep. 94.), zum Theil in wortgetreuer lat. Übertragung, und Justinian, am Ende seines berühmten Erstasses, an den Patriarchen von Konstantinopel (Epist. Justin. ad Mennam ben Mansi: Sacrorum Conciliorum nova Coll. T.IX) im Original ausbehalten hat.

Der überzeugenoste Beweis für bie Richtigkeit ber aufgeftellten Unficht bleibt indeffen immer die genaue Bergleichung mit ben übrigen griechischen Schriften bes Drigenes, und eine folche beabsichtige ich mit der folgenden Darstellung seines Sustems an verbinden. - Ich habe fie beghalb vorzugeweise auf die noch im Driginal vorhandenen theologischen Schriften, namentlich auf bie acht Bücher gegen Celfus, auf die Abhandlungen über bas Gebet und das Martyrthum, und auf die benden, für diesen 3med befonders wichtigen, Commentare jum Johannes und Matthäus gegründet. Rächst diesen habe ich die verschiedenen griechischen Fragmente, die noch von den Buchern miel aexar und mehre: ren eregetischen Arbeiten übrig find, sobann die griechischen Domilien, lettere jedoch, fo wie bie Scholien (aus den Catenen), mit Borficht gebraucht, feltener bie lateinischen Uberrefte, und auch hier wieder die homilien am feltensten und meift nur vergleichungsweise, weil diese am meisten verdächtig find. Um menigsten aber magte ich ben Commentar zu ben Römern zu bes mugen, ber nach ber Peroratio Rufini in explanationem Origenis super Epist. Pauli ad Rom. Vol. IV. eine gangliche Umgestaltung durch den Übersetzer erfahren zu haben scheint. —

hauptet Erasmus, bessen Lobrede auf den Stil des Origenes in den Centuriis Magd. C. III. wiederholt ist. Das Richtige liegt in der Mitte. Cave a. a. D.: Stilo usus est perspicuo et facili sod dissuso nimis et redundanti.

Dazu habe ich bann die wichtigsten Parallelstellen aus dem  $\pi$ .  $\vec{a}$ . bengesetzt oder doch citirt und diese selbst als Quelle nur da gestraucht, wo die Treue der Übersetzung keinem Zweisel untersliegt oder wo die griechischen Schriften ohne Auskunft lassen. — Durch dieses Verfahren wird sich meine Ansicht über jenes wichtige Buch, wie ich hoffe, als richtig ausweisen, und überhaupt die ganze Darstellung an Sicherheit gewinnen.

Zum Schlusse noch ein Berzeichniß der und bekannten Schriften des Origenes .). Bekanntlich wurden sie schon von den Alten in zwen Rlassen, in theologische Abhandlungen, ourraymara, und in biblische Erklärungsschriften, expresse eingetheilt.

Sie find nach ber Zeitfolge biefe:

Zu Alexandria bis zum Jahre 230. Theolog. Abhandlungen. . Exegetische.

Negi arastuseuc 2 B. in wes nigen griech. Fragm.

Πιεί άεχων 4 8.

Στεωματείε 10 B. verloren.

V Topos jum Evanges lium Johannis.

XII T. jur Genesis lat. Fragm. Erflärung ber erften 25 Vfalmen und

V T. zu den Rlaglies bern; bendes in wenis gen unsichern Fragm.

Bom Jahr 230 bis zur Regierung bes Philippus (244.)

Πεςὶ μαςτυςίου

Hegi edzas

XXX Top. gum Jesaia 6. Benige lat. Fragmente.

XXV-T. jum Ezechiel. Gang verloren. Die übrisgen Tou. jum Evang. Johannis; wovou noch T. 6. 10. 13. 19. 20. 28. 32 gangu. 4. 5. in einigen Fragmenten vorhanden find.

X T. zum Sohenlied. zum Theil in lat. Fragm.

<sup>1)</sup> S. Eusedius. Hist. Eccl. VI. und die fleißigen Abhandlungen in huets Origen. L. III. und in ben Einseitungen ben de la Rue; ferner ben Tillemont a. a. D. 553. 775.

Unter ber Regierung Philipps v. 3. 244 - 249.

Κατα Κελσου 8 8. \*)

XXV T. zu ben zwölf Propheten; bis aufeinen fleinen Rest verloren.

XXV T. zum Matth äus wovon T. X — XVII. noch im Original u. einige Fragm, auch eine alte lat. Übersetzung vorhanden.

Der Commentar zu ben Römern; nur noch in ber lat. Überarb. Rufins. Bruchflücke aus and. Avost.

Bruchft üde aus and. Apoft. Briefen.

Bur Erklärung Drigenianischer Iveen könnte Manches aus ben Schriften seiner Bertheibiger und Berehrer, namentlich bes Pamphilus, Eusebius, Basilius und der benden Gres gore, besonders des von Nyssa, bengebracht werden. Letteren, nebst den vorhandenen Nachrichten über spätere Drigenisten habe ich hin und wieder in den Anmerkungen benützt, die weitere Geschichte der Fortbildung der Drigen. Ideen einer besondern Arbeit vorbehalten. Dagegen zog ich die Gegenschriften, beson-

<sup>\*)</sup> Bgl. darüber: Moshe im & Übersetung, hamburg 1745. Borrebe. Reanber: Rirchen Gesch. 18b. 126th. G. 166. ff. u. Philippi, de Celsi, adversarii Christianorum, philosophandi genere. Berl. 1836, wo mit siegreichen Gründen erwiesen wird, daß Eelsus ein eklektischer Epikuräer gewesen sep.

bere die Berzeichnisse Origenianischer Irrthumer, überall zu Rath; bie wichtigsten berselben sind die von Methodius bey Phostius Cod. 254 u. 235.) wie überhaupt viele Bemerkungen von Photius selbst; bey Pamphilus, in der Apologie (Opp. Orig. Tom. IV.); bey Photius von einem Ungenannten Cod. 117; von Epiphanius die 64ste Härese; von Hierostonymus, Epist. ad Pammach. I. 397., Apol. in Rusinum II. u. Epist. ad Avitum; von Theophilus, in einem Synodalschreiben (bei Mansi Tom. III.) und im zweyten Ostersbrief (gewöhnlich ben Hieronymus) von Justinian Epist. ad Mennam, nebst den Aften der Synode zu Konstantinopel vom Jahre 545. — Bgl. Ch. W. Franz Walch Entwurf einer vollständigen Historie der Repereyen. Thl. 7.

#### Anhang.

Das oben Seite 32 ermähnte Urtheil bes Vinc. Lirin, Commonit. p. 300. lautet also: Je gelehrter und geistreicher ein Irrlehrer ift, besto größer die Bersuchung, die von baher ber Rirche broht, sed ego ita arbitror, quod cum multos in hoc tentandi genere proferre valeamus, nemo paene sit, qui Origenis tentationi valeat comparari, in quo plura adeo praeclara, adeo singularia, adeo mira extiterunt, ut inter initia habendam cunctis adsertionibus ejus fidem quivis facile judiearet. Nam si vita facit auctoritatem, magna illi industria, magna pudicitia, patientia, tolerantia. Si genus vel eruditio: quid eo nobilius, qui primum in ea domo natus est, quae est inlustrata matyrio, deinde pro Christo non solum patre sed omni quoque facultate privatus, tantum inter sanctae paupertatis profecit angustias, ut pro nomine dominicae confessionis saepius, ut ferunt, adfligeretur. Neque vere haec in illo sola erant, quae cuncta postea tentationi forent; sed tanta etiam vis ingenii, tam profundi, tam acris, tam elegantis, ut omnes paene multum longeque superaret: tanta doctrinaé ac totius eruditionis magnificentia, ut pauca forent divinae, paene fortasse nulla humanae philosophiae, quae non penitus adsequeretur: cujus scientiae cum Graeca concederent, Hebraea quoque elaborata sunt. Eloquentiam vero quid memorem cujus fuit tam amoena, tam lactea, tam dulcis (?) oratio, ut mihi ex ore ipsius v non tam verba quam mella quaedam fluxisse videantur? Quae non ille persuasu difficilia disputandi viribus elimpidavit? Quae factu ardua non ut facillima viderentur effecit? Sed forsitan argumentorum tantummodo nexibus adsertiones suas texuit? Immo plane nemo unquam magístrorum fuit, qui pluribus divinae legis uteretur exemplis. Sed, credo, pauca conscripsit? Nemo mortalium plura; ut mihi sua omnia non solum non perlegi, sed ne

inveniri quidem posse videantur. Cui ne quidquam ad scientiae instrumenta deesset, etiam plenitudo exabundavit actatis. Sed forsan discipulis parum felix? Quis unquam felicior? Nempe innumeri ex suo sinu doctores, innumeri sacerdotes, confessores et martyres exstiterunt. Jam vero quanta apud omnes illius admiratio, quanta gloria, quanta gratia fuerit, quis exsequi valeat? Quis non ad eum paullo religiosior ex ultimis mundi partibus advolavit? Quis christia. norum non paene ut prophetam, quis philosophorum non ut magistrum veneratus est? - De cujus incredibili quadam scientia si quis referentibus nobis christianum non accipit testimonium saltem testificantibus philosophis gentilem recipiat confessionem. Ait namque Porphyrius, excitum se fama illius Alexandriam fere puerum perrexisse ibique eum vidisse jam senem, sed plane talem tantumque, qui arcem totius scientiae condidisset. Dies me citius defecerit, quam ea, quae in illo viro praeclara extiterunt vel ex minima saltem parte perstringam: quae tamen omnia non solum ad religionis gloriam, sed etiam ad tentationis magnitudinem pertinebant. Quotus enim quisque tanti ingenii, tantae doctrinae, tantae gratiae virum a se facile deponeret ac non illa potius uteretur sententia, se cum Origene errare malle, quam cum aliis vera sentire? Et quid plura? Eo res decidit, ut tantae personae, tanti doctoris, tanti prophetae non humana aliqua, sed, ut exitus docuit, nimium periculosa tentatio plurimos a fidei integritate deduceret. Quam ob rem hic Origenes, tantus ac talis, dum gratia Dei insolentius (?) abutitur, dum ingenio suo nimium indulget sibique satis credit, cum parvi pendet antiquam christianae religionis simplicitatem, dum se plus cunctis sapere praesumit, dum ecclesiasticas traditiones et veterum magisteria contemnens quaedam scripturarum capitula novo modo interpretatur, meruit, ut de se quoque ecclesiae Dei diceretur: Si surrexit in medio tui Propheta, non audies verba prophetae illius, et item: qui tentas vos, inquit, dominus. Deus vester utrum diligatis eum an non. Vere non solum tentatio, sed etiam magna tentatio, deditam sibi atque in se pendentem ecclesiam admiratione ingenii, scientiae, eloquentiae, conversationis et gratiae, nihil de se suspicantem, nihil verentem, subito a veteri religione in novam prophanitatem sensim paulatimque traducere (?).

# Dogmatisches System

b e s

Oragenes.

Drigenes.

## Erster Abschnitt.

### Bon der Gottheit.

#### T.

Gott ber Bater;

fein Wefen und feine Offenbavung.

In einen richtigen Begriff von Gott zu geminnen muß man zuvörderft alle Borftellungen von Rörperlichkeit, von materieller. Größe ober raumlicher Beschränfung entfernen und ihn als ein burchaus übersinnliches, immaterielles, rein geiftiges Wefen benten a). Nichte ift feiner unwurdiger, nichte ist irriger, als die entgegengesetzte, anthropomor; phische Ansicht. Zwar schreibt ihm die Schrift häufig mensche liche Gestalt, menschliche Blieder und Geberden zu, ja fie gibt ihm die Namen und Pradifate von Thieren und andern Dingen, allein dieß geschieht nur vermöge einer liebreichen Berablassung zu den Menschen. Sie verfährt barin wie ein weifer Erzieher, der sich an die Fassungefraft der Schwachen anbequemt und mit den Rindern findlich - zuweilen-findisch - redet, damit er von ihnen verstanden werde. Die Wenigsten vermögen die Idee Gottes in ihrer Reinheit und Erhabenheit ju faffen ; darum redet er wie ein Mensch mit den Menschen, wird

a) Comment. in Johannem. Tom. XIII. c. 21. (Opp. Vol. IV. p. 230.) Οὐσία Θεοῦ τὸ πνεῦμα. 23. ἀνάγκη αὐτὸν νοητὸν τυγχανειν καὶ ἀορατον καὶ ἀσάματον. De Principiis, I, 1, 6. Deus, intellectualis natura simplex — nat. simplex et tota mens — incorporeus — corporeae admixtionis alienus. (Vol. I, p. 50. 51.) Bgl. ober S. 54.

gewissermaßen felbst ein Mensch und bringt ihnen die Wahrheit in berjenigen Form nahe, in welcher sie Alle aufzunehmen fähig find; moben es baun ben Berftändigern überlaffen bleibt, ben geistigen Ginn folder Ansbrude zu finden b). Es find bieß gleich fam porläufige Bilder und Gestaltungen Gottes, welche er aufhören wird zu fenn, wenn wir zur Anfthannng feines Wefens herangereift find, symbolische Bezeichnungen feiner göttlichen Gis genschaften und geistigen Thätigkeiten, wie die heilige Schrift Auf ähnliche Beife verhält es fich mit anfelbit andeutet c). bern Ausbruden, die etwas Materielles von Gott auszusagen icheinen, wie mit bem Musbrud Licht und Reuer ober verzehrendes Reuer; auch diese find nicht buchstäblich zu nehmen, sonbern ale Symbole feines überfinnlichen Befens, feiner geiftigen Ratur zu faffen. Licht bedeutet bie Rraft Gottes (ben Gohn). burch welche er ben endlichen Geift erleuchtet, verzehrendes Keuer heißt er, nicht weil er forperlichen und brennbaren Stoff, fonbern weil er bas Schlechte, Gunbliche, burch fein Ginwohnen in ben Geelen vertifat d). Eben fo ift es mit ber Stelle Evana. Sob. A. 21 : Gott ift ein Geift. Durch aredua wird awar im gewöhnlichen Sprachgebranch Alles, was der gröberen Maffe emgegengefest ift, z. B. Sauch, Lebenstraft, atherischer Leib, bezeichnet, weghalb fich biejenigen, bie Gott für ein forperliches Wefen halten, barauf berufen; daß aber wredue auch im Gegensatz gegen Alles, auch fein Materielle, vom rein Intelleftnas len gebraucht werde, erhellt aus 1. Korinth. 3, 5.6. 16, und ber Busammenhang, in bem bie angeführte Stelle des Johannes fteht, zeigt deutlich, daß bort jeder Gedante an Rörperlichfeit auszuschließen ift; benn fie foll die irrige Borftellung ber Sama-

b) Contra Celsum IV, 71. Comment. in Matth. Tom. XVII, 18 st. 20, (Opp. Vol. III. p. 797.) Homil. in Genesin III, 2. (Vol. II, 67.) Homil. in Jeremiam XVIII, 6. (ib. III, p. 248.)

c) a. a. D. und Fragmenta in Luc. (Vol. III, p. 952 ff.) Selecta in L. Règum Vol. II, p. 479.

d) in Joh. T. XIII, 23. Mgl. de Princ. I. 1, 1.— Contr. Cels. IV, 13. VI, 70. 72. de Princip. I, 1, 2. — Comment. in Matth. XVII. 19, Homil. in Ezech. I, 3. (Vol. III. p. 356.) Selecta in Psalmos (Vol. II.) p. 572. Die erleuchtende und verzehrende Thatigkeit Gottes ist dieselbe.

riterin, die fich Gott burch Raum und Ort eingeschränkt bachte . berichtigen. Bare Gott forperlich, fo mußte er auch veranderlich und verganglich fenn; benn jeber Rorper besteht aus ber Materie, und biefe ift, obwohl an fich ohne Qualität, boch unenblich manbelbar, aller möglichen Beschaffenheiten fähig und verweslich f): so mußte er ferner theilbar senn; benn alles Rörperliche ift theilbar, und baraus murbe weiter folgen, bag bie Clemente (Grundstoffe), aus welchen jetes Busammengesette ausammengesett ift, fruber ba feven, ale ihr Schopfer und Urgrund felbft. Bende Meinungen aber find gleich verwerflich und gottlos 5). - Auf die Beiftigfeit ber gottlichen Ratur weift auch bie Unalogie bes menschlichen Beiftes hin; benn ift biefer, wie nicht bezweifelt wird, über bas Materielle erhaben, weil er bas Bermögen befigt, bas Überfinnliche zu betrachten, bas Gottliche zu erkennen und zu schauen : so muß dieß noch vielmehr von bem absoluten Beifte gelten, ba zwischen benden eine nahe Bermandtichaft stattfindet. Der menschliche ist das Abbild bes göttlichen und gleich ihm geistiger und überfinulicher Ratur : fos bald er fich feiner felbst bewußt wird, erkennt er auch diese Bermanbtichaft und damit Die Geistigfeit Gottes. Die Vorstellung von einem förperlichen Gott widerspricht daher schon dem allaemeinen religiofen Bewußtseyn, ber vorn errola b).

e) in Joh. XIII, 23. c. Cels. VI, 70. 23. de Princ. I, 1, 4.

f) in Joh. XIII, 21. Bg. de Princ. II, 4, 3. in Ep. ad Rom. III.
1. (Vol. IV. p. 503.)

g) de Oratione 23. (Vol. I. p. 234.) Wan barf nicht sagen: ἐν σωματικῷ τόπφ εἶναι τὸν θέον ὁπεὶ τούτφ ἀκόλουθόν ἐστι καὶ σῶμα αὐτὸν εἶναι λέγειν ῷ ἔπεται θὸρματα ἀσεβίστατα, τὸ διαίζετον καὶ φθαρτὸν αὐτὸν εῖναι. de Princip. I, 1, 6, Deum vero, qui omnium est principium, compositum esse non est putandum, ne forte priora ipso inveniantur elementa esse, ex quibus compositum est omne, quidquid illud est, quod compositum dicitur. c. Cels. IV, 14. am Ende.

h) Exhortatio ad Martyrium 47. (Vol. I. p. 306.). φιλαζωτὶ αν-Θρωπος, πεῖσμα λαβών περὶ οὐσίας λογικῆς ψυχῆς, ὡς ἐχούσης τι συγγενὸς Θεῷ. νοιρὰ γὰς ἐκάτεςα καὶ ἀόρατα. de Princip. 1. 1. Nolunt (bie Gegner bieser Lehre) hoc intelligi, quod propinquitas quaedam sit menti ad Deum, cujus et ipsa mens intellectualis imago sit, et per haec possit ali-

Die nun Gottes Wesen von aller forverlichen Benmischung fren ift, fo ift es auch über alle raumliche Befchrane fung erhaben. Die Bernunft (auch die unfrige), bedarf überhaupt zu ihrer Thatigkeit keines Ortes, fie ift mit ihrem Denfen und mit ihrer Bewegung nicht an raumliche Berhältniffe gebunden, also auch die höchste Bernunft, der absolute Beift, nicht. Dieser ist weber in sich noch von außen her begrenzt, wird burch Nichts umschlossen, sondern erfüllt, burchdringt und umfaßt bas All ber Dinge mit feiner göttlichen Rraft, nicht in raumlicher Ausbehnung, nicht wie ein Körper ben andern in fich schließt, fonbern vermöge feiner Vorsehung und Heilsordnung i). Raum und Größe ist für ihn gar nicht vorhanden: er ist kein Theil bes Gangen, benn ber Theil ist etwas Unvollfommenes; aber auch nicht bas Bange, benn bas Bange besteht aus Theilen 1): er ist vielmehr ein durch aus einfaches Wesen, in welchem feine Bielheit, feine Mannigfaltigfeit, feine Bewegung, fein Mehr ober Minder stattfindet; er ift das Schlechthin Gine, Die abfolute Ginheit 1), und dieß nichtnur ber Bahl nach - benn er ift über jeder Bahl - fondern auch feiner innersten Matur nach. benn er wird niemals anders, er verändert fich in feinem Wefen

quid de divinitatis sentire natura. c. Cels. III, 40. VII. 38. VIII, 49.

i) de Oratione 23. Bgl. de Princ. I, 1, 6. II, 1, 3. c. Cels. IV, 5. VII, 35. VI, 71. IV, 12. Benn die Schrift fagt, baß Gott zu ben Propheten herabfahre, so ist dieß nicht von einer Ortsveränderung, sondern von feiner herablassung zur menschlichen Schwachheit zu verstehen. IV, 14.

k) Sel. in Psalm. p. 764. οὐ τόπου ὁ Θεός. c. Cels. I, 23, de Princ. a. a. D.

<sup>1)</sup> c. Cels. VII, 38. απλοῦς. in Joh. 1, 22. ὁ θεὸς μὰν οῦν πάντη ἔν ἐστι καὶ ἀπλοῦν, im Gegensath zu dem Ersöser, melcher πολλα ist (s. int.). Select. in Psalm. p. 821. τὸ ἐν. de Princ. a. a. D. 6: Non ergo aut corpus aliquod aut in corpore putandus est Deus, sed intellectualis natura simplex, nihil omnino in se adjunctionis admittens: uti ne majus aliquid et inserius in se habere credatur, sed ut sit ex omni parte μονας et, ut ita dicam ἐνας, et mens ac sons, ——— Natura illa simplex et tota mens nihil dilationis ac cunetationis habere potest, ne per hujusmedi adjunctio-

nicht, sondern bleibt, sich ewig selber gleich, unwandelbar und unveränderlich mas er ist, und wie er ist. Dies deutet er selbst an in den Worten des Erodus 3, 14. "Ich bin der ich bin," vgl. Pfalm 102, 28. m).

An sich betrachtet, kommt ihm Nichts von Alle bem, was wir an ben Geschöpfen bemerken n), überhaupt kein Prädikat und keine Eigenschaft zu. Erst in dem Sohne hat sich das göttliche Wesen näher bestimmt und seinen verborgenen Reichtum entsaltet; dieser ist das absolute Leben, die absolute Wahrsheit, das Licht und die Rraft Gottes (f. unten); Gott aber, als Bater oder Urgrund, ist nicht selbst das Licht, nicht selbst das Leben und die Wahrheit, auch vielleicht nicht der Geist, sonvern etwas noch Höheres und Einsacheres: das reine, absolute Senn, ja wohl noch über das Wesen, über das Genende und über den Geist erhaben, wie Plato in der Republik lehrt o). Daher ist er auch, seinem innern Wesen nach, dem Menschen unde greiflich und nur aus seiner Offenbarung nach Außen, aus den Geschöpfen, welche gleichsam Strahlen seis

Stallbaum zu b. Stelle. ..

nem circumscribi vel inhiberi aliquatenus videatur divinae naturae simplicitas, uti ne quod est principium omnium compositum inveniatur et diversum et sit multa non unum.

m) c. Cels. I, 21. IV, 14. Τῆ οὐσία ἄτρεπτος — τὸ ἀναλλοίωτον τοῦ Θεοῦ. Homil. in Reg. I, 4.

n) c. Cels. VI, 62. οὐσθι έστὶ τῷ ઉલ્લૂ હੌν κριείς ἔσριεν. Borte des Celf., die Drig., mit einiger Einschränkung, sich aneignet.

ο) in Joh. II, 18. ὁ πατης της αληθείας θεός πλείων έστι καὶ μείζων η αλήθεια, καὶ ὁ πατης ων σοφίας κρείττων καὶ διαφέρων η σορία — ὑπερέχει τοῦ είναι φῶς άληθινόν ib. μείζων της ζωής, melches Christus ist. — Bg. ob. ©. 49 — 51. c. Cels. VII, 38. νοῦν τοίνυν, η ἐπέκεινα νοῦ καὶ οὐσίας (λέγομεν) είναι άπλοῦν καὶ ἀόζατον καὶ ἀσωματον, — τὸν τῶν ὅλων θεον. Daß hier und im Folgenden nur vom rein geigingen Genn, als dem allein mesentlichen die Rede ist, versteht sich von selbst. c. Cels. VI, 64. de Orat. 28. — de Princ. I, 3, 5. Fragment auß der Epistola Justiniani ad Mennam τον γας εστι (εθεός). Bgl. Plato de Republ. VI. c. 19. und

ner göttlichen herrlichkeit sind, aus ben Werken seiner Borses hung, aus ber Schönheit und Ordnung des Weltalls, in dem sich seine geistige und übersinnliche Ratur, wie in einem Bilbe spiegelt, besonders aber in seinem Sohne erkennbar P). Eben deßhalb kann aber seine eigenthümliche Beschaffenheit durch keine Worte und Begriffe genügend ausgesprochen werden, und der einzige, zur Bezeichnung seines Wesens angemessen Name ist der, den er sich selber gegeben hat: der Sepende 8 au 1).

Als folder ift Gott der Inbegriff aller Realität — benn sein Wesen, das absolute, rein geistige Seyn, ist allein das wahre Seyn, bas Seyn im prägnanten Sinn r); er nimmt nicht, wie die Geschöpfe an dem Seyn Antheil, er bedarf zu seiner Eristenz keines Andern, er ist völlig selbst genugsam, allein ungezeugt, das Princip seiner selbst 3), und zugteich Grund und Urquell des Seyns für alle

p) de Princ. I. 1, 5., Ita ergo quasi radii quidam sunt Dei naturae opera div. providentiae sq. — in Joh. XXXII. μερικά είπαυγάσματα της δόζης αὐτοῦ. — Sel. in Ezech. (Vol. III.) p. 407. δ θεὸς την ἀἰςατον καὶ νοητην φύσιν ἐν τη ὁρατη καὶ αἰσθητή φύσιν ἐζωγράφησεν, ἴν οι ὑπὸ αἴσθησιν γυμνασθῶστη ἐν αὐτη εἰς θεωρίαν της νοητης.

q) c. Cels. VI, 65. de Orat. 24. In einem Fragment (ten Athanasius de decretis Nic. Synodi) nennt Drigenes den Logos: ή της αρή ήτου και ακατονομάστου και αφθέρκτου υποστάσεως τοῦ πατεός εἰκώς.

r) c, Cels. VI, 64. 21nm.

s) a a. D. οὐσ cὐσίας μετέχει ὁ θεός μετέχεται γὰς μᾶλλον ἢ μετέχει. 65. — In Joh. II, 6. p. 61. ἡμεῖς μέντοι γε τςεῖς
ὑποστάσεις πειθόμενοι τυγχάνειν, τὸν πατέςα κ. τὸν υἰών
κ τ. άγιων πνεῦμα, καὶ ἀρόννητον μησῶν ἔτεςον τοῦ πατρὸς
εἶναι πιστεύοντες κ. τ. λ. — ἀρέννητος τῶν ὅλων κἴτως —
ἄναρχος ἀρχὰ — μώνος ἀνενθεὰς καὶ αὐτάρκης ἑαυτῷ. —

Jn Joh. XIII, 34. de Princ. I, 2, 6. Nihil ingenitum, id est
innatum practer solum Deum. Homil. in Reg. I, 12. 3u dem
Ausspruch Gottes, ,ich bin der ich bin" soichat enim se solum
es se, creaturas vero a se accepisse, ut essont; solus Deus
es t — qui quod est semper habuit, et non accepit ut essot.

brigen Wesen t). Diese besitzen das Seyn nicht als ein, nen wesentliches Eigenthum, nicht als eigene Substanz, sondern ir durch die Theilnahme an dem Einen göttlichen Seyn, das irch Alles hindurchgeht, das in Allem ist und durch welches les ist u). Diese Theilnahme aber wird durch den Sohn versittelt. S unten.

Das Senn ift nun zugleich bas Gute; Gott lfo, als ber abfolut Sepende, ber abfolut Gute,

in Joh. I, 17. ἀξχὰ υἰοῦ, ἀξχὰ δημκυζηνμάτων καὶ ἀπαξαπλῶς ἀξχὰ τῶν ἄντων ὁ Θεώς. de Prìnc. I, 1, 6. Deus, —
mens ac fons, ex quo initium totius intellectualis uaturae
vel mentis est — principium omnium.

u) in Joh. II, 7. Gott - авто Эеос - ift o ar martes wer ουν μετέχοντες του οντος ευλόγως αν οντες χρηματίζοιεν. de Princ. I, 3, 5. (Fragm. aus ber Epist. Justiniani ad Mennam) ό μέν θιὸς καὶ πατήρ συνέχων τὰ πάντα φθάνω εἰς รี่นαστον των οντων μεταιβούς έμαστω idiou ro siras (biefes idior, ift aber eben bas absolute Gepn) ών γάς έστιν. Bgl. Photius Cod. 8. de Princ. a. a. D. 8. Deus pater praestat omnibus ut sint. 6. Ex eo autem, qui vere est, qui dixit: "Ego sum qui sum" omnia quaecunque sunt participant, quae participatio Dei patris pervenit in omnes, tam justos quam peccatores et rationabiles atque irrationabiles, et in omnia omnino quae sunt. - Participatione Dei sunt - Deus pater es se praestat omnibus. Daber befigt Er bas Genn urmefentlich, substanti aliter, die Rreaturen bingegen, pro eo quod non naturaliter id est substantialiter inest eis, sed accidens, sunt convertibiles et mutabiles. Daraus folgt dann von felbst, mas Dris genes de Princ. IV, 36. fagt: Deum et haec (sc. angelos, homines, potestates) quodam modo unius esse essentiae. Diefes geistige Geyn nennt Drigenes Georus, Suorns intellectualis natura, divina nat. οὐσία; ben Bater, αυτόθως, mnyn Siornros; ben Gobn, ber es den übrigen Befen mittheilt, Sianovos The Secritos, und die durch die Theilnahme daran entstandenen geistigen Wefen Jeof perixorres Jeof. bas Fragm. Ex libro primo Origenis in Jesaiam (Vol. III. p. 105.) Ab uno Deo multi Dii dicuntur. - Nobis unus est Deus, ex quo omnia; unus est ergo verus Deus, qui, ut ita dixerim, praestator est deitatis. S. bas Rabere unten.

ber Inbegriff bes Guten und ber Grund alles Guten in ben Geschöpfen v). Wie biese badurch find, daß fie an dem Genenden participiren, fo find fie aut, badurch daß, und in so weit als sie an dem Gue ten theilnehmen; benn bendes ift daffelbe w). Wenn baher baher andern Wefen das Pradifat gut bengelegt mird, fo geschieht bieß nur uneigentlicher und migbrauchlicher Weise; im eigentlichen Sinn fommt es nur Gott gu, der der Urgute, der Mleinvolltommene ift, weghalb es in der Schrift heift: Dies mand ift aut, benn ber einige Gott 1). Jene, die Geschöpfe, können bad Bute, weil fie es empfangen haben, auch wieder verlieren, für ihn findet weder die Möglichkeit des Berluftes, noch Die eines Ab: oder Zunchmens, noch eines Wechsels von Gut und Bos statt. (Freiheit und Rothwendigkeit ift in ihm eins) Gr fann nichts wollen, als was feiner absoluten Bollfommenheit gemäß ift, nichts thun, was widersprechend, unvernünftia und unmurdig mare; fonnte oder thate er's, fo horte er auf Gott zu fenn. Das Bofe ift feinem Wefen geradezu entgegen und ihm daher so wenig möglich, als bem Gusen mogs lich ift bitter, ober bem Lichte bunkel zu machen, bas Bermogen,

v) in Joh. II, 7. Es spricht der Herr zu Mose: ,, δ ων τοῦτό μοί εστι το δνομα. καθ κασε δε (im Gegensatz zu Marcion) δ αγαθος θεος ταῦτα φησιν Marc. 10, 18. οὐκοῦν δ αγαθος τῷ ἔντι δ αὐτός ἐστιν (idem cum existente). Go wird auch de Princ. II, 9. durchzehends das Genn und das Gute für gleichtedeutend gebraucht.

w) c. Cels. VI, 44. το οὐσιωθῶς ἀγαθον. in Matth. XV, 11. δεὸς ἀληθῶς, πυςίως ἀγαθός ἐστιν. de Princ. I, 2, 13. (Epist. ad Men.) θεὸς — τὸ αὐτὸ ἀγαθόν — ἀπλῶς ἀγαθός ἀπαγαλλάπτως ἀγαθός, c. Cels. V, 24. ἀςχηγέτης παντὸς απλοῦ. de Princ. d. d. D. principalis bonitas in Deo sentienda est. I. 6, 2. In hac (deitate) sola bonitas substantialiter inest, caeteri cam accidentem et decidentem habent.

x) in Matth. XV. 10 u. 11. Bgl. de Princ. I. 2, 13. wortlich übereinstimmend.

y) c. Cels. V, 23. Wenn wir sehren, Gott kann Alles, so bezieht sich dieses mar ein int Tor arunagurun cud int tor adlapontur — pault de nat ort cu diratas atoxea o Beós, inti toras o Beós, dunauteros un elitas Beós — Beós ou boudetas.

unrecht zu handeln, höbe seine Gottheit und Mmacht auf 2); und dieß ist keineswegs als eine Beschränkung seiner Ratur aus zusehen, da es vielwehr ihr eigenthümlicher Borzug ist, das. Gute wesentlich und unwandelbar zu besteen und es andern zu verleihen.

In so fern nun Gott dieß thut, insofern er seine Bollkommenheit an den Geschöpsen offenbart und diesen das Gute mittheilt, heißt er der Gütige, die Liebe, oder die Güte aa); in Beziehung auf die sittliche Verschiedenheit derselben aber ist er der Gerechte. Obwohl nämlich in sich selber unwandelbar und, wie in seinem Wesen, so auch in seiner Liebe zu den Kreaturen völlig unveränderlich, verhält er sich doch zu jedem Einzelnen genau nach dessen Würdigseit, behandelt jedes, je nachdem es sich weiter von ihm entsernt hat, oder näher in seiner Gemeinschaft sieht, mit strenger Unpartheiligkeit, und giebt Allen gerade das, was sie mit ihrem Verhalten gegen ihn verdienen. Und darin besteht eben seine Gerechtigkeit bb); sie ist das Gesey, das gebietend über der Man-

τά παρά φύσιν, ουτε τὰ ἀπό κακίας ουτε τὰ ἀλόγως γινόμενα.

z) III, 30. ganz. de Princ. I, 8, 3. Natura Dei (sola) non recipit bonum vel malum. Select. în Numer. Gott fann nicht Unrecht thun; οὐ γὰς καθ' ἔξιν μόνον ἀλλά καὶ κατ' οὐσίαν ἀγα- Θός ἔστιν. (Vol. III. p. 271.).

aa) Nach bem griechischen Sprachgebrauch braucht Origenes anades für gut und gütig; letteres auch anaberies. Prol. in Cantic. Cant. Die Stelle 1506. 4, 8. ostendit, ipsum Deum charitatem esse.

bb) in Joh. XXXII., 3. wird diaciorum Jeoù durch den Zusaß to nat' aklan kastor einoromendai ersautert. — I, 40. dinaios de mu diasios ta narta denu; de Princ. II, 9. 7. Verbo enim Dei — creata sunt universa et per ipsius ordinata sunt sapientiam. Der Sohn ist das Organ, durch welches der Bater seine Gerechtigkeit ausübt, daher kann — recht verstanden, — der gnostische Unterschied zwischen dem guten und gerechten Gott auf das Berhältnis des Baters zum Sohne angewandt werden, in so fern dieser läuternd, ordnend und erziehend die gefallenen Besen fähig macht neos to Logiasai extent tin tou nated ayasocitat, während der Sohn die stagiogúra ist. in Joh. 1, 40.

nigfaltigkeit bes Irbischen waltet, bas Princip ber Weltordnung, das Maas, das jedem Wesen seine Stelle im Ganzen anweist, der Schlüssel zum Verständniß der zeitlichen Rathsel. Ihre Erweisung in der Welt ruft nothwendig eine große Verschiedenheit hervor; aber diese liegt lediglich auf der Seite der Kreaturen und bezeichnet eigentlich nur ihre verschiedene Stellung gegen ihn, der sich gleicherweise zu Allen verhält.

Mit Unrecht werden "gütig und gerecht" als zwei' periciebene ober entgegengesette Eigenschaften Gottes betrach: tet: fie find nur verschiedene Offenbarungsweisen berfelben göttlichen Gute und barum mefentlich 3mar erfordert es ber gegenwärtige Zustand ber (abgefallenen) Wesen, daß fich die Gerechtigkeit burch Strafen und Züchtigungen äußere; aber biefe beabsichtigen nichts Anderes, als ihre Befferung und Errettung, als ihre mahre Bohlfahrt, und find also weise Erziehungemittel in ber Sand ber gottlichen Liebe, Unabenerweisungen, nicht wiber, fondern für die, an benen sie angewendet werden mussen dd). verfährt daben wie ein weiser Urzt, der oft schmerzliche Duerationen vornimmt, tiefe Bunden fchlägt, fchneidet und brennt, um bas Übel gründlich zu beilen, ja zuweilen eine fünstliche Rrantheit erzeugen muß, um den verborgenen Krantheitsstoff gum Ausbruch zu bringen. Was er thut, geschieht aus Lie-Wenn Gott also eifert, wenn er hinreißt, wenn er ftraft und schlägt, fo ift dem Menschen bie Rettung nabe; wenn er ihnen ben Becher bes Bornes einschenkt, fo reicht er ihnen bamit ben heilfamen Relch ber Reinigung und Be-

cc) de Princ. II. 5, 3. Constat, unum eundemque esse justum et bonum — et benefacere cum justitia et punire cum bonitate: quia nec bonum sine justo, nec justum sine bono dignitatem divinae potest indicare naturae.

dd) c. Cels. III, 75. κολάσις - φάρμακα ἐπιστρεπτικα ff. V.
15. 16. in Exodum Fragm. — (Vol. II, p. 114. sq.) de Princ.
II, 5. in Ezech. Homil. I, 2. Omnia Dei, quae videntur
amara esse in cruditionem et remedia proficiunt ff. Origenes entwidelt biese Lehre stets im Gegensaß gegen die Marcionitische Bäresse.

ec) G. a. a. D. dd) in Matth. XV. 11. u. an jabllosen Stellen.

nefung: wenn er mit brobenben, erichrectlichen Borten gu ibnen rebet, fo find es Worte ber Erbarmung und Gebanten bes Friedens; wenn er sie in ben Ofen der Trubfal führt, fo geschieht es, um fie zu läutern und zu bewähren. Erft bas Unterlassen ber Züchtigung ware Ungnabe, bas Aufharen ber Strafe Unwillen und Verstoftung ff). hiernach ist es auch an erffaren, wenn ihm die heilige Schrift einen Born gus ichreibt: es ift bieß fein Affett in Gott, fonbern nur eine Bezeichnung ber ftrengern Erziehungeweise, bie er gegen bie Gunber anwendet und hat daher mit dem menschlichen Born nichts als ben Namen gemein 86). Der Ausbruck felbft gehört jener, oben ermabnten, Berablaffung ber göttlichen Sprache an. .. Wenn bu also von einem Borne Gottes hörft, fo glaube nicht, bag bamit eine Leibenschaft gemeint fen. Auch wir machen ben Rinbern oft ein furchebares Gesicht, nicht nach unserer Gefinnung, fondern als weise Erzieher. Ließen wir fie unfere Liebe auf unserem Angesicht lesen, zeigten wir ihnen die volle Bärtlichkeit, Die wir empfinden, so murben wir fie verberben und verschlechtern : fo wird auch Gott gurnend bargeftellt, bas mit wir und befehren, in ber That aber gurnt er nicht hh)." Auf diese Weise find alle ahnlichen Ausbricke. wie Grimm, Gifer, Reue geistig und gotteswürdig zu faffen. bann verschwindet ber scheinbare Gegenfag zwischen Gute und Gerechtigkeit, und es widerlegt fich von felbst jene irrige Lehre (Marcions), bie ben Gott bes Alten Testamentes, als ben Ges rechten, bem Gotte bes Renen, ale bem Gutigen, ben Schöpfer ber Welt bem Bater unseres herrn Jesu Christi entgegensett.

In dem, was bisher über das Wefen Gottes gefagt wurde, ist zugleich die Nothwendigkeit einer ewis

ff) Homil. in Exod. VIII, 5. in Ezech. XII, 5. de Princ. II, 10, 6
gg) c. Cels. IV, 72. δεγην δνομάζομεν θεοῦ οῦ πάθος δ'αὐτοῦ
αὐτην εῖναί φαμεν ἀλλὰ την διὰ σευθεωποτέρων άγωγων
παίδισεν. Ilom. in Jerem. XIX, 1. gang. Hom. in Ezech.

I, 2. ganz. hb) Homil, in Jerem XVIII, 6. XIX, 2.

Section Williams

gen Offenbarning Deffelben begründet; benn feine gotts licheit Bolltommenheiten find nichts Todtes ober Mugiges, fo bag fie jemals ale unwirtfam gebacht werben burften ii). Sie muffen fich vielmehr nothwendig offenbaren; das absolute Senn muß fich entfalten, die Fulle des, in dem Urgrunde beschloffenen Lebens, muß fich ausbreiten und schöpferisch wirken, bieß Gute muß fich mittheilen, Die Baterschaft fich bethätigen, bas liegt' fcon in ihrem Begriff. "Go wenig jemand Bater fepu fann ohne einen Gohn, oder herr ohne Besithum und Une tergebene, ober Wertmeifter ohne Werte, fo wenig fann Gott, der Urgrund, je ohne vine Offenbarung feiner felbst, der Bas ter ohne Gohn, ber Allmächtige ohne eine Belt, an ber er feine Macht übe, ber Gutige ohne Wefen, benen er feine Geligfeit mittheile, gewesen fenn." Denn Bater ift Gott nar durch ben Sohn, allmächtig nur burch bas Borhandensonn einer Welt, gutig nur, indem er feine Güte erweift; dink bedingt bias anderekk).-Babe es eine Zeit, wo noch Richts außer Bott gewesen But the state of t

ii) de Princ. III, 5, 3. Otiosam enim et immobilem dicere naturam Dei impium simul et absurdum, vel putare, quod bo. nitas aliquando bene non fecerit et omnipotentia l'aliquando non egerit potentatum. The second second

kk) de Princ. I, 2, 10. Quemadmodum pater non potest esse quis, si filius non sit, neque dominus esse potest sine possessione, sine servo: ita ne omnipotens quidem Deus dici potest, si non sunt, in quos exerceat potentatum, et ideq ut omnipotens ostendatur Deus omnia subsistere necesse est. Nam si quis est, qui velit vel saecula aliqua, vel spatia transisse, vel quodcunque aliud nominare vult, cum nondum facta essent, quae facta sunt: sine dubio hoc ostendet, quod in illis saeculis vel spatiis omnipotens non erat Deus, et postmodum omnipotens factus est, ex quo habere coepit, in quos ageret potentatum; et per hoc videbitur profectum, quemdam accepisse et ex inferioribus ad meliora venisse. Das Folgende ben Justin. in Epist. ad Men.: mus d'e oun άτοπον το μι έχοντά τι των πρεπόντων αυτώ τον θεόν, είς το έχειν έληλυθέναι; έπει θε ούκ έστιν ότε πάντοκράτως ούκ औν, αει દાναι σει ταθτα, σι' α παντοκράτως έστί. και αιί τη υπ' αυτου κρατούμενα, αρχοντι αυτά χρώμενα.

wäre, so wäre er selbst noch nicht Schöpfer, noch nicht allmächtig und gütig gewesen, er wäre dieß erst in dem Moment, als er zu schaffen anfing, gewarden; es hätte somit ein Übergang vom Michtschaffen zum Schaffen, vom Nichthaben dessen, was ihm gedührte, zum Bests desselben, also auch eine Beränderung, ein Fortschrit vom Unvollsonmurern zum Bollsommneren in ihm statt gefunden, und dieß darf nimmermehr zugegeben werden, weil es seiner absoluten Bollsommenheit und Unveränderlichkeit widerspricht II). Säbe es irgend eine auch nur denkbare Zeit, in der der Sohn nicht gewesen wäre, so müßte man entweder annehmen, daß, damals Gott noch nicht die Macht besessen die Macht, aber nicht den Willen, Eins

de Princ. IV, 35. demonstravimus, quod volens Deus, qui natura bonus est, habore quibus bene faceret, — et qui beneficiis suis lactarentur — fecisse craturas.

<sup>11)</sup> Comm, in Genes. (Fr. ben Eusebius contr. Marcellum I, c. 4.) ου γάρ ο θεός πατήρ είναι θέξατο, κωλυόμενος, ώς ρί γεγό. μενοι πατέρες ανθρωποι, ύπο, τού μιλ δύνασθαι πω πατέ-Ει γαρ αιι τέληρο ά διος και παρέστιν αυτώ , etc elvas. θύγαμις του πατέρα αυτόν είναι, και καλόν, αυτόν είναι πατέρα του τριούτου υίου τι άναβάλλεται, και έαυτον του καλου στηρίσκει, καί, ας έστιν είπειν, έξ οδ δύμαται πατής - દીναι, υίου το αυτό μέντοιγε καί περί του άγιου πνεύματος λεκτίον. de Princ. I. 2, 2. Aut enim non potuisse Down dicet (wer die ewige Zeugung läugnet) generare sapientiam antequam generaret, ut eam, quae ante non erat, postea genuerit ut esset : aut potuisse quidem et (quod dici de Deo nefas est) noluisse generare, quod utrumque et absurdum esse et impium omnibus patet: id est, ut aut ex eo quod non potuit Deus proficeret ut posset, aut cum posset, dissimularet ac differret generare sapientiam. I. 2, 9. Indem wir nach dem Anfang der Zeugung fragen pervenimus in illum intellectum, ut quoniam semper poterat Deus et volebat, nunquam'wel decuerit vel causa aliqua existere potuerit, ut non hoc, quod bonum volebat, semper habuerit ff. I. 2, 3 am Ende. Bgl. das Fragment bep Athanasius de decr. Nic. Syn. c. 27. und ben Marcellus, (Euseb. c. M. 1, 4.) παριστι θεω δύναμις του πατέχα αυτόν είναι. f. die Anm.

aber ist so ungereimt als bas Andere; denn bas Erstere wäre ein Übergang vom Nichtkönnen zum Können, was seiner Allsmacht widerstreitet, das Lettere ein, Gottes völlig unwürdiges, Zögern und Berschieben; denn es ließe sich durchaus kein Grund benken, warum Gott das Gute, das er besaß, jemals nicht gewollt, warum er sich der Baterschaft (und damit des Sohnes, der Weisheit, der Bernunft) selbst begeben hätte.

Da es also zu seiner Bollsommenheit gehört, Bater und Schöpfer zu seyn, so muß er sich in einem Sohne, und burch biesen in ber Erschaffung einer Welt offenbaren, und biese Offenbaring muß ewig seyn, wie er selbst die ewige Urssache berfelben ist. (Über die Beschränktheit ber göttlichen Alle macht si Absch. 2.)

#### II. Der Gobn.

Das Absolute, der an sich seyende Urgrund alles Dasseyns, hat die Northwendigkeit, such zu offendarenz er geht daher aus seiner absoluten Einheit heraus und läßt die Fülle des göttlichen Seyns und Lebens, die er in sich schließt, sich entfalten, läßt seine Gedanken (oder Anschauungen), die nicht, wie die Erzeugnisse des menschlichen Denkens, blose, leere abstrakte Borstellungen, sondern höchst reale, wesenhafte und schöpsezische Gedanken sind, sich objectiviren und in einem volltommenen Gleichhilde seiner selbst, in dem Sohne, zum selbstzständigen, persönlichen Daseyn sich gestalten 3). Dieset, der

a) Fragm. ben Athanablus. ἡ τῆς ἀρράτοῦ — ὑποστάστως τοῦ πατιρός εἰκών, ὁ χαρακτὴς λόγος. in Joh. I, 42. Will man Pfalm 44, 1. ,,ἐξηρεύξατο ἡ καρρία μου λόγον ἀγαθὸρε αυ δίναι τοῦ θεοῦ: τὰν νοητικὰν αὐτοῦ καὶ προθετικὰν περὶ τῶν ὅλων δύναμεν. ἐξη-ρεύζατο aber ift absiditlich gebraucht, um anaubeuten μήποτε, ωσπερ πνευματός τινος ἀποκρύφου εἰς Φανερὸν πρόοδός ἐστιν ἡ ἐρευγὰ τοῦ ἐρευγομένου, οἰονεὶ διὰ τούτου ἀναπνέοντος, ὅυτω τὰ τῆς ἀλυθείας θεωρήματα εὐ συνέχων ὁ πατὰς ἐρεύγεται, καὶ ποιεῖ τὸν τύπον αὐτῶν ἐν τῷ λόγω, καὶ διὰ τοῦτο ἐικόνι καλουμένω τοῦ ἀρράτου θεοῦι de Princ. I. 2, 9. Vire

Sohn, ist also nicht sowohl das ausgesprochene Wort des Baters, wie man häusig sagt, noch auch eine blose Eigenschaft besselben, — benn beyde Bezeichungen gefährden seine Wesensheit und Persönlichteit b) — sondern er ist die über sinnsliche, lebendige Hypostase der göttlichen Gedansten, der Indegriss der Ideen, ista isten, die wesentliche, selbstständige persönliche Weisheit oder der göttliche Logos of und damit zugleich das Ebendild, der Gesammtsabglanz, der Herrlifeit Gottes d). Der Rame sopia ist der älteste, ursprüngliche und bezeichnet die Gesammtheit der urbildichen und weltbildenden Gedanken, die in ihm zur Einheit verdunden sind, während sich die Benennung derogewöhnlich auf die Offenbarung und Mirtheilung der, in der

tus altera, in sua proprietate subsistens; vigor virtutis divinae, in sua proprietate subsistens. Bgl. die Stellen unter b. c. d. e.

b) in Joh. 1, 23. Wo Origenes die Borstellung bestreitet, daß der Sohn eine προφορά πατρική, διονεί έν συλλαβαίζ κειμένη sep.

e); in Joh. 1, 39, où yaz ir vidais partagiais tou Geou thr ύπόστας το έχει ή σοφία αύτου, κατά τα ανάλογον τοῦς άν-Demairois enroulage partachata et de tis ofocté estir ασώματον υτόστασιν ποικίλων θεωρημάτων, περιεχόντων TOUS TOP Show hopout, Zodar rai ofores Eurouxor Empresir: eiseras The - soplar tou Seou, undas megi authe deyouσαν .. ο θεὸς επτισέ μετ κ.τ. λ. Prov. 8, 22. - de Princ. I, 2, 2. Nemo putet, nos insubstantivum dicere cum filium Dei sapientiam nominamus; id est, ut exempli causa fixerim, quod eum non velut animal ((aor. ibid. 3. animal vivens) quoddam sapiens, (sed) rem aliquam, quae sapientes efficiat, intelligamus; - sapientia Dei, substantialiter subsistens; sapientia animata, ὑπόστασις. c. Cels. VI, 64. nennt er ben λόγ. odolar odeiur - idiar idiar - hierben und im Rolgenten ift nicht ju überfeben, bag nach Drigenes bas gottliche Geyn ein rein intellektuales, somit dem Denken identisch ift.

d) c. Cels. a. a. D. in Joh. XXXII, 18. δλυς τῶς θέξης τοῦ Θεῦ αὐτοῦ ἀπαύγασμα εἶναι τὸν υίὸν. de Princ. I. 2, 13. Fil.

Weisheit enthaltenen und verborgenen, gottlichen Ibeen be-

Beitere Entwidlung:

1) Der Aft, vermöge beffen der Bater ben Sohn hers vorbringt, heißt die Zeugung. -

Diesen hat man sich als einen anfangslosen und ewigen zu benken; benn einen zeitlichen Anfang der göttlichen Thätigkeit (Selbstoffenbarung) annehmen, hieße die abso-Inte Bollsommenheit Gottes läugnen, und den Ewigen in die Schranken der Zeit und damit in die Beränderlichkeit herabziehen. (S. oben S. 111). Man muß daher sagen, daß nie eine Zeit, nie ein Moment war, wo Gott noch nicht Bater des Sohnes war, und daß dieser keinen zeitlichen, ja nicht eine mal einen denkbaren Anfang genommen habe f); oder die die sohne der sichtige Formel zur Bezeichnung dieses Berhältznisses, doch darf selbst dieser Ausbruck nicht streng genommen

per omnia imago patris est, ibid. 5. omnia quae habet pater, etiam filius habet.

e) in Joh. I, 22. Christus ist die σορία, κατά την σύστασην της περί των όλων θεωρίας καὶ νοημάτων. — λόγος, κατά την πρός τὰ λογικὰ κοινωνίαν των τεθεωρημένων sqq. de Princ. I. 2, 10. u. 3. Quomodo — creata esse dicitur Sapientia, species scilicet in se et initia totius praesormans et eontinens naturae: hoc etiam modo Verbum Dei eam esse intelligendum est, per hoc quod ipsa caeteris omnibus mysteriorum et arcanorum rationem, quae utique intra Dei sapientiam continentur, aperiat; et per hoc Verbum dicitur, quia sit tanquam arcanorum mentis interpres. in Joh. I, 42. δύναται ὁ λόγος υίος είναι παρά τῷ ἐπαγγέλλων τὰ κρύρια τοῦ πατρὸς ἐκείνου, ἀνάλογος τῷ καλουμένω υἱῷ λόγω, νοῦ τυγχάνοντος κ. τ. λ. βαιεία braucht übrigens auch Drigens λόγος in der Bedeutung von Bernunft. ⑤. unten.

f) de Princ. I, 2. Der Sohn hat sein Besen vom Bater sine ullo tamen initio, non solum eo, quod aliquibus temporum spatiis distingui potest, sed ne illo quidem, quod sola apud semetipsam mens intueri solet et nudo intellectu atque animo conspicari. Extra omne ergo quod vel dici vel intelligi potest initium generalam esse credendum est sapientiam.

werben, weil bas obe fir immer noch eine Beitbestimmung in fich schließt, für bie Gottheit aber es gar teine Zeit gibt, fonbern nur eine reine Begenwart, ober gleichsam eine Reit. die mit dem ungezeugten und ewigen Leben parallel bahinläuft. b. h. eine zeitlose Emigkeit. Gehr fein und treffend braucht baher Johannes am Anfang feines Evangeliums nicht beiero ober eyerrádn, welches bas Rommen bes Wortes zu ben Prophes ten, die enichula vonin des Logos, d. i. feine zeitliche Erscheis nung im Rleisch bezeichnet, sondern Tr. mas das zeitlofe Scyn, bie Regation jeder Zeit ausbrudt 5). Daffelbe fagt bie Stelle Pfalm 2. v. 7. "Du bift mein Sohn, heute habe ich bich gezeuget." Denn für Gott gibt es weber Abend noch Mors gen, es ift für ihn immer "heute" b. i. ewige Gegenwart, und in biesem "heute" ift ber Gohn gezeugt, baher an: fangelos und gleich ewig mit feinem Princip b). - Daraus folgt weiter, bag bie Zeugung nicht ein vorübergehender, ein für allemal geschehener Aft, sondern eine fort, bauernbe, ewige Birfung bes Batere fen. halt fich bamit auf ahnliche Weife, wie mit ber Wiedergeburt ber Glaubigen aus bem heiligen Beift; wie diese nicht einmal. fondern taglich, und zu jedem guten Werke aufe neue gebos ren, fortwährend in bas Bild Chrifti verklart werden, fo ift auch zugleich mit bem Bater ber Sohn, mit ber Berrlichkeit Gottes auch der Abglang, mit bem ewigen Licht auch die Ausftrahlung beffelben (bie Weisheit) vorhanden, eins mit dem anbern, als ewige Urfache und ewige Wirfung ungertrennlich gesett i); wie dieß in den Worten Johannis "der Logos

g) in Joh. I, 32. II, 1. de Princip. IV, 28.

h) in Joh. I, 32.

i) Homil, in Jerem. IX, 4. τὸ ἀπαύγασμα τῆς εδξης - οὐχὶ απαξ γεγέννηται καὶ οὐχὶ γενναται ἀλλὰ ὅσον ἐστὶ τὸ φῶς ποιητικὸν τοῦ ἀπαυγάσματος ἐπὶ τοσοῦτον γενναται τὸ ἀπαύγασμα τῆς εδξης τοῦ θεοῦ - ὁ σωπης ἡμῶν, ἡ σορία ἀπαύγασμα φωτὸς αἰσθου, — ἀεὶ γενναται ὑπὸ τᾶ πατρός. de Princ. IV, 28. Sicut lux nunquàm sine splendore esse potut, ita nec filius quidem sine patre intelligi potest. I, 2, 4. Est namque ita aeterna ac sempiterna generatio, sicut splendor generatur a luce. Fragm. b. Athan. de decretis Nic. Syn. c. 27. ὁμοιότης τυγχάνων τὰ πατρὸς (ὁ τὸς) ἐοἰκ ἔστιν

war im Anfang ben Gott" angebeutet liegt. — Das Nämliche ergibt sich, wenn man auf das Wesen des Sohnes sieht,
welches die Wahrheit, die Weisheit, das Leben, die Vernunft
selber ist; benn was wäre ungereimter, als zu glauben, daß
das Wesen der Wahrheit jemals nicht gewesen sen, oder daß
es eine Zeit gegeben habe, wo das Licht und das Leben —
welche seiner Substanz angehören — noch nicht war?

Wie man nun einerseits, um die Zeugung richtig zu fassen, alle Zeitbestimmungen ausschließen muß, so muß man and dererseits auch vor jeder Einmischung sinnlicher Borstellungen sich hüten und jede Analogie mit der Erzeugung geschaffener Wesen ferne halten, weil dieß unwürdig und mit der absoluten Einfachheit des göttlichen Wesens unvereindar ist. Das Ausgehen des Baters vom Sohne ist kein Gebären, kein Aussluß, keine προβολί aus dem Wesen derseben der Mustuck: γέννασις εκ τῶς οὐοίας durche

ότε οὐκ ਜν. Πότε γας ὁ Θεὸς — ἀπαύγασμα οὐκ εἶχε ldiaς δόξης, ἐνα τολμήσας τις ἀςχὴν δῷ εἶναι υἱο πεότεςον οὐκ όντος; Hom. in Reg. I, 13. Coaeternitas unigeniti. Fragm. aus dem Comment. in Hebr. (Vol. IV. p. 627. B.) Socrates Hist. Eccl. VII, 6. 'Ωςιγ, συγαίθον πανταχοῦ ὁμολογοῖ τῷ πατρί τὸν υἱὸν.

c. Cels. VIII, 12. Fragm. 6. Athanas. κατανοείτω γας 6
τολριών καὶ λέγων ,, ην ποτε ότε ουκ ην 6 μίος ότι ἰριῖ
καὶ τό: σορία ποτε οὐκ ην, καὶ λόγος οὐκ ην, καὶ ζωὴ οὐκ ην.
de Princ. IV, 28. ,, Fuit aliquando, quando non fuit filius '
nibil aliud est id dicere, nisi quia fuit aliquando, quando
veritas non erat, quando sapientia non erat, quando vita
non erat, non enim — haec ab ejus substantia unquam separari possunt.

m) de Princip. IV, 28. Bir müssen Einiged wiederholen περί πατρός ως αθλαίρετος ων και αμέριστος υίου γίνεται πατης, εὐ προβαλών αὐτὸν ως οἴονταί τινες εἰ γὰς προβολά ἐστιν ὁ υίὸς τοῦ πατρὸς, καὶ γεντὰ μὲν εξ αὐτοῦ ὁποία τὰ: τῶν ζώων γεννήματα ἀνάγκη σῶμα εἴναι τὸν προβεβλημένον. (bey Euseb. c. Marc, L. 1.4.1. Deus pater cum sit invisibilis et inseparabilis a filio

aus verwerflich; benn baraus wurbe folgen, bag ber Bater um einen Theil feines Wefens, nämlich um bas bes Gobe nes, vermindert murbe, wie dieß ben ben Gebarenden ber Rall ift, und bag bie gottliche Ratur felbft forverlich und theilbar mare, mas eben fo fehr ber bes Baters, als ber bes Sohnes, bie gleich ber feinigen rein geistig und überfinnlich ift, widerspricht n). Die Wahrheit ift: baf ber Bater ungetheilt und unzertrennlich bes Gohnes Bater wird. - In biefer Binficht läßt fich bie Zeugung . mit bem Bervorgeben bes Willens aus bem Geifte veraleichen; wie biefer, ber Bille, aus bem Berftande kervortritt, ohne einen Theil deffelben abzureiften ober von ihm getheilt und getrennt zu werden, so etwa zeugt ber Bater fein Chenbild, ben Sohn, nämlich geistiger und überfinnlicher Indeffen leidet auch dieser Bergleich hier nur in Weise 9). fo weit eine Unwendung, als er alle finnlichen und materiellen Borftellungen ausschließt; benn man tann eben fo richtig fagen, bag ber Sohn vom Bater ausgehe, ungertrennbar, wie ber Glang aus bem Lichte, ober ber Strahl aus ber Sonne, ja - wohl verstanden - ift biefes Bilb am geeignetsten, um begreiflich zu machen, wie bie Gubstanz bes Sohnes vom Bater herstammt P); ober man fann endlich

non per prolationem ab eo — ut quidam putant — generatus est Filius. Bgl. de Princ. I. 2, 4 u. 6.

n) in Joh. XX, 16. G. Anm.

o) in Joh. II. (Fragm. ben Pamph. Apol.) Filius, — natus ex ipsa patris mente, sicut voluntas ex mente; non enim divisibilis est divina natura, i. e. ingeniti patris, ut putemus vel divisione vel imminutione substantiae ejus filium esse progentum, sed, sive mens, sive cor, aut sensus de Deo dicendus est, indiscussus permanens, germen proferens voluntatis, factus est verbi Pater. de Princ. I. 2. 6. Sicut voluntas procedit e mente et neque partem aliquam mentis secat neque ab ea separatur aut dividitur, tali quadam specie putandus est, pater filium genuisse sc. imaginem suam suam. IV. 28.

p) S. Note i) de Princ. I. 2, 11. u. 7. Splendor hujus lucis est unigenitus filius ex ipso inseparabiliter velut splendor o luce procedens ff.

auch bem mit B. der Weisheit (7, 25, 26) fagen, daß der Sohn vom Bater ausgehe, wie der Hauch aus der Kraft. Die Kraft Gottes ist nämlich das, wodurch er Alles wirkt, ordnet, regiert und umfaßt, sein Leben. Aus dieser unendlichen Kraft geht der Hauch und so zu sagen, der Lebensgeist hervor, wie der Wille aus dem Gedanken, aber eben dieser Wille wird selbst zur Kraft Gottes, und es entsteht somit eine andere, selbstständige und gleichwesentliche Kraft Gottes, welche das, was sie ist und hat, von jener ersten und ungezeugten Kraft in sich herübernimmt D.

Es verhält sich damit also: — ber absolute Gott — adroders — ist der Urquell alles Sevenden, somit auch des
Sohnes; zwar heißt auch dieser die agzá, aber nur in Beziehung auf die Wesen außer Gott, welche durch ihn geworzden sind, keineswegs im Verhältniß zum Vater, der den Grund seines eigenen Seyns und zugleich den des Sohnes (wie alles Andern) in sich trägt r). — Alles Gewordene ist nun durch den schöpferischen Willen des obersten Princips entstanden, das her ist auch die Zeugung (keine Naturnothwendigkeit, sondern) ein Alt dieses allmächtigen Willens, und in so fern der Sohn selbst ein Gewordenes, ein Geschöpf: verntes,
— verntes Dede — Inprovente, und in so fern der
Proverd. 8, 22. von ihm heißt: der herr hat mich geschassfen im Ansang seiner Wege zu seinen Werken.

q) Mach Schnigers übersetung. — de Princ. I. 2, 9. Bgl. bas Fragm. in Epist. ad Hebr. Ut quidam vapor exoritur de virtute ipsius Dei, sic et sapientia (Christus) ex eo procedens, ex ipsa Dei substantia generatur: sic et nihilominus et secundum similitudinem corporalis aporrhaeae esse dicitur aporrhaea gloriae omnipotentis pura quaedam et sincera. Quae utraeque similitudines manifestissime ostendunt, communionem substantiae esse Filio cum Patre. Aporrhaea enim ôpoodesos videtur, i. e. unius substantiae eum illo corpore, ex quo est vel aporrhaea vel vapor.

r) in Joh. I, 17. 19. 22. Bgl. de Princ. I, 2, 9. (in fine). G. die Stellen unter s) u. t). in Joh. II. 6. (p. 64. B.) Alles ift burch ben Sohn geworben, xa9' une aleer ror er auto.

s) in Joh. 1, 22. ατίσας - έμψυχον σορίαν ο θεός. c.Cels.V, 37. πρεσβύτατον πάντων των δημιουργαμάτων. in Joh. II. γενν-

wird jedoch nicht gesagt, daß der Sohn ein Geschöpf im gewöhnlichen Sinn des Wortes, nicht, daß er aus dem Nichtigenenden geworden sen '); er ist vielmehr andrerseits ungesschaffen — aberntos —, Gott aus Gott, göttlischer Natur und göttlichen Wesensu). Obwohl näme

τός. de Orat. 15., wo er unter das Allgemeine ουσκί τῶν γεννητῶν προσευατίον mit begriffen ift. de Princ. IV. (Epist. ad M.) ὅτε μὸν οὖν πῶν ὁ τίποτε παρὰ τὸν πατίρα καὶ Θεὸν τῶν ὅλων γεννητόν ἐστιν. — Εθεπβαί. εὖτος ὁ υίὸς ἐκ Θελήματος τοῦ πατρὸς γεννηθείς, ὅς ἐστιν εἰκών τὰ Θεὰ κ. τ. λ. Hebr. I, 3. — πρωτότοκος πάσης ατίσως, ατίσως, ατίσω, σορία ἀὐτη γὰρ ἡ σοφία φησίν: Prov. 8, 22. de Princ. I. 2, 6. Filius — natus est ex eo velut quaedam voluntas ejus ex mente procedens. Et ideo ego arbitror, quod sufficere debeat voluntas patris ad subsistendum hoc, quod vult pater. Volens enim non alia via utitur, nisi quae consilio voluntatis profertur; ita erg o et filii su b sistentia generatur ab eo. Just. ad Men. οὖτος ὁ υίὸς ἰκ Θελήματος τοῦ πατρὸς γεννηθείς.

t) c. Cels. VI, 17. nennt er ihn τον αγένατον και πάσας γέγατής φύσεως πρωτότοκον. de Princ. IV, 28. Non enim dicimus — ex nullis substantibus filium procreatum a patre. S. Schniger au d. Stelle.

α) Bg. Not. q); in Joh. II. 2 II. 3. Sauptstelle. Ἰωάννης τίθεσε μεν τὸ άρθου, ότε ή ,,θεὸς ἀνομασία ἐπὶ τε άγεννήτοῦ τάσσεται τῶν ὅλων αἰτίου, σιωπά δὲ αὐτὸ, ὅτε ὁ ,,λόγος θεὸς ὁ ὁνομάζεται — λευτέον γὰρ, ὅτι τότε μὲν αὐτόθεος ὁ θεός ἐστι, σίόπες καὶ ὁ σωτὰς: Ἰνα γεγνώσαω σἱ σε τὸ ν μόνον ὰ λυθινὸν θεὸν (Homil. in Luc. XXXV. Vol. III. p. 974) πῶν δὲ τὸ παρά τὸ αὐτόθεος μετοχῆ τῆς ἐκείνου θεότητες θεοποιούμενον, οὐχ ὁ θεὸς, ἀλλὰ θεὸς κυριώτερον ἀν λέγοιτο, ῷ πάντως ἡ πρωτότοκος πάσῆς ατίσεως, ἀτε πρώτος τῷ πρὸς τὸν θεὸν εἶναι, σπάσας τῆς θεότητος εἰς ἐαυτόν, ἐστὶ τιμιώτερος τοῖς λοιποῖς παρά ἀυτὸν θεοῖς, ὧν ὁ θεὸς θεός ἐστιν — διακονήσας τὸ γενέσθαι θεοῖς, ἀπὸ τοῦ θεοῦ ἀρύσας εἰς τὸ θεοποιηθηναι αὐτούς ἀρθόνως, κὰκείνοις κατὰ τὴν αὐτοῦ χρηστότητα μεταδιδούς ἀληθενὸς οὖν θεὸς ,,ὁ θεὸς 'οἱ δὲ

lich in dem Willen Gottes ber lette Grund für alles Gewordene liegt, fo ift boch bas gottliche Schaffen felbst eine Entwicklung feines Wefens, eine Mittheilung feines Genns und lebens an Unbere, und ber erfte Uft biefer Lebensente wicklung aus Gott, ift eben bie Zeugung bes Sohnes. Der Bater läßt feine Gottheit von fich ausströmen - wie bie Conne ben Strahl - gibt biefem Ausfluß (anoppoua) ein felbstftandiges Dafenn, eine Gubfiftenz, und indem er bieg thut, wird ber Gohn. Dieser empfängt also feine Substang aus ber Rulle des Absoluten, er schöpft fie gleichsam unmitte Ibar aus bem göttlichen Lebensquell und ift, vermöge diefer Theilnahme an dem ungezeugten Gott, felber Gott, und bleibt es nur baburch, bag er in ber ungertrennlichen Gemeinschaft mit feinem Princip, in bem unausgesetten Unschauen bes väterlis chen Urgrundes beharrt. Trate er aus biefer Gemeinschaft heraus, fo horte er auf die Gottheit zu besigen und Gott zu

אמד ביוליסי במפשטט בו אים ביולי בין בו בו או או או מון או אולים בין או אולים בין או אולים בין אולים בין או אולים בין אולים בי που άλλα πάλις των πλειόνων είκονων ή άξχετυπος είκων ό πρές του θεών έστιν λύγος, ος έν άρχη ήν, τω είναι πρός τον Seor ael μένων Seos, οὐκ αν δ'αὐτο ἐσχηκώς, εἰ μη προς Ton Seov no, mai oux av melvas Seos, ei min magemere Th άδιαλείπτω θέω του πατεικού βάθους. - in Joh. XIII, 34. zu Joh. 4, 32. enigueualerai (i. g. resperai) ati and του πατρός του μόνου ανενδεούς και αυτάρκους αυτώ. de Princ. I, 2, 13. elnar cors (6 vios) τοῦ Θεοῦ τοῦ ἀοράτου, καὶ κατά τοῦτο Φεός, άλλ' οὐ περὶ οῦ λέρει ἀυτὸς ὁ Χιμστὸς ίνα γ. σ. τ. μ. αλ. 9. Joh. 17, 3. (Fragm. bep Just. ad Men.) a. a. D. I, 2, 2. Nos semper Deum patrem novimus filii sui, ex ipso quidem nati et quod est, ab ipso trahentis. I. 2, 11. Subsistentia filii ab ipso patre descendit. 10. Salvator figura est substantiae Dei. - 9 u. 10. aporrhaea gloriae omnipotentis, in Joh, XIII, 25. απορροία της ฮอิะัทร สบัชอบี.

Es ift ganz baffelbe, ob Drigenes fagt, ber Bater läßt feine Jederne ausströmen und ein felbstständiges Dafenn gewinnen, oder, wie oben, seine wesenhaften Gedanken: denn Gottes Gedanken und Wesen sind ihm eins, weil er dieses als das rein geistige intelligible Seyn betrachtet.

Wie nun ber Sohn die unmittelbare und urfprünge liche Gelbstoffenbarung des Absoluten ift, fo ift er auch das Organ aller weitern Offenbarung und Wirkfamfeit beffelben in ber Welt, bas Mebium, burch welches bas göttliche Senn, das göttliche Licht und Leben fich weiter enta widelt und verbreitet v). - Er läßt nämlich bie Beirne, Die er vom Bater empfangen hat, weiter von fich ausströmen, er theilt fein göttliches Senn (Wefen, Bernunft, Licht) andern mit und fo entsteht eine Reihe intelligibler Befen, Die burch ihn der Gottheit theilhaftig sind und sein Bild gleiche fam auf einer niedrigen Stufe barftellen. Es find bieg jene · erhabenen Beifter, ju benen ber Bochfte gefagt hat: "Ihr fend Götter und allzumal Rinder des Sochsten," (Pfalm 82, 6.), umberentwillen er felbst ein "Gott ber Götter" heißt. (Df. 136, 1), selige Gewalten und Mächte, die in naber Gemeinschaft mit bem Urgrunde stehen und beghalb auch ben Ramen Bede, Beof führen W).

v) S. Note u) c. Cels. VI, 62. δ θεὸς μεταφίδοὺς οὐσίας (= Θεότητος) οἷς μεταδίδωσι, κατά τὸν ἐαυτοῦ λόγον καὶ αὐτοῦ λόγον. — de Princ. II, 6, 1. Omnium creaturarum et Dei medium i. e. mediator — in Epis.. ad Coloss. Fragm. Verbum erat, et tunc (ante in carne adventum) mediator Dei et hominum.

w) Mote u) in Joh. II, 3. ἐφάσκομεν πᾶσι τοῦς λοιποῖς Θεοῖς διάκενον εἶναι τῆς Θεότητος τὸν Θεὸν λόχον. — Select. in Ezech. οὐτὸς ὁ λόχος Θεοποιός. — in Joh. I. Εἴοί τινες Θεοὶ ὧν ὁ Θεὸς Θεός ἱστι. Φῖ. 49, 1 ff. c. Cels. III, 37. Unterrichtete Ehriften wiffen viel μι reden περὶ Θεοῦ κ. τῶν τετιμημένων ἀπὸ τοῦ Θεοῦ διὰ τοῦ μονογενοῦς Θεοῦ λόχου μετοχῆ Θεότητος, διὰ τοῦτο δὲ καὶ ὀνόματι (ἀγχέλων) — c. Cels. VIII, 3. 4. — Comm. in Epist. ad Rom. VII, 1. Homil. in Exod. VIII, 2. de Pr. IV, 26. sanctas istas virtutes proximas esse ipsis initiis, et attingere tantum, quantum consequi non valent reliqui.

x) f. oben Note a) u. b) — in Joh. II, 6. X, 21. Gegen bie Läugner der Persönlichseit des Sohnes ist zu sagen: ὅτες ον είναι τὸν υίὸν, παρά τὸν πατέχα, καὶ ὅτι ανάγκη τὸν υίὸν πατέχα είναι υίὸν καὶ τὸν πατέχα υἰοῦ πατέχα — Bg. II, 1. u. 5. Homil. in Numer. XII, 1. Alius enim a patre filius

2) Aus bem Bisherigen ergibt fich nun bas Berhalts nift, in welchem ber Sohn fowohl zum Bater, als an ben Befdiopfen fteht. - Infofern ber Gobn fein Befen von und aus bem Bater empfängt, ift er eine mit ihm. "Ich und ber Bater find eins; ich in ihm und Er in mir," Evang, Joh. 10, 30. 14, 10. 17, 21. - Damit wird aber ber perfonliche Unterschied bender teineswege aufgehoben; es liegt vielmehr ichon in den Begriffen Bater und Sohn, baf fie bem felbstständigen Dasenn nach verschieden find: ber Sohn muß ale folder nothwendig ein Underer fenn, ale ber Bater; fonft mare er nicht Gohn, und muß von Emiafeit her ale ein anderer ben bem Bater fenn - wie bief in ben Borten bes Evangeliums "berfelbige war im Anfang ben Gott" ausgebrudt ift - fonst mare er nicht ber emige Sohn fonft konnte er nicht von fich fagen : " Che benn Abraham mar, bin ich." Der persönliche Unterschied benber liegt ferner in ben Bezeichnungen doros und Seoc, indem ber Begriff Logos nicht ber von Gott ift, noch auch umgewandt ber Begriff 3ede mit bem bes doos ibentisch ist I). Das Nämliche zeigt Die Bergleichung mit ben übrigen göttlichen Bejen und vernünftigen Mächten. Die jedes von diefen feine besondere Gigenthumlichkeit hat, wodurch es fich von bem Sohne und von ben andern unterscheibet, fo besitt auch ber Sohn ein eigenthumliches, bestimmtes, selbstständiges Genn und Leben, woburch er fich von bem Bater und von ben übrigen Mächten unterscheis bet y). Diejenigen irren baber fehr, bie, in ber Meinung, Christum zu verherrlichen, ihm die hypostatische Selbstftandigkeit absvrechen, und nur eine Betschiedenheit ber Ramen und Beziehungen in dem Ginen gottlichen Gubjecte zugeben wollen ; benn bamit läugnen fie bie Perfonlichkeit des Sohnes und treten ber unvergleichbaren Erhabenheit bes Baters zu nahen z).

et non idem filius qui et pater, sicut ipse in Evangeliis dicit: alius est qui testimonium de me dicit pater.

z) Comm. in Matth. XVII, 14. où ropustier, was unteg au-

j) in Joh. I, 42. εἰς τὸ παραθέξασθαι τὸν λόγον ὶ ðίαν περιγραφίν ἔχοντα, οἷον τυγχάνοντα ζῆν καθ' εἀυτόν, λεκτέον καὶ περὶ δυνάμεων. κ. τ. λ. — ὑπόστασις. — Εν εχίβιτι κατ' ἰδίαν τῆς εὐσίας περιγράφην.

Mit Unrecht berufen sie sich bafür auf Schriftstellen, in welchen beyden dieselben Thätigkeiten zugeschrieben, oder die nämslichen Prädikate beygelegt werden, z. B. Joh. 2, 19. vgl. mit 1. Korinth. 15, 15, wo die Auferweckung bald dem Schne, bald dem Bater zugeeignet wird, und Evang. Joh. 1, 4, wo der Logos das Licht heißt, während es nach 1. Joh. 1, 5. der Bater ist. Denn nicht nur sagen viele deutliche Stellen gesrade das Gegentheil, sondern man muß auch erwägen, daß der Bater Alles durch den Sohn wirkt aa). Selbst die so häusig angeführten Worte des 44ten Psalms ierkaro x. 7. d. des weisen nichts dagegen, weil sie sich entweder gar nicht auf das Berhältniß des Baters zum Sohne beziehen, oder einen ganz andern Sink haben als den, welchen man ihnen gewöhnslich unterschiebt (nämlich den S. 112 angegebenen bb).

Die Einheit beyder ist mithin keine numerische ec); eine solche wurde die Persönlichkeit des Sohnes ausheben, sondern eine rein geistige, eine Identität der Substanz, des göttlichen Seyns, des Denkens, des Wollens, der Liebe, der Macht und der Wirks samteit; der Substanz oder des göttlichen Wesens, denn die Jehrn, des Sohnes ist wesentlich die des Baters S. 119); des Denkens, denn der Sohn ist selbst der obsjectiv gewordene göttliche Gedanke (S. 112.); des Willens, denn der gesammte Wille des Baters ist so unzertrennlich mit dem des Sohnes eins, daß nicht mehr zwei Willen sind, sondern eisner, weshalb auch dieser erklärt: Wer mich siehet, der siehet den Bater; der Liebe, denn die Liebe des Baters ist mit

τοῦ (νίοῦ) τοὺς τὰ ψεύδη φοροοῦντας περὶ αὐτοῦ, Φαντασία δοξάζειν ἀυτόν ὁποῖοί εἰσιν οἱ συγχέοντες πατρὸς καὶ νιοῦ ἔννοιαν, καὶ τῷ ὑποστάσει ἔνα διδύντες εἶναι τὸν πατέρα καὶ τὸν νιῶν τῷ ἐπινοία μόνη καὶ τῶς ὀγόμασι διαιροῦντες τὸ ἐν ὑποκείμενον. Bgl. in Joh. X, 21 u. II, 2. ⑤.66. in Roman. VIII, 5. Aut enim male separant filium a patre, ut alterius naturae patrem, alterius filium dicant, aut male confundunt, ut vel ex tribus compositum Deum vel trinae tantummodo appellationis in eo esse vocabulum putent.

aa) in Joh. X, 21. II, 6. II. 18. c. Cels. VIII, 12.

bb) in Joh. I, 23. 42.

cc) in Joh, XIII, 36. Der Gohn vollzieht in fich den Billen des Baters.

ber bes Sohnes völlig eins dd); ber Macht, benn wenn ber Sohn fagt "Alles, was mein ift, bas ift bein, und was bein ift, ift mein" und wenn unter biefem "Alles" ohne 3meifel auch die Allmacht mit begriffen ift, so muß Er nothwendig allmachtig und die Allmacht bes Baters mit ber bes Sohnes ibentisch fenn co); ber Birffamfeit, benn bas Thun bes Cohnes ift fein anderes, als bas bes Baters, fondern es ift eine und bieselbe Bewegung in Benben ff). - Es findet bier überhaupt ein ähnliches Berhältniß fatt, wie zwischen ben Gläubigen, von welchen es Apostela. 4, 32 heißt "fie maren Ein Berg und Gine Seele;" - Bater und Sohn find alfo ber Bahl nach verschieden, zwey felbstständige Perfonlichkeiten, bem Denfen, bem Wollen und ber Gesinnung nach eins, - ihre Einheit fomit eine rein geistige 88); biefe geiftige Ginheit aber schließt zugleich die bes Wesens mit ein, benn bas aöttliche Wefen ift eben bie geistige intellektuale Ratur.

Wie nun aus dem Begriff der Zeugung die Joentität und die Berschiedenheit des Sohnes und des Baters, so folgt daraus. ferner die Unterordnung des ersteren unter den Lettern. — Der allein ungezeugte Urgrund ist über alles durch ihn Gewordene erhaben, das Princip der Wahrheit steht nothwendig über der Wahrheit, das Princip des Lichtes über

ώστε είναι το θέλημα του θεου έν τῷ θελήματι του υίου άπαράλλακτον του θελήματος του πατρός, εἰς τὸ μηκέτο εἰναι δύο θελήματας άλλα εν θέλημα ff.

dd) Prolog. in Cant. Cant. (Vol. III, p. 31.)

ee) de Princ. I, 2. Unam eandemque omnipotentiam patris ac filii esse.

ff) in Joh. XIII, 36. de Princ. I, 2, 12. in Joh. I, 38.

gg) c. Cels. VIII, 12. Bir verehren Bater und Sohn, οντα δύο τῷ ὑποστάσει πράγματα, ἐν δὲ τῷ ὁμονοία καὶ τῷ συμφωνία καὶ τῷ ταυτότητι τοῦ βουλήματος ὡς τὸν ἐωρακότα τὸν υίὸν ὄντα ἀπαύγασμα τῆς δόξης καὶ χαρακτῆρα τῆς ὑποστάσεως τοῦ Θεοῦ (Hebr. I, 3.) ἐωρακόναι ἐν ἀυτῷ, ὄντι εἰκόνι τοῦ Θεοῦ, τὸν Θεόν. — in Joh. X, 21, erflärt er fich gegen bie Borstellung μὰ διαφέρων ἀριθμῷ τὸν υίὸν τοῦ πατρός, ἀλλὶ ἐν οὺ μόνον οὐσία ἀλλα καὶ ὑποκωμένω τυγχάνοντας ἀμφοτέρους s. bie Anm.

bem Lichte, das Urbild über dem Ab, und Ebenbild hh). Da ber Sohn Alles, was er ist und hat, von dem Bater hat, so ist er durchaus von ihm abhängig und geringer; sein Seyn, obwohl göttlicher Natur, ist doch uicht mehr das prismitive, sondern aus jenem abgeleitete; seine Bollsommenheit nicht mehr die urwesentliche, soudern die abbildliche; er selbst darum nicht der absolute Gott, sondern blos Gott, oder der zweite, dem ersten untergeordnete, Gott ii), — nicht das absolut Gute, sondern das Gute und das Bild des absolut Gusten, nicht die absolute, sondern die ebenbildliche Wahrheit, nicht das Urlicht, sondern die Ausstrahlung desselben, weshalb er ausdrücklich versichert "Niemand ist gut, denn der alleinige Gott; — (Matth. 19, 17.) der Bater, der mich gesandt hat, ist größer — vorzüglicher — als ich." kk).

Daffelbe gilt auch von der Wirtsamteit beyder; bennt obwohl der Sohn daffelbe thut, was der Nater, so gehet boch der Impuls dazu von diesem aus. Der Bater ist das primum movens, der Sohn das Organ, durch das er sich offenbart,

hb) S. die Stellen in Joh. I, 17. II, 6. S. 9. II, 18. S. 103. de Princ. I, 3. das gr. Fragment.

ii) G. die Stellen in Joh, II, 2. 3. G. 119. aurbBete, & Beoc 9e65. — c. Cels. 14. Mögen Einige unvorsichtiger Beise annehmen שלא בשר הבי יפט בישור בי על בישור je ήμεις τοιούτου, οι πειθόμενοι αὐτο λέροντι ,, ο πατης δ. π. μ. μείζων μου έστιν". VIII, 15. Φαμέν, τον υίον ούχ ίχυρότερον του πατρος αλλ υποδείστερον. V, 39. λέγομεν αὐτὸν (τὸν υίὸν) τὸν δεύτερον θεὸν. ΙΙ, 9. θεόν, κατά τὸν τῶν ὅλων Θεόν. — 6 μετά τὸν Θεὸν Θεός. VI, 47. in Joh. VI, 23. i μετ' αὐτὸν Αυτερος. fern, fagt auch Origenes a. a. D. XIII, 25. gegen die Behauptung Berakleons, daß die wreuparinoi The authe purius mit dem Bater fepen: es fep gottesläfterlich anzunehmen, daß irgend et= was gleichwesentlich έμοούσιον τη αγεννήτο φύσει καὶ παμ-Managia fen, felbft ber Gobn mage es nach feiner eigenen Berficherung nicht, das Pratifat ayabos im vorzüglichen Sinn für fich in Anspruch an nehmen.

kk) D. Gute: in Joh. VI, 23. XIII, 25. in Matth. XV, 10. c. Cels. V, 11. de Princ, I, 2. 13. — d. Bahrheit: in Joh.

bas Wertzeug, burch bas er wirft, ber Diener seines allmäche tigen, ichopferischen Willens. Jener gebeut, Pf. 55, Q. Dicfer pollzieht den Befehl; jeuer fpricht: "Es werde," diefer bringt alle Dinge jum Dafeyn und fteht fomit auch an Dacht. Burde und herrschaft unter bem Bater: ift gleiche fam der nächste oder zwepte Beltschöpfer, mabrend jener ber erfte Schöpfer, das eigentliche Princip und barum auch ber oberfte Beberricher ber Dinge ift. Dieg beweist ber Gebrauch bes "bur ch" in ben Stellen Job. 1, 3. Bebr. 1, 2. Denn diefes die bat niemals ben erften, principiellen Rang - bieß mare oxò - fonbern ftets ben zwepten, wie Rom. 1, 5; wenn es baher heißt, baß burch den logos alles geworden fen, fo ift es nicht von ibm, sondern von einem höheren und größeren als er, geworden, und mer mare bief anders, ale eben ber Bater 11)? Dagu fommt noch, daß sich die specielle Thätigkeit des logos auf die vermunftigen Befen und die Mittheilung ber Bernunft an fie bes schränft, mahrend die des Baters sich ohne Unterschied auf Alles erftredt. G. unten.

Bas ferner das Berhaltnis bes Sohnes zu ben Geschöpfen, zu den vorerwähnten göttlichen Wesen, betrifft: fo steht er mit ihnen auf gleicher Stufe, in so fern er, wie sie, seine Johns, aus dem göttlichen Urprincipe empfängt und durch den Willen des Baters hervorgebracht ift mm); unterscheidet sich aber andrerseits von ihnen erstlich badurch, daß Er sein Seyn unmittelbar

II, 18. de Princ. I, 2, 6. Licht, Erfennen: in Job. XXXII, 18. de Princ. IV, 38. Fragm. Dieje Irthumer find jugleich Inconsequengen in dem Syftem des Origenes. S. b. Anm.

<sup>11)</sup> c. Cels. II, 9. λέγομω — τὰν λόγον πυποικέναι πάντα, ότα ὁ πατὰς αὐτῷ ἐνετάλατο. f. — ὑπιςότες. VI, 60. μι βί. 33, 9. λέγομω τὰν μὰν προτεχῶς σεμιουργόν είναι τὰν υἰὰν τοῦ θεῶς, λόγου, καὶ ἀςπερὰ αὐτουργόν τοῦ λόγου, τῷ προτεταχέναι τῷ υἰῷ ἐαυτοῦ λόγο ποιῶται τὰν κόσμως, τὰν αι πρώτος δυμιουργόν. VIII, 15. am Ende. — in Joh. II 6. 8. Bgl. de Princ. I, 7, 1. Omnia a Deo per Christum facta sunt. 2, 10, Deus potentatum gerit per Verbum. 12. mm) G. 119—121 b. Stellen w. c. Mnm.

aus bem Urquell herübernimmt, gezeugt und befhalb nicht ans Gnaben, fondern von Ratur Cohn ift, wahrend fe ihr Bies fen erst durch Bermittlung des Sohnes empfangen, und beghalb nicht von Ratur, fondern aus Gnaten Sohne Gottes und Götter find un); zwentens baburch, bag Er feine gottliche Ratur und Bollfommenheit als wesentliches, felbftfan biges Eigenthum, und darum auch unverlierbar, wans bellos und unveränderlich befigt, mahrend fie bie Ihrige nur als Accideng, nur zufällig haben, und fie befihalb auch wie. ber verlieren tonnen 00). - Demnach fteht ber Sohn awischen bem Unerschaffenen und bem Erichaffe nen in ber Mitte PP), und verhalt fich gu ihnen, wie fich Er ift ihr Princip, ihr Schöpfer. ber Bater zu ihm verhält. ihr herr, und übertrifft Alle unvergleichbar und unendlich weit an Wefenheit, Urfprünglichfeit, Macht und Gottheit, wirb aber in bemfelben Daage, in welchem er felbft über die hochften Orbnungen und Stufen ber Beifterwelt, über bie Thronen. herrschaften, Gewalten und Engel, über die Geifter und Sees len ber Gerechten erhaben ift, von bem Bater übertroffen:

nn) S. die Stellen n) u) v) w) in Joh. II, 6. μένου τοῦ μοναγενοῦς φύσει υἰοῦ ἀρχῶθεν τυγχάνεντος. in Ep. ad Rom. VII, 1. Sicut multi sunt filii Dei Pf. 82, 6. 'unus tamen est natura filius et unigenitus de patre. — Select. in Ps. (Vol. II. p. 833.) Der Apostel sagt 1. Ror. 8, 5. εἰπέρ εἰσι θεοὶ πολλοὶ καὶ κύριοι πολλοὶ 'αλλά τοὺς λερομένους μετά την τρίασα θεοὺς μετουσία θεότητες είναι τοιούτους' ὁ δὲ σωτης οὐ κατά μετουσία, ἀλλά κατ' εὐσίαν ἰστι θεός.

oo) c. Cels. VI, 44. de Princ. I, 2. 10. Unigenitus filius (Dei) in omnibus inconvertibilis est et incommutabilis et substantiale in eo bonum est, quod utique mutari atque converti nunquam potest. — Omnis vero creatura convertibilis est et mutabilis — per hoc ipsum quod accidentem habet bonum, et hoc quod accidit, etiam decidere potest. — S. unten ben art. uripr. Belt. in Joh. T. V, Fragm. ben Pamph. Unigenitus filius salvator noster, qui solus ex patre natus (T. II. Fr. generatus) est, solus natura et non adoptione filius est.

pp) c. Cels. III, 34. μεταξύ της του αγενήτου καλ της των γενητών πάντων φύσεως (ίστιν ὁ υίός).

"denn er ist das Bild seiner Bollsommenheit und der Abglanz, nicht Gottes, sondern feiner Herrlichkeit und des ewigen Lichstes, und der Strahl, nicht des Bater, sondern seiner Macht, ein reiner Ausstuß seiner allmächtigen Herrlichkeit und ein undes fleckter Spiegel seiner Wirksamkeit, durch welchen Paulus und Petrus und Alle, die ihnen ähnlich sind, Gott sahen, denn, spricht Er: "wer mich sieht, der siehet den Bater, der mich gesandr hat 44).

In bem bisher entwickelten, Berhältnig bes Sohnes gum Bater ift endlich auch die Urt der Unbetung, die benden erwiesen werden foll, begründet. Wegen feiner absoluten Er: habenheit gebührt bem Bater die höchste Ehre und die ause Schließliche Unbetung. Dan barf gu feinem erschaffenen Wefen, nicht einmal zu Chrifto beten, weil diefer bem Bater uns tergeordnet ift, wohl aber muß jedes Gebet, in feinem Namen geschehen, und alle Bitte, Kürbitte und Danksagung burch ihn bem Bater bargebracht werden, weil er ber von Gott ben Menschen perpronete Sobepriefter, Kürsprecher und Mittler ift, auf welchem die gange Gemeinschaft ber Gläubigen mit Gott beruht, von welchem ber Geist ber Kindschaft ausgeht, und burch welchen bie Gebete ber Seinigen bem Bochften gleichs fam jugeführt werden er). Rur alfo in fo fern ber Gohn ber einige Bermittler zwischen Gott und Menfchen ift, gebuhret ihm Anbetung: "wollte man dieß nicht zugeben und sich an Die Stellen halten, in benen bas moonweir fur ihn geforbert wird, fo ware ju fagen, bag hier me., wie auch in andern Stel-Ien, uneigentlich gebrancht werbe, und baf es bem Willen und bem Borbilbe bes Erlofere felbit wiberfprache, ihu, aleich bem Bater anzubeten. In bem Sinne beffen, ber ba gefagt hat: "Was nennst bu mich gut? Niemand ift gut, benn ber alleis nige Gott, der Bater," fonnte man antworten: "Bas beteft bu ju mir? du mußt zu bem Vater allein beten, zu bem auch ich bete !" Nicht ben von Gott euch verordneten Sohenpriefter und Kürsprecher burft ihr anbeten, sondern burch ihn, mußt

qq) in Joh. I, 19. 22. — XIII, 25. u. 15. am Ende, vgl. Homil. in Jos. VI, 3. Princeps militiae virtutum Domini J. Christus ff. wie Clemens S. 63. In Beziehung auf die Ausdrucke Strahl, Abglanz vg. de Princ. I, 2, 9. 10.

rr) c. Cels. V, 4. 5. VHI, 13. 26.

ihr beten, durch den Hohenpriester, der Mitleid haben kann mit eurer Schwachheit und versucht worden ist, gleich wie ihr, doch — nach der Gnade des Baters, ohne Sünde. Lernet also welches Geschent ihr von meinem Bater erhalten habt, indem ihr durch die Widergeburt in mir den Geist der Kindschaft empsiengt, daß ihr Söhne Gottes und meine Brüder heißen dürst. Es geziemt sich aber nicht, daß der Bruder von denen angebetet werde, die mit ihm denselben Bater haben; allein meinem Bater, mit mir und durch mich, müßt ihr euer Gebet und Flehen richten 35)."

Noch viel weniger sind die Engel und Mächte anzubeten, es müßte ihnen benn, wegen ihrer nahen Berwandtschaft mit dem Höchsten, eine gewisse — untergeordnete — Art der Berehrung — Jeionesa — zu erweisen senn, "wir mögen sie loben und preisen, weil sie von Gott heilsame Gaben für die Menschen empfangen haben, und also auch in einem gewissen Sinne, Mittler sind, aber die Gott allein gebührende Ehre erzeigen wir ihnen nicht th."

## III. Wefen und Wirksamkeit des Sohnes.

Es hat sich vben gezeigt, daß das Wesen des Sohnes kein anderes sen, als das Eine göttliche Senn. Allein dieses göttsliche Seyn hat in ihm nicht mehr jene absolute Einheit wie in dem Bater, sondern es ist zu einer Bielheit von Beziehungen und Bestimmungen entfaltet. Der Sohn befast in sich einen Reichthum mannigsaltiger Bollsommenheiten, deren jede von der andern sich unterscheidet und ist beshalb nicht mehr schlechthin eins und einfach, sondern der Inbegriff von Vielem. Da jedoch diese Bestimmungen an dem nämlichen Subjecte sind, und nur die verschiedenen Seiten oder Offenbarungsweisen desselben darstellen, so wird dadurch die

ss) de Orat. 15. λείπεται τοίνυν προςεύχευθαι μόνω τῷ θεῷ τῷ τῶν ὅλων πατρί, ἀλλα μὰ χωρὶς τῷ ἀρχιερέως ff. — πρὸς τὸν θεὸν — τῷ πατρὶ δτὰ τοῦ λόγου. — c. Cels. V, 11. Đaš Gegentheil steht in Rom. VIII. 5.

tt) c. Cels. VIII, 13. 57. Homil. in Ezech. 1. Origenes. 9

lich in bem Willen Gottes ber lette Grund für alles Geworbene liegt, fo ift boch bas göttliche Schaffen felbst eine Entwicklung feines Befens, eine Mittheilung feines Genns und lebens an Andere, und ber erfte Alt biefer Lebensent. wicklung aus Gott, ift eben bie Zeugung bes Gohnes. Der Dater läßt seine Gottheit von fich ausströmen - wie bie Conne ben Strahl - gibt biefem Ausfluß (andibora) ein felbstftändiges Dafenn, eine Subsistenz, und indem er bieg thut, wird der Sohn. Dieser empfängt also feine Substanz aus ber Rulle bes Absoluten, er schöpft fie gleichsam unmitte Ibar aus bem göttlichen Lebensquell und ift, vermöge diefer Theilnahme an dem ungezeugten Gott, felber Gott, und bleibt es nur baburch, bag er in ber ungertrennlichen Gemeinschaft mit feinem Princip, in bem unausgesetten Unschauen bes väterlis chen Urgrundes beharrt. Trate er aus diefer Gemeinschaft heraus, fo hörte er auf die Gottheit zu besigen und Gott gu

κατ' έκείνου μερφούμενοι , θερί" ως είκόνες του πρωτοτύπου άλλα πάλιν των πλειόνων είκονων ή άρχετυπος είκων ό πρός του θεόν έστιν λόγος, ος έν άρχη ήν, τω είναι πρός τον Seor ael μένων Seoς, oùn ar d'auτο iennuc, ei μη προς τον θεον ήν, καὶ οὐκ αν μείνας θεός, εί μη παρέμενε τή άδιαλείπτω θέα του πατεικού βάθους. — in Joh. XIII, 34. Bu Ĵob. 4, 32. ἐπισκευάζεται (i. q. τρέφεται) αἰεὶ ἀπὸ του πατρός του μόνου ανενδεούς και αὐτάρκους αυτώ. de Princ. I, 2, 13. einar est: (6 vios) τοῦ Θεοῦ τοῦ ἀοράτου, καὶ κατά τοῦτο Φεός, άλλ' οὐ πορὶ οὖ λέρει ἀυτὸς ὁ Χυμστὸς ϊνά γ. σ. τ. μ. άλ. 9. Joh. 17, 3. (Fragm. bet) Just. ad Men.) a. a. D. I, 2, 2. Nos semper Deum patrem novimus filii sui, ex ipso quidem nati et quod est, ab ipso trahentis. I. 2, 11. Subsistentia filii ab ipso patre descendit. 10. Salvator figura est substantiae Dei. - 9 u. 10. aporrhaea gloriae omnipotentis, in Joh, XIII, 25. a πορροια της de Ens aurou.

Es ift ganz baffelbe, ob Drigenes fagt, ber Bater läßt feine Jederne ausströmen und ein felbstständiges Dafenn gewinnen, oder, wie oben, seine wesenhaften Gedanken: denn Gottes Gedanken und Wesen sind ihm eins, weil er dieses als das rein geistige intelligible Seyn betrachtet.

Wie nun ber Sohn bie unmittelbare und urfprunge liche Gelbstoffenbarung bes Absoluten ift, fo ift er auch bas Organ aller weitern Offenbarung und Birtfamfeit beffelben in ber Welt, bas Medium, burch melches bas göttliche Genn, das göttliche Licht und Leben fich weiter ents midelt und verbreitet v). - Er läft nämlich die Beirne, Die er vom Bater empfangen hat, weiter von fich ausströmen, er theilt fein göttliches Senn (Wesen, Bernunft, Licht) andern mit und fo entsteht eine Reibe intelligibler Wefen, Die burch ihn ber Gottheit theilhaftig find und sein Bild gleichfam auf einer niedrigen Stufe barftellen. Es find bieß jene · erhabenen Beifter, ju benen ber bochfte gesagt hat: "Ihr fend Götter und allzumal Rinder bes Sochften," (Pfalm 82, 6.), um berentwillen er felbst ein "Gott ber Götter" heift. (Df. 136, 1), felige Gewalten und Machte, bie in naher Gemeinschaft mit bem Urgrunde stehen und beghalb auch ben Ramen Beoc. Beof führen W).

v) S. Note u) c. Cels. VI, 62. ο θεὸς μεταθιδοὺς οὐσίας (= Θεότητος) οἷς μεταθίδωσι, κατὰ τὸν ἐαυτοῦ λόγον καὶ αὐττῷ λόγφ. — de Princ. II, 6, 1. Omnium creaturarum et Dei medium i. e. mediator — in Epist. ad Coloss. Fragm. Verbum erat, et tunc (ante in carne adventum) mediator Dei et hominum.

w) Note u) in Joh. II, 3. ἐφάσκομεν πάσε τοῦς λοιποῖς Θεοῖς ελάκενον εἶναι τῆς Θεότητος τὸν Θεὸν λόγον. — Select. in Frech. οὐτὸς ὁ λόγος Θεοποιός. — in Joh. I. Εἴοί τινες Θεοὶ ὧν ὁ Θεὸς Θεὸς ὁστε. Φ. 49, 1 ff. c. Cels. III, 37. Unterrichtete Ebristen wissen viel zu reden περὶ Θεοῦ κ. τῶν τετιμημένων ἀπὸ τοῦ Θεοῦ διὰ τοῦ μονογενοῦς Θεοῦ λόγου μετοχῆ Θεότητος, σιὰ τοῦτο σὰ καὶ ὀνόματι (ἀγγέλων) — c. Cels. VIII, 3. 4. — Comm. in Epist. ad Rom. VII, 1. Homil. in Exod. VIII, 2. de Pr. IV, 26. sanctas istas virtutes proximas esse ipsis initiis, et attingere tantum, quantum consequi non valent reliqui.

x) f. oben Note a) u. b) — in Joh. II, 6. X, 21. Gegen die Läugner der Persönlichkeit des Gohnes ist zu sagen: ὅτες ον είναι τὸν υίον, παςὰ τὸν πατέςα, καὶ ὅτι ἀνάγκη τὸν υίον πατέςος είναι υίον καὶ τὸν πατέςα υίοῦ πατέςα — Ձg. II, 1, u. 5. Homil. in Numer. XII, 1. Alius enim a patre filius

2) Aus dem Bisherigen ergibt fich nun das Berhaltnif in welchem ber Gohn fowohl zum Bater, als gu ben Gefchopfen fteht. - Infofern ber Gohn fein Befen von und aus bem Bater empfängt, ift er eine mit thm. "Ich und ber Bater find eins; ich in ihm und Er in mir." Evana. Joh. 10, 30. 14, 10, 17, 21. - Damit wird aber ber perfonliche Unterfchied benber feineswege aufgehoben; es liegt vielmehr ichon in ben Begriffen Bater und Sohn, baf fie bem felbstftändigen Dafenn nach verschieden find; ber Sohn muß als folder nothwendig ein Underer fenn, als ber Bater; fonst mare er nicht Sohn, und muß von Emigfeit her ale ein anderer ben bem Bater fenn - wie bief in ben Worten bes Evangeliums "berfelbige war im Anfang ben Gott" ausgebrückt ift - fonst mare er nicht ber ewige Sohn fonst tonnte er nicht von fich fagen : " Che benn Abraham mar, bin ich." Der persönliche Unterschied bender liegt ferner in ben Bezeichnungen doyog und Seoc, indem der Begriff Logos nicht ber von Gott ift, noch auch umgewandt ber Begriff Jede mit bem des doog identisch ist x). Das Nämliche Die Bergleichung mit ben übrigen gottlichen Befen und vernunftigen Machten. Die jedes von diefen feine besondere Gigenthumlichkeit hat, wodurch es fich von dem Sohne und von ben andern unterscheibet, fo besitt auch ber Sohn ein eigenthumliches, bestimmtes, selbstständiges Geyn und Leben, wodurch er fich von bem Bater und von ben übrigen Machten unterscheis bet y). Diejenigen irren baber fehr, die, in ber Meinung, Christum gu verherrlichen, ihm die hypostatische Selbstftandigkeit absprechen, und nur eine Betschiedenheit ber Namen und Beziehungen in dem Ginen gottlichen Gubjecte gugeben wollen : benn bamit laugnen fie bie Verfonlichkeit bes Sohnes und treten ber unvergleichbaren Erhabenheit bes Baters zu nahen z).

et non idem filius qui et pater, sicut ipse in Evangeliis dicit: alius est qui testimonium de me dicit pater.

y) in Joh. I, 42. εἰς τὸ παραθέξασθαι τὸν λόγον ὶ ðἰαν περιρεαφὰν ἔχοντα, οἷον τυγχάνοντα ζὰν καθ' εἀυτόν, λεκτέον καὶ περὶ δυνάμεων. κ. τ. λ. — ὑπόστασις. — Ετ εχιβίττ κατ' ἰδίαν τῆς οὐσίας περιγράφην.

z) Comm. in Matth. XVII, 14. où rojustier, was uneg au-

Mit Unrecht berufen sie sich dafür auf Schriftstellen, in welschen beyden dieselben Thätigkeiten zugeschrieben, oder die näme lichen Prädikate bengelegt werden, z. B. Joh. 2, 19. vgl. mit 1. Korinth. 15, 15, wo die Auserweckung bald dem Schne, bald dem Bater zugeeignet wird, und Evang. Joh. 1, 4, wo der Logos das Licht heißt, während es nach 1. Joh. 1, 5. der Bater ist. Denn nicht nur sagen viele deutliche Stellen gesrade das Gegentheil, sondern man muß auch erwägen, daß der Bater Alles durch den Sohn wirkt aa). Selbst die so häusig angeführten Worte des 44ten Psalms ¿guixaro x. 7. d. besweisen nichts dagegen, weil sie sich entweder gar nicht auf das Verhältniß des Baters zum Sohne beziehen, oder einen ganz andern Sink haben als den, welchen man ihnen gewöhnslich unterschiebt (nämlich den S. 112 angegebenen bb).

Die Einheit beyder ist mithin teine numerissche Co); eine solche würde die Persönlichseit des Sohnes aufheben, sondern eine rein geistige, eine Identität der Substanz, des göttlichen Seyns, des Dentens, des Wollens, der Liebe, der Macht und der Wirtssamteit; der Substanz oder des göttlichen Besens, denn die Jehre des Sohnes ist wesentlich die des Baters (S. 119); des Dentens, denn der Sohn ist selbst der obs jectiv gewordene göttliche Gedanke (S. 112.); des Willens, denn der gesammte Wille des Baters ist so unzertrennlich mit dem des Sohnes eins, daß nicht mehr zwei Willen sind, sondern eisner, weshalb auch dieser erklärt: Wer mich siehet, der siehet den Bater; der Liebe, denn die Liebe des Baters ist mit

τοῦ (υἰοῦ) τοὺς τὰ ψευδη φροροῦντας περὶ αὐτοῦ, Φαντασία δυξάζειν ἀυτόν ὁποῖοι εἰσιν εἰ συγχέοντες πατρὸς καὶ υἰοῦ ἔννοιαν, καὶ τῷ ὑποστάσει ἔνα διδύντες εἶναι τὸν πατέρα καὶ τὸν υἰὸν τῷ ἐπινοία μόνη καὶ τοῖς ὀγόμασι διαιροῦντες τὸ ἔν ὑποκείμενον. Bgl. in Joh. X, 21 u. II, 2. ⑤.66. in Roman. VIII, 5. Aut enim male separant filium a patre, ut alterius naturae patrem, alterius filium dicant, aut male confundunt, ut vel ex tribus compositum Deum vel trinae tantummodo appellationis in eo esse vocabulum putent.

aa) in Joh. X, 21. II, 6. n. 18. c. Cels. VIII, 12.

bb) in Joh. I, 23. 42.

cc) in Joh, XIII, 36. Der Gohn vollzieht in fich den Billen des Baters.

ber bes Sohnes völlig eins dd); ber Macht, benn wenn ber Sohn fagt "Alles, was mein ift, das ift bein, und was bein ift, ift mein" und wenn unter biefem "Alles" ohne Zweifel auch die Allmacht mit begriffen ift, fo muß Er nothwendig allmächtig und die Allmacht des Baters mit der des Sohnes ibentisch fenn co); ber Wirksamfeit, benn bas Thun bes Sohnes ift fein anderes, als bas bes Baters, fondern es ift eine und dieselbe Bewegung in Benden ff). — Es findet hier überhaupt ein ähnliches Berhältniß ftatt, wie gwischen ben Gläubigen, von welchen es Apostela. 4, 32 heißt "fie waren Gin Berg und Gine Seele;" - Bater und Sohn find also ber Rahl nach verschieden, zwey felbstständige Verfonlichkeiten, bem Denten, bem Wollen und ber Gesinnung nach eins, - ihre Einheit somit eine rein geistige gg); biese geistige Ginheit aber Schließt zugleich die bes Wesens mit ein, benn bas göttliche Wefen ift eben bie geistige intellektuale Rutur.

Wie nun aus dem Begriff der Zeugung die Identität und die Verschiedenheit des Sohnes und des Vaters, so folgt daraus ferner die Unterordnung des ersteren unter den letzern. — Der allein ungezeugte Urgrund ist über alles durch ihn Gewordene erhaben, das Princip der Wahrheit steht nothwendig über der Wahrheit, das Princip des Lichtes über

ώστε είναι τὸ θέλημα τοῦ θεοῦ ἐν τῷ θελήματι τοῦ υίοῦ ἐπαράλλακτον τοῦ θελήματος τοῦ πατρός, εἰς τὸ μικέτι εἰκαι δύο θελήματα, άλλὰ ἐν θέλημα ਜ

dd) Prolog. in Cant. (Vol. III, p. 31.)

ee) de Princ. I, 2. Unam eandemque omnipotentiam patris ac filii esse.

ff) in Joh. XIII, 36. de Princ. I, 2, 12. in Joh. I, 38.

gg) c. Cels. VIII, 12. Bir verehren Bater und Sohn, όντα δύο τη ὑποστάσει πράγματα, εν δε τη ὁμοροία και τη συμφωνία και τη ταυτότητι τοῦ βουλήματος ώς τὸν εωρακότα τὸν υἰὸν ὄντα ἀπαύγασμα της δίξης και χαρακτήρα της ὑποστάσεως τοῦ θεοῦ (Hebr. I, 3.) εωρακέναι ἐν ἀυτῷ, ὄντι εἰκόνι τοῦ θεοῦ, τὸν θεόν. — in Joh. X, 21, erflärt er fich gegen bie Borstellung μη διαφέρειν ἀριθμῷ τὸν υίὸν τοῦ πατρός, ἀλλ εν οὺ μόνον οὐσία ἀλλα καὶ ὑποκειμένω τυγχάνοντας ἀμφοτέρους s. bie Mum.

dem Lichte, das Urbild über dem Ab, und Ebenbild hh). Da ber Sohn Alles, was er ist und hat, von dem Bater hat, so ist er durchaus von ihm abhängig und geringer; sein Seyn; obwohl göttlicher Natur, ist doch nicht mehr das prismitive, sondern aus jenem abgeleitete; seine Bolltommenheit nicht mehr die urwesentliche, soudern die abbildliche; er selbst darum nicht der absolute Gott, sondern blos Gott, oder der zweite, dem ersten untergeordnete, Gott ii), — nicht das absolut Gute, sondern das Gute und das Bild des absolut Gusten, nicht die absolute, sondern die ebenbildliche Wahrheit, nicht das Urlicht, sondern die Ausstrahlung desselben, weshalb er ausdrücklich versichert "Niemand ist gut, denn der alleinige Gott; — (Watth. 19, 17.) der Bater, der mich gesandt hat, ist größer — vorzüglicher — als ich." kk).

Daffelbe gilt auch von der Wirksamkeit beyder; denn obwohl der Sohn daffelbe thut, was der Bater, so gehet doch der Impuls dazu von diesem aus. Der Bater ist das primum movens, der Sohn das Organ, durch das er sich offenbart,

hb) S. die Stellen in Joh. I, 17. II, 6. S. 9. II, 18. S. 103. de Princ. I, 3. das gr. Fragment.

ii) S. die Stellen in Joh. II, 2. 3. S. 119. αυτόθεθς, 6 3eòς Debs. - c. Cels. 14. Mögen Ginige unvorsichtiger Beise annehmen τον σωτήρα είναι τον μέγιστον έπὶ πάσι θεόν · αλλ ουτι γε ήμεις τοιούτου, οι πειθόμονοι αυτώ λέγοντι 3,6 πατής δ. π. μ. μείζων μου έστιν". VIII, 15. Φαμέν, τον υίον ούχ έχυρότερον του πατρος αλλ' ύποδείστερον. V, 39. λέγομεν αὐτὸν (τὸν, υίὸν) τὸν δεύτερον θεὸν. ΙΙ, 9. θεόν, κατά του των όλων θεόν. — δ μετά τον θεόν θεός. VI, 47. in Joh. VI, 23. 6 μετ' αὐτὸν θεύτερος. - 3n 10 fern, fagt auch Origenes a. a. D. XIII, 25. gegen die Behauptung herakleons, daß die σνευματικοί της αὐτης φύσεως mit dem . Bater fepen: es fep gottesläfterlich anzunehmen, daß irgend etwas gleichwesentlich successor τη αγενήτω φύσει καί παμ-Managia sep, selbst ber Gobn mage es nach seiner eigenen Berficherung nicht, das Pratifat ayabos im vorzüglichen Sinn für fich in Anfpruch an nehmen.

kk) D. Gute: in Joh. VI, 23. XIII, 25. in Matth. XV, 10. c. Cels. V, 11. de Princ, I, 2. 13. — d. Bahrheit: in Joh.

bas Wertzeug, burch bas er wirft, ber Diener feines allmäche tigen, schöpferischen Willend. Jener gebeut, Pf. 33, Q, Diefer pollzieht den Befehl; jener fpricht: "Es werde," diefer bringt alle Dinge jum Dafeyn und fteht fomit auch an Dacht, Burde und herrschaft unter bem Bater; ift gleich fam ber nächste ober zwente Weltschöpfer, mahrend jener ber erfte Schöpfer, bas eigentliche Princip und barum auch ber oberfte Beherrscher ber Dinge ift. Dieg beweist ber Gebrauch bes "bur ch" in den Stellen Joh. 1, 3. Sebr. 1, 2. Denn diefes dia hat niemals ben ersten, principiellen Rang - bieß mare und - fondern ftete ben zweyten, wie Rom. 1, 5; wenn es baher heißt, baß burch den Logos Alles geworden fen, fo ift es nicht von ihm, fondern von einem höheren und größeren als er, geworden, und wer ware bieg anders, ale eben ber Bater 11)? Dagu fommt noch, daß fich die specielle Thatigkeit des Logos auf die pernünftigen Befen und die Mittheilung ber Bernunft an fie beschränft, mahrend die des Baters sich ohne Unterschied auf Alles erstrectt. G. unten.

Mas ferner bas Berhaltnis bes Sohnes zu ben Geschöpfen, zu ben vorerwähnten göttlichen Wesen, betrifft: fo steht er mit ihnen auf gleicher Stufe, in so fern er, wie sie, seine 3.007ns, aus dem göttlichen Urprincipe empfängt und durch den Willen des Baters hervorgebracht ist mm); unterscheidet sich aber andrerseits von ihnen erstlich badurch, daß Er sein Seyn unmittelbar

II, 18. de Princ. I, 2, 6. Licht, Erfennen: in Job. XXXII, 18. de Princ. IV, 38. Fragm. Dieje Irrthumer find jugleich Inconfequengen in bem Syftem des Drigenes. S. b. 21nm.

<sup>11)</sup> c. Cels. II, 9. λέγομων — τον λόγον πεποινικέναι πάντα, όσα ό πατης αὐτῷ ἐνετείλατο. ff. — ὑπηςότης. VI, 60. μι Φf. 33, 9. λέγομεν τον μὲν προσεχῶς δημιουργόν είναι τὸν υἰον τοῦ θεοῦ, λόγον, καὶ ὡςπεςεὶ αὐτουργόν τοῦ λόγου, τῶ προστεταχέναι τῷ υἰῷ ἐαυτοῦ λόγο ποιῆσαι τὸν κόσμον, εἶναι πρώτως δημιουργόν. VIII, 15. am Ende. — in Joh. II 6. 8. Bgl. de Princ. I, 7, 1. Omnia a Deo per Christum facta sunt. 2, 10, Deus potentatum gerit per Verbum. 12. mm) ⑤. 119—121 d. ⑤tellen u. d. Anm.

ans bem Urquell herübernimmt, gezeugt und beghalb nicht aus Gnaben, fondern von Ratur Gohn ift, mahrend fie ihr Ber fen erft burch Bermittlung bes Cohnes empfangen, und beffe halb nicht von Natur, fondern aus Gnaden Gohne Gottes und Götter find nn); zwentens baburch, bag Er feine göttliche Ratur und Bollfommenheit als mefentliches, felbftfanbiges Eigenthum, und barum auch unverlierbar, wanbellos und unveränderlich befigt, mahrend fie die Ihrige nur ale Accideng, nur gufällig haben, und fie defhalb auch wies ber verlieren tonnen 00). - Demnach fteht ber Gohn amifden bem Unerichaffenen und bem Erichaffe nen in ber Mitte PP), und verhalt fich ju ihnen, wie fich Er ift ihr Princip, ihr Schöpfer, der Bater zu ihm verhält. ihr herr, und übertrifft Alle unvergleichbar und unenblich weit an Mefenheit, Urfprunglichkeit, Macht und Gottheit, wird aber in bemfelben Daage, in welchem er felbft über bie hochften Ordnungen und Stufen ber Beifterwelt, über bie Thronen. Berrichaften, Gewalten und Engel, über die Geifter und Geelen ber Gerechten erhaben ift, von bem Bater übertroffen;

nn) S. die Stellen n) u) v) w) in Joh. II, 6. μόνου του μονογενούς φύσει υιου άρχηθεν τυγχάνεντος. in Ep. ad Rom.
VII, 1. Sicut multi sunt filii Dei Pf. 82, 6. unus tamen est
natura filius et unigenitus de patre. — Select. in Ps. (Vol.
II. p. 833.) Der Apostel sagt 1. Kor. 8, 5. είπες είσε θεοί
πελλοί καὶ κύρωι πολλοί· αλλά τους λεγεμένους μετά την
τρίαδα θεούς μετουσία θεότητες είναι τοιούτους ὁ δὲ σωτης ου κατά μετουσία, άλλα κατ' εὐσίαν έστι θεός.

oo) c. Cels. VI, 44. de Princ. I, 2. 10. Unigenitus filius (Dei) in omnibus inconvertibilis est et incommutabilis et substantiale in eo bonum est, quod utique mutari atque converti nunquam potest. — Omnis vero creatura convertibilis est et mutabilis — per hoc ipsum quod accidentem habet bonum, et hoc quod accidit, etiam decidere potest. — S. unten ben dem Art. urspr. Best. in Joh. T. V, Fragm. ben Pamph. Unigenitus filius salvator noster, qui solus ex patre natus (T. II. Fr. generatus) est, solus natura et non adoptione filius est.

pp) c. Cels. III, 34. μεταξύ της τοῦ ἀγενήτου καὶ της τών γενητών πάντων φύσεως (ἐστιν ὁ υίός).

"denn er ist das Bild seiner Bollsommenheit und der Abglanz, nicht Gottes, sondern feiner Herrlichkeit und des ewigen Lichstedz und der Strahl, nicht des Bater, sondern seiner Macht, ein reiner Ausstuß seiner allmächtigen Herrlichkeit und ein undes fleckter Spiegel seiner Wirksamkeit, durch welchen Paulus und Petrus und Alle, die ihnen ähnlich sind, Gott sahen, denn, spricht Er: "wer mich sieht, der siehet den Bater, der mich gesandr hat 44).

. In dem bieber entwickelten, Berhaltniß bes Gohnes gum Bater ift endlich auch die Urt ber Unbetung, die beyden erwiesen werden foll, begründet. Wegen feiner absoluten Erhabenheit gebührt bem Bater die höchste Ehre und die ausschließliche Unbetung. Dan barf ju feinem erschaffenen Wefen, nicht einmal zu Chrifto beten, weil diefer bem Bater untergeordnet ift, wohl aber muß jedes Gebet, in feinem Ramen gefcheben, und alle Bitte, Kurbitte und Danksagung burch ihn bem Bater bargebracht werden, weil er ber von Gott ben Menschen perpronete Sobepriefter, Fürsprecher und Mittler ift, auf welchem die game Gemeinschaft ber Glaubigen mit Gott beruht, von welchem ber Geift ber Rindschaft ausgeht, und burch welchen bie Gebete ber Seinigen bem Sochsten gleichfam jugeführt werben rr). Rur alfo in fo fern ber Cohn ber einige Bermittler zwischen Gott und Menfchen ift, gebuhret ihm Anbetung: "wollte man bieß nicht zugeben und fich an Die Stellen halten, in benen bas moonweie fur ihn geforbert wird, so ware zu sagen, daß hier me., wie auch in andern Stel-Ien, uneigentlich gebraucht merbe, und baff es bem Willen und bem Borbilde bes Erlofere felbit widersprache, ihu, gleich bem-In dem Sinne beffen, ber ba gesagt hat: Bater anzubeten. "Was nenuft bu mich gut? Niemand ift gut, benn ber alleis nige Gott, ber Bater," fonnte man antworten: "Bas beteft bu ju mir? bu mußt ju bem Bater allein beten, ju dem auch ich bete ! Nicht ben von Gott euch verordneten Sobenpriefter und Kurfprecher burft ihr anbeten, fondern burch ihn, mußt

qq) in Joh. I, 19. 22. — XIII, 25. u. 15. am Ende, vgl. Homil. in Jos. VI, 3. Princeps militiae virtutum Domini J. Christus ff. wie Clemens S. 63. In Beziehung auf die Ausdrücke Strahl, Abglanz vg. de Princ. I, 2, 9. 10.

rr) c. Cels. V, 4. 5. VHI, 13. 26.

ihr beten, durch den Hohenpriester, der Mitleid haben kann mit eurer Schwachheit und versucht worden ist, gleich wie ihr, doch — nach der Gnade des Baters, ohne Sünde. Lernet also welches Geschent ihr von meinem Bater erhalten habt, indem ihr durch die Widergeburt in mir den Geist der Kindschaft empstengt, daß ihr Söhne Gottes und meine Brüder heißen dürft. Es geziemt sich aber nicht, daß der Bruder von denen angebetet werde, die mit ihm denselben Bater haben; allein meinem Bater, mit mir und durch mich, müßt ihr euer Gebet und Flehen richten ss)."

Noch viel weniger sind die Engel und Mächte anzubeten, es müßte ihnen denn, wegen ihrer nahen Berwandtschaft mit dem Höchsten, eine gewisse — untergeordnete — Art der Berehrung — Jeionux — zu erweisen senn, "wir mögen sie loben und preisen, weil sie von Gott heilsame Gaben für die Menschen empfangen haben, und also auch in einem gewissen Sinne, Mittler sind, aber die Gott allein gebührende Ehre erzeigen wir ihnen nicht 11)."

## III. Wefen und Wirksamkeit des Gohnes.

Es hat sich vben gezeigt, daß das Wesen des Sohnes kein anderes sey, als das Eine göttliche Seyn. Allein dieses gött- liche Seyn hat in ihm nicht mehr jene absolute Einheit wie in dem Bater, sondern es ist zu einer Bielheit von Beziehungen und Bestimmungen entfaltet. Der Sohn befast in sich einen Reichthum mannigsaltiger Bollsommenheiten, deren jede von der andern sich unterscheibet und ist beshalb nicht mehr schlechthin eins und einfach, sondern der Indez griff von Vielem. Da jedoch diese Bestimmungen an dem nämlichen Subjecte sind, und nur die verschiedenen Seiten oder Offenbarungsweisen desselben darstellen, so wird dadurch die

ss) de Orat. 15. λείπεται τοίνυν προςεύχευθαι μόνω τῷ θεῷ τῷ τῶν ὅλων πατρί, ἀλλά μὰ χωρὶς τῷ ἀρχιερέως ff. — πρὸς τὸν θεὸν — τῷ πατρὶ διὰ τοῦ λόγου. — c. Cels. V, 11. Das Gegentheil steht in Rom. VIII. 5.

tt) c. Cels. VIII, 13, 57. Homil. in Ezech. 1.

Einheit des Wesens nicht aufgehoben, noch der göttliche Logos in Theile zersplittert uu). Um nun einen richtigen und vollsständigen Begriff von seinem Wesen zu gewinnen, genügt es nicht, sich an den Ausbruck 26705, der anch nur ein symbolisscher ist, zu halten, sondern es muß die ganze Reihe der Präsdiate, die ihm die Schrift beylegt, betrachtet und der eigensthümliche Begriff eines jeden erforscht werden vv). Daben ist jedoch zu unterscheiden zwischen solchen Bestimmungen, die ihm absoluterweise zusommen und zwischen solchen, die blos sein Ver-

nu) inivoiai, Inugipara pogoai in Joh. I, 11. Bu Jef. 52, 7: Die Boten bes Friedens, die ba Gutes, agaGa, predigen. Diefe ayaba ift Chriftus felbst und zwar, megen ihrer Denge, wonda a'yaba'.- Leben, Licht, Babrheit, Beisheit find aγa3a, daber Christus, der alle diefe ay. nicht nur befitt, fon= dern selbst ift - ούκ άλλα τυγχάνοντα ξαυτού -, πλή-Sos ayabar. - Daber in Joh. I. 22. mit Begiebung barauf: ό Θεός μεν οὖν πάντη έν έστι και άπλοῦν, δ δε σωτής ήμων διά τὰ πολλά — πολλά γίνεται. — II, 11. ὁ σωτηρ είς (ἐστιν) ίνα πάσα άρετή - ταίς ἐπινοίαις πολύς. Χ. 4. πολλά έστι ταῖς έπινοίαις. - Homil, in Jerem. VIII, 2. πάντα όσα του θεου τοιαυτα έν αυτά έστιν ο χριστός έστιν σοφία του θεοβ, αὐτὸς δύναμις θεοῦ, αὐτὸς δικαιοσύνη θεοῦ, αὐτὸς άγιασμος, αὐτὸς ἀπολύτρωσις, αὐτὸς φρόνποις Θεοῦ άλλα το μεν υπο κείμενον εν έστι, ταις δε έπινοιαις τα πολλά ονόματα देनों ठीवकृष्ट्रिक देवरी, सब्दों वर्ष रखपर्रेण प्रवर्धित सद्दा गर्छ कूटाστε. ότε νοείς αὐτὸν σοφίαν καὶ ότε νοείς αὐτὸν δικαιοσύνην. XX. 4. in Joh. 1, 30. de Princ. IV, 28, der Sohn ift veritas, sapientia, vita; non enim ab co dirimi haec, vel ab ejus possunt unquam substantia separari. quidem, quamvis intellectu multa esse dicantur, re tamen et substantia unum sunt, in quibus plenitudo divinitatis. - enipoias junachft Bezeichnungen, Betrachtungeweifen, Praditate, dann aber, ba diefe in dem Göttlichen etwas Befent liches find, Begiebungen, Bestimmbeiten, Beschaffenheiten.

vv) in Joh. 1, 23. Nach dieser Regel verfährt Drigenes im gangen ersten Tom. jum Joh. u. in den Princip. nachdem er das Nöthigste über die Persönlichkeit und Zeugung des Sohnes vorausgeschickt hat. I. 2, 1.

hältniß zu ben gefallenen Menschen, aber nicht, was er an sich ist, ausdrücken. Diese, z. B. Erlösung, hirte, Thure, Auferstehung, kommen hier noch nicht in Betracht; die wichtigsten von jenen sind Weisheit, Vernunft, Wahrheit, Lesben, Kraft, Heiligkeit und bilden zusammen die ihm inswohnende Külle der Gottheit ww).

Als die Gesammtoffenbarung Gottes ift ber Cohn auporberft bie felbftftanbige Beisheit, ber Subegriff ber mesenhaften göttlichen Ibeen und bamit ber Prototyp aller weitern Offenbarung (G. ob. G. 112 ff.); benn biefe Ibeen. bie fein Befen conftituiren , enthalten die Grunde und Gebanten aller Dinge, bie Urbilder ber gesammten Schöpfung, bie Unfange, Formen und Gattungen beffen, was jum Dafenn kommen follte; fie find ber ausgesprochene, objective Weltgebanke. Nach ihnen hat die Weisheit Alles geschaffen und allem Sevenben Erifteng, Bestalt und Art gegeben, etwa wie ein Saus ober ein Schiff nach ben vorbilblichen Gebanten in bem Berstande der Werkleute, gebaut wird. Defhalb sagt die Schrift: Du, o Gott, haft Alles in ber Weisheit gemacht, und nennt ben Sohn das Princip der Dinge xx). In dieser Binficht könnte man auch mit Plato fagen, daß die Welt in bem Gohne, ober, baß ber Gohn felbft (in fo fern er die Beisheit ift), bie Welt fen, frenlich nicht biefe finnenfällige, materielle, aus Himmel und Erbe bestehende Welt, die erst durch den Abfall

ww) in Joh. I, 22. 39. II, 12. In der Angabe und Anordnung dieser Bestimmungen ist sich Origenes nicht einmer gleich; doch stellt er fast regelmäßig die sopie voran und läst darauf dozos addiesa, die andern in verschiedener Ordnung folgen.

xx) in Joh. II, 12. σύστημα θεωρημάτων έστιν έν ἀυτῷ baber ift er bie σορία. I, 22. ματὰ τήν σορίαν καὶ τοὺς τύπους τοῦ συστήματος τῶν ἐν αὐτῷ (λόγφ) νοημάτων τα παντα γίνεται είμαι γὰς, ῶσπες εἰκία - - - οὖτω τα σύμπαντα γεγονέναι κατὰ τοὺς ἐν τῷ σοφία προτρανωθέντας ὑπὸ θεοῦ τῶν ἐσομένων λόγους. Φί. 103, 24. μαὶ λεκτέον, ὅτι κτίσας — ἔμψυχον σοφίαν ὁ θεὸς, αὐτῷ ἐνέτρεψεν ἀπὸ τῶν ἐν αὐτῷ τύπων τοῖς οὖτι καὶ τῷ ΰλη παρασχεῖν τὴν ὑπαρξιν καὶ τὰν πλάσιν καὶ τὰ εἰση. de Princ. I, 2, 2. In hac ergo sapientiae subsistentia quia omnis virtus ac de-

entstanden ist, sondern die obere, wahre, in der das Übersinnsliche wohnt, und deren wunderbare Schönheit nur von reinen Herzen geschaut werden kann, die intelligible Welt, die in dem höchsten Verstande ist. Diese ist die Wahrheit und das Gute der gegenwärtigen yy)." Wenn es daher Genesis i. heißt "Gott sahe an Alles, was er gemacht hatte und es war gut," so bezieht sich dieß nicht auf die Beschaffenheit der einzelnen Kreaturen, sondern Gott sahe die Ideen, nach denen jegliches geworden ist, an, und nannte sie deßhalb gut; denn diese sind das Gute an ihnen, nicht sie selbst, in ihrer dermaligen Wirtslichseit 22). — Wie aber Alles durch die Weisheit geschaffen und gebildet wurde, so wird auch Alles fortwährend durch sie geordnet, verwaltet und dem Höchsten unterworsen.

Als die Offenbarung Gottes, des absoluten Geistes, ist ber Sohn ferner die absolute Vernunft, & deros, ad-7620705, und als solche Princip und Quelle der Vernunft für alle Wesen aan). Wie der Bater aus seinem Eigenen Je-

formatio futurae inerat creaturae vel eorum, quae principaliter existunt, vel eorum, quae accidunt consequenter virtute praescientiae praeformata atque disposita, pro his ipsis quae in sapientia velut descriptae ac praefiguratae fuerant creaturis: seipsam per Salomonem dicit creatam esse sapientia initium viarum Dei; continens scilicet in semetipsa universae creaturae vel initia vel formas vel species. 3, sap. species et initia totius praeformans naturae. In Joh. II, 6. Der λόγος ift tie αςχή als die σορία.

yy) in Joh. XIX, 5, — κόσμος οὐ βλεπόμενος, κόσμος αόρατος, κόσμος νουτός, ἐν ῷ ἐστε τὰ μὰ βλεπόμενα. p. 304, ff.

in Joh. XIII, 42. ὁ λόρος περὶ ἐκάστευ τούτων (ατισμάτων) ἐστὶν ὁραθεὶς θεῷ, τὸ καλόν κ. τ. λ. Daher gibt auch Justin. ad Men. dem Drigenes Schuld τὸ λέγειν, ὅτι πάντα τὰ γίνη καὶ τὰ εἴση συναίσιά ἐστι τῷ θεῷ. Bielleicht gründet sich darauf auch der Bormurf ben Photius Cod. 117. er habe gelehrt ὅτι τὰ χερουβὶμ ἐπίνοιαι τοῦ υίοῦ εἰσιν. — de Princ. I, 2, 10. Per sapientiam Deus cuncta regit, omnium potentatum tenet. S. Anm. 31 Abich. 2. aaa) λόγος, Bernunft; in Joh. I, 42. Der Gohn heißt λ.; weil er und λογικούς macht — Drigenes braucht das Bort λόγος,

bem bas Daseyn mittheilt, so ber Sohn die Vernunft, und was vernünftig ist, ist es badurch, daß es an ihm, der Urvernunft, Theil nimmt. Dieß ist die eigenthümliche Thätigkeit des Sohnnes, und der Kreis, auf den sich seine Einwirkung beschränkt; während die des Baters auf alles Sepende, Vernünstiges und Unvernünstiges, ohne Ausnahme, sich erstreckt bedr. — Es gibt nur Eine Vernunft; nicht eine besondere und versschiedenartige für die verschiedenen Ordnungen der logischen Wesen, etwa eine eigene Vernunft Gottes, und eine andere der Engel, oder der Menschen oder der einzelnen Individuen, sondern eine und dieselbe für Alle und in Allen: nämlich den absoluten Logos, der die Alles erfüllende, durchdringende Kraft und Wesenheit der Vernunft, der Inbegriff der gesammten Vernunft in den Geschöpfen oder die allgemeine Vernunft

als Bernunft in umfassendem Sinn; er versteht barunter nicht blos das Bermögen zu benken oder die Thätigkeit des Denkens, sondern zugleich den Inkalf des Denkens — was wir Geist neinen, und zwar nach den verschiedenen Stufen seiner Entwicklung, bald als blose Anlage, bald als selbstbewuster, zum Gedanten gekommener, in sich vollendeter Geist (absoluter Logos) daher en bisweisen vous, vontund, auch platonisch, vonzunder dafür sest. Sein Inhalt sind die, deser, and platonisch, vonzunder die andre Bedeutung von dovos, Offenbarer, s. oben S. 114.

bbb) in Joh. II, 2. u. 3. ὁ μὸν πατης πηρη Θεότητος, ὁ δε υίδς λόρου. — ὁ λόγος, αὐτολόγος, ἡ πηρη τοῦ ἐν ἐκάστω τῶν λογικῶν λόγου, ὁ λόγος, υίδς Θ. ff. I, 42. ἐνθέως λογικοὶ γινοριώθα, — μετέχουσί πως αὐτοῦ πάντες ἄν-θρωποι, καθὸ λόγος ἐστίν — μετέχοντες αὐτῶ λογικοὶ ἐσμεν. - In Joh. II, g. ὁ ἐν ἐκάστω λόγος καὶ αὐτὸς ἀπὸ τῶ ἐν ἀρχη λόγου ἐκάστω γεγένηται. In Matth. II, p. 441. εἶς δὲ ποιμών τῶν λογικῶν ὁ λόγος. de Princ. I, 3, 5. Fragm. ὁ μὲν θεὸς πατης - - (f. ⑤. 105. u) — ῶν γας ἔστιν, ἐλαττων δὶ παρά τὸν πατέρα ὁ υίδς φθανων ἐπὶ μόνα τὰ λογικὰ, δεύτερος γάς ἐστι τῶ πατέρος. Βοη Πιιξίη αυέρε Ιαβει. — 3, 6. Participatione Verbi vel rationis rationabiles sunt. 8. Deus pater omnibus praestat ut sint, participatio Christi, secundum id quod verbum est, facit ea esse rationabilia. Cum ergo primo ut sint, habeant ex D. patre, secundo ut ratio-

ift ccc). — "Es fragt sich also, ob wirklich biese, die absolute. mit ber endlichen, individuellen dem Wesen nach eins fen ?"-und bief bejaht die Schrift in vielen Stellen. Wenn Daulus Römer 10, 8. ausruft: "Sprich nicht in beinem Bergen: Wer will hinauf gen himmel fahren? Das heißt nichts Underes, denn Christum berabholen, ober: Wer will binab in bie Tiefe fahren? Das ift nichts Underes, denn Chris ftum von ben Tobten holen; — aber mas fagt die Schrift? bas Wort ift dir nabe, nämlich in beinem Munde und in beinem Herzen," so fagt er bamit beutlich, daß das gesuchte Wort und Chriftus ibentisch, somit ber logos in une mit bem, ber im Anfang und ben dem Bater mar, einer und berfelbe fen, letterer baher auch nicht außer une, fonbern in und gesucht werben muffe ddd)." - Wenn Johan's nes ber Täufer predigt: Joh. 1, 26. "Er ftehet in eurer Mitte, ben ihr nicht fennet" fo ift bieg von bem Sohne Gottes, bem mefentlichen und felbstständigen Logod, welcher eine mit ber Weisheit ift, zu verstehen. Denn biefer geht burch bie gesammte Schos pfung hindurch, also bag Alles, mas immer geschieht burch ihn geschieht und ber Ausspruch: burch ihn ift Alles geworben,"

nabilia sint habeant ex Verbo, tertio ut sancta sint habeant ex spiritu sanct. etc. 7, Praecipuum Christi ministerium (est) in eos, quibus naturaliter, ut rationabiles sint, confert.

Ι, 27. ὁ μονογενής — παντα ἐμεπειειληφῶς τὸν περὶ τῶν ὅλων λόρρν. c. Cels. V, 24. ὁ τῶν πάντων λόγος εἰς εἰς κάλσον, αὐτὸς ὁ Θεός κατὰ δὶ ἡμᾶς, ὁ υίὸς αὐτοῦ, περὶ οῦ λέγομεν τό χρέν ἀρχῆ ἢν ὁ λόρος κ. τ. λ. Joh. I, 1. Bgl. bie Stellen unter 111).

ddd) in Joh. II, 9. ζητητέου, εἰ καὶ τὸν εἰν ἡμῖν λόχου τὸν αὐτὸν λεκτέον τῷ ἐν ἀςχῆ κ. τ.λ. καὶ τῷ Θεῷ λογῳ κ. τ. λ. de Princ. I, 3,6. in Rom. VIII, 2. p. 622 ff. in Joh. I, 42. p. 44.

in jeber Beziehung seine Wahrheit hat. Wenn er nun aber burch bie gange Schöpfung hindurchgeht, fo muß er offenbar auch unter und in benen fenn, die bort ben Täufer fragen; benn Diefes: werog Dau, heißt: Mitten in euch, ihr Menfchen, in fo fern ihr pernunftia fend, fteht ber Logos, weil bas ibe-Morinde (bas oberfte Bermogen, Die Bernunft) im Innersten bes Menschen, b. i. im Bergen seinen Gis bat. Diejenigen also, welche bie Bernunft in fich tragen, aber weber über ihre Ratur, noch über ihren Ursprung nachbenken, bas find bie, welche ben Logos mitten in sich haben, ohne ihn zu kennen eee 1. - Und bamit Miemand mahne, ber unfichtbare, bis zu jedem einzelnen Menschen reichenbe, und die gange Belt erfüllende Logos feb ein anderer, als der Menschaeworbene, fo fest der Täufer fogleich hinzu: biefer ift's, ber nach mir tommen, b. h. fich offenbaren mirb: - bie entgegengesette Auslegung (ben Berafleon), die jenen Ausspruch bes Johannes auf die fichtbare, zeitliche Erscheinung bes Logos bezieht, ift irrig und unpaffend; benn wann mare er jemals nicht zugegen, wann nicht in ber Belt gewesen? Joh. 1, 10. fff). - Gang baffelbe liegt in ben Worten bes Erlofers, Joh. 15, 22; "wenn ich nicht gefommen ware und hatte es ihnen gefagt, fo batten fie feine Sunde, nun aber haben fie teine Entschuldigung;" hier fagt nämlich ber logos, daß bie, ben welchen er noch nicht voll- . kommlich erfüllt, b. h. jum Gelbstbewuftsebn entwickelt ift, feine Gunde haben, Diejenigen aber schuldig fenen, welche, obgleich bereits feiner theilhaftig geworden, bennoch wiber die Bebanken (fittlichen Ibeen) handeln, aus benen ber Logos in uns vollkömmlich erbaut (erfüllt) ift. Und nur so gefaßt ist jener Ausspruch richtig; denn wollte man ihn auf die fichtbare Er: scheinung bes Erlosers beziehen, so folgte baraus, baß alle fru-

eee) in Joh. VI, 22. Joh. I, 26. ift zu fassen περί του υίου του Θεού, του λόγου, υφεστηκότος οὐσιωθώς κατά τὸ ύποκείμενον κ. τ. λ. II, 29 (p. 89) ,, μέσος υμών έστηκεν — 6 τὸν ἐν ἐκάστω λόγον σύναται νοείσθαι κ. τ. λ. II, 9. p. 68. c. Cels. V. 12. wo er Jer. 32. 23 u. 24 auf ben alsgegenwärtigen, πανταχού φθανοντα, Logos anwendet. Bal. de Princ. IV, 29—31.

fff) in Joh, VI, 15. VI, 23.

her Lebenben, ja überhaupt Alle, benen bas Evangelium, von ihm nicht verfündigt wurde, ohne Sünde wären und somit auch dem Gerichte nicht unterliegen könnten 888). Ferner bezeigt Christus, ,das Wort, das ich gerebet habe, wird euch richten," (Joh. 12, 48.) das heißt: ich, der Logos, der ich mich stets in euch vernehmen lasse, und als das innere Geset, als das sittliche Bewußtseyn, den Unterschied zwischen Gut und Bös verfündige, ich richte euch, also daß ihr keine Entschuldigung habt. Denn jede Ausstucht fällt weg, wenn man den Logos in sich hat, von ihm über das Rechte belehrt wird, und gleicht wohl ihm nicht gehorcht beh).

Der Logos wohnt also in allen vernünftigen Wesen aber nicht in Allen in gleichem Grabe; biefer hangt von ber Stufe ihrer Ausbildung und Empfänglichkeit ab. In Rindern, Unmundigen ober Unwissenden ift er erft als Anlage, als Bermogen porhanden (nara druaum) - ein neugebornes Kind ist ber Möglichkeit nach ein vernünftiger Mensch, denn es fann bieß werben, wenn es einst herangewachsen ist - ber eigentlichen Wirflichkeit, ber Rraft und Wirffamfeit nach aber, nar' erkereiar, ift er ba, mo er fich bereits jum Gelbstbewußtfenn und zur Thatigkeit entwickelt hat; fo ben jedem gereiften Danne, fo, in höherem Grade, ben den Gläubigen und Beiligen, in noch höherem, ben ben Engeln und Erzengeln, je nachdem ein Wesen näher ober entfernter mit ihm in Gemeinschaft steht. Auf diese Weise bildet sich eine stufenartig aufsteigende Reibe einzelner dozos, an deren Spige der absolute, der Bede dozoes, steht; ganz analog der (durch ihn vermittelten) Theilnahme

ggg) in Joh. I, 42. Die Stelle Joh. 15. 22. οὐκ ἄλλο νοντόον, 
κ ὅτι ὁ λόγος ἀνσίν, οἷς οὐθέπω συμπεπλήςωται, μὰ 
εἶναι ἀμαφτίαν, τούτους δὲ ἐνόχους αὐτῆς τυγχάνειν οἱ 
αν μετεσχηκότες κιθη αὐτοῦ πράττωσι παρὰ τας ἐγνοίας. 
εξ ὧν οὖτος ἐν ἡμῖν συμπληροῦται.

hah) in Joh. II, 9. der λόγος ist als die Bernunft gewissermaßen νόμος und έντολη; daher die Säge μη οντος νόμου und μη οντος λόγου identisch ff. dePrinc. I, 3, 6. ratio (verbum) intrinsecus inserta boni vel mali discretionem suggerit etc.

an bem göttlichen Genn und ber dadurch entstehenden Beal iii).

"Bas insbesondere den Logos in den Menfchen betrifft, an bem, wie wir fahen, unfer Gefchlecht theilnimmt, fo ift berselbe in zwiefacher hinsicht zu betrachten: entweber nach ber Sichselbsterfüllung ber Gebanten (b. h. nach ber Entwicks Jung bes Gelbitbemußtfenns), welche ben jedem, ber bereits bie Rinderiahre überschritten hat, eintritt, oder nach der Bollen. bung, welche blos ben ben Bollfommenen stattfindet. Beglehnng auf Ersteres gilt bas: "ber Logos ift Rleifch geworden," in Beziehung auf Letteres bas: "ber Logos mar 3mischen biesen bevben Momenten in ber Mitte liegt nun eben jene fortschreitenbe Entwicklung bes Logos von bem Gintritt bes vernünftigen Bewußtseyns an, bis zu beffen Bollendung; fo nämlich, daß ber Logos aus ber Entäufferung und Beidrantung, bie er durch fein Inwohnen im Menfchen hat, sich allmählig befrent und zu seinen Urbestandtheilen (zu feiner urfprünglichen Reinheit und Befenheit) erhebt, bis er wieder wird, mas er im Anfang mar : ber göttliche Logos, ber ben bem Bater war, und beffen Herrlichkeit Johannes als eine herre lichkeit des mahrhaft Eingebornen fah. — Auf diesen Ent: wicklungsprozeß läßt fich auch Luc. 2, 52. "und Jefus nahin" au an Weisheit, Alter und Gnabe" anwenden; benn Jesus nahm nicht nur in fich felbst ju, sondern der Logos, ber Gohn

iii) in Joh. I, 42. in Rom. VIII, 2. Unterschied zwischen possibilitate und re et essicacia vel efficientia. —

in Joh. I, 3. Θεὸς λόγος ober ὁ λόγος, λόγοι, πολλοὶ λόγοι μετέχοντες τοῦ λόγοι λόγοι δεύτεςοι καὶ τρίτοι. de Princ. IV, 29. Divinitas filii Dei non in loco aliquo concludebatur, alioquin in ipso tantum fuisset et in alio non fuisset — sed secundum incorporcae naturae majestatem cum a nullo loco concludatur, in nullo rursum deesse intelligitur. — Verum illa sola differentia intelligenda est, quod etiamsi sit in diversis, sicut diximus, in Petro, vel Paulo vel Michaele vel Gabriele, non tamen similiter est in universis. Plenius enim et clarius et — apertius in Archangelis est quam in aliis sanctis viris. Homil, in Jerem. XIV, 10. Diese Berschiedenheit ist jedoch nicht ursprünglich, sondern erst durch die verschiedenen Billenerichtungen der Geschöpse entstanden.

Gottes, wächst in benen, die ihn aufnehmen, so wie er umgestehrt ben benen abnimmt, die ihn zu bewahren versäumen, oder seine Ausbildung hindern kkk).

Das Berhältniß ber absoluten Bernunft zu ber endlichen ist sonach dieses: bem Wesen nach sind beyde eins; aber jene ist das Princip und die Quelle, diese das abzgeleitete, jene besteht wesentlich und selbstständig, diese nur durch die Theilnahme an der absoluten, jene ist die Totalität, der Inbegriff der gesammten Bernunft in allen vernünstigen Wesen, diese, eine einzelne Modistation, ein Theil derselben, der außerhalb des Individuums nicht persönlich (concret) exiskirt. Daher steht die endliche und individuelle Vernunft tief unter der absoluten 111).

Als die absolute Bernunft ober die Fülle der Bernunft ist der Sohn ferner die Wahrheit, und, in so fern er diese offenbart, das Licht. Das Wesen der Bernunft besteht überhaupt im Erkennen; seine Erkenntnis aber umfast Alles, sowohl die Gesammtheit der Ideen und der Dinge, als den Bater selbst; er erkennt ihn, vermöge seiner Einheit mit ihm, aufs vollsommenste und reinste, nicht — wie wir gegenwärtig — durch Belehrung und Mittheilung, sondern aus unmittelbarer

kkk) in Joh. I, 42. λόγος, ο ἐν ἀνθιωποις, οῦ μετέχειν εἰεκαμεν τὸ γένος ἡμῶν, εἰχᾶς λέγεται ήτοι κατὰ τὴν συμπλήςωσιν τῶν ἐννοιῶν ἢ κατὰ τὴν ἀκεβτητα κ. τ. λ. — Εδ ift angemessen, μι untersuchen, ζητεῖν, τί ἐστι (al. εἴ τί) μεταξὺ τοῦ ,,ὁ λόγος σάεξ ἐγένετοι καὶ ,,θεὸς ἦν δ λόγος τοῦς ἀνθεωπίνοις ἰδεῖν, οῦν ἀνασταιχειουμένου τοῦ λόγου ἀπὸ τοῦ γεγονόναι αὐτὸν σάεκα, καὶ κατὰ βεαχύ λεπτυνομένου (mahrscheinsich vergeistigt) ἔως γέννται ὅπος ἦν ἐν ἀρχῆ θεὸς λόγος κ. τ. λ. Homil. in Jerem. XIV, 10.

<sup>111)</sup> in Joh. II. 3. — c. Cels. V, 39. nennt Orig. den Sohn τον πεςιεκτικόν παντός οὐτινος οῦν λόγου τῶν κατὰ φύσιν γεγενημένων — λόγον, dagegen die Bernunnft in uns gewöhnlich
τὸν ἐν ἐκάστω λόγον — λόγοι, μερίδες ὅντες αὐτεῦ (ઉεῦ
υδ. τοῦ λόγου) S. Note bbb ff.) Homil. in Jerem. XIX, 1.
ξένον τι ἔχει ὁ λόγος τοῦ θεῦ παρὰ πάντα τὸν οὐτινος-

Anschauung; weshalb er mit Recht sagen kann "Niemand fennet den Bater als der Sohn; — Was ich ben meinem Baster gesehen habe, das rede ich mmm)." Die Wahrheit ist, wie die Bernunft, nur Eine und kann, ihrer Ratur nach, nur Eine senn, sie ist auch nicht irgend wann entstanden oder durch jemand geworden, sondern sie existirt in ewiger Realität und Objectivität; und diese Eine, wesentliche, Wahrheit ist eben der Sohn nun). Ohne ihn gibt es überall keine Wahrsheit, denn weder Menschen noch andere vernünstige Wesen has den die Quelle des Lichts in sich; aber indem sie an ihm, auch in so fern er die Wahrheit ist, theilnehmen, kommt es auch in ihnen zur Wahrheit und zur Erkenntnis ooo). Schon vor

οῦν λόγον und dieß besteht eben er τῷ: eral Jede nad:

eperunden na dieß besteht eben er τῷ: eral Jede nad:

eperunden na dieß besteht eben er τῷ: eral Jede gilt

bas er alxi v δ λόγ. n. τ. λ. in Matth. XVI. 16. Benn

Drig. am a. D. die endliche Bermunft der absoluten schärfer ente.

gegenseht, so hat er die gefallene im Auge. — in Jeh. I, 42, .

δ τας ήμων (λόγος) οὖν έστε κατά περεγομούν ἐκτὸς;

ήμων.

mmm) in Joh. I, 25. 27. XX, 7. Akyopuer, autontur autor eiyas ter ir th margi. II. 12, inatericur th margi o
vide ysvocues. Origenes erhebt die Frage, ob Christus alle Bahrheit, wie sie in Gott ift, wisse? und antwortet dorauf:
weil er die Bahrheit ift, so weiß er alles Bahre; man
müßte denn sagen, es gebe etwas Bahres, das über die Bahrheit erhaben sep. in Joh. I, 27:

nm) in Joh. II, 3 u. 4. c. Cele. VIII, 12. π της αληθωίας οὐσία. Homil, in Jerem. VIII. 2. αὐτοαλήθεια. in Joh. VI, 3. νοητένν, ὅτι ἡ αὐτοαλήθεια ἡ οὐισώθης καὶ, Γν οῦτως εἶπω, πρωτότυπος της ἐν ταῖς λογικαῖς ψυχαῖς ἀληθείας, ἀρ τοῦς φρονούσιν τὴν αλήθωαν, εὐχὶ διά τινος. III, 41. VI, 63. de Princ. I, 2. 4. filius omnium quae sunt veritas est.

<sup>000)</sup> in Matth. XII, 40. οὐχ ἔστιν ἀλήθεια χωρίς ἐνεργείας εἰπόντος ,, έγω εἰμι ἡ ἀλήθεια. 'C in Joh. Er erleuchtet die die Menschen μιὰ δεδίνημένους πηγὰν ἐν αὐτοῖς κατασκευάζων 9ωνος. Der Ausbrud: Licht der Belt ift umfaffender als

feiner zeitlichen Erscheinung ließ er fich geistiger Weise zu ben Menschen berab und wirkte fortwährend zum Beile der (gefal-Ienen) Belt. Alle Gottesoffenbarung von Anbeginn her murbe burch ihn vermittelt, die A. Testl. Defonomie burch ihn geftiftet, bas Gefet burch feine Sand gegeben, bas Bolt Ifrael von ihm geleitet und gelehrt; aus feiner Rulle nahmen bie Gläubigen ber Borgeit, von feinem Lichte erleuchtet, erfannten und verfündigten die Propheten die Geheimnisse der Gottheit benn ber Logos, ber im Unfang war; ift bas Wort, bas ju Abras ham geschah, das zu Jesaias, Jeremias u. A. fam PPP); was bie Beiden an Wahrheit besagen, das hat Er ihnen, unmittelbar ober mittelbar geoffenbart, felbst bie Engel und die übrigen Mächte bes himmels find feine Schüler 999); benn ber Logos ift bas Centrum ber gesammten intelligibeln Belt, bas Licht, aleichsam die Sonne, die ihre Strahlen nach allen Seiten erleuchtend aussendet, ber Urquell, ber gahllofe Strome aus fich ergießt und fo bie vernünftigen Seelen in ben Stand fest, bas Uberfinnliche, Beistige ju feben, ju begreifen und gum unmittelbaren Unschauen des Absoluten, bes Genenden, ja ber Kraft und Wahrheit Gottes, die noch über bas Genn erhaben ift, aufzusteigen rrr). Bier, auf ber oberften Stufe,

Der, Licht der Menschen; benn die Belt ist der Inbegriff der ganzen logischen Schöpfung, die jest, der Eitelkeit unterworfen, feusit ic. — c. Cels. VII, 42. 44. S. oben Ginl. in Joh. XX, 22, οί μετέχοντες αὐτοῦ (χριστοῦ) μετέχουσιν αὐτοῦ καὶ καθ ο ἐστιν ἀλήθεια, καὶ διὰ τοῦτο ἀλήθεια ἐστιν ἐν αὐτοῦς.

ppp) imidiula xqistou vonth im Gegensat ber entochila ale Inth in Joh. VI, 2 — ganz — Die Erkenntnis der Propheten ist der der Apostel vollkommen gleich, sie begreifen das ganze Geheimznis der Gottseligkeit, weil sie die im Gesen und in den Borbildern verhüllte Wahrheit rein zu schauen vermochten. — Der doy, in den Propheten Bgs. XX, 33. Homil. in Jerem. IX, 1. in Jes. I, 5. VII, 1. 2. in Matth. Comm. Ser. 28.

qqq) G. Ginl. 61. in Matth. XV, 7. c. Cels. VII, 45.

rrr) in Joh. I, 24. ά δε σωτής, ελλάμπων τοῖς λογικοῖς καὶ ήγεμονικοῖς ἵνα αὐτῶν δ νοῦς τὰ ἴδια ἀόςατα (τὰ νοητὰ) βλέπη, τοῦ νοητοῦ κόσμου ἐστι φῶς. λέγω δὲ τῶν λογικῶν ψυχῶν τῶν ἐν τῷ αἰσθητῷ κόσμος καὶ τῖ τι παρὰ ταῦτα

tritt dann die innigste Vereinigung und Verschmelzung des erfennenden Geistes mit der Wahrheit, die Einheit des Subjects und des Objects ein; wir erkennen dann Gott, wie ihn der Sohn erkennt und wie wir von ihm erstannt sind. Gott erkennt nämlich die Seinigen, indem er sie durchdringt, ihnen von seiner Gottheit mittheilt, und sie in seine Gemeinschaft aufnimmt (so daß also seine Erkenntniß auf der Identität des Senns beruht); wir hingegen erkennen ihn, indem wir in ihm sind, und in sein göttliches Wesen verklärt (vergottet) werden. Bevor diese lebendige Durchdringung einstritt, bevor man der ganzen Gesinnung und dem innersten Wesen nach mit dem Absoluten eins geworden ist, bleibt auch jene höchste Höhe des Wissens unerreicht; sie ist das Ziel, der Endspunkt aller Erkenntniß, der jedoch von den Meisten erst im künstigen Leben erreicht wird sss). Der Logos aber leitet sie alle

συμπληρος τον κόσμον κ. τ. λ. — ήλιακαί του χριστου антаі. Das ganze Cap. 25. II, 16 u. 17. Er ift das Licht aller Befen. Gelbit ber Ausbrudt "Licht der Menichen" befdrankt feine Wirksamkeit nicht auf die Menscheit, ba "Mensch" häufig jedes vernunftige Befchopf, felbft die Engel, bezeichnet. -Bgl. de Princ. I. 2, 7. - 2, 11. filius lux et aeterna lux est. - Hom. in Genes. I, 7. - in Joh. XIX, 1. 3u Soh. 14, 9. • Ter doger Te Benguna's Tol Deol Demes? τον θεόν, αναβαίτων από του λέγου πρός τον θεόν - το δε αὐτὸ દેશ્કોંς περε σοφίας κ. άληθεικς άμηχανον θε έστε μη άπο του λόγου θέωρησαι τον θεόν ου γάρ νοεί τις τον θεον η θεωρεί αὐτον, και μετά ταῦτα την άληθειαν. αλλά πρότερον την άληθειαν, ίν ούτως έλθη έπὶ τὸ ένιdeir τη ονσία में τη υπερέκεινα της ουσίας θέναμει καλ puses vou Seov. - XX, 7. Es fragt fich, ob die Bernunftwefen, bas mas ben bem Bater ift, feben werden ovnire Sic μεσίτου και υπηρέτου; Ber den Bater fieht wie den Sohn αυτόπτης έσται του πατρός και των του πατρός, και νομίζω ταυτο είναι το τέλος wenn der Gohn dem Bater das Reich übergibt. Sel. in Psalm. (Vol. II, p. 689.) wigas istir της λογικώς φύστως ή γνώσις της αγίας τριάθος. Princ. II. 11, 7. Fragm. f. Hieronym. ad Avit. Exhort. ad Matyr. 47. — (Bergl. 1 Joh. 3, 2.) sss) in Joh. XIX, 1. zu Joh. 8, 19. ท วยุลตุท тอบีร สาสหานยุลน-

mählich zu biesem Ziele empor, indem er sich zu ihrer Kassungs fraft herabläßt, indem er fich jedem Ginzelnen nach dem Maafe feiner Empfänglichkeit offenbart, jeder Reihe der logischen Befen in ber ihnen eigenthumlichen Form, ben Menschen als Mensch. ben Engeln ale Engel erscheint, und fie fo gur hochsten Bollenbung hinaufbildet. Die Stufen ber Erfenntnig, Die fie auf Diese Weise bnrchlaufen, sind daher nicht etwas blos Subjectiwes in ihnen, sondern es find die verschiedenen Offenbarungs formen bes Einen Logos, ber Ginen felbstitanbigen, aber in ihrer Erscheinung mannigfaltigen, Wahrheit, "Wie am Tempel Stufen maren, burch bie man jum Allerheiligsten aufstiea, fo bilbet ber Gingeborne vom Bater alle unfere Stufen, Die wir burchgehen, und wie er unten bie erfte Stufe ift und bain wie: der die nächst höhere, so ist er auch alle übrigen Stufen; seine Menschheit ist gleichsam die unterfte; burch sie erheben wir und weiter zu feinen übrigen Gigenschaften, den gangen Stufengang aufwärts, so daß wir durch ihn und mit ihm bie ae: fammte Reihenfolge ber hohern Befen, die er alle felbst barftellt, burchwandern, bis wir zu jener Sohe gelangen, wo Biffen und Genn, Erkennen und Leben eins wird, wie bieß ben ihm der Kall ist ttt)."

μένους τινὶ ἢ ἐνωθέντας γινώσκειν ἐκεῖνό φασ οι ἀν εκεράσθηκας καὶ κεκοινωνήκασι περό δὲ τῆς τοιαύτης ἐνώσεως καὶ κοινωνίας, κάν τοὺς λόγους καταλαμβάνωσι περί τινος, οὐ γινώσκουσιν ἰκεῖνο. Ετωαδ Ühnliches findet auch in andern menschlichen Berhältnissen Statt. Bgl. d. Stellen Galat. 4, 9. 2 Tim. 2, 19. — 3, ἔγνω κύριος τοὺς ὄντας αὐτοῦ ἀνακρασθεὶς αὐτοῖς, καὶ μεταδεδωκώς αὐτοῖς τῆς ἐνυτοῦ ἀνακρασθεὶς αὐτοῖς, καὶ μεταδεδωκώς αὐτοῖς τῆς ἐνυτοῦ θειότητος καὶ ἀνειληφώς αὐτοὺς εἰς τὴν ἐκυτοῦ χεῖρα. 30h. 10, 28. 29. κ. τ. λ.

ttt) in Joh. XIX, 1. II, 12. ταυτόν έστι ζων καί φας.
13. 14. 18. Daher hat Reiner, der in der Finsterniß ist, das Leben, und Reiner, der lebt, ist in Finsterniß. — Der Grund, warum Iohannes Evang. 1, 4 das Leben dem Lichte vorsett, liegt darin, daß der Mensch erst das wahre Leben haben muß, bevor er erleuchtet werden kann. Das Leben ist die Grundlage der Erkenntniß; aber nicht bep Allen entwickelt es sich wirk-

Als bas Licht ist er baher jugleich bas Leben, bas reine, lautere beilige Leben, ber Inbegriff aller geistigen, sittlis chen Rraft, und bie Quelle berfelben für alle Geschöpfe uuu). Rur durch die Theilnahme an ihm, dem absoluten Leben, has ben diese bas Leben, so wie hingegen die Trennung und Entfremdung von ihm ber eigentliche Tod ift. - Es gibt namlich ein zwiefaches Leben und einen zwiefachen Tod; ein Les ben, bas an fich weber gut noch bos, etwas gang indifferentes und allen Wefen, auten wie bofen, vernünftigen wie unvernunftigen gemeinfam ift: bas endliche, freaturliche Dafenn; und ein anderes leben, welches ein hohes Gut, nämlich bas mahre, göttliche Leben ift und aus der Gemeinschaft mit dem herfließt, der von fich zeuget: ich bin bas leben. — Bon biefem leben ist hier die Rede. - Eben fo gibt es einen indife ferenten Tod: Die Auflösung ober Zerftorung bes natürlichen Lebens, und wiederum einen andern, ber ein großes, ja bas größte Übel ift: ben Berluft jenes göttlichen und mahrhaftigen Lebens vvv). Diefes ift jugleich bas heilige, reine, fündlofe, gerechte Leben, und baher ber Sohn als bas absolute Leben auch

lich jum Licht und jur Erkenntnift; ben Wielen bleibt es blos Borapeis ode eregreise Licht; nämlich ben benen, die fich nicht mit ber Gnofis befassen in Joh. II, 12. 18. 19. 20.

uuu) in Joh. I, 28. σαφές δέ, ὅτι κυςίως τῆς εἰλικεινοῦς καὶ ἀμιγοῦς πεός τι ἕτεεον ζωῆς ἡ ἀεχὴ ἐν τῷ πεωτοτόκφ π. κτ. τυγχάνει, ἀφ' ῆς οἱ μέτοχοι τοῦ χειστοῦ ( i. q. υἰοῦ) λαμβάνοντες τὴν ἀληδῶς ζῶτι ζῶήν. — II, 11. 12. τὸ κυςίως ζῆν παρὰ μόνφ κυςίφ τυγχάνει.

vvv) in Joh. XX, 21. 31. 33. II, 19. 10. Das Leben ohne Gott ift ein bloses Scheinleben, das Leben in der Sünde, ein Leben des Lodes; daher der Sohn fagt: Ich lebe und ihr sollt auch leben. — Wer den Sohn hat, wird den Tod nicht sehen. Dasselbe gilt auch von den Gläubigen des Alten Bundes. — Bon diesem Leben, das der Sohn giebt, ist das Senn, welches Alle vom Bater durch ihn empfangen, zu unterscheiden.

www) in Joh. VI, 3. το γας αυτοσικαιοσύνη ή ευσιώσης χοιστός έστιν απ' έκείνης δε ή εν εκάστω δικαιοσύνη τε καὶ αγιασμός τυπούται. Ι, 39. αυτός αγιασμός, όθεν οι αγιοι

bie absolute Gerechtigkeit, die absolute heiligkeit, und die Quelle aller heiligung und aller sittlichen Kraft für die Geschöpfe, bas Princip des Guten für die ganze Welt www).

Faßt man nun diese sämmtlichen Bezeichnungen bes Logos in eins zusammen, so erhält man den vollständigen Begriff von seinem Wesen; man erkennt ihn, als den Inbegriff aller Bolltommenheiten, als den Gesammtabglanz der göttlichen Herrslichkeit, als die Fülle der Gottheit (die eben in diesen Prädistaten vollkommen enthalten ist), als die Uroffenbarung des Baters und als den Vermittler aller weitern Offenbarung des göttlichen Seyns xxx).

## III. Der heilige Geist.

Rächst dem Sohne glaubt die christliche Kirche an ben heiligen Geist und stellt ihm den Bater an Ehre und Würde gleich, hat aber über ihn noch keine vollständigen Lehrbestimmungen festgesetzt. Die Kirchenlehrer schwanken zwischen den drey folgenden Ansichten: 1) daß der heil. Geist durch den Sohn zum Dasenn gebracht, und also unter das Gewordene zu zählen sey; 2) daß der heil. Geist unerschaffen sey; 3) daß er kein, vom Bater und Sohn verschiedenes, selbstständiges Dassen, wom Bater und Sohn verschiedenes, selbstständiges Dassen habe. — Die zweyte dieser Meynungen widerspricht dem oben aufgestellten Grundsab, daß der Bater allein ungezeugt sey und tritt bessen absoluter Erhabenheit zu nahe; die dritte

άγιαζονται. II, 11. Daher oi άγιοι ζώντές eiσε καὶ οἱ ζώντες άγιοι. — c. Cels. VI, 64. Homil. in Jerem. XVII, 4. Sel. in Jerem.

xxx) Busammengefaßt de Princ. I, 2, 4. Hic ergo filius etiam omnium, quae sunt, veritas est et vita, et recte; nam quomodo viverent, quae facta sunt, nisi ex vita, vel quomodo veritate constarent ea quae sunt nisi ex veritate descenderent, vel quomodo rationabiles esse possent, nisi verbum vel ratio praecederet. —

e. Cels. V, 29. (υίδε) ἡ περιεκτική πασῶν ἀρετῶν ἀρετή.
 in Joh. XXXII, 7. ὁ λόγος — ἡ πᾶσα ἔμψυχος καὶ ζῶσα ἀρετή. XXIII, 18. de Princ. IV, 28.

hebt bas eigenthumliche Wefen bes heiligen Geistes auf, nimmt ihm die Perfonlichfeit, und wird von allen ben Stellen ber Schrift widerlegt, in benen er vom Bater und vom Sohne unterschieden mird a). Das Wahre ift baher, baf ber beis lige Geift, gleich dem Bater und bem Sohne, eine Sopos stase, eine selbstständige Persönlichkeit und burch den Sohn hervorgebracht fen. Denn wenn, nach Joh. 1, 3. und Sebr. 1, 2. Alles burch ben logos gemacht ift, fo muß es nothwendig auch ber heilige Geist fenn; er ist ba: her das erfte und, bem Range nach, vorzüglichste unter allen, vom Bater durch den Sohn hervorgebrachten Befen b); und hierin liegt zugleich ber Grund, warum er nicht felbst Sohn Gottes heißt. Der Gingeborne ift nämlich allein von Ratur Sohn, und vermittelt die Sppoftase bes Beiftes, so bag er ihm nicht nur bas Genn, fonbern auch bie eigenthümliche Beschaffenheit beffelben ertheilt. - Indem ber Beift an bem Sohne, nach beffen verschiedenen Beziehungen, theilnimmt, wird er vernünftig, weise, gerecht, und Alles bas, mas ber Begriff bes heiligen Beistes in sich schließt; weshalb er auch nicht von ihm

a) de Princ. pract. f. ob. S. 66. Tum deinde honore spiritum sanct. etc. in hoc non jam manifeste discernitur, utrum natus an innatus (Hieron. ad Avit., utrum factus sit an infectus) vel filius etiam Dei ipse habendus sit, nec ne. Bgl. Schniger zu d. Stelle: S. 6. u. 43. in Joh. II, 6. έσται δέ τις καὶ τρίτος, παρά τοὺς δύο, τόν τε διά τοῦ λόρου παραδιχόμενον τὸ τνεῦμα τὸ άριον γερενέναι, καὶ τὸν άρένντον, αὐτὸν (l. αὐτὸ) εναι ὑπολαμβάνοντα, δορματίζον μποδε οὐσίαν τινα ἰδίαν ὑφιετάναι, τοῦ άγίου πνεύματος ἐτέραν παρά τὸν πατέρα καὶ τὸν υίὸν. κ. τ. λ.

b) in Joh. a. a. D. πάντων διὰ τοῦ λόγου γενομένων τὸ άγ. πε. πάντων εἶναι τιμιώτεςον, καὶ τάζει πάντων τῶν ὑπὸ τοῦ πατρὸς διὰ Χριστοῦ γεγενημένων. Photius Cod. 8. Drigenes habe gelehrt τὸν μὲν υίδν ὑπὸ τοῦ πατρὸς πεποιῶσ-Θαι, τὸ δὲ πνεῦμα ὑπὸ τοῦ υίοῦ. Just. Ep. ad Men. ὅτι ὁ υίὸς καὶ τὸ άγ. π. κτίσματά ἐισι. de Princ. I, 1, 3. Spiritus s. subsistentia est intellectualis et proprie subsistit et exstat. — Homil. in Numer. XII, 1. Spiritus s. alius est a.

felber rebet, sondern nur vermittelst ber Offenbarung Christi, wie dieser felbst fagt: Er wird's von bem Meinen nehmen und euch verfündigen c). Indeffen ist bieß nicht so zu verstehen. als ob ber heil. Geist vom Richtwissen zum Wissen gekommen mare; benn bann mußte er vorher nicht weise, nicht heilig und überhaupt nicht heil. Beift, fonbern etwas Underes gemefen. und erft auf bem Wege fortschreitenber Entwicklung heil. Geift geworben fenn, mas eine ungereimte Behauptung ift; auch wurde er niemals mit bem Wefen ber unwandelbaren Gotte heit, bes Baters und feines Sohnes jusammengestellt werben, wenn er nicht immer heil. Beift gewesen mare; aber felbit biese Ausbrücke "immer" und "war" und ähnliche Zeitbestim» mungen find mit Rachsicht zu nehmen, weil ihre Bebeutung eine endliche und zeitliche ift, bas aber, wovon wir hier nach menschlicher Weise reden, seiner Natur nach alle Begriffe bes endlichen Berftanbes überfteigt d).

patre et filio. Hom. in Luc. XXV. tabelt Origenes biejenigen, qui nollent intelligere spiritum, tertiam a patre personam.

in Joh. II, 6. υίου χρήζειν τοικε το άγ. πνευμα, διαπονούντος αὐτοῦ τῆ ὑποστάσει, οὐ μόνον εἰς τὸ eirai, adda nai copòr eirai nai doginòr nai d'inaire nai παν ότιποτοῦν χρη αὐτὸ νοξίν κατά μετοχήν τῶν προειenutrar Xeistor imiroiar. Bgl. XX, 23. II, 12. Sti mer γάρ και αὐτό (πν.) αὐτῷ (νίῷ) μαθητεύεται, σαρκ in Tou Joh. 16. 14. 15; ob er aber Alles fast, mas ber Sohn durch unmittelbares Anschauen des Baters erkennt, bedarf einer genauen Untersuchung; Diese gibt bier Drigenes nicht : fie murde aber, nach dem Bufammenhang feiner Unfichten, jum Nachtheil des beiligen Geiftes ausfallen; das Gegentheil von dem Obigen fieht bep Rufin de Pr. I, 3. 4. -Die Göttlichkeit des beil. Geiftes spricht Drigenes nirgends bestimmt aus, außer etwa a. a. D. II. 7, 3. wo er die minora quam dignum est de ejus divinitate sentientes tabelt; fie liegt aber in dem Berhältniß desselben zum Sobne. — Unmertung.

d) de Princ. I, 3, 4. Schnigers übers. Homil. in Num. XI, 8. Non ei (spir. sancto) extrinsecus et aliunde accessit sanctisicatio, quae ante non fuerat, sed semper fuit sanctus nec initium sanctitas ejus accepit. Omnis vero creatura vel digna-

Nach manchen Stellen ber Schrift fonnte es scheinen, als ob bem beil. Geifte eine höhere Burde bengelegt werbe, als bem Sohne; fo nach ben Stellen, die von ber Gunbe wider ben heiligen Geist handeln (wovon unten), und nach Jes. 48. 16 ... Und nun fendet mich ber herr und fein Geist." Allein Letteres bezieht fich nicht auf die Unterordnung der Ratur, fondern auf die Menschwerdung, in ber fich allerbinas ber Sohn unter ben heiligen Beift, ja felbst unter bie Engel (Bebr. 2, Q.) erniedrigte; man tonnte es indeg auch fo erflaren, daß gur Befrenung ber Rreatur aus bem Dienste ber Gitelfeit und gur Wiederherstellung ber gefallenen Menscheit die Menichwerbung einer feligen und göttlichen Macht erforderlich gewes fen und bag bieg Geschäft eigentlich bem heiligen Geiste jugetommen mare; diefer aber, weil bagu unvermogend, fatt feiner, ben Sohn, ber allein im Stande war, ein fo schweres Wert zu vollziehen, gleichsam vorgeschoben habe, und daß also ber Bater, als das Princip, ben Sohn, und mit ihm augleich ben heil. Geift fenbe, ber nach ber Berheißung auf Diefen herabkommen und jum Beile ber Menschen mitwirken folle; - ober endlich, man konnte auch mnouz hier ale Accusativ faffen und übersetzen: ber Bater fendet mich und feinen Beift. Jedenfalls bleibt es baben, bag ber heilige Geift burch ben Logos hervorgebracht, und ihm somit in berselben Beise und in bemselben Grade untergeordnet ift, wie er felbst bem Bater e).

Das Mefen bes Geiftes läßt fich bezeichnen, als ber Inbegriff und die Substanz ber göttlichen Gnadengaben, welche von Gott gewirft, burch Christum vermittelt wird, als heil. Geist aber seine Wesenheit und Bestehung hat. Go mannig-

tione s. spiritus, vel meritorum ratione sanctificata, sancta dicetur. Bg. S. 114.

<sup>&#</sup>x27;e) in Joh. II, 6. Bir haben diese Entwicklung gegeben, um zu zeigen πῶς, εἰ ,,πάντα δι αὐτοῦ ἐγένετο" καὶ τὸ πνεῦμα διὰ τοῦ, λόγου ἐγένετο, ἔν τῶν πἀντων τυγχάνον ὑποθεοτέρων τοῦ δι οῦ ἐγένετο, νουύμενων. in Matth. XIII, 18. de Princ. I, 3. 7. Ne quis sane existimet, nos — praetulisse per hoc patri et filio Spiritum », vel majorem ejus asserere dignitatem, quod utique valde inconsequens est.

faltig er baber auch in seinen Offenbarungen und Gaben ift, fo ift er boch in fich felber Gins, wie Paulus 1 Rorinth. 12, 4. andeutet f). - Seine Birffamteit ift enger als die bes Batere und bee Sohnes; fle erftredt fich nicht, wie bie bes Baters, auf bie gesammte leblofe und belebte Schöpfung, nicht einmal auf Die vernünftigen Wefen, welche zwar burch die Theilnahme an dem Logos vernünftig find, aber noch in ihrer Sündhaftigfeit beharren: fondern lediglich auf die Beiligen, auf diejenigen, welche bereits, burch ben Gohn erneuert und gereinigt, zu feiner Aufnahme fähig geworden find; denn in einer unlautern und fündigen Seele tann ber beilige Beift nicht wohnen 8). Daher beschränfte fich feine Wirksamkeit vor ber Erscheinung Chrifti nur auf Benige, auf die Propheten und einige Formen; mit berfelben aber, und insbesondere nach feiner Auferstehung, breitete fie fich weiter aus. Gie besteht barin, bag er bie, ihm inwohnende, Fulle der Gnadengaben mittheilt und baburch Erleuchtung ber Seelen, Erfenntnif ber tiefern Wahrheiten, Beiligung bes Bergens und bes Manbels bewirft. Daben richtet er fich, gleich bem Sohne, nach ber Empfänglichkeit und Burbigfeit ber Ginzelnen und wirb indem er bem Ginen, nach seinem jedesmaligen Standpunft, bie Gabe ber Weisheit, bem Andern, die der Gnofis, dem Ans

f) in Joh. a. a. D. cimai d'à τὸ αριον πνεθμα την, εν ουτως είπω, ύλην των από θεοῦ χαρισμάτων παρέχειν τοῖς δι αὐτὸ καὶ την μετοχην αὐτοῦ χρηματίζουσιν αρίοις, τῆς εἰρημένης ϋλης των χαρισμάτων, ἐνεργουμένης μὲν από τοῦ θεῖ, διακονουμένης δὶ ὑπὸ τοῦ Χριστοῦ, ὑνεστώσης δὸ κατὰ τὸ άγ. πνεῦμα. de Princ. II, 7, 3. In spiritu s. omnis est natura donorum. I. 3, 7. Sp.si gratia, quae dignis praestatur, ministrata quidem per Christum, inoperata autem a patre;—hoc, quod donum sp. dicitur, manifestatur per filium et inoperatur per Deum patrem. 7, 1. Sicut idem ipse Deus, atque idem ipse Christus, ita idem Spir, s. est, qui in prophetis et in apostolis fuit. 3met beilige Geifte lehren nicht einthal die Häretifer.

g) in Joh. XXXII, 6. Dieg wird durch die allegorische handlung bes Bufmaschens dargestellt; erft in denen, Die durch Jesum abge-

dern den Glauben verleiht — in jedem gerade das, dessen der Empfänger bedarf h). Wie also seine Wirksamkeit die des Sohmes voraussetz, so führt sie hinwiederum tiefer in seine Gemeinschaft hinein, verkläret Christum in den Herzen der Gläusibigen und erhebt sie auf diese Weise allmählich, reinigend und läuternd, von einer Stufe der Erkenntnis und Heiligung zur andern, die zu dem höchsten Grade der Bolltommenheit und Lauterleit: also daß das Sehn, das sie von Gott empfingen, in ihnen zu seiner urspünglichen Neinheit und Gotteswürdigkeit: zurückgeführt und so vollkömmlich wird, wie der Urheber des Senns selbst ist i).

Heiligen Geist nicht vergeben werden kann; es geschieht dieß nicht deshalb, weil etwa der Geist den Bater und den Sohn an Würde überträfe, sondern weil der, welcher sie begeht, auf einer höhern Entwicklungsstufe des christlichen Lebens steht, und also auch weit mehr zurechnungsfähig ist, als wer gegen den Bater oder Sohn sündigt. Wer erst des Sohnes theilhastig und dadurch vernünftig ist, scheint, wenn er sindigt, in Unvernunft und Unwissenheit zurückzusunden und beshalb Berget.

majden find. kann der Geift moditen. XXVIII, 13. c, Cels. V.

1. de Princ. I, 3, 5. Just. ad Men. (G. 46) ττι σε πττος
το πνευμα αγιον, επὶ μονους τους αγούς σεικνούμενον.

im Lat. 5. 6. 7. Operatio virtuis Des patrici el film indiscrete (?) superi omnem produnditur measurang. Spiritus si vero participationem a sanctis cantumined hebes invenimus. — A gratic Spi s. dignis praesistum paçundum meritum corum, qui, capaças eius afficiuntur, in Matth. XII, 40.

Hem. in Num, VI, 3., Fragm. in Jes. Vol. III. p. 105.

h) de Princ. II, 7. 3. Aliis praebetur per spiritum s. sermo sapientiae, aliis sermo scientiae, aliis fides, et ita per singulos, qui eum capere possunt, hoc efficitur vel hoc intelligitur ipse spiritus, quoi indiget ille, qui cum participare meruerit. IV. 32.

profectum sincoritatis ac puritatis accipit, ut hoc quad accepit a Deo ut esset, tale sit, quale Deo dignum est, co, qui ut esset pure utique praestitit ac perfecte: ut tam dignum est id quad est, quan est ille, qui id cese feoit.

hung erhalten zu können; wer aber bereits ber Theilname an bem heil. Geiste gewürdigt wurde und sich gleichwohl wieder bem Schlechten zukehrt, ber sündigt mit Wissen und Absicht, und verdient keine Bergebung mehr 4).

Fassen wir nun das Bisherige zusammen, so ergeben sich für die Lehre von der Trinität —, welche das Fundasment ber khriftl. Kirche ist — folgende Hauptpunkte:

Es sind brei göttliche, selbständige Person, lichkeiten (hypostasen); der Bater, der Sohn und der heil. Geist, welche die heilige Triad constituiren. Ihr Gemeinssames ist das göttliche Seyn (die Sedrus) nur mit dem Unterschiede, das es im Bater urwesentlich und primitiv, in den beyden andern aber abgeleitet ist. Der Bater ist der Urgrund, allein ungezeugt, und über beyde in dem Maase erhaben, als sie es selbst über alle andern Wesen sind. Der Sohn ist die Urossendarung des Baters und der Bermittler aller weitern Entwicklung des absoluten Ledens, vom Bater in Swizseit gezeugt und darum geringer. Der heil. Geist endslich ist die erste Offenbarung des Sohnes und verhält sich zu ihm gerade so, wie er zihm Bater — die drei Hyposkasen sind also nicht Einer, sondern Eine, —

Die Birksame it bes Baters erstreckt sich auf Alles was überhaupt ist, und besteht in der Mittheilung des Senns; die des Sohnes bezieht sich auf die Vernunstwesen und besteht in der Mittheilung der Bernunft; die des heiligen Geistes besschränkt sich auf die Heiligen und vollender in ihnen das, vom Bater ausgehende, durch den Sohn wermittelte, Werk der Ersteuchtung, Heiligung und Beseligung ).

k) in Joh. II, 6. XXVIII, 13. de Princ. I, 3, 7. Tract. in Matth. 35, p. 913.

<sup>1)</sup> de Princ. I, 3. das angef. Fragne. and Justin im Susammenhang:
öte ö ele Dede nai matne surizon ta marta! paaret eiç
ënastor too örtor, eletadesod; ënastop and tod islou to
esrae or pag sessel inatrum se maga tor mathea o vioc,

φθάνων έπὶ μόνα τὰ λογικά. Φιύτιφος γάφ ἐστι τοῦ παπατρὸς παρὰ τὸν υἰὸν καὶ τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον ἡ δύναμις τοῦ πατρὸς παρὰ τὸν υἰὸν καὶ τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον, πλείων δὲ ἡ τοῦ υἰρῦ παρὰ τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον, καὶ πάλιν δὲ ἡ τοῦ υἰρῦ παρὰ τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον, καὶ πάλιν δὰ ἡ τοῦ υἰρῦ παρὰ τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον, καὶ πάλιν παρὰρουσα μᾶλλα ἀγια.

Der Inbegriff biefer, aus Gott von Ewigkeit her hervorgegangenen, vernünftigen, freien und völlig gleichen Befen ift nun eben bie anfängliche Belt, Die Welt ber Geifter, die nicht etwa blos in der Borstellung besteht, sondern volle Realität und Wahrheit hat. - Bon ihr find alle vernünftigen Rreaturen ausgegangen, nach ihrem Borbilbe ift (fpaterhin) alles Sichtbare und Sinnenfällige geschaffen und zu ihr fehrt am Ende Alles wieder gurud. - Bon ihrer Erichaffung handelt Genef. 1, 1. "Im Anfang fchuf Gott ben. himmel." Denn unter bem himmel ist hier bie gesammte geistige Substanz, welche urfprünglich und vor allem Undern geworden ift, ju verftehen, mahrend bie Erbe ben materiels Ien Stoff und bas Firmament, v. 7. den forperlichen Simmel bebeutet. . In Begiehung auf ben Geift bes Menschen wird baffelbe v. 26 gesagt, im Gegensat ju Cap. 2,7, wo von ber nachmaligen Körperbildung bie Rede ift 5).

## II. Die Ginnenwelt.

Betrachten wir dagegen die Welt, wie sie in ber Ersicheinung sich dargestellt — welch ein Unterschied zwischen jener ursprünglichen! — Wir gewahren da eine wunderbare Mannigsaltigkeit der Wesen und Individualitäten, der Formen und Gestalten, einen beständigen Wechsel, ein in Gegenssätz auseinandergehendes Leben, eine Mischung von Leiblichem und Geistigen, von Gut und Bös, von Tod und Leben. — Wir bemerken eine lange Reihe an Macht, Würde und Herrslichseit verschiedener Geister, von den obersten Ordnungen dersselben an, durch die verschiedenen Klassen der Engel hindurch, bis herab zu den bessern Menschen; und — ihnen gegensüber — eine Stufensolge böser Geister unter vielsachen Ramen, vom Teusel und seinen Dämonen, bis zu den schlechtes

bet in omnibus apparere. I. 8, 2. — Origenes entwidelt übrigens die Grunde für die ursprüngliche Beschaffenheit der vernunftigen Besen mehr von unten nach oben.

s) Homil. in Genes. I, 1. in Matth. XIV, 16. Prologus in Cant. Cant.

bie Welt unendlich, so bliebe sie der Erkenntnis Gottes ewig unerreichbar; er könnte sie niemals mit dem Gedanken umfassen, noch auch das Zukünstige vorauswissen; denn das Erskennende muß immer üher seinem Objecte stehen, und der Schöpfer über dem, das er gemacht hat b). Nur die Sünde hat kein bestimmtes Maaß, nur das Böse ist seiner Natur nach unbegrenzt und kann darum auch kein Gegenstand der götte lichen Vorsehung sehn o); was unter diese fallen soll, muß nothwendig eine Begrenzung haben.

In dem eben Gesagten scheint nun aber ein Widerspruch zu liegen; denn während einerseits Gott von Ewigkeit her als Schöpfer sich offenbaren muß, erscheint andrerseits die Annahme einer, nach Umfang und Dauer unendlichen Welt unsstatthaft, theils wegen der Beschränktheit der göttlichen Allsmacht, theils weil die Schrift 1 Mos. 1. einen zeitlichen Ansfang der Schöpfung lehrt. Dieser Widerspruch lößt sich jedoch, wenn man mit der Schrifts und Kirchenlehre annimmt, daß zwar diese sichtbare Welt einen Ansang in der Zeit genoms

men habe und eben so ein Ende nehmen werde, Pf. 102, 27. Matth. 24, 25,, daß aber vor ihr schon eine andere, (ober mehrere) gewesen sen, und nach ihr wieder eine andere und sosort eine Reihe auf einander folgender, nicht neben einander bestehender, Welten zum Dasen kommen werde. Se-

b) de Princ. II. 9, 1. ben Just. ad Men. ἐν τῆ ἐπινουμένη ἀςχῆ τοσοῦτον ἀςιθμόν τῷ βουλήματι αὐτοῦ ὑποστῆσαι
τὸν θεὸν γοεςῶν οὐσιῶν, ὅσον ἡθύνατο διαςκέσαι πεπέςασμένην χὰς εἶναι καὶ την θύναμιν τοῦ θεοῦ λεκτέον ἐἀν
τὰς ῆ ἀπειρος ἡ θεία δυναμις, ἀνάγκη ἀὐτην μης ἐαυτὴν γοιῖν, τῆ γὰς φύσιι τὰ ἀπειρον ἀπερίληπτον κ. τ. λ.
in Matth. XIII, 1. de Princ. III, 5, 2. Nachdem er gezeigt, daß
biese Welt nicht endlos fortdauere, sagt er: Wir fragen den
Gegner, ob Gott Alles begreisen fönne? si dixerit, quia omnia
comprehendit (Dous) superest, ut eo ipso, quo comprehendi
possunt, et initium habere intelligantur et sinem. Nam quod
penitus sine initio ullo est, comprehendi omnino non potest
etc. — Homil. in Numer. IV, 1. Die Jahl 22 enthält nach
mystischen Berhältnissen die Gesammtzahl aller Arten der Wesen.
c) c. Cols. IV, 63.

nes beweisen die Worte des Predigers 1, 9 u. 10: "Geschiehet auch etwas Reues unter der Sonne, davon man sagen möchte, siehe es ist neu? Denn es ist zuvor auch schon gewesen in den Zeiten, die vor und waren;" dieses, Jesaias 65, 17. "Ich will einen neuen himmel und eine neue Erde schaffen, spricht der Herr." Agl. Ephes. 2, 7. d).

Das nun, was zuerst und ursprünglich geschaffen wurde, ist das Unsichtbare, die übersinnliche, körpersofe geistige Welt, von der heil. Schrift das Haus des Baters oder der himmel genannt ). Sie besteht aus einer bestimmten Zahl vernünftiger Wesen, die von Ewigseit her aus Gott hervorgegangen, durch die Gemeinschaft mit ihm selber göttlicher Natur sind, und frey von den Banden des materiellen Stoffs in keinerley Körper eingeschlossen, als reine Geister ein heiliges und seliges Leben sührten: aus jenen Göttern, die Gott durch seinen Sohn und nach dessen sielt wessentlich das göttliche; denn sie eristiren eben dadurch, das sie an dem absoluten Seyn participiren, sie sind dadurch vernünstig, das sie an der absoluten Bernunst, dem Sohne,

d) de Princ. II, 3, 5. III, 5. 1. 2. 3. u. das Fragm. ben hieronymus: Nobis autem placet et ante hunc mundum alium fuisse, et post istum alium futurum. Hom. in Jes. IV, 1. Bgl. Justin. ad Men. υποτίθεται, Ως. διαφέςους κόσμους συστήναι τε καὶ συνίστασθαι, τοῦτο μὲν παρελθόντας, τοῦτο δὲ μέλλοντας.

e) de Princ. II. 9. 1. Bg. das Fragm. bey Just. S. 153 n. b)
II. 9, 6. III. 5. 4: Beil die Bollendung der heilig en im Un
sichtbaren liegt fuerunt sine dubio sancti jam in initio in his,
quae non videntur et aeterna sunt. III. 6, 1. nach hieron.
zu Röm. 8, 21. Alle Kreatur sehnet sich mit uns 20. hog sie
intelligimus, ut primam creaturam rationabilium et incorporalium esse dicamus, quae non serviat corruptioni, eo
quod non sit vestita corporibus.

f) S. die Stellen S. 105. 121. in Joh. I, 34. ο τοίνυν των όλων θεὸς πρωτόν τι τῆ τιμῆ γένος λογικὸν πεποίπιεν, ὅπες οἶκαι τοὺς καλουμένους θεούς — Θρόνοι, ἀρχαί — Sel. in Psalm. (Vol. II. 833.) θεοί, μετουσία θεότητος — de Princ. III, 3. participium divinitatis sumunt. — Ihre Rörperlosigfeit in Joh. I, 17. Die heiligen führten anfangs

und heilig baburch, bag fie an bem h. Geifte theilnehmen. Das aber an etwas theilnimmt, bas ift mit bem, weldes an berfelben Sache theilnimmt von einerlei Substang und Ratur; fo find alle Augen, die des Lichtes theilhaftig werben, gleicher Natur, fo ift febes Gebor, bas ben Schall aufnimmt, gleicher Ratur, obwohl ber Grab ber Theils nahme perschieben senn fann; und eben so ift jeder Beift, ber an bem geistigen Lichte (b. i. an ber göttl. Ratur) participirt. mit jedem andern, ber auch Theil daran hat, ohne Zweifel von aleicher Ratur. - Run fteht aber mit ber geistigen, vernünftigen Natur in Gemeinschaft Gott, ber eingeborne Sohn und ber heilige Beift; es ftehen bamit in Gemeinschaft bie Engel, bie Gemalten und bie übrigen Machte, es verspurt fie ber innwendige Mensch, ber Geift bes Menschen: Daraus folat, baf Gott und diefe Geifter gemiffermagen Eines Befens find 8), fo bag alfo Er ber Inhalt ihres Denfens und Lebens, bas Maag ihrer Bewegung und überhaupt Alles in Allem in ihnen ift h). - Dennoch aber find fie defhalb nicht das absolute Senn und Les ben, nicht bas Urgute, ober Gott felbit; benn fie

αυλον πάντη καὶ ἀσώματον ζωήν ἐν μακαριότητι. de Princ, II. 91. . . S. Anmert.

<sup>8)</sup> S. Den S. 104 ff. Exhort. ad Mart. 47. καὶ σαρίς, ότι κόπτες καστον μίλος κμῶν πρός τι πέρυκεν εἰκειότητα σάζειν — εἰ ἐφθαλμοὶ πρὸς τὰ ὀρατὰ κ. τ. λ. οῦτω νοῦς πρὸς τὰ νοῦτὰ καὶ τὸν ἐπέκενα τῶν νοπτῶν θεόν. de Princ. IV, 36. — Si ergo coelestes virtutes intellectualis lucis, id est divinae naturae — et humanae animae ejusdem lucis participium sumserunt, et ita sunt unius naturae ad invicem, uniusque substantiae. Das Beitere ben hieron. ad Avit. Intellectualem rationabilemque naturam sentit Deus et unigenitus Filius ejus et Spiritus s.; sentiunt angeli et potestates ceteraeque virtutes; sentit interior homo, qui ad imaginem Dei conditus est. Ex quo concluditur, Deum et haec quodemmodo unius esse substantiae.

h) de Princ. III, 6. 3. Diese Worte braucht Origenes von bem Bustande ber kunftigen Bollendung, allein nach seinem Grundsfage: bag bas Ende in den Anfang jurudkehre und ihm vollskommen gleiche, gilt es auch von dem ursprünglichen Zustand.

besiten bie geistige, göttliche Ratur nicht urwesentlich und eis genthumlich, fondern als etwas Mitgetheiltes und von Außen her Verliehenes; nicht von Natur, sondern aus Gnaden; nicht aus und burch fich felber, fondern eben nur burch Theils nahme baran. Und bief ift ihre Rreatürlichkeit und Enblichfeit i), in ber zugleich bie Möglichfeit bes Ab falle liegt. In ber Gottheit findet freylich eine folche Dog: lichkeit nicht statt, benn in ihr haftet bas Gute wesentlich und unwandelbar; aber bas mitgetheilte und angezeugte Bute tann nicht auf gleiche Weise wie bas, feinem Wesen nach Gute, gut fenn; es ift ale ein Infalliges, auch manbelbar, ale ein Gegebenes, auch verlierbar; benn was accidirt, tann auch becibiren, und mas geschenft ift, fann wieder genommen wer-Wem es aber fehlt, bem fehlt es aus eigner Schuld, weil er versäumte, in ber Theilnahme an bem lebendigen Brob und an bem mahren Trante, b. i. an bem gottlichen Leben, gir beharren, burch welches genährt und getränkt bie Alügel ber Seele wachsen k)." Der Schöpfer hat nämlich Alle, von

i) in Joh. II, 4. Der Sobn ist die Luń — an dem die λογικά participiren. — εὐδὰ ἀδύνατον τὸν μετέχοντα τῶς ζωῆς, καὶ διὰ τοῦτο ζῶντα χρηκατίζοντα, αὐτὸν γενέσθαι ζωάν. — 11. "ζῶ ἐγὼ" λέγει κύςιος, τάχα τοῦ κυρίως ζῶν καρὰ μόνφ τη χάνοκτος τῷ θεῷ — οὐδινὸς τῶν καρὰ τὰν θεὸν ζάντων χρητος τὰν ἀτρεπτον πάντη καὶ ἀναλλοίωτον ζωήν. — «Daraus foigt dann 12: — weil Leben und Seligseit in Gott Eins ist — ότιποτοῦς λόγικὸν μιά εὐσιω-δῶς (im pragnanten Sinn) ἔχειν, ὡς ἀχώριστον ευμβεβυ-κός, τὴν μακαρίστητα καὶ τὰν προηγουμένην ζωήν — wie fönnte es außerdem heißen, daß Gott allein Unsterblichseit hat? — de Princ. I, 2, 4. Die Rreaturen konnten von Gott abfallen, pro éo quod von naturaliter, id est substantialiter inesset eis bonum. 5, 3. — 8, 3. wo" dieß an den einzelnen Geiten deß Gohnes nachgewiesen wird.

k) c. Cels. VI, 44. οὐ γὰς οῖοντ΄ ἔν ὁμοίως εἶναι τῷ αὐσιωδως αγαθῷ ἀγαθὸν τὸ κατά συμβεβναὸς καὶ ἐξ ἐπιγενήματος ἀγαθόν κ. τ.λ. — (de Orat. 27. de Princ, I. 6, 2, In sola Trinitate, (pielleicht Βεότητε)

ihm erschaffene Geister mit freier Selbstbestimmuna (To auregogoror) begabt; diese ift ein wesentlicher Bestandtheil ber Bernunft, ein unveräußerliches Gut ihrer Ratur, bas fie nicht verlieren fonnen, ohne damit ihr Befen felbit zu verändern oder zu verlieren. Bermoge ders felben fteht es ihnen nun fren, im Guten, ober, mas baffelbe, in ber Gemeinschaft mit Gott zu beharren und fo nach ber Absicht bes Schöpfers bas ihnen verliebene Gute zu bemahren und felbstthatig ju ihrem Eigenthum ju machen; ober aber, fich davon abzumenden und bofe ju werden; benn bas Bose ift ber Mangel bes Guten 1). In Gott ift Frevheit und Nothwendigfeit eins; für ihn gibt es feine Wahl zwischen Gut und Bos, benn fein Wille ift bie unwandelbare Richtung auf bas absolut Gute, b. h. auf fich felber. Aber bie Frenheit ber endlichen Wefen ift - negativ - Abwesenheit bes Awangs ober ber Nöthigung, - positiv - bas Bermögen,

quae est auctor omnium, bonitas substantialiter inest: caeteri vero accidentem eam et decidentem habent - si vero ab bujusmodi participatione negligant, tunc vitio propriae desidiae alius citius, alius tardius - ipse sibi causa sui lapsus efficitur. Bg. bas Fragm ben Juft. ju biefer Stelle. - I. 5, 5. Quod accidit et decidere potest. 8, 3. II, 9, 2. Verum quoniam rationabiles istae naturae, quas in initio factas supra diximus, factae sunt cum ante non essent, necessario convertibiles et mutabiles substiterunt: quoniam quae. cunque inerat substantiae earum virtus non naturaliter inerat, sed beneficio conditoris. Quod ergo sunt, non est proprium sed a Deo datum; et omne quod datum est etiam auferri et recedere potest. Recedendi autem causa in eo erit. si non recte et probabiliter dirigitur motus animorum. Vo. luntarios enim et liberos motus a se conditis mentibus creator indulsit, quo scilicet bonum in eis proprium fieret, cum id voluntate propria servaretur: sed desidia et laboris taedium in servando Bono et aversio ac negligentia meliorum, initium dedit recedendi a bono; recedere autem a bono non aliud est quam effici in malo. Certum namque est, malum esse bono carere.

f. Note k) de Orat. 29. Αγούμαι δη του Θεον εκάστην λογικήν οἰκονομεῖν ψυχήν, ἀφοςῶντα εἰς την ἀἰσιον αὐτῆς

fich nach benden Seiten hin zu entscheiben, fich für bas Gute ober für bas Bofe ju bestimmen: bas Bahlvermogen, bie Selbstbestimmung. Daher bleibt ihr Wille ewig manbelbar m), und es findet felbst auf ber höchsten Stufe ber Bollfommenheit immer noch die Möglichkeit des Abfalls, aber auch ben ber tiefften Berfuntenheit und Schlechtigfeit, Die ber Umfehr und Besserung Statt. Wohl hatte Gottes Allmacht bie vernünftigen Kreaturen gleich Anfangs fo erschafs fen tonnen, daß fie fur bas Schlechte vollig unempfänglich gewesen maren; allein er wollte burch sittliche Wesen verherrlicht fenn, und ohne Freiheit giebt es zwar tein Bofes, aber auch teine Sittlichkeit und feine Tugenb; wo fie fehlt, ba fällt auch ber Unterschied zwischen Gut und Bose und damit Berdienst und Schuld hinweg. Darum schuf er die vernünftigen Wesen mit Frenheit, und als freie sind fie gugleich gurechnungsfähig; ihr fittliches Berhalten bereitet ihnen lob ober Tabel, gohn ober Strafe und begründet ihr (fünftiges) Schicksal, indem die göttliche Gerech-

ζωνν, αἰς ἔχουσαν τὸ αὐτιξούσιον καὶ παρά τήν ἰδίαν αἰτίαν ήτοι ἐν τοῖς αρείττοσι κατ ἐπανάβασιν έως τῆς ἀπρότητος τῶν ἀγαθῶν γιγνομένην, καταβαίνουσαν διαφόρως εξ ἀπροςεξίας ἐπὶ τὰν τοσήνδε ἡ τοσήνδε κακίας χύσιν. de Princ. II. 9, 6. Rationabiles creaturae arbitrii facultate donatae sunt; libertas unumquemque voluntatis suae vel ad profectum per imitationem Dei provocavit, vel ad defectum per negligentiam traxit. I. 8, 3. II. 3, 3. III. 1. Driggenes nennt die Selbstbestimmung häusig τὸ ἐρ μμῖν — ἡ τῶν λογικῶν κίνησις — τὸ ἡγεμονικόν — und braucht dafür auch oft λόγος; benn Beydes ist ihm ungertrennlich: "die Selbstbewegung der logischen Wesen ist ihre Frenheit und was sich durch sich selbst bewegt, ist nothwendig vernünftig. — Wer die Frenheit läugnet, läugnet auch die Bernunft und die Persönlichsteit." de Orat. 6. de Princ. III. 2 u. 3.

m) c. Cels. III, 70. V, 21. am Schluß. de Princ. I, 8. II. 3. 3. rationabiles creaturae a quibus nunquam aufertur liberi facultas arbitrii. — III, 1, 3. 4. 5. — Homil. in Num. XX, 3. Sui arbitrii est anima et in quam voluerit partem ei est liberum declinare. Bgl. die Stellen unter k u. 1.

tigkeit jedes nach bem Maaße seiner Bürdigkeit behanbelt n).

In dem bisher beschriebenen Berhaltnig ber vernünftis gen Besen zu Gott liegt zugleich ihre Unsterblichkeit. Da fie nämlich an ber geistigen, gottlichen Ratur theilnehmen, diese aber unvergänglich und ewig ist, so muffen auch fie unvergänglich und ewig fenn. Gelbst wenn sie sich, fraft ihres fregen Willens, von Gott abfehren und baburch bas mahre Leben verlieren, fo hat dieg doch feine Bernichtung ihrer Substanz zur Folge, weil ihnen felbst bann noch immer einige Abnlichkeit mit bem Urbild, die Fabigfeit Gott gu erfennen und aufzunehmen, somit auch die Möglichkeit ber Gris ftenz bleibt. Ein weiterer Beweis für ihre Unsterblichkeit. liegt in ber, ihnen eingepflanzten, und niemals gang zu vertilgenden, Sehnsucht nach Bereinigung mit Gott; benn marum follte ber Schöpfer bieß Berlangen in ihre Ratur gelegt haben, wenn es nicht und niemals gestillt werden konnte? Es ist ja im Grunde nichts Anderes, als bas Streben bes Bermandten zu bem Bermandten, ber Bug bes endlichen Geiftes ju feinem Urquell, ber menschlichen Bernunft zu bem göttlie chen Logos, welcher überall Alles durchdringt und belebt, von bem wir ernährt, in die Wahrheit geleitet, und mit jenem ewigen Lichte ber Erfenntniß erleuchtet werben, durch welches allein das Göttliche geschaut werden fann. Marum follten wir also zweifeln, daß einst die Seele (nach Ablegung Alles beffen, was sie jest beschwert) in ihm ihre Ruhe und Seligfeit finden merbe 0)?

n) c. Gels. IV, 3. αρετής μεν εάν ανέλης το εκούσιον, ανείλες αὐτής και την οὐσίαν. de Princ. I, 5, 3. — I, 5, 2. Omnis creatura rationabilis laudis et culpae capax est; propter quod recto etiam poenis et suppliciis subjacet. S. unten.

ο) Exhort. ad Mart. 47. έτι θε καὶ φιλοζωεί ανθοωπος, πείσμα λαβών περὶ οὐσίας λογικῆς ψυχῆς, ώς εχούσης τι συγγενες θεῷ νοερὰ γὰς εκάτερα καὶ ἀόρατα κ. τ. λ. de Princ. II, 11, 4. III, 1, 13. ἄφθαρτον γὰς φύσιν πεποίηκε τὴν νοερὰν (ὁ θεὸς) καὶ αὐτῷ συγγενῆ. IV, 36 Quoniam ipsa patris et fil. et spirit, s. natura, cujus solius

Das Rähere über die ursprüngliche Beschaffenheit jesner geistigen, unsterblichen Wesen ergibt sich aus der Idee bes Schöpfers, dessen Abbilder sie sud. — Dieser ist (f. oben) als der absolut Sevende, der absolut Eine, sich sels ber Gleiche; die Einheit aber kann nur wieder das Princip der Einheit, nicht der Mannigfaltigkeit seyn; sie muß sich in allem Gewordenen ausprägen, und es mussen somit alle Geschöpfe ursprünglich eins, gleich wesentlich und gleichs artig, ohne alle Berschiedenheit der Individualität und der Thätigkeit gewesen seyn P).

intellectualis lucis universa creatura participium trahit, incorrupta est et aeterna, valde consequens et necessarium est etiam omnem substantiam, quae aeternae illius naturae participium trahit, perdurare etiam semper et incorruptibilem esse et aeternam ff. III, 6. 5. in Joh. XIII, 59. In so sern bie Gunde der Abfall vom mahren Leben ist, die Geele ater sündigen kann, mag man sie sterblich nennen; ei di tin man-tedi diadusin nai ikantischen die die die die sern schillen, der Bestreiter der Unsterblichkeit) nues ou mostant siede sterbliche Bestenheit in eine unsterbliche, und die unsterbliche Natur in eine sterbliche verwandelt werden könne." Hom. in Levit. IX, 10. am Ende.

p) de Princ. I, 6, 2. Sicut unus omnium finis, ita unum omnium debet intelligi initium. II. 1, 1. ουτω 🔊 ποικιλωτάτου κόσμου τιγχάνοντος καὶ τοσαυτα διάφορα λογικά περιέχοντος, τί άλλο χρη λέγειν αίτιον γεγονέναι του ύπο-ธาที่งูลเ สบางงา ที่ To moitider The ลักอกาลธเลง าลึง อบ่า อับอโลง της έναδος απορρεόντων; ben Juftin. Ben Rufin: quam aliam causam putabimus tantae hujus mundi diversitatis, nisi diversitatem ac varietatem motuum ac prolapsuum eorum, qui ab illa initii unitate atque concordia, in qua a Deo primitus procreati sunt, deciderunt, et ab illo benitatis statu commoti atque distracti, diversis dehine motibus ac desideriis agitati, unum illud et indiscretum naturae suae bonum - pro intentionis suae diversitate in varias deduxerunt mentium qualitates. II. 9,6. Quia (Deus) corum quae creanda erant, ipse existit causa, in quo neque varietas aliqua, neque permutatio - inerat, aequales creavit omnes ac similes, quos creavit quippe cum nulla ei causa varietatis ac diversitatis existeret, -

Der Eine ist ferner zugleich ber Gnte und Gerrechte; aus dem absolut Guten kann aber nur wieder Gustes hervorgehen und sind daher alle Wesen, in so fern sie von ihm geschaffen sind, auch durchaus gut und volltomsmen a). — Sind sie aber alle gut und zwar gleich gut gesschaffen, so kann auch kein Unterschied der äußern Berhältsnisse, des Rangs oder des Wirtungskreises ben ihnen statzsinden; es kann weder höhere noch niedere Klassen und Gatztungen derselben geben, sondern sie mussen sämmtlich dasstelbe Raaß der Würde, der Ehre und der Sezligkeit bessigkeit bessighere, die sich gegen jede Kreatur nach deren sittlicher Würdigkeit verhält. Die Annahme einer ursprünglichen Rangsverschiedenheit höbe die göttliche Gerechtigkeit gerabezu- auf r).

Die Wefenseinheit aller Bernunftwefen bebt Origenes befonbers gegen die Gnoftifer bervor.

g) in Joh. XIII, 37. 3u 3oh. 4, 34. έμον βεωμα — ίνα τελειώσω αὐτοῦ τὸ ἔργον. " Egyon Bedeutet bier die vernunftige Schöpfung, Tedesoly aber: perpolltommnen. Daraus fcheint ju folgen, bag jene unvollkommen, Gott alfo ber Schopfer des Unvollkommenen, und ber Logos gekommen fen, rours το ατελές ον τέλείον ποικσαί. Aber, fest Drig. bingu: πως σύκ atomor, tor ner marien aterous momente perorieas, tor de owthen to aredec teredelonieral nieder aredec: Es liegt bier ein tiefes Mofferium: raya vag ob mayrn dreλές το λογικον ών αμα το τεθείσθαι έν τω παραθέσω. -τέλειος ών (ὁ ανθρωπος) ατελής δια την παρακοήν γέpove. καὶ ἐδθήθα τῶ τελειώσοντος αὐτόν. c. Cels. IV, 69. Gegen ben Bormurf bes Celfus, bag nach chriftlicher Lehre Gott fein Werk erst verbessern musse: anfänglich navra naddiora τέτακται κ. τ. λ. -- (in Joh. I, 37) jest sen es durch die Gunde verderbt, aber ben ber endlichen Bollendung merbe alles Bose vertilgt, wore un eivas unde ihr ruxovear amagriar. in Rom. III, 3.

r) de Princ. II, 9, 4. Da Alles in der wesentsichen Gerechtigkeit erschaffen ist, so solgt: quod in his, quae facta sunt, nihil injustum, nihil fortuitum videatur, sed ompia ita esse, ut aequitatis ac justitiae regula expetit. (Quomodo ergo tanta ista rerum varietas s. unten) 9, 5. 7. Justiția creatoris de-Drigenes.

Der Inbegriff dieser, aus Gott von Ewigkeit her hervorgegangenen, vernünftigen, freien und völlig gleichen Befen ift nun eben die anfängliche Belt, die Welt ber Geifter, Die nicht etwa blos in ber Borstellung besteht, sonbern volle Realität und Wahrheit hat. — Bon ihr find alle vernünftigen Rreaturen ausgegangen, nach ihrem Borbilbe ift (fpaterhin) alles Sichtbare und Sinnenfällige geschaffen und zu ihr fehrt am Ende Alles wieder gurud. - Bon ihrer Erichaffung handelt Genef. 1, 1. "Im Anfang ichuf Gott ben. himmel." Denn unter bem himmel ist hier bie gesammte geistige Subftang, welche ursprünglich und vor allem Undern geworben ift, ju verftehen, mahrend bie Erbe ben materiel-Ien Stoff und bas Firmament, v. 7. den forperlichen Simmel bebeutet. . In Beziehung auf den Geist bes Menschen wird das felbe v. 26 gefagt, im Gegenfat ju Cap. 2,7, wo von ber nachmaligen Körperbildung bie Rede ift 5).

## II. Die Ginnenwelt.

Betrachten wir dagegen die Welt, wie sie in der Erscheinung sich dargestellt — welch ein Unterschied zwischen jener/ursprünglichen! — Wir gewahren da eine wunderbare Mannigsaltigkeit der Weseu und Individualitäten, der Formen und Gestalten, einen beständigen Wechsel, ein in Gegenssätz auseinandergehendes Leben, eine Mischung von Leiblichem und Geistigen, von Gut und Bös, von Tod und Leben. — Wir bemerken eine lange Reihe an Macht, Würde und Herrslichkeit verschiedener Geister, von den obersten Oxdungen dersselben an, durch die verschiedenen Klassen der Eingel hindurch, die herad zu den bessern Menschen; und — ihnen gegensther — eine Stusenfolge böser Geister unter vielsachen Rasmen, vom Teusel und seinen Dämonen, bis zu den schlechtes

bet in omnibus apparere. I. 8, 2. — Origenes entwidelt abrigens die Grunde für die ursprüngliche Beschaffenheit der vernunftigen Befen mehr von unten nach oben.

s) Homil. in Genes. I, 1. in Matth. XIV, 16. Prologus in Cant. Cant.

sten, verworfensten Sterblichen; auf unserer Erde selbst eine auffallende Berschiedenheit der Menschen, der sittlichen Zustände und der äußern Berhälnisse, in denen sie sich besinden, der Leiber, die ihre Seelen einschließen, der Schicksale, die sie betreffen, der Leiden und Freuden, die sie erfahren, der Bölster, der Gesetz, der Bildung, der Berfassung, der Umgebungen, unter denen sie leben, der anmuthigen oder düstern Orte, die sie bewohnen a).

Moher biese Berschiedenheit, die offenbar nicht in dem freien Willen der Geschöpfe ihren Grund hat? Wie läßt fie fich erklären, und mit der Idee des Einen, Guten und Gerechten Gottes vereinigen b).

Mollte man die fittliche Berfchiedenheit ber Gefchopfe von Gott herleiten, indem man behauptete, daß fie vermöge ihrer natürlichen Beschaffenheit, die einen mit Roth: wendigfeit gut und für bas Gegentheil schlechthin unempfanglich, bie andern mit Rothwendigfeit boje fegen, fo mur-De bamit nicht nur ihre freie Gelbstbestimmung gelängnet, fonbern auch Gott felbst zum Urheber bes Bofen gemacht, mas eben fo ungereimt als frevelhaft ware c). man aber ihre außerliche Berschiedenheit telbar von ihm herleiten, so ftritte bieß mit seiner abso-Inten Einheit, aus welcher nur wieder Eines und Gleiches tommen fann; auch wiberfprache es feiner Gerechtigfeit, baff er follte bem einen Theil ber Geschöpfe einen höhern, bem andern einen niedrigern Rang angewiefen, jenen ein glückliches, biefen ein ungunftiges Loos beschieben haben, ohne Rücksicht auf beren Berdienst und Bürdigkeit. drerseits darf jedoch der Grund jener Verschiedenheit auch nicht außer Gott gefest werben, weil fonft entweder ein boppeltes,

a) de Princ. I, 5, 1-3. II, 1, 1. II, 9, 3-5, Bgl. Mosheim Comment. p. 659 ff.

b) a. a. D. II, 9, 4. Ergo perscrutari tentabimus, quomodo ista tanta varietas mundi atque diversitas cum omni justitia ac ratione possit constare (Schniger, mit der Idee der Gerechtigkeit).

c) I. 5, 3. I. 8, 2. 4.

schöpferisches Princip angenommen, ober boch Borfehung und Weltregierung geläugnet, an bie Stelle bes lebenbigen Gottes ein blinder Aufall in die Welt eingeführt, und fo wieberum die mahre Idee von Gott aufgehoben murbe. alfo eine Erflärung gefucht werben, welche biefe Schwierigfeiten beseitigt, und eine folche ift im Bisherigen bereits ge= geben d). Es hat fich gezeigt, bag alle vernünftigen Wefen bas Bermögen ber freien Gelbstbestimmung und in ihrer Endlichfeit zugleich die Möglichfeit des Abfalls befigen. Möglichkeit ift zur Wirklichkeit geworben. aroffer Theil der Kreaturen trat durch eine freie Willends that - über bie mir jedoch nichts Raheres miffen - aus ber Gemeinschaft mit Gott, bem absolut Guten, heraus, und manbte fich mehr ober weniger bem Bofen gu; bamit mar bie ursprüngliche Einheit aufgeloft und gerriffen, es entstand . eine Disharmonie in der Geisterwelt, eine Mannigfaltigfeit ber Millensrichtungen und Individualitäten, eine - von Gott meber bemirfte noch gewollte - fittliche Berichiebenheit unter ben Geschöpfen, je nachdem bie einen tiefer gefalten maren, oder fich weniger weit von Gott entfernt hat-Run aber die Rreaturen sich nicht mehr auf gleiche Beife gegen ihn verhielten, tonnte auch Er, vermöge feiner Gerechtigkeit, fich nicht mehr auf gleiche Weise gegen fie verhalten, fondern er mußte fie, genau nach bem Maage ihrer verschiedenen Burbigfeit ober Unwürdigfeit auch verschieden behandeln e). Er schuf baher biefe materielle Belt gur Strafe für bie Abgefallenen, ichloß biefe in hylische Leiber ein und wies jedem Einzelnen eine Stelle und ein Berhältniß in ihr an, die dem Grade seiner Berschuldung vollkommen entspricht. Go beruht benn bie gegenmartige Ungleichheit ber Dinge auf ber Gleichheit ber Bergeltung, und bie Berichiedenheit ber Rlaffen un-

d) II, 9, 5.

e) Bgl. S. 107 u. 108. de Princ. II. 9, 6. et haet exstitit causa (bas so eben Gesagte) diversitatis inter rationabiles creaturas, non ex creatoris voluntate vel judicio originem trahens, sed proprio libertatis arbitrio etc. I, 8.

ter ben vernünftigen Wesen auf ihrer verschiebenen Burs bigfeit 1).

Die Bauptklaffen, die auf diese Beise unter ihnen entstanden, find brei. - Denen, die gang ober boch am meisten in ber ursprunglichen Gemeinschaft mit bem Guten beharrten, mies Gott ben hochsten Rang in ber Weltordnung an, gab ihnen einen großen umfaffenden Wirkungefreis und befleidete fie mit feinen, atherischen Leibern. bie oberen Ordnungen der himmlischen Geister, die Götter, die Thronen, die Gewalten, die Berrschaften — Ramen, die nicht ihre natürliche Beschaffenheit, sondern ihre Geschäfte bezeichs nen; - an fie ichließen fich biejenigen Wefen an, bie gwar tiefer, ale bie genannten, aber boch nicht völlig gesunten find, bie verschiedenen, jenen untergeordneten, Gattungen ber Engel, bie theils mit strahlenden, prachtvollen Rorpern befleis bet, als Sterne ihre Bahnen am himmel burchlaufen, theils über einzelne Theile ber Welt ju Regenten und Auffehern gefest, theils in andern Wirkungefreisen angestellt und mit mannigfaltigen Berrichtungen beauftragt find; Alles nach ber ftrengften Gerechtigfeit vertheilt und geordnet 6).

Die andere hauptklasse der Geister bilden die, so sich ganzlich. von ihrem Ursprung lodgerissen und dem Berberben, der Lüge, dem haß sich völlig hingegeben haben: die Dämonen. hieher gehört vor Allem der Satan, der zuerst abstel und die übrigen in seinen Fall verwickelte, außerdem eine große Zahl mächtiger und einflußreicher Wesen, die gleichsalle, je nach dem Grade ihres Absalls, in verschiedene Ordnungen eingetheilt, in gröbere Körper eingeschlossen worden sind, und

f) II. 9, 8. inaequalitas rerum retributionis meritorum servat aequitatem. 9, 2. III. 5, 4. besonders die Fragm. ben hieronymus ad Avit. zu diesen Stellen. Anmerk. Bgl. I, 5 ganzin Joh. XIX, 5.

g) in Matth. XVII, 2. in Joh. II, 17. Θεόνος, ἀξχή, ἰξουσία οὐχὶ φύσεων ζώων ἐστὶν ὀνόματα — ἀλλὰ τάξεων — καὶ πραγμάτων, ἐφ' ὧν ἐτάχ Θκσαν οἱ οὖτω προςαγορευόμενοι. — de Princ. I, 5, 1. — 6, 2. gan; ; insbesondre das griech. Fragment bey Just. 1. 8, 1. 2. 4. Bgl. Abschn. IV.

dem Reiche bes Guten feindselig entgegenstehen, von Gott aber dem kunftigen Gerichte aufbehalten werden h).

Die unterste, durch den Abfall entstandene, ihrer sitzlichen Beschaffenheit nach aber zwischen diesen beyden in der Mitte stehende Klasse bilden die Menschen. Auch unter ihnen sinden wieder vielsache Berschiedenheiten sowohl des sittlichen Standpunktes als der äußerlichen Berhältnisse statt, die alle die ins Kleinste und Einzelnste ihrem frühern Berhalten gemäß von Gott geordnet sind i). — Ob endlich einzelne Seelen durch fortgesetzte Berschlechterung so tief heradsinken, daß sie zur Strase in Thierkörper eingekleidet werden mußten, ist ungewiß, nach der Analogie des Bisherigen
aber sehr wohl möglich; die Lehre der griechischen Philosophen von der Seelenwanderung hingegen, durchand verwerslich k). —

Auf biese Weise lösen sich bie oben erhobenen Schwieserigkeiten auf; es wird bas Dasenn ber materiellen Welt und bie sittliche, so wie die äußerliche Berschiedenheit ihrer Bewohner befriedigend erklärt, die Freiheit und Sittlichkeit der versnünftigen Wesen gerettet, seder Zufall ausgeschlossen, und die

h) de Princ. I. 8, 4. I. 5, 2. Homil, in Exod. VIII, 6. daemonum mentes prorsus a Deo sese averterunt; quare suae ipsorum voluntati a Deo relinquuntur — indigni sunt, quiin praesenti saeculo corripiantur, sed in futuro recipient, quae merentur.

in Joh. I, 34. πρώτον γένος λογικόν, θεοὶ - δεύτερόν, θρονοι, καὶ τρίτον άρχαί εύτω δε τῷ λογικῷ καταβατίον ἐπ ἔσχατον λογικὸς, τάχα εὐκ άλλο τι τοῦ ἀνθρώπου τυγχάνον. in Matth. XV, 27. de Princ. I, 8, 4. Est unus iste summus et excellentissimus ordo in coelestibus rationabilis creaturae gloriosa officiorum varietate dispositus. Est et alter ordo rationabilis creaturae, qui se ita praeceps nequitiae dedit, ut revocari nolit magis quam non possit. Tertius vero creaturae rationabilis ordo est earum, quae ad humanum genus replendum aptae a Deo judicantur, id est animae hominum. — I, 5, 2. beşeichnet er bie Menschen als bie inter bonas et malas virtutes medii, adhuc in agone positi.

k) de Princ. I. 8, 4 c. Cels. IV, 17. in Matth, XIII, 1.

Einheit und Gerechtigkeit bes Schöpfers gerechtsfertigt; insbesondere erscheint baben die lettere in ihrer gansen herrlichkeit und offenbart sich als die richtende Macht, als das ordnende Prinzip der Welt 1).

Damit es jedoch nicht scheine, als ob biese ganze Anficht ledialich auf Bernunftgrunden und Schluffen beruhe, fo ift nothig, auch Zeugniffe and ber heiligen Schrift bafur anzuführen; und an solchen fehlt es nicht. Sie lehrt deutlich, bag bie bofen Machte, beren ben Jesaias 14, 26. 28. unter bem Ramen bes Rurften von Tprus und bes Lucifer Ermahnung geschieht, anfänglich zu ben heiligen Befen gehörten und erft burch eigene Schuld gefallen, bann aber gur Strafe von ihrer einstigen Sohe herabgestürzt worden find m). Wenn fie ferner Rom. Q, 10 u. 11. bon Gan und Jatob fagt, bag biefer ichon vor ber Geburt von Gott geliebt, jener gehaßt worden fen, und dann hinzusett: "Ift nun Gott ungerecht? Das fen ferne" fo beutet fie bamit offenbar auf einen vorzeitlichen Zustand und auf ein Berhalten in bemfels ben hin, worin ber Grund der nachmaligen Erwählung des Einen und ber Berwerfung bes Anbern lag; und biefe Erflarung muß auf die gegenwärtigen Berhältniffe aller Gefchopfe angewendet werben; benn die Berechtigkeit Gottes muß fich in Allem zeigen n). — Daffelbe gilt von Johannes bem Täufer, ber nach Luc. 1, 41. schon im Mutterleibe mit bem heiligen Geist erfüllt war; insbesondere aber von Röm. 8,

de Princ. II. 9, 6. Qua ratione neque creator injustus videbitur, cum secundum praecedentes causas pro merito unumquemque distribuit, neque fortuita uniuscujusque nascendi vel felicitas vel infelicitas vel qualiscumque accideritilla conditio, neque diversi screatores credentur animarum. III. 5, 4. Per quod (sc. die angeführte Erklarung) solum Dei justitia in omnibus creaturarum dispensationibus defendi potest. Ben dieser ganzen Entwicklung ist es dem Origenes überalt um die Austechthaltung der göttlichen Gerechtigkeit, weit weniger um die endliche Freiheit zu thun. Bgl. Huet. Orig. Vol. IV. p. 178) Cudworth systema intell. p. 665.

m) a. a. D. I. 5, 4. 5.

n) in Joh. II, 25. 27. de Princ. II, 9. 7. III, 1, 20. in Rom. VII. 15, 17. IX, 3. 3. Bgl. S. 161. r)

20. — Die Eitelkeit (ματαιότικ), von der hier die Rede ist, ist nichts Anderes, als die Körperlichkeit, der materielle, sowohl gröbere als feinere, Stoff; dieser ist die uriois (d. s. die gesammte vernünstige Schöpfung, Engel, Gestirne, Menschen) wider ihren Willen und wider ihre Natur zur Strafe für die frühern Sünden unterworfen, und seufzet darum unter ihrer Last, der Befreiung entgegenharrend ).

Der Grundstoff, aus bem biefe fichtbare Belt gebilbet wurde, bas Substrat aller forperlichen Dinge, ift bie Materie, die ünn. Ihr eigentliches Wesen ist keineswegs ber grobe Stoff, die sinnenfällige Maffe, noch auch die erscheinende Beschaffenheit berselben, sondern das schlechthin unbestimmte, form = und gestaltlofe, unendlich bestimmbare, materielle Senn (wohl zu unterscheiden von bem geistigen, vernünftigen Senn, wovon oben S. 155); dieses ist an sich ohne alle Qualität, und Quantitat, jedoch geeignet, jede Form und Beschaffenheit, bie ihm ber Schöpfer einbilden will, anzunehmen, wieder in fich aufzulosen und aus einer Gestalt in die andere - aus Erde in Baffer, aus Baffer in Luft ober fefte Stoffe u. f. m. im steten Wechsel überzugehen. Ihre Qualitäten find warm, talt, trocken, feucht (bie vier Elemente), lind obichon fie ihrent Wesen nach ohne diese Eigenschaften und Erscheinungsformen ist, so existirt se boch in der Wirklichkeit nie und nirgends aukerhalb berfelben und tann nur in Begriff von ihnen unter? Scheiden werden. Aus diesen vier Qualitäten der Materie find nun die mannigfaltigen Urten der Rorper, die groberen wie Die feinen atherischen, gebildet P). Denn wie der forperliche

o) de Prine. I, 7, 5. III 5, 4. Hom. I. in Ps. 38.

φ p) de oratione 27. verschiedene Definitionen: οὐσία (hier das masterielle Senn) ἐστὶν ἡ πρώτη τῶν ὅντων ὅλη καὶ ἐξ ਜς τὰ οῦντων ἡ τῶν σωματων ΰλη, ἐξ ਜς τὰ σώματων ἢ τὸ πρῶτον ὑπόστατον ἄποιον ἢ τὸ προϋφιστάμενον τοῖς οῦσιν ἢ τὸ πάσας εξιρίμενον τὰς μεταβολάς τε καὶ ἀλλοιώσεις αὐτὸ ἐἐ ἀναλλοιώστον κατὰ τὸν ἔδιον λόγον — οὐσία ἀποιός τε καὶ ἀσχημάτιστος κ. τ. λ. c. Cels. III, 41, 42. IV, 57. VI, 77. in Joh. XIII, 21. de Princ. II. 1, 4. wörtliche Parallel - Stelle. IV, 33—35, wo die Meinung bestrit-

Grundstoff aus Allem in Alles verwandelt werden fann, fo fommt er burch ben Niederschlag endlich in einen festen, bichten Buftand, in welchem er die Unterschiebe ber fichtbaren Belte gestalten barftellt; wo er hingegen ben vollfommenern und feligen Geiffern bient, ba ftrabit er im himmeleglange und und schmuckt die Engel Gottes und die Rinder der Auferftehung mit geistigen Rleibern 9). Gein Entstehen aber ift eben jener Aft, vermoge beffen Gott bie Kreatur ber Gitels feit unterworfen bat: Rom. & 10. r). - Die Matte rie ift alfo nicht, wie bie geistige Gubstam, ewig und unerichaffen, fonbern nach Form und Wefen von Gott aus Richts hervorgebracht. Zwar wird bief von Bielen geläugnet, allein mit iligrund. Dennt wenn fie fagen: "Gott habe bas Gepende :ohne eine zu Brunde: fice gende, ungezeugte Spile nicht bilden fonnen, indem ich auch fein Wertmeister ohne einen vorhandenen Stoff ingend ein Gebilbe verfertigen konne," fo tonnte min bagegen frauen ! ob denn nicht Gottes Macht ambeschränft und vermögend fen, Alles, was, er wolle, hemorzubringen? und ob er micht auf Diefelbe Beife, mie er ber Materie, bie vorher nicht vedhand denen, Qualitäten eingebildet, auch ihr Wesen felbst burch feis nen Willen habe erschaffen können? — ja ob nicht eben aus jener Behauptung folge, daß bie ungezengte Materie burch einen gludlichen Bufall Gotte gur Sand gefommen; er aber außerdem nicht vermogend gewesen mare, irgend Etwas gu schaffen und big ihm zukommenben Gigenschaften ber Gitte, Baterschaft und Schöpfermacht entbehrt hatte? - Ferner, konnte man bemerken, sen es nicht gebenkbar, daß der Grundstoff, der gerade in der vorhandenen Welt aufgeht und fich in alle Bildungen und Formen, die ihm ber Schöpfer geben wollte, fügt, ohne beffen Buthun, burch ein blofes Dhngefahr entstanden fen; man wurde alfo gur Unnahme einer früheren, vor und neben Gott bestehenden Borsehung, welche die Materie, mit Rücksicht auf feinel bilonerische Runft, geschaffen habe, gezwungen, und

ten wird, tag die Sple nichts Anderes als der Inbegriff ihrer Qualitäten fev.

q) II, 2, 2, nach Schniger. Bgl. deffen Anmert. G. 91.

r) I, 7. 5. III. 51.

dief bieffe nichts Anderes, als einen verwerflichen Dualismus einführen. — Aber auch jugegeben, daß sie durch Zufall entftanden fen, fo mußte man boch gestehen, bag bie Borfebung felbit fie eben fo, wie fie jest ift, wurde geschaffen haben - und wenn bieß, so fonnte man baffelbe and von ber Bilbung bes Stoffes behaupten, und mit bem nämlichen Recht bas Dasenn eines Weltbaumeisters lauanen. Übrigens ist jene Borstellung icon beshalb irrig, weil sie auf ber unnaffenden Bergleichung göttlicher Werte mit den Arbeiten menfchlicher Künftler, die frevlich immer nur aus vorhandenem Stoff bilben fonnen, beruht 3). Es bleibt somit baben, baf bie materielle Welt aus Richts gefchaffen fen, und einen bestimmten Unfang in ber Zeit genommen habe. Schriftbeweise bafür find: 2. Maccab. 7, 28., wo es von bem himmel und ber Erbe heißt, "bieg Alles hat Gott aus Richts gemacht," und Df. 148, 5., wo die Worte: "er fpricht, fo ift es geworden" auf die Substanz ber Dinge, die folgenben "er gebeut, fo fteht's ba" auf die Form berfelben gu betieben find 1). Auch ber Rame narasodi vou nos pou, ben Panlus und Johannes von ber Schöpfung brauchen, beftatigt unsere Erklärung von ber Entstehung biefer fichtbaren Welt: benn narafean bebeutet etymologisch bas hinabmers fen ober hinabsinten aus einem hohern Buftand in einen niedrigern. — Übrigens muß man fich huten, diese geheim: nifrolle Bedeutung des Wortes Ungeweihten zu erflären, weil bieß leicht zu Difverständniffen Anlag geben tann u).

## III. Die Beltordnung.

Wie fich die gottliche Gerechtigkeit in ber Beltschöpfung offenbart, fo offenbart fich in ber Beltorbnung bie gott:

s) Fragm. e Comment. in Genes. und die fast gleichsaut. St. de Princ. II. 1. 4.

t) II, 1, 5.

u) in Joh. XIX, 5. am Ende n ατίσις (biefer Belt) καταβολή έστιν κ. τ. λ. de Princ. III, 5, 4. καταβολή proprie de-jicere significat; per καταβολήν a superioribus ad inferiora videtur indicari deductio. in Matth. Tract. pr. 71.

liche Gute; wie jene die sichtbare Welt zur Strafe für die Abgefallenen geschaffen hat, so richtet sie diese zu einem Läuterungsort für die Abgefallenen ein, und eben hierin ermeist sich die Identität bender göttlichen Eigensschaften. (S. 52.)

Den abgefallenen Vernunftwesen ist die freie Selbstbestimmung nach wie vor geblieben; mittelst dieser vermögen
sie von der eingedrungenen Sünde sich wieder zu reinigen,
und im rechtmäßigen Kampfe das verlorene Kleinod aufs neue
zu erringen, von einer Stufe der sittlichen Wolt zur andern
sich emporzuarbeiten, und so allmählich, alle einzelnen Wesenreihen, als eben so viele Bildungsstufen durchwandelnd
fortzuschreiten, bis sie wieder zur ursprünglichen Bolltommenheit, Gemeinschaft und Einheit mit Gott gelangt sind D.
Und dieß ist die Aufgabe, die ihnen Gott nunmehr gestellt
hat: Das lepte Ziel aller Entwicklung soll dasselbe senn,
von welchem sie ausgegangen ist; das En de soll wieder in den Anfang zurücksehren, die gegenwärtige
Zerrissenheit in Harmonie ausgelöst, jedes Bose, jeder Gegensaß ausgehoben, jeder Feind besiegt, die ganze Kreatur —

a) de Princ. I, 6, 3. Go fonnen Menschenseelen in ber Bufunft Engel, und noch höhere Machte und Gemalten merben, aber auch umgewandt, Menfchen und Engel in der Stufe ber Damonen. fa bis jur unterften Tiefe ber Bosheit hinabfinken, und von da, nach langen 3mifchenraumen, aufs neue jur bochften Stufe ber Bollendung emporfteigen. Bg. III. 1, 21. nach Rufin und Sieronymus ad Avit. (im griech. Tert ber Philofalie abfichtlich ausgelaffen) in Matth. XV. 27. παλλοί μέν αγγέλων, οι πρώτοι भेσαν ανθεώπων, γίνονται τινων ανθεώπων έσχατοι πολλοί δε καί των ανθεώπων, οί έσχατοι τη φύσει τυγχανουσε των αγγέλων, γίνονται διά τον βίου καὶ τον του θωυ λόγον τιμών αγγέλων, έν πεώτοις μέν τεταγμένων, γενομένων δε έκ τινων αίτιων έσχάτων, πρώτοι κ.τ. λ. de Princ. a. a. D. Unamquamque ration. creaturam posse ab uno in alterum ordinem transcuntem per singulos in omnes et ab omnibus in singulos pervenire, dum accessus profectuum defectuumve varios pro motibus vel conatibus liberi arbitrii perpetitur. I, 6, 2 - 4.

dieft biefte nichts Anderes, als einen verwerflichen Duglismus einführen. — Aber auch angegeben, bag fie burch Aufall ents fanden fen, so mußte man boch gestehen, bag die Borsehung felbit fie eben fo, wie fie jest ift, murbe geschaffen haben - und wenn dieß, fo fonnte man baffelbe auch von ber Bildung bes Stoffes behaupten, und mit bem nämlichen Recht bas Dasen eines Beltbaumeifters langnen. Ubrigens ist iene Borstellung schon beshalb irrig, weil sie auf ber unnaffenben Bergleichung göttlicher Werfe mit ben Arbeiten menfchlicher Künftler, die frevlich immer nur aus vorhandenem Stoff bilben fonnen, beruht 3). Es bleibt somit baben, bag bie materielle Belt and Richts geschaffen fen, und einen bestimmten Anfang in ber Beit genommen habe. Schriftbeweise bafur find: 2. Maccab. 7, 28., wo es von bem himmel und ber Erbe heißt, "bieß Alles hat Gott ans Richts. gemacht," und Pf. 148, 5., wo die Borte: "er fpricht, fo ist es geworden" auf die Gubstanz ber Dinge, die folgenben "er gebent, fo fteht's ba" auf die Form berfelben an beziehen find t). Auch ber Rame narasada von nosmou, ben Panlus und Johannes von ber Schöpfung brauchen, beftatigt unfere Erklärung von ber Entstehung biefer fichtbaren Welt: benn uarafand bebentet etymologisch bas Singbmerfen ober hinabsinten aus einem hobern Zustand in einen niebrigern. — Übrigens muß man fich buten, biese gebeime nifvolle Bebeutung bes Wortes Ungeweihten zu erflaren, weil Dieg leicht zu Difverständniffen Unlag geben tann ").

## III. Die Beltordnung.

Wie fich die gottliche Gerechtigkeit in der Beltschöpfung offenbart, so offenbart fich in der Beltordnung die gott:

s) Fragm. e Comment. in Genes. und die fast gleichsaut. St. de Princ. II. 1. 4.

t) II, 1, 5.

u) in Joh. XIX, 5. am Ende π πτίσις (biefer Belt) καταβολή έστιν κ. τ. λ. de Princ. III, 5,4. καταβολή proprie dejicere significat; per καταβολήν a superioribus ad inferiora videtur indicari deductio. in Matth. Tract. ur. 71.

bewegt und belebt wird, ähnlich bem menschlichen Körper, ber aus vielen Gliebern besteht und durch Gine Seele zur gur Einheit verbunden ist. Dieß deutet die heilige Schrift in den Stellen Jerem. 23, 24. "bin ich's nicht, der himmel und Erde erfüllt," Jesaias 66, 1. und Apostelgesch. 17, 28 an "):

Indem aber Gott anf diese Weise das Getrennte zum Ganzen verbindet, und zur Erreichung des Weltzwecks hinskeitet, hebt er die Freiheit, die den Individuen auch nach dem Abfall geblieben ist, keineswegs auf; denn er herrscht nicht mit unwiderstehlich tyrannischer Gewalt, er braucht seine Macht nicht, um die Erreichung feiner heilsamen Absichten zu erzwingen, er will vielmehr, daß die Geschöpfe mit eigener, freier Zustimmung seiner Leitung sich hingeben, und selbstthätig die Mittel sich aneignen, die ihnen seine Güte zur Besserung darbietet; daher es ihnen immer frei steht, sie auch abzuweisen, und tiefer in die Schlechtigeit zu versinken d).

c) S. Note a) c. Cels. IV, 54. και - οὐκ ατοπου τὸν ἐξ ἀνομοίων συνιστηκότα κοσμόν ὑπὸ ἐνὸς γιγονέναι τεχνιτου, συμφιερόντως τῷ ὁλω τὰς διαφοράς τῶν εἰσῶν κατασκινάζοντος. de Princ. II, 1. 1. 2. Deus vero per ineffabilem sapientiae suae artem omnia quoquomodo sunt ad — communem omnium reparans profectum, has ipsas creaturas, quae a semetipsis in tantum animorum varietate distabant, in unum quendam revocat operis studiique consensum ut — ad unum perfectionis finem varietas ipsa mentium tendat eto. 3, universum mundum velut animal quoddam immensum atque immane opinandum puto, quod quasi ab una anima virtute Dei ac ratione teneatur. Nach Platone Timaeus S. 315. Ed. Bip.

d) S: Note a) Hom. in Jerem. XIX, 2. δ Θεὸς οὐ τυραννές, αλλά βασιλεύει, καὶ βασιλεύει οὐ βιάσεται, αλλά κείθει, καὶ βούλεται εκουσίως παρέχειν εαυτούς τους επ αυτώ τῆ οἰκονομία αὐτοῦ ενα μιὰ κατά ἀνάχκην τὸ ἀγαθόν τίνος ἔ, ἀλλά κατά τὸ έκούσιον αὐτοῦ. c. Cels. V, 21. de Princ. II, 1. 2. III, 5, 8. Much den heidnischen Glauben un eine είμαρμένη, die mit unerbittlicher Nothwendigkeit walte, und an einen Cinfluß der Gestirne und ihrer Gtellungen auf die irdischen Mngelegenheiten werwirft Drigenes aus den angeführten

Diese Behamtung scheint jedoch mit ber gottlichen Prafcieng unvereinbar zu fenn. Beif Gott - faat man - von Ewigfeit her voraus, wie jedes Gefchopf handeln merbe, und ist dieses fein Borauswissen untrüglich, fo fann ienes nicht mehr anders handeln, als es Gott zuvorgesehen hat. so besitt es keine Freiheit mehr und ist somit auch nicht mehr verantwortlich für feine Gunden; benn Niemand ift tabelnewerth, ber bas Unmögliche unterläft. Bolle man alfo bie Prafcieng Gottes retten, fo muffe man die Freiheit ber endlichen Wefen aufgeben; wolle man biefe festhalten, jene läuge nen. - Darauf ift zu erwiedern: Allerdings fieht Gott bas Aufunftige vorher; dies wird nicht nur von der heil, Schrift beutlich ausgesprochen und burch bie Weissagungen bes alten Testamentes bestätigt, es folgt ichon aus feinem Begriff, als bes absoluten, allwissenden Geiftes. Allein dieg hebt bie fitts liche Freiheit der Geschöfe feineswegs auf; denn die gottliche Prascienz ist nicht ber bestimmenbe Grund von bem mas tunf. tig geschieht, sondern umgewandt, was fünftig geschieht, ist ber Grund bes göttlichen Borauswiffens um baffelbe (arurion του προορισμού ή πρόγνωσις). Gott hat von Anfana an bie gange Reihenfolge aller Urfachen und Wirkungen überschaut, fennt alfo alle Erscheinungen, ehe fie eintreten, alle freien Bandlungen ber Geschöpfe, ehe fie geschehen, und weil fein Boraus: wissen ein untrügliches ift, so muß ihm auch ber nachmalige Erfolg ftete entsprechen; aber eben in diesem liegt die Urfache bes göttlichen Borauswiffens, nicht in Borauswiffen bie Urfache bes fpatern Erfolge e). Dieg wird baburch bestätigt, baf bie Propheten hunfig ben Befehl erhalten, Buge zu predigen, mah:

Gründen. Doch theilet er die Meinung seiner Zeit in so weit, daß er die himmlischen Constellationen — zwar nicht für die Ursfachen, aber doch für Anzeigen des Künftigen hält. Comm. in Genes. III, 5. Fragm.

e) Comm. in Gen. III, 5. 6. 7. λεκέτον, οὐ τὰν πρόγνωσιν αἰτίαν γινομένων — ἀλλα τὸ ἰσόμενον αἴτιον τοῦ τοιανοδ εἶναι τὰν περὶ αὐτοῦ πρόγνωσιν οὐ γαρ ἐπεὶ ἔγνωσται γίγεται, ἀλλ ἐπεὶ γίνεσθαι ἔμελλεν, ἔγνωσται. Bgl. Comm. in Ep. ad. Rom. I. Fragm. aus der Philoc. p. 464. — do Orat. 6. Daffelbe in Beziehung auf's Gebet und deffen Erhörung.

rend der Erfolg als noch zweiselhaft hingestellt wird ("wielleicht möchten sie hören") ja es sindet selbst ben Menschen etwas Anasloges statt, indem diese nicht selten künstige Begebenheiten im Boraus berechnen f. Weit entsernt also die Freiheit der endlichen Wesen zu vernichten, waltet vielmehr die göttliche Providenz ordnend und leitend über dem Ganzen und reaslistet den Welts und Heisehan, indem sie das Einzelne und Zerstreute einer höheru Einheit unterwirft. Ohne sie, d. h. ohne die dronende und aussehnende Thätigkeit Gottes in dem Sohne, geschieht in dem ganzen Universum vom Größten bis zum Kleinsten und Speciellsten herab, überall Nichts, wohl aber Vieles ohne den göttlichen Millen, der von ihr wohl zu unterscheiden, und als die bestimmte und bes stimmende Richtung Gottes auf einen Zweck oder Gesgenstand zu definiren ist s).

Bon hier aus läßt sich min erst die schwere und vielbesprochene Frage — Judahgaros ronos über Ursprung, Wesen und Zulassung bes Bosen genügend lösen h).

Daß Gott in keinerlei hinficht als Urheber besfelben angesehen werben burfe, ist aus bem Obigen klar; sagt auch die Schrift, daß von ihm burch den Logos Alles gesschaffen sen, so kann dies doch nicht auf das Schlechte und Unstitliche ausgedehnt werden, weil Er sonst aufhören würde, gut, gerecht und Richter der Welt zu senn i). — Eben so

f) a. a. D. 1. 2. c. Cels. II. 20. 21.

g) Homil, in Genes. III, 2. c. Cels. VII, 68.

h) Dieser Abschnitt hatte jum Theil wegbleiben konnen, weil sein Inhalt in dem Frühern bereits mitbegriffen ift, allein er ist dem Origenes, besonders gegen die Gnostiker, so wichtig und wird so oft und in so verschiedenen Beziehungen von ihm besprochen, daß ich lieber Einiges wiederholen, als ihn ganz übergeben wollte.

i) in Joh. II, 7. c. Cels. VI, 55. IV, 66. in Seev our istir

verwerstich ist die gnostische Ableitung vor einer ursprünglischen Berschiedenheit der Naturen, die Lehre von einer doppelten Wesenreihe, die aus zwey entgegengesetten Principien abstamme, und von der die eine nothwendig und wesentlich bose, die andere nothwendig gut sey. Denn, abgesehen davon, daß diese Ansicht die Zurechnungsfähigkeit der vernünstigen Geschöpfe aushebt und den sittlichen Unterschiedz zwischen gut und bos völlig vernichtet (s. oben), verkennt sie auch gänzlich eben sowohl die Natur der Seele, die in allen vernünstigen Kreazturen dieselbe ist, als die Natur des Bosen, welches nicht ein wesentlicher Bestandtheil (Substanz) der Seele, sondern eine Beschaffenheit an ihr ist d.

Auch in der menschlichen Vernunft liegt der Grund des Bösen nicht. Denn diese ist als der Aussfluß der göttlichen Urvernunft, an sich gut und rath immer das Beste; sie kann zwar mittelst der Freiheit mißbraucht und in so fern sie diese Möglichkeit an sich hat, als die Urssache des Bösen im Menschen angesehen werden; allein, daß sie mißbraucht werde, ist keine Nothwendigkeit, liegt nicht in der Absicht des Gebers, und gereicht ihr selbst so wenig zum Tadel und zum Borwurf, als es dem treuen und weisen Lehrer zum Tadel gereicht, wenn der Schüler dessen treffliche Borschriften übertritt, oder dem gesunden Auge, wenn sein Blick auf etwas Schlechtes fällt 1). Gleicherweise sind die Triebe, die im Körper ihren Sit haben, an sich nicht verzwerslich, sondern gut, und zum Guten geschaffen m); selbst

k) in Joh. XX, 20. in Matth. X, 11. de Princ. I. 5, 3.—8, 2. c. Cels. III, 69. IV, 25.

in Joh. II, 9. Der λόγος in uns (ὁ λόγος ἐν πμῶν τὰν ἀςχὰν) ἔχων ἀπὸ τοῦ παρὰ Θαοῦ λόγου. c. Cels. IV, 25.
 (⑤. 137) ift gewissermaßen die Ursache des Bösen, οὐα ἀν κᾶν
ἀμαςτία μὰ ἄντος λόγου — in so fern ist Alles durch ihn
geworden, auch das Böse; aber 1c. in Matth. XI, 11. οὐ γὰς
φύσις ἐν ἡμῶν αἰτία τῆς πονηρίας, ἀλλά προαίρεσις, ἐκούσιος οὖσα, κακόποιπτική.

m) in Joh. XX, 20. Die emiguelai gehören nach dem Sprachgebrauch der Schr. unter die Meda.

bie Materie ift nicht, wie Herakleon will, bas Bofe, obe schon fich biefes an ihr entwickelt n). - Da fich nun hier bie letten Grunde bes Bofen nicht finden, fo muffen wir noch weiter gurudigehen und auf jenes duntle Wefen unfer Angenmerk richten, welches zuerst von Gott abfiel, auf den Teufel o). Er, ber bie übrigen Geschöpfe jum Abfall verleitete, ist nicht felbst wieder von Andern verführt und betrogen morben, sondern sein eigener Berführer, sein eigener Schopfer und Bater: benn ber Abfall von Gott hat ihn erzeugt P). Dennoch aber durfen wir auch ihn nicht, wie die Gnostifer thun, für urfprünglich und wefenhaft boje ober für absolut lugenhaft ansehen; benn mare bas Bofe, bie Luge, ber Betrug fein Besen, so wurde die Schuld boch wieder auf Gott, der ibn so geschaffen hat, zurückfallen, und er, als ein Unglücklicher, eher Bedauern als Tadel verdienen 9). — Das Genn bat der Satan allerdings von Gott, und in so fern ist er aut; aber daß er bofe ist, hat er nicht von ihm, als Teufel ist er sein Geschöpf nicht, ja er ist als solcher überhaupt nicht wirklich, benn bas Bofe hat fein mahres Genn. ist der absolut Sepende, und als solcher angleich der absolut Gute; bas Bofe aber ift als ber Gegenfan bes Guten gu: gleich ber Gegenfats bes Genns, - ber Berluft und Man--ael bes Senns, also bas Micht: Senn, rò où der, rò où u Er, wie die Griechen fagen. Dieß ist jedoch nicht fo zu nehment, als ob das Bose gar nicht existirte ober nichts ware: es foll bamit nur ber Gegensatz gegen bas reafe Genn, mel-

n) c. Cels. IV, 66. το δε την υλην τοῖς θνητοῖς εμπολιτευομένην αἰτίαν είναι κακῶν, καθ ἡμᾶς οὐκ άληθές. III, 42. φύσις ζώματος οὐκ μιαρά κ. τ. λ.

o) c. Cels. IV, 65,

p) in Joh. XX, 20. Der Bille τοῦ δίαβόλου, τοῦ πρώτως πονηςοῦ πατεός, εξ οὐσενός όντος πατεός οὐσε γάς ὑπέστησό τις εν αὐτῷ πατης την πονηςίαν κ. τ. λ. Bg. 22.

q) a. a. D. gegen herakleon, der die Worte "der Teufel ist in der Wahrheit nicht bestanden" erklärt: οὐ γάς ἐκ τῆς άληθείας ἡ φύσις ἐστὶν αὐτοῦ, άλλ ἐκ τοῦ ἐναγτίου τῆς ἀληθείας, ἐκ πλάνης καὶ άγνοίας. Bg. Neanders Entwicklung der gnostischen Sosteme S. 144 ff.

ches mit bem Guten ibentisch ist, ber Mangel bes göttlichent Lebens ausgebrückt werden. In bem Maaße, als sich bie Rreatur von biesem abkehrt, wendet sie sich der Leerheit, ber Eitelkeit, dem geistigen Tode zu und sinkt ins Richtseyn herab r).

Da nnn das Bose seiner Natur nach das Grundlose und Nichtige ist, so läßt sich kein eigentlicher Grund für sein Borhandemsenn angeben. Die Möglichkeit desselben liegt in der Freiheit der endlichen Bernunft, seine Entstehung aber gessichah dadurch, daß jenes Wesen, welches jest Satan heißt, und ursprünglich gut und herrlich war, an der Seligkeit, die es in der Gemeinschaft mit Gott besaß, sich nicht genügen ließ, sondern hochmüthig ihm selbst die Quelle des Lebens werden und eine eigene Glückeligkeit besigen wollte; indem es dieß wollte, war der Abfall volldracht, der ihm jedoch das Gegentheil von dem, was er beabsichtigte, den Tod statt des Lebens bringen mußte 3).

r) c. Cels. IV, 65. dei eldevat weel dasubowor - Ett un sier, nadò dalmores sici, dumiougymmara τοῦ θεοῦ, άλλα μόνον καθό λογικοί τινές είσι in Joh. II, 7. gang - o agados (Beas) ro Opri o avros istiv ivartion de to ayado to nande n' to morngor. nai evartion to orte to oun or off anoxondes, ote tà πονηρον και κακον ουκ ον. — καθο διάβολός έστιν, ουκ έστιν θεου δημιούργημα, & δε συμβέβηκε διαβόλω είναι. γενητός ων (ουδενός υτιστού όντος παρέξ του θεου) θεου erri κτίσμα — οι αποστραφέντις την του όντος μετοχήν, τῷ ἐστερῆσθαι τοῦ ὄντος, γεγόνασιν ο ὑκ ὅντες κ.τ.λ. Uber den Begriff des Lebens und des Todes f. oben G. 143. Bg. in Joh. XXXII, 3. τα έξελθόντα από θεοῦ, - ἔξω γενόμενα του Gest - έρημοι Geou XIII, 23. Βανατος χωρισμός της ψυχής από του θιου. II, 10. de Princ. I, 9. nihil aliud est mors, quam a vita (verbo) discedere. Comm. in Ep. ad Rom. IV, 5. p. 530. V, 12. p. 547. Homil, in · Levit. IX, 10. Hom. in Ps. 38.

s) S. oben S. 156, c. Cels. IV, 66. τὸ ἐκάστου ἡγεμονικέν, αἶτιον τῆς ὑποστάσης ἐν αντῷ κακίας ἐστίν, ἥτις ἐστὶ τὸ κακὸν. über den Fall des Satans c. Cels. VI, 44. de Princ. I, 5,

Man tann baher auch nicht fagen, daß bas Bose mit ober nach dem Willen Gottes entstehen er hat es nur nicht verhindert; er lägt es zu, weil er es nicht ver-Kindern konnte, ohne zugleich die Freiheit, diese negative Be-Bingung ber Sittlichfeit aufzuheben; er buldet es in feiner Belt. meil er ben Geschöpfen bie Möglichkeit nicht nehmen wollte. fich felbst allmählich wieder bavon zu befreien, weil er ber Sunde fraftige Seilmittel entgegenfeten tonnte, und ihre endliche Bertilgung ichon gum Borand beschloffen hatte. - Gie fann feine heilfamen Absichten nicht verhindern; benn nur bie That ift ben Menichen: freigegeben ; und felbst biese nicht fimmer; ber Erfolg fieht in Gottes hand und wird von ihm fo geleitet, bag er jur Forderung bes Weltplans, jum gemeinen Beften bienen muß t). Auch hat bas Bofe in fo fern einen Rugen, ale im Rampf mit ihm bie Engend geubt und geläntert wird, und an bem Gegensat bie Schonheit und Gerrlichfeit bes Guten um fo heller hervortritt, gleichwie an bem Gegensat ber Kinfternif bie Rlarheit des Lichts. Dief hebt jeboch die Schuld und Strafbarleit bes Sunders feinese auf - bas Boje bleibt in Gottes Augen immer boje und ftrafe bar, und es ware höchst vermeffen, fich wegen bes Rugens, ben er für Andere baraus herzuleiten weiß, für entschulbigt ober gar jum Gundigen berechtigt ju halten 4). Daffelbe gilt auch

<sup>4. 5. 6.</sup> Hom. in Ezech. IX, 2. Inflatio, superbia, arrogantia peccatum diaboli est.

t) c. Cels. VII, 68, — die αμαστία geschieht ου κατά γνώμην του Θεου — sondern, was wohl zu unterscheiden —
ου αωλύοντος Θεου. Geine regierende und verwaltende That
tigkeit ή πρόνοια, το διοικτίσθαι, erstreckt sich nicht auf das
Bose. de Princ. III, 2, 7, non quidem a Deo nec tamen
sinc Deo. c. Cels. IV, 3, 4. G. 175.

α) c. Cels. IV, 70. καν συγχεροπται τη κακές των φαίρων εἰς την βιαταξιν του παντός εἰς θεὸς, κατατάσσων αὐντὸς εἰς χεείαν τοῦ παντός οὐοθεν ήττον ψεκτός τε ἐστιν ὁ τοίος οἱς κ.τ.λ. Hom. in Gen. I, 10. ex malorum consideratione decus bonorum ducidius indicatur. Hom. in Num. IX, 1. XIV, 2. malitiam Deus non fecit: tamen cum aliis inventam possit prohibere, non prohibet, sed cum ipsis, a quie

bann, wenn Gott zuweilen die Ausführung eines verderblischen Borsaßes ans heilsamen Ursachen verhindert; denn das Innere ist der eigentliche Quell des Bosen: die Gestunung, die Absicht bestimmt den sittlichen Werth oder Unwerth einer Hand, lung, nicht ihre äußere Form, die oft gut und löblich scheinen kann, während sie selbst verwerslich und schlecht ist v). — Häusig verfährt Gott aber auch auf die entgegengeseste Weise, indem er schlechte Wenschen ihren Sünden ungehindert überläßt, das mit sie, an der bosen Lust und die zum Etel ersättigt, übersdrüßtig sich davon abwenden, oder damit die verborgene Schlechtigkeit gleichsam ausreise, das heimlich schleichende Gift offen hervortrete, und so den Sünder zum Bewußtseyn seines ties sen innern Berderbens bringe, was die erste Bedingung der Heilung ist w).

Ubrigens muß zwischen bem Bosen und dem Ubel, welches mißbräuchlich auch oft das Bose genannt wird, scharf unterschieden werden; bose ift eigentlich nur das Widergöttliche, die Sünde, das Unsttliche in dem Willen, in den Gesunungen und Handlungen der freien Wesen, die Übel aber sind die von Gott geordneten Folgen des Bosen (Ses. 45, 7.), und haben den doppelten Zweck der Bestrasung und Besserung, nie aber ben erstern allein; denn Gott straft nur, um zu bessern, er verwandet nur, wie ein weiser Arzt, nm zu heilen D.

bus habetur, utitur ca ad necessarias causas. Per ipsos enim, in quibus est malitia, claros et probatos efficit eos, qui ad virtutum gloriam tendunt (Joseph, Jfrael, Eprifius; aber auch Judas, Satan); ex quibus omnibus colligitur, quia Deus non solum bonis utatur ad opus bonum, sed et malis. — Et ideo refugere quidem omnibus modis debemus, ne unquam malitia inveniatur in nobis: in aliis vero vincere eam, non perimere studendum est, quia et illi, in quibus est malitia, aliquid necessarii operis conferunt universitati.

v) in Joh. XX, 20: in Matth. XI, 15. XII, 17.

w) de Orat. 29.

x) c. Cels. IV, 66. VI, 54. 56. Sel. in Psalm, Vol. II, p. 571. in Joh. XX, 20. j. oben S. 108 ff.

## IV. Die Engel und Damonen.

Da bie Engel ihrer Ratur nach allen übrigen vernunftigen Befen gleich find, fo fallen fie auch unter denfelben Begriff; fie find doylna, mit vernünftigem Ginn und Ihre Ramen bruden ihre Burbe und ihren Trieb beaabt. Wirkungsfreis aus. --- Die oberfte Klasse bilden bie fogenannten Gatter, bie (wahrscheinlich) gang in ber ursprunglichen Gemeinschaft mit Bott geblieben find, bann folgen bie Ergengel, welche bie Aufficht über die fammtlichen tiefer ftehenden Ordnungen fuhren, bann bie Thronen, Rurftenthumer. und Gewalten, wogu auch die Geftirne gehören. Denn bag auch sie ale lebende und vernünftige Wesen anzusehen feven, bas geht ichon baraus hetvor, bag fie Befehle von Gott ems pfangen, daß fie, diesen gemäß, in festbestimmter, ichoner Ord, nung fich bewegen, und bie Erbe mit ihrem Glanz erleuchten. fie, daß nach Pfalm 148; 5 in einstimmigen Choren ben Sochften loben und preisen, daß fle nach Siob 25, 5. nicht völlig rein von ber Gunde find, baf fie mit und nach Erlofung von ber Eitelfeit (Rorperlichfeit) fich fehnen, und am Ende bes Beltlaufe, wie wir, eini Gericht zu erwarten haben a). - Den genannten oberen Dachten folgen Diejenigen Engel, Die ihren Wirfungefreis auf ber Erbe haben Die höchsten unter bies fen find über die verschiedenen Boller und gander, je nach ihrer Burdigfeit, ju Fürsten und Aufsehern gesett, wie bie Mosaische Erzählung vom Babylonischen Thurmbau und von ber Sprachverwirrungallegorisch barftellt "Unfangs rebes ten nämlich alle Menschen eine einzige göttliche Sprache (Ans beutung ber ursprünglichen Ginheit), und bewahrten fie auch, fo lange sie einträchtig gegen Morgen wohnten und bes göttlis chen Lichtes fich freueten; als fie aber von diesem fich abfehr: ten, und anfingen Irbifches und Gemeines mit bem Simmlis fchen und Geiftigen gu vermifchen (Rattorennen und Biegel

a) c. Cels. V, 10. Estéges —, ζωα λογικά καὶ σπουθεία καὶ φωτισθέντα τῷ φωτὶ τῆς γνώσως ὑπό τῆς σοφίας, ἤτις ἐστιν απαύγασμα φωτὸς αἰσίου. a. a. D. 11. VII, 65. VIII. 66, 67. in Matth. XIII, 20. — de Princ. I, 7, 2. 3. astra — animantia et rationabilia. I, 7, 3 u. 4 ganz — in Joh. I, 40. crétart jedoch Origenes die Stelle aus hiob für hyperbolisch.

wie fie es einst war, - bem Sohne in frenem Gehorfam tinterworfen werden; und ist dieß geschehen, dann ist die Wie-Wieberbringung vollenbet, und Gott Alles in Allem. Of. 110, 1. Joh. 17, 20 — 23. 1. Kor. 15, 25. b). Zu biesem Ende vereinigt nun feine Gute und Beisheit fber Sohn) die verschiedenen Willendrichtungen und Bewegungen ber Geschöpfe, fest fie in folche Berhaltniffe-zu einander, bag fie - sowohl die verschiedenen Wesensreihen als die einzel nen Individuen - fich gegenseitig fordernd und unterstüpend. befämpfend und anregend auf einander einwirken, und lenkt ihre verschiedenartigen Bestrebungen nach jenem gemeinsamen, Ginem Ziele ber Bollendung bin, indem er bas gange Univerfum, welches außerdem in Trummer zerfallen wurde, mit feiner Macht und Weisheit durchdringt, jusammenhalt und befeelt. Go ftellt bie Belt, ben aller Manniafaltiafeit ber Thätigfeiten und Berhältniffe, bennoch ein harmonis iches Bange, einen lebenbigen Drganismus, gleich: fam ein unermegliches Zaer bar, welches von Ginem Geifte

b) c. Cels. VIII, 72. hours the dozinhe puotens oumer dans πρατήσαι ποτέ τὸν λόγον, καὶ μεταποίησαι πάσαν ψυχήν είς την έαυτου τελειότητα κ. τ. λ. - καὶ τὸ τέλος τών πεαγμάτων άναιει θηναί έστι την κακίαν. de Princ. I. 6. 1. In unum sane finem credimus, quod bonitas Dei per Christum suum universam revocet creaturam. subditis et subactis etiam inimicis, 2. Semper similis est finis initiis, et ideo, sicut unus omnium finis ita unum omnium debet intelligi initium. - Et sicut multorum unus finis, ita ab uno initio multae differentiae, ac varietates, quae rursum per bonitatem Dei et subjectionem Christi - in unum finem, qui sit initio similis, revocantur. III, 6, 1. Benn jene Bollendung eintritt, entwickelt fich die Gottabnlichfeit der Geschöpfe gur vollfommenen Ginbeit mit Gott - ex simili unum. in Joh. XXXII, 3. Der end: liche Geift wird vergottet, Seomoierrai. - in Beziehung auf den Menschen: Gott vertilgt alle Menschen, iva ro eirag avθρωποι αποθέμενοι γένωνται θεοί Sel. in Psalm. p. 576. in Rom. II, 14. III, 1. "Ich will den Menschen vertilgen" ut videatur Deus delens eum, secundum hoc, quod homo est, post haec facere eum Doum tunc, cum crit Deus omnia in omn. Fragm. in Luc. V. III, p. 981.

bewegt und belebt wird, ähnlich dem menschlichen Körper, ber aus vielen Gliebern besteht und durch Gine Seele zur zur Einheit verbunden ist. Dieß deutet die heilige Schrift in ben Stellen Jerem. 23, 24. "bin ich's nicht, ber himmel und Erde erfüllt," Jesaias 66, 1. und Apostelgesch. 17, 28 an "):

Indem aber Gott anf diese Weise das Getrennte zum Ganzen verbindet, und zur Erreichung des Weltzwecks hinskeitet, hebt er die Freiheit, die den Individuen auch nach dem Abfall geblieben ist, keineswegs auf; denn er herrscht nicht mit unwiderstehlich tyrannischer Gewalt, er braucht seine Macht nicht, um die Erreichung seiner heilsamen Absichten zu erzwingen, er will vielmehr, daß die Geschöpse mit eigener, freier Zustimmung seiner Leitung sich hingeben, und selbstthätig die Mittel sich aneignen, die ihnen seine Güte zur Besserung darbietet; daher es ihnen immer frei steht, sie auch abzuweisen, und tiefer in die Schlechtigkeit zu versinken d).

c) S. Note a) c. Cels. IV, 54. καl - οὐκ ατοπον τὸν ἰξ ἀνομοίων συνεστικότα κοσμόν ὑπὸ ἐνὸς γεγονέναι τεχνετου, συμφερόντως τῷ ὅλω τὰς εἰαφορὰς τῶν εἰσῶν κατασκευάζοντος. de Princ. II, 1. 1. 2. Deus vero per inestabilem sapientiae suae artem omnia quoquomodo sunt ad — communem omnium reparans profectum, has ipsas creaturas, quae a semetipsis in tantum animorum varietate distabant, in unum quendam revocat operis studiique consensum ut — ad unum perfectionis sinem varietas ipsa mentium tendat etc. 3, universum mundum velut animal quoddam immensum atque immane opinandum puto, quod quasi ab una anima virtute Dei ac ratione teneatur. Nach Platone Timaeus S. 315. Ed. Bip.

d) S: Note a) Hom. in Jerem. XIX, 2. ο θέος οὐ τος αννέζ, αλλά βασιλεύει, καὶ βασιλεύων οὐ βιάσεται, αλλά πείθει, καὶ βούλεται εκουσίως παρέχειν εαυτούς τους επ αυτώ τῆ οἰκονομίκ αὐτοῦ ενα μικ κατά ἀνάχκην τὸ ἀγαθόν τινος ἔ, ἀλλά κατά τὸ έκουσιον αὐτοῦ. c. Cels. V, 21. de Princ. II, 1. 2. III, 5, 8. Much den heidnischen Glauben un eine είμας μένη, die mit unerbittlicher Nothwendigkeit walte, und an einen Cinflug der Gestirne und ihrer Gtellungen auf die irdischen Angelegenheiten werwirft Drigencs aus den angeführten

Diese Behauptung scheint jedoch mit ber gottlichen Prafcieng unvereinbar ju fenn. Beif Gott - faat man - von Ewigfeit her voraus, wie jedes Gefchopf handeln werde, und ist dieses sein Borauswiffen untrüglich, fo fann jenes nicht mehr anders handeln, als es Gott zuvorgesehen hat, so besitt es teine Freiheit mehr und ist somit auch nicht mehr verantwortlich für feine Gunden; benn Niemand ift tabelnsmerth, ber bas Unmögliche unterläft. Molle man also bie Prafcieng Gottes retten, fo muffe man bie Rreiheit ber enb. lichen Wesen aufgeben; wolle man diese festhalten, jene laugnen. - Darauf ift zu erwiedern: Allerdinge fieht Gott bas Bufunftige vorher; dieß wird nicht nur von ber heil, Schrift beutlich ausgesprochen und burch die Weissagungen bes alten Testamentes bestätigt, es folgt ichon aus feinem Begriff, als bes absoluten, allwissenden Geiftes. Allein dieß hebt bie fitts liche Freiheit der Geschöfe feineswegs auf; benn die göttliche Prascienz ist nicht der bestimmende Grund von bem mas funf. tig geschieht, sondern umgewandt, was fünftig geschieht, ist ber Grund des gottlichen Borauswiffens um baffelbe (arwifen דפט הפספוק עוסט ה הפסציש ון). Gott hat von Anfang an bie gange Reihenfolge aller Urfachen und Wirtungen überschaut, kennt alfo alle Erscheinungen, ehe fie eintreten, alle freien Band, lungen der Geschöpfe, ehe fie geschehen, und weil fein Boraus: wiffen ein untrugliches ift, fo muß ihm auch ber nachmalige Erfolg ftete entsprechen; aber eben in diesem liegt die Urfache bes göttlichen Vorauswiffens, nicht in Vorauswiffen bie Urfache bes fpatern Erfolgs . Dieg wird baburch bestätigt, bag die Propheten hüufig ben Befehl erhalten, Buße zu predigen, mah:

Gründen. Doch theilet er die Meinung seiner Zeit in so weit, daß er die himmlischen Constellationen — zwar nicht für die Urfachen, aber doch für Anzeigen des Rünftigen hält. Comm. in Genes. III, 5. Fragm.

e) Comm. in Gen. III, 5. 6. 7. λεκέτον, οὐ τὰν πρόργωσιν αἰτίαν γινομένων — ἀλλά τὸ ἐσόμενον αἴτιον τοῦ τοιάνολ εἶναι τὰν περὶ αὐτοῦ πρόργωσιν οὐ γάρ ἐπεὶ ἔγνωσται γίγεται, ἀλλὶ ἐπεὶ γίνεσθαι ἔμελλεν, ἔγνωσται. Bgi. Comm. in Ep. ad. Rom. I. Fragm. aus der Philoc. p. 464. — de Orat. 6. Daffelbe in Beziehung auf's Gebet und defien Erhörung.

rend der Erfolg als noch zweiselhaft hingestellt wird ("wielleicht möchten sie hören") ja es sindet selbst ben Menschen etwas Anasloges statt, indem diese nicht selten künstige Begebenheiten im Boraus berechnen f. Weit entsernt also die Freiheit der endlichen Wesen zu vernichten, waltet vielmehr die göttliche Providenz ordnend und leitend über dem Ganzen und reaslisst den Welt- und Heißplan, indem sie das Einzelne und Zerstreute einer höhern Einheit unterwirft. Ohne sie, d. h. ohne die dronende und aussehende Thätigseit Gottes in dem Sohne, geschicht in dem ganzen Universum vom Größten bis zum Kleinsten und Speciellsten herab, überall Richts, wohl aber Bieles ohne den göttlichen Millen, der von ihr wohl zu unterscheiden, und als die bestimmte und besstimmen de Richtung Gottes auf einen Zweck oder Gesgenstand zu besiniren ist s).

Bon hier aus läßt sich mun erft bie schwere und vielbesprochene Frage — due Ingaros ronos über Urfprung, Wefen und Zulaffung bes Böfen

genügend lofen h).

Daß Gott in keinerlei hinsicht als Urheber beseselben angesehen werden burfe, ist aus bem Obigen klar; sagt auch die Schrift, daß von ihm durch den Logos Alles gesichaffen sen, so kann dies doch nicht auf das Schlechte und Unsttliche ausgedehnt werden, weil Er sonst aufhören wurde, gut, gerecht und Richter der Welt zu seyn i). — Eben so

f) a. a. D. 1. 2. c. Cels. II. 20. 21.

g) Homil, in Genes. III, 2. c. Cels. VII, 68.

b) Diefer Abschnitt hatte jum Theil wegbleiben können, weil sein Inhalt in dem Frühern bereits mitbegriffen ift, allein er ist dem Origenes, besonders gegen die Gnostiker, so wichtig und wird so oft und in so verschiedenen Beziehungen von ihm besprochen, daß ich lieber Einiges wiederholen, als ihn ganz übergeben wollte.

i) in Joh. II, 7. c. Cels. VI, 55. IV, 66. in Seev our istir

verwerstich ist die gnostische Ableitung vor einer ursprünglischen Berschiedenheit der Naturen, die Lehre von einer dopspelten Wesenreihe, die aus zwey entgegengesetzen Principien abstamme, und von der die eine nothwendig und wesentlich bose, die andere nothwendig gut sep. Denn, abgesehen davon, daß diese Ansicht die Zurechnungsfähigkeit der vernünstigen Gesschöpfe aushebt und den sittlichen Unterschied zwischen gut und bos völlig vernichtet (s. oben), versennt sie auch gänzlich eben sowohl die Natur der Seele, die in allen vernünstigen Kreaturen dieselbe ist, als die Natur des Bösen, welches nicht ein wesentlicher Bestandtheil (Substanz) der Seele, sondern eine Beschaffenheit an ihr ist h.

Auch in der menschlichen Vernunft liegt der Grund des Böfen nicht. Denn diese ist als der Aussstuß der göttlichen Urvernunft, an sich gut und rath immer das Beste; sie kann zwar mittelst der Freiheit mißbraucht und in so sern sie diese Möglichkeit an sich hat, als die Urssache des Bösen im Menschen angesehen werden; allein, daß sie mißbraucht werde, ist keine Nothwendigkeit, liegt nicht in der Absicht des Gebers, und gereicht ihr selbst so wenig zum Tadel und zum Borwurf, als es dem treuen und weisen Lehrer zum Tadel gereicht, wenn der Schüler dessen treffliche Borschriften übertritt, oder dem gesunden Auge, wenn sein Blick auf etwas Schlechtes fällt 1). Gleicherweise sind die Triebe, die im Körper ihren Sit haben, an sich nicht verzwerslich, sondern gut, und zum Guten geschaffen m); selbst

k) in Joh. XX, 20. in Matth. X, 11. de Princ. I. 5, 3.—8, 2. c. Cels. III, 69. IV, 25.

in Joh. II, 9. Der λόγος in uns (ο λόγος ἐν ἢμῖν τὰν ἀς-χὰν) ἔχων ἀπὸ τοῦ παρὰ Θεοῦ λόγου. c. Cels. IV, 25.
 (⑤. 137) ift gewiffermaßen die Ursache des Bösen; οὖκ ἄν τὰν ἀν ἀμαςτία μὰ ὅντος λόγου — in so fern ift Alles durch ihn geworden, auch das Böse; aber ic. in Matth. XI, 11. οὐ γὰς φύσις ἐν ἡμῖν αἰτία τῆς πονηςίας, ἀλλὰ προαίρεσις, ἐκούσιος ὁὖσα, κακόποιητική.

m) in Joh. XX, 20. Die in 9υμίαι gehören nach dem Sprach, gebrauch der Schr. unter die μέσα.

bie Materie ist nicht, wie Herakleon will, bas Bose, ob. schon sich dieses an ihr entwickelt n). — Da sich nun hier die letten Grunde bes Bofen nicht finden, fo muffen wir noch weiter gurudgeben und auf jenes buntle Befen unfer Angenmert richten, welches querft von Gott abfiel, auf ben Teufel o). Er, ber bie übrigen Geschöpfe jum Abfall verleitete, ist nicht selbst wieder von Andern verführt und betrogen worben, fondern fein eigener Berführer, fein eigener Schopfer und Bater: benn ber Abfall von Gott hat ihn erzeugt P). Dennoch aber durfen wir auch ihn nicht, wie die Gnostifer thun, für ursprünglich und wesenhaft bose oder für absolut lügenhaft ansehen; benn mare bas Bofe, bie Luge, ber Betrug fein Befen, so wurde die Schuld doch wieder auf Gott, der ibn so geschaffen hat, zurückfallen, und er, als ein Unglücklider, eher Bedauern als Tadel verdienen 9). — Das Genn hat der Satan allerdings von Gott, und in so fern ift er gut; aber daß er bofe ift, hat er nicht von ihm, ale Teufel ift er sein Geschöpf nicht, ja er ift als solcher überhaupt nicht wirklich, benn bas Bofe hat fein mahres Genn. ist der absolut Sepende, und als solcher angleich der absolut Gute: das Bofe aber ift als ber Gegenfan des Guten que gleich ber Gegenfat des Genns, - ber Berluft und Man--gel bes Senns, also bas Richt: Senn, rò où der, rò où u Tv. wie die Griechen fagen. Dieß ist jedoch nicht fo zu nehmen, als ob das Bofe gar nicht existirte ober nichts mare: es foll damit nur ber Gegensatz gegen bas reale Genn, wel-

n) c. Cels. IV, 66. το δε την υλην τοῖς θυντοῖς εμπολιτευομένην αἰτίαν είναι κακῶν, καθ ἡμᾶς οὐκ άληθές. III, 42. φύσις ζώματος οὐκ μιαρά κ. τ. λ.

p) c. Cels. 1V, 65.

p) in Joh. XX, 20. Der Bille τοῦ διαβόλου, τοῦ πρώτως πονηροῦ πατρός, εξ οὐδινός ὅντος πατρός οὐδε γάς ὑπέστησό τις ἐν αὐτῷ πατης την πονηρίαν κ. τ. λ. Bg. 22.

q) a. a. D. gegen herakleon, der die Worte "der Teufel ist in der Wahrheit nicht bestanden" erklärt: οὐ γας ἐκ τῆς ἀληθείας ἡ φύσις ἐστὶν ἀὐτοῦ, ἀλλ ἐκ τοῦ ἐναγτίου τῆς ἀληθείας, ἐκ πλανης καὶ ἀγνοίας. Bg. Reanders Entwicklung der gnostischen Systeme S. 144 ff.

ches mit dem Guten identisch ift, der Mangel des göttlichent Lebens ausgedrückt werden. In dem Maaße, als sich die Kreatur von diesem abkehrt, wendet sie sich der Leerheit, der Eitelkeit, dem geistigen Tode zu und sinkt ins Richtseyn herab r).

Da nnn das Bose seiner Natur nach das Grundlose und Michtige ist, so läßt sich kein eigentlicher Grund für sein Borshandemsenn angeben. Die Möglichkeit desselben liegt in der Freiheit der endlichen Bernunft, seine Entstehung aber gessichah dadurch, daß jenes Wesen, welches jest Satan heißt, und ursprünglich gut und herrlich war, an der Seligkeit, die es in der Gemeinschaft mit Gott besaß, sich nicht genügen ließ, sondern hochmüthig ihm selbst die Quelle des Lebens werden und eine eigene Glückeligkeit besigen wollte; indem es dieß wollte, war der Abfall volldracht, der ihm jedoch das Gegentheil von dem, was er beabsichtigte, den Tod statt des Lebens bringen mußte 3).

r) c. Cels. IV, 65. di eidevat wegt dasubrar - ort un siei, nadò daimores sici, dumioupy mata τοῦ θεοῦ, άλλα μόνον καθό λογικοί τινές είσι in Joh. II, 7. gang - o agados (Seos) ro Opri o auros éctiv évartion de to ayado to nande n to morngor. nai erartion to orti to oun or' off anoxondes, ott ta πονηρον καὶ κακον ουκ ον. — καθο διάβολός έστιν, ουκ έστιν θεω δημιούργημα, ω θε συμβέβηπε διαβόλω είναι. γενητός ών (ουδενός ατιστού όντος παρέξ του θεού) θεού iστι ατίσμα — οί αποστραφίντις την τοῦ όντος μιτοχήν, τω έστερησθαι του όντος, γεγόνασιν ουκ δντες κ.τ.λ. Uber den Begriff des Lebens und des Todes f. oben G. 143. Bg. in Joh. XXXII, 3. τα έξελθόντα από θεοῦ. — έξω γενόμενα του θεσύ — ερημος θεού XIII, 23. θάνατος χωρισμός της ψυχής από του θεου. II, 10. de Princ. I, 9. nihil aliud est mors, quam a vita (verbo) discedere. Comm. in Ep. ad Rom. IV, 5. p. 530. V, 12. p. 547. Homil. in Levit. IX, 10. Hom. in Ps. 38.

s) S. oben S. 156, c. Cels. IV, 66. τὸ ἐκάστου ἡγεμονικέν, αιτιον τῆς ὑποστάσης ἐν αὐτῷ κακίας ἐστίν, ἥτις ἐστὶ τὸ κακὸν. über den Fall des Satans c. Cels. VI, 44. de Princ. I, 5,

Man tann baber auch nicht fagen, daß bas Bofe mit ober nach bem Willen Gottes entstehen er hat es nur nicht verhindert; er lägt es zu, weil er es nicht ver-Rindern konnte, ohne zugleich die Freiheit, diese negative Be-Bingung der Sittlichkeit aufzuheben; er buldet es in feiner Belt. weil er ben Geschöpfen bie Möglichkeit nicht nehmen wollte. fich felbst allmählich wieder davon zu befreien, weil er ber Sunde fraftige Seilmittel entgegenseten tonute, und ihre endliche Bertilaung schon gum Borand beschloffen hatte. — Sie fann feine heilfamen Absichten nicht verhindern: benn nur bie That ift ben Menfchen: freigegeben; und felbst biese nicht immer; ber Erfolg fieht in Gottes hand und wird von ihm fo geleitet, bag er jur Korberung bes Weltplans, jum gemeinen Beften bienen muß t). Auch hat bas Bofe in fo fern einen Rupen, ale im Rampf mit ihm bie Engend geubt und geläntert wird, und an bem Gegenfag bie Schonheit und Ferrfichteit bes - Guten um fo heller hervortritt, gleichwie an bem Gegensat ber Kinfternif bie Rlarheit bes Lichts. Dief hebt jeboch die Schuld und Strafbarteit des Sunders feinese auf - bas Boje bleibt in Gottes Augen immer boje und ftrafbar, und es wäre höchst vermessen, sich wegen des Nupens, den er für Andere baraus herzuleiten weiß, für entschuldigt ober gar jum Gundigen berechtigt ju halten 4). Daffelbe gilt auch

<sup>4. 5. 6.</sup> Hom. in Ezech. IX, 2. Inflatio, superbia, arrogantia peccatum diaboli est.

t) c. Cels. VII, 68, — die αμαςτία geschieht ου κατά γνώμην τοῦ Θεοῦ — sondern, was wohl zu unterscheiden —
οὐ αωλύοντος Θεοῦ. Geine regierende und verwaltende Thätigseit ή πρόνοια, τὸ διοιείτοθαι, erurect sich nicht auf das Bose. de Princ. III, 2, 7, non quidem a Deo nec tamen sinc Deo. c. Cels. IV, 3, 4. 6. 175.

n) c. Cels. IV, 70. καν συγχρόσηται τη κακίρ των φαύλων εἰς την βιάταξιν τοῦ παντὸς ἡ θεὸς, κατατάσσων αὐτεὺς εἰς χρείαν τοῦ παντός οὐθεν ήττον ψεκτός τό ἐστιν ὁ τοίος δε κ. τ.λ. Hom. in Gen. I, 10. ex malorum consideratione decus bonorum lucidius indicatur. Hom. in Num. IX, 1. XIV, 2. malitiam Deus non fecit: tamen cum aliis inventam possit prohibere, non prohibet, sed cum ipsis, a qui-

bas sie einstens burchglüht hatte, erlosch, die Liebe erkaltete, bas Geistesleben sant zum seelischen Leben herab und das göttliche Ebenbild wurde entstellt und verdunkelt 8). Es entstand der endliche Verstand, es entstand die ses beschränkte menschliche Bewußtsen, dieses besondere, individuelle Leben, diese eigenthümliche Bestimmitheit des Dasenns, die uns gezgenwärtig von andern Wesen unterscheidet; kurz ver, aus der Einheit mit Gott herandgetretene, Geist, wurde auf der untersten Stuse seiner Entsremdung von dem absoluten Leben: Seele, woxá; abgeleitet von wizie, wixes du, erkalten; das her sie auch jest die Bestimmung hat, wieder zu jenen göttslichen Leben zurückzusehren und aus Seele Geist, rove, wrexipa, zu werben h. — Zur Strase wurde nun die gefallene

γου μένως δυτες αν θοωποι, αποθυκεκουσι, καὶ ως εξς των αςχόντων (ber Gatan) πίπτουσιν. — XIII, 34. Durch den Genuß der verbotenen Kurcht ist der Mensch sterblich geworden. Homil. in Levit. IX, 11. Quoniam (homo), derelinquens vitam, mortem secutus est, homo factus est. — anima, avertens se a vita, ipsa se facit esse mortalem; dather auch umgewandt, wenn sie wieder eine mit Gott wird, jam non erit homo. Sel. in Psalm.

g) in Joh. XX, 21. ἀποθνήσκων δο δ άμθοςωπος (burch bie Sünde) άμα τε οὐ συνέχει την τοῦ θεοῦ εἰκόνα καὶ ἀναλαμβάνει την τοῦ χοϊκοῦ καὶ νεαςοῦ (bee bereits gefallemen und ins Irdische herabgesunkenen Leufels) a. a. D. 20. gang. Homil. in Genes. I. homo maligni imaginem adduxit per peccatum. Hom. in Luc. XXXIX.

h) de Princ. II, 8, 3. Nomen animae, ψυχή, a refrigescendo de statu diviniere et meliore dictum. Ben Just. ad Men. παρά την απόπτωσιν και την ψύξιν, την άπο τοῦ ζην τῷ πνεύματι, γίγονεν ἡ νῦν γενομένη ψυχή, οὖσα και δεκτική τῆς ἐπανόδυ, τῆς ἐφ' ὅπες ἢν ἐν ἀςχῷ. (nach βʃ. 114.) — νοῦς πᾶς οῦν γέγονε ψυχή καὶ ψυχή κατος θοθίσα γίνεται νοῦς. Ναch hieronymus: νοῦς i. e. mens corruens facta est anima et rursus anima, instructa virtutibus, mens fiet. Ebenfo Rufin: mens de statu suo declinans effecta vel nuncupata est anima sqq.' Homil. in Genes. I, 15. Sel. in Psalm. p. 699. aus der Catena Corderii ἡ ἀμαςτάνουτα ψυχή παχύνεται.

Seele in die sichtbare Welt herabgestoßen und in materielle Leiber eingeschlossen i).

Die Mosaische Erzählung Genes. 3. ist die allegorische Darstellung dieses Heraustretens aus der Gemeinschaft mit Gott. Denn Adam ist dort kein einzelnes Individuum, sonz dern, wie schon der Name sagt — Adam heißt im Hebräischen . Mensch — Bild und Repräsentant des ganzen Geschlechtes; seine Sünde ist die der gesammten Menschheit; die Schlange der Teusel; der angedrohte Tod nicht die Sterblichkeit, sonz dern der geistige Tod, dessen Schatten der leibliche ist; die Bertreibung aus dem Paradiese, der Bertust der ursprünglischen Seligkeit und die Schürze von Thiersellen die Einskeidung ver Seelen in materielle Leiber k). Daß die Erzählung so, und nicht buchstäblich zu kassen Sein der Schrift einzudringen und

<sup>-</sup> p. 802. ψυχή έν τη καθ' έαυτην ζωή (οὐκ έχει) τὸ άληθές τοῦ ζην. — idia ζωή im Gegensag gegen tas mabre Leben. in Matth. XV, 27.

i) s. oben S. 164. c. Cels. I, 32. Es ist vernünftig mit Pythagos ras, Pluto u. A. anzunehmen, καστην ψυχην κατά τινας αποβρήτους λόχους εἰςκοινομένην σώματι, κατ' αξίαν εἰςκοινοβήτους λόχους εἰςκοινομένην σώματι, κατ' αξίαν εἰςκοινοβήτους λόχους εἰςκοινομένην σώματι, κατ' αξίαν εἰςκοινοβήτους λόχους εἰςκοινοβήτους το προτίπου προτίπου το προτίπου το

<sup>...</sup>h) c. Cels. IV, 40. ἐν τῷ ᾿Αδὰμ (ὡς φησιν ὁ λόγος) πάντες ἀποθνήσκουσι, καὶ κατεθκάσθησαν ἐν τῷ ὁμοιώματι τῆς παςαβάσεως ᾿Αδὰμ οὐχ οῦτως περὶ ἐνός τινος, (άλλα) ὡς περὶ ὅλου τοῦ γένους ταῦτα φάσκοντος τοῦ θείου λόγου, in Joh. ΧΧ, 21. II, 24. Hom. in Genes. III, 31. in Levit. VI, 2. — Bgl. Spencer sum Eclius IV, 40.

sich die Gottheit würdig und geistig zu benken; auch dürfen und solche Allegorien in der Bibel um so weniger befremben, da sich ähnliche Einkleidungen höherer Wahrheiten in symbolische Dichtungen auch ben den Hellenen, namentlich ben Plato sinden, dessen Mythus vom Poros und von der Penia (Sympos.) viel Ahnlichkeit mit der mosaischen Erzählung hat 1).

Was nun zuwörderst den Leib betrifft, so wird beffen jedesmalige Beschaffenheit durch ben frühern, sittlichen Zustand des Individuums bedingt; daher die Seelen, welche weniger gesunten find, moblgestaltete und tuchtige Organe, bie am tiefften gefallenen, ungestaltete, frantliche, verschrobene und frup, pelhafte erhalten m); felbst bie außerlichen klimatischen und focialen Berhältniffe, die gunftigen oder ungunftigen Lebense wege und Geschicke ber Meuschen find ihrem früheren Berhalten gemäß, bis ins Einzelnste herab von der gottlichen Berechtigkeit bestimmt und geordnet n). - Ihrer Natur nach find die Körper völlig leblos und todt, und wie die materielle Substang, aus ber fie geformt werden, mandelbar und verganglich .). Dennoch aber tragen fie ein edleres Element, eine Bildungsfraft, einen Lebensteim in fich, aus dem, wie aus bem Baigenforn die Ahre, eine neue, geistigere und unverganglichere Gestalt sich entwickeln kann P). Das was sie be-

I) de Princ. IV, 1, 16. c. Cels. IV, 39.

m) c. Cels. I, 32. 33. οἰκεῖα τοῖς ἢθεσι τῶν ψυχῶν πάντα σώματα κ. τ. λ. de Princ.

n) S. oben S. 166. de Princ. II, 9, 3. 5. 8.

o) in Joh. XIII, 59. εὐσία Ͽνητή, φύσις φθαςτή — τὸ σωματικόν κου bem ἀσώματον καθ' ὑποκτίμωνον κετιφίεδευ. de Princ. III, 6, 2. τὰ σώματα ἄτινα τῆ ἐδία φύσιι ἄψυχά ἐστιν. Just. 4, 1. corpora secundum propriam naturam mortua sunt, et penitus exanima, quia ex nobis, i. c. ex animabus corpus materiale vivificatur, quod utique contrarium est et inimicum spiritui.

p) c. Cels. V, 18. 19, 23. VII, 32. σπέρμα λόγος σπέρματος. λόγος σπερματικός. in Joh. XX, 2-6. in Matth. XIII, 26. de Princ. II, 10. 3. insita ratio, quae substantiam continet corporalem. 1 Ror. 15, 37. Db und mie Drigenes

lebt, ist die Seele,  $\psi v \chi h$ . Diese, wohl zu unterscheiben von der höhern vernünftigen Seele, hat nach 3. Mos. 17, 14. im Blute ihren Sig, haftet am Körper und ist eine mehr masterielle Substanz, — das Princip des animalischen Lebens, die physische Lebenskraft P. Sie wohnt in allen lebendigen Wesen, in Thieren, Bögeln, Insecten (in denen der Saft die Stelle des Blutes vertritt), erzeugt in ihnen die Bewegung, die Triebe und jenes niedere Bewußtsenn, das in manchen derselben sich selbst dem Logischen zu nähern scheint. Sie bessitzt das Vermögen, vermittelst der Sinne, Vilder und Vorstellungen (partaoiae) von Außen her in sich auszunehmen und sestzuhalten; diese bringen dann den Impuls (desch) zu einer bestimmten Thätigkeit hervor, und daraus solgt zulett die That selbst T; sie erregt in dem Menschen die sinnlichen Triebe, die Affecte und Leidenschaften (mad.), und ist deße

Diefen doyog entelletiebe von ber materiellen Geele unterfcheisicheibet, ift mir nicht flar.

q) de Orat. ή ένυπαρχούση τοῖς σώμασιν φύσις, ή ψυχή ---Diefe bewirkt, daß fich die Befchopfe aus fich und von fich bewegen , n an autou nirnois, wovon die bobere und freiere Bewegung ber dorina, ale bie n d' auten nieneis ju unterscheiben. Abnliche de Princ. III. 1, 2. 4, 2. illa inferior anima - anima corporalis - anima carnis per totam carnem diffusa, vitam praestat carni, spiritus materialis 4, 1. spiritus vitalis. — h Corinh Purapis, oun estiv depinh ψυχή. — προή. Hom, in Ezech. Vol. III. p. 385. de Princ. II. 8. - II, 10. 7. Der eblere Theil ber Geele ift ber, nach dem Cbenbild Gottes geschaffene, der Beift, spiritus - alia autem pars ea, quae postmodum per liberi arbitrii lapsum contra naturam primae conditionis et puritatis assumta est, quae utpote amica et chara materiae. - Dieje hiebere Seele fteht baber amifchen bem Leibe und bem Beifte in ber Mitte (media inter carnem et spiritum de Princ.); se ist Missor Te emidexomern agerno n. naniar, im Gegensatz gegen bas જાગાઈµહ. in Joh. XXXII, 11.

r) de Princ. III, 1, 1-3. 4. B. es entsteht in der Spinne die Borftellung des kunftlichen Bebens, diese ruft die deren bervors und so kommt es, daß sie ihr Neg bildet.

halb als bas Borftellungs, und Begehrungsvermögen zu bes finiren s).

Mußer und über dieser niedern Seele hat aber der Mensch noch ein anderes höheres, rein geistiges Bermögen, das ihn von den übrigen niedern Geschöpfen unterscheidet und den edelsten Theil seines Wesens, das Hegemonische in ihm, sein eigentliches Selbst ausmacht: die vernünftige Seele, die Bernunft, oder den Geist (102122) vux vux 1, 16406, wrevux); denn der Geist ist eben das Logische, die Bernunft. Er besitzt diese, vermöge seiner Theilnahme an

s) de Princ, II. 8, 1. Desinitur namque anima hoc modo, quia sit substantia partastini et oguntini substantia sensibilis et mobilis. in Joh. XX, 20. wird es als in Joula bezeich net. Bgl. unten n. z) die Stellen und Mosheim a. a. D. S. 659. 663.

t) de Princ. III. 1, 3. τὸ μέντοι λογικὸν ζῶον καὶ λόγον ἔχει πρός τη φανταστική φύσει, τὸν κρίνοντα τὰς φαντασίας, και τινάς μεν αποδοκιμάζοντα τινάς δε παραδεχόμενον, เงน นี้วุทธละ รอ (เลือง หลร ลบรล่ร. in Joh. 11, 29. เร รที มลย-Sía to hyemorinov nai tov ev enaste dogov (elect) erhellt ans Joh. 1, 26. , μέσος ύμων έστηκεν, όν ύμεις ούκ οίθατε. ο λόγος, - ή προηγουμένη ήμων υπόστασις XX, 20. Souft auch: To er hall dozinor, - in dozina ψυγή. - ibre Rrafte find ή γνωστική δύναμις, κριτική. To vontinor, To Savontinor. - häufig vous' im Lat. de Princ, II, 4. - anima rationabilis, mens, mens vel spiritus. Hom. in Lev. IX. 2. Hom. in Genes. I, 15. interior homo noster ex spiritu et anima constat. - In dieser Sinsicht ift dopos und mueupa bem Befen nach daffelbe Bal. die angeführte Stelle de Princ. III, 1, 3. mit IV, 1, 11. ό ανθρωπος συνέστηκεν έκ σώματος καὶ ψυχής καὶ πνεύматос mit Beziehung auf 1 Theff. 5, 23. Hom. VII. in Ezech. πνουμά έστιν αὐτὸ τὸ λογικόν - Diesen edleren Theil ber Natur nennt Drigenes oft vorzugsweise ben Menfchen in Joh. II, 16. 17. Bgl. c. Cels. VII, 38, wo er die Definition giebt, ανθρωπος, τουτέστι ψυχή χρωμένη σώματι. Daber Methodius ben Phot. Cod. 234. o de 'aleyens the wurne μόνην έλεριν ανθεωπον, ώς ο Πλάτων. Epiph. Haer. 64.

ber absoluten Bernunft; sie wird ihm von bem göttlichen Logos eingeboren, oder vielmehr, sie ist eben jener Logos selbst, in seiner Berendlichung und Entäußerung an die Menschheit "). Der Grad aber, in dem die Individuen an ihm participiren, ist unendlich verschieden; denn je nachdem eine Seele mehr oder weniger sich von ihm entsernt hat, trägt sie auch mehr oder weniger von der göttlichen Urvernunft (dem ursprünglichen Feuer) in sich; daher die große Mannigsaltigkeit der geistigen Anlagen und Kräfte, der oniguara vonta, die jeder schon mit in dieses Leben hereinbringt, daher die Berschiedenheit in der Entwicklung und Ausbildung, der schnelle Fortschritt bey dem Einen, der Mangel an Fassungskraft und das träge Zurückbleiben bey dem Andern, was Alles ohne jene Annahme unerklärlich wäre v).

Auch in ihrem bermaligen Zustande vermag beghalb bie menschliche Bernunft noch immer bas Göttliche, wenigstens bis zu einem gewissen Grad, zu erkennen w) — was

<sup>17.) —</sup> auch interior homo, homo homo, ber mahre Mensch, Hom. in Ezech. III, 8. in Num. XXIV, 2.

u) in Joh. II, 9. λόγος & ἐκάστφ — ἀπὸ τοῦ ἐν ἀςχῆ λόγου ἐκάστφ γεγένητας. — Bgl. VI, 15. gang — u. oben
 ⑤. 134. der λόγος ift nicht außer, fondern in uns.

v) in Joh. XX, 4. μετέχουσι διαφόρως (τοῦ λόγου) οἱ κατίντες εἰς γένεσιν. — in Joh. XX, 3. 5. λόγοι σπερματινοί — σπέρματα νοντά, πνευματικά, σωτήρια. Driges nes sagt zwar hier, daß sie Manchen ganzlich sehlen, nimmt aber ih. 5. diese Behauptung ausdrücklich zurück. οὐα ἐλάλυθέ τις κενὸς σπερμάτων. do Princ. II, 8, 4. Quod si ita est (daß nämlich der νοῦς durch den Absall zur ψυχή wird), decessus ipse mentis ac devolutio videtur mihi quod non aequalis omnium sentiendüs sit, sed vel plus vel minus in animam verti, et aliquas quidem mentes servare aliquid etiam prioris vigoris, asiquas vero aut nihil (?) aut exiguum aliquid. Unde inveniuntur quidam statim ab ineunte aetate ardentioris acuminis, alii vero tardioris etc. Homil, in Num. II, 1. nennt er diese Ansagen, die in der Seele verborgenen Brünnen, die erst vom Schutt gereinigt werden müssen.

w) f. ©. 35. 36.

jedoch mehr ein Erinnern an das früher Bernommene und Geschaute, ale ein Erlernen ift, und mit bem Erwachen gum volligen Gelbstbewußtsenn zusammenfällt 1) - auch jest noch läßt fich in ihr bie Stimme bes göttlichen Logos, als bas Gewissen ober als das innere Geset, vernehmen, und lehrt in allen Källen, mas bas Rechte fen, und nach welcher Seite bin wir uns ben bem innern Widerstreite ber Borftellungen und Reigungen zu entscheiben haben, mahrend fie felbst stets über die finnlichen Triebe erhaben und von bem Bofen unberührt bleibt y). Es ift fomit nunmehr unfere Aufgabe, die Bernunft in und zur Berrschaft tommen zu laffen, dem Geiste (ber eben in benen wirkt, die den Logos aufgenommen haben S. 148) Raum zu geben, durch ihn das Kleisch zu besiegen und fo eins mit ihm, felber Beift zu werben; es fteht uns aber auch frei, bas Göttliche ju unterbruden, ber niedern Seele und ihren selbstsuchtigen Trieben zu folgen, oder endlich der groben sinnlichen Lust des Aleisches und des Leibes und völlig zu überlaffen z). Im erstern Kall wird

<sup>1)</sup> de Orat. 24. πας δὲ τρανῶν τὰ περὶ τοῦ θεοῦ, ὑπομμηθακεται μαλλον ἢ μανθάνει, κὰν ἀπό τινος ἀκούειν δῶκὴ ἢ εὐρίσκειν νομίζη τὰ τῆς θεοσεβείας μυστήρια. in Joh. XX, 7. Die Stelle Joh. 6, 45 ,, Ber es nun hört vom Bater und lernt es, der fommt zu mir" fönnte man so erflären: ὅτι εἰσί τινες τῶν ἐνσωματουμένων ψυχῶν, πρὶν εἰς γένεσιν ἐλθεῖν μεμαθητευμέναι παρὰ τῷ πατρὶ καὶ ἀκούσασι αὐτοῦ, αἴτινες καὶ ἔχχονται πρὸς τὸν σωτῆρα, und unter diese gehörten eben jene Jeraeliten, mit denen dort Jesus redet.

y) f. S. 36. in Joh. II, 9. in Matth. X, 11. de Princ. III, 1, 2-4. in Joh. XXXII, 11. ανεπίδεμτον των χειρόνων τὸ πρεϋμα.

s) in Joh. II, 15. πνευμα τὸ Θειστεζον, οῦ κατὰ μετοχήν ἐπικρατοῦσαν χρηματίζει ὁ πνευματικὸς. de Princ. III. 4. hujus animae voluntas cum se delectationibus carnis subdiderit carnales homines facit: cum vero se spiritui junxerit in spiritu esse homines facit, et propter hoc spiritales nominari. in Rom. I, 18. Frequenter invenimus in scr. s., quod homo spiritus et corpus et anima esse dicatur. Verum cum dicitur, quia "caro concupiscit, adversus

ber Mensch pneumatisch, geistig, geistlich gesinnt, im andern psychisch ober seelisch, im lettern fleischlich; und so schlimm es auch senn mag, ganz vom Fleische bewältigt zu werden, so ist es doch noch besser, als in der Mitte zu stehen und weder warm noch kalt zu seyn, weder dem Gusten noch dem Bösen mit Entschiedenheit anzugehören, weil dort die Seele eher durch das Übermaß der offenbaren Sünden ersättigt und leichter mit Sehnsucht nach himmlischer und geistiger Speise erfüllt wird aaa).

Die weitere Folge des Abfalls von Gott ist die Allgemeinheit der Sünde und die Erlösungsbedürftigsteit. — Da nämlich die Seelen vor ihrer Eingeburt ins Fleisch gesündigt haben, ja diese eben die Strase der frühern Sünden ist, so treten sie schon besteckt in's Erdenleben ein; wozu noch kommt, daß die Verdindung mit dem materiellen Leibe selbst sie noch mehr verunreinigt bb). Sie sind daher sämmtlich, wie die Psalmen 51, 7. 58, 4. bezeugen, sündhaft und wesniger oder mehr verderbt, auch wenn sie nur Einen Tag auf Erden lebten. — Siob 14. °C). Christus allein dürfte von

spiritum, spiritus autem adversus carnem," media procul dubio ponitur anima, quae vel desideriis spiritus acquiescat, vel ad carnis concupiscentias inclinetur; et si quidem junxerit carni unum cum ea corpus in libidine et concupiscentia ejus efficitur: si vero se sociaverit spiritui unus cum ea spiritus erit. I, 5. II, 9. VI, 7., no überall unter spiritus ber heil. Geist, in seinem Einwohnen im Menschen verstanden wird.

aa) a. a. D. πνευματικοί, ψυχικοί, σαρκικοὶ. in Joh. II, 9. Hom. in Genes. I, 13. — de Princ. III, 4, 3. — Bal. de Orat. 29. Fragm. in Exod. Vol. II. p. 111.

bb) Homil, in Luc. XIV. in Levit, VIII, 3. 4. Daher ist im alten Testament ein Reinigungsopfer für die neugebornen Kinder, im neuen Testament die Taufe verordnet: Omnis homo, hoc ipso quod in vulva matris est positus, et quod materiam corporis ab origine seminis sumit, in patre et matre contaminatus dici potest. — c. Cels. VII, 50. Hom, in Levit. XIII. 4.

cc) c. Cels. VII, 50. gang. III, 62. αθύνατον ανθοωπον αναμάρτητον. in Matt. XV, 23. κατά μέν την γένεσιν οὐθείς καθαρός από βύπου, οὐθ' εἰ μία ήμερα εἰν ή ζων αὐτοῦ,

sich sagen: "Wer kann mich einer Sunde geihen?" benn Er iff ber einzige, ber nie ein Unrecht gethau hat und von bem Bofen gang unberührt geblieben ift; felbst die heiligen Datriarchen, die Propheten und Apostel können bas nicht von fich ruhmen, benn fonft mußte bie Schrift lugen, bie ba fagt: Sie sind allzumal Gunder, teiner ist rein von Befleckung dd). Die Neigung zum Gündigen ist also Allen schon von Natur eigen; anfange, in ber erften Riubheit, ruht fie noch gleichfam schlummernd und todt in ber Seele, lebt aber alebalb mit bem Erwachen bes Bewußtsenns auf, wird burch bas ents gegenstehende Gefet Gregt und jur Wirtsamfeit entzündet, burch ben Naturtrieb gereigt ee), burch schlechte Erziehung, burch boje Benfpiele und Rathgeber, insbesondere aber burch ben Ginfluß bes Teufels und seiner Damonen genährt und großgezogen ff), und, wenn fortgesette Ubung hinzufommt, gur andern Natur, boch niemals fo, bag baburch bie freie Selbstbestimmung und bie Befferungsfähigkeit aufgehoben murbe 88).

In jeder hinsicht ift sonach der Mensch einer Erlösung und Wiederherstellung höchst bedürftig, wie sich aus Folgendem

old το περί της γενέσεως μυστήρων ». τ. λ. Sel. in Jerem. V. III. p. 313. in Rom. III, 3.

dd) in Job. XX, 25. 29. Hom. in Luc. II. - Stellen, Pfalm 51, 7. Siob 14, 4. 5. Phil. 3, 21.

ee) c. Cels. III, 66. πάντες μεν ανθοωποι πρός το αμαρτάνειν πεφύκαμεν, ένιοι δε ου μόνου πεφύκασιν αλλά κας είθισμένοι είσιν αμαρτάνειν. 65.69. οι μεν ουν αρχήθεν μη αμαρτάνοντες αθύνατοι. Hom. in Jesu nave XV, 4. Hom. in Jerem. V, 14. Die natürliche Neigung zum Gundigen ist die Borhaut des Herzens, die zugleich mit dem Menschen geboren, durch den göttlichen Logos aber beschnitten wird. c. Cels. III, 62. — in Rom. VI, 8 ganz.

ff) f. d. vorig. Abschn. und unten Abth. III. Abschn. 3.

Bg) c. Cels. III, 69. Bir wiffen, γεγονέναι πολλούς κακούς παροά τας ανατροφάς καὶ περιηχήσεις ωστε, καὶ φυσιωθήνας εν τισι την κακίαν πειθόμεθα, ότι τῷ θείῳ λόγῳ ἀμείψαι κακίαν φυσιώσασάν έστιν εὐ μόγον εὐκ ἀθύνατον, άλλα καὶ εὐ πάνυ χαλεπόν. 66. 67. 69.

noch bentlicher ergibt: — Durch ben Abfall von ber absoluten Bernunft schloß sich bas Auge bes Geistes, bas früherhin bes Anschauens Gottes genoß, und bagegen that sich bas leibliche Auge, ber Blick auf bas Irdische und Sinnliche auf; die Bernunft wurde verdunkelt, verblendet, und liegt jest so sehr barnieder, daß sie sich nicht wieder von selbst zur Beschauung bes Bollkommenen und zur Erkenntniß der reinen Wahrheit erheben kann hh). Lüge, Wahn und Irrthum hat sich vom Teusel her über die ganze Menschheit verbreitet; keiner ist in der Wahrheit bestanden, ja der Begriff des natürlichen Menschen schließt schon den der Lüge und des Lügners mit ein; es bedarf also des Arztes der der Seele die dunkel gewordenen Augen wieder austhue und sie zum Lichte der Wahrheit zurücksühre ii). —

Durch den Abfall von dem absoluten Leben sind ferner die Menschen, des wahren Lebens verlusstig gegangen, dem geistigen Tode anheimgefallen und somit auf dem Wege, ins Nichts zu versinken. Was aber einmal zum Leben erschaffen war, das sollte nicht wieder völzlig zu Grunde gehen. Gott, der nicht der Todten, sondern der Lebendigen Gott ist (Matth. 22, 32), konnte den Tod seiner Areaturen, der sie ihm völlig zu entziehen droht, weder wollen noch gestatten; daher mußte schon vor dem Tode eine Macht vorhanden seyn, welche den künstigen Tod vernichtete und eine Auserstehung, die die Erstorbenen ins Leben zurück-

hh) Hom. in Jerem. VIII, 1. et τις εωτιν έν τῷ σἰκουμένη ταύτη, δήλον ὅτι δεῖται τῆς ανοςθώσεως — ὅτι πεπτωκεν εκαστες ἀπὸ ἀμαρτίας. in Joh. XIII, 37. — c. Cels. VII, 39. Der Mensch wird von den Griechen und in der Schrift vor und nach dem Fall als sehend und als blind zugleich dargestellt — jenes in Beziehung aus's Güttliche, dieses aus's Leibliche. ψυχῆς ὀφθαλμοί — δια τὴν αμαρτίαν έμυσαν. in Joh. XIII, 42. zu Joh. 4, 25. τὸ διορατικόν, κάτω που κείμενον καὶ συγκρύπτον μιλ δυκαμενόν τε ανακύψαι εἰς τὸ παντελὸς μετεωρίσαι. Βεsond. XX, 26. X, 18. Hom. in Jerem. V, 9.

i i) in Joh. XX, 22. 23. δσον έσμεν ανθοωποι ψεύσται έσμέν

riefe, und bieß ist eben ber göttliche Logos, bas absolute Les ben. kk). —

Durch ben Abfall von Gott ist endlich die Kreatur ihrem rechtmäßigen herrn entzogen worden, und der Gewalt des Satans und seiner Dämonen verfallen; dieser herrscht nun dem Rechte nach über die Menschen, als über diesenigen, die sich ihm selbst zum Eigenthum ergeben haben, übt einen mächtigen, obschon nicht zwingenden Einsluß auf ihre Gemüther aus, braucht sie zu Wertzeugen seines bösen Wislens und hält sie im Dienste seines Reiches gefangen 11). Soll ihm sein Recht und seine Gewalt, die er über die Menschen hat, genommen und diese wieder in die Freiheit versetzt werz den, so bedarfs dazu eines Stärfern und Größern, nämlich des Sohnes Gottes mm); der ist zum Erlöser der abs gefallenen und verlorenen Welt bestimmt.

Allein bie Menschheit ist in ihrem bermaligen Zustande unvermögend, ihn nach seiner göttlichen Herrlichkeit zu fassen; ihr verdunkeltes Auge kann ben Glanz seiner reinen Gottheit nicht ertragen, ihre Beschränktheit kann sich nicht zu seiner Erhabenheit erheben; so lange er in seiner absoluten Geistige

in Joh. I, 22. XX, 26. c. Cels. VII, 42. — Die Ubergens gung von ber natürlichen Blindheit mächft in dem Maaße, als fich der Mensch selbst erkennt.

kk) de Princ. I. 2, 4. Quoniam futurum erat, ut etiam deciderent aliqui a vita, et mortem sibi ipsi consciscerent ex co ipso, quod a vita deciderent, — et utique non esset consequens, ut ea, quae semel ad vivendum fuerant procreata a Deo penitus deperirent, oportuit ante mortem esse talem virtutem quae futuram dissolveret mortem et esset resurrectio (sc. Verbum Dei, salvator) dePrinc. III. 6, 5. in Joh. XX, 21. I, 22.

 <sup>11)</sup> de Orat. 25. παντὸς ἀμαρτωλοῦ κατατυραννομένου ὑπὸ τοῦ ἀρχοντος τοῦ αἰῶνος τούτου, ἐπὶ πᾶς ἀμαρτωλὸς τῷ — πονηρῷ ἐκεἰωται. in Joh. XX, 21. Bg. 13. 20. 29. de Princ. III. 3, 4. Hom. in Jerem. I, 4. XVIII, 3. in Exod. VI, 9. in Jes. I, 3. 4. in Matth. XVI, 8.

mm) in Joh. I, 39. απολύτρωσις δε ήμων ο Χριστός των δα το γχμαλωτιύσθαι, απολυτρώσιως διδικμένων.

feit verharrt, nütt ihr sein Dasenn Nichts nn). Er muß sich also zu ihrer Schwachheit herablassen, muß in die Beschränktsheit der menschlichen Natur eintreten, Fleisch werden und als Mensch unter den Menschen erscheinen, reden und handeln, damit sie ihn erst nach seiner menschliches sichtbaren Seite erschssen und in sein menschliches Bild verklärt, dadurch aber allmählich an den Glauz seiner höheren Natur gewöhnt, zum Anschauen seiner göttlichen Wesenheit erhoben, zur Einheit mit dem absoluten Leben, mit dem göttlichen Logos, und sofort endlich zum Bater selbst zurückgeführt werden könnten 00). Dasselbe gilt aber auch von den übrigen gefallenen Vernunftswesen; denn wie diese alle gleichfalls einer Erlösung bedürzsen, so muß auch ihnen der Erlöser in einer Gestalt erscheinen, die ihrem Standpunkt analog und angemessen ist PP).

nn) in Joh. X, 4. I, 35. 20. in Cant. Cantic. Nisi enim humiliasset se usque ad formam servi, capere eum nullus in illa divinitatis plenitudine potuisset.

οο) c. Cels. VI, 68. τίς αλλος εωσαι καὶ προςαγαγεῖν τῷ ἐπὶ πασιν θεῷ δύναται τὰν του ἀνθρώπου ψυχάν, ἢ ὁ θεὸς λόγος; ὅςτις ἐν ἀρχῷ πρὸς τὸν θεὸν ὧν ἐγένετο σάρξ, ἴνα χωρηθῷ ὑπὸ τῶν μὰ δυναμένων αὐτὸν βλέπειν καθὸ λόγος ὧν, καὶ πρὸς θεὸν ὧν καὶ σωματικῶς γε λαλούμενος, καὶ ὡς σὰρξ ἀπαγγελλόμενος, ἐφ' ἐαυτὸν καλεῖ τοὺς ὅντας σάρκα, ἰν' αὐτοὺς ποιάση πρῶτον μορφωθῆναι κατὰ τὸν λόγον τὸν γενόμενον σάρκα' καὶ μετὰ τοντο αὐτοὺς ἀναβιβάση ἐπὶ τὸ ἰδεῖν αὐτόν, ὅπες ἦν πρὶν γέννται σάρξ. in Matth. XII, 29. de Princ. IV, 31. am Ende. — Bas Mosheim a. a. D. 625. als Lehre bes Drigenes angibt: nihil hujus rei (im Erlöfungswerke) ad filium Dei pertinet, nisi hoc, quod an imae Christi conjunctus voluntati ejus et propensioni morem gessit, bieß findet in dem Bisherigen seine Biberlegung.

pp) c. Cels, VII, 17. VIII, 59. S. unten.

## Dritter Abschnitt.

Bon der Erlofung.

T.

Die Menschwerdung bes Gobnes Gottes.

In biesem wundervollen Geheimniß, deffen völliges Berftandniß bem menschlichen Geifte und felbst ben himmlischen Mächten unerreichbar ift, stellt fich bie Bereinigung ber größ: ten Gegenfate, bes Göttlichen und bes Menschlichen, ber tiefsten Riedrigkeit und ber hochsten Majestät bar. wunderung und Erstaunen fehen wir hier ben Unendlichen in die Schranten ber Endlichfeit und Leiblichfeit eingeschloffen. bas ewige Wort, burch welches Alles geschaffen wurde, in ben mutterlichen Schoos einer Jungfrau fich herabsenten, ben gangen Entwicklungsgang bes menschlichen Lebens burchwan: beln, menschlich reben und handeln, und boch baben eine Berr: lichkeit in Wort und That offenbaren, wie fie nur ber gotte lichen Ratur eigenthümlich fenn tann; feben ihn bas bitterfte Leiben erbulden, bes schmachvollften Tobes fterben und gugleich triumphirend über ben Tod in feine himmlische Beimath gurudfehren, von mo aus er fortwahrend gum Beile ber Menschheit wirft und burch feine Boten aus allerlen Bolfern und Geschlechtern eine Beerbe von Gläubigen sammelt a).

Es tommt ben ber Entwicklung dieser Lehre vor Allem barauf an, die Realität bender Raturen in dem Einen Christus darzuthun, und zu verhüten, daß wesber ber göttlichen etwas Unwürdiges bengelegt, noch auch die

a) de Princ. II. 6, 1. 2.

geschichtlichen Thatsachen für täuschenben Schein angesehen werden b). —

Indem sich der göttliche Logos aus Liebe zu den Menschen herabließ, nahm er die vollständige menschliche Rastur, eine vernünftige menschliche Seele, und einen mensch-lichen Leib, wie wir ihn alle ben der Geburt empfangen, an, und wurde somit zusammengesetzer Natur, menschgewordener Gott und vergöttlichter Mensch, Gottmensch .).

Diese Menschwerdung ist nicht so zu benten, als ob die göttliche Natur des Sohnes 'aus ihrer wesentlichen Einheit mit dem Bater losgerissen und in die engen Schransten der menschlichen eingeschlossen worden sey, so daß sie nicht zugleich auch außerhalb derselben wäre und wirkte; dagegen spricht das Zeugniß des Täusers, Ioh. 1, 20. und Iesu eigene Erklärung: "Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen; ich bin bey Euch alle Lage, dis an der Welt Ende." — Auch ist dieß nicht so gemeint, als ob eine Trennung in dem Wesen des Sohnnes selbst entstanden wäre, und gleichsam ein Theil desselben in Christo wohne, der andere aber anderswo, oder überall

b) in Joh. X, 4. bezeichnet Drigenes als die benden äußersten und verwerstichsten Extreme: οἱ ἀναιροῦντες αὐτοῦ τὰν ἀνθρωπότητα, καὶ μόνην αὐτοῦ τὰν θεότητα παραδεξάμενοι — οἱ δὲ τοὐτοις ἐναντίοι, τὰν θεότητα αὐτοῦ περιγράψαντες, τὸν ἀνθρωπον ὡς άγιον καὶ δικαιότατον πάνταν ἀνθρώπων ὁμολογήσαντες. c. Cels. IV, 19. ἡμεῖς πειθόμενοι οὐ δόκησιν, ἀλλ ἀλήθειαν είναι καὶ ἐνάργειαν κατὰ τὰν Ἰησοῦ ἐν ἀνθρώποις ἐπιδημίαν κ. τ. λ. de Princ. a. a. D. Cum omni metu et reverentia contemplandum est, ut in uno eodemque ita utriusque naturae veritas demonstretur, ut neque aliquid indignum et indecens in divina illa et inestabili substantia sentiatur, neque rursum, quao gesta sunt, falsis illusa imaginibus existimentur. Bg. ⑤.72.

c) c. Cels. IV, 15. σωμά θυπτου καὶ ψυχην ἀνθρωπίνην ἀνίλαβεν ὁ ἀθάνατος θεὸς λόγος III, 29. VII, 17. σύνθετος, θεὸς σαρμοποιηθείς, ἀνθρωπος ἐν θεότητι τυγχάνων. Hom. in Ezech. III, 3. Deus homo. de Princ. IV, 31. Bgl. Hom. in Ezech. I, 10.

gegenwärtig sey. Dieß widerspräche dem Wesen der reingeistigen, einfachen Ratur des Göttlichen, das ungetheilt und unzertrennbar, Alles erfüllend und durchdringend, überall in seiner Totalität eristirt d).

Roch weniger barf man sich die Menschwerdung so vorstellen, als ob der Logos burch sein Inwohnen in der menschlichen Ratur verändert und zu den Schwachheiten und Af fekten berselben herabgezogen werbe. Er bleibt vielmehr in fich felber unwandelbar, mas er ift, er leidet Richts von bem, was bem Leib und ber Seele begegnet, fonbern läßt fich nur in seiner außerlichen Erscheinung und Offenbarungs: weise zu ber Kaffungefraft ber Menschen herab, und wird gleich fam Aleisch, um Jebem einen Unschließungspunkt barzubieten .). — Auch die Geele des Erlosers erfuhr ben ber Menschwerdung feine we fentliche Beränderung, wie benn überhaupt bie logische Ratur einer folchen unfähig ist, und wenn sie auch durch die Berbindung mit dem Leibe und burch bas Eingehen in bie Räumlichkeit bas allgemeine Schidfal aller Seelen theilte, fo berührte bieg boch ben aottlichen Logos nicht f).

Was die Beschaffenheit dieser Seele betrifft, so war sie jeder andern vernünstigen Seele völlig gleich; artig, aller rein menschlichen Empsindungen und Gefühle, der Freude wie der Traurigkeit, der Furcht wie der Hoff-nung fähig und mit der uns allen gemeinsamen Schwachheit des Fleisches behaftet, nur mit dem Unterschied, daß diese bey ihr unter der sortwährenden Herrschaft des Geistes stand 8).

d) c. Cels. II, 9. VII, 17. IV, 5. 15. in Joh. XX, 16. befonbers de Princ. IV, 30.

e) c. Cels. IV, 15. συγκαταβαίνου δ' έσθ' ότε τῷ μὰ δύναμένο αὐτοῦ τὰς μαρμαρυγάς καὶ τὰν λαμπρότητα τῆς Θεότητος (τοῦ λόγου) βλέπειν ο ίο νεὶ σάρξ γίνεται. II, 9 u. IV, 18. gegen ben Einwurf bes Celfus, daß nach christlicher Lehre Gott in einen sterblichen Leib verwandelt werde. Das Nähere s. unten Absch. II. §. 2.

f) a. a. D. D.

g) a. a. D. D. bef. c. Cels. II, 9. 23. 25. in Joh. II, 21. τας ασθενείας ήμων έλαβι. de Princ. IV, 31. Volens filius

Gleich ben übrigen tam auth fie aus ben Regionen ber oberen Welt herab, verband fich ben ber Geburt mit einem mas teriellen Leibe und entwickelte sich analog dem allgemeinen Bil bungegange ber menschlichen Ratur mit vollfommener Freiheit. indem sie alle Stufen berselben successiv durchlief h). — Um ben Ginwurfen berer zu begegnen, die fich an ber menschlie den Schwachheit, insonderheit an der Anechtsgestalt bes Erlösers stoßen, muß man daher im Begriffe scharf unterscheiden, und folche Aussprüche, die sich auf den ewigen Logos begie, hen, wie z. E. "Ich bin ber Weg und die Wahrheit und bas Leben; Ich bin bas Licht ber Welt; mir ift gegeben alle Gemalt im himmel und auf Erden; ehe benn Abraham mar, bin ich" - von benen, die blos von feiner Menschheit gelten, 3. B. "Meine Seele ift betrübt bis in den Tod" forgfältig fondern; wie Er benn felbst dieß auf bas bestimmtefte thut, wenn er mit Hinsicht auf seine göttliche Ratur zu den Pharifäern fagt: "Ihr kennet weber mich noch meinen Bater" und auf seine menschliche "Ja ihr tennet mich und wiffet von wannen ich bin." In und nach der Menschwerdung aber find beibe nicht mehr getrennt und verschieden, sondern gur innigsten Ginheit verschmolzen und vermischt i).

Es verhalt fich damit alfo: Wie wir oben fahen, ift es bie Bestimmung aller vernünftigen Seelen an dem Logos zu

Dei pro salute generis humani apparere hominibus suscepit non solum corpus humanum, ut quidam putant, sed et animam, nostrarum quidem animarum similem per naturam, proposito vero et virtute similem sibi et talem, qualis omnes voluntates et dispensationes verbi ac sapientiae indeclinabiliter possit implere. — Quod autem habuerit animam, apparet aus den Aussprüchen des Erlösers Joh. 10. 18. Matth. 26, 38.

h) in Joh. I, 37. τον ανθοωπον του υίου του θεου (bie Geele), τον τη δεότητε αυτου ανακεκραμμένον, πρισβύτερον είναι της έκ Μαρίας γεγέσεως. — in Matth. XIII, 26. am Ende.

i) in Joh. XIX, 1. Über den scheinbaren Biderspruch zwischen Joh. 7, 28. und 8, 19. λεκτέον πρός ταῦτα, ότι ὁ σωτης, ότὶ μὰν περὶ ἐαὐτοῦ ως περὶ ἀνθρώπου διαλέγεται, ότὶ ἀὶ ως περὶ θειστέρας φύσεως καὶ ἡνωμένης τῆ ἀγεννήτω τοῦ πατρος φύσει. Homil. in Jerem. XIV, 6. Bgl. das Folgende.

participiren und mit ihm in Gemeinschaft zu bleiben; ber Grad diefer Theilnahme hängt von der Richtung ihres Wils lens ab, und bestimmt ihre Burbe und ihr Geschick. rend nun die übrigen Seelen mehr ober weniger von jenem Urquell bes Lebens fich entfernten, beharrte Die Geele, mel de Jesus nachmals die feinige nannte, in ber ungertrennlichen Gemeinschaft mit bem göttlichen Logos, bem Borte, ber Beis: heit, ber Wahrheit und bem Lichte, hieng fortwährend mit ber innigsten, heiligsten Liebe an ihm und wurde baburch geschickt, ihn völlig in fich aufzunehmen und sich ganz in ihn zu versen-Was ben andern Seelen nur in hoherem ober geringeretm Grade und nur in einzelnen Momenten ihres Lebens stattfindet, daß sie, wie Paulus 1. Rorinth. 6, 17. fagt: "Ein Beift mit bem herrn find:" bas fand ben biefer im höchsten Grade und in ununterbrochenem Zusammenhange statt k); sie blieb mit ber ungetheilten Richtung ihres Wil lens, mit ber vollen Rraft ihrer Liebe bem herrn zugekehrt

L) Gan; platopisch brudt dieß Drigenes aus in Joh. XIX, 5., ber da spricht: , ich bin nicht von dieser Welt" ift ή ψυχή τοῦ Inσοῦ, ἐμπολιτευομένη τῷ ὅλφ κόσμφ ἐκείτφ (der κόσμος ναπτὸς gleichbedeutend mit dem λόγος selbst s. S. 131.) καὶ πάντα αὐτὸν ἐμπεςιεςχομένη, καὶ χειζαγωγοῦσα ἐπ' αὐτὸν τοὺς μαθητευμένους. Bgl. XX, 17. ἡ μὲν τοῦ Ἰησοῦ ιψυχή ἐν τῆ ἐαυτῆς τυγχάνουσα τελειότητε ἐν θεῷ καὶ τῷ πληςώματι ῆν, καὶ ἐκεῖθεν ἐξεληλυθυῖα, ἀνέλαβε τὸ ἐκ τῆς Μαρίας σῶμα. Bgl. d. Stellen unter l) u. δ).

c. Cels VI, 47. τῷ υίῷ τοῦ θεοῦ ἡνῶσθαι φάσκομεν τη ἀκρα μετοχη την τοῦ Ἰησοῦ ψυχην κ. τ. λ. II, 9. Wir trennen den Sohn Gottes nicht von Jesu; ἐν γάρ μάλιστα μετὰ την οἰκονομίαν γερέννηται πρὸς τὸν λόγον τοῦ θεοῦ ἡ ψυχη καὶ τὸ σῶμα Ἰησοῦ εἰ γὰρ κατὰ τὸν Παύλου διδασκαλίαν πᾶς ὁ κολλώμενος κυρίω ἔν ἐστι πνεῦμα πρὸς τὸν κύριον, πῶς οὐ πολλῷ Θειστέχως καὶ μειζόνως ἔν ἐστι τό ποτε σύνθετον πρὸς τὸν λόγον τοῦ θεοῦ; Im diesen Bergleich nicht mißzudeuten, muß man erwägen, daß nach Origenes auch die Gemeinschaft der Gläubigen mit Christo Feine blos moralische Einheit (was eine ganz moderne und leere Borstellung ist), sondern eine reale, wesenhafte Gemeinschaft ist.

und ist auf diese Weise völlig sündlos, ja zu sündigen unfäshig geworden, und so ganz in ihn übergegangen, aufsgegangen und vergottet worden, daß beyde hinsfort nicht mehr zwei, sondern wesentlich Einssind 1). Es ist somit keineswegs ein Zusall oder eine Willskihr von Seiten Gottes, was der Seele Jesu diesen Borzug gab; sie verdankte ihn lediglich ihrer hohen Würdigkeit, ihrem sittlichen Berdienste, und so offenbart sich auch hier die göttliche Gerechtigkeit als das Alles bestimmende Geseg der Weltordnung m). Davon sagt der Prophet im 45. Psalm, v. 8. "Du hast geliebet Gerechtigkeit und gehasset die Ungerechtigkeit; darum hat dich, Gott, dein Gott gefalbt mit Freudenöl, mehr denn beine Genossen." Mit Freudenöl gessalbt werden, heißt nämlich so viel, als vom göttlichen Los

so wie auch umgewandt ein reales Berhaltnis des Sunders zum Satan statt findet. Hom. in Exod. VIII. 6. Hiernach ist Münscher. D. Gesch. 2. S. 204 zu berichtigen.

<sup>1)</sup> c. Cels. III, 41. "στωσαν οἱ ἐγκαλοῦντες, ὅτι ον μέν νοullomer nat memeiomeda aconnder eirai deor nat vior des. οδτος ο αυτόλογός έστιν και ή αυτοσοφία και ή αυτοαλή-Seia, Tò de Suntou autou sapa une Thu au Semulung in αὐτῶ ψυχὴν τῆ πρὸς ἐκεῖνον οὐ μόνος κοινωνία, άλλα καὶ ένώσει καὶ άνακράσει τὰ μέγιστά φαμεν προςειληφέναι καὶ της εκείνου θειότητος κεκοινωνηκότα είς θεον μεταβεβηκέναι. VI. 47 our eloi de h vuxà rou Ingou meds rer Seer dopor. analog dem Berhaltniß gwifden Mann und Beib Genef. 2, 24 u. 1. Ror. 6, 17. aber in boberem Grade VII, 17. V, 39. I, 66. - de Princ. II, 6, 3. 4. gang. Illa anima - ab initio creaturae et deinceps inseparabiliter ei atque indissociabiliter inhaerens - et tota totum recipiens, atque in ejus lucem splendoremque ipsa cedens, facta est cum ipso principaliter unus spiritus. - ipsius Dei Verbi in ca substantialiter inerat plenitudo. Col. 2, 9. de Princ. IV. 31. homo - substantialiter Deo repletus. in Joh. XXXII, 11. 18. mo des Menichen Gobn autoσοφία und αὐτουιὸς heißt: ex του ήνωσθαι τη σορία Hom. in Ezech. 1, 10.

m) c. Cels. VI, 48. ὑπ' ἀζετῆς de Princ. II, 6, 4. ben Justin. ελὰ τοῦτο καὶ ἀνθεωπος γέγονε χριστὸς, ἐξ ἀνδεωγαθήματος τούτου τυχών. virtutem suarum merito.

gos, ober vom heiligen Geiste erfüllt werben, ber Zusat "vor beinen Genossen" bedeutet, daß ihm nicht blos, wie den Propheten, die Gnade des heiligen Geistes gegeben war, sondern daß die wesentliche Fülle des ewigen Wortes, und mit dieser die Substanz des heiligen Geistes in ihrer Totalität ihm einwohnte; "du hasselt gottloses Wesen" aber zeigt seine abs solute Reinheit und Sündlosigkeit an ».

Die Schwieriakeit, welche die Bereiniaung einer folchen Sündlofigfeit mit ber Freiheit bes Willens zu haben scheint, löst fich leicht, wenn man erwägt, baß allerdings bie Geele Jefu biefelbe Natur mit allen übrigen (benn fonst mare fie teine wirkliche Seele) und alfo auch bas Bermögen, zwischen Gnt und Bos zu mahlen, theilte: daß aber die Entschiedenheit, mit ber fie ber absoluten Gerechtigfeit anhieng, die Restigfeit ihres Billens, bie Größe und unanslöschliche Gluth ihrer Liebe ieben Gebanten an ben Abfall, ja bie Möglichkeit ber Sunde felbst für sie aufheben mußte, und bag fo, was anfange Sache ber Freiheit gewesen, ihr endlich durch fortwährende Ubung gur andern Ratur, jum mefentlichen Gigenthum murbe. Gin Gleichniß mag dieß einigermaßen erläutern: Das Gifen ift fowohl für die Wärme als für die Kälte empfänglich: wenn also eine Gisenmaffe im Feuer liegt, und von diefem, in allen feinen Poren und Abern beständig burchdrungen und burchglüht wird, fo kann es zulett die Ralte nicht mehr aufnehmen; man fieht bann an ihm nichts Underes mehr als Feuer, man fühlt ben ber Berührung nicht mehr die Kraft bes Gisens, sondern blos die Gluth. Auf ahnliche Weise ist nun die Seele Jesu, bie, wie bas Gifen im Feuer, fo in ber Beisheit, im Borte, in Gott liegt, mit all' ihrem Denten, Ruhlen und Thun, Gott, und bamit hat fie aufgehört, wandelbar und veranderlich ju Indem fie aber fo gang vom göttlichen Licht und fenn o).

n) de Princ. a. a. D. u. IV, 31. Hom. in Num. VI, 3. in Jes. III, 1. Der heilige Geist ruht siebensach auf ihm; per quod illa ipsa div. sp. substantia, quae, quia uno nomine non poterat, diversis vocabulis explanatur, requiescere super virgam Jesse prophetatur — auf Andern in minderem Grade, Hom. in Luc. XXIX.

o) de Princ. II, 6, 6. IV, 31.

Leben erflut wied, wird fie jugleich bas Degan ber Mittheis lung beffelben an bie übrigen Geelen, gleichsam bas Gefaß von welchem aus ber Wohlgeruch auf Unbere ausftromt (Cantic. I. 31) pr .- Die Gemeinschaft ber Glaubigen mit Christo fann und bief Berhaltnif noch anschaulicher machen: Die Schrift lebet, baff bie gange Gemeinbe Gottes ber Leib Chrifti fen : beint affichmie Die Svele ben Leib, ber feiner Ratur nach: regangelos und unfahig fich jau bewegen ift, belebt und bes wegt;" fo belebt und beferkt auch ber Logos den gesammten Leib und jedest einzelne Glieb ber Rirche, alfo bag feines ohne ihn etting Gates wirft. Erfcheint aber Dieg als gang folgerichtig, fo bart es nuch nicht befremben, wenn die Geele Jefu, und überbaust feine gange Menschheit, in ber oben bezeichneten : Beife mit-Bem Gingebornen vom Bater verbunden, michtet mehr von ibm Berfchiebenes ift Abun Daber mirb. auch in ber gangen Stielfe forohl feine gottliche Ratur mit menfchlichen Ramen alle bie menfchliche mit ben Prabifaten ber göttlichen bezeiche. net e es wird die Geele, well: lie den Sohn: Gottes ganz in sich . fafter fammt bem von ihr:angenommenen Leibe, Gottes Gobner Reaft Gottes, Chriftus under Weicheit genannt, und umaer. mainti, ber Gohn Gottes, durch melden Alles geschaffen murg. vel Belwe Christus und Menschensohn; edibeidt won bem: Sohne Bottee, bag er gelitten habe und geftorben few ename: lich mald vein Theil feiner Natur, ber für ben Tob empfänglich mary und von dem Menschenschne, daß er wiedertommen werbe. ine ber Werrlichfeit ibes Batenschle eine bie nicht in bei beite b inii Die Seele Jesu umieble men bas Bermitteinbe gwischen . bem Rugos und bem munishichen Leiben Denn die götter Bichen Ratur fann fich nichtiummittelbar, mitg beur materiellen: Groff verbinden ziber Gelenaber ift es augemeffen, wie einer-

The state of the second states and the states of the state 

q) c. Cels. VI, 48. elne cur rouro (ec. bas ber Logos bie Bemeinde belebty som whohow far if gabenter, Th augs े से के ने अपन ερβλή το κουν ανία πρός τον κύτολογον την ine Cluster has the sexual and interpreted in the confident בי אישני אנסיף אניים בי אושל באופים ביו דעץ אמיוון שטדים בי

The state of the first own · 4) de Princ, 11, 6. 3. Drigenes.

seits (wegen ihrer logischen Ratur) Gott aufzunehmen, fo andererfeits einen Leib anzunehmen; und indem fie bieg thut, entfieht der vollständige Gottmenich, in bem fich bas ewige Wort mit ber vergotteten Seele und bem Leibe gur Ginheit der Perfon verbindet s). Diefer Le i b ift bem unfrigen völlig lig ähnlich, aus der Sple gebildet, aller menschlichen torperlie den Leiben fabig, feiner Ratur nach fterblich, ber Macht bes Todes unterworfen und nur darin von allen: übrigen unterschieden, daß er mit der Befleckung und Unreinheit, welche die natürliche Geburt begleitet, nicht behaftet ist t). Er follte bas angemeffene und murbige Organ ber heiligsten und ju ben höchsten Zweden in die Welt gesandten Seele seyn; diest konnte er aber nicht, wenn er auf bie gewöhnliche natürliche Beife anm Dafent fam; baber bie Rothwenbigfeit feiner manberbaren und übernatürlichen Erzeugung burch ben heiligen Geift in bem Leibe ber unbeflecten Jungfrau, Die Propheten bes. alten Testamentes haben dieß aufst bestimmteste zum poraus verfündigt (Jes. 7.), und es fann um so weniger befremben. ald auch die erften Menfchenleiber unnuttelbar aus der Dant bes Schöpfere hervorgegangen find, und einige Unglogien jes ner munderharen Erzeugung noch heute in ber Ratur und in ben erdichteten Muthen ber Griechen vorfommen. Daraus widerlegt fich von felbft ber ruchlofe, jedes eblern Gemuth em porende, Borwurf bes Beiben, daß Jesus in Unehren erzeugt worden fen; benn aus einer unreinen Bermifchung murbe eber ein beschränften und lafterhafter Menfchanals ein Lehrer und Borbild feglicher Engent entstanden fem; auch höbe bieß jenes Grundgeses ber göttlichen Gerechtigfeit auf, nach melchem bie jebesmalige Befchaffenheit bes Leibes burch bie Burbigkeit ber

s) a. a. D. Hac ergo substantia animae inter Deum carnemque mediante — nascitur Deus homo etc. Bgs. die Stollen unter c) und k).

c) und k).

t) c. Cels. H, 23. απαξ αναλαβών το δια γενέσεμε πόμα, αναξ αναλαβών το δια γενέσεμε πόμα, τοῖς ενείλησεν αὐτο καὶ πόνων διατικόν τυγχανου καὶ τῷν τοῖς εν σώμασιν συμβαινόντων αὐναρῶν — ων πρὸς τὸ μὰν παθείν κύριος οὐκ ήν — σωμα, οὐ πάντη άλλης φύσεως παρά την ἀνθρωπίνην σάρκα — jündlos. U, 69. ω. III, 17.

Seele bedingt ift Mi Dieses mußte vielmehr auch bier in feinem ganzen Umfang eintreten, und bemnach die ebelfte Geele ein ihr bollig entforechenbes Wertzeng, einen Leib erhalten, ber nicht nur rein und unbeflockt, fonbern auch beffer und vorzüglicher, ale ber aller anbern Menschen, ja atter übrigen Wefen ift D. ... Diefe Berrlichteit bes Leibes Jesu maritie unmittelbare: Folge ber Menschmers bung: wie nandich felber bie Geele mit bem Logos, eben so wurde num von Leib mie ber vom Logos vurchbrungenen Geele aufs innigfte wereinigt : und eben bamit felbst in bie gottliche Ratur vertfart W). Das Grobe, (3rbifche), Sturbliche: antifnt merfchwant, unb. gleng ins Atherifche und Gottliche über; eine himmlische Gobnheit und Majeffat verbreitete fich Aber feine Gestalt und leuchtete in hellem Straf. lenglanze von Kinem Ungesichte nieber: an die Stelle der ftarren leiblichen Gebundenheit, die und eigen ist, trat eine Klus figfeit ber Form, vermöge beren er fein Außeres vielfach verändern, verwendeln und Jedem in der Gestalt erfcheinen tonnte die für deffen Kassungstraft die angemessenste mar, - anas log der Natur des göttlichen Wortes, welches, obwohl in fich Eins, bennoch in verschiedenen Kormen sich offenbaret; und völlig angemeffen bem Wesen ber Materie, Die an fich forme und

u) c. Gels. I, 32 — 38. VI, 73. in Matth. N, 17. Hom. in Levit. XII, 4. Omnis bomo in patre et matre (inipsa conceptione) pollutus est, solus vero Jesus D, in matra non est pollutus; ingressus est enim corpus incontaminatum. — An andern Stellen fagt jedach Origenes, daß Jesus durch die Menschwerdung in einige Berührung mit dem Unreinen gekommen sen, und daß es, deshalb eines Reinigungsopfers für ihn bedurft habe. Homil. in Luc. XIV. in Levit. IX, 5.

σ) c. Cels. I, 32. εἰκός, ταύτην τὰν ψυχήν — διδίδοθαι σώματος, εὐ μόνον ως ἐν ἀνθεωπίνοις σώματε διαφέροντος, ἀλλά καὶ τῶν πάντων κενίττονος. 33. πάραδεξον πώμα, ἔχον μέν τι κοινὸν περός τοὺς ἀνθεωπουρης ἡνα καὶ συνδιατείψαι αὐτοῖς δίνηθῆ, ἔχον δέ τι καὶ ἐξαίρετον, ႞να τῆς κακίας άγουστος ἡ ψυχὴ διαμοῦναι δίνηθῆ π. τ. λ.

w) (. n. 1) u. q) in Matth. tr. 33. suscepit in se veram humanae carnis naturam, — et deificavit quam susceperat humanam naturam.

## Dritter Abschnitt.

Bon der Erlofung.

## T.

Die Menschwerdung bes Sohnes Gottes.

In biesem wundervollen Geheimniß, deffen völliges Berftandniß bem menschlichen Geifte und felbst ben himmlischen Mächten unerreichbar ift, stellt fich bie Bereinigung ber größ: ten Gegenfage, bes Göttlichen und bes Menschlichen, ber tiefsten Niedrigkeit und der höchsten Majestät bar. Mit Bes munderung und Erstaunen sehen wir hier ben Unendlichen in die Schranken ber Endlichkeit und Leiblichkeit eingeschloffen, bas emige Wort, burch welches Alles geschaffen murbe, in ben mutterlichen Schoos einer Jungfrau fich herabsenken, ben gangen Entwicklungsgang bes menschlichen Lebens burchwan: beln, menschlich reden und handeln, und boch baben eine Berr: lichkeit in Wort und That offenbaren, wie fie nur ber gotte lichen Natur eigenthumlich fenn tann; feben ihn bas bitterfte Leiden erdulden, des schmachvollsten Todes fterben und gugleich triumphirend über ben Tod in seine himmlische Beimath gurudtehren, von mo aus er fortmahrend gum Beile ber Menfcheit wirft und burch feine Boten ans allerlen Bolfern und Geschlechtern eine Beerde von Gläubigen sammelt a).

Es kommt ben ber Entwicklung dieser Lehre vor Allem barauf an, die Realität bender Raturen in dem Einen Christus darzuthun, und zu verhüten, daß wes der der göttlichen etwas Unwürdiges bengelegt, noch auch die

a) de Princ. II. 6, 1. 2.

geschichtlichen Thatsachen für täuschenben Schein angesehen werden b). —

Indem sich der göttliche Logos aus Liebe zu den Menschen herabließ, nahm er die vollständige menschliche Ratur, eine vernünftige menschliche Seele, und einen menschlichen Leib, wie wir ihn alle ben der Geburt empfangen, an, und wurde somit zusammengesetzer Natur, menschgewordener Gott und vergöttlichter Mensch, Gottmensch C.

Diese Menschwerdung ist nicht so zu benken, als ob die göttliche Natur des Sohnes 'aus ihrer wesentlichen Einheit mit dem Bater losgerissen und in die engen Schransken der menschlichen eingeschlossen worden sey, so daß sie nicht zugleich auch außerhalb derselben wäre und wirkte; dagegen spricht das Zeugniß des Täusers, Ioh. 1, 20. und Jesu eigene Erklärung: "Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen; ich bin bey Euch alle Lage, die an der Welt Ende." — Auch ist dieß nicht so gemeint, als ob eine Trennung in dem Wesen des Sohenes selbst entstanden wäre, und gleichsam ein Theil desselben in Christo wohne, der andere aber anderswo, oder überall

b) in Joh. X, 4. bezeichnet Drigenes als die benden außersten und verwerstächten Extreme: οἱ ἀναιροῦντες αὐτοῦ την ἀνθρωπότητα, καὶ μόνην αὐτοῦ την θεότητα παραθξάμενοι — οἱ δὲ τοὕτοις ἐναντίοι, την θεότητα αὐτοῦ περιγράψαντες, τὸν ἄνθρωπον ὡς άγιον καὶ δικαιότατον πάνταν ἀνθρώπων ὁμολογήσαντες. c. Cels. IV, 19. ἡμεῖς πειθόμενοι οὐ δίκησιν, ἀλλ ἀλήθειαν εἶναι καὶ ἐνάργειαν κατὰ την Ἰησοῦ ἐν ἀνθρώποις ἐπιδημίαν κ. τ. λ. de Princ. a. a. D. Cum omni metu et reverentia contemplandum est, ut in uno eodemque ita utriusque naturae veritas demonstretur, ut neque aliquid indignum et indecens in divina illa et inestabili substantia sentiatur, neque rursum, quae gesta sunt, falsis illusa imaginibus existimentur. Bg. ⑤. 72.

c) c. Cels. IV, 15. σωμά θυπτου καὶ ψυχην ἀνθρωπίνην ἀνόλαβεν ὁ ἀθάνατος θεὸς λόγος III, 29. VII, 17. σύνθετος, θεὸς σαρμοποιηθείς, ἀνθρωπος ἐν θεότητι τυγχάνων. Hom. in Ezech. III, 3. Deus homo. de Princ. IV, 31. Bgl. Hom. in Ezech. I. 10.

## IL Die Erlofungsthätigfeit Chriffi.

Der Logos erichien im Fleisch, um ben heilsplan Gottes an ber sündigen Welt zu realistren, um bie Folgen
bes Abfalls für bie Menschheit aufzuheben, und
ihr ein neues, unvergängliches Leben mitzutheilen (aphagoia, poroxi dedruros), um das Berlorene
zu retten, und zur ursprünglichen Gemeinschaft mit Gott zurückzusühren 1). Diese Einheit des Götelichen und Menschlichen ist in ihrer Bollendung zunächst in seiner Person dargestellt, und eben dadurch wird er der Mittler zwischen Gott
und Menschen, der Anfangspunkt des neuen Lebens
für Alle, die sich mittelst des Glaubens an ihn anschließen,

Christo eis, qui corporaliter suscipiunt ista; dann sucht er ju zeigen, daß mehrere einzelne Momente, wie 2. B. bas Berabfal-Ien ber Sterne auf die Erde, bas Rommen in den Wolfen, bie Berfammlung aller Bolfer und die fichtbare Ericheinung bes Er-Tofers innere Biderfpruche enthielten, baber geiftig gebeutet merden mußten und daß überhaupt bier feine fichtbart und leibliche Bufunft, sondern bie intelligibilis et futurus in sensum discipulorum Verbi adventus gemeint fev. - c. 65. Gine Ubiquitat ber menfchlichen Ratur ift unmöglich. - Dur als bas Bort, als die Babrheit, ale die Bernunft fann Chriftus allentbulben ben und fenn, aber nicht als Menfch. c. 70. Bie bat man also biefe Biebertunft ju benten? utrum in loco, an alteram expositionem debemus exquirere? - Er mird erfcheis nen ante ocules mentis omnium tam bonorum quam malorum. Non in aliquo quidem loco apparebit filius Del, cum venerit in gloria sua, in altero autem non apparebit, sed we (wie er felbft fagt) wout fulgur egrediens ab oriente, et propterea quod omnia implet, apparet usque ad occidentem: sic cum vonorit Christas in gloria sua, proptereaque ubique futures est, et ipse in conspectu omnium erit ubique, et ... omnes ubique erunt in conspectu ipsius et sic constituentur ante sedem gloriae ejus, hoc est ante regnum ejus et potestatem dominationis ipsius. - Gein Thron find bie Beiligen und die Engel. - 111. Das Sigen jur Rechten - firmitatem regalem significat. f. d. Anm. pr & 154 n. 213. 

und sein Wort, sein Leben, seinen Geist in sich aufnehmen b). Um aber diese Anschließung Allen möglich zu machen, geht er selber ben ganzen Entwicklungsgang ber menschlichen Natur durch, läßt sich in seiner äußern Erscheinung, in seiner Hand-kungs und Redeweise zu den Bedürsnissen der Einzelnen herab, und zeigt sich jedem nach der Seite seines Wesens, die den jedesmaligen intellectuellen und sittlichen Standpunkt des seine emspricht der Melt, seiner ewigen, geistigen Wirksamteit zum Heile der Welt, seiner ewigen, geistigen Wirksamteit zum Heile der Welt, seiner enzugen, geistigen Warschlausschlätigkeit ist. — Wie nämlich der göttliche Logos eine Mannigfaltigkeit göttlicher und absoluter

<sup>.</sup> b) o. Cels. III, 28. Dicht bie Gottheit bes Sohnes an fich, fondern ibre Bereinigung mit ber menschlichen Ratur in Jefu, bewirkt Die Erlöfung: ori an eneivou negaro Beia nai av Dewmin συνυφαίνεσθαι φύσις, ιν' ή ανθεωπίνη τη πεός τδ Desótepor nossenia yévntas Beia, oun er mores to Incou. άλλα και πάσι τοῦς μετά τοῦ πιστεύειν αναλαμβάνουσι Bior, or Inseric edidater avayore ent the need to Jedr gediap nat the weds insiron notioniar. Befonders in Joh. X. 4. mo Origenes querft die fcheinbaren, durch die Menfchwerdung entstandenen, Biderfpruche barftellt und fodann zeigt, daß eben das Menschliche in dem Erlofer die Sandhabe für uns fen, um ju bem Göttlichen ju gelangen. warts brudt er diefen Bedanken auch fo aus: ber Erlofer bat bas verlbren gegungene gottliche Ebenbild in der Menfcheit wie ber bergestellt, ut possemus ad ejus similitudinem reformari. Hom. in Gen. I, f3.

c) (. oben 6. 204. c. Cels. IV, 15. συγκαταβαίνων (ο λόγος)
δ' το 3' ότε τω μικ θυναμένω αὐτοῦ τὰς μαρμαρυγάς
καὶ τὰν λαμπρότατὰ τὰς Θεότατος βλέποιν, νίονεὶ σα ρξ
γίνετὰ ἱ, σωματικώς λάλδυμενος, εως δ τοιουτον αὐτὸν
παραδιξάμενος, κατὰ βραχῦ ὑπὸ τοῦ λόγου μετεωριζόμεγος σῦνηθ αὐτοῦ καὶ τὰν, ἐν οῦτως ὀνομάνω, προηγουμέκην μορφόν Θεάσαι δαι, 16. εἰοὶ γὰρ διάφοροι οἰονοὶ
τοῦ λόγομ μορφάν, καθώς εκαστώ τῶν εἰς ἐπιστήμαν
πὶ ἀπρερένων φείνεται ὁ λόγος, ἀνάλογον τὰ εξει τοῦ εἰςακο γομένου ες ἐπὶ ολέγομ ακαροκόπκοντας κὰ ἐπὶ πλείον κ, τ. λ.

Momente in sich befaßt, so hat auch der Menschgeworbene verschiedene Gestalten und Offenbarungsformen , welche :bie -Abbilber jener emigen find. Die inkroiat, die ihm, in biefer hinficht bengelegt merben, bezeichnen nicht somobl fein innes res Wefen, ale fein Berhältniß zu ben gefallenen Rreaturen und bie Art, wie er fich biefen barftellt, find baber auch von ienen mohl zu unferscheiben (f. oben G. 130. 131.): fo heift er ber Weg, weil er bie Irrenben gur Bahrheit leitet; Argt, meil er die Rrantheiten ber Geele heilt; die Thure, weil man burch ihn zur Gottheit aufsteigt; Brod bes Lebens, weil er burch fein Wort ben Beift nahrt und ftarft; Gotteslamm, weil er die Gunde der Welt durch feinen Tod hinweg nimmt; Hoherpriester, weil er sich felbst jum Opfer für und gebracht hat; Paraflet, weil er und ben bem Bater vertritt; Die Beis liauna, weil er aus ben Banben ber Gunde befreit u. f m: mas Alles er nicht mare, wenn die Menschheit feiner Erlöfung bedürfte d). Indem er sich ihr aber nach biesen verschiedes nen Seiten feines Wefens, auch verschiebentlich, fomobl leiblich ale geiftig offenbart, bem Ginen feine Rnechtsgeffalt, bem Unbern feine gottliche Berrlichkeit zeigt, bier gu ben schwachen Borftellungen ber Ungebilderen, ja felbst ber einfältigen Weiber und Anechte fich herabläfft, bort ben Fahigern tiefe Beheimniffe mittheilt : wird er in einem noch weit höheren Sinne als Paulus Allen Alles, um Alle zu gewinnen (G. 215.), ben Juben ein Jube, ben Samaritern ein Samariter, den Rindern ein Rind, den Ermachses nen ein Mann, bem Ginen Milch, bem Andern farte Speife. bem Einen ber fleischgewordene Menschensphn, dem Undern ber emige Gottessohn e); aber auch ben Engeln ein Engel, ben

d) in Joh. II, 12. χρη εἰσθυαι, ότι τινα ο σωτης εὐχ αυτω ενιαι αλλ εξέςοις, τινα ο αυτώ και ετέςοις. Ι, 22.26.(31. 33 ff. c. Cole. II, 64. ο Ιπσούς είς ων, πλείονα τη επινοία ην και τοῦς βλέπουσιν οὐχ ομοίως πασιν ος οκμινος κ. τ. λ. gang. Cant. G. III, 77. — Daraus erffart sich auch die Berschiedenbeit der Darstellung in den Evangelien. — Belche Bedeutung dieser Gedante für die Eregese des Drigenes hat, f. bed Neander R. G. 1. 3. ©. 625 ff. Guerike Gest. Al. cap' H.

<sup>&#</sup>x27;e) c. Cels. VII, 41. in Matth. KT; 4. 17. KIK 30. XV, 7. in Joh. 1, 34. 29. XK, 28. is Solven course. Subseque πολλο

höheren Machten eine dezh -- wie aus ben alttestamentlichen Angelophanien, insbesonderr aus der Erscheinung bes Engels., ber fich felbst, ben Gott, Abraham's Isaaf's und Jakob's nennt (Exod: 3, 2.6.) und aus Jef. 0, 6., wo er ber Engel bes großen Rathes heißt (nach ben LXX;), erhellt - und überhaupt auf jeder Stufe bes vernümftigen Dasenns Allen Alles, Au. D, Anfang, Mitte und Ende, um ben Seile plan ber gottlichen Beltorbnung an Allen zu realisiren f). . . . Erlofer ift alfo ber gange Chriftus, ale ber Gottmenich und bas hauptmoment ber Erlofung ober Bieberherftellung liegt eben barin, daß er das Betrennte zuvörderft in feiner ei genen Derfon mieber vereinigt, und burch bie gange Urt und Beife feiner irbifchen Erfchei nung es auch ben Unbern möglich gemacht bat, Diefe Bereinigung in ihnen felbft zu vollziehen et. Die einzelnen Momente, feiner Erlöfungs

n ὁ Παῦλος, γέγονε τοῖς πᾶσι παντα, ΐνα παντα (aud) τεὺς πάντας) κερδίση η τελειάση. de Princ. IV, 31. Hocergo Verbum omnibus fit, omnia, ut omnes lucrifaciat et fit infirmus infirmis, ut infirmos lucrifaciat. Egl. in Matth. XV, 7. 24. Ser. Comment. 32. Cant. Cant. 76. Homil. in Levit. XIII, 1. in Num. IX, 9. quamvis unus sit Christus per substantiam singulis tamen diversus efficitur prout indigent.

thätigfeit aber find feine Lehre, feine Bunder, fein pors

in Joh. I, 34. γέγονεν (ο σωτής) ανθεωποις ανθεωπός, και αγγέλοις αγγέλοις κ. τ. λ. (I, 40. c. Cels. VIII, 59)
Homil. in Genes. VIII, 8. μι Θεηεί. 22. 15. hier mird bie Rede Gottes dem Engel des herrn jugeschrieben: Unde puto, quod sicut inter nos homines habitu repertus est, ut homo, ita et inter angelos habitu repertus est, ut angelus. in Rom.

I. Epriftus habe auch den coelestibus ordinihus das Evangesium verfündigt in ea qua singuli quique sunt forma, apparens cis.

g) Dem Drigenes ist die im Kolgenden entwistelte Ansicht von der Lebre Jesu so michtig, daß er sie als ein weseutl., Moment des christischen Glaubens ansiebt; deshalb durfte sie hier nicht übergangen werden. in Joh. I. 30. πεποίδιες γας, δ σωτάς τα αμφότερα έν, (κατα?) τον απαρχάν τών γινομένων αμφοτέσων έν εαυτώ πρό παντών πρώβας.

bildliches Leben, sein Leiden und fein Tod und feine fortges feste Thatigfeit im himmel.

1. Seine Lehre ift bie Offenbarung ber absoluten Mahrheit und hat zu ihrem wesentlichen Inhalte ihn felber. ober die Fulle ber Bolltommenheiten, Die er in fich befchlieft h). Sie lehrt den verborgenen Gott nach seiner Befenheit und nach feinem Willen richtig erkennen und würbig verehren, ertheilt für alle Berhältniffe bes Lebens bie trefflichsten sittlichen Borichriften , wendet bie Geele bon bem Sichtbaren und Berganglichen ab und führt fie m Gott, fturit ben alten Wahn bes Beibenthums zu Boben, befreit von ber Herrschaft der Kinsterniß und der Dämonen und bewirkt die Befehrung ber fündigen Welt i). Sie eröffnet bas tiefere Berftanbnif bes alten Testamentes, ben geistigen Ginn feines Befepes, feiner Beschichte, feiner Propheten, und lehrt uns in ber änfterlichen Sulle den innern Kern in ber vergänglichen Form bas emige Wesen finden. Sie tragt ben Beweis ihrer Mahrbeit in fich felbst, in ihrem erhabenen Inhalt, in ihrer fittis den Rraft, in ihren welterneuernden Wirfungen k), und ents

in Joh. I, 11. <sup>¹</sup>Ινσοῦς εὐαγγελίζεται τὰ ἀγαθὰ, οὐε ἄλλα τυγχάνοντα ἐκυτοῦ ἱαυτὸρ γὰς εὐαγγελίζεται ὁ υῶς τοῦ Θεοῦ.

i) c. Cels. VII, 17. I, 30. II, 8. III, 62 ff. IV, 32. V, 32. 33. Insbesondere ift es (nach c. Cels. I, 9. 29. III, 78. V, 16.) die Lehre von der strafenden und besohnenden Gerechtigkeit Gottes, welche dieß in den Schwächern bewirkt. Rur in Beziebung auf sie, und auf die Buchstäbliche Auffassung dieser Lehre, sagt Orig. c. Cels. III, 79: man könne von den Gesegen Ehristisagen, was Solon von den seinigen "sie seven zwar nicht an sich die besten, wohl aber die möglichst besten. Bgl. Mosheim zu d. Stelle. Bisweilen drückt sich Origenes so aus, als ob er die ganze Erlösung von der Lehrthätigkeit Christi herleite, was jedoch nicht der Fall ist.

k) f. S. 34. Bgl. die fcone Stelle in Matth. XII, 2. Eine Lehte, die jur Liebe des Schöpfers ermuntert, mit dem Gefege und den Propheten übereinstimmt, die Leidenschaften der Seele jügelt und die Sitten jur Gottseligkeit bildet — mas beweist dieß jedem, der Augen zum Gehen hat, als daß der, welcher fie verkundigte, wahrhaftig Gottes Soon ift ?

fpricht nach ihrer gangen Form ber eigenthümlichen Perfonlichkeit bes Erlofers und bem 3wed feiner Ericheinnna im Rleisch. — Die namlich Christus selbst zwei Seiten hat, eine finnliche, offen baliegende und eine geistige, gottliche, bem fleischlichen Muge verborgene, so baben auch feine Lehren und Reben einen einfachen, gleichsam auf ber Oberfläche liegenben, auch bem Ungebildeten leicht erfennbaren Ginn, enthalten aber angleich eine tiefere, oft vielfache Bedeutung, — höhere Wahrbeiten, emige Ideen, die häufig in Gleichniffen und Bilbern eingekleidet und nur ben Bollfommenen juganglich find 1). Dieß gilt sowohl von einzelnen Aussprüchen beffelben. 2. B. Matth. 5, 20.30. Luc. 10, 4, u. a., die buchstäblich gefaßt, gar keine Wahrheit haben, ja sogar unvernünftig und unmögs lich erscheinen m), als von ganzen zusammenhängenden Res Go beschreibt bie Parabel vom Weinberg bas ewige Walten des Logos durch alle Zeiten herab; fo ift in dem Gleichnisse vom verborgenen Schat ber Acter Die heil. Schrift, in so fern sie einfache Sprüche und geschichtliche Darstellungen enthält, der Schat hingegen ift die tiefere Beheimlehre, bie in Christo verborgen liegt n); so ist in dem Gespräche mit ber Samariterin ber Jacobsbrunnen gleichfalls bas Spmbol ber Schrift, das lebendige Waffer aber, welches Chriftus giebt, bas Bild beffen, was über bie Schrift hinausgeht; benn die Schrift enthält, felbft wenn fie recht verftanben wird, boch nur fehr geringe Elemente ber gesammten Inosis. Die höchsten und göttlichsten Mosterien sind nicht aufaezeichnet und tounen zum Theil auch gar nicht in menschlicher Schrift und Sprache bargestellt werben, wie Joh. 21, 25, angebentet wirb. Es find bieg jene appura phinara, beren Paulus gebentt, jene tiefen Wahrheiten, bie fein Muge gefehen, tein Dhr vernommen hat und die von Christo nur ben wenigen Auserwählten, die sich über bie Beschränktheit bes menschlichen Den-

<sup>1)</sup> S. 43. Matth. X, 6. XII, 37. in Joh. I. 9. 10. Bgf. bie umfagenbe Darftellung b. Reander R. Gefch. I, 3.

m) de Princ, IV. 18. (p. 180) • ชิโดรจ รอสราชา อีสอง จัทวิ ราตั กุทราติ อนุม อนิทาวิชาตั้ง, ส่นนิส หลว สมิสัยงุลง หลว สิสิบงส์ราตุ รบาว-มูสงองราชา ที.

n) in Matth. XV, 32. - X, 4. 5. "

tens erhoben, einem Johannes, Petrus, Jatobus, mitgetheilt worden find. Bu ihrer Erfenntniß bedarf's beshalb auch ber bobern Erleutfrung; man muß, wie Johannes, an der Brust bes herrn gelegen seyn, man muß den Geist Christi haben, um den geheimen Sinn seiner Worte zu erfaffen .).

... 2. Denfelben Charaffer, wie feine Lehren, tragen auch foine Sandlungen. Dem größern Theile nach find biefe amar wirkliche, historische Thatsachen, zugleich aber symbolic fche Darftellungen ber geistigen Wirkamkeit bes Logos und somit aleichfalls gung geeignet, vom Aufern zu bem Innern. vom Beitlichen auf bas Ewige hinzuleiten Pi. Die Duns ber, bie verrichtete, follten junachft in ben, noch am Ginnlichen flebenben, Menschen, ben Glauben an ben leiblichen Selfer meden; aber eben bamit fie gur Unerfennung Chrifti, als bes Arztes ber Seelen veranlaffen und ihren Blick auf feine ewige: reinigende und heitende Thatigteit richten, von met der fie Symbole find D. Eine ahnliche symbolische Bebeutung und einen ähnlichen 3wed haben auch seine übrigen Thaten. Go ftellt 3. B. bie Anstreibung ber Rramer und Weche Ier and bem Tempel die Reinigung ber Kirche von schlichten felbstffichtigen Bliedern, ober auch ber Seele von fündigen Be-Danken und fleischlichen Lusten bat; so bedeuten die beiden Blinden (Matth. 20, 29.) bie beiden Bölker Ifrael und Juda, welche ben tiefern Sinn des Gefetes nicht zu fassen vermögen und mit ihrer Antwort : ,, Wir wollen, daß unsere Augen geöffnet merben.". blofest ihr Unvermögen zu erfennen geben und Erleuchtung begehren "); fo ift die Bertlarung Jeft hirf Labor eine wirkliche Thatfache, zugleich aber eine allego-

o) in Joh. XIII, 4, 5, 6. c. Cele. VI, 6. Hom. in Num. XII,
2. de Princ. IV, 15. (p. 174) Hom. in Levit. V, 3. Daber die,
demahnung an die Eingeweihten, die Mosterien nicht an profaniren — ad publicum proferre. Hom. in Num. IV, 3. XI, 2.

p) ist Matth. XVI, 20. Die πράξεις Christi sind σύμβολα τών ιδίων πνευματικών πράξεων — σύμβολον έτερου, παρά το αίσθητον γεγενημένου.

g) in Jah. VI, 17. XIH. 60. - Uber bie Bunber fiebe bie Mnmert.

r) in Joh. XI. XX, 26. in Matth. XVI, 19.

ristie Bakkellung seinerze interber Knechtsgestalt verhüllten ber Empfänglichen aber sich offenbarenden göttlichem Natur Die Indessen nicht Alles, was in den Evangellen von Besu erzähltenvirde wiestliche Geschichte kom, weilzes als solchentheils widersprechende abeile keiner unwürdig wärzer Maniches It bies theilweise historische Faktum. Einzelnes Lediglichenkeichte Darstellung enigere Identiffe.

anth sein gunger Winvel eine große Bedeuting, well für ihm das ebelfte und erdittuternosse Borbito wahrer Tigend gegeben, und das Muster einer sittlichen Bollsommenheit him gestellt ist, deren Nachahmung der göttlichen Natur theilhaftig macht; durch seinen Gehorsam, den er bis zum Tode hewies, hat er auch den Abgefallenen den nothwendigen Gehorsam gelehrt, durch seinen Triumph über alle Feinde die Gesege des Regierens wiederherzessellt, und so die verfallene. Zucht auf Erden ernenere u.

4. Bon gang besonderer Wichtigleif ist der Tob bes menschgewordenen Sohnes Gottes; denn durch ihn hat er die Erlösung, Bersöhnung und Reinigung der sündigen Welt bewirft. Die Erlösung, in so ferne und sein Tod von der Gewalt des Satans erfauft; die Bersöhnung, in so fern er ein Opfer ist, und die Reinigung,

. w) c. Cals. I, 68. de Princ. III, 5. 6.

s) in Matth. XII, 36 ff.

t) Beispiele fr. im Joh, T. X. — Die Tempelreinigung — in Matth. XVI, 15. ff. de Princ. IV, p. 169 ff. Nicht nur in die Geschichte und in das Geseth des alten Bundes hat der heilige Geist Manches eingestochten, was dem Buchstaden nach keine Mahrebeit hat, er hat dasselbe auch in den Evangelien gethan — oud touton (R. Evg.) weste auguste ihr ioroglar row westen, das ich im Allgemeinen Nichts für geschichtlich halte, weil es Einiges nicht ist, oder das ich allen Erzählungen von dem Erlöser die sinnliche Wahrheit abspreche. Ich versichere vielmehr, das ich über die geschichtliche Wirklichkeit mancher Thatsachen gang sicher die.

in so fern er die Kraft hat und verleiht, die Gunde felbst zu vernichten. In dieser breifachen Beziehung ist also bas Leiben und Sterben Christi zu betrachten a).

a) Durch seinen Tob hat Jesus bie Macht bes Teufels und seiner Damonen gestürzt, und ben Menschen die Möglichkeit erworben, sich von seiner Hertschaft zu befreien b). Weil nämlich diese bem Teufel sich him gegeben und durch die Sünde verlauft hatten, so gehörten sie ihm auch mit demselben Rechte, wie Stlaven ihren herren oder Kriegsgesaugene dem siegreichen Feinde an ). Nach

Drigenes unterfcheibet diefe brei Momente genau von einander; Erlofung und Berfohnung in ben (unverdachtigen) Stellen in Rom. III, 7. ju Rom. 3, 24. Videamus attentius, quid sibi vellt redemtio, quae est in Christo Jesu. Redemtio 7110 Meitur id, qued datur hostibus pro his, quos in captivitate detinent, ut eos restituant pristinae libertati. Detinebatur , ergo apud hostes humani generis captivitas peccato, tamquam bello superata. Vénit filius Dei - et semetipsum dedit redemtionem i. e. semet ipsum hostibus tradidit ac sitientibus eis suum sanguinem fudit; et hace est credentibus facta redemtio. 8. 34 v. 24. Cum superius dixisset (Paulus), quod pro genere humano redemtionem semetipsum dedisset, nunc addit aliquid sublimius et dicit, proposuit eum Deus propitiationem: quo scilicet per hostiam sui corporis propitium hominibus faceret Deum et per hoc ostenderet justitiam suam, dum eis remitteret praecedentia delicta. -Berfohnung und Reinigung wird unterschieden in ben - Homil. jum Levit. u. Num.; oft fließen auch bepde Momente in einander.

b) c. Cols. VII, 17. οὐκ ἄτοπον, ἀποτοθνηκώναι τὸν ἄνθρωπον καὶ τὸν θάνατον αὐτοῦ οὐ μόνον παράθειγμα ἐκκεῖΘαι τοῦ ὑπὸς εὐσεβείας ἀποθνήσκειν, ἀλλά γάς καὶ εἰςγάσθαι ἀςχὴν καὶ προκοπὰν τῆς καταλύσεως τοῦ πονυξοῦ καὶ δίαβόλου πάσαν τὰν γὰν νονομειμένου. b.h. er bat
ihm querst ben entscheidenden Schlag verset und badurch auch
Andern seine weitere Überwindung möglich gemacht.

c) c. Cels. I, 30. Homil. in Exod. VI, 9. Dei quidem creatura omnes sumus, unusquisque vero peccatis suis venundatur et pro iniquitatibus suis a proprio creatore discedit. Dei igitur sumus, secundum quod ab co creati sumus; effecti

bem Willen Gottes folleen fie mun aus hiefer Anechtschaft befreit und aus des Todes Gewalt errettet und jum mabren Leben gurudgeführt werben; allein bieß tonnte rechtmäßia nicht geschehen, ohne bag bem Gatan ein Raufpreis, ein Aquivas. lent bafür bargeboten wurde. Da indeffen ber Mensch Richts beußt, was er für seine sündige, ber Macht des Todes verfallene Seele geben tonnte, fo gab Gott, aus freier Liebe gu und, und jum Lofegeld für unfer Aller Geelen, bie Geele Jefu --nicht ben ihm inwohnenden göttlichen Logos, denn dieser ift viel zu groß und zu erhaben, als daß er von jenem hätte gefaßt werden konnen, sondern die beilige Segle Jesu, ober mas dass felbe, fein Blut, babin 1 Betr. 1, 18. — Mur fie konnte, als bas Ebelfte und Befte bem Satan genügen d. Er hatte fie eben defibalb ale Epsegeld geforbert, und weil er befürchtete, Tefue mochte burch feine Wunder und Lehren bas Menschens geschlecht seiner Herrschaft entreißen, so überlieferte er ihn sofort. ben handen ber Suben, bamit er bon biefen getobet und fo in feine, in bes Tobes Gewalt, gebracht wurde, wie Alle in that compare he had an engine

vero sumus servi diaboli, secundum quod peccatis nostris veridadati sumus. Veniens antem Christus redemit nos, cum serviremus ilk domino, cui nosmetipsos peccando vendidimus. Et ita videtur tanquam suos quidem recepisse, quos creaverat, tanquam alienos autem acquisisse quia alienum eibi dominum — quaesiverant. Et fortasse recte dicitur, redemisse nos Christus, qui pretium nostri sanguinem suum dedit. Bg. ©. 200.

d) in Matth. XII, 28. (30 Cap. 16, 16.) οὐκ ἐστίν τι τῷ ἀνΘράκὸ, ὅπες Θοῦς ὡς ἀντάλλαγμα τῆς ψυχῆς ἡγοςἀσθήμεν μ. s. w. Admon. ad Martyr. 12. — εἶς μόνος ἐκδύνητας
δοῦνακ ἀντάλλαγμα τῆς ἀπολλυμένης πρότεροῦ ψυχῆς ἡμῶν,
ὁ ἀνησάμενος ἡμᾶς τῷ ἐαὐτῷ τιμέφ αἶματι. Seete und
Blut ift fier eins. in Matth, XVI, 8. in Rom. III, 8. — Da
bie Dingabe mit freier Justimmung des Sohnes geschab, so heißt
es auch in der Schrift: "er gab sich selbst dahin" ἀστε οὐ μόγον ἀπό τοῦ πατρός ἀλλα καὶ ὑψ ἐαυτοῦ παριδόθη. —
Das Borgsühl davon war der Grund seines Leidenstampses in
Gethsemane in Matth. C. S. 35, 90. s. — Bgl. in Matth. XIII,
8. das ganze Cap. — Gott habe Jesum dabingegeben ἀπὸ
Φιλανθεωπίας der Leusel, sya ὁ θάνατος ὑποχείριον αὐ-

Abam' Gefforbenen Dy: Allein vben bumit betrba er fich felbit. Denn er fah nicht, dif er feineswege im Grande fen- biefen: Stärfern und Gewaltigern feftenhalten, er fannte ben verbor? genen Plan ber gottlichen Beisheit nicht, nach welchem eben ber Cool biefes Gevechten: feinen eigenen Gran; berbenfabet ren follte. Go ftarb imat Jefne die Rreug ti aber ber fünft! Des Loves tonnte ben Käcken bes Lebens nicht bewilligen : er mußte bas Lofegelb Wieber fret geben, und ihr ungehindert: ind: Leben gurudziehen laffen (Dfalm 16); ja noch mehr, inbem er: es verluchte, ihn festaubalten, murbe er felbft von ihm überwunden; foine und feiner Dumonen Braft gebrochen, fein Reich zerstört und die Gewalt, die er bisher liber bie Menschen ande genbt hatte, alfo gefchwächt, baß biefe nun bem Grlofer aus bet Bofan gentch aft' jur Freth eitz: mid ber Kinsbernig gum Richt, aus vem Cove gum Le bein folgen tonnen, wenn fle andere an thir glauben und fleinem Tobe abulich wers von Di - Auf biefe Beise hat und Ehriftne berch sein them ved Blut-bun ber Gewalt bes Tobes und bes. Teufels erfauftu und als Slegeszeichen gegen jebe feinbselige Macht bas Kreuz aufgerichtet (Col, 2, 14, 15). Run rühmen die Erlösten bes herru: "Last und gerreißen ihre Banbe und non und werfem thre Seile;" benn fie wiffen, daßi mennifie feinem Tobe Some and compared to the second of the second of the

S. Hilliam See See Maderica, John S. ... σάν λάβη ομοίως ποίς έκ πο Αδάμ μεκοθυέσκουσι.

e) in Matth. XIII, 8. Comm. Ser. 35, 75.

<sup>.</sup> D by Matth, XVI, & gone; Mill, 9, in Joh. 1, 37, gronnoge 200 ο θάνατος του Χρισποριπας πολεμοήσας το που ανθεώ-... μο καν γένει πεποίναε δυγάμως, και Εξελεύσεσ θαι την έν ξιάστο του πιστευόντων ζωήν τη άμαρτία άφατο Αυνάμει. in Rom. V, 10. Christus per mortem destrusit eum, qui habebat mortis imperium, ut liberaret cos, qui tenchantur a morte. Hic enim alligato forti et in cruce sua triumphato, perrent etiam domum ejus, in domum mortis, in infernum, et inde vasa ejus eripuit, id est animas, quas tenebat, abstraxit - inde ascendene, in altum captivam duxit captivitatem, eos soil, qui cum ipso surrexerunt, in Rom. II, 13. p. 495. Homil in Genes, XV, 2. in Psalm. 35, 8. — Daber Die Nothwendigfeit Des descensus ad inferos. Hom. in Levit. 13, 6. in Reg. II. p. 494: - In ter oben angegebenen Bejie

ähnlich werben, fie auch an feiner: Anferstehung Antheil erbalten 8). - Ein folder Tod jum Besten Underer, wie ihn Jesus starb, ist nicht ohne Analogien : es liegt, nach geheis men, fcmer gu erforschenden Gefegeniin ber Ratur ber Dinge, daß burch die freiwillige Aufopferung unschuldiger Menfchen jum gemeinen Beften bie Birtfamteit feinbseliger Das monen, gebrochen wird ; fo haben nach ben Erzählungen ber Bellenen Ginzelne durch einen felbstermahlten Tod ihr Baterland von schweren Uebeln befreit, fo hat einst Jephtha burch die hingabe feiner Tochter Israel aus Reindes hand erlößt; fo haben fpaterhin die Martyrer durch ihr ftandhafs tes Leiden die Macht bofer Geifter nicht nur für fich, fondern auch für Undere, gebrochen; es tann mithin auch nicht befremde, lich erscheinen, daß Jesus durch seinen unschuldigen und freis willigen Rreuzestod ben großen Damon, ben Fürsten und Dberften ber Teufel, welcher alle Menschen, die in diese Welt tas men, fich unterworfen hatte, gefturgt und überwunden habe h).

b) Der Tod Jesu bewirft bie Berfohnung Gottes mit ber abgefallenen Menschheit, weil er ein Opfer für ihre Sünden ift. —

b) c. Cels. I, 31. in Joh. VI, 35, 37, wo übrigens der Tod Jesu zugleich als Opfertod betrachtet wird; vg. 36., wo Orig. folgendes Benspiel als Erläuterung gibt: Wie jemand dadurch ein Wohlthäter Anderer wird, daß er etwa ein giftiges Thier tödet oder durch Zaubergesang einschläfert, so schwächen auch die Märttyrer durch ihr standhaftes Leiden die Macht der Dämonen, und nüßen damit zugleich Andern. — c. Cels. VIII, 44. Bgl. Homil. in Jes. Navo XV, 6. den Grund: "wenn ein Dämon einmal von einem heiligen besiegt worden ist, so wird ihm nicht ferner gestattet, Andere anzusechten; er wird in den Abgrund verschlossen. in Joh. XXVIII, 14.



hung sagt Origenes, daß Christi Tod und Auferstehung der Grund des wahren unvergänglichen Lebens, der ap Sagola, das wir durch die Sünde verloren haben, sen. in Joh. I, 22. in Rom. V, 9. sein Tod wird aus dem Baum des Lebens. — In der Auferstehung geht dieses Lebens auch auf den Leib über. —

g) a. a. D. D.

Die eingetretne Gunde macht überhaupt eine Berfohnung nothwendig, und eine Berfohnung tann nur burch ein Opfer geschehen; es mußte also für ein folches gesorgt werden i). Dazu waren knnachft die Opfer bes alten Testamentes verorbnet. Dargebracht für bie Gunden Ginzelner ober des gangen Bolles follten fie Gott ben Menfchen wieber verfohnen. Bergebung und Reinigung wirken; indem ber Dyfernde feine Sand auf bas Dyferthier legte, legte er ihm feine Gunbe auf. indem es ber Priefter Schlachtete und fein Blut vergoß, murde bie Gunde verfohnt; benn ber Tob, als Strafe, - ober eigent; lich bas Blutvergießen - nimmt die Gunde sammt ihrer Strafe hinmeg k). Indeffen tomnten dieß bie alttestamentlichen Opfer nur theilweife und nnr unvollständig bewirfen und trugen beff halb bie Hinweisung auf ein größeres Opfer, welches ber gangen Welt Gunde hinwegnehmen follte, in fich; inebefondere mar bas Lamm, bas täglich im Tempel geschlachtet murbe, ber Typus Chrifti, bes rechten Gotteslammes, bas allein bie Gundenlaft ber gangen Welt tragen fonnte, weil es al-

i) Hom. in Num. XXIV, 1. Si non suisset peccatum, non necesse suerat, silium Dei agnum sieri — verum quoniam introiit peccatum in hunc mundum, peccati autem necessitas propitiationem requirit, et propitiatio non sit nisi per hostiam, necessarium suit provideri hostiam pro peccato. Sel. in Levit. ψυχη οῦν αμαρτάνει καὶ Αιται Ουσίας πρὸς αρεσιν.

k) Hom. in Levit, I u. III. Origenes betrachtet das Opfer durchaus als stellvertretend; und als das eigentlich Berschende des selben das Blut; (Es wird gebracht pro peccatis, pro populo, ad expiandum populum; ad reconciliandum hominibus Deum. — hostia cum immolatur, ad hoc immolatur ut eorum, pro quibus jugulatur, peccata purgentur — remittentur. Hom. in Num. X, 2.) in Rom. III, 8. Secundum hoc ergo quod hostia est (Christus) profusione sanguinis sui propitiatio essicitur in eo, quod dat remissionem praecedentium delictorum — cum (ergo) peccatorum remissio tribuatur, certum est, propitiationem essuri sanguinis adimpletam; absque sanguinis enim essuone non sit remissio pecc. Sebr. 9, 22. Hom. in Lev. III, 8. X, 1. — XIV, 4. Mors, quae poenae causa infertur pro peccato — purgatio est peccati ipsius, pro quo jubetur inferri.

leine heilig, unschuldig, unbesteckt, und somit auch das einzige, Gott genügende und wohlgefällige Opfer war, wie 2 Kor. 5, 21. zeigt 1). — Aus freier Liebe bot sich nun dieser volltommene Gerechte Gott zum Opfer für uns dar (zuweilen auch: er wurde vom Bater für unsere Günden dahingegeben) nahm unsere Günden auf sich, ließ sich um unserer Übertrestungen willen wie ein Lamm zur Schlachtbank führen und litt, nach Jes. 53, die Strafe, die uns gebührte, den Schmerz', den Tod, das Kreuz. Indem er aber so, als das Haupt des Leibes, nämlich der Gemeinde, sich selbst zum Schulds opfer an der Stelle der Menschheit darbrachte, und sein Blut

in Joh. VI, 34. 35. X, 13. - Hom. in Lev. a. a. D. Die abtigen Opferthiere maren Borbilber anderer Gerechten, beren Blut gur theilweisen Gubnung des Boltes flog. Hom. in Num. XXIV, 1. - Bismeilen auch: Alle Opferthiere find Borbilder Chrifti nach ben verschiedenen Seiten feiner erlofenden Thatigkeit. - in Joh. XXVIII, 14. Der Mensch Jejus, nicht der doyos, benn biefer ift aremidentos tov Savatou, farb für bas Bolf: Unie rou haou d'e anidaver outos à ardemnos (30), 11, 50.) то жантын Сошн на Зарытерон, остыс тас α/μαρτίας ήμων τρε και τάς ασθενείας, ατε δυνάμενος πασαν την όλου του κόσμου άμαρτίαν είς ξαυτόν άναλα-.. βων λύσαι, και έξαναλώσαι και έξαφανίσαι, έπει μη αμαςτίαν έποίησε μηδ ευξέθη δόλος έν τῷ στόματι αὐτοῦ κ. τ. λ. Κατά τουτο δε οίμαι και τον Παυλον είρηκεναι σύτως. ,τον μη γνόντα άμαςτίαν ύπες ήμων άμαςτίαν έποίητεν, iva ημείς γενώμεθα δικαιοσύνη θεου έν αὐτῷ. 66 αμαρτίαν γάρ αὐτον ἐποίκσεν, είπε, μκ γνόντα άμαρτίαν, τῷ μληθεν αὐτὸν ἡμαρτηχότα τὰς πάντων άμαρτίας ανειληφέναι, και εξ Αι τολμήσαντα είπειν, πολλώ μαλλον των απόστόλων αύτου περικάθαρμα αύτον του πόσμου γεγονέναι, καὶ πάντων περίψημα τῶν εἰπόντων. « ώς περικαθάρματα του κόσμου έρενήθημεν. 1. Ror. 4, 13. - Hom. in Levit, I, 2. Solus ille masculus (bas Opferthier 6. Mos. 1, 3.) solus sine macula est, qui peccatum non fecit nec dolus inventus est in ore ejus, et qui acceptus contra Dominum offertur ad ostium tabernaculi - quid tam acceptum quam hostia Christi, qui se spsum obtulit Deo?

für sie vergöß, wurde die Handschrift, die wider uns war, ausgetilgt, das Gericht aufgehoben (Jes. 53, 8.), Gott mit den Menschen wieder versöhnt und den Gläubigen die Bergebung der Sünden erworben m). Das versöhnende Moment dieses seines Opfers liegt darin, daß er unsere. Natur mit allen ihren Leiden und Schwachheiten an sich genommen und in ihr für und gelitten hat. Durch jenes machte er unsere Sünde und Ungerechtigkeit zu der seinigen, durch dieses sühnte und versnichtete er sie zunächst an ihm selbst; vermöge des Zusammen, hangs aber, in welchem er als das Haupt der Menschheit mit und steht, hat das, was er in sich gethan, auch Krast und Geltung für und Alle, die wir seine Glieder sind n). — Die

m) (. 1) und n) — in Joh. II, 21, XXVIII, a. a. D. μόνου '1νοῦ πρὸ πάντων τῆς άμαρτίας φορτίον ἐν τῷ ὑπὲρ τῶν ὅλων χωρὶς Θεοῦ, (hebr. 2, 9. statt ber gewöhnlichen Lebart χάριτι, die Drigenes gleichfalls fennt, a. a. D. p. 392. u. I, 40) σταυρῶ ἀναλαβεῖν εἰς ἐπυτὸν, καὶ βαστάσαι τῆ μεγάλη αὐτοῦ ἰσχύι εἰσινημένου — καὶ οὕτός γε τὰς ἀμαρτίας ἡμῶν ἔλαβε καὶ μεμαλάκισται ελὰ τὰς ἀνομίας ἡμῶν, καὶ ἡ ὁφειλομένη ἡμῖν εἰς τὸ παίσξυθῆναι καὶ εἰρήνην ἀναλαβεῖν κόλασις ἐπ κυτὸν γεγένηται. οῦτων γὰρ ἀκούω τούτων ,,παισεία εἰρήνης ἡμῶν ἐπ αὐτόν ετ το πολίε peccatum et maledictums. Hom. in Num. XXIV, 1.

n) Homil. in Levit. 1, 3. Peccata generis humani imposuit super caput suum, ipse est enim caput corporis ecclesiae suac. Bejonders III. 1. in Matth. X, 35. 95. in Ps. XXI, (22) p. 619. , δ Seòs δ Seós μου πεόςεχες μοι ἵνα τί κατέλιπές με" — κῦτη ἡ φωνὴ τοῦ κυρίου Χριστοῦ τῷ σταυρῷ πεοςηλωμένου, καὶ ἀλλως δὲ τυποῖ τὸ ἡμετερον πάθος ἡμεῖς γὰρ ἡμεν οἱ ἐγκαταλελειμένοι καὶ παρεωράμενοι πρότερον. εἶτα νῦν προςειλημμένοι καὶ σεσωσμένοι τοῖς τοῦ ἀπαθούς πάθος, νὰς τὰν προςειλημμένοι καὶ σεσωσμένοι τοῖς τοῦ ἀπαθούς πάθουμενος, διὰ τῶν ἑξῆς τοῦ ψαλμοῦ φησὶ μακράν ἀπὸ τῆς σωτηρίας κ. τ. λ., ως ἔλεγο. μακράν με ποιοῦρε τῆς σωτηρίας αἱ ἀμαρτίαι. — in Ps. ΧΧΙΧ, (30) p. 641 μι den Borten κόριο ὁ θεός μου ἐκίκραξα πρόςιπος καὶ γὰρ ως Ιδια ἀμαρτήματα έξοριολογεῖται τὰ ὑμέτερα, νοίς βίε 21. 2

ummittelbade Folge der so vollbrachten Bersohnung ist die Bers gebung ber Gunben, die burch ben Glauben angeeignet wird; die weitere: die Aufhebung aller andern Opfer sammt dem ganden altrestamentlichen Kultub, weil diese nur Vorbilder auf jenes größe Opfer waren und in ihm ihre Erfüllung gefunden haben o

Gleich ben Opfern bes alten Bundes bemirft enblich

pan Günden. — Durch seine göttliche Reinrigung pan Günden. — Durch seine göttliche Retur vortilgt und persichteten. — Durch seine göttliche Retur vortilgt und persichteten. — Beichwie, das Feuer benm. Opfer das Fleisch verzehnt. Per Bon seinem Fleische — d. h., von dem mensche gewondenen, zum Opfer dargebrachten Iesu, — geht eine heiligen reinigende, heilende und heiligende Kraft aus, die in sedeme den sen se aufnimmte gleichkalls die Sünde verzehrt; "wer siedeme den sein der wird geheiligt;" dasselbe gilt auch von dem Fleische Christi P. Zwar besoge er diese göttliche Heiltrase

o) in Matth. XII, 20. in Rom. III, 8, p. 515. VI, 12. p. 589. 170 Hom. in Mich. XXIV, 1. in Levit. X, 2. 3. Hom. in Jos.

p) Sel. in Lev. 31.3 Mef. 14, 5—7. το δε καιλωσμένε πόπποιμος όλος. Hom. in Lev. X, 1. sanguine suo sanctificat
credentes. V, 3. 311 Lev. 46. 17.: bie Priester sollen bas Opfer
essen; Christus ist. Poberpriester und Opfer sugleich: Hic ergo
est sacerdos, qui peccata populi comedit et consumit —
quomodo edit pecc. p.? audi, quod scriptum est: Deus
hoster ignis consumens est. Quid consumit Deus ignis?
consumit humana peccata, illa absumit, illa devorat, illa
consumit purgat. — ipse enim percata nostra suscepit et in semetipso
ea tanquam ignis comedit et absumit.

in Levit. IV, 7 u. 8. Das Speisopfer ist der Typus Christi:

hujus sacrisicii earnem, si quis tetigerit, continuo sanctisicatur; si immundus est mundatur; si in plaga est, sanatur;

but das Anrühren geschieht; wie ben dem blutslüssigen Beibe, sideli

in tactu — si enim tangat quis carnem Christi — tota side —
iste sanctisicatus est. Bgl. in Matth. X, 19.

anch schon während seines Lebens und offenbarte fie in manchen Mundern; zur völligen Birksamkeit konnte fie jedoch erst mit und nach seinem Tode gelangen, weil durch hiesen die irdische und menschliche Seite seines Wesens (die Schranke bes göttlichen) das Fleisch verklärt und vernichtet wurde P. Der Glaube aber besitzt das Vermögen jene Kraft in sich here überzunehmen und sich anzueignen, ähnlich dem Magnet, der das Eisen anzieht.

Was nun bisher von ber Wirksamkelt des Opfertodes Christi gesagt ist, das bezieht sich nicht allein auf Me Meit schen, sondern auf die gesammte abgefallene Kreatikt; denn die Schrift sagt: "er hat den Tod ohne Gott, d. h. in seiner Menschheit, für Alle erlitten, Hebr. 2, 9. er hat Alles versöhnet, was im himmel und auf Erden ist." Kol. 7, 202 Es wäre demnach höchst ungereimt, zu behäupten," er habe nur für die menschlichen Sünden den Tod geschmeste und nicht auch für die übrigen, mit Sünden behasteten Wesen; B. für die Engel, die ja auch nach höchertester Wesen; B. für die Engel, die ja auch nach höcherriester bringt er sich vielmehr ein für allemal zum Opfer dar für die ganze erslösungsbedürstige Welt D.

4) Mit dem Tode Jesu schloß sich jedoch sein Werk nicht; es ist der Zweck desselben die gesammte verhünftige Schöpfung zu heilen und zu Gott zurückzusühren, so lange aber dieser-Zweck unerreicht bleibt, hat er sich selbst uoch

man and a spine week to

r) Hom. în Lev. I, 4. in Num. IX, 5.

s) c. Cels. VII, 17. III, 17. VIII, 59. in Joh. II, 6. besond: 1, 40. μέγας ἐστὶν ἀρχιερεύς, οὐχ ὑπὸς ἀνθρωπων μόρον, ἀλλὰ καὶ παντὸς λογικοῦ τὰν ἀπαξ θυσίαν, προςενεχθεῖσαν ἐαυτὸν ἀνενερικον. κ. τ. λ. Bgl, in Matth. XIII, 8. ες ἡαθε gelitten ὑπὸς ἀνθρώπων ἐ καὶ ὅλαῦ, τοῦ κόσμεν. ... Hom. in Num. XXIV, 1. in Levit. IV, 4. in Rom. V. 10. tantam esse vim crucis Christi et mortis ejus, quae ad sanitatem et remedium non solum humano huic nostro ordini, sed etiam coelestibus virtutibus ordinibusque sufficiat. I, 4. s. Hom. in Luc. XIII, 1. Pacem fecit per sanguimem crucis suae, sive eorum, quae in terra sunt, sive eorum, quae in coelis sunt.

nicht Genüge gethan; jede Mangelhaftigkeit und Unvokkommenheit an den Gliedern hindert seine eigene völlige Verklörung und Seligkeit; denn als das haupt ist er mit seines Gliedern eins. Evst in der Bollendung des Ganzen liegt die der einzelnen Theile, sowolft des hanptas, als der Gliederz leidet eines, so leidet auch das andere mit, wird das eine herrlich, so wird es auch das andere Der Auch im himmel seite daher der Erlöser Feine Wirksamkeit zum heits dam her der Abgesakhenen, gang analygiseiner indischen, kort.

Wie er auf Expen am Kreuze starbzinm die Macht ber Damonenzu zerstören, so dürsen, wir und auch nichtscheuen, anzunehe men, baß, wenn andere bose Beister im Lummel sind, auch dort etr was Ahnliches geschehen sen und geschehenwerde zur Bollendung des Ganzen, damit dunch fein Leiden alle: Geschlechter an allen Orten erlöst murden. I. den Alie ettissener auf Erden die

Diesen Schmien brudt Drigenes Homein Lev. VII, 2. so aus:
Salvator meus luget etiam nunc peccata mea. Salvator meus lactari non potest donce ego in iniquitate permaneo etc. —
non vult solus integno Dei bibere vinum factitiae, nos exspectat. — quando expectat lactitiam? cum vonsummavero inquit opus meum — quando consummat hoc opus? quando me, qui sum ultimus et nequior omnium peccatorum, consumatum fecerit et perfectum, tunc consummat opus suum; nunc enim adhuc imperfectum est opul cius, donce ego tranco imperfectus. Denique donce ego non sum subditus patri nec ipse dicitur patri esse subjectus. — Sic enim legionus quoniam corpus tumus Christi et; membra ex parte

tu) de Princ. IV, 25. αλλά κάν μέχρι του πάθους τις ξητήση, τολμηρος δίξει ποιείν περί των ουρανίως τόπων
αυτο ζητών αλλ εί εστι πνευματικά της πονηρίας
έν τοις ουρανίος, αρα εί ωςπαρ ενθάθε ουκ αιθούμεθα
σταυρόμωνος όμολογων έπὶ καθαιρίσει, ων καθείλε διά του
ποπονθέναι ευτω, τὸ κάμει παρασλάξιας βιβόντες γίνεσθαι
τα καὶ εξής επὶ της συντελείως του παντός αίωνος ου
φοβιθποόμεθα. Just ad M. and bie wörtliche überfenung
beh hieronymus ad Avit. — Ohne Ineifet hangt biefe Deinung mit der oben G. 217 erwähnten, jusammen.

Ielbitche Gubffang feines Blutes vergoffen und gum Opfer ars Bratht, fo hat er auch im himmel die Lebenstraft feines Lei-Bes. als ein geistiges Opfer ausgenoffen und bamit aleiche Abm ben oberen Altanimi dir die Gumeinde der Erftwebores gien ift - befreenge ?' D. h. er' gieng mach Bollenbung feines Merkes auf Erden in bas Allerhettiofte Wit und erschien vor Wem Angesichte Gottes, umithm Die Berfohnung für und bars hubringen und ihn ber Menschheit geneigt ju machent er verfrift und als Dohamrinter fortwährend bemn Bater mit feis ner Fürbitte, wie 1 Joh 2, 1. und besonders Bebr. 10, 201 anaebeutet ift. Gen Eingang ine Beiligthum ichurch ben Borhang feines Gleifchos). ift ber mabre Berfohnungstag enne Biefer mahrt fo langeribis bie Gonne fich neigt, bi h. bis bas Ende ber Welt erfcheint Di - "Endlich fest Christus" and sent noch bies. Wett der Selligung und Atelikaung uder ben Erloften fort, und führet fle burch Liebe und Ernft, burck gelinde und ftrenge Mittel, immer weiter bem Ziele entgegen bis endlich die Gunde und mit biefer ber Tod von ber Belt ganglich hinmeggenommen, bis AL les ihm vollig untermorfen und in feine gigene Bollkommenheit verwandelt ift. Ift dies, geschehen, dann bat fein bohenpriesterliches Geschäft ein Ende, dann unterwirft er fich felbst in und mit ben Seinigen bem Bater, a criicae - .: ាក់ សំខាងសំខាង

Control (Present the Con-

The second of the page of the costs. Hom. in Levit, I, 3. gange Et hie quidem pro hominibus ipsam corporalem materiam sanguinis sui fudit, iin coelestibus vero — vitalem corporis sui vintutem, velut spirituale st... quoddam:sacrificium immolavit. ....Vis, autem scire, quia duplex hostia in eo fuit? - Apost. ad Hebr. dicit; 10, 20. per velamen, i. e. rarnem, stam etc., 7, 25. 9, 24. — Si ergo duo intelliguntur velamina, quae velut pontifex ingressus est Jesus, consequenter et sacrificium duplex in-telligendum est man telligendum est, per quod et terrestria salvaverit et coclestia. — TII, 2. interpellans pro nobis adsistit "altari, ut repropitiationem pro nobis offerat Deo: - IX, 5. daß der Sobepriefter Ettimal im Jahr: am Berfühnungstage ins . Allerhenigste eingeht, kor est, cum impleta dispensatione pepermit petrat coelos et intrat ad patrem, ut eum propitium humano generi faciat et exorat pro omnibus credentibus in se etc. Birthoff Billian Committee Control of the Committee Control

(1. Kor. 13, 28.), und übergibt ishm bad Reich. Diese Upe terwerfung abernists nichts Anderes, alendie, volksnynene Wiederbringung der gefammten abgefallenen Schöpfung, als die Bollendung unserer Seligkeit und der Sieg seines Wers kebt. Dastisch de ist wieder in den Ankanguzurückgekehrte under Gate Akles in Alleman, als B. 171 ff.).

Die Beilsordnung.

and the control of th

Der erlöfenden Thatigfeit Christi muß die frete Selbst bestimmung der Menschen entgegenkommen, welche fein Versbienstrergnoistis und seiner Lettung und willig hingibt ich dieß thut zumächst der Glauben wirden

Der Glaube entsteht, wenn und Christus die verfinsterten Augen des Gelies öffnet und das herz zur Annahme der göttlichen Wahrheit, und zum Gehorsam unter dieselbe bereitet; benn vorher sind wir nicht aus der Wahrscheit noch aus Gott, sondern Kinder der Finsternis und des Tenferits ein Mittleres sondstehen diesen beyden gibt es nicht. Der Glaube ist anso eine Wirtung des Geistes Christi, eine Gnadengabe, und zwar die britte nnter ben

Laborated is a

in, Joh. I, 37. 3, 100 ο αμενος τοῦ Θεοῦ, ο αίρων την αμαρτίαν τοῦ κόσμου. οὐχὶ ο μέλλων μεν αίρειν, οὐχι σε καὶ αίρων κόθη, καὶ οὐχὶ αρας μέν, ςψχι σε καὶ αίρων κόθη, καὶ οὐχὶ αρας μέν, ςψχι σε καὶ αίρων έτε κας από παντές τοῦ κόσμου αφαιρεθή ἡ αμαρτία κ. τ. λὶ I, 40. 16. — c. Cels. VI, 36., mo Origenes die Behauptung seines Gegners: παυόμενον σε έν κόσμων θανατον, όταν απόθανη ή τοῦ κόσμου αμαρτία billigt und weiter begrindet (baber αμφ bie Bernichtung ber Materie, an ber has Böse haftet. IV, 21. Bg. S. 172.) de Princ. III, 5, 6, 7. ib. 6, 1. 2. Die Subjectio Christi ad Patrem beatitudinis nostrae perfectionem ostendit et suscepti ab co operis palmam — sie ist perfecta universae creaturae restitutio — feine gezwungene, sondern eine freiwillige in Ps. CX, p. 660.

ben 1. Kor. 12, genammen .). Er wirkt Vergebung bet Sunben b), Ernenerung des innern Menschen, Gemeinschaft mit Christo, und eine derselben entsprechende Gesinnung, die sich in Werten offendaren muß. Der Gläubige nimmt den Gegenstand des Glaubens in sich auf, er eignet sich Christum nach seinen mannigsaltigen Beziehungen an, und wird dadurch in sein Bild verklärt: er wird gerecht, indem er ihn als die Gerechtigkeit; weise, indem er ihn als die Weisheit; friedfertig, indem er ihn als den Frieden; start und tüchtig, indem er ihn als die Kraft Gottes glandt und ergreift. Ohne den, Glauben gibt es aber kein Leben und keine Seligkeit, benn der Ungläubige hat Christum nicht .).

Der Grad bes Glaubens kann sehr verschieben seyn, je nachdem er seinen Gegenstand einseitiger ober nollständiger, schwächer ober lebendiger umfaßt, je nachdem er mehr ober weniger in der Heiligung sich beweist; und nach diesem Grade richtet sich auch das Maß der Belohnung und der Seligeteit d). Er datf baher nicht ben ben lersten Anfangen ste

in Joh. XX, 26. χάζισμα. c. Cels. III, 38. πίστις εὐτυχές μ. in Rom. IV, 5. Fides per gratiam datur.

in Joh: XXXII; 9. - Sier fagt Drigenes: allen Glauben be-

in Rom. III, 8, Hom. in Levit. III, 8, si fidem obtularis tanquam pretium Christo, velut ariete immaculato in hostiam dato, remissionem accipies peccatorum. Uter die Bergebung ber Gunden f. d. Anmert.

c) in Joh. X, 27. gang. κυρίως γας πίστις έστι κατα τὰ βάπτισμα τοῦ όλη ψυχή παςασίχομένου τὸ πίστευόμενου.

ΧΙΧ, 6. τίς οῦν τρα ἰστιν ὁ πιστεύων, ἡ ὁ πεπουθώς ἐκ τοῦ διακεῖσθαι κατὰ τὸν λόγον κὰὶ συμπεροῦν κένται αὐτῷ τὰ μὰ ἐμπεσεῖσθαι ἀν εἰς τα λεγόμενα πρὸς θάνατον είναι αμαρτήματα; κ. τ. λ. c. Cels. III, 39.

Dic πίστις wirft την περί τοῦ Ἰπσου συγκαταθεσιν. in Matth.

XII, 25. in Cant. Cantic. p. 41. Trahunt ad sc Christum per fidem, quia Christus, ubi viderit duos vel tres in fide nominis sui vadit illuc et in medio corum (sc. în anima) est; fide eorum tractus, provocatus. — Hom. in Num. XXIV, 2. Impossibile est salvari sine fide.

hen bleiben, sondern muß im steten Wachsthum fomobl nach der Seite bes Erkennens, als des Lebens hin`fortschreiten.

1) Des Erfennens; benn Glauben und Erfennen find nicht daffelbe. Man tann glauben, ohne eine Ertennts niß des Geglaubten an haben, wie aus Joh. 8, 31. erhellt. mo Sesus gu ben Juden, bie bereits an ihn glaubten, fagt: amenn ihr bleiben werbet an meiner Rebe, fo fend ihr meine rechten Junger und werbet bie Wahrheit erkennen : 4 %). Man fann glauben, bey einer fehr beschränften und mangelhaften Einsicht, wie jene fleischlichen Juden, die in Jesu blos ben Wunderthäter, aber nicht ben Schöpfer himmels und ber Erbe faben und alfo an ihn glaubten, und boch zugleich nicht glaubten. — ober wie noch heutzutage so Biele, bie ihm mar bemundern, wenn sie feine Geschichte betrachten, ibm aber nicht mehr glauben, wenn eine tiefere, ihre Kaffungefraft überfteigende Wahrheit entwickelt wird, fondern arawohnen, baß biefe falfch sen f). Es fann aber auch ber Glaube feis nes Objectes fich pollständig bemächtigen, und fo jum, Diffen werben, und auch biefes Wiffen fann wiederum nach Umfang, Rlarheit und Sicherheit fehr verschieden fenn 5). -Die unterfte Stufe ift die bes blofen, einfachen Glaubens (ber mieric vigh), bes Glaubens ber großen Menge, ber nicht auf vernünftiger Uberzeugung und Ginsicht, fondern

und jede einzelne berfelben fest und zuverfichtlich glaubt. - Dann werden bie michtigften Lehren, welche bas Object Des Glaubens bilden, fury angebeutet: Die Einbeit Gottes, die Gobofung aus Nichts, bie Berfon Jefu Chrifti mit ihren berben gleichwefentli= den Seiten, bef Bottheit und Menschheit. - Wer eines ober das andere biefer Momente übergeht, bat nicht allen Glauben. in Joh. XX. 24. Stratat Tis adry (Augie) nata Tira per l'infroide' miorever, karie de eregar pen miorever

e) in Joh. XIX, Τ΄ μια ταυτό είναι το πιστευείν τω γινας-κειν, και ενθηχισθαι πιστευείν μεν, ουκ έχειν δε γνωσιν του πιστευομένου υπ αυτου, τέτερον το γινωσκέσθαι του πιστεύεσ θαι. ib. 3. ........ εκαι εκαι

الاردية.

g) in Matth. XII, 15.

debialich auf der Auctorität des Herrn berüht und eine und mittelbare : Wirfung befelben lift. - Diefer Glanbe hat nicht ben gangen Umfang ber geoffenbarten Bahrtieft zu Teis nem Begenstande, fonbern mut ihre anfere Rount und ihre gefchichtliche Ericheinung; ier faßt ben Erlofer nicht nach ale fen feinen Begiehungen; fondorn lediglicht nacht feiner finne lithen Seite (S. 216), ale ben leibenben, fterhenben, getreutlateit Chriftas auf, willebt am Buchitaben ber Schrift. ohne ihren Geift ju haben und gir verftehen , : nind halt fich insbesondete: an bie Cehre von bem gufünftigen ges techten Gericht, bas die Guten belohnt und die Bofen bei freft. by. Es ift bieg ber Standpunkt ber Anfanger im Garis ffenthem, benen bas Evangelium eine einfaltige Prebigt und ble dettliche Weisheit eine Thorheit. ift; ber Aleischlichen, bie mit Paulus fprechen: ,ich halte mich nicht bafür, bag ich etwas wußte, ohne allein Jesum Christum, den Gefrenzigten," und die baber auch noth nicht babeim ben bem herrn (b. h.: zur gelftigen Gemeinschaft mit ihm gelangt) find : benn wenn ber Betr ber Beift ift; wie sollte ber nicht noch fern von bem

b) f. oben G. 40. c. Cels. II, 66. VI, 69. I, 13, An vielen Stellen brudt fich Drigenes jo aus, als ob er ten Inhalt ber wieris vidn blos auf die Lehre megt ugierus Jeou unt unde-उरकार µरेर, रकार सवस्त्र समेंद सवस्त्रित रामका औ रकीर जेमीसू रही καλου. I, 29. beichrankt. Bgl. III, 65 - 69. IV, 9-10. VIII, 51. I, 9., wo er ihn rar negt rar koda Couisour int αμαρτίαις και τιμωμένων έπ έργοις χρηστοίς πίστιν nennt. - In tem oben angegebenen weiteren Ginn: in Joh. I, 9. 22. in Matth. XV. Bendes verbunden, flom. in Genes. VII, ... 4. Duo sunt filii Ahraham, unus de ancilla, unus de libera, Ergo omnes quidem, qui per didem veniunt ad agnitionem Deie possunt filii Abrahae dici sed, in his sunt aliqui pro charitate adhaerentes Deo, alii pro metu et timpre futuri judicij. - Ein folder fieht niedriger, als der erftere: wie Paulus Galat. 4, 1. andeutel; parvulus ergo est, qui lacte alliur et expers est sermonis justitiae nec potest cibum solidum accipere divinae sapientiae nec spiritalia spiritalibus comparare. Jener bingegen sucht' in ber Schrift nicht den Buchftaben, fondern ben lebenbiamachenden Beift.

Herrn fein, welcher den lebendigmachenben Geift und ben geis stigen Ginn ber. Schrift nicht fast? Er wandelt im Glauben und mallet im Leibe, nach 2. Ror. 5, 5, welche Stelle feines wege auf ben Upoftel felbst, ber ben Geift Christi hatte, bezos gen werden barf, fonbern eben nur auf jenen mangelhaften Anstand bes blosen Glaubens i). - So untergeordnet und une gureichend aber auch biefer Standpunkt ift, fo ift er boch bie une erlägliche Bebingung bes höheren, ber nothwendige Durchgangepunft, um vom Glauben gum Biffen und von biefem zum Schauen aufzusteigen; benn ohne bie Grundlage des einfachen Glaubens gibt es fein tieferes Berftands niß - Jef. 7, 0 - "und wenn wir auch zu ber höchsten Uns schauung bes Logos und ber Wahrheit gelangt fenn werden, fo werden wir doch des Leidens Christi nicht gang vergeffen, meil wir ihm unsere Ginführung in jene hobere Stufe verbanken k)." Um biefe zu erreichen, muß man mit großem und gesammeltem Rleiß die Schrift erfarschen, über ihren Buche ftaben jum Beift, über die zeitliche Erscheinung bes Erlofers ju feiner gottlichen Berrlichkeit, über feine irbifche Wirksamkeit zu seiner emigen Wesenheit sich erheben, und ihn fo ertennen lernen, wie er im Anfang ben bem Bater mar. Go fchreitet man vom Glauben zur tieferen Ginficht, jur Biffenichaft, Censorium, pracie) und von ihr weiter zum unmittele baren Anschauen ber Wahrhrit (Dewela), - von der Gnofie jur Beisheit - fort 1), und dieß ift ber hoche

i) ψυχικοί opp. πρευματικοί. in Joh. XIII, 52. Dr. sucht hier zu beweisen, daß die Ausdrücke: im Glauben wandeln und im Leibel wollen. 2 Kor. 5, 7. 5. gleichbedeutend sepen, nicht aber, wie Reander R. Gesch. 3, 624 angibt, im Leibe und im Fleische was-len; denn er sagt: έν σαραί μέν είσιν οί κατα σάρκα στραστευόμενοι, und diese können Gott nicht gefallen, ένδημούσι δε τῶ σωματι οί τὰ πνευματικά τῶς γραφης μη γρούντες κ. τ. λ. — in Cant. Cantic. p. 86. Bgl. h).

k) in Matth, XII, 19. besonders XVI, 9. gang. più mistevortes più ed corience - curierres d'à en tou misteville curience.

in Joh. I, 29. II, 4. am Ende.

<sup>(1) (5. 42.</sup> Bgl. in Joh. XX, 27. γενόμενοι έκ του ξεωθούκετι απλούστερον πιστεύοντες μόνον, αλλ' ήθη και διορμτικώτερον πιστεύοντες του της θεοσεβείας, πραγματά, c, Cols. VI,37.

ste Standpunkt, der Standpunkt der Bollsommenen oder Geistigen, denen das göttliche Wort göttliche Kraft und Weischeit ist, die mit Paulo rühmen: "Wir kennen jest Christum nicht mehr nach dem Fleisch," oder mit Iohannes: "Wir sahen seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit als des eingebornen Sohnes vom Bater voller Gnade und Wahrheit." Und selig sind, welche so weit gekommen sind, daß sie des Sohnes Gottes nicht mehr debürsen, als des Arztes, nicht mehr als des Hirten, nicht mehr als der Erlösung; sondern seiner nur bedürsen, als der Weisheit, als der Wahrheit, als des Logos, als der Gerechtigkeit, und was er sonst noch denen ist, die wegen ihrer Bollsommenheit das Herrlichste von ihm — ja ihn selbst in seiner Totalität, und damit alle Wahrheit, alle Geheimnisse, alle sömmen, zu kassen der wermögen m).

2) Unmittelbar neben biesem Fortschritt in der Erkenntniß muß aber das Wachsthnm im Guten, in der Heiligung hergeben. Denn Wissen und Leben sind micht zu
trennen, sondern bedingen und durchdringen sich gegenseitig (S. 141). Erst muß das Herz von der Sünde gereinigt sent, dann kaun es die Mysterien des Glandens begreifen; erst muß man zur Unterscheidung des Guten und Bösen geübte Sinne haben, dann kann man die karke, vernünstige Speise des Evangeliums empfangen. Die Weisheit kommt in keine boshaste Seele und wohnet nicht in einem Leibe, der Sünde unterworfen (Weish. 1, 4.); denn der heilige Geist slieht die Bösen. Rur wer göttlich lebt, vermag das Göttliche zu fassen, nur die reines Herzens sind, werben Gott schauen "). Der Weg zum Wissen beginnt

m) n) h), k). — in Joh. I, 22. XX, 27. p. 353. XIII, 52. — Dêr Austruck Schauen wird hier erklärt: αὐτόπταν γενίσδαι τοῦ λόγου απὶ χωρὶς δργανων διδάσκοντος αἰκούων αὐτοῦ καὶ φαντασιοῦντος οὐ διὰ τῶν διδασκόντων τὸ αἰχεμονικόν — ferner: den Geift Sprifti haben, daß Geistige geistig erkennen, 1. Kor. 2, 15. — Hom. in Lev. XIII, 1. von dies
fem Standpunkte: homo ab ipso Deo docetur. — magis intuitu mentis discitur, quam sono voeis. Hom. in Jos. XVII,
2. Reander R. G. 1 Bd. 1 Abth. 622 ff.

n) c. Cels. III, 59, 60, 62. ἐπίμφθα ὁ θιὸς λόγος καθὸ μὰ

also mit dem Thun; das sittliche Handeln ist der Ubergang, die Borschule zum höheren Erkennen, so wie umgewandt jenes erst durch dieses vollendet und zur mahren, sitte lichen Freiheit verklärt wird ).

Auch hier ift ber Glaube ber Anfangepunkt, von wel chem Alles ausgeht. - Er befitt schon auf feiner unterften Stufe (als m. winn) die Rraft, ben Menfchen von feinen Sunden ju befehren, und jum Gehorfam gegen Gott ju bewegen, indem er ihm den Ernft des funftigen Gerichts und bie hoffnung emiger Geligfeit vor Augen stellt; bieß ift inebes sondere für bie Schwachen und Einfältigen, die bas, mas um fein felbst willen geliebt zu werben verbient, noch nicht zu erfennen, und ale bas höchste Gut zu wahlen vermogen. nüglich und nöthig; benn biefe fonnen nicht anders als burch Kurcht vor positiven Strafen vom Bofen abgeschreckt und grundlich gebeffert werben P); ja der Grund, warum es mit Bielen zu einer folchen Beranderung nicht tommt, liegt eben barin, baß fie ber Wahrheit, baß Gott jedem nach feinen Merken vergelten werbe, nicht Recht geben 9). - Wo aber feine Befferung und feine guten Werte find, ba ift auch fein Glaube, ba ftirbt ber Mensch in seinen Gunden, weil er nicht an Christum glaubt, ob er schon zu glauben vorgabe; benn ber Glaube, wenn er nicht Werke hat, ist unnüt und tobt an ihm felber r). 

iargos rois aμαρτωλοίς, καθο δε διδάσκαλος θείων μυστηρίων τοίς ήδη καθαρίς και μηκέτι αμαρτάνουση. Hom. in Jerem. V. 8. 9.

ο) in Joh. I, 16. της αγαθης δοδοῦ μερίστης τυγχανούσης, κατά μὸν τὰ πρῶτα νουτέον εναι τὸ πρακτικὸν (ποιείν τὰ δίκαια) κατά δὲ τὰ ἔξης τὸ θεωρητικόν. — άρχη ὁδοῦῦ αγαθης τὸ ποιείν τὰ δίκαια — μετὰ δὲ την άρχην ἡ θεωρία;

p) c. Cels. I, 9. 32. III, 78. 79. V, 16. In diesen Stellen deutef Origenes überall an, daß die Ausdrücke der Schrift, die von positiven Strafen, von Pein, Feuer zc. handeln, geistig zu fassen sepen, daß es aber gefährlich sep, den tiefern Sinn dieser Lehre den Unmundigen zu offenbaren. Bg. VI, 26.

q) a. a. D. III, 69.

r) in Joh. XIX, 6. in Matth. XVI, 27. p. 760. in Rom. III,

Die Gläubigen auf biefer Stufe haben awar die Macht erlandt, Rinder Gottes zu werben; aber fie find es noch nicht: ffe find Ruedte Bottes, weil fie ber Geift ber Kurcht. nicht ber Kindschaft regiert, sie stehen noch unter bem Buchtmeifter und entbehren deshalb der mahren sittlichen Freiheit, ober ber. Kindschaft s). Diese entsteht erft banu, wenn bas volle Licht ber Wahrheit in ihnen aufgeht, und die Liebe gearn Gott ihr Berg ergreift, Die fich in ber Liebe zu ben Nachften, insbesondere zu den Reinden, beweist; benn die Reindes liebe ist nach Matth. 5, 44. bas Zeichen ber Ahnlichkeit mit Gott 13. Es thut fonach Roth, über ben blofen Glauben binauszugehen, vermittelft tieferer Erfenntniß alle Worte Gotted: un: beareifen, ben Geift bes herrn in fich aufzunehmen. burch biesen wiedergeboren zu merden, und in fortschreitender Selbstverläugnung von aller Befleckung des Kleisches sich ju reinigen, Bluthen bes neuen Lebens, Fruchte ber Gerechtigfeit und Liebe zu bringen: und so eine Stufe ber Rindschaft. 

<sup>13.</sup> Alterum sine altero reprobatur, quod et fides sine operibus mortua — sine fide nemo apud Deum justificatur.

Der erste Ausgang bes Menschen aus dem Reiche ber Sünde und des Satans ift in der Geschichte bes Auszugs Abrabams aus seiner Hesmath und der Kinder Jörael aus Agppten dargestellt; der weitere Fortschritt durch Kamps, Prüfung u. Arbeit in der Geschichte des Zugs durch die Wüste. — Die Einzelnen Stationen in der Wüste sind die einzelnen Stusen der heiligung. Hom. in Gen. Num. XXVII, 5.

ε) f. oben n. h) Hom. in Genes. S. 236. in Joh. XX, 27. (gan) μέγουσι ἐν τῆ πρὸ τῶν τέκνων τοῦ θεοῦ καταστάσει, τῶν πιστεύοντων μόνον, δουλοι θεοῦ, τῷ εἰληφέναι τὸ τῆς σουλείας εἰς φόβον πνεῦμα κ. τ. λ. Homit. in Genes. VII, 3. 4. S. 186. Daher de Orat. 25. Das Reich Sottes tann nicht völlig zu uns fommen, ἐαν μὰ ἔλθη καὶ τὸ περί τῆς γνώσεως καὶ σοφίας τέλειον, τάχα δὲ καὶ τῶν λοιπῶν ἀρτών; ὁ δεύομεν δὲ ἐπὶ τῆν τελειότητα, ἐαν τοῦς ἔμπροσθεν ἐπτεινόμενοι τῶν ὅπισθεν ἐπιλανθα γώμεθα. τῆ οῦν ἐρ ἡμῖν βασιλεία τοῦ θεοῦ ἡ ἀκρότης ἀοῦαλείπτως προςκόπτουσιν ἐνοτήσεται, ὅταν πληρωθῆ τὸ ἐβρημένον: 1 Εστ. 15.

in Joh. XX, 15. 27.

nach der andern zu durchwandern, bis man endlich auf der höchsten ankommt, wo das Mangelhafte und das Stückwerk aufhärt, wo die Sünde ganz verschwindet, die Liebe völlig wird und das Reich Gottes seine Vollendung in dem Mensschen erreicht ").

Das Mingen nach biefem Biel ift zugleich ein forte mahrender Rampf, fowohl mit bem eigenen Rleifch, als mit ben feindseligen Gewalten, mit dem Teufel und feinen Das monen. - Mit dem eigenen Fleisch; - benn biefes b. i. ber Leib und die niebere Geele, ift ber Gip ber finnlichen Triebe und widerstreitet dem Beifte, weghalb es der ununterbrochenen Bachsamteit bagegen bedarf v); mit ben feinds feligen Gewalten - benn baß biefe bas Menschengeschlecht jur Gunbe zu verloden fuchen, beweisen zahllose Stellen und Bepfpiele ber heiligen Schrift (Eva, Siob, Ahab, Judas, Paulus, besond. Ephes. 6). Richt ale ob alle und jebe boje Lust vom Satan herrühre und die Sunde ohne ihn und seine Damonen gar nie jur Ericheinung tame: bie Begierbe nach irbifchen Genuffen, ber Geschlechtstrieb, ber Beig u. f. m. hat in ber finnlichen Ratur bes Menschen feine Burgel (Bas lat. 5, 17); ber Unfang, gleichfam ber Game bee Bofen wie bes Guten liegt in und felbit; allein wie ber eigene gute Borfat des Menschen nicht ausreicht zur Bollbringung bes Guten, fondern gottlicher Benbilfe bedarf, fo tritt auch, menn wir ben Naturtrieben ungebilhrlich nachhängen und nicht sogleich ben erften Reig unterbrücken, bie feinbfelige Gewalt herzu und lockt und brangt mit aller Macht, und fucht die

u) s. die Stellen unter s u. t) besonders de orat. 25. Homil. in Num. IX, 9. Omnis, qui in Christo credit, primo moritur et post hoc renascitur — secundo frondescit, ubi renatus donum gratiae Dei ac spiritus s. purificatione susceperit; inde affert flores, ubi prosicere coeperit. Exhort, ad Mart. 39. Vol. I, p. 300. — übrigens legt Origenes immer das größere Gewicht auf die Erkenntnis, wie aus den angesührten Stellen und vielen andern erhellt. Ags. Mosheim Comment. p. 659 ff.

v) de Princ. III, 2, 3. 4. s. oben.

Sünde zu vergrößern, die bose Lust zur Leidenschaft, biese zur That fortzutreiben, und die Sünde; wenn es möglich ist, bis zum Unendlichen, bis zum Uebermaaß des Lasters zu steigern w). — Uber die Ant und Weise dieser Einwirkungen s. S. 186.

Alle biese Kampse und Bersuchungen stehen aber unter ber Aufficht ber göttlichen Borfehung und werden von ihr aus den heilfamften Abfichten zugelaffen und nach Gerechtig: keit vertheilt: also daß nicht etwa ein Einzelner mit allen ie nen Feinden jumal zu ftreiten hat, woben ber Gieg unmogs lich bliebe, fondern jeder einem ober mehrern Gegnern; je nach bem Maafe feiner sittlichen Rraft entgegengeftellt, feiner aber über Bermögen verfucht wirb, 1. Korinth. 10, 15. Denn mare die Rraft ber Streitenben nicht gleich, fo empffenge weber ber Sieger bie Palme Radf Berdienft, noch frafe ben Besiegten ber Tabel und bie Schuld mit Recht 1). -Rraft, die Berfuchung ju bestehen, bas Ronnen haben mir von Gott: wie wir biefe Rraft anwenden, ob wir im Rampfe flegen ober unterliegen, ob wir ber gottlichen Einwirfung widerstreben, ober ob wir bem Benftande Gottes und feiner guten und heiligen Engel und überlaffen wollen: Bendes fieht lediglich ben une y). - Überhaupt hat nichts Außerliches, teine Bersuchung und feine Anregung, für und eine

w) a. a. D. Virtus inimica instigat et perurget omnibus modis, studens profusius dilatare peccata, et quidem nobis hominibus occasiones et initia praebentibus peccatorum, inimicis autem potestatibus latius et longius et, si fieri potest, absque ullo fine propagantibus etc. — immensitates vitiorum a daemonibus veniunt.

x) de Princ. III, 3.

y) de Princ. a. a. D.3. 4.5. Non idem est, habere vincendi virtutem et vincere — sicut ipse Apost. cautissimo sermone significavit, dicens: quia, dabit Deus exitum ut sustinere possitis" non ut sustineatis. A Deo autem datur, non ut sustineamus, alioquin nullum jam videretur esse certamen: sed ut sustinere possimus. Ea autem virtute, quae nobis data est, ut vincere possimus secundum liberi arbitrii facultatem aut industrie utimur, et vincimus; aut segniter, et superamur.

zwingende Gewalt: Die Entscheidung für das Gute, wie für das Bose, und somit auch die Begründung unseres Heise bei beibt immer det eigenen, freien Gelistellibestimmung anheimgegeben 2). — "Gut und richtig leben"ist un ser Wert, und Gott fordert dies von uns, nicht als etwas durch ihn, oder sonst durch etwas Außeres Bewirktes, noch wie Manche glauben, als Sache des Berstängnisses, sondern als unsere eigene That, wie Wicha 6, 8. 5. Wos. 30, 19. Jes. 1, 19. und unzählige andere Aussprüche der Schrift beweisen ist.

Mereilich scheinen mehrere Stellen, besonders 2 Mos. 4, 21 Geth. 11, 19. 20. Marc. 4, 12. Rom. 9, 16. 18. Phil 2, 13. das Gegentheil auszusagen; sie bedürfen daher einer schrafaltigen Erwägung.

Wins zuerst die Verhärtung Pharao's betrifft, so kann man den (gnostischen) Küretikern, die zwei grundverschiedene Naturen, geistige und irdische, annehmen und die Geschichte dieses Königs als einen Beweis gegen die Willensfreiheit gesbrauchen, erwiedern: eistilleber war Pharao schon vermöge seis, ner natürlichen Beschäffenheit Gott widerspenstig und dann bez durste es nicht erst einer Verstockung; oder er war es nicht, sondern im Stande, oder schon bereit zu gehorchen, wurde

<sup>2)</sup> in Joh. XX, 20. II, 9. de Princ. III, 1, 3. το κείναι οὐτωσι χείναι στο γενομαίτο (b. αυβετη Eindruck und Reis) τέτερως, οὐκ άλλου τινόκ έργον η τοῦ ἐν ἡμῶν λόγου ἐστίν.

5. Homil. in Num. XX. Hom. in Ezech. I, 3. Homo! quare augre fers, niti, laborare et per bona opera te ipsum causam tuae fieri salutis. (Gang is Clemens Str. II. p. 462. IV, 633).

ts) de Prinz. III, 1, 6. ότι δε έχου ημέτερος τὸ βιῶσαι καλῶς ἐστι, καὶ αἰτεῖ ἡμῶς τοῦτο ὁ Τεός, ὡς οὐκ αὐτοῦ ὄν, οὐδὲ ἐξ ἐτέρου τινὸς παραγινόμερον ἡ, ὡς οἴοτταί τινες, απὸ εἰμαρμένης, αλλ ἢ ὡς ἡμέτερον ἔρρον beweisen bie oben angeführten Stellen. Ì.5, 5. In no bis est atque in nostris motibus, ut vel beati et sancti simus, vel per desidiam et nogligentiam a beatitudine in malitiam et perditionem vergamus. in Rom. VII, 16. Ut honi automali simus, nostrae voluntatis est. c. Cols. III, 69.

aber von Gott zum Erweis feiner Berrlichfeit für Anbere verhartet: und bann fallt bie gottliche Gerechtigfeit bahin; benn wenn Gott die Ursache bes Ungehorsams und ber Berbammnig zugleich ift, fo hat er aufgehört ber Gerechte; ju fenn. - Die Schuld ber Berhartung liegt nicht an ihm, fondern an dem Menschen; sie ift feine von ihm beabsichtigte und vorherbestimmte Wirfung, sondern die nothwendige Felge ibres Berhaltens gegen feine Offenbarungen und Bunber. Es ift diefelbe Wirfung Gottes, mittelft beren er fich bes Gi nen erbarmt und ben Andern verstockt, gleichwie berfelbe Regen auf bem guten Ader gute Fruchte, auf bem ungebauten Dornen und Disteln hervorbringt; ben ben Israeliten hatten bie Wunder Mosis Gehorfam, bey Pharao Berftodung gur Daraus fieht man beutlich, bag bie Schuld bavon lediglich an feiner Bosheit lag; fie wird jedoch uneigentlich und in einem ähnlichen Sinne Gott zugeschrieben, wie etwa gütige herren zu ben Anechten, Die burch ihre Bute nachläffig geworden find, fagen: 3ch habe bich verdorben, ich bin fchuldig an beinen Bergehungen. Der Grund aber, warum Gott oft fo lange nachsieht, und ben Gunber bahingeben läßt, bis bel fen Gunben ben höchsten Grab erreichen, ift in feiner ergiehenden Beisheit und Gute zu suchen aa) - (er handelt hierin wie der Arat S. 108 180).

Die Stelle Ezechiel 11, 19., in der die steinernen Serzen die Sündhaftigseit, die fleischernen die Willigseit zum Guten bedeuten, laßt sich durch folgendes Gleichniß erklären: Ein ungedildeter und ungesitteter Mensch, der zur Erkenntniß seines Zustandes gekommen ist, übergibt sich der Leitung eines weisen Lehrers. Dieser verspricht, ihn zu bessern und zu bilden, aber nicht so, als ob jener gar nichts dazu mitwirken könnte oder müßte, sondern unter der Boraussezung seiner Bildungsfähigkeit und Willigleit. So verheißt auch der göttliche Logos denen, die sich zu ihm wenden, das strinerne Serz zu nehmen, aber nicht ohne oder wider ihren Willen, sondern wenn sie sich seiner Zucht, wie die Kranken dem Arzte, überlassen den. 3u Marc. 4, 12., welche Stelle gleich

aa) de Princ, III. 1, 10—14. Bg, Fragm. in Exod. de Orat. 29. bb) a. c. D. 15,

falls zur Längnung ber Willensfreiheit gemigbraucht wirb, tann man fagen, bag Gott die fittliche Beilung ba, wo et poraussieht, daß schnelle Silfe schädlich oder doch unwirksam ift, oft verschiebe und, fo an fagen, ben Menschen helfe, ohne ihnen an helfen, weil gerade bieß für fie bas Butraglichere ift. Mach biefem Grundfate fpricht hier Jefus gegen bie, welche braußen find, absichtlich dunkel und unverständlich, damit sie nicht, wenn fie zu schnell befehrt und geheilt wurden, nach erhaltener Bergebung, die Bunden ihrer Seele ale unbedeutend, als leicht heilbar ansehen, und balb in bas alte Berberben gurudfallen Bielleicht mar auch die ihnen bestimmte Strafzeit für frühere Gunben noch nicht zu Ende. Daß folchen Menschen Gott gleichwohl bas Evangelium predigen läßt, geschieht, um ihnen die Ausflucht, als mare feine Borfebung an ihrem Unalauben Schuld, abzuschneiben, und um fie, burch bie thatsache liche Überweisung ihrer Unwürdigkeit und Gottlofigkeit (die fich eben in der Michtbenützung folcher Gaben zeigt) zu demuthigen und zu beffern.

Besonderes Gewicht legen die Gegner der Willensfreis. heit auf Rom. 0, 16; benn, fagen fie, wenn es nicht liegt an Jemandes Wollen oder Laufen, sondern an Gottes Erbarmen, fo beruht die Geligkeit nicht auf unserem freien Willen, fondern auf unferer natürlichen Beschaffenheit, oter auf ber Willführ bes Erbarmers. Allein wir fragen fie, ob bas Wollen bes Guten und bas Laufen nach bem Ziel nicht schon' felbst etwas Gutes, ober ob es etwas Schlechtes sen? Behaupten fie bas Lettere, fo widersprechen fie bamit ber allgemein anerkannten Wahrheit, da ja eben bie Beiligen wollen und laus fen und doch bamit offenbar nichts Tadelnewerthes thun. Behaupten fie aber bas Erstere, fo fragen wir wieber, wie benn eine durchaus verderbte Natur bas Beffere wollen, wie ein schlechter Baum gute Früchte bringen fonne? Sagen fie endlich, bas Gute wollen und erftreben fen weder gut noch bos, fondern etwas Gleichgiltiges (peror), fo folgte barans, baß auch bas Gegentheil; nämlich bas Wollen bes Bofen und bas Laufen nach dem Bosen etwas Gleichailtiges wäre; da dieß aber offenbar nichts Gleichgiltiges ift, so muß auch bas Wob Ien des Guten schon für fich etwas Gutes fenn. nung des Apostels in jener Stelle ift also nicht, daß von

Seiten bes Menschen gar nichts geschehe; benn bas Wollen und Laufen ift eben bes Menschen Thun und Werf., sonbern bag bas menschliche Wollen nicht genüge, um bas Biel zu erreichen, noch das Laufen und Ringen, um das Kleinob ber himmlischen Berufung Gottes in Jesu Christo zu erlangen; benn biefes wird nur mit bem Benftanbe Gottes erftrebt. halt fich damit nach 1 Ror. 3, 6. 7, auf abnliche Weise, wie mit bem Landbau; wie es irreligios mare, zu behaupten, baf bas Zeitigen und Gebeihen ber Früchte ein Wert bes Land. manns, der da pflangt und begießt, und nicht vielmehr Gottes fen, fo erfolgt auch unfere Bollenbung nicht ohne unfer Que thun, wird aber auch nicht von und zu Stande gebracht, fonbern Gott wirft bas Meifte baben. - Satte bie Stelle ben Sinn, welchen ihr bie Gegner unterlegen, so maren alle Besetze und Vorschriften ber heiligen Schrift vergebens, verge: bens alle Drohungen und Berheiffungen ber Apostel, vergebens alles menschliche Ringen und laufen nach bem Beffern und Gb. Iern cc). - Eben fo verhalt fid's auch mit Phil. 2, 13. "Gott ift es, ber da mirtet, bepbe bas Wollen und Bollbringen nach feinem Wohlgefallen;" benn hier rebet Paulus gar nicht vom Wollen und Bollbringen bes Guten ober bes Bofen. fondern schlechthin vom Wollen und Bollbringen; biefes, bas Wollen und die Bewegung überhaupt, haben wir allerdings von Gott, gleichwie wir auch von ihm haben, daß mir lebendige Geschöpfe und Menschen find; beghalb können wir aber boch nicht mit Recht fagen, daß wir auch die besondere Richtung und Unwendung ber Bewegungefraft von ihm haben, fondern nur das Allaemeine, das rd xweis-ar haben wir von ihm empfangen, wir felbft aber gebrauchen es jum Schlechten ober gum Guten. Go haben wir auch bas Wollen und bas

cc) α. α. D. 18. οὐκ ἀξκεῖ τὸ ἀνθρώπινον θέλειν πρὸς τὸ τυχεῖν τοῦ τέλους, θεοῦ γὰς συμπαρισταμένου ταῦτα ἀνύεται' — ἡ ἡμετέρα τελείωσις οὐχὶ μποθν ἡμῶν πραξάντων γίνεται' οὐ μὴν ἀρ ἡμῶν ἀπαρτίζεται, ἀλλὰ θεὸς τὸ πολὺ ταύτες ἐνεργεῖ. — ἐπὶ τῶς ἡμετέρας γοῦν σωτρίας πολλαπλάσιον ἐστιν εἰς ὑπερβολὰν τὸ ἀπὸ τοῦ θεοῦ τοῦ ἀπὸ τεῦ ἐφὶ ἡμῶν.

Bermögen zu Wirten von Gott empfangen, bie Unwendung bavon und die Richtung benber auf bas Gegentheil steht ben uns dd).

Es ergibt sich sonach für das Berhältnis der menschlichen Freiheit zur göttlichen Einwirkung Folgendes: das Bermögen zum Wollen und Wirken — die Kraft zum Guten kommt von Gott; die Entscheidung für das Gute, das Wollen und das Anfangen des Guten liegt auf Seiten der Menschen; genügt jedoch zum Bollbringen des Guten nicht, sondern es bedarf dazu noch des bessondern göttlichen Benstandes — und in so fern wirkt die Macht Gottes unvergleichbar mehr als die unsrige ee). Der besondere Gnadenbenstand aber, der noch zu den natürlichen

dd) a. a. D. 19. gang. το καθόλου θέλειν έχομεν από τοῦ θεοῦ, καὶ το κινεῖσθαι, οὐχὶ θὲ το εἰθικόν — ήτοι το κινεῖσθαί προς το τύπτειν, η ἀναιρεῖν κ. τ. λ. άλλα το γενικόν, το κινεῖσθαι ελαβομεν ἀπό τοῦ θεοῦ — καὶ το μεν ἐνεργεῖν ἐλάβομεν ἀπό τοῦ θιεοῦ - καὶ το μεν ἐνεργεῖν ἐλάβομεν ἀπό τοῦ θημιουργοῦ, ἡμεῖς θὲ τῷ θέλειν ἐπὶ τα κάλλιστα η ἐναντία χρώμεθα, ὁμοίως καὶ τῷ ἐνεργεῖν.

ee) f. die Stellen ben v) z) dd) cc). Bal. in Rom. IV. 1. p. 522. III, 6. p. 509. Si requiratur, quid Deus homini - contulerit, et quid homo ex his, quae a Deo accepit, operatus sit invenietur quidem Deum dedisse homini omnes affectus omnesque motus, quibus ad virtutem niti possit et progredi, insuper etiam vim rationis inseruisse, qua agnosceret, quid deberet agere, quid cavere. Haec ergo invenitur Deus communiter omnibus hominibus praestitisse. Sed si his acceptis homo neglexerit iter virtutis incedere, cui ex Deo nihil defuit, invenitur ipșe defuisse iis, quae a Deo data sunt sibi - Hom. in Jerem. VIII, 1. χρικού έχομεν της ισχύος του θεου χωρίς de της duralieus του θεου ούχ οδοίτε έσμεν επιτελέσαι ταύτα, όσα ού κατα τό φεβνημά έστι τῆς suguée. de Princ. MI, 2, 2. in bonis rebus humanum propositum solum per se ipsum imperfectum est ad con su mmationem boni, adjutorio namque divino ad perfecta quaeque perducitur. - in Matth. X, 19. ff. und besonders de Princ. III] Y. 18. 22. Die gottliche Prafcieng treibt uns

Rraften hinzutommen muß, ift eben bie oben (S. 148) beschriebene Wirksamkeit bes heiligen Geiftes, Die fich nach bem Maake Der Burbigfeit und bes Glaubens richtet. Glaube ift die Empfänglichkeit für die Gnadenwirkungen; er zieht die göttliche Kraft an sich — wie die Geschichte des blutflüssigen Weibes zeigt - und bedingt die Mittheilung ber eingelnen Gnadengaben. Wenn baber Paulus, Rom. 12, 6. fagt, Dag Prophetie, Amter und alle andere Gaben nara rie aradogiar the miereus, b. h. nach bem Maage bes Glaubens, und 1. Kor. 12, 7., daß sie mede to sumpleor, b. h. zu bem, was frommt, gegeben werden, und ebendafelbit, B. 11, baß berfelbige Beift einem Jeglichen zutheile, nachdem er will: fo bezeichnet er bamit eine breifache Weise, bie Gnabengaben zu empfangen und zugleich das Berhältniß unserer Thätigkeit zu der göttlichen Mittheilung. Rämlich biefes: bag wir ein folches Maag bes Glaubens besigen, welches die Mittheilung einer höhern Gnade verdient, bas hängt von unserem Bemühen und Gifer ab; bag aber bagu gegeben werbe, was frommt und bem Empfänger nütlich ift, ober überhaupt, ob Gott etwas bazu geben wolle, dieß steht lediglich ben ihm und feinem Ermeffen. Sein Wille und fein Ermeffen aber bestimmt fich nach bem Berhältnig unferes Glaubens und unferes Frommens. gehet also hier genau nach Berdienst und Recht; jeber empfangt so viel er werth ift. Wer ba hat - wer ben Glauben hat, ber in unserer Macht steht, - bem wird bie Gnabengabe bes Glaubens bagu gegeben, bamit er bie Rulle habe: - und wer irgend eine natürliche Rraft entwickelt, oder eine (blos) menschliche Tugend übt, dem wird nach biefem Maage ber hos here Benftand oder die hohere Tugend aus Gnaden verliehen; und fo kommt es mit ihm gur Bollendung. Bunfchen wie Diefe, fo muffen wir fle mithin durch eigenen Rleiß erwerben und durch eigenes Wohlverhalten verdienen ff).

nicht zum Fortschreiten tar μη και ημιώς έπι το αγαθόν τι συνεις αγωμεν. Sel. in Ps. Vol. II, p. 571. το του λογικού αγαθόν μικτόν έστιν έκ τω της περακερίστως αυτού και της συμπνεούσης θείας δυνάμεως τῷ τὰ κάλλιστα περελομένο. Hom. IV. in Ps. 36. p. 672. — Alles völlig pelagianisch flingend.

ff) G. b. Art, vom beile Geift. in Matth. XIIJ 40. Der göttliche

## IV. Das Enbe.

Mit dem Tode des Leibes stirbt die Seele, die ihrer Natur nach unvergänglich ist, nicht; sie behält auch nach dem Ausgang aus diesem Leben ihr eigenthümliches Wesen und empfängt sogleich den Lohn für ihr Berhalten auf Erden. Die guten von der Sünde gereinigten Seelen gehen an den Ort der Seligkeit, die bösen, die noch mit der Last der Sünden und dem Schmutz der Unreinigkeit behaftet sind, fallen der gerechten Strafe anheim 4).

Die Guten verlassen ben bisherigen Schauplat ihrer Rämpse und Leiben und erheben sich in die Regionen, wo die reinen und ätherischen Körper wohnen. Das Haus ihrer Wallsahrt, der grobe, irdische Körper zerbricht im Tode und bleibt im Grab zurück; aber die Hütte, oder der innere, seisnere Leib, der in dem Hause (in der äußerlichen, beschwerensden Hülle) verborgen ist, wird erhalten und entwickelt sich zu einem geistigen Organ, wie es zum Ausenthalt in jenen Räusmen paßt; denn die Seele bedarf, um an einem körperlichen Orte zu weilen, immer einen der Beschaffenheit des jeweiligen Ortes angemessenen und verwandten Leib d). Der Ort, an

Benstand wird gegeben nard ried affar. Tract. 33. 69. Bgl. in Rom. IX, 3. mensura fidei causa accipiendarum gratiarum. Fides, quae est in nobis, der Gegensap: fides, quae per gratiam datur.

a) de Princ. praef. 5. Post haec jam — in ecclesiast. praedicatione est — quod anima, cum ex hoc mundo discesserit, pro suis meritis dispensabitur, sive vitae aeternae ac beatitudinis haereditate potitura, si hoc ei sua gesta praestiterint, sive igni aeterno ac suppliciis mancipanda, si in hoc scelerum culpa detorserit.

b) c. Cels. V, 19. VII, 5, 32. 33. — ζη καὶ ὑπάςχει μετὰ τὸν ἀπὸ τοῦ σώματος χωρισμὸν ἡ ἀνθρωπίνη ψυχή· καὶ τῷ λόγφ παρίσταται, ὅτι ἡ μὲν καθαρὰ καὶ μὴ βαρουμένη ὑπὸ τῶν τῆς κακίας μολιβείδων, μετέωρος φέρεται ἐπὶ τοὺς τόπους τῶν καθαρωτέρων καὶ αἰθερίων σωματῶν, καταλιποῦσα τὰ τῆθε παχέα σώματα καὶ τὰ ἐν αὐτοῖς μιάσματα κ. τ. λ. in Matth. XVII, 29. Die Auferstehung folgt erst spater s. An mert.

ben die Heiligen unmittelbar nach dem Tode versett werden, besindet sich noch auf dieser Erde, und ist ein Erzie hungs, ort, eine Schule für die Seelen, von der Schrift das Parabies genannt; denn der Zustand, in dem sie diese Welt verlassen, ist niemals so vollsommen, daß sie bereits für den Genuß der höchsten Seligkeit reif und empfänglich wären O. Sie bedarf daher erst noch der Läuterung, und diese wird hier vollzogen; hier wird die, der Seele eingepflanzte Sehnsucht nach Wahrheit und Weisheit durch das Brod des Lebens gestillt und der innere Mensch zur göttlichen Größe erzogen; hier wird der vorläusige Umriß der Erkenntniß, den sie durch Ubung und Ersorschung schon in diesem Leben gewonnen hat, ausgesüllt und zum frischen, vollendeten Bilde himmlischer Schöns

c) Exhort. ad Mart. 47. de Princ. II, 11. - Rur hier verlegt Drigenes das Paradies noch auf die Erde; fonft immer in eine bobere Region; de Princ. III, 6. 8, in die funftige neue Erbe; boch icheint jenes dem auffteigenden Bildungsgang ber Geeleu am angemeffenften. - Saufig nennt er diefen erften Bildunge: ort auch das Läuterungefeuer, in welches alle Beiligen, felbst die Apostel, fommen. Hom. in Exod. VI, 4. qui salvus fit, per ignem salvus fit, ut si quid forte de specie plumbi habuerit admixtum id ignis decoquat et resolvat, ut efficiam tur omnes aurum bonum., in Luc. XIV. Sel. in Psalm. Hom. III. 1. etiamsi Paulus sit aliquis, venit tamen ad ignem illum. - hier, im Paradiese find die Engel die Lebrer ber Geligen. - Gebr nachdrudlich befampft Er in der angeführten Stelle, de Princ. II, 2., die fleischlichen Borftellungen, Die fich die groben Chiliaften (,,Leute, die die Arbeit des Denkens fceuen, Buchftabenknechte, Fleifchliche, die ben finnlichen Luftennachhängen") vom Paradiese machen, indem fie alle babingeborigen Berheißungen wortlich faffen. Bg. c. Cels. IV, 22, gegen die Biederherstellung Iergels - in Cantic. Cant. Vol. III, p. 28. in Matth. XVII, 25. Sel. in Psalm. Vol. II, p. 570. διά τα μοχθηρά ταυτα δόγματα τινές προςήκαντο καί mera the anderacje is rais newrals enarrediais is diese ήμας μέλλειν τα τοιάθε βρώματα, και πίνειν τινές δε 'καί τεκνοποιείν: 'ταυτα σ'ε φθασαντα καί είς τους από Tur idrar merann, eddelag degar aneregnasdat notheet τον χριστιανισμόν, πολλώ βελτίονα δόγματα έχόντων τινων αλλοτείων της πίστιως.

heit verklärt. Die Seele lernt zunächst die Grunde Allce beffen, mas auf Erben ift und geschieht, bas Wefen bos Menfchen, ber Seele, bes fie bewegenden Beiftes und ber Gaben bes heiligen Geiftes erkennen und unterscheiden; die verschies benen Reiche ber Lebendigen, Die Gattungen und Arten ber Geschöpfe, alle Bilbungefraft und Samen ber irbischen Ratur, ben Ginn und 3med eines jeben Dinge und ben göttlichen Gedanken, ber in ber gangen fichtbaren Schöpfung und in al-Ien Ginzelheiten berfelben ausgedrückt und realifirt ift, durcha schauen; fie lernt ferner bie Gerichte Gottes über bie Welt, bie Wege feiner Borfehung unter ben Menschen begreifen und Die ganze Bedeutung bes alten Testamentes, seine geheime Tyvif. ben tiefen mpftischen Sinn seiner fammtlichen Ginrichtungen, Gesetze und Vorbilder verstehen. - Saben bie Seelen an biesem Orte über bas Sichtbare bie nothwendigen Aufschluffe erlaugt, bann geben fie, schnelleren ober langfameren Ganges, je nachdem fie mehr ober weniger reif geworden find, ins Luftreich über, lernen mas bort zu lernen ift, und fteis gen fo weiter burch einen himmeleraum in ben andern aufwarts, 1. Theff. 4, 7, bem nach, ber durch bie himmel porangegangen ist, Jesu, dem Sohne Gottes, ber ba fpricht: 3ch. will, daß, wo ich bin, auch fie ben mir fenen," und abermal. auf diese Berschiedenheit der Aufenthaltsorte hindentend: "In meines Baters Sause find viele Wohnungen." - Wenn auf Diese Weise die Beiligen endlich ins Simmelreich eingegangen find, bann werben fie bag Wesen und die Grunde aller. auch ber himmlischen Dinge verstehen, und gulett jum rein Unsichtbaren und Übersinnlichen gelangen, und wenn wir fo weit fortgeschritten find, bag wir nicht mehr Rleisch und Leib. vielleicht nicht mehr Seele, fondern Bernunft und gur Bollenbung gefommener Geift find, bann werden wir die vernünftige und intelligible Substanz von Angesicht zu Angesicht schauen. -Dieses Anschauen Gottes ift aber ftete in einem bestimmten Maage zu denken, wie es der gewordenen und erschaffenen Natur angemessen ist; mit ihm ist die vollkommene Ebenbildlichfeit, oder die Gottähnlichfeit, welche bas höchste Gut, und die ewige Seligfeit ibentisch d).

d) Homil in Num. XXVI, 4. XXVII, 4. 6. Tract. in Matth. 30, 51. — anima post resurrectionem non subito, net impor-

Anders verhält es sich mit ben Gottlosen. Diese können fich nach bem Tobe nicht sofort in bobere Regionen erheben, weil sie bie Schwere ihrer Gunden niederdrückt, und permellen befihalb oft noch eine Zeit lang ben ben Grabern. ober an andern duftern Orten, wo fie zuweilen als Schatten erscheinen e). Gie werben bem Gerichte und ber Strafe ober, mie bie Schrift, und Rirchenlebre es ausbruden, bem ewigen Reuer überliefert; ber Grad biefer Strafe ift burch die Grofe ihrer Schuld bedingt und trifft theils und vorzugeweise die Seele, theils (f. unten) auch den Leib. Was die b. Schrift von den Qualen ber Solle, von dem Reuer, von der äufferften Kinsterniß und überhaupt von der ewigen Bein lehrt, muß ber Einfältigen wegen nach bem Bortfinn vorgetragen werben; in Bahrheit aber ift es geistig zu faffen; es find heilfame Buchtigungen ber göttlichen Liebe, bie feinen anbern 3med, als die Rettung und Besserung ber Gunber baben f). — Das Kener, mit welchem die Bosen gestraft werden, ist fein mates rielles, ober von Andern angezündetes Reuer, sondern bie Ausfaat ihrer eigenen Gunden; Die Rraft Gottes ruft ihnen alle Ubelthaten, von benen fich bie Sonren ihrer Seele eingebrudt haben, ind Gebachtniß gurud, und führt ihnen bie gange Geschichte ihrer Berbrechen an ben Augen vorüber; baburch erwacht die Anaft bes Gewiffens mit feinen Cacheln, und wird ihr eigener Berklager und ein Zeuge, ber wider fie auftritt, wie Rom. 2, 15. 16. geschrieben steht. Die fündlichen Leibenschaften, von benen sie bier schon verzehrt und gepeinigt

tune ad summa conscendit, sed per multas deducitur mansiones, in quibus illuminata per singulas — usque ad ipsum pervenit lumen, Patrem (Auf diesem Bege werden die Mensichen zu Engeln). de Princ. II. 11, 2—7. Fragm. bev hieren. cumque in tantum profeeerimus, ut nequaquam carnes et corpera, forsitan ne animae quidem suerimus, sed mens (vsüc) et sensus ad persectum veniens — intuebitur rationabiles intelligibilesque substantias facie ad faciem — Daß die Gottahnsichkeit das höchke Gut sey, sehren auch nach 1 Mos. 1, 27. die meisten Obilosophen. —

e) c. Cels. VII, 5.

f) c. Cels. III. 78. 79. V, 15. 16. Fragm. e lib. de Prov. Vol. III.

murben, ber Born, ber Reib, bie Molluft qualen auch bort ihre Seclen; die innere Berriffenheit, Die Entzwenung mit fich felbst, die Auflösung ber sittlichen Sarmonie, gu ber fie geichaffen maren, verurfacht ihnen Angst und Bein, gleichwie ber Leib, wenn feine Glieber auseinanbergeriffen und ans The ren Gelenten geloft werben, ungehenern Schmerz empfinbet's und fo liegt eben in ihrer Gunde ihre Btrafe 8). - Dage mogen bann noch manche andere fcmergliche und ftrenge Buchtmittel hinzufommen, welche bem allein bekannt find, ber ber Argt unserer Seelen ift. "Denn wenn gur Beiling unferes Rörpers von Überladung und Unmäßigfeit oft bittere und herbe Beilmittel nöthig find, zuweilen, wo es bie Beschaffenheit bes Ubels erfordert, auch Amputation und Brenken! um wie viel mehr wird Gott, ber bie Gebrechen und Rrantheiten, welche fich der Seele durch die Menge der Sunden eingebildet faben. vertilgen will, bergleichen ftrenge Mittel, ja zuweilen felbft bie Strafe bes Reuers anwenden, ben Benen, welche bie Gesundheit ihrer Seele gerruttet haben ?" - Dag aber Gott mirflich mit allen Strafen nur bie Reinfaung ber Geolef: bezwede, erhellt aus Jeremias 25, 15. "Der Becher bes gotts lichen Borns foll allen Boltern eingeschenkt werden, bamit fe trinfen, taumeln und fich erbrechen," und bag felbft unter bem angedrohten Feuer nur Beilmittel zu verfiehen fenen, aus Jef. 4, 4. "Der herr wird ben Unflath ber Tochter Bion waschen und ihre Blutschuld reinigen burch ben Geist bes Ger richtes und burch ben Geift bes Feuers." Bal. Mal. 3. 5. Bielleicht wird auch die Gnabengabe bes heiligen Geiftes von ber Seele genommen, ober ber beffere Theil bes Menschen von bem schlechtern getenut h). - Wie lange biefer Buftanb für ben Einzelnen mahrt, und welche Stadien ber Strafen ber Gunder burchwandern muß, bis er gang von ber Gunbe gereinigt werbe, bas hangt von ber Große feiner Schuld und von seinem weiteren Berhalten ab; jedenfalls bauert es nicht

g) de Princ. II, 10. 4. Unusquisque peccatorum flammam sibi ipse proprii ignis accendit. — circa ipsam animae substantiam tormenta quaedam ex ipsis peccatorum noxiis affectibus generantur. 5. 6.

h) a. a. D. 4 - 7. 8. die äußerste Finsterniß ist die Racht bes Bahnes und Irrthums.

ewig und fallt (wahrscheinlich) mit bem Ende ber sichtbaren Belt und ber allgemeinen Wieberbringung gusammen i).

Die Auferstehung der Leiber ift firchliche Lehre und hat gibren Grund und ihr Borbild in der Auferstehung Chriffig: Sie muß baber; allerdings festgehalten, nur aber wurdig und geiltig gefaßt merben k). Auferstehen wird ber im Grabe gerfallene und vermoderte Leib, und gmar berfelbe Leib, ben wir hier hatten, nicht ein anderer; benn wenn überhaupt die Leiber auferstehen, so geschieht es ohne Ameifel gu unforgr Belleibung, und wenn wir je wieber in Kornern lebenisfollen, formuffen es unfere eigenen fenn 1). - Damit foll jedoch, nicht gefagt fenn, daß der Leib feine vorige Befchaffenheit wieder erhalte, im Gegentheil, er muß eine ganliche Beranderung erleiden; benn Fleifch und Blut tann bas? Reich Gottes nicht besten, auch wird bas Bermesliche micht erben badulinverwesliche; überdieß mare es zwecklos. wennider Korper in feinem bermaligen Inftand aufersteben murben benn er wurde bann auferfteben - um wieber au sterhen. Er steht also geistig wieder auf, b. h. mit Ablegung ber Berweslichkeit und Sterblichkeit m). Solch eine Beranderung aber fann um fo weniger befremben, als fie nicht nur überhaupt der Ratur der Materie angemeffen erfcheint, fondern auch unser Körper felbst so flussig ift, daß er sich in einem beständigen Wechsel befindet und faum einige Tage lang benselben Stoff beibehält, mahrend feine Gestalt biefelbe bleibt "). Diese ist der eigentliche Charafter des Men-

i) f. unten u. Huet. Origen, L. II. p. 226.

k) c. Cels. II, 77. V, 18. Sel. in Psalm. Vol. II. p. 532. 28 oweden te uai the two aggaine magaeden. in Matth. XVII, 29. Auch wer die kirchliche Lehre von der Auferstehung läugnet, was allerdings ein Irrthum ist, hofft doch nicht allein in diesem Leben auf Christum; denn gesetzt auch, die Todten stellen nicht wieder auf, so lebt ja doch die Seele fort und nimmt, wenn auch nicht diesen Leib, doch einen atherischen und bessern au. S. 240.

<sup>1)</sup> de Princ. II. 10, 1. de Resur. L. II. Vol. 1. 34.

m) c, Cels. V, 16. de Princ. a. a. D. 1-3.

n) c. Cels. IV, 57. Bgl. Municher. Dogm. Gefch, 2. Bb. 6. 499 f.

fchen, das Gepräge, welches die Geele dem Leibe aufbrudt. bas Bleibende und Beharrliche in bem fteten Bechfel .. bem blefer unterworfen ift. Es wird baber nicht ber felbe for perliche Stoff, ben wir fest an une tragen (bud Gmenelmerer) nicht biefer materielle Draanismus mit allent feinen Gliebern und Beftandtheilen auferftehen, fondern biefetbe Geftalt wird wies berhetgestellt werden, obwohl unefolich vergeistigt und verherelicht 0). - Dan bento fich! dies; nach ber Echrift, Blio: Rebem Leibe ift ein Lebenstelur, dine Bildungsfraft eingepflangt; bie ungerfietbar und bie eigentliche Befen beffels ben istrabilich ber Triebkraft biefin ben Maizenforn verborgen liegt. Die nun biefestide bienerebe gefaet wird und nachdem es in der Tiefe erstorben ift, als Salm und Abre hetvorwächft, fo fallt auch wer menfchliche Leib als ein Samentorn in Die Erbe und verwest barin : bas; was gridet with tst aber incht ver Leib, ver wieder hervorkommen foll --- bein Diefer beknichert! und gerstäubt im Grabe- fonbern Die Reaft Gottes Ginwillelt aus jenem Bilbungefeinvengen meuen Brib. ber ber Gigentfilmlichteit ber verfläutert Gode entswicht, und ber Auswemit ihres Wefens ift, einen geistigen Leibi ber basi Arbifche, Grobe, Sterbliche aufgestreift hat und jum Auffenthalt in den himmlischen Regionen tauat P). - Die Beschaffenheit biefes Leibes, ber Grad feiner Burbe und Rlarheit, ist durch die Würdigkeit ber Geele bedingt: Die Guten erhalten glanzvolle, lichthelle, Engel gleiche Draane, die Bosen minder strahlende, jum Theil hälliche, dunkle und

ο) Sel, in Psalm. Vol. II. p. 535. το υλικον υπακείμενον αυκό το πρώτον υποκ. μικ έσται ταυτον τότε, dagegen το είδες ταυτον έσεσθαι. — σαςξ μεν ουκέτι έσται αλλ όπες ποτέ χαςακτηρίζετο εν τη σαςκί, τουτο χαςακτηρισθήσεται έν τα πνευματικώ σώματι. Damit stimmt auch die übersegung Rusins in der Apolog. Pamph. und eine Origen. Stelle bey Epiph. Haeres. 64, 14. überein. c. Cols. V. 18.

p) λόγος σπέρματος. — insita ratio, quae substantiam continet corporalem. c. Cels. V, 19—23. ως περ έπὶ τοῦ κόκπου τοῦ σίτου εγείρεται στάχυς, οῦτω λόγος τις έγκειται τῶ τώματι, ἀρὶ οῦ μὰ ρθειρομένου εγείρεται τὸ σώμα εν ἀρθαροίφ. c. Cels. VII, 32. und die gleichlautende Stelle de Princ. II, 10, 3. — f. n. o).

finstere Körper, also daß ihr innerer Zustand auch in der äußern Hülle sich abspiegelt; immer aber bleiben die auferstandenen Leiber unverwestlich und können selbst durch die Höllenstrafen nicht zerkörtz werden D.

Was die heilige Schrift weiter von einem letten Gerichte, und einer daben stattsudenden Bersammlung aller Bötter lehrt, das ist woder buchstäblich noch örtlich zu fassen, weil beydes gar nicht denkbar ist; — es bezeichnet viele mehr die innere Offendarung Christi in den Seelen der Mem schen, wodurch ihr Gewissen erweckt und alles heimliche ans Licht gebracht wirde eine Met der nicht allmählich, sondern bey Allen zugleich mit Einem Male, und in Einem Momente erfolgt ").

Sft aber auf diese Weise ein Jehes nach Verdienst bes lohnt wer bestraft und -- auf bem ober beschriebenen Wego allmählicher Entwicklung ichneller ober fpater, und in verfchies benen Beitraumen -von ber Gunde geheilt, ift das Bofe admilich vertilgt und bie gesammte vernünftige, Decatur fammt bem lebten Reinbe, bem göttlichen Logos pollig unterworfen. bann ift bas Ende ober die Wieberbringung aller Dinge vorhanden 3). Der Weltlauf hat fein Biel, jedes Bernunftmefen feine Bestimmung, bas Reich Gottes feine Bollendung erreicht; ber Sohn legt bie Berrschaft in bie Sande bes Baters nieder und "Gott ift Alles in Allem." Alles in Allem ift dann Gott nicht fo, wie er jest schon überall und in Allem ift, sondern fo, daß er Alles in Allem und auch im Einzelnen Alles ift; Alles im Ginzelnen wird er aber fo fenn. bağ Alles, mas ber von jeder Befledung ber Gunbe gereis nigte Geift fühlt, bentt und ertennt, Gott ift, bag biefer nichts

q) de Resur. p. 34. Qualis fuerit uniuscujusque vita, talis erit et resurrectio ejus. c. Cels. IV, 20. de Princ. II, 10, 3. 8. — Diefer Körper hat keine irdischen Bedürfnisse, keine finnlichen Begierben, — auch ber Geschlechtstrieb und ber Geschlechtsunterschied fällt meg.

r) Bg. die St. S. 214. \*). Diese Borftellung past übrigens nicht recht in die Orig. Eschatologie, welche sonft immer die innere Offenbarung Christi als etwas Successives betrachtet; vielleicht ift sie bier blos dem Text zu lieb angenommen.

s) f. oben G. 173. 200. de Princ. I, 6. III, 6.

Anderes mehr als Gott fieht, nichts Anderes als Gott in fich faft und Gott bas Mag und bie Rorm feiner gangen Thatigfeit ift; und fo wird Gott Alles fenn. Es wird tele nen Unterschied von Gut und Bos mehr geben, weil es nirgende mehr ein Bofes gibt; es wird teine Rregtur mehr von dem Baum bes Erfenntniffes Gutes und Bofes au effen begehren, weil fie unbeweglich im Guten fieht, es wird teine Differeng ber Geschöpfe mehr ftatt finden, weil fie alle daffelbe Maß der Bolltommenheit und Geligfeit erlangt haben; Die Gottahnlichkeit, ju ber bie vernünftigen Wesen ursvrunglich geschaffen waren, ift gur Ginheit gediehen, fie besigen jest bas, wozu die Möglichkeit in bem Cbenbilbe lag, als freies. felbsterworbenes Eigenthum (S. 157), und find fo völlig Eins mit mit bem Sohne geworben, wie diefer mit bem Bater Gins ift. Dieg fundigt der herr felbst als das durch seine Bermitt: lung zu erreichenbe Endziel an, wenn er für bie Geinigen ben Bater bittet: "Bater ich will, daß, wo ich bin, auch fie ben mir fenen, und daß fie in und Gines fenen, gleichwie bu in mir und ich in bir t)."

Es fragt sich nun, ob, wenn bas Ende in den Anfang zurückgekehrt ist, alsdann die Körper noch fortbauern werden, oder ob der ganze materielle Stoff in das Richts, aus dem er geschaffen wurde, zurücksinken werde, und ob das Leben der unkörperlichen Wesen körperlos zu denken sen, wie das Leben Gottes? Das Lettere ist ohne Zweisel das Richtstige. Denn einmal liegt dieß schon in der apostolischen Bercheißung, daß alle Kreatur von dem Dienste des vergänglichen Wesens, d. h. die Körperlichkeit, an welcher der Tod haftet, befreit werden solle, Röm. 8, 21. und in der angeführten Stelle aus Joh. 17. von der endlichen Einheit mit Gott;

t) de Princ. III, 6, 3. Per singulos autem omnia erit Deus hoc modo, ut quidquid rationabilis mens, expurgata omni vitiorum faece, vel sentire, vel intelligere, vel cogitare potest, omnia Deus sit, nec ultra jam aliud aliquid nisi Deum videat, Deum teneat, omnis motus sui Deus modus et mensura sit; et ita erit. omnia D. ib. 1. 11 305. 17, 22. videtur ipsa similitudo, si dici potest, proficere et ex simili unum fieri sqq.

benn wollten wir die Bernichtung ber Materie läugnen, fo muften wir hiernach annehmen, baß Gott felbit, gleich und, mit irgend einem Rorper befleibet fen, bamit bie Beiligen am Enbe feinem Leben ahnlich werben fonnen; ober, menn bieg ungeeignet und mit ber gottlichen Erhabenheit unvereinbar ift, so bleibt uns nur die Bahl, entweder an der funf. tigen Gottahnlichkeit gang ju verzagen, oder die Soffnung festzuhalten, daß wir in demfelben Bustande leben merben, in welchem Gott lebt u). Dazu fommt, bag Die Materie immer etwas Störendes und Drudenbes für ben Beift hat und feinen freien Aufschwung hindert, bag fie ber göttlichen Ratur heterogen ift und bleibt und wie fehr fie auch gereinigt und vergeistigt werbe, boch ber Uhnlichfeit ober bem völligen Ginsmerben mit Gott ftete miderftrebt: also ber ende lichen Bollenbung ber Rreatur entgegen steht v). nahme einer bereinstigen Bernichtung ber Körperlichkeit er: scheint somit als wohl begrundet; nur ift auch sie nicht als ein plöglich eintretenber Aft zu benten, fonbern ale eine in fortschreitender Entwicklung begriffene Berklarung und Auflofung ber Materie, ale ein successiver Ubergang berfelben in bas Beiftige, bis fie julest gang ju Richts, ober in biejenige Substang verwandelt wird, welche beffer ale Alles ift, namlich in bas gottliche Wefen; benn biefes ift bas Bollfommenste w). -

u) de Princ. III, 6, 1. nach den Fragmenten ben hieronymus II.

3. si omnia, ut ipsa disputationis ordo compellit, sine corpore vixerint, consumitur corporalis universa natura et redigetur in nihilum, quae aliquando facta est de nihilo: eritque tempus, qua usus ejus iterum necessarius erit.

v) a. a. D. I, 7. 5. III, 6, 1. am Ende. — in Joh. XIII, 59.

w) II, 3. 3. quoniam (animae) non ad subitum omne indumentum corporeum effugere possunt, prius in subtilioribus ac purioribus immorari corporibus aestimandi sunt — ut ita demum paulatim cessante natura materiali et absorbeatur mors, et etiam exterminetur in finem, per divinam gratiam, cujus capax effecta est anima et incorruptionem meruit adipisci. — caro nostra in gloriam corporis proficit spiritalis. III, 6, 4. 5. 6. 9. nach Dieron. et erit Deus omnia in omnibus, ut universa natura corporea redigatur in eam sub-

Diefer Zustand ber Vallendung ift indessen nicht von fles ter Dauer. Der Wille ber Rreaturen bleibt auch auf ber höchsten sittlichen Stufe als ein endlicher, immer mandelbar und mit ber Möglichkeit bes Rückfalls behaftet. Wird nun biefe Moalichkeit aufe neue zur Birklichkeit, fo bedarf es abermale eines Läuterungeprozesses und einer Bieberherstellung ber Körperwelt zur Strafe und Ubungeschule für die Abgefallenen 1). "Es unterliegt feinem 3meifel, bag nad gemiffen Zeiten bie Materie wieber ins Dasenn komme und die Dannigfaltigkeit ber Welt wiederhergestellt merbe, weil die vernünftigen Wefen burch abweichende Willendrichtung, auch nach bem Buftanbe volltommener Geligfeit, bis ans Ende aller Dinge wieber in die Gemeinheit verfunten fenn, und wieder fo viel Bofes angenommen haben werben, bag bas Gegentheil aus ihnen wirb. Auch darf nicht vergeffen werben, daß viele vernünftige Befen bis zur zweiten, britten und vierten Welt ihrem Urfprung treu bleiben und feiner Beranderung in sich Raum geben; andere fo wenig von ihrem anfänglichen Buftanbe aufgeben werben, baß fie fast Richts verloren zu haben scheinen: wieder Undere da: gegen durch einen ungeheuren Kall bis in ben tiefften Abgrund fturgen y)." - Ein folder erneuerter Abfall fann fich aus ben angeführten Grunden ungahlige Male wiederholen und bieß wird bann auch eine gahllofe, unendliche Reihe aufein. ander folgender Welten nöthig machen, von benen jebe nach ber verschiedenen sittlichen Beschaffenheit ihrer Bewohner auch verschieden organisirt fenn wirb. Go bewegt fich ber Weltlauf in einem beständigen Wechsel von Abfall und Wiederbringung, von Mannigfaltigfeit und Ginheit 2).

stantiam, quae omnibus melior est, in divinam sc. qua nulla melior est. s. d. Anmerf. 3u Abschn. II. §. 1.

x) f. S. 154, de Princ. II, 3, 2. III, 6.

y) a. a. D. hieron, ad Avit. nach Schniger's Uberf.

z) de Princ. II, 3. III, 6. c. Cels. IV, 69. εἰ μετα τον αφαννισμον τῆς κακίας λόγον έχει το πάλη αὐτην ὑφίστασΘαι η μη ἐν προηγουμένω λόγω τὰ τοιαῦτα ἐξετασθήσεται.
Diese Untersuchung folgt bier nicht; daß sich aber Drigenes auch in diesem Punkte consequent geblieben sep, erhellt aus mehreren

## Von ben Gaframenten 3.

Die Caufe ift ber Unfangepunkt ber Gemeinschaft mit Christo und baher zur Seligfeit unentbehrlich. Das fichtbare Außerliche und das Übersinnliche, Geistige, an ihr entfpricht dem Berhältnig und der Bedeutung, welche die Aufferlichkeit Christi ju feiner Innerlichkeit hat. Wie nämlich bie Wunder Jesu Symbole ber ewigen, heilenden und reis nigenden Thätigfeit bes Logos find, boch aber jugleich als äußerliche Thatfachen nütten, indem fie bie Beheilten gum Glauben führten: fo ift auch bas Wasserbad ein Snmbol bet Reinigung ber Seele von aller Befledung ber Gunde, wird aber gleichwohl an und für sich, fraft ber barüber ausgefprochenen Ginsegungeworte und Gebete, Unfang und Quelle ber Gnabengaben für jeden, der fich ben Gins wirkungen ber Gottheit hingibt a). - Gie fest bemnach eine Empfänglichkeit für biefelben, Bufe und Glauben voraus; wer ohne Bekehrung, ohne feine Gunden abzulegen, ju ihr naht,

spätern Andeutungen in Matth. XIII, 1. u. XV, 31. Gleichnis vom Weinberg. Der Tag ist die ganze, gegenwärtige Weltzeit, die zwar für uns lang, im Vergleich mit dem Leben der Gottheit aber sehr kurz ist. — Auf diese werden wieder andere Nonen folgen, in welchen Gott den Armen und den Ankömmlingen die Früchte ihrer frühern Arbeit (nämlich in der ersten Weltzeit) geben wird; und so ins Unendliche fort. — Nachdem die Biederbringung in gewissen Avnner vollendet ist, so wird waden ale der folgen, und Gott in den künftigen Zeiten den Reichtum seiner Gute zeigen an denen, die desselben bedürfen.

<sup>\*)</sup> Die Lehre von den Sakramenten hat Origenes so wenig durchgebildet, daß sie kaum als integrirender Theil seines Systems angesehen werden kann, obwohl sie mit den Grundgedanken deffelben wohl zusammenhängt. Er hat auch hierin Clemens zum Borganger. Weit tiefer sind Justin, Irenaus und Andere eingedrungen.

a) c. Cels. III, 61. σύμβολον τοῦ ἀποκεκαθάςθαι. in Joh. VI,17. τὸ ἐἰὰ τοῦ ἔθατος λουτρὸν σύμβολον τυγχάνον καθαρείου ψυχῆς, πάντα ρύπον καικας ἀποπλυνομένες, οὐθὲν ἦττον καὶ κατ' αὐτῷ τῷ ἐμπαρέχοντι ἐαυτὸν τῆ θειότητι τῶν τῆς προςκυνητῆς Τρίαθος ἐπικλήσεών ἐστιν ἡ χαρισμάτων θείων ἀρχὴ καὶ πηγή.

erlangt teinen Segen, sonbern holt sich selbst bas Gericht b). -Sie mirtt Bergebung ber Sünden und zwar aller porher begangenen Gunden, fie tilgt. ben Schulbbrief aus. ber wider und geschrieben ift: "wer zu der Gnade der Taufe hinzutritt, wird gereinigt am Leibe und abgewaschen von jeder Besteckung des Kleisches und des Geistes c). Sie erfüllt ferner die buffertige Geele mit bem heiligen Beifte, mit jenem gottlichen Feuer, bas alles Grbische und Schlechte pergehrt, und wird fo nicht nur Borbild und Spiegel, fonbern zugleich ber wirkliche Unfang jener fünftigen Palingeneffe, bie von hier an beginnent, burch bas Wert ber Beiligung und durch die Keuertaufe sich fortsett, bis sie endlich in hochfter Reinheit von Angesicht zu Angesicht sich vollendet d). -Dief Alles jedoch nur für Golche, die fich durch ihre Gefinnung ber Gnabenwirfungen bes Geiftes murbig machen. Die Rindertaufe ift ein, von den Apofteln ber überliefertes Institut der christlichen Kirche, und wird, wie die der Erwachsenen zur Bergebung ber Gunden ertheilt. mit autem Grund : fanbe fich freilich an ben Rinbern, Richts. mas ber Bergebung und Begnadigung bedürfte, fo erschiene fie allerdings überfluffig. Allein auch die Rinder tommen fchon befleckt auf die Welt; von bem vorweltlichen leben und von ber Geburt her flebt ihnen Schuld und Unreinigfeit an, und ba nach ber Schrift Riemand in's Reich Gottes tommen fann, es fen benn, daß er wiedergeboren merbe aus Waffer und Beift, fo muffen auch fie burch die Taufe von ber angeborenen Befledung gereinigt und burch ben Geift geheiliget werben .

b) in Joh. a. a. D. p. 133. B. Hom. in Luc. XXI, in remissionem percetorum accipit baptisma; qui peccare desistit, si quis enim peecans ad lavacrum venit, ei non fit remissio peccatorum.

c) a. a. D. Bg. Hom. in Exod. XI, 7. in Genes. XIII, 4. in Jos. XV. 5. Exhort, ad Mart. εὐκ ἔστιν ἄφισιν αμαςτημάτων χωρίς βαπτίσματος λαβείν. — in Levit. II, 4. sic ift die prima remissio pecc., quae in initiis datur, für die nachher begangenen Günden gibt es andere Mittel.

d) in Matth. XV, 23.

e) f. coen S. 197. — Hom. in Luc. XV. in Levit. VIII. requiratur, quid causae sit, cum baptisma ecclesiae pro remissione peccatorum detur, secundum Ecclesiae observantiam

Anger der Waffertaufe gibt es aber eine andere, noch wirk Tamere Taufe, bie Reuertaufe, ober bas Martnrthum, beren Matth. 3, 11. Luc. 12, 50. gebacht wird. Gie erwirbt bem Menschen die Bergebung aller, auch der nach ber Baffertaufe begangenen Gunden, und bewirft eine weit größere Reimigfeit als biefe. "Denn nur Wenige find fo gludlich, bas ben ber Waffertaufe überkommene, reine Rleid unbeflect bis jum Ende bes lebens zu bewahren; wer aber mit ber Taufe getauft ift, pon welcher Jesus Marc. 10. rebet, tann hinfort gar nicht mehr fündigen. Und wenn es nicht zu fühn ift, über eine fo große Sache etwas bestimmen zu wollen, fo tann man fagen, bag burch jene Taufe bie vergangenen Gunben hinweggenommen; burch Diese aber auch die fünftigen vernichtet werden; bort find bie Gunden vergeben, hier find fie ausgeschloffen i). Aber nicht nur völlige Reinheit, auch die hochfte Geligkeit bewirft bas Martorthum: Wer aus bem Leibensfelche Chrifti trintt, ber übt bamit bas allerebelfte Werk christlicher Tugenb — benn ber Tod feiner heiligen ift köftlich vor bem herrn - und bezahlt biefem alle feine Bohlthaten, bie er von ihm empfangen bat, Df. 116. 12 - 15; wer unter Berfolgungen und Martern ben Sohn Gottes befennt, und fo ihn felbst und feine Sache vor ber Welt ehrt, ber wird auch von ihm vor seinem Bater bekannt. wird mit ber Chrenkrone bes ewigen Lebens geschmückt und erlangt das Recht, mit bem König aller Könige auf dem Stuhl ber herrlichkeit zu figen, zu herrschen und über bie Belt zu richten 8). Gelbst für Andere tragt ber Tod ber Martyrer eine gebeihliche Frucht; benn er hat die versohnende Rraft eines Opfere und bricht die Macht der bofen Geister, auch vertritt ihre priesterliche Fürbitte bie Gläubigen ben Gott und verschafft ihnen theilweise Vergebung ber Sünden h).

baptismum etiam parvulis dari etc. in Rom. V, p. 565. pro hoc et ecclesia ab Apostolis traditionem accepit, etiam parvulis baptismum dare; sciebant enim — quia essent in omnibus genuinae (Münscher ingenitae?) sordes peccati, quae per aquam et spiritum ablui deberent. Bgl. über die Integrität dieser Stelle Münsch. D. G. 2. Bb. 348.

f) Exhort, ad Mart. 30. in Matth. XVI, 6, Homil. in Numer. X, 2. in Judic. VII, 2.

g) Exhort, ad Mart. 28. 31. 34 - 40.

b) a. a. D. 30. 50. Hom. in Num. XXIV, 1. X, 2. Bg. S. 225.

Muf ahnliche Weise wie mit ber Taufe, verhalt es fich ' mit bem heiligen Aben bmahl. Das überfinnliche, ift hier ber gottliche Logos felbst, bie mahre Speife ber Geele, von ber es heißt: "Wer von biefem Brobe effen wird, ber wird leben in Emigfeit," Joh. 6, 51.; ber Genug bes Mortes, bas von bem mesentlichen Borte andgeht, ber Trant von bem Gemächse bes Weinftotte, ber ba fpricht: 3ch bin ber mahre Meinftock i). Auf biefes Wort beuten bie fichtbaren Elemente im Abendmal hin. Denn nicht jenes fichtbare Brod, welches er in Sanden hielt, nannte Gott bas Wort feinen Leib, fonbern bas Wort, ju beffen symbolischer Andeutung jenes Brod gebrochen werden mußte; und nicht jenen fichtbaren Trant nannte er fein Blut, sondern bas Wort, zu beffen symbolischer Andeutung jener Trant ausgegoffen werben mußte. Denn mas fann ber Leib, ober bas Blut bes gottlichen Wortes Unberes fenn, als bas Wart, welches die Seele nahrt, und bas Wort, welches bas Berg erfreut, namlich bas Wort von ber Gerechtigfeit und bas Wort von ber Berfohnung burch fein Blut 1). Diefes Brob und biefen Trant gibt Jefus immer ben Seinigen in bem Dage, ale fie ce aufzunehmen fahig find, und bereitet fie jo gu jener volltommenen Reier bes Bafcha (gur volligen Aufnahme feiner felbft) vor, bas er einst im Reiche feines Baters neu mit ihnen halten wird

i) Da nach Origenes dieft geistige Gemeinschaft eben so auch außerbalb des Abendmahls stattsindet, so hat er sich ben Gelegenheit der Stellen, die son den fichtbaren Elementen handeln, nicht uäher hierüber erklärt. Es gilt hienen alles oben im Artikel: vom Logos, Entwickelte. in Matth. XI, 14. Com. Ser. 85. Panis iste, quem Deus
Verbum corpus suum esse katetur, verbum est nutritorium
animarum, verbum alc Deo Verbo procedens et panis de pane
coelesti. — Daß das Bott (Lehre) nicht von dem wesentlichen Worte, aus dem es ist, ju treimen sen, erheltet sogleich aus dem kolgendeu, wo es heißt: das Brod ist der Logos schlie.

k) in Matth. C. Ser. a.a. D. Non enim panem-illum visibilem, quem tenebat in manibus corpus suum dicebat Deus Verbum, sed verbura in cujus mysterio fuerat panis ille frangendus; nec potum illum visibilem sanguinem suum dicebat, sed verbum, in cujus mysterio potus ille fuerat effundendus. — in Math. XI. καὶ ταῦτα μὰν (f. n. l) περὶ τοῦ τυπικοῦ καὶ συμβολικοῦ σωματες. πολλα δ΄ ἀν καὶ περὶ αὐτοῦ λέγοιτο τοῦ λόγου. Hom. in Levit. IX, 10. in Jos. II, 1 in Joh. XXXII.

(Matth. 26, 29.), und von dem die gegenwärtige Abendmahls-feier gleichsam der Spiegel und das Vorbild ist.

Die irbifchen Elemente bes Brobes und Weines werben burch's Wort und Gebet geweiht und geheiligt 1), stehen aber an fich in feiner Berbindung mit bem Gottlichen; bas Brod ift ber Typus bes Leibes Christi, bas Blut, Symbol feines Blutes, nicht fowohl bes leiblichen Blutes, ale bes Blutes bes Logos, (b. i. bes Bortes); baher hat aud ber Genug berfelben feinen objectiven Rugen, wie die Ginfältigern mabnen, fondern ift les bialich burch die Gefinnung bes Empfängers bedingt. "Go wie nicht bas, was in ben Mund eingeht, ben Menschen verunreis nigt, wenn es auch pon ben Juden für etwas Berunreinigendes gehalten wird, fo heiligt auch bas, mas zum Mund eingeht, ben Menschen nicht, obgleich von ben Ginfaltigen ber fogenannte Leib bes herrn für etwas heiligendes gehalten wird; und wie nicht Die Speife, fondern bas Bemiffen beffen, ber fie mit 3meifel genieft, ben Effenben verunreinigt, und wie für ben Ungläubigen und Unreinen Richts rein ift, gwar nicht an fich, fonbern wegen feines Unglaubens und feiner Unreinigfeit: fo heiligt auch bas, was durch bas Bort Gottes und bas Gebet geheiligt ift, nicht für fich felbst (où ro idia doxa); benn fonst mußte es auch ben, ber unwürdig das Brod bes herrn ift, heiligen; mas boch nach 1 Cor. 11,30. teineswege ber Fall ift. Es mist alfo nur bann bem Beniegenden, wenn es mit unbeflectem Beifte und reinem Gewiffen empfangen wird; - und fo entgeht und weber burch bas Richtessen von dem durch Gebet geweiheten Brode an und für fich, irgend Etwas, noch gewinnen wir burch bas Effen an sich irgend Etwas; sondern die Utsache des Berlustes ist die Schlechtigkeit und die Sunde, die Urfache des Gewinnes ist die Gerechtigfeit und die gute Gesinnung, Das irdische Brod an und für sich ist von allen übrigen Speisen nicht verschieden, und erleidet denselben Brozeß, wie sie, in dem Leibe des Menschen m).

αξτούς ἐσθιδμεν, σῶμα γενομένους διὰ τὰν εὐχὰν αγιόν τι,
 καὶ αγιάζον τοὺς μετὰ άγιου προθέσεῷς αὐτῷ χρωμένους.

m) a. a. D. 14. ουτε έκ του μή φαγείν πας αὐτό τό μή φαγείν από του άγιας θέντος λόγω θεού καὶ έντευξει άςτου, ύστεερύμεθα άγαθού τινος ουτε έκ του φαγείν περισσεύομεν άγαθώ τινι κ. τ. λ. — Eine armselige Borstellung vom beiligen Abendmahl!

## Anmerkungen.



Du S. 8. 3. 6. p. u. - Diesen relativen Rugen ber harefie bat man von ieber in ber chriftlichen Rirche anerkannt, obne befhalb ihre Bermerflichkeit und Schädlichkeit zu laugnen. Drigenes fagt felbst ju 4. Mof. 16, 39. (Homil, in Numer, IX, 1.) Evidentior ex ipsa comparatione cum haereticis sententiis apparebit impietas. Nam si doctrina ecclesiastica simplex esset, et nullis intrinsecus haereticorum dogmatum assertionibus cingeretur, non poterat tam clara et tam examinata videri fides nostra. Sed idcirco doctrinam catholicam contradicentium obsidet oppugnatio, ut fides nostra non otio turpescat, sed exercitiis elimetur. Propter hoc denique et Apostolus dicebat: oportet autem haereses esse, ut probati quique manifesti fiant inter vos. Cum enim fides ecclesiastica velut aurum coeperit refulgere et praedicatio ejus ut argentum igne probatum resplenduerit: tunc majore cum turpitudine et dedecore haercticorum voces obscuri aeris vilitate sordebunt etc. Das Licht wird durch den Gegensat der Finfterniß gehoben; allein dieß gereicht bem Irthum nicht gur Entschuldigung. - Auf ben Borwurf bes Celfus, daß die Chriften in eine Menge ftreitender Partheien, die faft nichts als den Namen mit einander gemein batten, gertheilt fegen, antwortet er: Je trefficher und beilfamer eine Erscheinumg fen, besto gewisser rufe fie mannigfaltige Vartheiungen und Differenzen bervor: so feven durch die Philosophie, welche die Babrbeit und die Erkenntnig des Sevenden verheiße, viele einander befampfende Schulen ber Selle nen entstanden, so habe die verschiedene Auslegung der alttestamentliden Schriften manche Partheien unter ben Juden bervorgerufen und daffelbe fep auch dem Chriftenthum begegnet. Das Beftreben, die Gebeimniffe bes Glaubens zu ergrunden, mußte nothwendig eine Mannigfaltigfeit subjectiver Unfichten und eine Berichiebenheit in ber Auffasfung und Erklarung ber beiligen Schrift erzeugen; baraus entstanben bann mehrfache Barefien unter ben Chriften, die ben aller Differeng im Einzelnen bennoch fammtlich die gemeinsame Uberzeugung von der Gott-

lichkeit ber beiligen Schrift und ber Bortrefflichkeit ibres Inbalts theis len. Und dieß tann tem Chriftenthum felbft fo wenig jum Tadel gereichen, ale die Meinungeverschiedenheit unter den Araten der Armeimiffenschaft, oder die Menge philosophischer Schulen ber Philosophie felbit jum Bormurf gemacht werden fann. c. Cels. III, 12. 13. -Offenbar bat bier Origenes in seinem apologetischen Gifer Babres und Raliches burcheinander gemifcht. Der Inhalt ber geoffenbarten Bahrbeit ift fo unentlich reich, und bietet ber Betrachtung fo viele Geiten bar, baf allerbings felbit auf bem Boben jenes gemeinsamen Glaubens immer eine Mannigfaltigteit einander ergamender Auffaffungsweisen erwachsen wird und muß; bas gottliche Licht bricht fich, von bem menschlichen Beifte aufgenommen, in tanfendfachen Strablen - und es ift gewiß nicht ant, wenn bier bie Grenze ju eng gezogen wird. Allein Daraus foigt noch lange nicht die Rothwendigfeit ber Sarefie; benn bort ift es boch immer daffelbe Gine Licht und diefelbe Gine Bahrheit, Die fich nur in mannigfachen Formen barftefit; die Sarefie aber ift ber Biderfpruch und der Gegensatz gegen die Babrheit, und bat defbalb einen gang andern Grund: nämlich bie Berfehrtheit des menichlichen Beiftes und die Gundhaftigkeit bes menschlichen Bergens. - Drigenes felbit ertennt an andern Stellen diefen Unterschied an; ja er halt ben Berthum in der Lebre fur noch gefährlicher und ftrafbarer, als ben Arrthum im Leben und marnt begbalb aufs Rachbrudlichfte por jenen falichen Propheten, die in Schafstleibern einbergeben, inwendig aber reifende Bolfe find. (j. B. in Exech. III, 3. Comment. in Matth. Ser. 33.). Man foll fie mit Liebe und Ernft ju betehren fuchen, und wenn dies nicht gelingt, nach dem apostolischen Gebote Tit. 3, 10. ihre Ge meinschaft meiben, jedoch niemals mit andern Waffen, als mit benen Des Geiftes gegen fie fampfen. c. Cels. V. 63 ff. - Uber feine Dilbe gegen Andersdenkende f. Deander R. G. 1. Abic 3. G. 790.

E. 10. Trefflich fagt hierüber Sartorius: Diejenigen verkennen geradezu die bedeutendsten Fortschritte der Ehristenheit, welche
nicht auerkennen, daß sie im Lichte der göttlichen Offenbarung durch
eine Entwicklung von 1800 Jahren unter den größten geistigen Bewegungen zu Resultaten gelangt sey, welche sich auf dem ewigen Grunde
des Bortes Gottes jedem aufrichtigen Forscher von Neuem als göttliche
Bahrheit bewähren und immer tiefer begründen. Diejenigen machen
nicht Fortschritte, sondern die weitesten Rückschritte, welche die stete
Arbeit des göttlichen Geistes an dem menschlichen Geschlechte für so
vergeblich halten, daß sie immer erft von vorne anfangen zu mußen,

erft jest die Wahrheit erfinden ju muffen glauben. Die Wahrheit ist vorhanden in der Kirche Christi, welcher er felbst den Geist der Wahrsheit verheißen, so sie treu an seinem Worte bleibt, wie die evangelische Kirche thut. — Wahrer Fortschritt ist nur da, wo man auf dem wahren Wege bleibt. Hirtenbrief. —

- Der firchlich bogmatische Ginn wie ihn Baumg. S. 14. Erufius D. Gejd. G. 186 nennt; diefer bestand aber nicht, wie es bier beißt, barin: "daß man Begriffe und Lehren nun allmählich immer mehr über die praftifche Bedeutung des Chriftenthums binauffeste, ferner in dem Berlangen nach gemiffen bestimmten Lehrformen und Glaubeneregeln," fondern barin, daß man anfing, ben Inhalt ber chriftlichen Lehren icharf und bestimmt aufzufaffen, woraus dann von felbit die Glaubeneregeln fich bilbeten. Roch weniger bestand er darin: "daß man das Praktifche des Chriftenthums ausschließlich auf die Lebre grundete;" denn darauf rubte es icon ursprünglich gang fest und ficher, fondern darin, daß man den nothwendigen Bufammenbang bepber ju erkennen und nachzuweisen suchte. Nur konnte gerade bas 2te und 3te Jahrhundert in letterer Sinsicht wenig leiften, weil es die Principien der beidnischen und chriftlichen Ethik vermischte. Sarleg. Theol. Encyk. u. Meth. S. 71 ff. - Bgl. übrigens bier Marbeinecte, Symbolik. Bb. 1 S. 56 ff.
- S. 31. unten. In früherer Zeit, wo hieronymus noch ein Berehrer des Origenes war, schrieb er über ihn: der Bischof Demetrius verdammte ihn, die Stadt Rom trat diesem Urtheil ben und hielt gegen ihn ein Concilium, nicht wegen der Neuheit seiner Lehre, nicht wegen einer Reperei, wie jest die wüthenden hunde sich gegen ihn verstellen, sondern weil sie den Ruhm seiner Beredtsamkeit und Wissenschaft nicht vertragen konnten, und sobald er den Mund aufthat, für stumm gehalten wurden. Späterhin aber sagt er: Origenes ist ein Reper. Opp. Tom. IV, p. 63 u. 275. ed. Mart.
- S. 31-34. Bgl. Mosheim Comm. de reb. chr. a. C. M. gestis p. 608 ff. Schröch R. G. Bd. 4. 27 ff. Neander R. G. 1 Bd., der die ganze Geistesrichtung des Origenes am tiefften erfaßt, und am schönsten gewürdigt, nur aber aus zu großer Borliebe ihn zu hoch ershoben, und in seine eigene Individualität verklärt hat. Baumg. Erus. D. G. S. 1211.
- S. 39. 3. 17. anschließt; Erganze: und doch zugleich unter dieser einfachen Form für die tiefer Sebenden die bochften Bahrheiten und tiefften Gebeimniffe verbirgt.

- 6. 40. 3. 6. Daffelbe in Beziehung auf Mofes und die gries diffen Bbilofopben. c. Cels. I, 18.
- S. 43. ad n. 1) vgs. Comm. in Matth. Ser. §. 27. Arbitror sicut Christus celatus venit in corpore, ut a carnalibus quidem speciem corporis ejus adspicientibus, et non virtutes considerantibus, homo videretur, a spiritalibus autem non speciem corporis attendentibus, sed opera virtutum ejus considerantibus, Deus intelligatur: sic est omnis scriptura divina incorporata, maxime autem Vet. Testamenti. In propheticis dictionibus est animadvertendum, ut narratio quidem eorum, secundum historiam simplicem, sit corpus; spiritalis autem sensus, et ipsa scripturarum intima veritas sit anima et spiritus, qui inhabitat in narrationibus simplicioribus secundum historiam. §. Bens. I.
- S. 53. 3. 8. Über die große Bedeutung dieser haresten f. beft. Schleiermacher's Glaubenslehre 1. B. G. 137. —
- S. 62. Marheinede in den Jahrbuchern für wiffenschaftliche Rritit. Jahrg. 1832. Nr. 86.
- S. 67. n. 1, Bgl. Ullmann, de Beryllo Bostreno ejusque doctrina Commentatio. Hamburg 1835.
- S. 80. '3. 1. Gehr richtig bestimmt bemnach Drigenes ben Begriff ber Barefie, ale die Regation ber, von der Rirche festgestellten, Glaubensfäge und als ben Widerfpruch gegen Diefelben. Ihre michtigften Momente find ibm 1) die Marcionitische Trennung des Alten und Neuen Testaments, des Gesetzes und des Evangeliums, des im Alten Bunde fich offenbarenben Gottes und bes Baters unferes herrn Jefu Chrifti ; 2) die Ebionitische Irrlehre, welche die mahre Gottheit, 3) die Dofetifche, welche die mabre Menschheit des Erlofere laugnet: 4) der Monarcianische Brrthum, ber bie felbftftanbige Eriften; und Praeriften; bes Logos negirt (in feinen verschiedenen Modificationen), 5) bie Onoftifde Unnahme zweier grundverschiedener Gattungen von Befen, verbunden mit Laugnung der Billensfreiheit und der Gittlichkeit, 6) bie Behauptung eines abfoluten göttlichen Rathichluffes, modurch ein Theil ber Geschörfe jum Berberben bestimmt wird. - Ber einen ober ben andern diefer Brithumer bekennt, bort auf, der Rirche angugeboren und ift ein Reger. Fragment aus dem Comment. über den Brief bes Titus, ben Pamphylus in der Apologie (Opp. T. IV. 659) wozu Regnder, R. Gefch. 1 Bb. 3 Abth. G. 677).

- S. 85 3. 10. Böllig ungegründet ist die Behauptung Mosheims a. a. D. p. 608: neque enim Origenes idem ubique sentit, verum diversis locis et temporibus tam diversa rations de robus gravissimis differit, ut mutasse animum viri, neque sentiendi eum leges ferre voluisse, manifestum est; im Gegentheil, wie die Gedanken des Orig. über die res grav. in einem innern großartigen Jusammenhang stehen, so stimmen auch seine Schriften aus früherer und späterer Zeit wohl zusammen, und wenn er selbst wie Mosh. a. a. D. 609 erwähnt in einem Brief an den Bischof Fabianus erklärt hat, er erskenne jest Manches nicht mehr an, was er in dem w. azx. vorgetragen, so können dieß doch nur unwesentliche Einzelheiten gewesen senn den die Grundzüge seines Systems sind immer dieselben geblieben.
- S. 99. Befanntlich fügt Drig, feinen fühnsten philosophischen Dra vothefen häufig die Bemerkung ben: er wolle fie nicht als eigentliche Lebrfabe, fondern nur ale subjective Ansichten, ale bingeworfene Bermuthungen angesehen miffen, und überlaffe es der Ginficht seiner Leser, das Richtige gu finden 3. B. de Princ, I. 6, 1. Bas Rirchl. Lebre fev, babe er in der Einleitung angegeben, nunc autem disputandi specie magis, quam definiendi, prout possumus, exercemus. II. 6, 2; von ber Menfcmerbung: de quo, nos ea, quae fides nostra continet, - paucissimis proferemus, suspiciones potius nostras, quam manifestas aliquas affirmationes in medium proferentes. ib. 3, 6 u. I. 8, 4. (Pamphyl. in Apolog. p. 44). Bg. in Joh. XIII, 22 und ben baufigen Gebrauch bes τάχα und donei, worauf ichon Betftein (Epist. Orig. ad Afr.) aufmerkfam gemacht bat. - Die Bertheidiger des Drig., Pamphil, Suet und Mosheim (p. 607) legen auf diese Außerungen ein großes Gewicht und entschuldigen damit seine auffallendften Irrthumer; allein wie menig auf folche Bermahrungen, die fich auch ben andern B. B. finden, ju geben fep, bat icon Photius Cod. 106 bemerkt; fie find blos eine Art Entschuldigung für ihre Abweichungen von der Rirchenlehre (xeraφυγή του μη λέχειν δεθας), mas sich ben Dr. um so deutlicher zeigt, ba er nicht felten diefelben Lehren, die er an der einen Stelle durch die angef. Bemerkungen befchrankt, an andern mit großer Entichiedenheit -vorträgt und rechtfertigt. - Fur die Darftellung feines dogmat. Gp= ftems ift bieß daber nicht von Bedeutung.
- S. 103 und 104. Ob Gott die ourie selbst, oder noch über die ourie erhaben sen, entscheidet Orig. in den angef. Stellen c. Cels VII, 38. VI, 64 nicht. Bergleicht man jedoch de Orat. 28, so fieht man deuts

lich seine Meinung. Er sagt hier nämlich, obola im eigentlichen Sinne finde blos auf dem Gebiete des Körperlosen statt und sey die beharriche, unveränderliche, intelligible Substanz, das rourde. Dieses rourde ist das Besen Gottes. Bersteht man hingegen unter obola das materielle Seyn, die üdn, das Substrat der einzelnen Dinge, so ist Gott der Schöpfer desselben und an Burde und Macht darüber erhaben. Bg. in Joh. XX, 16, wo er die unsichtbare und körperlose Ratur, das wahre Seyn (Tur oboar xuglas obolar) für das Göttliche erklärt.

S. 104. 3. 8. Wenn Celsus sagt, Gott könne nicht genannt werben, so ist daben ein Unterschied zu machen. Will E. damit sagen, daß die Eigenschaften Gottes weder durch unsere Worte noch durch unsere Gedanken vollkommen ausgedrückt werden können, so hat er Recht. — Heißt aber Gott nennen nichts weiter, als einzelne Eigenschaften Gottes durch gewisse Namen bezeichnen, um dadurch zu einer theilweisen Erkenntniß seines Wesens hinzuleiten, so ist es nicht unpassend zu sagen, daß Gott nennbar sen. — Damit streitet es nicht, wenn Orig. anderwärts die völlige Erkennbarkeit Gottes behauptet; denn der derborgene Gott ist in dem Sohne offenbar. In diesem richtigen Sinn haben die meisten B. B. die Unbegreislichkeit und Begreislichkeit des höchsten Wesfens zumal gelehrt.

S. 108. 3. 8 ff. Bu biefer ichriftwidrigen und barum irrigen Behauptung ließ fich Drigenes burch die entgegengesette, eben fo irrige Unficht Marcions, der die Gute und Gerechfigkeit als einander ausschließende Gegenfäge betrachtete, verleiten. Bg. über beffen Syftem Reanders Entwicklung der gnoft. Spft. S. 276 ff. R. Gefch. Bb. 1. Abth. 2. G. 517. - Die Grunde, mit denen Dr: die Lehre dieses Haretifere von einem breifachen Pringip, bem Jede ana Jem demoussée und der Un (oder dem morngos) bekampft, find biefe: 1) Das Alte und Reue Teft. find nicht, wie Marc- will, zwei gang verschiedene, unvereindare Beonomien, sondern fie fteben in der innigsten Berbindung, fle verhalten fich zu einander wie Anfang und Ende. Das Alte weift unverkennbar auf bas Neue bin und bas Reue fundigt fich ale bie Erfullung des Alten an. - Die Evangelien fagen baufig von ben Thaten Jefu, fie fepen gefcheben, "auf daß erfüllet murde, mas gefchrieben ift durch den Propheten;" Chriftus felbft erfennt die Ausspruche bes Gefeges als Gebote bes Ginen mabren Gottes an und legt ihnen defe balb fortmabrende Geltung ben; er beruft fich wiederholt auf das Beugniß Mofis, und redet überhaupt fo von feinem himmlifchen Bater, bag

man deutlich fieht, er meine feinen andern, als ben Gott Abrabams. If. und Jak. 2) Der angebliche Unterschied zwischen dem A. Tftl. a erechten, und dem R. Eftl. gütigen Gott läßt fich burchaus nicht in ber Schrift nachweisen; im Gegentheil, ber Gott bes 21. E. erscheint baufig - nach dem Bortfinn der Gdr. - als ungerecht, wenn cr 3. B. durch Gundfluth und durch andere Gerichte die Gottlofen ftraft und boch mieder andere eben fo grobe Frevler ungestraft ausgeben laft. ober menn er bie Gunden der Bater an ben Rindern beimfucht; ber Bott bes D. Teft, aber zeigt fich feineswegs immer und gegen alle als gütig, sondern er straft, er droht, er vertilgt gleichfalls die Gunder und verheißt den Teufeln und feinen Engeln das ewige Berderben. In vielen Gleichniffen bes D. Tfts. wird feine Gerechtigkeit eben fo nachbrudlich, als im A. geschildert, ja es wird ihm bier (a. B. Matth. 20. Luc. 19.) wie bort ein Born und ein leidenschaftlicher Unwille gugefdrieben. - Dagegen nennt das A. Ift. den Beltenschöpfer ungablige Dale ben gutigen, barmbergigen und gnabigen Gott, fo wie umgekehrt ber Berr ber Rob. ju feinem Bater fagt: Gerechter Bater, die Belt fennet dich nicht! -Bei diefer Argumentation ftellt fich D. immer auf den eregetischen Standpunkt der Marcioniten, nach welchem die b. Schrift buchftablich und wortlich ju verfteben ift, und fucht von da aus die Biberfpruche ihrer Lehre aufzudeden, jugleich aber auch die Nothwendigkeit der allegorifden Interpretation nachzuweisen.

- 3) Die Schriftstellen, auf welche sich die Anhänger dieses Spftems berufen, bes. Joh. 1, 18, beweisen nichts dagegen; denn in ihnen ift offenbar vom geistigen Sehen ober vom Erkennen die Rede, und dies wird auch dem Woses nicht abgesprochen; mit feiblichen Augen aber ift Gott so wenig von den Batern, als von dem heiland gesehen worden, weil er ja sonft seinem Wesen nach sichtbar und körperlich seyn mußte. —
- 4) Die Annahme eines doppelten Princips ift völlig schriftwidrig und unterliegt dem Ladel, der überhaupt die gnostischen Träumereien trifft.
- 5) Endlich find die Begriffe gerecht und gütig keinekwegs ausschließend oder widersprechend, sondern sie fallen bende unter dem allgemeinern Begriff des Guten oder der Bollkommenheit zusamsmen. Diese, an sich richtige, Behauptung sucht jedoch Or. ziemlich sohnstisch zu begründen, indem er von der Doppelbedeutung des griech, 2206 gütig und gut ausgeht und demnach argumentirt: Selbst die Gegner geben zu, daß die Güte und die Gerechtigkeit eine Tugend sep, si ergo bonum virtus et justitia virtus est, sine dubio justitia bo-Origenes.

nitas est. Si aliud est justum quam bonum, quoniam bono malum contrarium est, et justo injustum, sine dubio et injustum aliud erit quam malum: et sicut justus apud vos non est bonus, ita neque injustus erit malus: et rursum, sicut bonus non est justus, ita et malus non erit injustus. Cui autem non videtur absurdum, nt Deo quidem bono contrarius sit malus, Deo autem justo, quem inferiorem bono dicunt, contrarius nemo sit? etc. — de Prine, II. c. 4 u. 5. in Joh. XIX, 1. in Matth. XVII, 18. Fragm. in Exod. — Die nämliche Theorie über die Strafen s. ber Gregor von Rusa. Orat. catech. c. 26. 35.

S. 110. Gine wichtige, hieher geborige Stelle bes Dr. bat uns Photius aus einer Gegenschrift des Methodius (Cod. 235) aufbehalten: ό Ως. έλεγε συταίθοι είται τῷ μότο σόφο καὶ απρος στεί θεῷ τὸ करा. Εφασκε γάς, εί οὐκ ἔστι δημιουργός ανευ δημιουργημάτως n noming areo nominatur, evel narioneatue areo tur nentoucirur Tor yar on misoupyor one Ta on mousy huata arayan, zar tor som-क्षेत्र ठीवे क्वे महामध्यक्त, स्वो क्रिक मधाराह्य क्वि क्वे क्वे स्टूबक्क मधार אוֹצְינס שׁמוּ בּ מֹימֹצְים וֹצְ מֹפְצְהֹיה מֹנִים עוֹדִם עוֹדִם בּ שׁמִים בּינים בּ મαὶ μπ είναι χρόνον, ότε ούκ μι ταυτα ' εί γαρ μι χρόνος, ότε ούκ केंग रवे जन्मिय्यस्य, देनको राज्य जन्मायस्यात्र प्राप्ते निराम निर्माण करें के जन्मार्साह देवरात ορα οίον ασεβές απολουθεί. Αλλά καὶ άλλοιούσθαι καὶ μεταβάλλειν τον ατρεπτεν και αναλλοίωτον συμβήσεται θείν, εί γαρ ύστεper nenoince to nar, d'ader ott and tou jui noisir els re noisir pe-νατον λέγεις, μι είναι αναρχον και συναίδον το θεο το παν. -Auf abnliche Beife batte icon fruber hermogenes, wie Tertullian be richtet, feine Lebre von einer ewigen Materie ju begrunden gefucht: Adjicit Hermas et illud: Deum semper deum, etiam dominum fuisse, nunquam non deum. Nullo porro modo potuisse illum semper deminum haberi, sicut et semper deus; si non fuisset aliquid retro semper, cujus semper dominus haberetur: fuisse itaque materiam semper deo domino. (Tert. adv. Hermog, c. 3). - Darauf batte Eertullian erwiedert: Dei nomen dieimus semper fuisse apud semet ipsum et in semet ipso, dominum vero non semper: diversa enim utriusque conditio: sed deus substantiae, illud divinitatis, dominus vero non substantiae sed potestatis; substantiam semper fuisse cum suo nomine, quod est deus: postea dominus, accedentis scilicet rei mentio. Nam ex quo cise coeperunt, in quae potestas domini ageret, ex illo per accessionem potestatis et factus et dietus est domi-

- nus. Sie et dominus non ante ea, quorum dominus existeret, sed dominus tantum futurus, quandoque, sieut pater per filium ita eb dominus per ea, quae sibi servitura fecisset. Mit ähnlichen Gründen suchte nun auch der angef. Methodius in seinem Berte wegt pennan die Lehre des Drig. zu bekämpfen. Er sagt dagegen:
- 1) Gott muffe nothwendig als der mesentliche Inbegriff aller Bollsommenheit, als die absolute Kulle, als durchaus selbstgenugsam, und deshalb auch, als durch Nichts außer ihm bedingt und von nichts Anderem abdängig gedacht werden, to yaie auto di iauto inute Moderem abdängig gedacht werden, to yaie auto di iauto inute mangenen or, nas aber durch ein Anderes vollsommen ist, ist nicht an und für sich, nicht absolut vollssommen. Wäre nun Gott durch die Welt, die etwas Anderes, als er ist, vollsommen, ware er erst durch das Vorhandenseyn derselben Schöpfer und herr, reich und gstig geworden, so wäre er es nicht mehr durch sich selbst, also auch nicht mehr selbstgenugsam, und nicht mehr absollsommen; somit hebt sene Lehre den Begriff der göttlichen Vollsommeneneit aus.
- 2) Benn nach Or. bas Übergeben vom Nichtschaffen jum Schaffen eine Beränderung in Gott hervorbringe, so muffe auch bas Übergeben vom Schaffen jum Richtschaffen eine solche bewirken; nun habe aber Gott einmal aufgehört ju schaffen, als nämlich die Belt vollendet war, und Origenes selbst gebe nicht ju, daß er dadurch eine Berändertilten habe: also muffe er auch jugeben, daß Gott durch den Anfang des Schaffens nicht verändert worden sep.
- 3) Was keinen Anfang des Dafenns hat, ist ungezeugt, aventorwas hingegen geworden ift, nuß durch irgend eine Ursache geworden
  senn und also einen Anfang haben. Ift nun die Welt mit Allem, was
  in ihr ift, von Gott zum Dasenn gebracht, so folgt: daß sie nachher hervorgebracht sen, da sie früher nicht war. Sie hat also einen Anfang
  genommen und ist somit endlich; denn unmöglich kann daß, was durch
  einen Ansang des Werdens begrenzt ist, gleich uneudlich mit dem Unendlichen sehn. (Im Folgd. wird dieß an dem Werhältnis einer Bildfäule zu dem Künstler noch weiter erörtert). Die Lehre von einer
  ewigen Goöpfung ift also in sich felbst widersprechend.
- 4) Folgte baraus jugleich die Annahme einer preinfirenden Materie, die aber eben von den Bertheidigern jener Unficht gefäugnet wird. Phot. a. a. D. S. 302 ff. — Es bedarf taum der Bemerkung, daß diese Einwendungen weder den Grundgebanken bes Origones, daß der abs. Boss-

kommene feine Bollkommenheit auch nothwendig offenbaren muffe, noch feinen Begriff einer emigen Schöpfung treffen (Bg. Reander a. a. D. S. 556). Dir icheinen vielmehr feine Grunde fur den natürlichen Berftand etwas 3mingendes ju haben, wie ich benn überhaupt glaube, bag iede tiefereauferhalb bes Chriftenthums ftebende, Religionephilosophie immer ju demfelben Refultate bingetrieben werde. Denn fobald fie nur feinen todten, fondern einen lebendigen Gott an die Spite ihres Spftems ftellt, fo wird fie biefen nothwendig als in einer ewigen Manifestation feiner felbit, als in einer continuirlichen Epolution feiner Rrafte und feines Mejens beariffen benten, und barum auch eine Ewigkeit ber Belt ober ber Belten, in welcher er fich manifestirte, lebren muffen; und bamit wird fich bann immer auch eine pantheiftifche Beltanficht verbinden, benn die fo entstandene Belt fann nichte Anderes, als die manifestirte Bottheit - ober wie es Celfus ausdrüft, noguoc, de in Jeou Deνόμενος, υίδς αὐτου καὶ θεός, θεὸς σεύτερος, θεός γενατός (Orig. c. Oels. VI, 47) - fenn. Rur in der chriftl. Lehre non der Trinität liegt das Gegengewicht gegen folche Irrthumer; denn in fo fern diefe eine emige Ur . und Gelbstoffenbarung Gottes in dem Gobne und dem b. Beifte lebrt, befräftigt fie einerseits das Babre an jener Anficht, und ichlieft augleich andrerseits das Irrige daran, die behauptete Nothwendigkeit einer ewigen Schöpfung, aus. Drigenes ift barum nur inconfequent, wenn er lettere annimmt; denn nachdem er bereits mit denfelben Grunden die Rothwendigfeit der emigen Zeugung des Gohnes bemiefen batte, fo mar bas Bedenken, daß Gott ohne das Borbandenfenn einer Belt in fich verschloffen und untbatig feb, von felbft erledigt und bie gange darauf gebaute Deduction mußte ale völlig überfluffig erscheinen. - Benn übrigens Dr. de Princ. II. 1, 4 fagt: non coaeternum Deo esse mundum, fo bezieht fich dieß auf die materielle Belt; und wenn er andermarts die Emigfeit ber Belt von ber bes Gobnes unterfcheidet, fo bat dieg barin feinen Grund, daß fie allerdings zwar nicht ber Zeit, boch aber dem Begriffe nach fpater, als biefer ift. Denn fie ift burch ibn geworben.

S. 114. hieraus ergiebt sich von felbst, wie irrig das ift, was Löffler a. a. D. 117 und Baumg. Erus. D. Geich. S. 1009 sagt: "Bep Origenes ist der Logos nicht mehr personlich gewordenes Attribut Gottes, sondern ein won. Gott hervorgebrachtes Wesen, der negopoginas deses für die Beltschöpfung, daher wie die Allmacht Gottes eben mit der Belt entstanden. Nicht dasselbe war nach Origenes vorher in Gott; der Logos war vorber nur der Möglichkeit nach in Gott vorbanden gewe-

- fen." Die angef. Stelle de Princ. 2, 2. generat filium, non quasiqui ante non crat, sed quia origo et fons filii pater est, et nihil in his anterius posteriusve intelligi potest, beweist gerade das Gegentheil, und welche Bedeut. Siramus habe, erhellt aus G. 136.
- S. 115 i). Diese Ausbruckemeise bes D. hat eine fast kirchliche Geltung erlangt; sie findet sich wortlich bei Dionpsius von Alexandrien, ben Athanasius, ben den Gregoren und trug zur weitern Entwicklung des Begriffs einer ewigen Zeugung wesentlich bep.
- G. 118 3. 20 vg. 126. 3. 22. hier ist ber Punkt, von welchem aus ber Alexandr. Dionysus in der Polemik gegen Sabellius die Lehre des Orig. weiter fortbildete und, mit Berkennung des Unterschieds zwischen Beugung und Schöpfung, auf den bedenklichen Irthum gerieth, um dessentwillen er von dem Römischen Dionysus zurechtgewiesen wurde (Athanas. de sent. Dion. Alex.); die kirchliche Entwicklung des Begriffs der Zeugung hat sich bingegen an den G. 120 oben angef. richtigern Gedanken angeschlossen und ist besonders durch Athanasus vollzogen worden, der zugleich jenen Untersch. zwischen Zeugung und Schöpfung auf's gründlichte erörtete.
- S. 122. Nicht leicht ist über irgend einen Punkt der Dogm. Gesch so verschieden geurtheilt worden, als über die Origen. Lebre vom Sohne Gottes. Schon Pamphilus jählt in seiner Apologie (vom J. 309) unter den neun Beschuldigungen, die damals bereits gegen Or. erhoben wurden, drei, den Sohn betressende auf: Prima (criminatio) est illa, quod alunt, eum innatum dicere filium Dei; secunda, quod dicunt per prolationem, secundum Valentini sabulas, in subsistentiam venisse silium Dei dicere; tertia, quae his omnihus valde contraria est, quod dicunt eum, secundum Arteman vol Paulum Samos. purum hominem id est non etiam Deum dicere Christum, silium Dei. Es zeigt sich jedoch seicht, daß diese Beschuldigungen auf einzelnen missverstandenen Ausdrücken des Or. beruben, auch bat ihn schon Pamphilus am a. D. hierüber hinlanglich gerechtsertigt.

Bichtiger ift der Borwurf der hinneigung jum Arianismus, ber dem Orig, häusig gemacht wurde. Iwar weist ihm selbst der große Athanasius eine ehrenvolle Stelle unter den Zeugen der Wahrheit an. (wezi di toù aidlois vousivat tor dopor toù watgl, und its gas ovolas i unostaseus, adda the toù watge, kai und its gas ovolas i unostaseus, adda the toù watges idlor autor sirat, os eighkaser oi ir th surdop, ifisto wader unas unas unas ausousat wage th pidowdrou Ogizépous de Docr. Syn. Nic. c. 27); die herühmten Kirchenlehrer Didomus, Basilius und die benden Gregore bes

tracten ibn als eine Gaule ber Orthoborie, und vertheibigen feine Lebre gegen Digverftandniffe; Gofrates verfichert ausbrudlich, daß ibn feiner feiner Gegner in Betreff der Trinitat eines Irrthums beschuldigt habe (Hist. Eccl. VI, 13 IV, 25. 26) und felbft die Arianer haben fich, menigstens am Anfang des Streites; erweislich nicht auf ihn berufen. -Allein icon Epiphanius ichilt ibn in einem Brief an den Bifchof Johannes (Tom. H. p. 810 od Petav.) "ben Bater bes Arius und überhaupt aller Barefien" (Bg. Haeres. 64) und bald nachher beschuldigte ibn auch hieronymns, baf er ben Gobn jum Gefchopf, ben b. Beift jum Diener erniedrigt babe. Apol. adv. Rufin, II. Dei filium creaturam, spiritum s. ministrum dicit. Bal, beib. Epist. ad Avitum (ben Vallarsi Ep. 94). Ahnliches wiederholte auch in feinen Ofterbriefen Theophilus, ber ein fo erbitterter Gegner bes Drig. mar, daß er einige seiner Anbänger in Ägypten mit Faustschlägen mißbandelt und laut bedräut hatte: Haeretice, anathematiza Originem (Palladius hist, Laus.); por allen aber ber Raifer Juftinian in bem berühmten Brief an den Datriarchen Mennas von Jerus. (ben Mansi, ampliss, Collectio Concil. Tom. IX.) - Unter ben fpatern Rirchenbiftorifern bat Baronius am ungunftigften und unbilligsten über Dr. geurtheilt und baburch ben Origenes defensus des Jesuiten Halloir bervorgerufen. Rach ihm erneuerte Petavius (Dogm. de Trinit, I. c. 4.) ben Bormurf: pessime illum de sanctae trinitatis mysterio, deque Filii dignitate statuisse und erflärte ibn für einen entschiedenen Borläufer bes Arianismus; womit im Allgem. ber milbere huet in feinen Origenianis übereinstimmt. - (Bg. II. p. 102. p. 252 ff.) Auf bebde gestügt untersuchte bann Alexander Na talis feine Rechtglaubigfelt aufs neue, und gelangte ju dem Resultate: Orig. divinae Christi naturae detrahit supremam illam divinitatem rerum universarum dominatricem — nec filium ejusdem esse existimavit cum patre dignitatis atque divinitatis - inferiorem patre in gradu divinitatis. Hist. Eccl. III. Dissert, XVI, art. 2. p. 713 ff. - Unbedeutend find die Bemerkungen ben Cave Hist, lit. p. 112 ff. und Dubin, ber ben Aler. Natalis ausgeschrieben bat; Dosbeim, Gemler (Cap. sel. I. 398) und die meiften Neuern aber ichließen fich an huet an. Dagegen bat Drig. an Bull (defensio fid. Nic, c. 9. Opp. Or. IV. Anbang 339) und an de la Rue (in den Roten ju huets Origen.) zwei gelehrte Bertheidiger gefunden, ju benen, obwohl in einer gang andern Beife, and Reander gezählt werden tann. - Diefe Berichie benbeit ber Urtheile barf uns jeboch nicht mundern, ba fie in ben fcheinbaren Biberfprüchen feines Spftems begrundet ift, nach welchen man eben so wohl mit Petavius behaupten kann: quod et filium Dei summum dici Deum non patitur et inter factos Deos numerat, ac Verbum, i. e. 262000 ita comparari cum creaturis affirmat, quemadmodum cum 262000 ipso summus ac verus Deus, als mit Bull: Or. vere divinam, hoc est increatam, infinitam, incomprehensibilem, immutabilem Verbi et filii D. naturam declarat; nur irrten barin die Meisten, daß sie das pantbeistische Berhaltniß, in welches Dr. die Rreaturen zu Gott sest, übersahen und so den falschen Schluß machten: weil er den Sohn häusig den gewordenen Besen gleichsest, so läugnet er auch seine Gottheit. (So best. Aler. Nat. a. a. D. p. 713.)

Denn bag er biefe burchmeg behauptet bat, erbellt nicht nur aus ben gahllofen Stellen, in welchen er den Gobn Sede Adpos. Deos und & Jede sieder nennt, in welchen er ibm bas göttliche Gepn. ύπερβάλλουσαν καὶ μείζονα παντός τοῦ κόσμου θειότητα. Θείαν φύσιν, οὐσίαν, c. Cels. 1, 60, 66. III, 41. VIII, 39. in Joh. VI, 17. X, 4. XIII, 25) juschreibt, ibm die göttlichen Eigenschaften der Afeitat, ber Agenefie, der Emigfeit, Unveränderlichkeit, Allgegemvart, Allmacht (c. Cols. IV, 14. 15. VI, 17. in Jerem. XIX) beylegt, und ihn als das vollkommene Chenbild bes Baters, als den Inhaber ber gefammten göttlichen herrlichkeit bezeichnet (c. Cels. VI, 69. Hom. in Jerom. VIII, 2): es folgt aus bem gangen Bufammenhang feines Spftems, und ich halte es beghalb gar nicht für unmahricheinlich, daß er felbft ben Ausdruck ausovarac gebraucht baben konne, (S. 118), ob er ibn mobl in anderer hinficht und a. a. Stellen entschieden verwarf. - Auch der lat. Text bes w. der, stimmt damit im Allgem. überein; denn auch Dieser redet baufig von der aeterna et divina natura, von der divinitas et majestas des Sohnes; auch diefer fcreibt ibm diefelben göttl. Eigenfcaften, wie die griech. Schriften, ju und läßt ibn offenbar aus der essentia bee Batere gezeugt merben; f. S. 117 h) p. 120 ff. die bekannte Stelle do Pr. I, 2. 8, in der Dr. bas Berhältniß des Batere jum Sohne mit zwei Statuen, einer größern und kleinern, welche jener vollkommen und durchgangig ähnlich fen membrorum habitu ac vultus lineamentis, specie ac materia, absque magnitudinis immensitate, fchließt die Idenditat des Befens nicht aus, und Rufin batte gar nicht nothig gehabt, ihr eine Beziehung auf die Menschwerdung ju geben; benn bag ber Busas "comparatio sane de statuis etc." von ihm herrühre, leidet keinen Zweifel (Hier. ad. Avit). Sält man überhaupt fest, daß nach dem Dr. Goftem die von ibm behauptete Unterpronung bes Cohnes unter ben Bater mit der Befendeinheit bepber agr mobl besteben fonne, fo finden die meiften Befdulbigungen feiner Gegner und viele icheinbare Biderfpruche in feinen Schriften von felbit ibre Berichtigung; wie ichon du Pin. a. a. D. p. 211 gang richtig bemeret bat: manifestum est, has loquendi formulas, quantumvis durae videantur scorsim consideratae, optimum habuisse sensum in libris Orig., qui nihil aliud intendebat, quam ut probaret, Patrem esse fontem et originem substantiae, bonitatis, sapientiae etc., filiumque eam ab ipso accipere. - Orig. non negat filium esse Deum, at inficiaturtantummodo, Deum esse ex se ipso, uti Pater av 769:00° dixit, patrem filio esse majorem, non quod crediderit, eos diversae esse naturae - sed quia filius divinitatem suam accipit a Patre, qui fons est divinitatis. Bg. de la Rue ju Suet's Origen. p. 109 ff. Indeffen kommen auch Stellen vor, die fo entschieden die Befendeinheit bes B. und G. ju laugnen icheinen, baß fie einer nabern Beleuchtung bedürfen. Gie haben jedoch fast fammtlich eine polemifche Begie bung auf die Begner ber Perfonlichkeit des Logos, und es gilt defhalb im Allgem, von ihnen, mas icon oben G. 67. angemerkt morden ift. -Dieber geboren: in Joh. XX, 16 (G. 117), mo ter Austruct in in odolas reu margos poperino Das ror vide, offenbar nur um ber irrigen Bolgerungen millen, bie baraus gezogen werden tonnten, beftritten wird: benn bie Sache felbft längnet Dr. fo menig, bag er fie andermarts geradezu behauptet. G. 119 ff. - hieber gebort ferner in Joh. Il. 6, mo Dr. den Gan, jun ousiav reva idian uperrarae roo ay. πνευματος κ του υμθ παρά τον πατέρα, lediglich deßhalb befämpft, weil ihm damit die Perfonlichkeit des G. und b. G. aufgeboben ju fenn fchien, und ebendas. 18, wo er die ähnliche Behauptung: Th ousia pen Siestunévas rou viou rou maréea, aus dem Grunde misbilligt, weil er dodurch die absolute Erhabenheit des Baters, als des Princips des Gobnes, gefährdet glaubte. Selbft die Stelle de Orat. 15: 4regos xar' cocier και υποκείμενον έστιν ο vids του πατεδς wurde nur mit Unrecht auf arianische heterousie gedeutet; denn Dr. nimmt hier odola gleichbed. mit icharne, wie er benn überhaupt im Sprachgebrauch noch sehr ungenau ift und bald edoia für Onboracis und Onouelperor braucht (c. Cels. VI, 71), bald von bepben unterscheidet (in Joh. X, 21); bald to er unouesquerer mit unestasis verwechselt, bald es als bas, ben brei Sppoftasen ju Grunde liegende, ibm entgegensest. Bg, in Matth. XVII, 14 mit in Joh. II, 2. 6. X, 21. und Huet Origen. p. 117. Gelbft die Nicanischen Bater, wie Athanagus und Br

filius, pflegen noch baufig odo. und don. ju verwechseln, mahrend die Lateiner bepbes gewöhnlich burch substantia bezeichneten, und der profane Sprachgebrauch jener Zeit gar keinen Unterschied zu kennen scheint; wenigstens sagt hieronym. Ep. 57. ad Dam. tota saccularium literarum schola nihil aliud oxóoraosy nisi edziar novit.

Eben fo wenig berechtigen die G. 118 angeführten, an fich irrigen Ausbrucke, in Denen Drig. ben Gobn gernros nennt, auf Arianische Beterodoxie ju fchließen; benn das y. foll bier nur aussagen, daß ber Gobn Den Grund feines Gepns nicht in fich felber, sondern in dem Bater babe, mas auch von allen Geschöpfen gilt, nur in gang anderer Beife. S. 126. (Filio quidem commune est cum creatis rebus, sui principium ac originem habere: emanandi autem ex illo principio ac prodeundi ratio plane diversa. Huet p. 131); das utisma aber, bas auch von Justin. ad. Men. bem Dr. jum Borwurf gemacht wird, ift blos eine Reminiscens an die bekannte Stelle aus den Prov. (Giefeler R. G. I. 1. Bd. 238). Gang richtig faßt daber feinen Ginn Epiph. Hacres, 64, menn er fagt: in The odsiae Tou margoe Toutor (vier) sionreiras, urioror de ana, hieronymus bingegen thut wie überall, fo auch Epist. ad Avit, c. 1 ber Sache ju viel, wenn er ibm bie Lebre: Christum filium Dei non natum esse, sed tactum, Schuld gibt: benn letteres bat Drig. nirgends gesagt. - Wie weit er fich ohnerachtet dieses irrigen Subordinationism. immer noch von den Arianern unterscheidet, liegt am Tage: eo itaque discrepabat ab Origene Arlus, quod hic diceret filium esse factum ¿¿ oùz örrar, et cum antea non esset, ille paternae substantiae effluvium esse ab aeterno manans et patri coaeternum.

Dagegen scheinen nun zwar diejenigen Stellen zu sprechen, in denen Or. ausbrücklich sagt, daß der Sohn durch den Willen des Vaters erzeugt sev. S. 117, 118, bes. 119; allein, abgesehen davon, daß die meisten derselben nur zur Abwehr sinnlicher Vorstellungen dienen sollen, so zeigt do Pr. I, 2. 9. S. 118 (welche Stelle viel zu eigenthümlich ist, als daß sie dem Verdacht einer Verfälschung unterliegen könnte) deutlich, daß hier der Wille eben die göttliche Kraft, die Isworne selbst üst; denn es heißt ausdr. zu Sap. 7, 25. 26. Vapor virtutis Dei est sapientia; hujus ergo totius virtutis tantae et tam immensae vapor et, utilla dicam, vigor ipse in propria subsistentia effectus, quamvis ex ipsa virtute, velut voluntas ex mente procedat, tamen et ipsa voluntas Dei nihilominus Dei virtus efficitur. Efficitur igitar virtus altera in sua proprietate subsistens, vapor quidam

lich seine Meinung. Er sagt hier namlich, viola im eigentlichen Sinne finde blos auf dem Gebiete des Körperlosen statt und sey die beharrkiche, unveränderliche, intelligible Substanz, das ronror. Dieses ronrorist das Wesen Gottes. Bersteht man hingegen unter odola das materielle Seyn, die üdn, das Substrat der einzelnen Dinge, so ist Gott der Schöpfer desselben und an Würde und Macht darüber erhaben. Bg. in Joh. XX, 16, wo er die unsichtbare und körperlose Natur, das wahre Seyn (Tur odoar unglas odolas) für das Göttliche erklärt.

S. 104. 3. 8. Wenn Celsus sagt, Gott könne nicht genannt werben, so ist daben ein Unterschied zu machen. Will E. damit sagen, daß die Eigenschaften Gottes weder durch unsere Worte noch durch unsere Gedanken vollkommen ausgedrückt werden können, so hat er Recht. — Heißt aber Gott nennen nichts weiter, als einzelne Eigenschaften Gottes durch gewisse Namen bezeichnen, um dadurch zu einer theilweisen Erskenntniß seines Wesens hinzuleiten, so ist es nicht unpassend zu sagen, daß Gott nennbar sev. — Damit streitet es nicht, wenn Orig. anderwärts die völlige Erkennbarkeit Gottes behauptet; denn der verborgene Gott ist in dem Sohne offenbar. In diesem richtigen Sinn haben die meisten B. B. die Unbegreislichkeit und Begreislichkeit des höchsten Wesesens zumal gelehrt.

S. 108. 3. 8 ff. Bu biefer ichriftwidrigen und barum irrigen Behauptung ließ fich Origenes durch die entgegengesette, eben fo irrige Unfict Marcions, ber die Bute und Gercchfigfeit als einander ausichließende Gegenfage betrachtete, verleiten. Bg. über beffen Guftem Reanders Entwicklung ber gnoft. Spft. S. 276 ff. R. Gefch. Bb. 1. Abth. 2. S. 517. - Die Grunde, mit denen Dr: die Lehre diefes Haretifere von einem breifachen Pringip, bem Jede aba ababo, bem Septelougpác und ber Un (oder dem morngos) bekampft, find diefe: 1) Das Alte und Reue Teft. find nicht, wie Marc- will, zwei gang verschiedene, unvereindare Dtonomien, fondern fie fteben in der innigsten Berbindung, fie verhalten fich ju einander wie Anfang und Ende. Das Alte weift unverkennbar auf bas Neue bin und bas Neue fundigt fich als die Erfüllung des Alten an. - Die Evangelien fagen baufig von den Thaten Jefu, fie fepen gefcheben, "auf daß erfüllet murbe, mas gefchrieben ift burch ben Propheten;" Chriftus felbft erfennt bie Ausspruche bes Befeges als Bebote bes Ginen mahren Bottes an und legt ihnen befbalb fortmährende Geltung ben; er beruft fich wiederholt auf das Beuge niß Mofis, und redet überhaupt fo von feinem himmlifchen Bater, baß

man deutlich fieht, er meine keinen andern, als den Gott Abrabams, If. und Jak. 2) Der angebliche Unterschied zwischen dem A. Eftl. gerechten, und bem R. Tftl. gutigen Gott lagt fich durchaus nicht in ber Schrift nachweisen; im Gegentheil, ber Gott bes A. E. erscheint bäufig — nach dem Wortsinn der Schr. — als ungerecht, wenn cr 1. B. durch Gundfluth und durch andere Gerichte die Gottlosen ftraft und doch wieder andere eben fo grobe Frevler ungestraft ausgeben lagt. ober wenn er die Gunden der Bater an den Rindern beimsucht; ber Gott bes D. Teft. aber zeigt fich feineswegs immer und gegen alle als gutig, fondern er ftraft, er brobt, er vertilgt gleichfalls die Gunder und verheißt den Teufeln und feinen Engeln bas emige Berberben. In vielen Bleichniffen bes D. Efts. wird feine Berechtigfeit eben fo nachbrudlich, als im A. geschildert, ja es wird ihm bier (3. B. Matth. 20. Luc. 19.) wie dort ein Born und ein leidenschaftlicher Unwille gugefchrieben. - Dagegen nennt das A. Ift. den Weltenschöpfer ungablige Male ben gutigen, barmbergigen und gnadigen Gott, fo wie umgekehrt ber Berr ben Sob. ju feinem Bater fagt : Gerechter Bater, die Belt fennet dich nicht! -Bei biefer Argumentation ftellt fich D. immer auf ben eregetischen Standpunkt ber Marcioniten, nach welchem die h. Schrift buchftablich und wortlich ju verfteben ift, und fucht von ba aus bie Biberfprache ihrer Lehre aufzudeden, jugleich aber auch die Nothwendigfeit der allegorischen Interpretation nachzumeisen.

- 3) Die Schriftstellen, auf welche sich die Anhänger Diefes Spftems berufen, bes. Joh. 1, 18, beweisen nichts dagegen; benn in ihnen ift offenbar vom geistigen Sehen ober vom Erkennen die Rede, und dieß wird auch bem Woses nicht abgesprochen; mit keiblichen Augen aber ift Gott so wenig von den Batern, als von dem heiland gesehen worden, weil er ja sonft seinem Wesen nach sichtbar und körperlich seyn mußte. —
- 4) Die Annahme eines doppelten Princips ift völlig schriftwidrig und unterliegt dem Ladel, der überhaupt die gnostischen Träumereien trifft.
- 5) Eublich find die Begriffe gerecht und gutig keinekwegs ausschließend oder widersprechend, sondern sie fallen bende unter dem allgemeinern Begriff des Guten oder der Bollkommenheit zusammen. Diese, an sich richtige, Behauptung sucht jedoch Or. ziemlich sohistisch zu begründen, indem er von der Doppelbedeutung des griech, 2206 gütig und gut ausgeht und demnach argumentirt: Selbst die Gegner geben zu, daß die Gute und die Gerechtigkeit eine Tugend sep, zi ergo bonum virtus et justitia virtus est, sine dubio justitia bo-Origenes.

leicht babin tommen, ibn in jeber Beziehung als geringer ju fegen nnb und bafur bie angef. Ausbrude ju gebrauchen. - Indem er aber andrerfeits, und richtiger, ben Gobn als ben objectiv jewordenen Gedanken Gottes - gleich, mit dem Befen Gottes - und baber fein Befen eben als diefes, als die υπόστασες των θεωρημάτων του θεου, begriff, fo mußte er ibn auch confequenter Beife als die abf. Bernunft, als bie abf. Babrbeit, bas abf. Leben zc. anfeben. Diefe Auffaffungeweise (wie fie n. S. 129-144 bargeffellt ift) ift die eigentliche und eigenthumliche bes Dr. : benn fie bangt genauer mit feinen oberften Grundfagen gufammen; fie entspricht bem gangen Busammenhang feines Spftems und dem Begriff des Logos, wie er ibn gewöhnlich entwickelt; fie ift die porberrichende; fie kommt vorzugsweise ba vor, wo er rein dogmatisch und bidaktifch verfährt, 3. B. in Joh. I, 1, mabrend' jene meift in folchen polemischen Stellen fich findet, in welchen er die Begner des bypostatischen Unterschiedes amifchen B. und G. befampft, - und ichließt fich endlich näber an die Reuplaton. Auffassung des or und rolle an, welcher er, wie Benl. 2. zeigt, folgt.

- S. 130, n. uu.) hiezu bemerkt icon Petavius, Dogmata a. a. D. c. 4. n. 4. In Verbo et filio Dei proprietates multas, easque distinctas inesse putat Orig., ut minime sit simplex, uti est pater divinum Verbum multiplicibus contextum proprietatibus asserit, und weist zugleich aus dem Insammenhang nach, daß die hieher gehörigen Stellen nicht (wie auch huet will) auf seine Menschheit bezogen werden durfen. Nur irrt er darin, daß er dadurch die Besenbeschiheit des Sohnes gesährdet glaubt.
- S. 139. Wenn hieron., Epiphanius u. A. dem Or. die Lehre aufbürden, daß der Sohn den Bater nicht sehen könne, so beruht dieß auf einem groben Mißverständniß. Allerdings scheint diese Außerung de Princ. I. 1, 8 im griech. Text gestanden zu haben, allein Or. wollte damit nur das sinnliche Sehen ausschließen, was in Beziehung auf die körperlose, intellektuale Natur nicht statt sinden kann, keineswegs das geistige Sehen, oder das Erkennen. Ag. II. 4, 3 aliud est videre et videri, et aliud nosse vel cognoscere et nosci; videre et videri corporum res est incorporeae vero naturae et principaliter intellectuali nihil aliud convenit, nisi nosse vel cognosci.
- S. 144. Bom h. Geift. Die Hauptstelle über den h. Geift, de Princ. I. 1, 3. scheint mir durch Rufin bedeutende Anderungen und Interpolationen erfahren zu haben. Sieher rechne ich vor Allem die bäufige Ermähnung der Trinität, die sich sonst nur selten bev Or.

findet n. 4 u. 5; die völlige Gleichstellung des Cohnes und des h. Geistes, mährend er sonst bende einander unterordnet G. 147, und die Beshauptung: neque enim putandum est, quod etiam Spiritus s. filio revelante cognoscit 4., die sowohl den Stellen G. 146 c, als dem ganzen Berhältniß des Sohnes jum Geiste, wie es Dr. sonst überall entswiedelt, widerspricht. — Ferner erbellt aus einer Außerung Rusinsselbst (de adulter. libr. Orig.), daß er n. 3. die Borte: örs d vide nach rod ar. nessum ursunata einer weggelassen (vg. Schniger S. 43) und aus Photius Cod. 8, so wie aus den Fragm. ben Justinian und Dieron, daß er die ganze Stelle n. 5, in welcher Orig. die Birksamkeit des h. Geistes blos auf die Heiligen beschränkte (s. S. 126. 148. 150) entstellt habe, mährend ebendas. n. 8 der ursprüngl. Text stehen geblieden ist. — Ahnlich wie Orig. lehrte späterhin auch sein Berehrer Pierius vom h. Geiste: ὑποβεβακένας αὐτὸ (τὸ αγ, πε.) της τοῦ πατχὸς καὶ νίοῦ Εξης, nach Phot. Cod. 219.

S. 150. Es ift noch neuerdings behauptet worden, daß fich bey Dr. das Wort reines noch nicht finde, und bag beghalb alle Stellen in den a. aex., wo es vorkommt, als interpolirt anzusehen sepen. Albein Dieß ift irrig. Denn es findet fich wirklich an mehreren entschieden achten Stellen. Go in Joh. VI, 47. f. S. 260. 76 - - mn2n - oder, wie es Bafilius in feinem Buche vom S. Beift mit einer unbedeutenden Beranderung midergibt: 'Ωριγ, φησι' ότι το του ύδατος λουτρον σύμβο-DON TUYZases nadagosou wuxic - ouden de fitten une nad? έαυτο, τω έμπαρέχοντι έαυτον τη Οιότητι της προσκυνητής τριάοδς οια της συνάμιως των επικλήσεων χαρισμάτων άρχην έχει xal nngir. Gleicherweise wird in Matth. XV, 31 nicht nur das Leben des Vaters, Sohnes und h. Geiftes völlig parallelifirt, sondern ausbrudlich ber Trinitat, The agrenie reiale, ermabnt; vg. Sel. in Psalm. XVII. Vol. II. p. 607; mo es beißt: Es ift gut, bag die Grund. vesten der Erde erbeben, wa Bewendy i apia reias, firis aexeras των ατισμάτων. u. Sel. in Psalm. CXLIV, 3 ή γρώσις της άγίας τριά-Jog. Opp. Vol. II. p. 844. Ein noch bestimmteres Beugniß enthielte die St. Sel. in Psalm. CXXII. (p. 123), denn nachdem bier B., G. u. G. ermahnt find, heißt es weiter: ra d'e reia nugios à Jeds nium estir of 2 de resis rò ir sios; — eine offenbare Remiscenz an 1 3ob. 5, 7. - allein ob fie wohl in den Catenen der Bater, woraus fie genom= men ift, einstimmig dem Dr. jugeschrieben wird, fo getraue ich boch nicht, sie für entschieden acht zu halten, da die Glaubwürdigkeit der Cat. immer zweifelhaft bleibt, und im Arianischen Streit ihrer nirgende Ermahnung

geschiebt. - Erwägt man dazu, daß Drig, die Ginbeit ber brei Dopofafen offen ausspricht und alfo jebenfalls bas Dogma, um bas es fich hier handelt, bekennt; daß er an mehreren unverdächtigen Orten bas . ben bren Berfonen Gemeinfame eben als bas gottl. mreujea bezeichnet, 1. B. Homil, in Jerem, VIII, 1. XVIII, 9, in Rom, VI, 13; und daß er wiederhott die berühmten Worte Platons an Dionpf. (f. oben S. 66. n. 1.) für eine Andeutung des chriftlichen Gebeimniffes von der Trinitat erflart: fo erfcheint es gewiß als übereilt, alle Stellen in ber lateinischen Uberfettung des w. agy., wo der trinitas Ermabnung ge-Achiebt, von vorne berein als Rufinifche Interpolationen verwerfen ju wollen. Bg. I. 2, 4. 7. II. 2, 2. 4, 3. 7, 3. IV. 18. 30 u. a. - Bur entschieden unacht halte ich bagegen Homil, in Exod. V, 3. IX. 3 trinitatis sides, ex qua'dependet et per quam sustinetur omnis ecclesia. 4 in Jes. I, 4. unitas Deitatis in Trinitate. IV, 1. in Cant. Cant. p. 58. 84, idem namque ipse, qui ibi Trinitas propter distinctionem personarum, hic unus Deus intelligitur, pro unitate substantiae, in Jos. III, 2 in Rom. III, 11 VIII, 4. 5. 13 VII, 13 si filius Dei semper omnia dicitur, et Spirit, s. continere omnia memoratur, Deus autem pater est, ex quo omnia, evidenter ostenditur, naturam trinitatis et substantiam unam esse, quae est super omnia; benn bier baben offenbar Rufin und Sieron, das Ihrige in ben Text bineingetragen, auf Homil, in Num, XII, 1. mochte ich einiges Gewicht legen. fragt bier nämlich, warum es Prov. 5, 15 beiße: Erinte Baffer aus ber Quelle deiner Brunnen? und antwortete barauf alfo: Ego puto, quod scientia ingeniti patris unus possit intelligi puteus, sed et unigeniti filii ejus agnitio alius puteus intelligi debeat, alius enim a patre filius et non idem filius qui et pater, sicut ipse in Evangeliis dicit halius est qui et testimonium de me dicit, pater." Et rursus tertium puto videri puteum posse cognitionem Spiritus sc. enim et ipse est a patre et filio, sicut et de ipso nihilominus in Evang, dicitur "Mittet vobis pater alium paracletum, spiritum veritatis." Est ergo haec trium distinctio personarum in Patre et Filio et Spiritu sancto, quae ad pluralem puteorum numerum revocatur. Sed horum puteorum unus est fons. Una enim aubstantia et natura Trinitatis. Der lette Gas mag allerdings von bem Uberfeger herrühren; allein alles Borbergebende fchlieft fich fo genau an die zu erklarenden Borte aus ben Prov. an, und trägt fo entichieden das Gepräge der Origen. Allegorie, daß ich es nicht für interpolirt halten fann; und auch fo bleibt es immer ein wichtiges Zeugniß für feinen Glauben. Bg. Rom. IV, 9 am Ende.

⑤. 151. Photius Cod. 8. ἀνεγνώσθη 'Ωριγενοῦς τὸ περὶ ἀρχῶν, wovon das erfte B. vom B., ⑤. u. Θ. handelt, ἐν ῷ πλεῖστα βλασφημεῖ, τὸν μὲν υἰὸν ὑπὸ τοῦ πατρὸς πεποιῆσθαι λέγων, τὸ δε πνεῦμα ὑπὸ τοῦ υἰοῦ, καὶ διάκειν μὲν τὸν πατέρα διὰ πάντων τῶν ὅντων, τὸν δὲ υιὸν μέχρι τῶν λογικῶν μόνον, τὸ δὲ πνεῦμα μέχρι μόνων τῶν σεσωσμένων.

S. 152. Den Grund, warum erst hier der göttl. Allmacht Ers wähnung geschehen konnte, gibt Dr. de Pr. 1. 2, 10 selbst an: non potest anterior esse in Deo omnipotentis appellatio nativitate Sapientiae, quae est filius: per filium enim omnipotens est pater — 3. 22. vg. dagegen Augustin de Civit. XII, 18.

über die Bielheit der Belten vg. Plutarch, de Oraculorum defectu. Cudworth. Syst. int. p. 291. Plotin. Enn. V, 5, 12 und die Biderlegung der Orig. Hopothese ben August. de civitate. XII, 18.

S. 154 u. 162. In feinen Erflarungen über diefe obere, urfprungliche Belt schwankt Dr. Zuweilen betrachtet er platonisch ben Logos felbit, in fo fern er ber Begriff ber gottlichen Ideen ift, als bie Ideenwelt (S. 131) und die finnliche als beren Abbild; häufiger verfteht er barunter das Reich ber, von Emigfeit ber gefchaffenen Geifter. - In erfterer Sinficht fagt er: Gie fev das Land bes mabren, mefenhaften Sevns, die überfinnliche Belt, von welcher David in ben Dfalmen, (Df. 148, 4) und Plato im Phadrus rebe, wenn er fagt : "Den überhimmlischen Ort hat noch nie einer von den Dichtern besungen. Er ift aber so beichaffen : Das farblofe, gestaltlofe, stofflofe, mabrhaft fepenbe Befen bat nur ber Seele Führer, bie Bernunft, jum Beschauer, um welches ber bas Geschlecht der mabrhaften Biffenschaft jenen Ort einnimmt." Diese Borte, bemerkt Drig., brucken gang baffelbe aus, mas Paulus 2 Ror. 4, 17 von den überirdischen und überhimmlischen Dingen äußert, und find ohne 3weifel von Plato aus dem A. Efte., mittelbar oder unmittelbar, gefcopft. o. Cels VI, 19. VII. 31. Mosbeim. p. 624. - Ausführlich und tieffinnig erklärt fich Dr. darüber in Cant. Cant. III. \*): Der Apostel Daulus lehrt uns, daß Gottes unsichtbares Wesen aus dem Sichtbaren erkannt und das Überfinnliche aus der Abnlichkeit des Sinnlichen und Erfceinenden mahrgenommen werde; damit zeigt er uns, daß biefe fichtbare Welt auf eine unfichtbare hinweift, und daß bas Irbifche das

<sup>\*)</sup> Die gange Stelle ift viel ju originell, als daß man eine Entstellung durch ben Ubers. vermuthen durfte, wogu hier ohnehin tein Grund war — fie erinnert viel an Plato's Timaus und an Plotin: Enn. VI. 7, 11 u. 12.

Bilb bes himmlischen an fich traat, um uns von bem, mas brunten ift, ju bem, mas broben ift, binguleiten. Denn nach der Abnlichkeit bes himmlischen hat der Schöpfer alles Irdische gebildet; wie er den Denfchen nach feinem Bilbe gemacht bat, fo bat er vielleicht auch bie Abrigen Dinge nach andern bimmlifchen Borbildern, 3. B. das irdifche Licht nach dem mabrhaftigen Lichte 1 Job. 2, 8, die natürliche Soune nach ber Sonne der Gerechtigkeit gemacht (c. Cels VII, 31); ja vielleicht bat alles Ginzelne auf Erden irgend ein Borbild oder ein Gleichniß im himmliften, alfo bag fogar bas Genftorn, welches bas fleinfte aller Gamen ift, ein Borbild dort oben bat, und mit feiner eigenthumlichen Beidaffenheit, vermoge beren er aus dem fleinften Samenforn jum großen Baume aufwächft, das himmelreich selbst darftellt. Daffelbe gilt auch von den übrigen Arten der Gamereien, und wenn von biefen, auch von den Besträuchen und von den Thieren, fowohl von den fliegenben, ale von den friechenden, ale von den vierfuffigen; möglich, baf fogar emgelne Dinge eine mehrfache Beziehung auf bas himmlische an fic tragen. Dieg lebrt bas Bnch ber Weisheit 7, 17-21, ostendens, sine dubio, quod unumquodque corum quae in manifesto sunt, referatur ad aliquid corum, quae in occulto sunt, id est, singula quaeque visibilia habere aliquid similitudinis et rationis ad invisibilia. Go wird bie gante ericeinende Ratur dem menichlichen Beifte gleichfam eine Leiter, auf ber er in die obere Welt emporfteigt, und ein Spiegel, in bem er bas himmlifche erblickt. Er erkennt bemnach aus ber forperlichen Substang biefer Welt bie forperlofe, verborgene Welt, aus ben fichtbaren Clementen die unfichtbaren und ihre Rrafte, aus den irdifchen Beitanfängen und Zeitläufen die emigen Unfange Rreibläufe, aus ben glangenden Bestirnen bie Beichlechter ber Beiligen, Die wie Sterne leuch. ten, aus ben Winden und ihren Bewegungen die Rampfe ber bofen Beifter, aus ten tellurifchen gandern und Bolfern die himmlifchen Regionen und Befen. - Letteren Gedanken führt bas m. aeg. 4, 20 ff. noch weiter aus: Benn es nach hebr. 12, 22 in der Reibe der Geifter ein Israel gibt, und eine Stadt Jerusalem im himmel, fo folgt daraus, bağ auch die Städte Isrdels bas himml. Jerufalem jur Metropolis has ben, und eben so die Städte Juda's; mithin ist Alles, mas die Schrift von Jerusalem ergablt, eine hinweisung auf jene himmlische Stadt und auf die Region, die bas beilige Land umfaßt. Das Ramliche gilt von ben übrigen in ber Schrift erwähnten Orten, ale ba find Agppten, Babylon, Tyrus, Sidon, und von der Geschichte fowohl des Bolfes Jerael, als der übrigen Nationen: Alles ift Abbild ber himmlischen Berhaltniffe

und ber Ergianiffe in der obern Belt. Bg. Homil. in Num. Kl. 4. XXVII u. XXVIII.) Daber fann es wohl kommen, daß Geelen von bier aus in jene Belt erhoben oder von dorther in diese, gleichsam in den Sades, verschloffen werden, und eben fo mogen auch die Raume des Rirmaments über uns in bobere oder niedrigere Regionen getheilt und mit Geelen bevolfert fepn, die von unferen Bobnfigen aufwarts frebten ober von dem oberften himmel (durch die Gunde) berabgefunten find; boch nicht gang bis auf diefe, von uns bewohnte Region. Es gibt alfo auch dort ein Oben und Unten, und mas für den Ginen Sades ift. kann für ben Andern himmel fenn (Vlatons Dbadon). (Ba. Homil. V. in Ps. 36 u. de Pr. II. 3, 6, über die verschied. Spharen). - -Bor Allem wird das Bolf Ierael mit feinen Stämmen von Drig. als bas Bild ber unfichtbaren beiligen Gemeinde betrachtet, und außerbem in sabllosen Stellen der homilien ausgeführt, wie das gange A. Eftl. Gefen, die Ginrichtung bes Tempels und des gesammten Ieraelitischen Gultus, bis ins Gingelnfte berab, nach der Ahnlichkeit der himmlischen Dinge geordnet, Abbild und Spiegel des Dberen oder Bufunftigen fep. -Bg. Mosheim p. 641 ff. Bergleicht man biefe Außerungen mit einanber, fo jeigt fich beutlich, bag Drig, bald die Ideenwelt in bem Logos mit dem urfprünglichen Geifterreich jufammenwirft, bald von der Befcbreibung ber einen fast unvermerkt in die ber andern übergebt, ja felbit feine Träume von der kunftigen Belt (f. 251) mit bereinsvielen läßt. und alfo felbft feine flare Ansicht hierüber fich gebildet bat. - Die Idee des normos vontos, im rein platonischen Ginne kommt nur felten ber ihm vor; gewöhnlich halt er blos ben Gebanten an ein emiges, über diefer fichtbaren Belt ftebendes, Reich perfonlicher Geifter feft, ohne baben amifchen dem fruberen, vollkommenen Buftand beffelben (G. 161) und bem gegenwärtigen genauer ju unterscheiden. (Sanctorum est ct ad liquidum purificatorum mundus ille et non peccatorum sicut noster. Mundus acternus invisibilis.) Wenn er aber de Princ. II, 3.6 gegen die platonische Lehre von einer rein idealen Welt Protest eine leat - quod utique a nostris alienum est mundum incorporeum dicere, in sola mentis phantasia vel cogitationum lubrico subsistentem; et quomodo Salvatorem inde esse vel sanctos quoque illuc ituros potuerunt affirmare non video - so siegt dem eben die oben ermahnte Bermechelung und jugleich ein gangliches Difverständniß ber Abeenlebre Platons ju Grunde; benn auch diefem find die Ibeen keine blofen, leeren Borftellungen, fondern als das rein Beiftige jugleich bas mabrhaft Sepende, Ewige, Reale und Unveränderliche. — Im Allgemeinen Drigenes. 10

muß man fagen, daß hier Drig. mehr die Form, als den Inhalt ber platonischen Gedanken fich angeeignet hat.

S. 154. 3mei Buntte bedürfen bier noch einer genauern Rach weisung, nämlich die reine Beiftigfeit biefer Befen und ibr Berbaltnif ju Gott. Bas Besteres betrifft, fo ift die gegebene Darftellung nicht nur burch bie angef. Stellen begrundet, fondern fie bangt mit ben Drigen. Ibeen von bem Befen Gottes (G. 104 ff.) von bem Sobne Gottes und von der Offenbarung Gottes durch den Gobn (G. 120 ff.) fo innig aufammen, daß jede andere ale inconfequent erfcheinen mußte: fie liegt auch in benjenigen Stellen angebeutet, bie bem Gobne eine υπερβάλλουσαν του κόσμου Βεότητα juschreiben und wird überdieß pon hieronymus bestätigt. Denn biefer tabelt eben um biefer, an's Dantheiftische ftreifenden Unficht willen, ben Drig. auf's allerheftigfte; (Epist. ad Avit.) et, fagt er, ne parvam putaremus impietatem eorum. quae praemiserat, in ejusdem voluminis (m. dex. IV.) fine conjungit: omnes rationabiles creaturas i. e. patrem et filium et spiritum s., angelos, potestates, dominationes, caeterasque virtutes, ipsum quoque hominem, secundum animae dignitatem unius esse substantiae. Nachdem er bierauf die treffende Drigenignische Stelle S. 155 n. g.) : intellectualem etc. angeführt bat, fest er bingu : Unum addit verbum ,, quodammodo" ut tanti sacrilegii crimen effugeret, und gerade biefe Bemerkung bes hier. ift uns boppelt midtig, meil fie zeigt, nicht nur, daß er felbft bier wortgetreu überfest, fondern auch, daß Drig, jene Lebre von ber Befenbeinheit after Dorge nur unter einer gewiffen Befchrantung (naml. unter ber G. 156 entwidel ten) angenommen babe. - Auch die Rufinische übersegung läßt ben utfprünglichen Ginn durchscheinen, ob fie mobl gerabe ben Sauptpuntt and gelaffen bat. - Die fpatern Drigeniften fcheinen diefe Lebre ibres Deifters bevbebalten und noch weiter ausgebilbet ju baben, benn nach huet (Origen. p. 176) beschuldigte fie Justinian: Abyovor, ore rose new δίγα παντός άριθμού τε και όνοματος, ώς ενάθα πάντων είναι र्केंग प्रेक्शास्त्र रमें रवधरंग्यारा रमेंड व्येजीवड सबी संम्कृशंबड, सबी रमें θυτάμει τη πρός του θεου λόγου διώσει τε καί γνώσει --Der Tritheit Gobarus foll gelehret haben: ac in The Beine odelag i ar Dewnirn πεοελήλο De ψυχή, und der Drigenift Barsudaili behaup tete (wie Xenaja ben Assemann Bibl. Orient. II. p. 31. angitt): omnia unius ejusdemque cum Deo, naturae effectum iri - quenadmodum pater et filius et spiritus s. una sunt natura et corpus verbi consubstantiale est essentiae ejusdem, ita et unaquaeque cres-

tura Divinitati futura est consubstantialis. - Drigenes felbit bat iene pantheistischen Elemente von den Reuptatonifern berübergenommen. befaß aber ju viel chriftliche Frommigkeit, um eine umfaffende Unmendung und consequente Durchführung berfelben ju versuchen; er mar fich weber ihrer antichriftlichen Bebeutung, noch bes Gegensages, in bem fie ju andern wichtigen Momenten feines Guftems fanden, flar bewußt: benn feine Lehre, daß Alles nach Daag und Babt geschaffen fep, feine Anficht über die Freiheit und über die Gunde, Die Entgegensegung des Schöpfere und ber abgefallenen Rreatur, wie fie burch bas game Gp. ftem hindurchgeht, die Bemetkung, daß auch im Zuftande bochfter Bollendung die theoria et intellectus Dei der Geifter ju denken fen, als habens mensuras proprias et competentes huic naturae, quae facta est et creata. de Princ. II. 11. 7. (Ng. o. S. 251): Dieg und vieles Undere widerspricht geradezu der pantheistischen Weltanschauung, und bildet ein ftarkes Gegengewicht gegen folche Außerungen, wie fie an ben angeführten Stellen vorkommen. - Go feben wir auch an Drig., mas wir gegenwärtig fo oft beklagen, daß der fich felbst überlassene menschliche Beift immer amifchen ben bepben Ertremen einer pantheiften Beltvergötterung und einer pelagianischen Scheidung des Schöpfers und bes Gefcopfs fich fcmantend umberbewegt, ohne die rechte Mitte, bas mabre Berhaltnif des Endlichen und Unendlichen finden an konnen, welches allein im Borte Gottes aufgefchloffen ift. - Durch eine fchriftgemaßere und consequentere Entwicklung der Lehre vom Logos und von der Schöpfung aus Richts batte Dr. diesen Biderspruchen entgeben konnen. -

Bas den andern Punkt, die ursprüngliche reine Geistigeteit der Bernunftwesen betrifft, so wird sie von den mehrsten Bearbeis des Origen. Spstems v. huet., Mosheim, Münscher, Baumg. Er., geläugnet und ihm dagegen die Meinung zugeschrieben, daß der endliche Geist entweder ein fein materielles Wesen, oder zwar an sich immateriell sen, aber niemals ohne, und außer einem gröbern oder seineren Körper existire und existiren könne. Indessen kann ich damit nicht überseinstimmen; denn abgesehen von dem Widerspruch, in den man dadurch wie huet. Orig. 182 selbst gesteht) mit vielen andern klaren Stellen seiner Schriften tritt, so spricht schon der Umstand dazegen, daß Orig., von dem platonischen Gegensat zwischen Geist und Materie ausgezhend, lettere für das Schlechtere, ben Geist Bestecknoe, wögen Dan, Beengende und herabziehende erklärt (Bergl. S. 258) und daben aus drücklich demerkt: Es gelte dieß keineswegs blos von dem groben Körperschoff, sondern auch von den seinsten, atherischen Leibern der Engel; das

er die gesammte Materie in allen ihren Gestaltungen als die Marawrus bezeichnet, welcher die Rrentur um ber Gunde willen unterworfen fep, bezeichnet (vg. G. 168 ff. G. 189 ff.); mabrend er bingegen den Beift als bas Eblere. Bottvermanbte und Gottliche ibr bestimmt ent gegenstellt (G. 189), und die reine Immaterialität der logischen Geele auf das entschiedenfte an vielen Stellen behauptet, g. B.: c. Cels VI, 17 κατά θε ήμας και την λογικήν ψυχήν πιιρωμένους αποθεικνύναι κρέττονα πασής σωματικής φύσιως και ούσίαν αύρατον και ασώ-VII, 32 ή τη ξαυτή φύσει ασωματος καί αόρ. ψυχή. de Princ. I, 1, 7. Sunt, qui mentem ipsam animamque corpus esse arbitrentur - quod qui dicunt, sine dubiq in contumeliam ejus substantiae, quae in ipsis melior est, hoc proferunt: imo vero ex hoc etiam ad ipsum Deum resertur injuria, cum putant eum per naturam corpoream posse intelligi, quo seilicet secundum ipsos corpus sit et illud, quod per corpus potest intelligi vel sentiri; et nolunt hoc intelligi quod etc. s. S. 101 n. b). Bg. Exh. de Mart. 44 πειθόμεθα γάς κριίττονα έχειν υπαρξιν ου γκίνην, άλλ' ουδί σωματικήν άλλά της αύρατον και ασώματον. de Pr. Omnes animae atque omnes rationabiles oreaturae secundum propriam naturam incorporeae sunt. -

Go gewiß nun Drig. nach dem Bisberigen die Immaterialität des endlichen Beiftes lehrt, eben fo gewiß lehrt er auch, daß biefer urfprunglich, ohne irgend eine materielle bulle, völlig körperlos eriftirt babe, und nach feiner völligen Ruckfehr zu Gott wieder eben fo existiren werde. Denn 1) behauptet er ausdrucklich, daß die Geelen alter, als ihre Leiber feven (de Princ. I, 7, 4. II, 7, 5 bes griech. Fragment. c. Cels I, 32. in Matth. XV, 35 οὐ συνεσπάςν ώ ψυχή τῷ σώματι, so von Engela u. Menfchen f. S. 191. 167), und unterfcheidet defhalb forgfältig zwifchen der hervorbringung der geistigen und der materiellen Gubstant. G. 162. 154. - 2) Beruht eben auf diefer Boraussegung feine gange Theorie von der dovvelten Beltichöpfung, von der Beltordnung und Biederbringung; 3.) wird ihm gerade diese Lehre von den meiften feiner Begner Schuld gegeben, nach Photius Cod. 234 p. 293, von Dethodius: ότι Ωριγένης βισμόν το σώμα έλεγε δεδόσθαι τη ψυχη μετά τη magaβasır, mgir de aσώματον αὐτην βιοτεύειν (Bg. Cd. 117), nach Duet, von Sophronius: Bir lehren nicht, ότι ψυχαί πρό τως του όρωμένου πόσμου παραγώγης έν αϊδίφ τινί ζωή τελείν και βίον έχειν εὐράνιον ἀσαρκόν το καὶ ἀσώματον ζωήν, ώς 'Ωριγόνης ὁ παράφορος βούλεται, von hieron. ad Pammach. Ep. 38. quod in corpore quasi in carne sunt animae religatac, et antequam homo sieret in paradiso

inter rationales creaturas in coelestibus commoratae sunt (Ba. Ep. ad Avit.). 4) Steht diese Lehre nicht nur in ber latein. Übersepung bes π. aex., es finden fich auch in ben griechischen Schriften bes Drig., und amar in ben fruhesten und spatesten Stellen, die fie flar aussprechen. - in Joh. I, 17 beift es: "Rach Genes. 1,1 fonnte es icheinen, als ob ben ber Schöpfung Simmel und Erbe (Beiftiges und Materielles) zuerft hervorgebracht worden mare; allein richtiger behaurtet man nach Siob 40, 14, daß ber Drache unter allen ben Befen, die in einem Leibe leben, das erfte gemefen fen. Man muß nämlich miffen, daß, da die Beiligen im Stande der urfprünglichen Geligkeit ein durchaus immaterielles und körperlofes Dafenn führten (G. 154. n. f), der fogenannte Drache (Gatan) zuerst von dem reinen Leben abfiel und jur Strafe bafur auch juerft in einen Rorper eingeschlossen wurde; nachher riß er auch die übrigen Geschöpfe in feinen Fall mit hinein und ist so die άρχη των πολλών, των έν σω-Mati DeDernilevor geworden. Dieg meint der Apostel Rom. 8, 20. Bg. de Princ. I, 7, 5. - Ferner, in Matth. XV, 35, gibt Or. ju bem Gleichniß von den Arbeitern im Weinberg, worin nach c. 34 ein tiefes Mpfterium verborgen liegt, die Erklärung: der Ort außerhalb des Beinbergs ist vielleicht & χωρα των προ του σωματος ψυχών. Dit Begiehung barauf hatte er vorher gefagt, die Seele wurde nicht mit bem Rörper jugleich gefät; nachber aber deutet er ben Weinberg felbst auf Die Zeit nach diesem Leben, wo die Seele, wie im Anfang, We Tou cuматоς fenn werde. - Gben fo bemerkt er in Joh. XIII, 14, der Ausfpruch Jefu Joh. 4, 24 beziehe fich auf die fünftige Anbetung im Stande der Bollendung, έπε την έξω σωμάτων προσκύνητιν, und in Joh. XIX, 5: Jesus zeige den Beg έπε τα ύπερανω πάντων των ούραvar, τουτ' έστι έπ, τα έξω σωμάτων. Bg. in Matth. XIII, 1 und bas griech. Fragm. zu π. αρχ. II. 3 ei θε τα υποταγέντα τω Χριστῷ ὑποταγήσεται ἐπὶ τέλει καὶ τῷ ૭٠ῷ, πάντες ἀποθήσονται τα σώματα και οίμαι ότι τότε είς το μη ον έσται ανάλυσις της των σωμάτων φύσεως, ύποστησομένης σεύτερον, έαν πάλιν λογικά υποκαταβή. Da nun nach dem constanten Grundsat des Orig. bas Ende dem Unfang völlig entspricht (G. 172), fo find die gulett angeführten Stellen auch für den ursprünglichen Buftand ber Seelen beweifend, und es erhellt, daß fich auch in feinen übrigen Schriften dieselbe Unficht findet, die in dem m. agywe so offen ausgesprochen ift.

Indeffen findet fich gerade in diefem Berke eine Reihe von Stels len, die das Gegentheil aussagen und die Beranlaffung zu dem ermähn-

ten Migverständniffe gegeben haben. Es wird nämlich bier wieberholt ber Gas aufgestellt: Solius Dei, i. e. Patris et Filii et Spiritus s. naturae id proprium est, ut sine materiali substantia et absque ulla corporcae adjunctionis societate possit subsistere, und barque gefolgert, bag bie Geicopfe niemals obne Rorper eriftiren konnten. -Allein aleich de Princ. I, 6, 4, wo diese Meinung jum erften Dal por: Pommt, zeigt ber Busammenbang beutlich, baf fie feinesmegs eine and biftifche Geltung baben folle; benn es wird ihr fogleich die andere: Materialem naturam penitus interituram an die Seite geftellt, wie felbft aus der Rufin. Übersetung, noch deutlicher aber aus dem bieber geborigen Argem. ber hieron, erhellte corporales substantias penitus delapsuras, aut certe in fine omnium hoc esse futura corpora, quod nune est aether et coelum. Im 2ten Buch wird fobann bie Sache noch naber erörtert und junachft (2, 1) die Frage fetbft fo geftellt: si (ob) haec ipsa natura corporea, quae spiritualium et rationabilium mentium vitas fert et continet motus, pari cum ipsis aeternitate perduret an vero absoluta interibit et peribit? Quod ut possit scrupulosius deprehendi, quaerendum primo videtur, si possibile est penitus incorporeas remanere rationabiles naturas cum ad summum sanctitatis ac beatitudinis venerint? - Die lateinische ilberfegung antwortet nun hierauf junachft verneinend, ohne jeboch bas Ge gentheil ichlechtbin ju verwerfen. "Ronnte man einen Grund nachweisen. vermöge beffen bie Bernunftwefen ber Rorper völlig entbebren konnten. fo murbe barans folgen, bag ber toperliche Stoff, fo wie er im Berlauf ber Beiten aus Richts geschaffen worden ift, auch aufboren merbe ju fenn, fobald fein Bedurfnif beffelben mehr vorbanden mare. - Renn es aber unmöglich ift, barguthun, bag außer Bater, Gobn und beiligen Beift irgend ein Befen ohne Rorper leben konne: fo folgt nothmendig, daß die vernünftigen Befen ursprünglich geschaffen seven; die materielle Substang aber gwar bem Begriffe nach von ihnen getrennt fen, und fowohl für fie ale nach ihnen (fpater) geschaffen fcheine, fie felbft jedoch niemals ohne fie gelebt baben, noch leben können. Solius namque Trinitatis incorporea vita existere recte putabitur. -Ep. 3, 2 wird bann die Frage abermals aufgenommen, und in Begiebung auf bas Ende zwischen einer dreifachen Anficht die Babl gelaffen; nämlich, ob wir bereinft, wenn wir fammt Chrifto Gott unterworfen find, gang ohne Rörper leben werben; ober ob dann auch die materielle Substanz ben reinsten Beiftern jugesellt, vergeistigt und ihn Ather verwandelt werden werde, oder ob endlich zwar die himmelstugel in Richts

aufgeloft! die bobere Bone aber, jum Wohnort fur die Krommen aufbehalten merbe. - Rach feiner Theorie von der successiven Berklarung der Materie (S. 258) konnte Drig, diese drei Ansichten mobl verbinden: boch bat er fich gewiß im Griechischen bestimmter für die erftere erklart, als es die lateinische Berfion thut. Denn mahrend biese n. 3. die erftere Unficht als eine fremde binftellt, fo erscheint fie nach Sieronym. als bes Orig. eigene, icon früher behauptete Meinung (f. die Stelle S. 258 u) si omnia, ut ipse disputationis ordo compellit, sine corpore vixerint etc.); und wenn auch dies nicht der Fall fenn follte, fo wird ibr felbst im Lateinischen n. 3. Dichts weiter entgegengestellt, als bas Bedenfen, bag burch einen erneuerten Abfall der Rreatur auch eine Bieberberftellung des körperlichen Stoffes nöthig wurde (was wiederum des Drig, eigene Lehre ift, und ber Sache, um die es fich hier handelt, keineswegs miderfpricht); fodann wird ebendaselbft die allmähliche Vergeistigung der Daterie, und bamit die Bermittlung der bepben lettern Unfichten mit ber erstern ausgesprochen (de Pr. II, 3, 3): diese sonach doch als die richtige bezeichnet. Dazu kommen dann die a. a. D. D. angeführten Fragmente bep Hieronym., denen noch mehrere (jum III. B.) hinzugefügt werden könnten; ferner die griechischen Fragmente ben Justinian S. 293, und endlich das übereinstimmende Zeugniß seiner Gegner, die ihm fammtlich die Lebre von der endlichen Bernichtung der Materie guschreiben. hat nun aber Drig, ein körperloses Ende gelehrt, so muß er auch nach S. 171 einen körperlosen Anfang der vernünftigen Wesen gelehrt haben; defhalb halte ich bie Stellen, welche dieß läugnen, für eine Rufinische Intervolation, und hierin bestärkt mich noch der Umftand, daß fich gerade in ihnen das fonft fo felten ber Drig. vorkommende ,, trinitas, " findet: ,, sola trinitatis natura incorporea; " auch spricht dafür fein wiederholt ausgesprochener Irrthum, daß der Erlöfer jest nicht mehr Menfch fev. G. 213. Bgl. übrigens den Abschnitt vom Ende.

S. 156 n. k) wenn hier Reander überset, ,bas gewordene Gute", fo brudt bieß ben Sinn bes Tertes nicht richtig aus; benn bas Gute in den Geschöpfen ift nach Or. eben tein gewordenes, sondern bas abs solute selbst, an dem fie participiren.

S. 160 3. 8. Auch diese Lehre ift in den griechischen Schriften nur leise angedeutet, nämlich in Joh. I, 16: "wenn das Endziel der Entwicklung erreicht ift, dann werden alle Bernunftwesen, die durch den Logos zu Gott gekommen sind, nur Eine Thätigkeit haben, pla nea-

Eig. A rou naraborie roe Sede fra ylempras aura de ra yeares του πατρός μορφωθέντες πάντες άπριβώς υίος, ώς νύν μόνος ὁ υίος Tyrone tor mariga und in Matth. X. 2 u. 3 ju ben Borten, "bann werben die Berechten leuchten wie die Sonnen:" dief fev fo gu verfteben, daß alsdann die Gerechten nicht mehr, wie vorber, auf verschiedene Beife leuchten, fondern Alle wie Gine Conne fevn merben. 3mar lebre Daniel, 12, 3 daß bie Menge ber Gerechten in verschiebener Rlar. beit, und Paulus 1 Ror. 15 in Beziehung auf Die Auferftebung, bag bie Sterne in verschiedenem Glanze ftrablen werben; und allerdings finde eine folche Differenz, wie die bier angedeutete, unmittelbar nach dem Tobe ben ben Geligen ftatt, weil fie alebann noch nicht völlig und gleichmäßig gereinigt feven. Benn aber am Ende des ganzen Beltfaufs alle Argerniffe aus dem Reiche Christi gefammelt, alle ungöttlichen Reigungen vernichtet und auch die vom Satan Berblendeten gur Befinnung gekommen find: dann werden Alle Eins feyn und als Eine Sonne leuchten, τότε εν γενόμενοι ήλιακον φώς οι δίκαιοι λάμψουσιν. Schluß Diefes 6.: bas Licht ber Junger Chrifti foll ben Denichen leuch ten, por und nach der Auferstehung, tog av naraprisones of marris είς ανόζα τέλειον και γένωνται πάντες είς κλιος u. de Princ. III. 6, 4 cum vero res ad illud coeperit festinare, ut sint omnes unum, sicut est Pater cum filio unum, consequenter intelligi datur, quod ubi omnes unum sunt, jam diversitas non erit. - Alles Diek gilt eben fo auch vom Anfang. -

Eng jusammenbängend mit dieser Ansicht ift auch seine Lebre, daß alle Bernunftwesen, bose wie gute, Menschen, Engel und Teufel einer und berfelben Ratur, ένδς φυράματος, μιᾶς φύσεως cjusdem naturae et substantiae fepen. - Bum Beweise bafür führt er an, bag in ber beiligen Schrift zweimal jedes nach bem Bilbe Gottes gefchaffene Befen "Menfch" genannt murbe und daß der eigentliche Menfch bie Seele fen (baber Methodius & J' 'Agiy. This wunn motor exerci ανθεωπον, ως ο Πλάτων. Cod. 234. p. 293. Epiph. Haer. 64); jur Widerlegung der entgegenstehenden gnostischen Lehre von zwei grundund mefentlich verschiedenen Arten der Menschen (von pspchischen und pneumatischen) bemerkt er Folgendes: So wenig ein Auge, das schlecht fieht und ein Dhr, das ichlecht bort, de fhalb anderer Ratur ift, als ein gesundes, eben so wenig ift die Bernunft in dem, der fie jum Schlechten, und in dem, der fie jum Guten anwendet, wesentlich verschieden. -Wäre dieß, so mußten auch die Seelenkräfte, Berstand, Gedächtniß, Phantaffe in Benden mefentlich verschieden fenn; allein dieß kann keineswegs

Jugegeben werben, weil sie sich ben Bepben auf gleiche Weise außern und bieselben Thätigkeiten entwickeln; ober aber, man mußte die Kräfte der Seele, die doch ihr Wesen constituiren, für eine blose Beschaffenheit, für ein Accidenz, und hinwiederum diese für das Wesen selbst erklären, was gleichfalls ungereimt ware. — Ferner tritt jene Irrlehre allen den Schriftstellern, welche die Freiheit des Wenschen behaupten und zugleich der Erfahrung, welche an tausend Exempeln zeigt, daß auch die Schlechtesten und Bersunkensten sich noch bessern können, entgegen; sie hebt den sittlichen Unterschied zwischen Gut und Böse auf und schiebt die Schuld der Sünde auf den Schöpfer, oder setzt an die Stelle des Einen wahren Gottes ein doppeltes Princip. Bg. in Joh. XX, 20. in Matth. X, 11. c. Cels. III, 69. IV, 3 und oben S. 163.

S. 165. 3. 4. Uber die Frage, ob es Geifter gebe, die in ihrer urfprunglichen Bollfommenbeit unwandelbar beharrten, bat fich Dr. nicht bestimmt erklart. Er sagt zwar de Princ. 1. 8, 3: non continuo quia dicimus nullam esse naturam, quae non possit recipere malum, idcirco confirmamus omnem naturam recepisse malum i. e. malam effectam; bann: 5,5 von ben bofen Beiftern: istae virtutes contrariae immaculatae fuerunt, et inter illas utique fuerunt, qui adhuc immaculatae permanent; indessen konnte dieser Ausdruck bier auch nur eine Bezeichnung ber guten Engel, im Gegenfat gegen bie Damonen fenn, abnlich 6, 2, wo er die gesammten Bernunftwefen in zwen Saupt= Plaffen, in gute und bofe; - und bann die erftere wieder in zwen Rlaffen eintheilt und bemerkt: aus benen, qui in illo initio permanserunt quod futuro fine simile esse descripsimus, werden Ginige ber der Ginrichtung der Welt den Rang und die Ordnung der Engel einnehmen, Andere die der Gewalten, Mächte etc. quae omnia eis pro merito et profectibus suis D. contulit: biejenigen aber, melde von bem Stande der ursprünglichen Geligkeit zwar abgewichen, aber doch nicht völlig gefunten find, (of Se od marure enneoortes Just.) werden jenen höhern Ordnungen jur Leitung und Befferung übergeben - - und aus diefen, glaube ich, wird bas Menschengeschlecht bergestellt, welches in einer ber fünftigen Bonen gur ursprünglichen Ginbeit mit Gott gurudgeführt merben wird. - Offenbar bilbet bier bas of de ou m. inm. nur ben allgemeinen Begenfat gegen jene bobern Ordnungen, welche nur weniger ticf gefunten, und beghalb auch mit Rorpern bekleidet find. - Dagegen fagt das, G. 259 angeführte Fragment, daß viele Befen bis jur zweiten, britten, vierten Belt ihrem Urfprung unwandelbar treu bleiben und ju diesen möchte ich wenigstens die Jeoi h) i) rechnen.

6.166 3.12. ,, lingewiß" ift irrig; benn die citirten Stellen sprechen diese Meinung sehr entschieden aus; vg. das Fragment ben Just.

• ψυχὰ ἀποβρέσυσα τοῦ καλοῦ καὶ τῷ κακές προσκλιναμένη καὶ ἐπὶ πλείον ἐν ταύτη γενομένη, εἰ μὰ ὑποστρέφοι ὑπὸ τῆς ἀνοίας αποκτηνοῦται καὶ ὑπὸ τῆς πονηρίας ἀποθηγιοῦται – καὶ τάχα κατ' ἀξίαν τῆς ἐπὶ πλείον ἀποπτώσεως τῆς κακίας ἐγοθυται σώματα ὑδαρῆ τοιοῦδε ζώου ἀλόγου. Gelbst Rusin gibt dieß wieder, nur mit dem Jusag: illa sane nos nequaquam recipienda censemus, der ohne Iweisel von seiner Hand herrührt. Auch in den spätern griechischen Schriften c. Gels III, 75. IV, 17. V, 49. wird dieser Irrthum nicht (wie Neander will) zurückgenommen, sondern nur der μετεμψυχώσις, wie sie Dutbaaoräer lebrten, widersprochen.

Ebend. - Rur; und treffend faßt Leontius Byzant. Schol. act. 10 die gange, in biefem Abschnitte entwidelte Lebre aufammen: καὶ ούτως περί της προϋπάρξεως εδίδαξεν 'Ωρ. ότι πρό των αίώvwr voec fisar martes nu Sagoi, nai oi daluores nai ai puxai, nai τὸ αὐτεζούσιον είχεν, ἢ βουλήθα ἀντιστίναι τῷ θεῷ, καὶ ἀπώσατο αὐτὸν ὁ ઉચ્છેς' συναπέστησαν θὲ αὐτῷ πᾶσαί (?) αἱ άλλαι δύναμεις καὶ οί μεν πάνυ άμαςτήσαντις δαίμονις ερένοντο οί δε έτι έλατ. דסי, ביף באסו סו של בדו באמדדטי, מפצמף באסוי מעו סטדשה בישבלהה במתστος πρός την οίκειαν αμαρτίαν απέλαβεν ύπολείποντο θε αί φυχαί, αίτινες οὐ δε τοσαθτα ήσαν άμαρτήσασαι, ίνα δαίμονες γένων-דמו. סטילב המאור סטידם צסטיססדלפטי, ווים מיץ נאסו יולרישודמו באסוות פר סטיר τὸν παρόντα κόσμον, καὶ την ψυχην συνέθησε τῷ σώματι πρὸς κόλασιν. Ahnlich hieronymus ad Avit. jum III. B. des 7. a. und Epiphanius: (Ep. ad Joh. Hieros. ben hieronymus Ep. 60.) quis Origenem dicentem patiatur, quod animae angeli fuerint in coclis, et postquam peccaverint in supernis dejectas esse in istum mundum, et quasi in tumulos et sepulchra sic in corpora ista relegatos, poenas antiquorum luere peccatorum. Bg. Haer. 64 und Theophilus Ep. Synod. (ber hieronymus ed. Vallarsi I. p. 540). -

S. 167 1). Gans so lehrten auch die späteren Origenisten: Solent enim illi haeretici quasi justitiam Dei quaerere: cur illa anima in illa est provincia? quid causae existit, ut alii de christianis nascantur parentibus, alii inter feras et saevissimas nationes, ubi nulla cognitio Dei est; (S. 163). — Si autem, inquiunt, haec judicia domini sunt vera, et in Deo nihil injustum est: ipsa ratione

compellimur, ut credamus, animas fuisse in coelestibus et propter quaedam antiqua peccata damnatas in corporibus humanis et, ut ita loquamur, sepultas, nosque in valle lacrymarum poenas lucre veterum peccatorum. Ben hier, Ep. ad Demetr. 97.

- S. 177. 3. 21. Daffelbe in wörtlicher übereinstimmung ben Gregor von Russa. Orat. catech. c. 7. το μη είναι το αγαθον κακόν κατονομάζεται πονηγία πάσα έν τῷ τοῦ αγαθοῦ στεχήσει χαφακτηρίζεται. Trefslich ausgeführt hat diesen Gedanken Augustin, Enchir. c. 11 ff. entwickelt. Doch ist das Böse nicht blos Negation und Privation, es ist der positive Gegensat des Guten, es ist Empörung gegen Gott.
- ©. 183. 3. 12. Bg. Plato Sympos. p. 202. παν το δαιμόνιου μεταξύ έστι θεοῦ τε καὶ θνυτοῦ εξικενεῦον καὶ διαποςθμεῦον θεοῖς τὰ πας' ἀνθςώπων καὶ ἀνθςώποις τὰ παςὰ θεῶν, τῶν μὲν διάσεις καὶ θύσιας, τῶν βὲ τὰς ἐπιτάξεις τε καὶ ἀμοιβὰς τῶν θυσιῶν' ἐν μέσφ δὲ ὅν αμφοτέςων ξυμπληςοῖ, ὡςτε τὸ παν αὐτὸ αὐτῷ ξυνολιδέσθαι. 3. 7 v. u. Bg. die Stelle aus dem hirten des hermas, die Dr. hier vor Augen hat, bey Mūnscher D. G. 2. ©. 21.
- S. 184. 3. 1. Plato, Phaedo. p. 107. λέγεται δο ούτως, ως αρα τελευτήσαντα έκαστεν δ έκαστου δαίμον δεπες ζώντα είλήχει, ούτος αγειν έπιχειρεί εἰς δή τινα τόπον u. d. Anmert. ben Heindorf. S. 219 seiner Ausgabe.
- S. 184 g). Eine reiche Sammlung von Parallessellen aus R. B. B. und Profanscribenten hat Schubert in seiner Seelensehre. Bg. Pfanner Syst. theol. gentil. 185. Augustini Steuchi de perenni philos. L. VIII. c. 19. 3u h) vg. best. Hom, in Ezech. IV.
- S. 190. n. h.) Epiphanius, an den Bischof Johannes (ben hier ronymus Ep. 60): Origenes asserit, animas juxta graecam etymologiam ψυχάς ἀπό τοῦ ψύχεσθαι ideirco vocitatas, quia de coelestibus ad inferiora venientes calorem pristinum amiserint. Eben so Theophilus im ersten Oster-Brief.
- S. 191 3. 3. Bg. den gerechten Tadel darüber bei Photius Cod. 234. 235. und Epiph. a. a. D.
- S. 192. Annlich die Stoifer f. Diog. Laert. VII, 148. Sto-bacus. Eclog Phys. p. 178.
- S. 193 g). Do Princ. III, 4 führt Orig. brei verschiedene Anfichten an; die platonische, nach welcher die Gine Geele aus drei Theilen besteht (Phadrus), die, in der Abendland. Rirche herrschende, nach welcher nur Eine Geele und Ein Leben ift, und die oben dargestellte, von einer

niedern und einer höhern Seele. — Er verwirft die erstere als schrift widrig, ohne sich hier zwischen den beiden andern bestimmt zu entscheiden; allein die andern Stellen lassen keinen Zweisel über seine eigene Ansicht über. Bg. das Fragm. zum Ezechiel: πνεθμά έστιν αὐτό τὸ λογικόν, ψυχή έστιν ή ξωτική δύταμις, σωμα έστιν τὸ συνέχον όξε γανον τὸ λογικόν καὶ μιά περιέχον αὐτά ή ψυχὰ εὐκ έστιν λογική, οὐδὶ ἀντὶ λογικής φύσεως οὐ γὰς ἔστιν εἰπεῖν δύο λογικά ἐν αὐτῷ ἀνθρώπω. — Dben S. 74.

- S. 196 n h). Dass bemerkt Angelus: Vides hic Origenem animarum προύπαςξει favere atque adeo verbum μνησθήσενται in loco cit. Ps. 45, 19 platonice interpretari, de rerum in priore statu cognitarum reminiscentia. Dahin bezogen auch die spätern Drigenisten Ps. 22, 28, (ben de la Rue Vol. I. Anhang p. 922.)
- S. 199—201. Bgl. die treffliche Erposition bey Gregor v. Ryssa orat, catech. c. 8. Durch die Sünde war an die Stelle des Lebens der leibliche und geistige Tod, an die Stelle des Lichtes die Kinsternis, der Rraft die Ohnmacht, des Segens der Fluch und das Gegentheil von allem Guten getreten. Gott sahe vermöge seiner Allwissenheit den Abfall mit seinen Folgen voraus, verhinderte ihn jedoch nicht, weil er sogleich das Rettungsmittel erkannte und die Zurücksührung der Abgefallenen beschloß. Diese aber sind völlig unvermögend, sich selbst zu erheben und zu helsen; wem geziemte es also, sie in den ursprünglichen Stand der Gnade zurückzuschren, wem gebührte die Aufrichtung der Gefallenen, die Wiederberingung des Verlorenen und Verirrten, als dem Herrn der Areatur, dem göttlichen Logos? Nur ihm, der ihr im Ansang das Leben verliehen hatte, war es möglich, sie wiederherzuskellen, nur der Weltschöper konnte Welterlöser seyn.
- S. 204 ef. Mit Unrecht hat man aus dem olored in dieser Stelle schließen wollen, daß Orig. die völlige Realität des menschlichen Leibes Christi bezweisle; denn es ist hier gar nicht von seiner menschlichen Natur, sondern lediglich von der Offenbarungsweise des göttlichen Logos die Rede, wie der Zusammenhang deutlich zeigt.
- S. 206 3. 1 ff. Schniger. S. 120: "Da Orig. lehrte, daß die Seelen überhaupt als vonz geschaffen und erst durch den Abfall wuxad geworden seven, so mußte er von dem voos Christi annehmen, daß er schon durch seine Berbindung mit dem Logos, ohne Abfall, wuxi geworden und als solche, die eragnwore des Logos möglich gemacht babe; wuxi enthalt also hier nur den Begriff der Unselbstständigkeit im Ge-

genjag zu rooc, welcher feine Selbstftanbigkeit auf doppelte Beise verlieren kann; durch Bersenkung in's Göttliche ober durch Abfall von demfelben." — Man könnte jedoch auch sagen, daß hier Dr. 4000 im weitern Sinn für das logische Bermögen überhaupt, wie öfters, gebrauche, ohne jenen Unterschied zwischen ihr u. dem robe zu berücksichtigen.

S. 205 ff. i, k, 1). Diese Bezeichnungen für die Berbindung bes Söttlichen und Menschlichen in Christo sind in der Kirche herrschend geworden; wir finden sie hänsig ben Athanasius, ben Gregor von Razianz und besonders ben dem Rossener (arazgasic, surgasic, surarazgasic, Suragasic, suragas

S. 209. 3. 29. So lehrte wortlich ber Reuplatonifer Ammonius, wie Nemesius de natura hominis cap. 3 berichtet. Edit. Antverp. 1565. p. 55 etc.

S. 213. z). Bg. in Matth. XV, 24: Des Menichen Gobn mirb auf bem Stuble feiner Majeftat figen, wenn ibm Alles unterworfen ift. und dann wird fein Gebet erhort werden: "Bater, verherrliche mich mit der herrlichkeit, die ich ben dir hatte, bevor die Belt mar." -Menn du aber die anouaraoraois des Logos begreifen fannft, wie er nämlich - nachdem er im Bleisch erschienen und Alles bas den Denfchen geworden ift, deffen jeder bedurfte - wieder bergeftellt wird, fo bag er wieder wird, mas und wie er im Anfang ben Gott mar, Gott und bas Bort in feiner eigenthumlichen herrlichkeit: bann wirft bu ibn feben, figend auf dem Throne feiner Berrlichkeit zaf our Grocor สบารอั รอง บอง รอบ ส่งอยูลเพอบ, รอง และส รอง ไฮออัง ส่งอยูลเพอง poorseror. — Lettere Borte muffen allerdings von der Fortdauer ber Menscheit verstanden werden; allein diefer scheinbare Widerspruch gegen S. 213, wird burch die Borftellung einer fucceffiven Entforperung vermittelt G. 258. - Benn daber dem Drig, von feinen Gegnern die Behauptung zugeschrieben wird : Chriftus habe die Erde in und mit feinem Leibe verlaffen; als er aber beim Aufsteigen burch die himmel in die Region gelangte, welche die Bone der Sonne beißt, da habe er die Sulle feines Leibes niedergelegt (nach Pfalm 19, 5); benn weiter hinauf vermochte fie nicht mehr vorzudringen: fo fcheint mir dieß gerade feine eigene Meinung und noch dazu gang in feiner allegor. Beife auszudrücken;

es mag nun die Stelle acht sepn, ober nicht. In den Catenen zu den Pfalmen findet sie sich allerdings nicht, auch verwahrt Pamphilus in der Apologie den Orig, gegen eine so thörichte Meinung; allein sie wird ihm von mehreren Seiten her Schuld gegeben (Huet. Orig. p. 153) und es bliebe immer unerklärlich, wie sie ihm sollte so frühzeitig angebichtet worden seyn, ohne daß sich wenigstens etwas Verwandtes ben ihm gefunden hätte. Ahnlich lehrte einer seiner spätern Berehrer, hierar aus Keontopolis, von dem Epiphan. Haer. 67 sagt: arasrassy verzem deges arasrassis te tar puralle und kontopolis.

5. 217. 3. 9. So die meisten B. B. des vierten Jahrhunderts, insbesondere die beiden Gregore, von Naz. (Ullman 451) v. Nyssa Orac. cat. 16. 25. 32. 35. τότε τε (sc. έν τη οἰκονομία), κατεμίχθη πρός τὸ θεῖον, δια τὸ ἡμέτερον τῆ πρὸς τὸ θεῖον ἐπιμιξία γέννται θεῖον — Χρ. μιθθόριον αμφοτέρων, θανάτου τε καὶ ζωῆς ἐν ἐαυτῷ μέν στήσας διαιρεθεῖσαν τῷ θανάτῳ τὴν Φύσιν, αὐτὸς δὲ γενόμενος ἀρχη τῆς τῶν διαρημένων ἐνώσεως. Einen furzen Abriß seiner geistreichen Erlösungslehre s. in meinem Aussas in den gelehrten Anzeigen 1836. Nro. 169 ff.

6. 220. n. g.) Die Bunder, riegra, erflart Dr. für "außerordentliche Erscheinungen und Thatsachen, welche über die Grenzen bes Bewöhnlichen, über die Schranken menschlicher Rraft und Einficht binausgeben und eben deghalb wunderbar find und beißen. - Die Zeichen, entelle, bingegen für folche Erscheinungen, die neben oder in und mit bem Saktum jugleich eine symbolische hindeutung auf etwas Anderes entbalten. 3hr Begriff ift baber ber weitere; benn jedes Bunder ift immer auch ein Beichen, aber nicht ein jedes onzegor zugleich ein regar, 3. B. bie Befchneibung. in Joh. XIII, 60. - Die Bunder Jesu tragen bas Siegel ber Bottlichkeit in fich felbft und weisen zugleich auf die hres Urbebere unwidersprechlich jurud: "benn eine abgeschiedene Seele, beren Leib ichon seit dreien Tagen im Grabe liegt und bereits den Todtengeruch gibt, wieder in's Leben gurudrufen, fann fein Anderer, als ber, au welchem der Bater fpricht: "Laffet uns Menfchen machen;" den Binden gebieten und den Sturm des Meeres mit Ginem Borte befanftigen und ftillen, vermochte Riemand Anders als ber, burch welchen Alles, auch bas Meer und ber Bind, geworden ift. - Gie unterscheiben und rechtfertigen fich ben Bundern der beibnischen Gotter und Damonen gegenüber (beren Realität Dr. im Allgem. jugesteht und nur im Einzeinen häusig bestreitet) dadurch, daß sie fets nur in guter Abscht, zur Erreichung der höchsten sittlichen Zwecke, zur Ehre Gottes, zur Beglaubigung seines Sohnes, zur Bekräftigung seiner Lehre, zur Berbreitung und Befestigung seines Reiches geschahen, während jene nur fündliche und schlechte Zwecke hatten. c. Cols. III, 24—32. I, 67. 68. VIII, 45 s. — Ohne Zweisel läßt sich auf sie auch das anwenden, was Or. c. Cols. V. 23 auf die Frage "ob Gott Etwas gegen die Natur thue," erklärtt Wenn man unter Natur das verstehe, was nach Gottes Rath und Bischen geschehe, so müsse man gestehen, daß das, was Gott thut, nicht wie der die Ratur sey, wenn es auch noch so parador sey oder scheinet; wenn man aber posse im gewöhnlichen Sinn des Wortes sast, so könnte man sagen, daß allerdings Gott Manches thue, was über die Ratur önd; rie, s. B. wenn er einen Menschen über die menschliche Natur erhöht und ihn einer bessern und göttlichen theilhastig macht.

S. 224. 3. 1. Auch diesen Punkt nahm Gregor v. Noffa auf und bilbete ihn eigenthumlich weiter fort. 6. 20—26 a. a. D.

S. 228, m.) Nach bem Borgange Motheims (satisfactionem Christi vicariam ignorat, Or. neque Christum loco nostro poenas. quas meruimus, justitiae divinae dedisse existimat) will auch S. D. Bar in feiner Schrift: Die Lehre der Rirche vom Tode Jefu in ben bret erften Sabrbunderten, Alles Stellvertretenbe aus der Drigen. Erlofungs. lebre ausschließen; allein die vorgefaßte Absicht, in der er fchrieb, bat bier bem verehrten D. Berf. den Blid getrübt. Allerdinge ftellt Dr. ben Lob Jefu nicht in der Art, wie Anselmus, als ftellvertretend bin, both aber betrachtet er ihn als ein Opfer an der Stelle der fündigen Belt, well ches Gott dargebracht wird und ben 3med bat, Gott mit den Menfchen und baburch' die Menfchen mit Gott wieder ju verfohnen (gurudiufuh. ren); welches Lentere ben ihm immer als Folge bes Erstern erscheint -Christus sanguine suo Deum tibi propitium fecit et reconciliavit te patri - und ichon aus ber hanfig vortommenden Simmeifung auf die 21. Eftl. Opfer folgt. f. S. 226. S. Bar versucht die ichlagende Sauptftelle in Joh. XXVIII, 14 (oben G. 228) durch die Ertlarung ju befeitigen, daß bier unter bem Leiben Chrifti fein von Geiten ber gottlichen, ftrafenden Gerechtigkeit angeordnetes ju verfteben fen, und daß ber 3wed beffelben nicht als eine Genugthuung für diese angesehen werden tonne, sondern lediglich als eine Buchtigung der väterlichen Liebe gu unferem Beile, weil Drigenes alle Strafen als Beilmittel und als Erweisungen der göttlichen Liebe betrachte. - Allein abgesehen davon, daß in die fem Balle vorliegende Stelle gar feinen Ginn bat - benn wozu follte

es bann einer zehaesie Christi bedurft baben? - fo ift ja bem Dr. jebe Strafe immer auch eine nothwendige Offenbarung der göttlichen Berechtigfeit, wenn fie icon nur ein Beilmittel ju fenn bezwecht; auch leibet Die Stelle durchaus jenen Ginn nicht; benn fie fagt deutlich : die Strafe, Die und gebührte, und die den 3weck batte, uns zu guchtigen und burch Die Buchtigung jum Beile ju führen, ift an ihm vollzogen worden; die Bolge mar, daß bas Bericht (neisig vorber nadasis) bon uns binmeggenommen wurde." -- Es muß also ein Strafleiden an unserer Statt gewefen fenn. Dieg wird auch burch die folgenden Borte bestätigt: τούτος τὸν Ιμεούν παρέδωκεν ὁ πατήρ ταϊς άμαρτίαις ήμων, και θι αυτάς ώς πρόβατον έπι σφαρήν ήχθη, καί ώς άμνὸς ένωπιον τοῦ κείραντος άφωνος. Τοῦτοῦ δε ταπεινώσει, γενόμενος υπήκους μέχει θανάτου, θαν. δε σταυρού ή αρίσις ήρθη - ούτως γας ακούω του· ,, ir τη ταπεινώσει ή κείρις αὐτοῦ ής 9π<sup>66</sup> ac elvas ra Enc: de ru ravesposes aurou n nelois nedn ouras θε από των ανομιών του λαού του θεού ήχθη είς θανατον. Ωύμουν, απέθανε ὁ ανθρωπος οδτος ύπερ τοῦ λαοῦ, καὶ δια τοῦτον ουχί όλον το "Groc. απώλετο. - Bas die übrigen, von dem Beren Berfaffer bagegen angeführten Beugniffe betrifft, fo geboren fie theils nicht bieber, weil fie nicht von der verfohnenden, fondern von der erlösenden und reinigenden Rraft des Todes Jesu bandeln, va. die Stellen p. 116, 117, 124, 127; theils beweisen fie Richts, wie in Joh. L, 40 und XXVIII, 14-(p. 125), indem ja Origenes auch der Aufopferung Anderer jum allgemeinen Besten eine ftellvertretende Bedeutung beplegt und die Sterne (p. 120) als belehte vernünftige Befen anficht; theils bestätigen fie geradezu die von mir entwidelte Unficht. Go z. B. Die St. in Lev. I, 2 (oben S. 227) Solus ille . . . . tabernaculi; bann meiter: ad ostium oblatus est in holocaustum, quia extra castra passus est. Nam et illi mali coloni venientem filium patrisfamiliae ejecerunt foras extra vineam et occiderunt. Hoc est ergo, quod offertur ad ostium tabernaculi aeceptum contra dominum, et quid tam acceptum quam hostia Christi, qui se ipsum obtulit Deo? Diegu bemerkt nun B .: "Aus diefer Stelle erhellt gur Benuge, bag D. ben Tod des Opfers nicht als ftellvertretendes Strafleiden und nicht als Gegenstand bes Bornes Gottes betrachtete; Chrifus mar, als er Das Opfer barbrachte, mobl gestraft von jenen ichlechten Dachtern bes Beinbergs, ben Gott aber mar er bochft angenehm." Letteres fagt jeboch offenbar gar Nichts gegen die Idee ber Stellvertretung aus, im Begentheil es bestätigt fie, und die Erwähnung der ichlechten Pachter foll nur bie Borte ad ostium erläutern, feineswegs über ben Begriff bes Opfere felbft etwas Raberes bestimmen; ja Drigenes verwahrt fich im Kolgenden fogleich felbst gegen die von S. B. gemachte Anwendung, indem er ausbrucklich erklart, bag nicht Raipbas und die übrigen Sobenpriefter (bie ichlechten Bachter) Refum jum Opfer bargebracht baben, fondern Er fich felbft; bann fabrt er fort: posuit ergo manum suam super caput vituli, hoc est, peccata generis humani imposuit super caput suum. Ipse enim est caput corporis, ecclesiae suae. -Sieber gebort ferner in Rom. III, 8 (p. 118) Christus ift Soberpriefter: quod autem sit et hostia testatur Johannes, dicens I, 29. hic est agnus Dei, qui etc. --- Secundum hoc ergo, quod hostia est, profusione sanguinis sui propitiatio efficitur in eo, quod dat remissionem praecedentium delictorum - quae tamen propitiatio ad unumquemque credentium per viam sidei venit. Nisi enim daret remissionem praecedentium delictorum, propitiatio non probaretur effecta. Cum vero peccatorum remissio tribuatur, certum est propitiationem esfusione sacri sanguinis adimpletam: absque sanguinis enim effusione non fit remissio peccatorum (f. S. 226). Bg. in Levit. I. 2. in Ps. XXI. u. 2.

S. 232 v). Die Integrität biefer Stelle läßt fich nicht bezweifeln, da fie gang originell ift, und an ben Tert genau anschließt, auch fein Grund zu einer Berfälschung von Seiten bes Uberfegers bentbar ift. Dag mehrere Stellen im Com. ju ben Romern 1. B. V, 5 bas Gegentheil aussagen, macht fie keineswegs, wie buet meint, verdächtig, ba fich diese gerade durch ibren polemischen Ton als Rufinische Buthaten ankundigen. - Suet ift üderhaupt bemubt, den feltfamen Irrthum, ben hier Drig. ausspricht, ju mildern: genuinam ejus de morte Christi doctrinam hanc fuisse censeo: semel omnino Christum obiisse, in terris nimirum, cum a Pontio Pilato morti addictus est: postquam autem cruento illic mactatus sacrificio hominum peccata cluit, spiritali quodam sacrificio coelestium, aliarumque rerum (?) quae rationis compotes essent, noxas abstersisse; da Orig. auch an solchen Stellen, wo er nur von der reinigenden Erlöfungethatigfeit Chrifti im himmel redet, abnliche Ausbrucke gebraucht (2. B. Hom, in Lev. VII, 2. in Rom. III, 8), fo murbe ich nicht anfteben, diefer Unficht bevaus treten, wenn nicht die angeführte Stelle ju bestimmt die Biederholung eines Gubnopfers, die ihm auch von mehreren feiner Begner (vgl. Balch. S. 549) jugeschrieben wird, ausspräche, und gang gut ju ber ans bern aus de Pr. VI, 15 (G. 231, u) paste. Seine Meinung ift eigent Drigenes. 20

lich diese: Christus bat, wie auf Erden, so auch im himmel, sich einmal jum Opfer dargebracht, und dieses himmlische Opfer hat, gleich dem irbischen, eine dreifache Bedeutung, eine erlösende, versöhnende und heiligende Kraft.

S. 234 b). Gebr im Argen liegt feine Lebre von der Bergebung ber Gunden. 3mar ift ibm bie burch Chriftum gestiftete Erlofuna ber phiective Erwerbungegrund berfelben, aber bie Mittel, wodurch fie von Seiten des Menfchen angeeignet wird, find viele: 1.) die Laufe, für bit ibr porbergebenden Gunden G. 261; 2.) bas Märtprerthum G. 262; 3.) Die Reue; "benn wer feine Gunden aufrichtig bereut und befennt, mer fich felbft verdammt und als einen Berlorneu beweint, wer Ebras nen und Rlagen opfert, ben nimmt Gott eben um feiner Bufe millen Bnaben an, er mag vorber noch fo bofe gewesen fenn;" 4.) bie, ber rechtschaffenen Bufe nothwendig folgende Befferung und Tugend aupnorlar robreis (ben Buffertigen), didbote agern eniduubuda αυτών ταίς ψυχαίς καὶ ἐκβεβληκυία την προκαταλαβούσαν κακίαν c. Cels III, 71 gang. Hom. in Levit. XII, 3. si quis sibi conscius est, quod habeat intra se mortale peccatum, neque id a se per poenitentiam plenissimae satisfactionis abjecit, non sperct, quod intret Christus ad animam ejus. Homil. in Jes. IV, 3.; 5.) Almofen und Berte der Barmbergigfeit an Armen. 6.) Ber: gebung ber Gunbeu, beren fich Unbere gegen une iculdia machen. 7.) Befehrung eines Gunders von bem Bege feines Arrthums. 8.) Uberfülle ber Liebe gegen den Rachften, - fo bag man biefen nicht nur, wie fich felbft liebt, fonbern fogar bas Leben für ibn läßt. Homil. in Levit. II, 4. Bgl. außerdem alle die Stellen, in benen Drig, bie Geligkeit ber Menichen auf ihren Banbel und auf ihre Berte grundet S. 236. - Bang unmöglich ift es ibm, fich gu bem Gebanten an die freie Gnade Gottes, die allein durch den Glauben empfangen wird, ju erheben und wenn er fich auch im Comment. ju ben Romern bin und wieder ber Bahrbeit zu nähern scheint, fo finkt der doch immer wieder zur Berkgerechtigkeit berab; vgl. C. II, 1, 6. 7., wo fich jugleich eine totgle Bertennung des Befens und der Birtung bes Glaubens offenbart. Er fragt bier nämlich, wie läßt fich ber Ausspruch Jesu "Ber an mich glaubet, ber wird nicht gerichtet, wer nicht an mich glaubet, ber ift fcon gerichtet" mit Rom. 2, 6 ff. u. Apoftel-G. 10, 34. 35. vereinigen? Benn einer, ber an Chriftum geglaubt hat, nachher einen Mord, einen Chebruch u. bgl. begebt, wird er bafur nicht gerichtet? - Und bie Antwort lautet: Certum est, haec omnia venire ad judicium; et ideo sic intelligen.

dus est Domini sermo, quem dicit, qui credit in me non judicabitur, quis secundum hoc, quod credidit non judicabitur quasi incredulus et infidelis: de actibus vero suis sine dubio judicabitur. Ita ergo et ille jam judicatus est, qui non credit, secundum hoc, quod non credidit; et sicut credenti, si extrinsecus peccati allequid commiserit, salva fide, judicium manet, ita et non credenti, si quid boni operis gessserit, excepta infidelitate, remuneratio non peribit. Nisi forte quis aliquid grave et intolerabile velit objicere, ut dicat, eum qui peccat computandum non esse inter credentes, quia si credat quis, non peccat, si vero peccat ex hoc ipso arguatur, quod non credat. Sed haec, quam dura sit sententia nulli ambiguum puto.

Über die Rechtfertigung bat fic Or. nur im Comment. zum Romerbrief, fonft an feiner andern Stelle feiner Schriften, erflart. Er faßt den Begriff derfelben für gleichbedeutend mit Gündenvergebung, Begnadigung und fagt im Allgemeinen Diefes: "Die Rechtfertigung bat ihren Grund in der durch Chriftum gestifteten Berfobnung; ibn b. b. feine menschliche beilige Seele bat Gott jum Gnabenftubl bingeftellt, damit er durch bas Opfer feines Leibes, durch fein Blut, Gott mit den Dens fchen wieder verfohnete und ibn geneigt machte, Diefen ihre früheren Sunden ju vergebeu (vgl. G. 222, 226, 230); denn Gott ift gerecht, und der Gerechte konnte die Ungerechten nicht rechtfertigen: barum befchloß er den Dazwischentritt eines Berfohners, bamit durch ben Glaus ben an diesen diejenigen gerechtfertigt würden, welche es durch eigene Werke nicht konnten. - Diese Rechtfertigung burch ben Glauben erftredt fic obne Unterfchied auf Alle, die an Chriftum glauben, auf Juben und heiben, denn Alle baben gefündigt und mangeln bes Rubms por Gott. - Der Apoftel lebrt, bag ber Glaube allein jur Rechtfertigung hinreiche, alfo, daß einer, ber bloß glaubt, gerechtfertigt werben konne, auch wenn er tein gutes Bert gethan bat. Bepfpiele find: det Schächer am Rreuz, die Gunderin Luc. 7., der Bollner im Tempel und viele Aussprüche Jeju in ben Evangelien, in benen er bas beil lediglich vom Glauben, ohne Beruckfichtigung ber Berte, ableitet. - Allein es könnte fich Jemand dadurch, daß der Glaube zur Rechtfertigung allein hinreicht, jur Trägheit im Gutebthun verleiten laffen. Ginem folden erwiedern wir: Wenn einer nach empfangener Rechtfertigung unrecht thut, fo hat er ohne Zweifel bie Gnabe ber Rechtfertigung verache tet; benn nicht beshalb empfangt man Bergebung ber Gunben, bamit man fich auf's neue gur Greibeit im Gunbigen berechtigt glaube. Denn

Die Bergeibung wird nicht für die kunftigen, sondern für die vergangenen Gunben gegeben. Es wird fomit der Menich burch ben Glauben gerechtfertigt, welchem bie Berte bes Gefeges Richts jur Rechtfertigung mitmirfen. Bo alfo ber Glaube fehlt, ber ben Gläubigen gerecht macht. ba fonnen auch die Berte des Gefenes, ob fie icon gut ju fenn icheis nen, bennoch ben, ber fie thut, nicht rechtfertigen, weil fie nicht auf ben Grund des Glaubens gebaut find. Es wird alfo aller eigene Rubm ausgeschloffen, und ber gottlichen Gnade allein die Ebre gegeben." -Dies icheint nun Alles völlig ichriftgemäß; aber, fest Drigenes, bas Befagte wieder beschränkend, bingu: wenn es Rom. 3, 30 beißt: "Es ift ein Giniger Gott, ber ba gerecht macht die Beschneibung aus bem Glauben und die Borhaut aus dem Glauben," fo fen bier die Berfcbiedenbeit der Drapofitionen ju bemerten; aus bezeichne mehr bas Principielle, urfprungliche, durch die nachfolgende, (fecundare) Urface. Bollte nun Giner fragen: Durch wen diejenigen gerecht gemacht merben, die aus dem Glauben gerecht werben, und aus wem biejenigen, welche burd ben Glauben gerecht werden, fo fonnte man vaffend erwiedern: quod, qui ex fide justificantur, initio ex fide sumto per adimpletionem bonorum operum consummantur, et qui per fidem justificantur, a bonis operibus exorsi per fidem summam persectionis accipiunt. Ita utrumque sibi adhaerens alterum ex altero consummatur. In Rom, III, 8-11. 3m Folgenden wird bann ju dem Glauben Abrahams c. 4 bemertt, bag ein Glaube, wie ber feinige, nicht mit ber Ungerechtigkeit besteben konne, fo wenig ale bas Licht mit ber Finfterniß; wer an Chriftum glaubt, ift wiedergeboren und fündiget nicht, wer fündigt, beweift badurch, daß er ihm nicht glaubt; und meiter unten: initium namque justificari a Deo fides est, quae credit in justificantem et haec fides cum justificata fuerit, tamquam radix imbre suscepto haeret in animae solo, ut, cum per legem Dei coli coeperit, surgant in ea rami, qui fructus operum ferant; non ergo ex operibus radix justitiae, sed ex radice justitiae fructus operum crescit. - Go richtig auch Dieses ju klingen scheint, fo liegt ibm doch die im Folgenden wiederbolt ausgesprochene-Meinung au Grunde, daß ber Glaube erft durch das Singufommen der Berte ergangt und vollendet werden muffe; j. B. injusto non potest justitia reputari; justificat eos Chr. tantummodo, qui novam vitam exemplo ressurrectionis ipsius susceperunt; jedenfalls ift ibm bas innere Berhältniß des Glaubens jur Erneuerung und heiligung nicht völlig flat geworden, und Alles, mas er barüber fagt, tommt julest immer guf

per agnitionem fidei et per operum perfectionem. In Cant. Cant. p. 84; ... befonders in den B. B. c. Cels. ericeint dieß Berhaltnist fast durchaus nur als ein rein außerliches, und ob im Comment. ju den Rom. Alles hiehergehörige acht sep, läßt sich nicht entscheiden.

- S. 236 3. 2. Defhalb nennt ihn Orig. häufig πίστις εὐτυχής, im Gegensat zu dem Glauben der Heiden, π. ε΄τυχης, der durch ein ungunftiges Geschick, durch Beranlagung der Damonen, entsteht. c. Cela III. 38 ff.
- 5. 240 r) foll heißen in Rom. II, 13 alterum --- mortua, et ex operibus sine fide etc.
- E. 248 n, ee). Primo loco posse statuimus, secundo velle, tertio esse. Posse in natura, velle in arbitrio, esse in effectu locamus. Primum illud, id est posse, ad Deum proprie pertinet, qui illud naturae suae contulit: duo vero reliqua, hoc est, velle et esse, ad hominem referenda sunt, quia de arbitrii fonte descendunt. Quod possumus videre oculis, nostrum non est: quod vero bene aut male videmus, hoc nostrum est. Et ut generaliter universa complectar, quod possumus omne bonum facere, dicere, cogitare, illius est, qui hoc posse donavit, qui hoc posse adjuvavit, quod vero bene vel agimus, vel loquimur, vel cogitamus, nostrum est, qui haec omnia vertere in malum etiam possumus. Pelagius bep Augustin, de gratia Christi. c. 4.
- S. 249 a, b). Drig. grundet diese Ansicht auf 2 Cor. 5, 1 u. 2: "wir wiffen, fo unfer irdifches Saus biefer Sulle gerbrochen wird, daß wir einen Bau baben, von Gott erbaut, ein Saus, nicht mit Sanden gemacht, das ewig ift im himmel; und über bemfelbigen febnen wir und auch nach unferer Behaufung, die vom himmel ift, und und verlangt, damit überkleidet ju werden." Er unterscheidet zwifden oinia und oxinos, und versteht unter jenem den groben, materiellen Leib, un= ter diesen den feinen Rorper in ibm, (ben pfpchifchen Leib); ber Bau von Gott aber ift ber neue verklarte Leib, und bie Überkleidung die spaterbin erfolgende Auferstehung. - Es braucht nicht erft bemerkt ju merden, daß diefe Auslegung durch B. 4. wiederlegt wird; aber das macht die gange Drigen. Theorie etwas unklar, daß er zwischen diesen benden Leibern, der Sulle und dem neuen verflarten Bau nicht überall unterscheidet, sondern häufig beydes gang durcheinander fliegen läßt, wie de Pr. II, 11, und bag er ben Punft, von welchem die eigentliche Auferstehung eintritt, nicht bestimmt bezeichnet; indem er jenen Bildungs.

gang, den die Seele im andern Leben durchzugeben hat, balb sor (do Pr. II, 11. Tract. in Matth. XXX, 51) bald nach der Auferstehung verlegt (Hom. in Luc. XIV. in Num. XVII, 6), bald dieser daben gar nicht erwähnt.

S. 252 n, o). Erinnert an Ploton's Bbabon p. 81 : Eine Seele, welche gereinigt ben Rorper verläßt und nichts Rorverliches mit fic nimmt - eine folde Seele begibt fic, wenn fie ben Rorper verläßt, ju bem, mas ibr vermandt ift, ju bem Gottlichen, Unfterblichen, Bernunf. gen; babin gelangt, wird fie gludlich, vom Brrthum, von der Unwiffenbeit, von ber Burcht, von ben Leibenschaften und von allen menschlichen Abeln befreit, und lebt in Babrbeit mit ben Gottern. - Benn fie aber beflect und ungereinigt ben Rorper perläßt, als bie ftets mit ibm perbunden mar, und ihm allein gedient und geliebt batte: fo wird fie pon ber Gefellichaft bes Rorperlichen, bas fich ihr an und eingebilbet bat, nicht völlig geschieben. - Bas eine folche Geele im Tobe mit fic nimmt, bas muffen wir für etwas Zusammengefentes, Schweres, Erdie iches, Sichtbares balten, wodurch fie beschwert und wiederum auf biefe Achtbare Erde berabgezogen wird, fo daß fie bann an ben Dentmälern und Grabern umberirrt; an diefen erschienen icon oft ichattenartige Beftalten, welche folden Seelen angeboren, die fich nicht vollig vom Rorper losgemacht, fonbern etwas Sichtbares behalten haben, wefbalb fie auch gefeben werben.

## Beylage I.

Die Begründung der allegorischen Schriftaus. Legung und ihre Principien nach Drigenes.

Der Ursprung der allegorischen Interpretation verfiert fich in ein Dun-Fel. meldes auch die neueften Foridungen von Reanber, Gfrorer, Dabne und Anderer noch nicht völlig erhellt baben. Bir finden fie kange por Chrifto, gleichzeitig ber Sellenen und Juden; in einer fcon febr ausgebilbeten Bestalt aber tritt fie und in Philo entgegen, von bem fie bann meiter gu ben Alerandrinischen Rirchenlebrern übergegangen ift; Juffinus, Athenagoras, Theophilus und Clemens bebienten fich berfelben vielfach in ihren Schriften. Drigenes aber bat einen weit umfaffenbefn Gebrauch; als feine Borganger von ihr gemacht und jugleich ben Berfuch gewägt, einige, obwohl fcwantende Principlen für ihre Unwendung aufzuftellen. - Es ift bier nicht ber Ort, Die große Abnlichkeit nach: jumeifen, welche bie philonische Spootbefe von einem boboetten Schriftfinn, von ber theilweisen Unhaltbarteit des Buchftabens, von bem Princip ber Gottesmurbigfeit, und überhaupt bas gange eregetifche Berfahren Philo's mit bem des Drigenes bat; es genugt fur unfern 3med, bie Art und Beife, wie er ihre Ruthwendigkeit ju begrunden und wie er fie für Die Dogmatit anzuwenden fuchte, etwas naber ju beleuchten. Den Grundgebanken, auf welchem die gange Allegorie rubt, die Unnahme eines bovvelten Ginnes in ber beiligen Schrift, fest Drigenes überall voraus, ja er gibt es sogar als kirchliche Lehre an: quod per spiritum Dei scripturae conscriptae sint, et sensum habeant, non eum solum, qui in manifesto est, sed et alium quendam latentem quamplurimos. Die Infpiration bes Alten Testamentes grundet er auf die Gottbeit beffen. pon bem es zeuget find auf die in ihm geschehene Erfullung der prophetifchen Beiffagungen. Denn vor ber Erscheinung Chrifti, fagt er, mar es nicht möglich, unumftofliche Beweife fur bie gottliche Gingebung bes Alten Testamentes aufzustellen, aber feine Erfcheinung bat Diejenigen, welche bas Gefet und bie Propheten nicht fur gottlich ansaben, ju ber Plaren Uberzeugung bingeführt, bağ fie burch bimmlifde Gingebung (obeavie gagere) gefchrieben fepen. 3mar brangt fich jebem, ber bas Alte

Teftament mit Sargfalt lieft, ein unmittelbarer Ginbrud von beffen boberem Urfprung auf; aber bas Licht, bas von Chrifto ausgeht, bat erft bas Duntel, das auf Mofes lag, erbellt und ben geistigen Sinn, ben ber Buchftabe des Befetes verhüllte, jur Ertenntnig gebracht. - Die Bottlichteit des Reuen Testamentes beweist er binwiederum aus ber gottlichen Versönlichkeit Christi, aus der Erfüllung seiner Beikagungen, aus bem erhabenen Inhalt und den undergleichlichen, fittlichen Birtungen feines Bortes, aus bem gangen Fortgang feines Bertes. de Prine. IV. 1-6. Daben balt Drigenes den ftrengften Inspirationsbeariff fest und ertlart die gefammte beilige Schrift, im Einzelnen wie im Bangen, in Lehre und Geschichte, in jedem, auch in dem fleinften und unscheinbarften ihrer Theile und Ansspruche durch und durch fur Gottes beiliges Bort. "Die beiligen Schriften athmen eine Sulle des Beiftes und es Rebt meder in dem Gefen noch in den Propheten, noch in den avollose fchen Schriften irgend etwas, bas nicht von der gulle ber beiligen Dajefat berrühre. Rirgends findet fich ein Sehler oder ein Biderfpruch, denn Alles ift unter dem genaueften Benftand des beiligen Geiftes aufaczeichnet: nirgends etmas überflufiges und Dugiges, obicon Danches duntel scheint (in Matth. p. 428. Homil, in Jerem. IV.); jedes, auch Das einfachfte und icheinbar jufälligfte Bort bat feine tiefe Bedeutung, und es liegt nur an uns, wenn wir fie nicht finden (in Joh. XIII, 46. XX, 29. Homil. in Jerem. XII, 1. XXXIX. in Exod. I, 4). Das Mite und Reue Testament macht bierin keinen Unterschied; die Bropbeten batten biefelbe tiefe und umfaffende Erfenntnif wie die Apoftel; denn vermöge der enichie vorra Reistol maren ihnen die Augen Des Geiftes geöffnet und alle göttlichen Mpfterien aufgeschloffen. baben fe diefe unter der Sulle des außern Buchftabens verborgen und ibre theilweise Enthullung den Pneumatischen unter den Batern des Alten Bundes, ihre völlige der Beit der Erfüllung überlaffen (in Joh. VI, 2. 3. XIII, 46. c. Cels. V, 62). Das Alte Testament ift daber ein Borbild des Neuen; die Seschichte deffelben enthält eine allegorische Darftellung bes chriftlichen Lebens nach feinem Umfang und Fortgang, mit feinen Rampfen und Gefahren, Fortidritten und Rudichritten bis jur endlichen Bollendung; alles Ginzelne in ihr bat eine bestimmte Be giebung theils auf die wichtigften Momente in dem Leben Jefu, theils auf die verschiedenen innern Situationen in dem Entwicklungsgang ber Gläubigen, des geistigen Ibraels, theils auf die obere himmlische Belt (6. 240 u. 288). Eben fo ift es mit dem Gefes. Auch biefes bat, mit Ausnahme bes Defalogs, (Homil. in Num. XI) einen burchaus

bilblichen und vorbilblichen Charakter; es ist gleichsam das Modell des Neuen Bundes. Seine Anordnungen, seine Opfer, seine Sottesdienste, die Struktur der Stiftshütte, die Einrichtung des Tempels u. s. w.: Alles weist auf Spristum und sein Reich hin, Alles hat eine allegorische, auf das Künftige hinaussehende Bedeutung — symbolis, siguris ac formis allegoricis significat mysteria futura. — Über das Neue Tesstament, insonderheit die evangelische Seschichte s. S. 220. — Eine großartige Einheit zieht sich demnach durch die gesammten göttlichen Schriften hindurch; Altes und Neues, Allgemeines und Besonderes stimmt zusammen und gibt, wo es recht verstanden und gebraucht wird, den vollen, reinen Klang der göttlichen Musik. Die ganze Schrift ist Ein vollkommenes harmonisches Organon Gottes, dessen verschiedene Theile zusammenklingen, wie die Saiten auf dem Psalter in der Hand eines David (in Matth. II. Fragm.)

Wird nun aber die Schrift buchftablich und wortlich gefaßt, fo verschwindet Diefer Charafter burchgangiger Babrbeit, Gottesmurbigfeit und Einheit und es zeigt fich bagegen Bieles, mas unwürdig und gemein erscheint. Go ift es offenbar, bag icon die Schopfungsgeschichte, buchftablich gefaßt, viele Ungereimtheiten enthalt - "benn welcher vernunftige Menich wird glauben, daß ber erfte, zweite und britte Tag, Abend wie Morgen, ohne Sonne, Mond und Sterne gewesen fen, der erste sogar ohne himmel, ober daß Gott nach Art eines Landbauers den Garten Eben gepflanzt und einen fichtbaren und geniegbaren Baum bes Lebens darein gefest babe?" u. f. w., - daß die Gefchichte der Patriarchen, dem Wortfinne nach, eine Menge indecenter und Gottes unwürdis ger Dinge berichtet, daß überhaupt die gange Alt Testamentliche Befcichte voller Argerniffe, Unfittlichkeiten und Unmöglichkeiten bleibt, fo lange die buchftäbliche Auffaffung festgehalten wird. (De Princ. IV. Homil, in Exod. 1, 1. II, 1. 4. V, 1. VI, 8. Strom. X. Fragm. non valde eos juvat historia scripturae, qui sic eam intelligunt, uti scripta est. Quis enim non docebitur servire luxuriae et fornicationem habere pro nihilo, cum Judam ad meretricem legerit ingredientem et patriarchas habuisse multas pariter uxores? - - haereses quoque magis de carnali scripturae intelligentia, quam de opere carnis nostrae, ut plurimi existimant, substiterunt, - Multorum ergo malorum occasio est, si quis in scripturae carne manot.) Richt anders verhalt es fich mit bem Gefes. "Biele einzelne Gebote Mofie find theile miderfinnig, theile unmöglich ju erfullen, g. B. das Berbot, Geger ju effen, einen Bochirsch, ein Thier, das gar nicht

eriftiren fann, ju opfern, am Sabbath teine Baff ju tragen u. bergi. (de Princ. IV, 17); viele widerstreiten geradezu ber Bernunft und ichaben bem Christenthum; haer enim (bie Opfergefege) nisi alio sensu accipiantur, quam litterae textus ostendit, sicut saepe jam diximus, cum in Ecclesia recitantur obstaculum magis et subversionem Christianae religioni quam aedificationem prastabunt. Hemil, in Levit. V. 1. - Si adsideamus littérae et secundum hoc, quae in lege acrinta sunt, accipiamus, erabesco dicere et confiteri, quia tales le ges dederit Deus. Videbuntur enim magis elegantes vel rationabiles hominum leges. v. g. vel Romanorum, vel Atheniensium. -Das Nämliche gilt von manchen Aussprüchen und Geschichten bes Reuen Teffamentes. vgl. G. 219. Aber nicht nur Gottes Unmurbiges, auch Biberfprüche tommen in ber Schrift vor. 3m Alten Teffamente überall; im Reuen, 1. B. in ben Berichten ber Evangeliften über Johannes ben Täufer. Denn mabrend bas Evangelium Job. 1, 23 bem Tänfer bie Borte bes Befaias "ich bin die Stimme eines Bredigers" in ben Mund legt, als waren es feine eigenen, ftellt fie Marcus, als Morte bes Propheten an ben Anfang feines Evangeliums: mabrend bas Evangelium Johannis die folgenden Borte bes Propheten : "Bereitet ben-Deg bes herrn ic." gang wegläßt, baben fie Dattbaus und Darcus pollftändig, letterer fügt fogar ein Citat aus Maleachi bingu: wie fie denn überhaupt in der Anführung jener Jesaianischen Stelle mehrfach Differiren. - Ferner, bey Matthaus wird die Monge Des Boltes, bas bem Täufer hinausgieng, von den Pharifaern und Sabducaern, die gleichfalls ju ibm tamen, bestimmt unterschieden, und ber Buruf "3br Diterngezüchte ic." nur auf lettere bezogen, ben Lucas aber auf bas game Bolf.' - Auch in den Erklärungen des Täufers über fein Berbaltniß ju Jesu finden fich bebeutende Differenzen; benn ber Mattb. 3, 11 fagt er: oux eimi maric, ben Joh. alioc, mas keineswegs basfelbe ift; ben Matth. Barrara, ra unodhuara, ben Marc. und Job. Avoas ror iuarra - und es ift offenbar etwas Anderes, die Soude nachtragen, indem fie bier ja icon von den Sugen geloft find, und etwas anderes, fich nieberbuden und den Riemen derfelben auflofen -Bey Luc. heißt es: rer imarra rar imodination, ben Joh. rou Inodunatoc, was bendes wieder ziemlich verschieden ist (in Joh. VI. Roch größere Schwierigkeiten bat die Beitbestimmung 5-15. 8). über die Versuchungsgeschichte Denn diese schließt sich nach den Synoptifern unmittelbar an die Taufe an, bann folgt fogleich die Reise nach Rapernaum in Galilaa (Matth. 4, 11) und zwar, wie ausbrudlich ange-

geben wirb, in Folge ber Dadricht von der Gefangennehmung bes Täufers. Rach Johannes bingegen mar Jefus am fechften (beitten) Tage nach ber Taufe in Rana auf ber Sochzeit, gieng von ba nach Ravernaum, bernach auf's Beft, wo ibn Nicobemus besuchte, und fodann in's Judifche Land (Job. 3, 22), wo Johannes nach taufte, "benn et war noch nicht in's Gefängniß geworfen." Es icheint also nach Johannes ber piersigtagige Aufenthalt in bed Bufto und bie Berfuchung gar nicht flatt gefunden zu haben; und Korwiderfprechen fic auch die übrigen Angaben (in Joh, X. 1-4. Man glaubt beren Strauß S. 43, 49. 54. gu boren!) .- Gin weiterer auffallenber Biberfpruch findet. fich in ben Angaben über die Tempelreinigung, die von Johannes an den Amfang ber öffentlichen Burfamteit Jefu gefest, von ben Synoptitern an's Ende berfelben verlegt wird (in Joh. X, 15 Strauf f. 84). Auch die Geschichte feines Gingugs in Jerufalem enthalt, buchftablich genommen. innere Biberftuche, - benn wie past das Efelsfüllen ju bem bimmlifchen Ronig, wie überhaupt biefer gange Aufzug mefeiner Berrlichkeit? Das Damliche gilt von einzelnen Ausfprüchen bes Erfolers in ber Bergprebigt (G. 219), von feinen Erflarungen über bas fünftige Leben (bie wörtlich verftanben, ben groben fleischlichen Chilianismus beforbern) und von manden andern Abschnitten des Reuen Teffaments. - - Will man daber die beilige Schrift blos buchstäblich verfteben, fo gerath man auf eine Menge von Schwierigfeiten, Ungereimtheit und Differengen. Die fich mit ihrer Göttlichkeit und Gotteswurdigkeit burchaus nicht pertragen. Es bleibt somit nur die Babl; entweder den Glauben an ibre durchgangige Göttlichkeit. aufzugeben - benn Unwurdiges und Widere fprechendes tann unmöglich göttlichen Ursprungs fenn - ober zur Unnabme eines tiefern, gebeimen, im Buchftaben verbullten Ginnes feine Buflucht zu nehmen, wodurch bann von felbft alle Schwierigfeiten fic lösen. in Joh. X, 2. die rur wegt rourer and suar anexuçdas ir मार्वे मार्थे हुन मार्थे हे मार्थे क्षेत्रका के मार्थे मार्थे मार्थे मार्थे मार्थे मार्थे मार्थे मार्थे मार्थे έυαχγελίων πίστεως, ώς εὐκ άληθων, εὐδε θειστέρω πνεύματι γεγραμμέρων η έπετετευγμένως απομυνμοίνου θέντων. Bg. den Schlug Diefes Capitels.

Dieß ift um: so nothwendiger, da viele Schriftsellen ausbrucklich darauf hinweisen, 3. B. 1 Kor. 9, 9. 10, 1 ff. Galat. 4, 21 ff. Ephef. 5, 31 Hebr: 8, 5. 10, 1; da Jesus und seine Apostel selbst das Mite Teskament geistlich deuten, und die ganze Einrichtung der Bibel darauf hinzweckt (c. Cels IV, 48—50). "Denn der göttliche Logos hat es absichtlich so angeordnet, das mitten in das Geset und die Geschichte hinein gleichsam

Aegernisse, Anflöße und Unmöglichkeiten eingestrent wurden, damit wir nicht beym Buchstaben steben bleiben und so entweder ganz von der heilslebre absielen, oder boch des göttlichen Inhalts verlnstig giengen. Es ist der hauptzweck der Schrift, das Geistige und Ewige in der hülle der Geschichte darzustellen, und dazu hat sie theils wirklich Geschehe nes, da wo es zu dem geheimen Sinn paste, benüht, theils auch, wo keine der Entwicklung des Geschigen entsprochenden Thatsachen sich vorsanden, Ungeschehenes imwolze Geschichte eingewebt; und bald sind wenige Stellen eingestreut, die dem Leibe (Buchstaben) nach keine Wahrheit haben, bald mehrere. Bg. S. 221 n. t.) Die allegorische Auslegung aber hat die Aussgabe, Beydes zu unterscheiden und wiederum in seiner höhern Wahrheit zusammenzusafen, wodurch erst der ganze volle Sinn gewonnen wird, überhaupt den Geist im Buchstaben auszusinden n. s. w., wie S. 43 entwickelt ist. Bg. de Pr. IV, 19. in Joh. X, 3. in Matth. II. XVI, 12. Hom. in Num. XI, 1.

Auf diese Beise fucht Origenes die Rothwendigkeit der Allegorie an begründen; es fühlt fich jedoch überall durch, daß er keineswegs erft burch die oben bezeichneten Schwierigfeiten ju ber Annahme eines dop: velten ober mehrfachen Schriftfinns veranlagt morben: ift, fonbern ibn überall icon als eine anerkannte Sache, ja als einen Blaubensartitel poraussest; wie er denn haufig nur defhalb Bedenten gegen ben Bortfinn erhebt und Schwierigkeiten in den Tert bineintragt, um fic Gelegenheit jur Anwendung der Allegorie ju verschaffen. Dies zeigt fich befonders deutlich in feinen homilien über bas Alte Teftament, in feiner Erklärung ber evangelischen Geschichte und ber Varabeln. hier ift es ihm nämlich nicht genug, den von Zesu felbft angedeuteten, verborgenen Sinn aufwsuchen, er bemicht fich noch außerdem, eine Denge von Besiehungen und Einfällen, auf welche fonft wohl fcwerlich Semand gerathen mochte, bineinzuerklaren, und fo aus dem einfachen Gleichnis baufig ein doppeltes und breifaches ju machen. Seine Ausbeutungen ber epangelischen Geschichten aber find größtentbeils is unnatürlich und abae schmackt, daß er sie selbst nicht versucht baben könnte, wenn er nicht eben durch jene Boraussepung dazu verleitet worden mare. — Zum Beleg moge Folgendes dienen: Rachdem er (f. oben G. 314) auseinandergefest bat, daß die Angaben der Evangeliften über den Täufer nicht übereinstimmen, und daß es etwas Anderes fen, bie Schube ju tragen, und die Schuhriemen aufzulosen, fährt er fort: Da nun gleichwohl keiner der Evangeliften irrt oder lügt, fo muß Johannes Bendes an verschiedenen Beiten und in verschiedenem Sinne gesagt baben; benn bie Evan-

geliften bruden eine und biefelbe Sache nicht auf verschiedene Beife aus. Es ift nun allerdings etwas Großes, fich ju ber leiblichen Seite feines Befens berabzubuden und alle Dunkelheiten bes Bebeimnifies feiner Menfcmerdung ju lofen, welche gleichfam ber Schubriemen feis ner Rufe find. Denn bas Band ber Dunkelbeiten ift Gines, gleichwie auch der Schluffel der tiefern Erkenntnig Giner ift, welche felbft ber Größte unter den vom Beibe Geborenen nicht durch fich felbft ju lofen oder ju eröffnen vermag, indem Chriftus allein dieg verleibt, welchen er will. Wenn aber die Stelle von den Schuben einen moftischen Ginn bat, fo ift auch diefer nicht ju übergeben. 3d vermuthe nämlich, bas ber eine von den Schuben bie Menschwerdung des Sobnes Gottes andeute, ber andere aber die Sollenfahrt und ben Sinabgang ju bem Genif im Geifte; wovon Pf. 16, 10 und 1 Petri 3, 18-20 bandelt. -Wer nun die Grunde dieser beiden Herablassungen (inschuser) geborig barftellen tann, ber ift murbig, bas Band ber Schube Jefu gu lofen, indem ein folder fich felbst im Geiste vom himmel und von den Gebeimniffen ber Gottheit. Chrifti berabbeugt ju feiner Erscheinung im Fleisch und zu feiner Menschbeit, bie er um unsertwillen anschuhte, (onedieuro. Anspielung auf onechward)! In Joh. VI, 18. — Bg. X, 17. 18. Einzug Refu in Jerusalem; in Matth, XVI, 9-14. Die beiden Bline den. -

Der Sinn ber b. Schrift entspricht ben breien Theilen ber menfchlichen Ratur; wie der Menich aus Leib, Seele und Geift besteht, fo bat auch die Schrift einen breifachen Ginn, einen fomatischen, pfychifchen und geiftigen; ober, mas daffelbe, einen biftorifchen, moralischen und mystischen. de Princ. IV, 11. Homil in Levit. V. 1. 5. Der bistorifche ift ber Wortsinn; ber morglische begreift Alles, was fich auf das fittliche Berhalten des Menichen, auf Bufe, Betehrung, Bandel bezieht, sammt den dabingeborigen Geboten und Lebren; der muftifche oder geiftige befaßt bie Ibeen, die in ber Sulle bes Buchstabens nice dergelegt find, überhaupt bas Emige und Überfinnliche, die gottlichen Gebanten, beren Darftellung bas Geschichtliche, Irbifche, Erscheinende ift. -Der geistige Sinn gebt burch bie gange Schrift bindurch. Jede Stelle bat einen pneumatischen, nicht aber jede auch einen buchstäblichen Ginn. Als oberftes Princip, wornach ju entscheiden, mas bloß geistig ober buchftablich und geistig jugleich gefaßt werden muffe, ftellt Drig. die Gottesmurdigkeit auf. Bo ber Bortfinn ber reinen Idee Gottes entspricht, ba ift er bevaubehalten und mit dem geistigen ju verbinden, wo nicht, ba ift er gang aufzugeben. Außerdem giebt er noch zwei

Merkmale fur das geistige Berftandnif ber Schrift an; in Beziehung auf ibren gesetlichen Theil: was als "Geset," (wahrscheinlich Eeremonien- Befen, Cultus, gottesbienftliche Ginrichtung) bezeichnet mirb, ift rein allegorifch, mas unter bem Ramen "Gebot, Recht, Befehl" auftritt. ift junächft nach bem Buchstaben ju faffen; in Beziehung auf den biftorifchen und prophetischen Theil: mas die Geschichte bes Bolkes Gottes auf Erden und der übrigen, in der Schrift ermabnten Bolfer, Begebenbeiten, Localitäten, Ramen u. dgl. betrifft (S. 288), bas ift Borbild theils der Rirche Christi auf Erden, theils ber oberen, bimmlischen, gei-Rigen Welt. (vg. die praefatio ju T. II. Opp. Or. ber Parifer Ausgabe. Mosheim p. 632-657. Reander a. a. D. 633). - Es leuchtet indeffen ein, daß Diefe Principien der grenzenlofen Billfuhr ber Allegorie feinen Ginhalt ju thun vermochten. Die 3bee ber Gottesmurdigfeit ift bei Drig, felbft nur eine subjektive, nicht erft aus ber Schrift berausentwickelte, fondern eine vorgefaßte Unficht; beshalb tonnte auch ibre Unwendung in ben meiften Fallen nur dazu bienen, feine Borausfegun. den in die Schrift hineinzutragen, und jener Billführlichkeit feiner Ere gefe, bie bas große, einfache Schriftwort verflüchtigt und ben bistorischen Boden ber göttlichen Dffenbarung untergrabt, einen Schein bes Rechtes In geben.

Ohnerachtet diefer großen Berirrungen, die er mit den neueften Anwalten der mythischen Unficht von ber biblifden Geschichte theilt, unterscheidet er fich doch noch immer bon ihnen und zwar zu feinem Bortheil, in mehreren wesentlichen Punkten. Er ift noch nicht fo weit getommen, bie Pietat gegen bie b. Schrift abzuftreifen, er ift vielmeht von Chrfurcht gegen fie erfüllt, er will tein Jota bon ibrem gottlichen Inhalte aufgeben, ja felbst feine allegorischen Eräumereien baben immet jugleich ben 3med, fie ju rechtfertigen und ju vertheibigen. Er er Pennt ferner die hifterifche Perfonlichteit bes Erlofers unbedingt an, er läßt bie geschichtlichen Thatsachen feines Erlösungswerkes, fein Leben und Leiben, feinen Tob und feine Auferstehung in ihrer Bahrheit und Bebeutung gelten, er betrachtet bie evangelische Gefchichte mit wenigen Musnahmen als eine Darftellung wirklicher Fakta, Die nur zugleich noch eine höhere geistige Beziehung baben, er ift weit entfernt von bem Grundfag, daß Etwas desbalb unwahr fen, weil es munderbar ift; Die Realität der Bunder fieht ihm im Gegentheil über feden 3meifel erbaben, fie ergibt fich ibm von felbft aus bem Glauben an bie Gottlichfeit beffen, ber fle thut. - In so fern fleht er also noch welt binter bem Standpuntt der fogenannten "fortgefdrittenen Bildung" jurud und die

Freunde destelben haben nicht febr mobl gethan, fich auf ibn, als auf ihren Borlaufer, ju berufen; fie fallen damit in ihr eigenes Gericht; fie konnten in manchen feiner Ausspruche ein scharfes und gerechtes Urtheil wie ber fich lefen, fie konnten fich inebesondere von ibm über die Folgen belebren laffen, die ihr Berfahren mit der b. Schrift nothwendig baben muß. "Denn, fagt Drigenes, wenn Giner allzuleichtfertig auf fich vertraut und das Gebeimnis der Beisheit Gottes, als bes im Anfang ben Gott und Gott sependen Logos, und die Nothwendigkeit, diese Schrife ten im Sinne des Logos und Gottes und in feiner Beisbeit ju erforichen und zu verfteben, nicht anerkennt: ber muß nothwendig auf fabels hafte, alberne und träumerische Auslegungen gerathen, und fent fich ber Gefahr der Berfundigung aus. Darum erinnere ich an die Barnung des Predigers (5, 1): "Gile nicht vor Gott ju reden, benn Gott ift oben im Simmel, bu unten auf Erden, barum lag' beiner Worte menia fenn." Es ziemt fich ju glauben, bag auch nicht ein Jota in ber Schrift leer von der Beisheit Gottes fen; benn ber bem Menfchen befohlen bat: "du follft nicht leer vor mir erscheinen," wird noch viel meniger selbst etwas Leeres reden. Aus feiner Fulle nahmen die Propheten, wenn sie sprachen, und darum weht in Allen die Fülle und ist Nichts in ber Beiffagung, ober im Gefet, ober im Evangelium, ober bem bem Apostel, das nicht aus feiner gulle mare. Und deghalb mehet barin die Fülle für die, welche Augen haben zu seben und Ohren zu boren, und einen Ginn für den Wohlgeruch, der aus der Fülle weht. Benn bu aber beym Lefen der Schrift auf einen Gedan. fen ftopeft, ber ein Stein bes Anftopes und ein gels des Argerniffes ift, fo gieb bie hoffnung nicht auf, bag auch diefer einen Ginn enthalte. Alsbann wird das Wort an Dir mahr werden: "Wer da glaubet, ber wird nicht zu Schanden werben; " zuerft glaube, fo wirft bu unter bem vermeintlichen Unftoge viele beilige Fruchte finden." (Fragm. aus der Philokalie, bas bei de la Rue fehlt, nach Schnigers Uberf.) — Gang besonders muß ich bier noch julest gegen das Lob protestiren, das herr v. Ammon a. a. D. bem Drig, wegen feiner hermeneutischen Principien ertheilt. Durch sie, sagt er, babe sich dieser Rirchenlehrer vorzugsweise um die Fortbildung des Christenthums jur Weltreligion verdient gemacht. Zwar sey die Annahme eines dreifachen Sinnes in der h. Schrift ein blopes Gedankending; es sey widersinnig, ja eine exegetische Taschen: ipielerei, zuerst die Göttlichkeit eines Buches thatfächlich hinzustellen, und dann das Göttliche erft burch eigene Inspiration (?) in dasselbe bineinjutragen. - Aber bas fen bas Große und Berdienftvolle, daß dem

Drig, ber bamals beliebte bermeneutische Ranon "bag auch wiberfpredende Lebrfage, im Ginne bes b. Geiftes gefaßt, gleich mabr feyn konnten," ein Abscheu und Greuel mar (wo bat je die alte Rirche biefen Ranon aufgestellt? fie bat vielmehr gefagt, bag ich ein bar widerfpredende Lebrfage, im Ginne des b. Beiftes gefaßt, alfo richtig verftanben, aufborten, Biderfpruche ju fenn; benn wirkliche gab auch fie nicht au); bag er fich begbalb gebrungen gefühlt habe, das Subjektive bes Bibelfinnes in ein richtiges Berhaltniß ju bem Objektiven ju fegen (als ob nicht bevdes bereits von vorn berein im besten Berbaltnif gefanden mare, und nicht eben Orig. feine subsectiven Meinungen - wie 5. v. A. S. 93. 95. selbst jugiebt — in die objektive Babrheit des Schriftsinnes bineingetragen batte), jenes aus dem Systeme ganglich ausjufdreiden, baburch alle Biderfpruche aufzuheben und bie Dunkelheit felbftersonnener Dofterien (von wem ersonnen?) in dem reineren Lichte der emigen Offenbarung aufzuklären. - Dieg fep bas große Berdienft bes Drigenes; und bennoch nennt v. A. felbst die Operation, die er hierbei angewendet, nämlich die allegorische Interpretation, einen frommen Betrug p. 98. Aber, fabrt er fort, eben biefe Grundfate bes Drig., nach welchen er die b. Schrift für inspirirt ansah und boch einen Theil des Schriftwortes, buchstäblich gefaßt, für unbaltbar, fabelhaft, finnlos erklarte, und eben biefe allegorische Auslegungsweise babe bas Gute, daß sie jene voreilig angenommene Inspirationetheorie unschädlich macht und die ganze Schriftgelahrtheit unter die Leitung der Bernunft ftellt; benn es zeige fich bier die Inkonsequenz bes Supranaturalismus, ber an Theopneuftie glaube und boch die allegorische Schrifterklärung verwerfe; ja fie habe fogar den bedeutenden Borjug, daß fie die Eregese unter die Leitung weiser Schriftgelehrten (bie mahrscheinlich bie Theopneuftie nicht glauben) bringe; benn leiber habe die, auch bem Bolfe eingeräumte Freibeit feinen Glauben aus der Schrift felbft ju fcopfen, bittere Früchte getragen und ben unwiffenden Laien einen Duntel eingeflöst, ber alle Bande ber protestantischen Rirche aufzulöfen drobe. (Go urtheilt einer ber gelehrteften und berühmteften protestantischen Theologen. Er verdächtigt die protestantische Freiheit der Laien und rubmt es ber Drig. Exegese als ein Berdienft nach, daß fie dabin gewirkt habe, die Göttlichkeit ber b. Schrift in Diffredit ju bringen und das Fundament, auf bem unfre Rirche ruht, ju untergraben! Gewiß - Drig, felbft, ber jedes Bort ber b. Schrift mit Ehrfurcht als ein gottliches Zeugniß betrachtete, murde ein folches Lob als den bitterften Tadel mit Abscheu von fic gewiesen haben.) Run - fahrt der herr Berf., - ohne daß man

eigentlich mehr recht fieht, von wem die Rede ift - fort, nun feb ber mabren Theologie ihre Stelle gesichert, aller Aberglaube, alles Mythifche aus der Schrift entfernt, alle Biffenschaften dem Glauben ginsbar, alle boamatischen Fesseln (o gludliche Freiheit!) gelbst; Die Schatten finken. - ber belle Tag bricht an, etc. - und fo fohieft die Abbandlung - ,, man muß die Schriften des Drig, nicht gelefen baben, menn man unerinnert fenn fann, daß icon der erfte philosophische Begrunder bes Softems ber alten Rirche auch ber Rfitifer und Reformater aller im fechszehnten Sahrhundert verworfenen Irrthumer war!" Bas fof man nun dazu fagen? die Reformatoren haben die Bermifchung ber Obilosophie und des Christenthums verworfen! die Reformatorat baben einen auten Theil ber Drigen. Lehrfage verworfen, Die Reformatoren baben insbefonbere bie hermeneutischen Grundfage bes Drig. verworfen und dagegen ben Canon aufgestellt: "sonsus literalis, ber thut's" und doch foll Origenes ihr Borlaufer gemefen fenn! Dan lefe nur den gangen Abschnitt de naevis Origenis in den Centurien, man bore Luther's eigenes Urtheil, "Drigenes ift faft ein gurft und Ronig über die Alleaorien und hat die ganze Bibel durchaus voller folder beimlicher Deutungen gemacht, Die benn nicht eines Dred's werth find. Die Ura fach ift biefe, bag fie alle ihren eigenen Dunkel, Ropf und Deinung angeseben, und nicht G. Paulo gefolgt haben, der da will ben b. Beift darinnen handeln laffen." Balch Bd. III. p. 1032 und noch ftarker Bd. XIV. 192. "Derhalben ich auch mit großem Unwillen mich verwundert. wie St. hieronymus den Namen Rirchendoftor und Drigenes der Rirchenmeister nach ben Aposteln verdient haben, fo man boch nicht leichtlich bev ihnen brei Beilen finden mag, da fie von ber Gerechtigkeit bes Glaubene lebren, auch diefer beiden Bucher nicht einen Cbriften machen könnten, alfo flattern fie umber mit Allegorien von den historien, oder laffen fich einnehmen und verführen von bem gleißenden Schein der guten Berte," VIII. p. 1934 ... Dier. u. Drig. haben in biefen Studen folden großen unmäßigen Schaben angerichtet, bag es mit feinen Borten genugfam ju fagen und ju beflegen ift., Ba. I. 1434. II, 818. IV, 1672. Wider bas Allegorifiren -

1 12 1 11 1

## Benlage II.

Der Neuplatonismus in feinem Berhaltniß zu Drigenes.

Der Neuplatonismus ift eine nothwendige Erscheinung in der Entwicklunasgeldichte bes menfchlichen Geiftes. Die Philosophie ber alten Belt batte ihren Rreislauf vollenbet; ber endliche Geift batte in einer langen Reibe großartiger Berfuche feinen eigenen Inbalt entwickelt, er batte gezeigt, wie weit er es aus eigener Bernunft und Rraft au bringen permoge; er mar der Babrbeit allerbings naber gefommen, aber gefunden batte er fie nicht, und tonnte fie auf diefem Bege nicht finden, weil fie nicht in ihm felber ift. Run am Schluffe überblicte er noch einmal die burchlaufene Babn, betrachtete fritisch bie gewonnenen Refultate und erkannte bas Ungenugende und Unfichere berfelben; fo tam er ju der Überzeugung, daß auf dem Bege feines bisberigen Berfahrens das Absolute nicht zu erreichen sev, er machte bie Erfahrung bes Buchs der Beich. c. 9, 16 ff., er verzweifelte an der Babrheit. Er wurde Stepticismus. Affein er konnte auch an biefem Punkte nicht fteben bleiben; das ihm eingeborene Berlangen nach Babrbeit treibt ibn unaufbaltfam weiter; er nimmt einen neuen Ahlauf, er macht ben fühnen Berfuch fich gleichsam burch einen Sprung in Die Babrbeit bineinzuperfenen und bas Absolute, bas fich ihm burch bie bisberige Detbobe gu philosophiren nicht aufschließen wollte, burch unmittelbares Anich auen zu ergreifen. Dieß ift ber Urfprung bes fogenannten Reupla tonismus, und damit ift jugleich fein eigenthumliches Befen bezeichnet. -Bie nun diefe Bhilosophie die lette bedeutende Erfcheinung des benfenden Beiftes in der alten Belt ift, fo nimmt fie auch die Refuttate aller porhergebenden, besonders ber platonischen, ber ariftotelischen, auch ber foischen Philosophie in sich auf; ist aber deßhalb kein bloßes Aggregat des Früheren, sondern felbst eine neue Gestalt ber Philosophie, mindeftens ein Bersuch, die mannigfaltigen, jum Theil widersprechenden Momente ihrer gesammten bisherigen Entwicklung in einer böbern Einbeit zusammenfaffen und ju begreifen. Sie unterscheibet fich aber jugleich mefent

lich von allen frühern Erscheinungen der Philosophie dadurch, daß sie nicht von Unten nach Oben, nicht durch die Natur zum Seift, nicht durch dialektische Entwicklung zu dem Letten, Absoluten zu gelangen strebt, sondern dieses als das schon Sewisse, ja als das Allergewisseste, als das dem denkenden Geiste unmittelbar Gegenwärtige an die Spite stellt, und von da aus zu den Manifestationen dieses Höchsten in der West und im Menschen herabsteigt. Ihr Mittelpunkt ist die Idee des volle, in welchem das an sich verdorgene Absolute offenbar, und das Denken mit dem Gedachten (vontov), Eins ist.

Bey Philo, in dem uns diese Gestalt der Philosophie querst entgegentritt, ist der Platonismus vorherrschend und die Spekulation schließt sich an's Alte Lestament an; bev Plotin, dem Bollender dieser Richtung, vertiest sie sich in sich selbst. — Der solgende Abris beabsichtigt keineswegs für eine Darstellung ihrer bevderseitigen Systeme zu geleten, er will nur diesenigen Seiten hervorheben, welchen Origenes einen Einsluß auf seine Auffassung der christlichen Lehre gestattete. Es ist dies weniger der allgemeine Grundcharakter sener Philosophie, als einzelne Momente derselben; und die Berweisung auf die treffenden Stellen seines Systems wird hinreichen, um diesen Einsluß nachzuweisen. \*)

Philo geht von dem Grundsag aus, daß es ein doppeltes Princip in der Natur der Dinge, ein thätiges und ein leidehdes gebe, (7d pur Spartugion airion, 7d di na Intus,) Gott und die Materie. — Gott ist das reine Senn, dan, 7d de, das Absolute, Bolltommenste, welches eben deshals in seinem Wesen unveränderlich und unwandelbar (argenton 7d Fion, denn das Volltommene schließt jede Ab- und Junahme aus), völlig in sich selcht beschlossen und ledigelich auf sich bezogen ist (7d yag de, 3 de even, das Wolltommenste der Grund seiner selbst, dader ungezeugt (darfenntag), und zugleich die Urssache alles Andern; mit sich erfüllt — die absolute Ville — selbst genugs sam und Keines bedürftig, während Jegliches seiner bedarf (adre 7ag kaurou nangezeugt nach völlig affesties und absolut frei. —

<sup>4)</sup> Bu Grunde liegen Gförers Urehriftenthum, Dabne's Rubifch Aler. Religions-Obilosophie 2c. Einzelne treffliche Bemerkungen über die verschiedenen Elemente, ans denen das philonische Gustem zusammengeweht ist. f. th. Gtud. u. Krit. o. Ulmann. 3. 1832. 1 heft: von Erenzer.

Das Erfle, welches ber Grund alles Andern ift, fann nichts Bufammengefentes, aus mehreren Rraften oder Theilen bestehendes, es muß vielmehr feinem Befen nach burchaus einfach und eins, die Ginbeit felbit, die Monas, ja vielleicht noch über die Monas erhaben feyn, (δ θιὸς μόνος έστὶν καὶ εν, οὐ σύγκριμμα, φύσις απλή. Leg. Alleg. b. Mang. I, 66 & Moras, To ev. - Bg. Drigenes, oben S. 102. Der Begriff der absoluten Ginheit fchlieft nun alle Beftimmungen und Eigenschaften aus, und ift alfo Gott, als die folechthin einfache Natur, auch ohne alle Qualitäten, das vollig gestaltlofe, unbeftimmte, reine blofe Genn, das Allerabstraktefte, das nichts von Allem, mas eristirt, ift (anoioc & Deoc & yag n noiornra olomevoc exer tor Seor, में un eva eivat - - adinei. Leg. alleg. ψιλή ανου χαρακτήρος ή υπαρξίς. - Wenn gleichwohl Philo zuweis len fagt, Gott fen das abfolute Gute, das Leben, die Beisheit u. bal., so hebt er dieß doch alsbald wieder auf, indem er erklärt, er sen mehr und besser als dieses Alles: ugelrown û agern nat ngelrown û êmiστήμη και κρείττων η αυτό ταραθόν και αυτό το καλόν. de opif. mundi. Bg. Dr. G. 103. - Es ergibt fich aus dem Bisberis gen von felbft, daß diefer Gott für den Menfchen an fich völlig unerfaß: lich und unbegreislich (anarahunroc, anegeronroc) in ein undurchdrings liches Duntel eingehüllt fep, baber auch mit feinem Namen genügend bezeichnet, eigentlich gar nicht ausgesprochen werden konne (anarorogeastog R. appuroc). Die einzige Bezeichnung, die feinem Befen entspricht, ift bie des Sependen, nach Erob. 3, 4. o wr, to or, to ortwe ov. Ba. Drig. G. 104. Alle bilblichen, anthropomorphischen Ausbrucke in ber Schrift find Affommodation an die menfchliche Schwachheit; baber diefelbe Polemit gegen bie buchstäbliche Auffaffung wie nachber ben Drigenes.

Das andere Princip, das Leidende, ift die Dan. Es geht bem reinen und heiligen Gott als absoluter Gegensatz gegenüber; benn wie dieser das er ift, so ift die Materie das Negative, das Nichtseyn, san ör, wie dieser die Zulle ift, so ift sie das Leere, Todte, ich möchte sagen, das Dunkte, Gestaltlose, das aber doch, als das Entgegengesetzte des Seyns, selbst ein Positives, als das Entgegengesetzte des Guten und Göttlichen, das Schlechte und die Quelle des Bosen ift (s. dagegen Or. S. 177). Philosossheriet sie ganz so wie überhaupt die Platoniker; er nennt sie das Substrat aller bestimmten und gestalteten Dinge, den Grundstoff der Welt, der zwar an sich Anosoc, gleichwohl aber aller möglichen Bildungen fähig sit, u. dessen Grundkräfte die Elemente sind. — Um nun beyde, an sich geschiedene und außer aller Berührung stehende Principien

mit einander in Berbindung ju bringen, um bas Leere ju erfullen und Das Gestaltlofe zu gestalten, nimmt Philo eine Art Emanation aus bem Urgrunde an. Das Absolute, fagt er, bleibt nicht in fich felbst; ber unendliche Geift erzeugt aus fich eine Fulle von Gedanken, welche als gebachte zugleich mabrhaft fevende find; bas Urlicht fendet gleich ber Sonne Strablen von fich aus (antivoBodei, megidalumei er nunde), läßt lebenbige Brauer, Potenzen von fich ausftromen und zum felbstftanbigen Dafeyn getangen. Diefe Potengen betrachtet nun Philo bald mehr platonifch, als Ideen, als die Urbilder alles Gevenden, als ben Beltgeban-Pen oder den nos peoc vontos, bald mehr orientalisch, als wirksame, perfonliche Rrafte, die den Beltvfan realifiren und ordnend und bildend Die Materie durchdringen, bald mehr an die Schrift fich anschließend, als Engel; bald faßt er bendes jusammen und bezeichnet fie als die urbildlichen und weltbitbenden Rrafte. Je nach ihrer Birtfamfeit theilt er fie bann weiter in die gutige, weltbildende, und in die weltbeberrichende, ordnende, ftrafende Avalus, welchen benden er bann wieder eine Menge anderer unterordnet.

Der Inbegriff Diefer göttlichen Gedanken, der Mittelpunkt diefer gottlichen Rrafte ift ber Logos, der Berftand Gottes, ober bas gottliche Denfen felbft, bas von feinem Inhalte, bem Gedachten, nicht verfchieden ift. Den Ausbruck Dogos fand Philo bereits vor, und jog ibn wahrscheinlich beghalb bem gewöhnlichern, volle, vor, weil er fich einerfeits naber an das Alte Teftament, nach welchem das gottliche Sprechen jugleich ein Schaffen ift, anschloff, andrerfeits aber jene Duplicitat bes Borbildlichen und Beltbildenden an der Analogie des menschlichen Bortes erhuterte und fo die berben mefentlichen Momente jenes Begriffs am angemeffenften bezeichnete. - Go fagt er in ber bekannten Stelle de migrat, Abrah.: Der menschliche Logos ift ein doppelter: ber eine gleicht ber Duelle, ber andere bem Abfluffe berfelben; der Quelle ber, welcher in der Seele befindlich ift (o doyoc & er Savoia, erdia Beros, ber Gebanke); die Außerung aber durch Mund und Bunge (meopoga δε ή από στόματος και γλώττης, προφορικός, bas Bort), dem Ab= fluffe.

Nach diefen benden Seiten ist nun auch der Eine göttliche dopoc zu betrachten.

1) Als der göttliche Berstand ift er die Intefligeng (ber dor. irdia Geros), der Bildner der Ideen, der Erzeuger des Beltplans, der Schöpfer des noomoof vontos; zugleich aber, weit diese

Sbeen nicht außer ihm, sondern sein eigenes Denken sind: der Indegriff der Iden (idea iAen), der Complex der göttlichen Weltgedanken, die erste ruhende Gedanken welt, der noch as vontés selbst. do mundi opis, vontés néopus — dew dóyos — d tou agysturous dopusie, de paper eiras néopus vontér, autès ar ein to agysturous oppayis, de paper eiras néopus vontér, autès ar ein to agysturous nagalesper eiras néopus vontér, autès ar ein to agysturous nagalesper eiras néopus vontér, d'un dóyos (Dahne p. 250), und ebendasselbst: Wie der Plan einer qu erbauenden Stadt in der Seele eines Werkmeisters, und nicht außer ihr seinen Sis dat, eben so dat die Ideenwelt keinen andern Ort, als den göttlichen Berstand, der sie gebildet dat; sie wohnt in ihm, wie der Gedanke im Geist des Menschen und wie er selbst, der Logos, hinwiederum in Gott wohnt. Nach dieser geistigen Welt ist dann die sichtbare, als nach ihrem Musterbild, gebildet,

Ahnlich Dr. auf S. 113 u. 131. In so fern nun der Beltgebanke als ein Complex vieler einzelner Gebanken. dozot, Ideen oder Plane (d 2007. udselos idiale adgatous overaleis) gedacht werden kann, deren Band und Gemeinsames der dozos ift, heißt er der allumfassende, das Allgemeine (d 2001. udselben der dozos, rd 2001. und weil die in ihm eristirende Ideenwelt die Urossendurung des Absoluten ist, heißt er der Sohn Gottes (vide agurdyovos, ages huregos), während die erscheinnende Belt, das Abbild jener, der jüngere Sohn genannt wird (vierteges). Dähne p. 251. Gfrörer p. 269.

In fo fern aber die Ibeen jugleich reale Rrafte, perfonliche Eriftenzen, Engel und Gewalten find, ift der Logos die Metropolis dies fer Rrafte, ber heerführer ber himmlischen Schaaren, der Erzengel, aexazzedoc. Bg. Drig. S. 121.

In so fern endlich der Logos die Gesammtoffenbarung des versorgenen Gottes ift, nennt ihn Philo auch das Ebenbild, einer, exic Deser, jenen aber das Urbild, wagasterpus Tür einivor; im Berhältniß zur himmlischen Belt bingegen ift der Logos das Urbild, insbesondere das Bild, nach welchem der menschliche Geift geschaffen wurde, daher der Mensch katerochen, der Idealmensch, a. Jouwor Ind. die Idee der Menschheit. Gerörer p. 260 ff. Origenes G. 113 c) u. 189.

Denfelben Begriff bezeichnet Philo auch durch sopla; ein Ausbruck, ben er bem Alten Testamente entnahm, und bald mit dopoc identificirt (sopla — i d'i dorn o roil dood dopoc legis alleg.), bald von ihm unterscheidet. Im ersteren Falle bezeichnet sopla mehr die innerliche Seite des Logos, die Bahrheit und Alarbeit des Erkennens, das

absolnte Bissen (n anga nai παντελής έπιστήμη, ben Orig. die Wahrheit), das Licht oder den Abglanz der Ursonne (το ασχέτυπου πλίου φίγγος); im legteren Fall bezeichnet sie seine Offenbarung nach Außen hin, seine oberste, schöpferische Kraft, seine weltbildende Thätigzeit. In ersterer Beziehung nennt sie Philo die Metropolis der überzsiehung welt, die Mutter und Trägerin der Ideen, in legterer Beziehung die Weltschöpferin, das Princip oder die Mutter aller Dinge (σορία κοσμοποιούσα, ή αρχή, μήτυς και τιθήνη των όντων όλων). Orig. S. 132. x). — Denn,

2) und hiermit tommen wir auf bie andere Geite, wie ber Logos der Inbegriff ber Ideen ift, fo ift er es auch, der diese Ideen an der Welt realifirt, fie ber Materie einbildet und diefe baburch gestaltet und belebt; in fo fern ift er der doyog moogogenog, das bervorgebende und hervorbringende welthildende Bort, das Organ, durch welches Gott Alles wirkt, bas Medium ber gesammten Entwicklung bes göttlichen Licht's und Lebens, og yavov Jeou. Doyoc, & nabanee degavo προσχρησάμενος ( Βεός) εκοσμοποίει. leg. alleg. λόρος, δί οῦ σύμπας ὁ κόσμος ἐδημιουργεῖτο. - Drig. 6. 121. 126. - Dieß druckt Obilo auch so aus: "Wie der Urgrund rings umber Licht von sich ausstrahlt und so einen Lichtfreis um fich bildet (die ideale Belt), fo ftrömt hinwiederum von diesem ein Lichtfreis bervor und fendet feine fcopferischen Strablen aus." - Auf Diefe Beife wird ber Loans Die mointinn n. Bacidin divapie, bas Princip (utioruc) und zugleich ber Erhalter und Ordner der Belt, der Bertheiler (romens), weil er die formloje, chaotische Materie Scheidet und durch Theilungen in bestimmte Formen und Gestaltungen bringt, das Band ber Dinge, das Gefet ber Weltordnung, & De Jos The Ourens doyes, volues - und in befonderer Begiebung auf den Menfchen, ber Geber der Beisbeit, bas Brod bes Lebens, der Quell bes Guten, der Beift ober die Bernunft, Die Gefammtintelligen; (& vous var baur), bas innere Gefet in ber Seele oder das Gemiffen, derog therxog, ber uns ftraft und heilt. "Denn das Befen bes menschlichen Geiftes ift nach Philo felbft eine logische Ibee; ba nun ber Logos das Allgemeine des Ibealen ift, so verbalt fich der menfchliche Beift ju ihm, wie die Spezies gur bochften Battung." Gfrorer. Bg. Drig. G. 133. - Dit Ubergehung ber weitern philonifchen Bestimmungen über bie in bem Logos befaßten Rrafte gehen wir sogleich zu dem Berhältniß über, in welches er diesen zum bochften Gott fest. Es ift folgendes: 1) Der Logos ift weder ungezeugt

1

wie Gott, noch gezengt wie die Gefchopfe, fondern er fieht in ber Mitte amifchen den Außersten, bepbe verbindent; quis rer. divin. haeres. p. 502 ju Numer. 16, 48: "Ich, bas Bort, ftebe mitten zwischen bem Herrn und euch, ours apperator de d Deec an, ours yennarde de Dutis, and whose two angur, auporteous bungebur. Bg. Drig. S. 127, n. pp). 2) Der Logos ift nicht ber bochfte Gott, nicht das Uranttliche, fondern bie Offenbarung und der Repräsentant (doopea) deffelben, Der ameite ober andere Gott, der über alle vernunftige Besenbeit erhaben ift, aber binwiederum von dem abfoluten Gott (pieyertec nai πρώτος Jeds, & corrus Jeds, αυτός & Jeds) übertroffen wird. G. d. rbilonische Stelle ben Eusebius. Praep. evang. 13. dia ti de med Etépou Jeou pass to 39 es einors Jeou Enolade tor ar Jeanner αλλ' ούχι τη έαυτοδ; παγκάλως και σοφώς - - θιντον γαρ ουδίν สพยเทองเออิที่ทุสม พองิ่ง Ton สหมาสาข หลัง พลาร์อุน หลัง อีกลง ย้อบγατο, άλλα πρός του θεύτερον θεών, ός έστιν έπείνου λόρος έδυ γάρ τὸν λογικὸν ἐν ἀνθρώπου ψυχῆ τύπον ὑπὸ θείου λόγου naean Suras. Energy o meg ton volven Sege neclean fath y naea λογική φύσις τῷ δὲ ὑπὸς τὸν λόγον - - δυθέν θέμις ών γενη-Tor ifonovo Jas. Bg. Drig. G. 125. Dief Berbattnif Deutet Die b. Schrift unter Undern baburch an, daß fie den mabrhaftigen Gott mit bem Artitel bezeichnet, ben andern, ber es nur uneigentlich ift, ohne ben Artifel: did nat o tegos dopos ror uir anndela Dedr Sia rou αρθρού μεμήνυκεν είπών. έγώ είμι ο θεός, τον δε έν κατα-Achoei χωρίς αξθεου de somn. I, 656. Bg. Drig. S. 119 u). 3) In Beziehung auf bas Gewordene ift ber Logos die appi, bas erfte Glied in der Rette der gottlichen Lebens-Entwidlung, bas Princip für alle andern Befen nach ibm, mabrend er felbft wieder den abf. Gott gu feinem Principe bat, benn diefer ift ber Uranfang von Allem, weecegen Ba. Drig. G. 118; binfichtlich ber Birtfamteit ift Gott die erfte Urfache, ber Logos aber bas Berkzeug und ber Diener. Dr. S. 126. Wenn fich nun Drigenes in diefen drei Duntten genau an Philo anschließt, fo unterscheidet er fich bingegen von ibm burch fein entschiedenes Bervorbeben ber Perfonlichkeit bes Logos; benn biefe erfcheint nach Philo bochft ameifelhaft; ich wenigstens fann fie ber ihm nicht finden und balte bie Stellen, welche dafür ju fprechen icheinen, nur für bilbliche Bezeichnungen; noch weniger febe ich in feinem Spftem irgend etwas, bas ber chriftlichen Trinitat abnlich mare, wie Bull, Cudworth p. 642 und andere Meuere mollen. -

Die Belticopfung. Dag biefe eine boppelte fev, erbellt icon aus bem Bisberigen. "Da Gott die fichtbare Welt ichaffen wollte, bildete er porber die geistige, damit er nach einem forperlofen und gottabnlichen Borbilde die forperliche gestalte." de opif. m. Dief ift bie Ideenwelt (6 in rur icher ourerrug normos), welche ihrem Befen nach rein geiftig, göttlich und emig, nicht an einem Orte, nicht irgend wie im Raume eingeschloffen, sondern im Geifte ihres Erzeugers (aleichwie der Bauplan einer Stadt in dem Berftande ber Bauleute), in dem Logos eriftirt, baber auch von ihm nicht wesentlich verschieben ift. Gie enthalt bie Urbilder, Die Gattungen, Die allgemeinen Begriffe (Dern gidoc, vernor), nach benen bie Battungen und Individuen ber finnlichen Belt gebildet find. Ihr Entfteben ift, wie oben angebeutet murde, eine Emanation aus dem gottlichen Urmefen, eine Entfaltung oder, wie es Philo nennt, Erweiterung beffelben, wodurch aber feine Trennung und Bertheilung in ibm entfteht (enreivery. - remyeras pap ουθών του θείου κατ' απάρτησεν αλλά μόνον έκτείνεται. qd. deter. p. insid. Dahne 267.) Ihren Inhalt constituiren eben die Ideen, Die Dogo, welche als geiftige Urformen jugleich lebendige Rrafte, perfonliche Gubftangen, find jene durause, Die Bhilo gumeilen als · Sios, gewöhnlich als Boten und Engel (fofern fie in diefen fich manifestiren) bezeichnet, und in abstufender Reibe aus einander fich fortentwideln läßt; auch die menschliche Geele gehört ihrem ursprunglichen Stande nach dorthin. "Diese geistige Welt ift der himmel, bas Saus . ber Unfterblichen, die Beimath ber reinften Engel, mabrend die Erbe ber heerd der Sterblichen ift." (Offenbar batten diese phil. Ideen auf die Unficht des Drig. von der ursprünglichen Welt, S. 154 ff., bedeutenden . Einfluß; aus ihnen erklart fich vielleicht auch jene Unbestimmtheit in feinen Borftellungen, deren G. 289 gedacht murde). Bon der Bervorbringung jener Belt handelt Genef. 1, 3, der erfte Schöpfungstag; die folgenden befdreiben die Bildung ber finnlichen, erfcheinenden Welt (vg. Dr. S. 162). — Bey der Schöpfung biefer kann unterschieden werden die mirkende Ursache rd vo' ob, ro alrior, Gott; der Stoff, ro if ob, die Materie; bas Mittel, ro di ob, ber Logos und der Grund, rò di d, die Liebe Gottes. de Cherub. Drig. 152. -Ihre Erschaffung ift eigentlich nur eine Beltbildung; denn fie gefcab badurch, daß Gott der vorliegenden Syle die Urformen einbildete und fo das Unbestimmte, Ungeordnete und Gestaltlose bestimmte, formte und ordnete (gegen diese Borftellung protestirt Drigenes); oder, was daffelbe, dadurch, daß fich bie Sulle der gottlichen Votenzen in fie

ergof. Defhalb wird fie auch als eine Erfallung bes Leeren mit ber unendlichen Bulle, als ein hereinleuchten bes Lichts in die Finfterniß bezeichnet. Ba. oben G. 325. Da nun die intelligibeln Rormen wefentlich gottlich find, fo ift auch die finnliche Belt, fo fern und fo weit ibr jene eingebildet find, gleichfalls gottlich; die gulle der lebendigen gottliden Rrafte ftromt durch das Universum, die Strablen des Urlichts leuch ten durch bas Dunkel, in und durch fie ift Gott felber in der Belt all: gegenwärtig wirkfam und gibt Allem Griftens und Beffalt. allein der mabrhaft Gevende ift, fo ift er im Bruude auch bas Genn aller Dinge, daber Ein und Alles (efe zai to wer adtoc leg. alleg.); Die Einzelwesen baben als folde eine blos icheinbare Gubfiftenz und nur fofern fie in ihm find, Realität; bas Göttliche, ber Logos ift ihre Babrbeit. G. die Stellen bei Dabne p. 279; abnlich, aber flarer Drig. S. 105. - Bas insbesondere die endlichen Intelligenzen betrifft, fo find diefe Bruchftude ber Gottheit, (anornaspara Jeing pureuc), pber genauer, besondere Modifikationen berfelben, weil das Gottliche untheilbar ift und auch das Abgeleitete in wefentlicher Ginheit mit feinem Urgrunde fieht. Sieraus erklaren fich die weiteren Bestimmungen Philo's über die Belt. Er nennt fie ein berrliches, vollfommenes, burch und burch vom Beifte erfülltes Bange, einen lebendigen, aus Leib und Geele gebildeten Organismus, Coor, einen Tempel Gottes. In der todten Maffe ift der Beift noch gebunden, in den Steinen verkörpert, in den bobern, icon freiern Gebilden der Pflanzenwelt entwidelt er fich jum Leben, in den Thieren gur Seele, in den Menfchen gum felbftbewußten Beift; (hierin scheint jedoch eine Inconsequenz gegen feine eigenen Principien ju liegen) Gfrorer 344. - "Bon ber Ronigsburg Gottes berab, bis auf diese Erde erstreckt fich eine lange Stusenreibe von perfonlichen Intelligenzen ober Rraften (bie oben genannten dirapuse oder dayos); eine zahllose Menge untörperlicher Geelen, mehr ober meniger reiner Beifter, welche bie Organe ber gottlichen Birtfamteit, Die Bermittler amifchen bem verborgenen Bater und feinen Rinbern find. (baber als auf = und absteigend bargestellt werden) von ben Philosophen Damonen, von der b. Gor. Boten genannt werben. "Die bochften berfelben find die Geftirne, lebendige vernunftige Befen voll Beift und Bolltommenheit, die in emigen Bahnen am himmel dabinwandeln, ουτοι γας (αστίρις) ζωα είναι λίγονται και ζωα νοικά de mundi opif. Bg. Drig. G. 181. Bofe Geifter tennt Philo nicht. - Es ift unverkennbar, daß Drig. diese Borftellungen bes judischen Theosophen ber feiner Lebre von den Engeln vor Augen gebabt babe; noch einleuch:

tender wird dieß, wenn man das, mas Orig. S. 171 a) von dem Fall und Rampf der Seister sagt, mit folgenden philon. Stellen vergleicht. "Der Luftraum ist mit körperlichen Seelen erfüllt. Einige von ihnen fahren hernieder und lassen sich in sterbliche Leiber fesseln, andere schweben wieder auf, ausgeschieden von den Körpern nach gewissen Zeiträumen. Bon diesen sinken dann einige wiederholt zurück, aus Sehnsucht nach dem sinnlichen und fleischlichen Leben, andere hingegen flieben den Leib, den sie als das Gefängnis der Seele haben ansehen lernen und schweben mit leichten Schwingen zum Ather empor und leben ewig in den seligen Höhen. Andere hinwiederum bleiben durchaus gut und rein." de somn. 1. ben Pfeiser V. 62. und de Gig. Pf. II, 364: Bon diesen Seelen stürzen die einen in die Leiber herab, die andern dagegen wollen mit keinem Theile der Erde Berkehr haben, sondern heilig und nur mit dem Dienste des Baters beschäftigt, werden sie von diesem zur Aussicht über die Sterblichen gebraucht" u. s. w.

Diejenigen Seelen nun, welche ihre Beimath verlaffen haben und in die Materie berabgefunken find, find die Menfchen (a buxi, anoλείπουσα τὸν οὐράνου τάπαν καθάπερ εἶς ξένεν χώραν ἤλθε, τὸ σωμα). Der Grund diefes Falles lag in der Liebe und hinneigung jener (präeristirender) Seelen jum Sinnlichen und Materiellen; fein eigentliches Befen ift die Besonderung, die Individualistrung; feine Folge bie Berschlechterung. Denn indem fich die Seele in's Materielle berabsenkte. erkaltete und verdichtete fich gleichsam ihre himmlische Lichtnatur; "wie glühendes Gifen in der Schmiede durch Baffer abgekühlt und fest wird, so wird auch die Seele durch die Geburt ins Fleisch gleichsam abgekühlt und jur festern Maffe, weshalb wuxn von wiles abzuleiten fenn durfte" de somn. Pf. V, 16. Gfr. 377); ber Leib, mit bem fie fich verbindet, wird ihr ein beengender Rerter, eine Laft, die fie niederbrudt und ibr ben Aufflug in die ewige Beimath wehrt, ein Band, das fie an's Ginnliche feffelt, das fie verunreinigt und beflectt. Gfr. 328. Denn das Das terielle ift eben bas Shlechte und bie Quelle bes Bofen, ber Leib felbit To nandr, To worngor, ber Gip ber Leibenschaften und Lufte. Gemeinschaft mit ihm bringt baber bem mabren Menschen ober ber Geele (ανθρωπος δ έν έκαστα ήμεν τίς αν είν πλην δ νους; Drig... G. 194 t) ) den Tod, benimmt ihr bie ursprüngliche Sabigfeit Gott gu fcauen, und zieht fie in die Dunkelheit und in die Gunde berab. (Gang fo Drig. G. 189. 190. 199, nur mit dem allerdings bedeutenden Unterschied, daß er die Berbindung bes Leibes mit ber Geele nicht als einen Aft ihres Willens, und nicht die Materie als folche, fondern die

Entfremdung von Gott fur die Quelle bes Schlechten anfiebt). Daber bat der Menfch, fo wie er jest ift, eine vorberrichennde Reigung jum Bofen, "daber ift Reiner rein, fondern jedem Geborenen Plebt, ale folchem, die Gundhaftigkeit an, παντί γεννητώ, πας δσον άλθευ είς Birecer, συμφυές το αμαρτάνειν έστί. - Die Geschichte bes Sundenfalls erklart Philo allegorifch; Abam ift ihm ber menschliche vous überhaupt und noch unverbunden mit dem Rorper; Eva der Sinn, Die afoInois: die Schlange, die Luft am Ginnlichen, das Effen vom Baum bas lufterne Gingeben in die Sinnlichkeit; die fernere Befchichte ftellt die weiteren burch ben Fall berbeigeführten Buftande des Menichen und ihre Entwicklung bar. - Dabne p. 343 ff. - Unter Andern macht er auch ju Genef. 1, 26 die Bemerkung, daß ben ber Denichenbildung mehrere Rrafte mitgewirtt hattten: "ber Bater, fagt er, unterredet fid bier mit feinen Rraften, benen er den fterblichen Theil bes Menschen zu bilden überließ, mährend er selbst das Bernünftige in uns fouf; bieran ichlieft fich die vermandte Unficht des Drig., G. 191 i), an.

Der Menich, fo wie er jest ift, besteht bemnach aus am ei ober and aus brei Saupttheilen (weil feine finnliche Ratur fich wieder in zwei Theile scheidet). Der materielle Leib ist an sich rein leidend und todt, wird aber belebt und bewegt durch die phyfifche Lebenskraft oder Die niedere Geele (ψυχη ζωτική); ihre Merkmale find: a) die finnliche Bahrnehmung, welche die außern Gindrucke vermittelft ber Sinne aufnimmt, aio Inoic, b) die Ginbildungefraft, welche jene Bilder der Geele einprägt, parrasia c) ber Trieb, ogun, ber fich biefen Ginbruden zuwendet oder fie abstößt. (Lauter Bestimmungen, die überhaupt ber gangen Zeitphilosophie angehören und neben welchen noch die rein platonifchen vorkommen. Drig. G. 193). Diefe finnliche Gecle. φυχή σαρκική, die im Blute oder das Blut selbst ist (Gf. 387), hat der Menich auch mit den Thieren gemein; das, mas ihn von ihnen unterscheidet, ift die vernunftige Seele, pozi dozen, die Bernunft, Siarora, der Geift, vous, mreupa, beffen Befen die freie Gelbstbestimmung ift, ro exousion, auronientor. Diefe vernünftige Geele bilbet ben eigentlichen Rern bes Menschen; fie wohnt im Innerften beffelben und beherrscht alle übrigen Rrafte (το πρεμονικόν, βασιλεύς. Drig. S. 194). Babrend ber Leib aus der Erde gebildet ift, ift fie himmlifden Urfprunge und gottlichen Befene, Seiac poorewe, ein Bruchftud ber Sottheit, ein Ausfluß bes absoluten Geiftes, eine wesentlich göttliche Substang. "Gie murbe nicht nach dem Bilde bes Allvaters, fondern nach bem bes Logos geschaffen, ift alfo bas zweite Nachbild, bas Bild

des Bilbes (Drig. S. 188) und von diesem nur in sofern verschleden, als sie ein Moment in ihm, eine einzelne Intelligenz in der Gesammtintelligenz ist; denn der Logos ist δ νοῦς τῶν ὅλων. (Ähnlich, aber bestimmter saßt Origenes das Berhaltniß der endlichen Bernunft zur absoluten, S. 133, 137). So de opis. m. πᾶς ἄνθεωπος κατά μὶν την διά-νοιαν ἐκιωται θείω λόγω, τῆς μακαθίας φύσεως ἐκμαγεῖον τὰ ἀπούρασμα γεγονώς. Bg. oben: der menschliche νοῦς ist von der göttlichen Seele nicht getrennt oder abgeschnitten, τέμνεται γάς etc. Mehr anschließend an Genes. 2, 7. drūct dieß Philo auch so aus: "Gott habe dem Menschen seinen Geist eingehaucht;" nennt deßhalb die vern. Seele selbst τὸ πνεῦμα τοῦ θεοῦ, πνεῦμα θεῖον, und bezeichnet den Aft ihrer Wenschwerdung als ein Derabsinken, indem er sagt: "ein Theil der himmlischen Natur habe sich nach Untern gewendet." Orig. 194 t).

Es ist nun die Aufgabe des Menschen, sich aus der Semeinschaft des Sinnlichen loszuringen und von den Banden des Leibes zu befreien, puyn ex tou ochnaros; er soll den Geist in sich wieder zur unbedingeten herrschaft gelangen lassen, er soll sich selbst aufgeben und in das Göttliche versenken (exotasis), und so allmählich zum unmittelbasten Anschauen Gottes (Jedrif, Jewyla), zur völligen Berzähnlich ung und Einheit mit ihm zurücksehen. Tidos yaz nach nlich ung und Einheit mit ihm zurücksehen. Tidos yaz nach vod seinheit, als Identificirung des endlichen Geistes mit dem Absoluten, erwose, doch nicht als völlige Berschmeizung zu fassen. — hier ist der eigentliche Centralpunkt des philonischen Gystems, der jedoch gerade auf Orig. weniger Einsluß übte (vg. die verwandten Ideen S. 140. 141), hier liegen auch die Principien seiner Ethik.

Auch an dieser ließen sich viele Momente hervorheben, die dem Origenes als Anschließungspunkte gedient haben; 3. B. die ganze Art, wie Philo das Losreißen von der Sunde und den allmählichen Fortschritt nach dem Ziele beschreibt\*), als dessen allegorische Darftellung er, ganz wie Orig., die Geschichte des A. Tits. betrachtet; das Berhältniß, in das er die menschliche Freiheit zu den göttlichen Gnadenwirkungen sest, das Schwanken in den Bestimmungen hierüber, woben er jedoch häufig der Wahrheit viel näher kommt, als Orig. (in neur pag auroic of rom

<sup>\*)</sup> Abrahams Ausgang te., der Ausjug aus Agupten, welches Symbol Des Leibes, der Weg durch die Bufte zc. — Dagegen erscheinen die Mittel und die Tugenden ben Philo gan; anders als ben Origenes.

naufer eier Imacogn, maga Dem es pedrur ayadur); endlich fener zwiefache Standpunkt bes unmittelb. Anschauens Gottes und einer beschränkten, blos mittelbaren Gottes-Erkenntniß; und diesem entsprechend jener doppelte sittliche Standpunkt, deffen wesentlicher Unterschied barin besteht, daß ben ben Einen Alles von der Furcht vor Strafen und bon der hoffnung auf Lohn ausgeht, bev den Andern (den Bolksommethen oder den Kindern Gottes) aber aus der Liebe zu Gott. Bg. Dr. 239.

Dieser kurze Abris philonischer Lehrfäge wird hinreichen, um ihren großen Einstuß auf Origenes zu zeigen. Ich meine dies nicht so, als ob bieser Alles, was in seinem System mit jenen Lehrfäßen Ahnlichkeit zu haben scheint, auch unmittelbar von Philo entlehnt babe; in vielen Punkten mußte er ohnehin und absichtslos mit ihm zusammentressen, ba bevbe aus derselben Quelle, dem A. Tste., schöpften; andere lagen überhaupt in der allgemeinen Borstellungsweise jener Zeit; aber an manchen wesentlichen Seiten ift doch die Berwandtschaft so auffallend, daß sich ein unmittelbares Zurückgeben nicht verkennen läßt.

Daffelbe gilt auch in Beziehung auf die spätere Gestaltung der neuplatonischen Philosophie durch Ammonius, die wir jedoch nur aus seinem Schüler Plotin, dem Mitschüler des Origenes, ihren allgemeineu Grundzugen nach kennen; denn die weitere Aussührung derselben gehört lesterem eigenthumlich an. Da sich Plotin ganz außerhalb des Spristenthums hielt, so konnten der Berührungspunkte zwischen ihm und Orig. nur wenigere seyn. Doch sehlen sie auch nicht, und es zeigt sich namentlich in den Lehren von dem obersten Princip, dom rooe, und defen Berhältniß einerseits zu Gott, andrerseits zu den einzelnen Bernunstwesen, serner in den Lehren von der Welt und dem Menschen eine Bedeuteude Ähnlichkeit, nur daß dieß Alles ben Orig, durch christliche Ideen modisiert und mit christlichen Wahrheiten rerwebt ist. In das Innerste des Plotinischen Systems ist Orig, nicht eingedrungen; es reicht daher für unsern Iwest aus, die Momente, in denen sich beyde begegnen, hervorzuheben und die Differenzen kurz anzudeuten \*).

Plotin ftellt an bie Spige feines Syftems wie Philo, bas abfolut Gine, nur fagt er es noch weit abstratter als jener. Diefes Gine (70 %) fagt er, ift bas Princip alles Sevenden und Dentbaren, ber

Benüst habe ich hieben den furgen Abrif des platonischen Suftems in Reimbold's Gesch. der Philos. Bd. 1. Pag. 521, hegels Darftellung im 15ten Ab. feiner Werte, und Engelhardt's übers. des Iten Buchs der VI. Enneade in deffen Dionys, Arcopag. Bd. 1. P. 324.

Urgrund alles Borbanbenen, Die Burgel bes Lebens und bes Geiftes, Die Urfache bes Guten, ber Mittelvunkt bes Universums, Die Möglich= feit von Allem (Enn. VI, l. IX, 1 Surauis marror). Aber es ift nichts von bem, mas durch es ift, weder ein Gingelnes noch die Befammtheit, denn sonst wäre es nicht mehr das Princip, und nicht mehr das absolut Erfte und Gine (VI, IX. 2); es ift nicht bas Gevende (ro er), benn alles Sevende ist Bielheit (πολλά έστι τό ör), nicht der rous, benn ba biefer bas ar ift, fo befast er Mannigfaltigfeit in fich, und ber Inbegriff der Ideen (dieß ift eben volle) kann nicht bas Gine fenn (VI, IX. c. 2). Es ift ferner nicht das Wefen (entrepa ovolas), nicht das Licht, nicht das Leben (Enn. III, VIII 8 u. 9. durageic, Tar marrer ที่ง แห่ อบังทร , อบัง ลิง รณ หล่งรณ, อบัง ลิง ขอบีง ได้ท ห หยู่ตรม καὶ πασκ. - - ἔστι μέν μηθέν τούτων, ὧν ἔστιν αρχή, τοιοθτο μέντοι, οίον μηδενός αὐτού κατηγορείο θαι δυναμένου, μη οντος μικ οὐσίας, μικ ζωκς, τὸ ὑπές πάντα ταῦτα είναι. V, I. 6. VI, VIII, 8) es ift überhaupt fein Bestimmtes, fein Etwas, fein Diefes, sondern ein Genn, welches dem Nichtfenn gleich ift. (Enn. VI, IX. 3 das Er ift. où ti). Daber hat es weder Qualität noch Quantität, weder Form noch Eigenschaft, meder Bewegung noch Rube, es eriftirt weder im Raum noch in ber Beit, benn Alles dieß find Bestimmungen des Dings, welche es zu Bielem machen, das Er aber ift reines Genn, ohne irgend ein Accidens (vide vi, ours mosor, vire motor uprostdes, uander de artioter a. a. D. 3. to taurel yac tori, oddiros auru sumbishкотос), das absolut Gine und Ginfache, то индас вр. то ambour. Bir muffen es in boberem Grabe als Eines fegen, als wir die Monas und den Punkt als Eines annehmen; denn der Punkt ift nur die Abstraction von der Größe und zwar ein Theilloses, welches aber boch in einem Andern und in dem Theilbaren ift. Das Gine aber ift nicht in einem Andern, und nicht fo theillos wie bas Rleinfte; benn es ift das Größfe von Allem, nicht dem Umfang nach, fondern nach ber Rraft, also daß es auch das Größelose ift nach der Rraft (a. a. D. 3 n. 6). Es findet baber in ihm auch tein Streben, tein Bollen, teine Bemegung nach etwas ftatt, es begehrt und bedarf Richts, benn es ift und bat Alles. Go ift es das Unbedürftigfte, das Gelbftgenug famfte, welches nicht einmal fein felbft bedarf, mabrend alles Undere feiner bes durftig ist (dei pièr sale inarmenter anarrur nai autaquistator ર્દોંગ્લા' ઈર્દોત્ત્વા લહેત્ત્વઈ મેં લ્હેલાંલ દેમ દોંગ્લા' મહે હો દેમ લ્હે ઈર્દોત્ત્વા દેલ્છτου, αυτό γάρ έςτι. a. a. D. 6. V, IV, 1). - Da bas Gine vor Allem und in fich felbst beschloffen ift, fo hat es auch tein Denten; denn das Denken ist eine Bewegung und schließt schon eine Duplicität, die Duplicität des Objects und Subjects in sich, für das Eine aber gibt es kein Object, es gibt für es Nichts, was zu erkennen ihm ein Bedürfnis wäre. Es denkt nicht einmal sich selbst, denn es bedarf der Selbsterkenntnis nicht, weil es mit sich selbst zusammengesschlossen ist (VI. IX, 6). Ob es aber gleich weder denkt noch erkennt, so ist es doch nicht unwissend; denn Unwissenheit sindet nur in Bezieshung auf ein Anderes statt, wenn eins vom andern nichts weiß, was aber allein ist erkennt weder etwas, noch hat es etwas, das es nicht wüßte. Man muß es also nicht als das Denkende, sondern als das Denken sassen, (als reine rowres), welches nicht selbst denkt, sondern für Andere die Ursache des Denkens ist; das Ursächliche aber ist nicht ein und dasselbe mit dem Berursachten, das Ursächliche von Allem also nichts von seuem Allem. (a. a. D. vg. V, III. 13).

Diese Eine ist zugleich bas Gute, bas absolute Gute, aber auch ro aurs anador, das Beste, in so fern es die absolute Fülle ist, aber auch wieder nicht das Gute, in so fern es die Quelle des Guten ist, sondern das übergute (ro uneganador, enkneuna run agsorum. Enn. VI. L. IX, G. I. L. VIII, 1). — Aus dem Bisherigen ergibt sich von selbst, was Plotin so oft wiederholt, daß das Eine dem menschlichen Denken, dem Begriff und der Wissenschaft unerreichbar und unerkennbar sev, dar her noch weit weniger mit irgend einem Namen bezeichnet werden könne. Bill man es gleichwohl nennen, so nennt man es am passendsten das de, weil diese Bezeichnung nichts Positives von ihm aussagt, sondern lediglich die Negation der Bielheit ist.

Alles Sepende ist nun durch das Eine (narra ra orra rp ist ieres orra), sowohl das ursprünglich Sepende, als was irgend wie in dem Sependen ist. Die Theilnahme an ihm gibt allen Dingen das Sepn; daher hat Alles Einheit und ist eben in dem Maase wahrhaft, als es Einheit an sich hat. Rimmt man diese hinweg, so verliert es seine Wahrheit und zergeht in der Bielheit. Die Spur des Einen gibt den Dingen die Wesenheit, also daß das Sepn die Spur des Einen ist (rd sinas ixvos ivos) und die Einheit sich in Allem ausprägt (VI, IX, 1.—L. V, 5).— Da aber das Eine auch das Gute ist, so hat Jedes, in so fern es an dem er participirt und Eines, ift, auch etwas Gutes. Das absolut Gute läßt auch Andere an dem Guten theilnehnehmen und macht sie dadurch gut (ava Joses A gutgestaltig). Es ist die ruhige Quelle, von der Alles Gute ausstließt, der Mittelpunkt, von weberd

dem das Licht ausströmt und nach welchem Alles zurücktrebt (το αρα361, — Sio [wahrscheinlich Si o] καὶ τοῖς αλλοις αραθού μεταλαμβάνειν ἐστί). Es gibt daber ein Gutes, das au sich ift, und ein Gutes, das Andern zu Theil wird (αραθον το μέν αὐτό, το δίο συμβέβακεν); jenes ist das Urgute, αραθον οῦ μετέχον παν γερένεται αραθόν, dieses das Abgeleitete oder Mitgetheilte (I, VII, 1, 2, I, VIII, 2, V, V, 12).—

Die Ahnlichkeit dieser plotinischen Ideen mit der Gotteslehre des Origenes ist unverkennbar, insbesondere scheint der zulest berührte Gedanke (die Theilnahme an dem Einen und Guten) in seinen Ansichten über das Berhältnis der endlichen Wesen zu ihrem Urquell (S. 154 ff.) vielleicht auch über den ursprünglichen Zustand der Geisterwelt (S. 161), wiederzuklingen; doch darf man auch gerade hier die Differenz zwischen bevden nicht übersehen. Denn so abstract auch der Begriff Gottes bep Origenes ist, so ist er doch noch unendlich besser und concreter als diezses plotinische Ep, welches das Allerleerste ist, was gedacht werden kann; dort hat doch Gott noch Wesen und Selbstbewußtsenn, hier aber entzbehrt er alles Inhaltes und ist dem Nichtseyn völlig gleichgesett. — Bedeutender ist die Ahnlichkeit hinsichtlich des zweiten Princips, worzüber sich Plotin folgendermaßen erklärt:

Das Erfte ift die Möglichkeit von Allem, und in fo fern eben fowohl Alles als Nichts, es ift die Fülle, die Uberfülle, die aber noch in fich felbft, wie in einem Punkte, beschloffen ift - Alle Dinge muffen nothwendig aus ihrer inwohnenden Kraft etwas Anderes erzeugen, das von ihnen abhängig und ihr Bild ift, j. B. bas Feuer fendet die Barme aus, der Schnee Die Ralte, Die Blume Duft; fo fann auch das Bollfommenfte nicht in sich verschlossen bleiben, als ob es neidisch sich Andern vorenthielte, ober die Macht, ju wirten, nicht befäße. Als das Princip des Sependen muß es nothwendig Etwas aus fich erzeugen. Die Überfulle deffelben flog alfo gleichsam über und bildete ein Anderes, Zweites (umgeichun wo ύπερπλήρες αύτου και πεποίηκεν άλλο), μαδ το αρτίφαι ή πρώση γέν-Dief hervorgebrachte aber tehrte fich nach bem Ginen und wurde mit ihm erfullt und fieht auf es bin; und bieg ift ber rous, Die Intelligeng, das zweite gottliche Befen, bas andere Princip. -(V, VI, 1.) Wie hat man fich nun das hervorgeben diefes 3meiten' aus bem Erften ju benten? Bir muffen bier jeden Gebanten an ein jeitliches Berden, an ein Entfteben in ber Beit entfernen; benn bavon kann ben bem Ewigen keine Rebe fenn, ro yag auf reduor att naf afdior Jerra nai sharror de faurou gerra. Benn wir aber gleichmobl ben Ausdruck Zeugung gebrauchen, fo durfen wir lediglich ben Begriff von Drigenes. 22

Urfache und Birtung damit verbinden (innoder hull gere yfreag i ir george). - Auch darf man nicht fagen, daß bierben eine Bemein dem Erften vorgebe; denn murde durch Bewegung deffelben Etwas erzeugt, fo mare bieg Erzeugte nicht bas 3meite, fondern bas Dritte; benn die Bewegung ober Beranberung murbe bas 3weite fenn. Es muß alfo bas 3weite aus bem Erften berfliegen, ohne bag in bicfem Reigung, ein Bollen oder überhaupt eine Bewegung ftatt findet (Sei our ακινήτου όντος, εί τι δεύτερον μετ' αυτό, ου προςνεύσαντος ουδέ βουληθέντος οὐθε όλως κινηθέντος ύποστήναι αὐτό). Dieß Bervorgeben hat man fich alfo zu denken als eine Umftrahlung, neeidapepe, wie der Glanz, der die Sonne umgibt, immer von ihr ausstrahlt, mabrend fie felbft baben unbeweglich bleibt. (Enn. V. lib. I, 6. pas in puros. Enn. IV. III, 17). Bergl. Drig. S. 112, 115, 117, 120. — Alles Erzeugte ift nun das Abbild feines Erzeugers, ber vous alfo bas Bild bes Ginen, und zwar als das Erzeugnis des Bolltommenften das Bolltommenfte und Befte nach ihm (einora eneirou deyopter eipas ror rour); es muß eine Ahnlichfeit zwischen bevben ftatt finden, wie zwischen ber Sonne und bem Licht. (V. I, 6, 7.)

Die weiteren Momente, un die fich Drig. anschloß, find folgenbe: ber robe ift immer mit feinem Erzeuger gusammen, und nur baburch, baß er ein Anderer ift, burch bas Andersfenn, von ihm unterschieden (ἐξ ἀνάγκης σύνεστιν αὐτῷ τός τη ετερότητι μόνον πεχωρίσ θαι). Da er aus fenem berftammt, fo hat er auch Ginbeit, er ift er, aber biefe Ginbeit ift nicht mehr ber ichlechthinnige, wie in dem Erften, fondern eine folde, die Bielheit und Berschiedenheit in fich schließt. Das Erfte ift er, ra xugiareger er, das 3 meite: er wodde (Borte Platons im Parmenibes). - Es rubt guvorberft in ibm bie Duplicität bes Denfens und Seyns. Indem es fich nämlich ju feinem Urquell binfebrt und diefen anschaut, unterscheidet es fich von dem Angeschanten und wird fo Subject; indem es fich aber als folches anschaut oder denft, wird es felbft Object; es begrundet und bestimmt fich felbft als Gepn, dr. \*) Eine ift burch bas andere bedingt; ber vous wird burch's Denten bas op, bas & gibt badurch, bag es gebacht wird, bem rous bas Denken und bas Sepn; bas of und ber roug, bas Reale und bie Intelligens find alfo zwei, und boch wieder eine; das Denken und bas Bedachte, das Gedachte und das Sepende ift unterschieden und jugleich identisch; ber vous ift Ginbeit und 3meibeit, Buck, Dentous,

<sup>\*)</sup> Indem es fi in bentt, ift es; fein Denten producirt fein Genn, und fest es boch jugleich voraus. Bg, übrigens Begel P. 53 a. a. D.

Berschiedenheit und Identität, bregorne nat raurorne jumak (Die nas bere Exposition dieser Bestimmungen f. Enn. V. Lib. I. 4 u. 7. Lib: H. 1). - Aber auch diese beuden Geiten des Ginen volle, das Gedachte und das Sevende, baben feine absolute Ginbeit (VI. Lib. VII. 8); denn das Gedachte ift unendlich mannigfaltig. Indem der vous auf das Gine, welches die Möglichkeit alles Realen ift, binblickt und es denkt, wird bas Mögliche bestimmt und begrengt, es erhalt Geffaltung, und fo entsteben die vonra, fo erzeugt fich eine Bielheit einzelner Ideen (iden, eidn), welche als einzelne fich von einander unterscheiden und doch wieder in bemfelben Berftande gur Ginheit gufammengefaßt find (dei de nat roic νοηθείσιν ετέχοις πρός άλληλα είναι, ταυτόν θές έπες έν έαυτώ, uai nouvor d' er er maoi. V. I, 4. Bg. VI. IX, 2); dieser ist also nicht mehr einfach, fondern Dielos, der Inbegriff der unendlichen Mannigfals tigkeit des Gedachten und die Einheit deffelben (ούχ απλούς αλλα πολύς πλήθος, οὐ γάς είς νοῦς μόνος, άλλ είς καὶ πολλοί. f. VII. VIII, 16. 17. IV. VIII, 3. - hier ichlieft fich die Drigen. Lehre von ber Mannigfaltigkeit der Bestimmungen in bem Logos an. Bg. S. 129 u. Clemens S. 65). Die ponra find nun als Gedachte auch Sevende, und zwar find fie alles Gevende ober die Befammtheit des Realen, und ift alfo ber vous felbit, in dem fie find, einerseits der Inbegriff aller Intelligengen ober bie Gefammtvernunft, andrerfeits bas All des unveränderlichen mabrhaften Genns, das ge nat mar. Enu. VI. VII, 8. ἦν τοίνυν ὁ νοῦς οὐχ ώς νοῦς εἶς, ἀλλὰ πᾶς καὶ πάντας τους καθέκαστα νους έχων και τοσούτος όσοι πάντες και πλείων, nai i'sn oùz wie vuxà ula, add' wie maous. (Drig. G. 134. 1.) und Enn. VI, 4. vous ra erra, marra ro mar, er uai mar. - Diese Berrlichfeit bes voog befchreibt Plotin naber alfo: Alles Unfterbliche faßt der Berstand in sich, alle Intelligenzen, alle Götter, alle ewig bestehenden Seelen; or ift Alles wirklich, mas er fenn kann, er ift der unmandelbare Inbegriff von allem Beharrlichen. In ihm ift koine Bergangenheit und keine Zukunft, sondern stets bleibende Gegenwart. Er ift die mahre Ewigkeit, welche nur nachgeahmt wird von der Zeit, als dem anfangslosen und endlesen Nacheinander der Beränderungen. findet sich eben so wenig Trennung durch Raum als Beränderung in ber Zeit; in ihm ift Nichts mangelhaft, Richts theilweise vorhanden, ein Jegliches ift nur durch die Eigenthumlichkeit feines Befens in ihm von dem Andern gesondert. In ihm wohnt die vollkommene Seligkeit, wie die vollkommene Bahrheit und Schönheit." (V. I, 4. 7. III. II, 1). - hiezu füge ich noch einige andere plotinische Bestimmungen

über den roos hinzu: das Denken des Berkandes ift eine fortwährende Bewegung und diese Bewegung ist sein Leben. Er ist daher das Leben selbst, das wahre, vollkommene selige Leben, aus welchem alles wahre Leben quilt, i sporta. Zui, und gegen welchen alles andere Leben nur ein Scheinleben, ein Schattenbild und eine Scheingestalt ist. \*) (I. IV, 3). Verner, der roos ist die Wahrheit (hörrwe adiodexa), weil er die Objecte nicht durch Wahrnehmung und Resterion erkennt, sondern sie selbst ist, weil sein Wissen von ihnen auf der Identität des Seyns beruht, (V. V, 1 fi.); endlich, der roos ist, als die Kulle der Ideen, der nosuos rontes. (h too roo nat too ortos poose noope estiv d
adn Iros nat sell nestros, od seastal ap eautor. III. II, 1.)

Das Berhaltnif bes Berftandes jum Ginen geftaltet fich nach Plotin alfo: das er ift das Erfte, Dberfte, Bolltommenfte, ber me a-Toc Sede. Grund und Urquell alles Gevenden; ber volle ift bas Anbere, ber zweite Gott (dedregog Gede), und beghalb bas Befte und Borgüglichfte nach ibm (μία τοίνον φύσις αυτη ήμων γους, τα όντα πάντα, ή άλήθεια ή δε θεός τις μέγας, μύλλον δε οὐ τίς αλλά πας άξιος ταυτα είναι και θεές αυτη ή φύσις, και θεός Seuregos, meopairur faurde meir dear fresvor. Enn. V. V, 2. μέγιστον μετ' αὐτὸν (sc. Θεὸν) νοῦς καὶ δεύτερον' και γάρ હેટ્લ ο νους εκείνου, καὶ δείται αὐτου μόνου, εκείνος δε τού-Tou cuder a. a. D. I, 6). Er ift aber geringer, exarror, als bas erfte Princip, weil er aus ihm ift, weil er feine Wefenheit von ihm hat (if ineiγου ή οὐσία καὶ εώννυται παε' ἐκείνου καὶ τελειοθται εἰς οὐσίαν mag' seeivou), weil er feiner bedarf und von ihm abhangt (egigenras αὐτου); er hat das Eine ju feinem όριστής, fo wie er hinwiederum der Begrunder Alles in ibm felbft und nach ihm Sevenden ift, daher er auch trefflicher und ebler als alles Andere ift (κρώττων απαντών. a. a. D. D.) - In ihm erscheint und offenbart fich bas Erfte, weß: halb man auch burch ibn ju jenem auffteigt, ber auf einem noch boberen und schöneren Throne fint. (hier ist die Abnlichkeit mit den Origenianifchen Bestimmungen, G. 122 ff., augenscheinlich).

Das dritte Princip ift die Seele, wuzn. Wie es nämlich jeder Natur eigen ift, ein Anderes aus fich zu erzeugen, das ihm an Bollfom-

<sup>\*)</sup> Der Möglichkeit nach (Ivaluet) besigt jeder Mensch dieses Leben, und mit ihm die Glückeligkeit; aber so lange es in ihm noch nicht jur execoses getommen, hat er es nur als Accidens: wenn es aber jur Wirklichkeit in ihm geworden, dann ist er in dieses Leben übergegangen, sa das er es selbft ist; und darin besteht die Geligkeit A. a. D. 5. Orig. 6. 143.

menbeit am nachften tommt, wie bas Gine einen Lichtfreis um fic ber ausftrömt, fo ftromt auch von dem volle ein Lichtfreis aus, und muß pon ibm ausströmen, weil auch feine Lebensfülle nicht unfruchtbar, feine icoppferifche Rraft nicht in fich verschloffen bleiben fann. (Enn. V. L 7. IV, 1. Drig. 121. Diefe Emanation bes or, diefe Birtung der Intelligenz ift die Geele, die Beltfeele, n του όλου ψυχή. - Gie ift ein Bebanke (doyoc) des rous und ein Bild beffelben, auf abnliche Beife wie bas ausgesprochene Bort ein Bild bes Gedantens in ber Geele ift. (V. I.3). Gie fieht auf ben Berftand hin und empfangt von ibm das Leben und das Bermogen ju denten (fie wird von ihm ernabrt); fie ift baber von ihm abhängig und geringer und verhalt fich überhaupt ju ibm. mie er fich jum Ginen verhalt. (V. IV, 2. VI, 4. Ahnlich faßt Drigenes bas Berbaltnig bes b. Geiftes jum Gobne). - Indem fich bie Seele bewegt, entsteben einzelne Seelen; Diefe find verschieden und anbere gegen einander, fo fern fie einzelne und besondere find, fie find aber mit ihr Eins, in fo fern fie in ihr find (n μία ψυχη έχει έν ξαυτή πάσας); fie existiren in ihr ale Arten in der Gattung, ale indivibuelle Seelen in der allgemeinen; fie find nicht Theile von ibr, denn Die Seele ift untheilbar, fondern fie find Momente ihrer Bewegung, mie die vonra im vous. (Enn. VI. IV, 4. IV. IX, 4). Diese Seele wird nun die Bildnerin der finnlichen Belt, gleichwie der Berftand ber Erzeuger der intelfeftuaten ift.

Auf folche Beise entwickelt sich aus bem Ersten bas Zweite und aus biefem bas Dritte in ftufenweise abwartsgebenber Evolution; und Dieß ift die fogenannte plotinische Trias. Die Sauptstelle darüber Enn. II. L. IX, 1 lautet alfo: "Dieweil uns alfo bas Gute feinem Befen nach als einfach und als das Erfte eingeleuchtet, - benn Alles, mas nicht bas Erfte ift, ift nicht einfach - und als Richts in fich enthaltend, fonbern als ein Einziges, und das Befen bes Einsgenannten daffelbige ift, - denn es ift nicht ein Anderes und bernach Gins, noch ift diefes (bas Gute) ein Anderes und hernach bas Gute. Menn wir das Gine fagen, wenn wir das Gute fagen, muffen wir biefes Befen als Gins benten und fagen und ohne Etwas auszusprechen, es uns fo viel als möglich kenntlich machen. - Und bas Erfte ift es alfo, bag es bas Gin fachfte ift, fich felbft genügend, weil es nicht beftebt aus Debreren; benn ware dieß, fo murde es als abbangig fich auf bas beziehen, woraus es Auch ift es nicht in einem Andern, weil Alles, mas in einem Andern, auch von einem Andern entsprungen ift. Wenn es also nicht von einem Andern noch in einem Andern ift, fo folgt nothwendig, daß

Richts über ihm ift. Dan foll baber nicht andern Brincipien nachgeben. fondern biefes voranstellen, sodann den Beift, (die Intelligeng, pour.) nach ihm und das zuerft Intelligente, bierauf die Geele nach ber Intelligeng; benn biefes ift bie naturgemäße Ordnung. Und man foll nicht Mehreres im Intelligibeln fegen, noch auch Benigeres; benn fest man weniger, fo werden fie entweder die Seele oder die Intelligeng für ein und daffelbige ausgeben, ober die Intelligen; und das Erfte; baß aber Benbes von einander verschieden ift, murbe ichon öftere gegeigt." (Rach Creuzers Übersetzung in den Stud. u. Arit. J. 1834, 2ts. Hft.) - Es bedarf feines Beweises, daß dlese fogenannte Trinität mit ber chriftlichen wenig mehr als ben Namen gemein bat, und bag felbit die platonifirenden Bater fich immer noch weit von ibr entfernen. Doch lagt fich auch ein allgemeiner Ginflug bergelben auf Die Entwicklung der ehriftl. Trinitätslehre nicht verkennen, ja mir icheint eben in dem Anschließen an jene Theorie ber Grund ber mangelhaften Auffaffungs= weise zu liegen, die wir an den Alexandrinern und namentlich an Dris genes bemerften. Indem fie nämlich den Grundgebanten bes neuplatonischen Systems, die Borftellung einer, in fortschreitender Bewegung fic gleichsam ausbreitenden Gottheit, einer nothwendigen Entwicklung bes absoluten Urgrundes jum vernunftigen Gelbstbemußtsenn, jum Beift, von da weiter zur Seele, und bis in die Endlichkeit herab, alfo einer fucceffiven Selbftbeftimmung und Entfaltung des Gottlichen, - indem fie bie: fen Gedanten festhielten, mußte fich ihnen von vorn berein ber richtige Standpunkt verrücken und Emanation und Subordination unaufhaltsam in ihre Trinitätslehre eindringen. Die Punkte des Origen. Spftems, an benen fich dieß nachweisen läßt, find im Obigen bereits bezeichnet.

Bas nun die weitere Lehre Plotins von der Belt und der Beltbildung betrifft, so ift diese zu eigenthumlich und der christlichen zu sehr entgegen, als daß sie dem Orig. mehr als einzelne Anschließungspunkte batte darbieten können. —

Die Bewegung des vous, oder das Denken erzeugt, wenn wir saben, die vonte. Diese bilden die intelligible Welt, welche das Borbild der sinnlichen ist. Sie befaßt in sich alles wahre Senn, ist volltommen mit sich selbst erfüllt und stellt ein großes, herrliches Ganzes dar. — Sie eristirt nicht im Raum noch in der Zeit, sondern sie ist ewig, als die nothwendige Selbstoffenbarung Gottes. Ihre Ewigkeit ist nichts Anderes als ihr unwandelbares Senn, schließt aber Bewegung und Mannigsaltigkeit nicht aus. Sie enthält die Typen (eidin, rinvous) der ganzen erscheinenden Welt und Alles, was in dieser lebt und ist, ist

auch in jener als Idee und Gestalt vorhanden. Dort ift alles Les bendige und alles Sevende, dort ift ber himmel ale ein lebendiges Befen fammt den Sternen, welche bier ber himmel genannt werden, bort ift auch die Erde nicht leer, fondern viel mehr belebt als diefe, und es find in ihr alle Landthiere und Gemächse, die man bier findet, und Pflangen, die in dem Leben wurgeln, das Deer und alles Baffer in bleibender Strömung, und alle Thiere im Baffer und in der Luft, furg alle lebendigen Wefen. (Enn. VI. VII, 12). Dort eriftiren die Pflanzen, die bier grunen, ale Idee (ale doyes), bort find alle Gattungen und Arten der finnlichen Dinge, bort ift auch die Materie als Leben und von allen Bewegungen und Thatigkeiten ber Seelen ift bort bas Borbild (a. a. D. 10. Bal. Drig. G. 288 ff.) Da der volle felbft die intelligible Belt ift, fo drudt dieg Plotin auch fo aus: ber rous ift med aurob (ber finnlichen Belt) εὐχ ώς χρόνω πρότερον αὐτοῦ ἔντα, αλλ' ὅτι παρα 100 έστι καὶ αϊτιος τούτου, αρχότυπον οίον καὶ παράσειγμα εἰκόros rourou orros (III. II, 1); und dazu bemerkt er: Eben biefes, daß Die einzelnen Dinge in ihm gegrundet find, alfo ihre Ibee, ift bas Gute an ihnen (V. V, 9. Bg. Drig. S. 131. 132). Da bie einzelnen poec. Intelligenzen, außer ihrer Einheit im polis auch ein besonderes Daseyn baben, fo betrachtet er juweifen die intelligible Belt ale bas Geifterreich, und nemit fie ben Bobnort der Gotter, ber gottlichen vollfommenen Befen, die in Gemeinschaft mit bem Ronige (bem Berftande) leben, Un diefe foliegen fich die Damonen an, welche foon weiter von bem poos absteben und jene Belt mit ber finnlichen vermitteln; fie find im Grunde nichts Anderes, als eine weitere Entfaltung der intelligibeln Belt, eine niebere Stufe ber gottlichen Lebensentwicklung. 3br Berbaltnif zu ben Monfchen bafchreibt Enn. Ift, 1, abnlich wie Philo und Drigenes; von den Sternen, Die auch ju jener Belt geboren, beift es, V. I, 2: iore ીદે શકો ત્રેરાલ્ડ કેલ્લ્ડ, હૈમાં દેશામુખ્યું હત, હતો મહે ત્રેરેલ લેક્સ્ટ્લ મોક છે Senie airlar rou Senie elrat, drapun metellurien Debr aurar elrat. Bang berfelbe Begriff ber Seol, wie ben Drigenes G. 121; über bie Bestiene vgl. Enn. II. II, 2, - fie find belebt und mit Freiheit begabt, fie bewirten Barme und Ralte u. f. w. Brig. G. 181. - Go viel von der intelligibeln Belt, bem zweiten Princip.

Die Bilbung der erscheinen den Welt aber, — denn eine eigentliche Schöpfung schließt das plotinische Spitem aus — geschießt durch das britte Princip, durch die Seele, also: die Seele nimmt die Bersstandesformen von der Intelligenz auf, bleibt aber daben nicht stehen, sondern schreitet weiter in der Entwicklung fort und erzeugt auch ihrerdrigenes.

feits ein Bilb von fich felbft, eidbas, ein fomacheres Rachbild ber eid's die fie in dem vone geschaut bat. Dies ift die ale Inoic, die empfinbende und mabrnehmende (niedere) Geele (V. II, 1); aus diefer gebt weiter die erzeugende Naturfraft, bas phyfiche Leben bervor und fo fteiat fie immer tiefer berab, in immer untergeordnetern Gestaltungen. bis fie fich endlich in die Materie ergießt, an der fie die Ideen außerlich in ben Bildungen ber Leiber, Thiere, Oflanzen barftellt und in Die fie fich gleichsam verläuft. "Gie ftromt in die materielle Belt und lendtet von allen Geiten in fie binein, wie die Sonnenftrablen, Die auf bas buntle Gewölb fallen und biefes im golbenen Glange leuchten machen." V. 1. 2. - Bon diefer Rosmogonie, welche den consequenteften Pantheismus ausbrudt, beren weitere Befdreibung aber nicht bieber gebort, ift Drig. fo weit entfernt, daß er gerade das Gegentheil davon lebrt; er kann die finnliche Belt nicht als eine nothwendige Manifestation des Böttlichen betrachten; er kann die irdische Mannigfaltigkeit nicht als die Entwidlung des abfolut Ginen begreifen; er läßt vielmehr bier den Begriff einer Coopfung aus Richts eintreten und unterscheibet fich baburd wesentlich von ber emanatistischen Beltanficht Plotins. Daffelbe gilt in Beziehung auf die un, die Origenes zwar mit denselben Borten wie Plotin bezeichnet, unter ber er fich aber boch etwas gang Anderes bentt. - In dem plotinischen Softem nimmt die Daterie eine bochf bedeutende Stelle ein. Sie ift bas Regative (oux or), bas Leere, Unbestimmte, das formisse, maaflose, gestaltiose Gepn, welches als der Gegenfat bes mabren Genns, bas Richtfenn ift; boch aber nicht fo, als ob es gar Richts mare, fondern es ift nur das Andere bes Gepus. Ihre Natur tann man am beften aus dem Gegenfat ertennen, wenn man fie betrachtet भाषा वेधभारशंवा (वयमा) ध्रीमवा ऋहाद पर्वे धर्माहण, प्रवह वैज्ञाβον πεός πέρας, και ανείθιον πρός είθοποιντικόν, αει αδρίστου τό Jezaror, bas Außerste, der absolute Mangel, bas jen or, ou ri ro Tartedus un de, add steem moror tou ortos tinur tou ortos (Enn. I. VIII). Sie ift die Grenze ber Entwidlung und qualeich das Refultat derfelben; benn die Entwicklung ift ein fortwährendes Be-Eimmen durch bas Denken, ein Begrengen, ein Formbilden, und fest alfo ein bestimmbares Unbestimmtes voraus, ein Gemeinsames, an welchem die Formen und die Unterschiede hervortreten (II. IV. 4,) ober, was daffelbe ift, indem das Sepende fich entwidelt und fortbestimmt, fest es eben damit fein Anderes, das Richtfepende. Die Materie ift alfo die nothwendige Folge der fortichreitenden Enwicklung (a. a. D. 7); fie ift daber auch ichon in der Berftandeswelt vorhanden, nur daß fie

dort von dem Geistigen beherrscht und übermocht wird, in der Sinnemwelt aber hat sie das Ubergewicht. — Als der absolute Mangel des Seyns ist sie zugelch der Mangel des Guten, als die Regation des Seyns das Bose (denn das er ist das Gute). Der Begriff des Börsen ist also derselbe, wie der der Materie, es besteht er anousig narrios arabov, es ist excepts arabov, ortenors arabov, to uin ör und hat seinen nothwendig en Entstehungsgrund in der fortschreitenden Entwicklung des Guten; denn wenn das Erste ist, so ist auch das Iweite und so fort dis auf das Leste nothwendig (a. a. D. 8.). Die Materie ist das erste Böse, nandr ngaror zai zad' autd zandr, und die Quelle alles einzelnen Bösen und Schlechten für die Seelest durch das Eingehen in die Materie und durch die Verbindung mit ihr wird diese des Guten beraubt, seer und böse. — Auch hier liegt der Unterschied zwischen Plotin und Origenes am Tage; größer ist die Ahnlichteit bey dem Folgenden:

Es erhellt von felbft aus den bisherigen Andeutungen über die Beltbilbung, daß Plotin das Berabsteigen der Seele in bie Materie, überhaupt Diefes gange Beraustreten des Absoluten in Die Außerlichkeit als einen Abfall betrachtet, aber freilich als einen nothwendigen Abfall, als die Besonderung und Berendlichung, die mit der unterften Stufe der Entwicklung ungertrennlich verbunden ift. Naber zeigt fich dieß an der Lebre vom Menfchen. - Das Entfteben bes Menfchen ift nichts Anderes, als das Eingeben ber Geele in die Berbindung mit bem Leit, fomit ein Berabfinken aus einem früheren und vollkommneren Buftand, aus der intellectuellen Belt, der fie ursprünglich angehörte (Präerifteng): προ ράς του ταύτην την ρένεσιν ρενέσθαι ήμεν έκει, ανθρωποι αλλοι όντες, καί τινες καί θεοί, ψυχαί καθαραί και νους συννημένος τη άπαση οὐσία μέρη οντες του νουτού οὐχ ἀφωρισμένα, οὐ θὲ ἀποτετμημένα άλλ' όντες τοῦ ὅλου: (VI. IV, 14); allein im Befühl ihrer Spontaneität besonderte und individualisirte fich Die Seele, fie wollte etwas fur fich felbst fepn, fie unterschied fich von ihrem Urfprung und fehrte fich eben badurch von ibm ab. Und bieß ift für sie die Ursache des Bosen: αρχή αὐταίς του κακου ή τόλμα, και ή γένηποις και ή πρώτη έτερότης και το βουληθήναι δε έχυτων είναι τωθε αὐτεζουσίω. Ginmal abgekehrt von ihrem Ursprung schritt fie aber auf dem entgegengesetten Wege fort, fank immer tiefer berab, und vergaß endlich ihrer himmlifchen Abkunft gang, ahnlich den Rinbern, die fruhzeltig ihren Eltern entriffen, diefe julest nicht mehr kennen. (V. I, 1). - Bie ift aber ihre Berbindung mit dem Leibe ju erflaren? - Darauf antwortet Plotin; vermöge ibrer Ginbilbungsfraft er-Midten fie im Sinnlichen die Formen, nach welchen die Raturfraft Die Materie geftaltet und damit die materiellen Gestalten felbst; biefe duntten ibr bann icon und lieblich, fie gewann fie lieb und trat mit ibnen in Berührung IV. III. Go entstand ber Menfc - biefes Befen, bas aus Leib und Geel besteht. - Den Abfall felbft erflart Plotin einerfeits für einen Aft der Freibeit, und die Folge deffelben, das Gebundenfenn an ten Leib, sammt allem baraus entspringenden Gleud für gottliche Strafe - und bieß ift bie Seite, wo fich Drigenes anschließt; andrerfeits bebt er dief wieder durch die Behauptung auf, daß die Geelen unfreiwillig aus ihrem früheren Buftand berabsteigen und zu einer bestimmten Beit eine jede in einen Leib, wie er ihr angemeffen ift, berabkomme, gleichsam naturgemäß, wie die Theile des menschlichen Rorpers entfteben u. nach einander machsen, III. III, 4 - und dieß ift die eigentliche, durchgebende Grundanficht; denn für die Freiheit ift in einem Spftem, welches Die Verfönlichkeit Gottes verkennt und die gange Belthildung als eine fuccefive Entfaltung der Gottheit betrachtet, tein Raum. Plotin gibt fich amar viele Dube, fie festaubalten, er fcbreibt ben Menfchen baufig bie adregoveres niener ju; allein er verfteht darunter doch nur die Abmefenbeit des außern 3mangs, ihre innere Bewegung bingegen ift nichts Anderes, als jene Rothwendigkeit ber Entwicklung; Die freie Gelbitbe ftimmung fehlt. - Jebenfalls aber erfcheinen auch nach Plotin bie Buftande und Geschicke aller Bernunftmefen als Folge ihrer eigenen (freien ober unfreien) Thätigkeit, als das Resultat ibrer größern ober geringern Entfernung von dem Ursprunge - und bierin zeigt fich wieder eine Bermandtichaft mit den Bestimmungen des Drigenes, obwohl fie ber ibm aus einem gang anderen Spteveffe entsprangen.

Die einzelnen Geelen sind von der Beltseele nicht getrennt, so menig als die Intelligenzen von der Intelligenz; sie verhalten sich vielmehr zu ihr auf ähnliche Beise wie die vonra zum vore. Obwohl an Bollfommenheit, Einsicht und Thätigkeit gegen einander mannigsach verschieden, sind sie doch in ihr, als in ihrem Allgemeinen Eins, wie die Arten in der Gattung. Donn die Eine Geele ist nicht theilbar noch zertheilt in viele, sondern in jeder einzelnen ganz und ungetheilt (d in noch diese die Bielheit; Kistungen pad od Arstware, zad nazuere allahaus odn allotzen Fisanzen, od pag nigasie sies Gingespuhra. IV. VIII, 3. VI, IV, 4. — "Bie nun die Beltseele einerseits in dem Intelligibeln ist, andrerseits durch die Empfindung im Sinnlichen (f. oben),

fo ift auch jede einzelne Geele, bie ja nur ein Moment in ber allaemeis nen ift, burch die Intelligens immer in ber intelligibeln, burch bie finne liche Ratur gemiffermaßen auch immer in ber finnlichen Belt; fo wie ber Sonnenftrabl mit bem einen Endpunkt bie Erbe, mit bem andern Die Sonne berührt; burch die mittlere Ratur aber, welche in der erften und befibalb freisformigen Bewegung liegt, andert fie beftanbig und ift bald in der intelligibeln, bald in der finnlichen Belt. Dies gefchicht aber nicht burch Orteveranderung, fondern, wenn die Ginbildungefraft jum Berftande und biefer fich jum Geift neigt, bann fagt man, bie Seele fen in die intelligible Belt aufgestiegen. Benn aber ber Beri ftand jur Ginbildungefraft und biefe jur Raturfraft fich nieberbeugt, bann finkt die Seele in die finnliche Belt und ins Richtfeyn berab-" Aus dieser trefflichen Erposition des Marsilius Ficinus zu Enn. I. L. III, 1. ergibt fich von felbit die weitere plotinifche Lebre über die Rrafte und über die gegenwärtige Bestimmung bes Menfchen. Er befigt erftich die vernünftige ober obere Seele mit ihren drei einander untergeordneten Rraften \*); a) die Intelligenz, (ronoic), vermoge deren fie mit bem rauc jusammenbangt und bas ideale Geen unveranderlich ju

<sup>\*)</sup> Gebr richtia brudt Darf. Ficinus ben Ginn Plotins aus, wenn er zu Enn. I. L. 1. 8 bemerkt: Scio autem ipsum unum sive ipsum bonum, quod summus est Deus, nullum habere respectum; intellectum vero boni, filium, apud Plotinum duos saltem respectus habere: primum prout est ab uno atque ita et ipsum esse unum; secundum prout existit in se: itaque in multitudinem idearum derivatur, quas tamen omnes actu unico simul habet et conspicit. Animam deinde tres jam habere respectus, ab intellectu enim cognoscendi vim habet, sed hacc ipsa vis, ut proxime ex intelle u pendet, ipsa quoque est intellectus, semperque patri (bem עשק) continua, sub illius forma actuque semper cuncta simul intelligit: ut autem pro natura animae capitur, jam tempore, quodam et a potentia in actum successione discurrit, ratioque et cogitatio nuncupatur, sicque rerum species videtur inter se disjunctas habere, denique ut vergit ad animal ex universalium ratione ad particularium imaginationem jam descendit etc. M. Fic. Opp. T. II. p. 507. edit. Paris. 1641. -Babricheinlich ift daber nach Plotin bas eigentliche Ich, ber wur, von der wuxn zu unterscheiden und dieser, als das Oberste im Menichen, überzuordnen.

schauen vermag; b) bie Piaroia, bas vernünftige Erkennen, bas Bermogen ber dialeftifchen Gebantenbewegung, ju urtheilen, ju foliegen, ju beschließen; c) die Joga, bas Bermogen, Die Eppen mabrzunehmen, welche ibr durch die ale Buoic jugeführt werden (alfo nicht finnliche Ans fcauung). Zwischen dieser Geele und dem Leibe findet keine unmittelbare Berührung ftatt; fie ift ftete in fich felbft oder im durchaus Ginfaden, und erleidet feine Gindrude von der Materie. Das Bermittelnde wiften ihr u. bem Leibe ift die niedere Seele oder das phyfifthe Leben ladde ze eldes The wuyhe. wuxh pusen, Zan pusen), welches wice ber brei Rrafte in fich befaßt, mit benen es dem Ginnlichen und bem Leibe jugetehrt ift. Bon daber, durch die Ginfluffe des Materiellen, ent-Reben dann die finnlichen Begierden, Affecte und Leidenschaften (ma'bn); von daber tommt überhaupt die Unordnung und das Schlechte in den Menfchen. Das unterfte Bermögen ber obern Geele, die Joga, läßt fic durch die in der niedern Geele murzelnden Reigungen fortreißen, und giebt bann auch die Bernunft mit fich in ben Rreis ber taufchenden Borftellungen der Sinnlichkeit binab. Go geschieht es, daß Biele ihre Beimath, bas Reich des mahrhaft Gependen, gang vergeffen und völlig in's Schein : und Schattenleben verfinfen. (I. I, 7-9). Es ift baber Die Beftimmung des Denichen wieder dorthin gurudgutebren, in bas Intelligible und von biefem ju dem Ginen fich ju erheben. nachste Mittel dazu ift die Flucht aus bem Rorver und bas Sinwenben jum Guten; und dieß ift die Tugend. Die unterfte Stufe berfelben bilden die burgerlichen Tugenden, Beisheit, Tapferkeit, Mäßigkeit, Gerechtigkeit; durch fie wird das Maaflose begrenzt, die finnliche Begierde gezügelt und die Reinigung von der Materie vorbereitet (I. II. 1. ff.) Dann muffen die boberen Tugenden, 'das Streben nach Gottabnlichkeit, folgen, welche einerseits die Seele von ber Bemeinschaft mit dem Sinnlichen völlig befreien und bas Frembartige, mas burch die Berührung mit der Materie in fie eingedrungen ift, ausscheiden (xabageig); andrerfeits ihre Erhebung in die Ideenwelt beforbern. Siegu gebort die Beschäftigung mit den Wissenschaften, sowohl den propädeutischen als den philosophischen, inebesondere mit der Dialektik, welche der Mittels punkt der Philosophie, das Wissen um das Sepende ist (f. darüber I. III. u. Ficinus T. II. p. 517.) In der Übung dieser Tugenden machfen allmablich der Seele die Flügel und fie erhebt fich betrachtend und ertennend in das Reich des Geiftes; fie wird eins mit dem rous. Bon da aus fann fie fich bann auf die lette und bochfte Stufe, jum unmittel= baren Unichauen bes Ginen emporichwingen. Um babin au gelangen, muß fie uber bas Biffen und bas Gewußte, über bas Unders. fenn und den Unterschied, Gregorns, Sapoga, der noch auf der vorlet. ten Stufe ftatt fand, \*) binausgeben und durch Bereinfachung, durch Aufgebung ibres endlichen Bewußtseyns, fich in fich felbft vertiefen, obermas baffelbe, ins Abfolute verfinten. . Und dieß ift das unmittelbare Unfchauen Gottes, Die Efftafe, welches jugleich eine unmittelbare Berubrung, eine mystische Bereinigung mit ihm ift (ogasis, Biapa, Exoraois, gravis). Denn das Anschauende und das Angeschaute find bann nicht mehr verschieden; ber Unterschied von Object und Gubject bat aufgebort, Die Seele ift nicht mehr fie felbft, fondern mit dem Mittelpunkt den Mittelpunft berührend, geht fie in ibn über; fie lebt in dem mabren Leben, in bem, mas noch über das Gepn und Befen erhaben ift, fie ichaut fich felbft als Gott - fie ift in Gott, fie ift Gott geworden und bat damit die bochfte Geligkeit erreicht. (VI. IX. 7. 9. 10. Die Geele fieht fich Bedr Depolueror, μάλλον δε οντά. - Die Drigenische Lehre von der Rudfehr bes Menfchen burch ben Logos ju Gott brudt benfelben Gebanten, jedoch fehr modificirt und burch bas Chriftenthum gelaus tert aus.)

Die Erhebung der Seele jum Anschauen Gottes findet jedoch nur in einzelnen Momenten statt; sie ist nicht verwögend sich beständig auf diesem höhepunkt zu erhalten, weil sie sich dem Einfluß der unteren Natur nicht ganz zu entziehen vermag. Biele aber erheben sich gar nicht, sondern bleiben ganz im Sinnlichen, Riedrigen und Gemeinen. Darnach bestimmt sich sodann ihr Justand nach dem Tode. Diejenigen, welche hier schon zu jenem Schauen durchgedrungen sind, die Philosophen, gelangen unmittelbar zur ununterbrochenen Gemeinschaft mit ihm, die, welche noch mehr im Gebiete der verständigen Betrachtung verweilten, steigen allmählich empor; die noch am Sinnlichen haften, kommen auf die Sonne oder auf andere Gestirne (die Erotiker, Musker); diejenigen, welche die bürgerlichen Tugenden und Sitten übten, werden wieder Menschen, und die, so ganz ins Materielle versunken sind und den sinn-

<sup>\*)</sup> S. oben S. 338. beym rous. — Die Ausgabe Plotins, die ich gebrauche, ift die Basler, vom J. 1590. — Das Berftandnis feiner, in mancher Sinficht schwierigen Abhandlungen, hat mir theils Ficinus durch seine trefflichen Erlauterungen, theils die Gute des herrn Professor Dr. Engelhardt, durch Mittheilung der von ihm aus den Münchner Codd, gesammelten Barianten erleichtert.

lichen Gefühlen gelest haben, werden Thiere, je nach dem Grad ihrer Unsittlichkeit, edlere ober unedlere Thiere, ja wenn sie blos für die Functionen bes vegetirenden Lebens Sinn hatten, so wirken sie blos als Lebenskræft von Pflanzen fort; denn nur die Pflanzennatur hat sich in ihnen entwickelt. (Enn. III, IV. s. dagegen Orig. S. 166.)

## Berbefferungen.

- G. 4. 3. 8. ftatt diefe lies: die.
- '8. 13. v. u. ft. Maafe l. Maabe.
- 10. 8. ft. im Biffen selbst l. auch nicht im menschl. Wiffen.
- 30. 22. ft. ( ein Romma ju fegen.
- 129. 19. ft. III 1. 3.
- 185. 8. ft. welcher I. welches.
- 201. 8. v. u. ft. Terre I. Teute.
- 207. 2. ft. inebesonderr I. inebesondere.
- Ebend. 15. nach Ericeinung ergange: und Birffamfeit.
- 311. 3. und ihre Principien : ju ftreichen.
- Cbend. 15. v. u. ft. Nathwendigfeit I. Nothwendigfeit.
- 321. 14. R. literalis I. litteralis.

Einige Ungleichbeiten in der Rechtschreibung bittet man geneigteft ju überfeben.







