





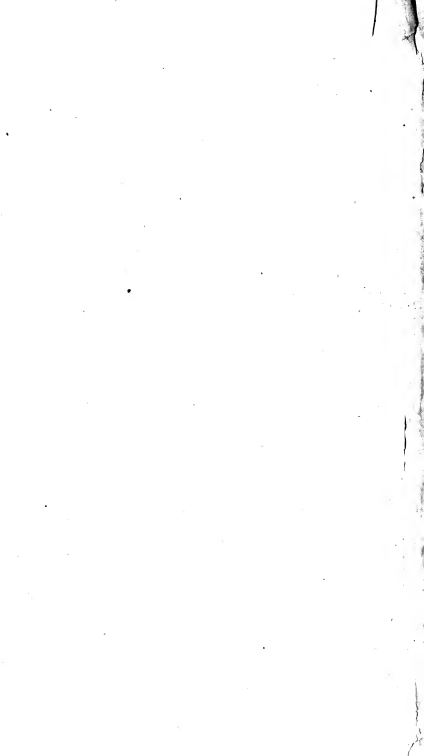


# Zombay Sanskrit Series.

No. XIII.

RAGHUVAMS'A, CANTOS XIV.—XIX.

Price De 1



## THE RAGHUVAÑSA

OF

### KÂLIDÂSA

WITH

THE COMMENTARY OF MALLINATHA.

EDITED WITH NOTES

вy

SHANKAR P. PANDIT, M.A.,

#### Part III.

CANTOS XIV.-XIX.

(1000 copies.)

Registered for copy-right under Act XXV. of 1867.

Bombay: GOVERNMENT CENTRAL BOOK DEPÔT.

1874.
(All rights reserved.)

PK 3796 R2 1897a

Bomban:

PRINTED AT THE "INDU-PRAKASH" PRESS.



Although the Raghuvams'a is the first poem, indeed the first text-book read in India by those who begin the study of Sanskrit outside Government Schools and Colleges, and although MSS. of it abound in every part of the country and printed or lithographed transcripts of parts and sometimes of the whole of the work are not few, no critical edition of the entire poem has vet been published, at least in India, founded upon MSS. carefully collated. Several editions of the poem have been given to the public by some learned scholars of Calcutta, but it would not be far from the truth to say of those editions that the object of their editors seems to have been rather to give the most readable and the least difficult version of the poem and the commentary of Mallinatha than to strive to find out, by scrupulously adhering to the rules of sound criticism and to the patient collation of MSS., the original readings of the poet himself or his commentator Mallinâtha.1

<sup>1.</sup> I had at first thought of giving a number of instances showing wherein the Calcutta Editions were not to be considered trustworthy, but the fact will be plain to any one who compares them with the present attempt at a correct Edition and dispenses with the necessity of showing the defects of the Calcutta publications and their subsequent reprints, which owing to their cheapness must be allowed to do some service to the spread of Sanskrit studies, the only object I presume that their editors had in view.

The text of the poem has indeed not remained without a critical editor. It found one as early as A. D. 1832 in Mr. A. F. Stenzler who published in London a very reliable edition of the poem accompanied by a Latin translation. That edition, however, it need scarcely be said, is unsuited to the wants of Indian readers. The present edition was undertaken with the object of furnishing these with a critically collated text together with the commentary of Mallinatha in a form suitable to their wants.

That the Raghuvams'a has always been read very generally throughout the country by students of Sanskrit is amply proved by the large number of commentaries on it that are still extant. No less than thirteen have come to light, and many more will doubtless yet be found if diligently searched for in the different parts of the country.

I myself have had the good fortune to meet with eight of them, five of which belong to the Government of Bombay for whom they have been purchased by Dr. Bühler, who with his usual kindness to me at once sent them to me without solicitation.

Some of these commentaries would appear to have been written not with the object of supplying a want

<sup>1.</sup> Mallinatha, 2 Dinakara, 3 Vallabha, 4 Charitravardhana, 5 Hemadri, 6 Vijayananda Sûrîs'vara-charana-sevaka, 7 Vijayagani, 8 Pandita Sumativijaya—consulted by myself; 9 Brihaspatimis'ra, 10 Bharatasena, consulted by Stenzler; 11 Dakshinavarta and 12 Natha, referred to by Mallinatha and other later commentators; and 13 Dharmameru a few pages from whom are copied into the MS. of Charitravardhana to fill up a break.

but as if because it had been customary to look upon the writing a commentary on Kâlidâsa as a service to the poet and a duty of the writer. For a few of them hardly differ from each other in their explanations or in the number of quotations they give from the glossaries and other works of reference. One of them actually says, "although there already exist various commentaries on this poem, nevertheless I am at pains to compose another because in some places at least there may be something new in it<sup>1</sup>!"

It will not, I think, be out of place here to notice the eight commentaries at some length, and I begin with

(1.) Mallinatha. As this edition contains the whole of his commentary, we need not say more of him here than state that he is evidently not the oldest commentator on the Raghuvams'a. He names two, older than himself, Dakshinavarta and Natha, and refers to others without naming them. His statement that he calls his commentary Sanjîvinî because that he writes it for the purpose of "2reinspiring with life the speech of Kâlidâsa that was lying under the faint produced by the poison of bad commentaries," shows that he knew many other commentaries than those of Dakshinavarta and Natha (whom he says he wishes to follow), and that he disapproved of their explanations. What particular commentators he refers to is not clear but it is not improbable that he had in his mind's eve some of the Jain writers mentioned below. His commentary is surely one of the best, being

<sup>1.</sup> Dinakara, see further on for the original.

<sup>2.</sup> Introduction, 8.

very moderate, and somewhat scrupulous as to preserving, as far as he could see and appreciate, the oldest and therefore most probably the original readings of the poet himself. It is a running commentary in which each word of the text is first repeated and then very accurately explained. In the Index will be found an alphabetical list of the authors and works quoted or referred to by him as also of quotations given without the names of authors or works whence they are taken.

(2.) Vallabha's commentary called Raghupanjikâ is neither so accurate nor so full as that of Mallinatha. The MS, containing it has also the text in it and is very closely written on 130 oblong leaves in the Jain form of Devanagari characters. Vallabha was the son of Anandadeva.1 He is not profuse in his quotations, a few verses from the Smritis, the Nîtis and similar works bearing on his text are all that he quotes, and that too in most cases anonymously. He rarely gives grammatical notes and does not enter into critical disquisitions on the merits of the explanations of other commentators, whom he neither quotes nor refers to. His Panjika is what is called a Kathambhûtinî tîkâ i. e. one which introduces all adjectives by way of answers to the question "क्यंपून:?" first asked. The date of the MS. is Samvat 1757 (A. D. 1701), but there is no date given of the composition of the commentary. Nor have I the means of ascertaining it.

<sup>1. &</sup>quot;आनन्ददेवायनिवक्रभदेवविरचितायां रमुपिन्नकायां • • • सर्गः" is his usual colophon at the end of each canto.

(3.) Dinakaramis'ra's commentary is named Subodhinî and is every way superior to that of Vallabha. His father's name was Dharmangada and that of his mother Kamalâ, but nothing more is known of his personal history. The MS. does not contain the text of the poem, nor does Dinakaramis'ra always repeat each word of his text before giving his explanation. The MS., though no date when it was copied is given, cannot be less than 400 years old. It is written in Jain character with all the Mâtrâs or signs of the medial and final e and o, written behind the consonants followed by those vowels. It contains 120 oblong leaves and the writing is in a state of perfect preservation. Dinakara is full of grammatical explanations and of disquisitions on the merits not only of the explanations of other commentators but of the text itself which, though he comments upon it, he not infrequently condemns sometimes on the score of indecency (असभ्यम्) and sometimes on that of unintelligibility (दुष्प्रतिकरम्). It is possible that Mallinatha was referring to Dinakara when he described the Raghuvams'a as fainting under the poison of bad explanations. though Dinakaramis'ra comments ably, he nevertheless is free in his censures of the text which might probably have offended Mallinatha. He very often refers to older commentators whom he as often censures for their indifferent interpretations. This commentary of Dinakaramis'ra derives additional interest from the fact that we have the date when it was composed, viz. Samvat 1441 or A. D. 1385 given by Dinakara himself at

<sup>1. &</sup>quot;रित श्रीमद्धमीङ्गदसूनी: कमलाहृदयनन्दनस्य दिनकरिमश्रस्य कृती रपुतंद्यश-कायां सुनोधिन्यां • • • • सर्ग:" forms the conclusion of each canto in his commentary.

the end of the nineteenth Canto.¹ A list of authors and works quoted or referred to by Dinakara will be found in the Appendix. Though this date will not throw much light on the chronology of many of the authors and works he quotes, as they are well-known to be far more ancient than that date, it nevertheless helps us to fix the latest date of some of them that are less known.

(4.) Châritravardhana's commentary named S'is'uhitaishini next engages our attention. The MS. containing it gives no date, but the paper is so old that it could not have been written less than 450 to 500 years ago. It is written on 224 leaves and is complete so far as it goes, being from Canto I. to Canto XIX. and generally written by one hand except leaves 50, 51, 52, 54, 55 and 60, which are quite recently written and from a different commentary viz. one by a Dharmameru. <sup>2</sup> Châritravardhana was a Jain and wrote his commentary at the request of the Sâdhu Λradakvamalla son of S'rîs'âliga of the race of S'rîmâla.<sup>3</sup>

<sup>1.</sup> His colophon at the end of Canto XIX. is: इति श्रीमद्धमीकृषस्नोः कमळाहृदयनन्दनस्य दिनकरमिश्रस्य कृती रपुवंद्ययिकायां मुनेश्विन्यमिकीनविंद्यः सर्गः समाप्तिमगमत् ॥ १९ ॥ श्रीमद्धमीकृष्टस्य द्विजकुळकुमुदामोदने (Ms. नौ !)कामृतांद्योः ज्ञास्त्राकृषारपारप्रमृमरिषपणावागबीद्यस्य सूनुः । विंसिनविकमार्के द्याद्ययुगमनुभिधिहिते सूक्तिमुक्ता टिकामेतां मुनेश्वा व्यवनुत कमळाकुक्षिजनमा दिनेद्यः ।

<sup>2.</sup> For the 55th leaf contains the conclusion of Canto IV. and ends in the colophon इति श्रीअमैमेद्दिरिचेताया रघुटीकाया दिग्जिया नाम चतुर्थ: सर्थ:.

<sup>3.</sup> Canto XIX. ends as follows: इति श्रीमाळान्त्रयसाधुश्रीशाळिगतनुजसाधुश्रीभरउक्तमळसमभ्यांथतखरतरगच्छीयश्रीजिनप्रभाचार्याचार्यसंतानभुपेनरवेषसरस्वति (sic.) वाचनाचापेश्रीचारित्रवर्धनविरचितायां राववीयकाव्यदीकायां शिश्वाहितैविण्यां
&c. &c.

He is full of disquisitions, very frequently refers to older commentators and attempts to refute them. He abounds in quotations from a number of works (see Appendix) on various subjects. The commentary is copious and generally repeats each word of the text before explaining it. The chief value attaching to this commentary is the fact that it was from it directly or indirectly that Dinakaramis'ra most probably wrote his own. For the Subodhinî of the latter is evidently only an epitome of the S'is'u-hitaishinî. Dinakara himself does not openly acknowledge the source; on the contrary he would seem to state in his introduction that it was with his father's commentary that he studied the poem.¹ But there is ample evidence to prove that Dinakara borrowed wholesale from Châritravardhana.² As both have the same

<sup>1.</sup> The first three leaves of the Subodhinî are wanting in my MS. I accidentally met, however, with a copy of the first Canto in the library of Vis'vanâtha S'âstrî, Sanskrit Teacher, Surat High School, which gives the following introduction: आसीशिद खा आणुकादिमृष्टिमूळं श्रुति: श्वासतिर्यदिया। भगिष्धियोतस्तनुताहिमूर्ति मृभूषणं तन्मिद्दे महो व: | १ | भुनोतु विम्नान्वश्राकाण्डवुद्ध्या बळेन कपैन्करपुष्करेण | इरन्हरोर:स्थळनागहारं मुदं वितन्वन् शिवयोः शिशुप्तः। २ | यश्रासि ळिप्सुर्विदुषा विभिन्से महानिवन्धं नरभीरभीरः | देयादती वागिभिदेवतं मे सदुक्तिमृक्ताः करणैकभाम | ३ | सौधाकरे-किकरणाविळरम्बुराशिमृक्षासयस्यतिजाढं विपरातमेतत् । श्रीकाळिदासकवितेव परं मनो मे वेदुष्यसंपदमळं विपुळीकरोति । ४ | व्याख्यामतः समिश्रमम् गुरोश्चिराय नित्यं चिरंतनिकिक्तिसदुक्तिदशीं | भर्माक्षदस्य तनयस्तनेव सुत्रोधा मेभाजुषी दिनकरी रघुवं-शर्यकाम् । ५ | यद्यपि सन्ति विचित्राष्टीकादन्धास्तथापि कुतापि | एपा विशेषजननी। भविष्यतीति श्रमो मेन । ६ |

<sup>2.</sup> Dinakara could not have been the son of Châritravardhana, and hardly his pupil either, as he was a Brâhman and the latter a Jain.

S PREFACE.

text to explain, their explanations must indeed be very similar, nay must even be identical in tenor though not in words. But it is by the same critical remarks, the same quotations made, the same censures of the text, the same refutations of former commentators, the same pretty long disquisitions on grammar, the same proposals to read differently from the received readings of the text, the same variety of readings noticed, the same questions asked and the same answers given,-and all this very often in identical words and phrases—that the evidence of the one being a copy of the other is supplied. Coincidences in such and all these matters cannot be fortuitous, and they are so numerous, that they may indeed be found on almost every page. The S'is'uhitaishin'i is very much more copious than the Subodhini, a fact that may fairly indicate the shorter one to be an epitome of the other. But there is one circumstance that unmistakably betrays the true origin of Dinakara's commentary. That commentator though he calls his commentary Subodhinî at the end of each Canto, the colophon of Canto VI. is as follows: इति श्रीमद्धर्मीद्भरसूनी: कमलानन्दनस्य दिनकरामिश्रस्य कृती रपुवंद्यशिकायी द्विशुहितीषण्या षष्ट: सर्गः! This leaves no doubt whatever that Dinakara had the S'is'uhitaishinî before him, and that he unconsciously allowed the title of his original to remain in one part of the copy he was so cleverly making. There is no other way of satisfactorily explaining the title of S'is'uhitaishinî as given only to one canto of Dinakara's commentary while the others are described under the title set forth in the introduction. It is indeed possible, though not quite probable, that he copied from an intermediate commentary that had itself been borrowed from Châritravardhana, and that had also kept the title S'is'uhitaishinî in Canto. VI. If this be true the intermediate copy might be what he calls the commentary of his Guru (father or preceptor), to which he refers in his introduction. Another possible supposition is (I do not think it is probable) that Dinakara uses S'is'uhitaishinî as being equivalent to Subodhinî, the name of his commentary. It is to be remarked against this supposition that neither in his introduction nor in his conclusion does he give us to know, as is the case with some other commentators (see Sumativijaya's conclusion quoted further on) that he composes it for the use of children (शिश्).

(5.) Then comes a very learned commentary, called Raghuvams' adarpana, by Bhatta Hemâdri the son of S'rîmat Is' varasûri. It is certainly a very valuable one. It abounds in quotations from numerous authors, and in grammatical, philological and critical disquisitions. He refers in several places to older commentators but does

I. Cantos II.-VI. were obtained from Vis'vanâtha S'âstrî of Surat mentioned before. This fragment does not contain the text. Another fragment of a MS. containing Cantos VIII., IX. and parts of X. and XI. were obtained by Dr. Bühler. It contains the text and is very old, between two and three centuries, probably older, written as it appears to me in Mahârâshtra. Cantos V.-XIX. is the third fragment, also obtained by Dr. Bühler, from Rajputâna. It does not give the text. The last page which ought to contain the commentary on the last five Stanzas of the nineteenth Canto and probably some particulars about Hemâdri and his date is unfortunately wanting. Otherwise it is complete, as far as it goes.

not name any of them. If the title Sûri were no objection, Hemâdri would appear to have been a Marâthâ Brâhman as he mentions in one place a Marâthî synonym for the hanging root of the Plaksha¹ or Banyan tree. The last page being wanting it is impossible to say whether he has given his date at the conclusion of the nineteenth Canto. I have no means to ascertain it. But from the authors and works he quotes (see Appendix) it appears he is not very ancient.

(6.) Another Jain commentary named Subodhikâ, of which only the first canto with the text has been accessible to me, is by S'rî Vijayagani Pandita, pupil of Pandita Râmavijaya of the Tapâgachchhîya sect. It is a mere Vritti or gloss, a literal and close paraphrase of the text, which it neither elucidates by quotations nor explains by grammatical notes. Except two or three anonymous passages from the Smritis, there are no other quotations in the fragment from any Sanskrit work not even from the Kos'as, so generally quoted by commentators. It is neither practical nor learned, being in many places far from correct in its interpretations. The MS. may be about two centuries old, though no date is given. It is of course not possible to determine from the fragment itself the period when it was

<sup>1</sup> The passage is unfortunately somewhat corrupt and strangely enough in both MSS. It occurs in his comments on VIII. 92. The fragment containing Cantos VIII. IX. and parts of X. XI. reads: प्रक्षस्य प्ररोहोङ्कर: सीधवन्नभित्र प्रकीटजीवर्क्षश स्थात् प्रकारविभेगच्छति मुन्नैरिति क्षीरसामी | महाराष्ट्रभाषा [ यां ? ] पार्गी || पांची पिंपरि || The larger fragment has: प्रकार प्ररोहोङ्कर: सीधजान्नभित्र | प्रक्षो जर्रावकंश स्थात् | प्रकारविभेगच्छति मुन्नै-रिति क्षीरसामी | महाराष्ट्रभाषा[ यां ? ]रंबीपांची पिंपरि |

written. It is a Kathambhûtinî-tîkâ, of the same kind as that of Vallabha.

- (7.) Another Jain commentary is by some one whose name is not known. The MS. is not complete, being wanting in the first 37 leaves containing Cantos I.—IV. and the first twelve stanzas of Canto V. Then it breaks off from the 53rd up to the 78th leaf, the missing pages depriving us of Cantos VII., VIII., IX. and of the first 12 couplets of Canto X. The date given at the end of Canto XIX. is Samvat 1763 (corresponding with A. D. 1708). The author's name is unfortunately snatched away from us by the last leaf, the 147th, which is wanting. He calls himself the servant of the feet of Vijayananda Suri1 and his commentary Raghuvams'asûtravritti. The MS. contains the text in the middle of each page and the commentary above and below it. This Sûtravritti is of the same kind as the Raghupanjika of Vallabha, the remarks on which made before apply to it also. Except a few passages quoted anonymously from the Smritis, the Nîtis and the Bhagavadgîtâ, he cites no authors and is on the whole somewhat too meagre in his explanations.
- (8.) We have now to notice the last Jain commentary that we have secured. The author's name is Pandita Sumativijaya of Vikramapura (Bikaneer?) and that of his work Sugamarthaprabodhika, which he composed some time between A. D. 1635 and 1643.<sup>2</sup> It

<sup>1. &</sup>quot;सक्रमद्वारकश्रीविजयानन्दसरीथरचरणसेवकपय-."

<sup>2.</sup> Some particulars given at the conclusion of the nineteenth Canto may here be noted: श्रीमञ्जिदजपाल्पानां पाठकानामभूषर: ( sic. इ ?)

extends from Canto I. to Canto XIX. The MS. consulted contains the text as well as the commentary. It is nearly in the same style as the Raghupanjikâ of Vallabha, containing few if any quotations, and avoiding discussions of any kind. As it is professedly so modern, it does not deserve any further notice.

Except Mallinatha, Dinakaramis'ra (both obtained from the Deccan) and Vallabha (procured from Indore), all the remaining commentaries were procured from Gujarat and Rajputana, and there is little doubt but that except Mallinatha, Dinakaramis'ra and Hemadri, they are by Jain writers. The text that Mallinatha had before him or considered as genuine is given in the present edition. That commented

शिष्य: पुण्यकुमारेतिनामा (sic!) स पुण्यवारिधि: १ तस्याभवन् विनेयाक्ष राजसारास्त वाचकाः सजिनोक्तिकथायुक्ताः वैराग्यरसर्व्जिताः २ शिष्यमुख्यास्त तेषां तु हेमधर्माः सदाह्मया: शिटदिष्टा गुणाभिष्टा: (sic.) नभून (!) सामु (MS. म )मण्डले 3 सीप-तं तिह्रनेयाश्च जीयासु (? त्सु ? )श्रीभनाश्चिरं पाठकावादिनुदेहाः (वृन्देन्द्राः ?) श्रीमहि-नयमेरव: ४ सुमतिविजयेनेयं विहिता सुगमान्वया । वृत्तिवीळावबीआर्थं तेषां ज्ञाब्येण भीमता । ५ । विक्रमाख्ये पुरे रम्येभीष्टदेवप्रसादत: रपुवंशस्य टीकेंयं कृता पूर्णी मया श्रामा। ह निर्विष्टमहं [sic. पहर]] रसञ्जाशिसंवत्सरे फाल्गुनिस्तिकादश्यां विथी संवर्णी ॥ \* \* \* मानि (मन् ?) १ दिलीय २ रपु ३ अज ४ दशस्य ५ श्रीराम ६ कुश ७ अतिथि ८ निषध र नज १० नम ११ पुण्डरीक १२ सेवधर १३ देवानीक १४ भहीन[गु] १५ पारि-जात १६ इल १७ दील १८ उनतना ( ? उन्नाम ? ) १९ वजनणाम २० आधावण २१ विश्वसह २३ हिरण्यनाम २४ कौशाल्य २५ ब्रह्मिष्ट २६ पुष्करपत्र २७ पुष्प २८ भूगसंभि २९ सुदर्शन ३० इति रपुरंशराजान: ( sic. ) Whatever the figure of unit may be that is meant to be indicated by the letters preceding पर, it is certain that प्रस्माशि mean one thousand six hundred and ninety, obviously of the Samvat, as that is the era used in Rajputâna, where the commentary was composed and whence it has been obtained.

upon by Hemâdri seems very little to differ, if at all, from it except that he does not, like Mallinatha, discard the spurious stanzas and readings, almost all of which he notices as such, though in a manner far from The differences between our text on disapproving. one hand and that of the remaining six commentators are somewhat considerable, though I do not find them to be so numerous as really to constitute a different redaction. They are, moreover, generally confined to single words. A close examination of the several commentaries has convinced me that a few only of the various readings have arisen from the ignorance of the scribes but they are mostly due to the unscrupulousness and the ignorance of the commentators and their desire to make Kâlidâsa conform to their own ideas of what is good or bad, correct or incorrect, wise or unwise, or decent or indecent, regardless of the historical value of preserving the author's words. In one or two passages I have actually found a commentator stating what is the reading of the poet and yet proposing to read differently! Perhaps Mallinatha is the only commentator on Raghuvams'a, that I have met with, having a desire to find out and preserve the readings of the poet himself, and carefully excluding the spurious substitutions of all single words and phrases, and the interpolations of whole stanzas with which the poem is seen overgrown

<sup>1.</sup> Thus Charitravardhana on Canto VIII. St 25: यतिभि: संन्यासिभि: सार्क [विभि ] विद्रभे निर्ममे (!) क o विततान समे पुरोधसित वा पाठ: |विद्रभे विश्वसस्य नैष्ठिकं यतिभि: सार्क्रमनिप्रमितिचिदित कविपाठ: || Dinakara: यतिभि: संन्यासिभि: सह [विभि ] विद्रभे कृतपन् । o o विततान समिमन्यादि (!) वा पाठ: | विद्रभे विश्वसस्य नैष्ठिकं यतिभि: सार्क्रमनिप्रमितिचित् इति मुख्य: पाठ: |

in many MSS.; and it is no doubt owing to this his scrupulousness, that he is consulted most and that the other commentaries are so much neglected as to be hardly known to the general public.

In the present edition the various readings as found in the commentaries of Châritravardhana, Hemâdri, Vijayagani, Vijayananda's pupil, and Pandita Sumativijaya are not given, first because these commentaries came to my hands too late; and secondly because, except those that are admittedly or obviously spurious, or such as are proposed by the commentators themselves, almost all of them are represented by our own MSS., and by Dinakara and Vallabha, whose differences have invariably been preserved. The public will, moreover, have little cause for regret when they are apprised of the fact that, as appears even from the multitude of the commentaries, the text that Mallinatha has commented upon is generally the true text of the poet or at least most probably so. For even when the other commentators choose other readings, it is perhaps seldom that they do not notice those which we see form the subject of Mallinâtha's commentary.1

From the commentaries it is now necessary to turn to the poem itself. The first question that presents itself for consideration is, whether the nineteen Cantos we have complete the poem? No decisive answer can

<sup>1.</sup> Since the above was written I have been favoured by Dr. Bühler with the first Canto of the poem as collated with a palmleaf MS. in the celebrated Bhandar at Jessalmir, about 500 years old, and I find that almost without exception all the variety of readings found therein has already been preserved in the present Edition.

yet be given. But if tradition is to be believed it is plain that the poet wrote more cantos than we have inherited. There is nothing that requires us to discard the tradition and every thing tends to confirm it. Before the missing cantos of the Kumârasambhava were recovered, a similar tradition assured us against many who maintained the contrary that the first eight cantos then known to exist did not form the whole poem, and search has not falsified the tradition. Among indigenous native scholars the belief is that time has, at least for the present, deprived us of the sequel of the 'history of the Raghu-race'. It was some time ago that I received assurances from about Ujjayini that the remaining cantos—said to be from 20th to 25th—have not been lost, and even promises that I should get a copy of them to be published for the first time. But it seems we are destined still to wait either to be put one day in possession of the long-wished-for remnant or to be disappointed by waiting for a time without knowing how long it may extend. The best proof that the whole poem, if the poet ever completed it, has not come down to us is the very portion that we possess. No one who reads through it can help feeling that the end of the nineteenth Canto is too abrupt to be the conclusion of the poem. If we examine all the works ascribed wrongly or rightly to Kâlidâsa, we find that they all have, except the Raghuvams'a, a smooth and as it were natural conclusion. The benedictory verses of the three dramas are well-known and accord with the generally acknowledged precept of writers of treatises on Sâhitya that a work should conclude

with a benediction favourable to its hero. The Meghadûta ends in such a benediction. The Ritusamhâra has a blessing at the conclusion of each canto, as each may be considered a little poem complete in itself. The Kumârasambhava as we have it in the latest print, though it does not conclude with a benediction is nevertheless so far complete as to have fulfilled the main object of the author, viz. the story of Kumara's birth and the slaying by him of Târakâsura.2 Even the Nalodaya, that stupendous trifle, which doubtless falsely pretends to be the production of the great poet has a benedictory stanza for its conclusion. The Naishadhiya, the Sis'upâlavadha, and the Kirâtârjunîya are among the productions of other poets that may also be mentioned as having a natural conclusion, in which, besides the usual blessing, some particulars regarding the authors are given. The nineteenth Canto of the Raghuvams'a, on the contrary, ends in the ignominious death of the voluptuous king Agnivarna. and in the warm tears of sorrow of his widowed Queen, that are only cooled by the waters of coronation poured down on her head from jars of gold. She is just seated on the throne to rule conjointly with a council of ministers the kingdom of her late husband

<sup>1.</sup> धन्ते कान्यस्य नित्यवान्क्यीदाशिषमुत्तमाम्। स्वेत्र व्याप्यते विप्रान्नायकेच्छानु-द्विणीम् इति सारस्वतान्नेकारदर्शनम् as quoted by Mallinâtha on Meghadûta II., 54.

<sup>2.</sup> There can be little doubt that the seventeenth Canto does not conclude the poem. The absence of a natural conclusion in the form of a benedictory stanza at the end of the seventeenth Canto adds much strength to the tradition that the poem, has not only seventeen but twenty-two Cantos.

with the embryo of a posthumous prince "that shone in her womb as does a handful of corn-seeds in the bosom of the Earth"—and whose birth was eagerly looked for with hopes of prosperity by the people. There the queen is left and we have nothing further! Can this be the end of the poem? There is not only no indication of a conclusion of the poem at the end of the last canto that we possess, but it is plain that we have not therein even the conclusion of the history of Agnivarna himself. For this last cannot be said to be complete until the curiosity which the last stanza of the nineteenth Canto appears studiously to excite is satisfied. What becomes of the posthumous child promised at the end? Sanskrit poets studiously avoid a tragic end and try to give even a tragic story an agreeable termination. Even the sacred history of Râma which in the Râmâyana and other inspired works ends with the sudden disappearance of Sîtâ in a chasm of the Earth is, in order to give an agreeable conclusion materially changed by the poet Bhavabhûti. Further, whatever be the time when Kalidasa may be proved to have flourished, he, who is on all hands praised for the happy choice of his subjects and the thorough execution of his plans, cannot be supposed to have brought down the history of the most celebrated ancient Indian kings to such a sorry end. It is natural to imagine that his object must have been some such as to connect some one of the dynasties of kings existing in his time with the race anciently descended from the Sun. The Vishnupurâna enumerates no less than thirty-seven princes after Agnivarna, of whom it represents eight as having reigned up to the war of the Mahâbhârata

and the rest after that event (Wilson's V. P. Bk. IV. cap. IV., XXII.) The line of kings therefore mentioned by our poem not being complete the conclusion is inevitable either that the poet did not finish his work or if he did it has not descended to us in its entirety.

It is to be observed on the other hand that to none of the commentators I have consulted is known any part of the poem beyond the nineteenth Canto, at the end of which they all formally conclude their commentaries. Hemâdri, one of the poet's most intelligent interpreters and very intimately acquainted with his works, incidentally observes at the commencement of the sixteenth Canto that the Rîmâyana having been the poet's source for the history up to that stage he now gives in four more cantos the sequel of the story as it is found in other works—a statement which shows that Hemâdri considered the nineteen cantos to complete the poem (as also that the Râmáyana was the source of its main part—a subject to which we will soon turn our attention). It is clear therefore that more than five centuries ago the poem was known in some parts of the country—as for instance to Dinakara and to Charitravardhana—to contain only nineteen cantos. this would not affect the possibility of any more of the poem having at the same time existed in other partsas was the case with the Kumarasambhaya—it is nevertheless an important fact, as the commentators do not belong to one province only.

What then the materials of the historic element of the Raghuvams'a were it would be highly interesting to know. If the poet had not some such work as

<sup>1.</sup> इदानी रामायणाद्धिकमर्थमागमान्तरसिद्धं सर्गचतुष्टयेनाह XVI. 1.

the Harivams'a before his mind's eye when writing or at least conceiving his Raghuvanis'a,1 it is beyond any reasonable doubt that he used some one of the existing lists of the Raghu-race either as given in the Puranas or in the family pedigrees of some dynasty or other that was in power in his time. His list of the princes that followed Râma agrees closely with that of the Vishnupurana, but it is likely that he consulted other "authorities conversant with antiquity." He refers to "acquaintance with ancient history" in Canto VI. while making Sunanda describe the great ancestors of the several suitors of Indumati, where the former is described as being "learned in the history of the families of kings," VI., 20. A more distinct mention of those "conversant with antiquities" is found in Canto XVIII., 22, where the poet mentions king Vyushitâs'va<sup>2</sup> as the successor of S'ankhavarna.

But the prototype of the Raghuvams'a is doubtless the Râmâyana from which not only are the main incidents of the greater part of it derived but, the poet distinctly mentions the author of the Râmâyana as also that great epic itself, and even alludes in one instance to a particular couplet (XIV. 70). He starts with an

<sup>1.</sup> The title Raghuvams'a may well suggest its adoption from that of the Harivams'a.

<sup>2.</sup> Professor Hall in his edition of Professor Wilson's Vishņupurāṇa Vol. III. pp. 322-3 justifies the reading Dhyûshitâs'va and quotes the stanza in question. It is but just to say that Vijayananda's pupil, Dinakaramis'ra, Châritravardhana and Hemâdri read শুণিবাৰ and Vallabha has মুণ্বাৰ.

expression, modest as is usual in his works, that he will not be able to do justice to the subject of his poem, but that he may nevertheless venture upon the enterprise. as other poets had already effected an entrance into the subject of the glorious dynasty and had thereby prepared a path for him, which fact should pardon his presumptuous undertaking. All the commentators I have had access to interpret the "previous poets" (I., 4.) to mean 'Vâlmîki and others.' Vâlmîki is named as the sage to whose hermitage Râma directs his brother Lakshmana to take Sîtâ and abandon her in its neighbourhood (XIV., 45). The same sage is referred to further on (XIV., 70) as "the poet" whose lamentation for the death of one of the couple of the birds took the form of the famous couplet—the first couplet as is popularly believed, that gave origin to the Râmâyana and consequently the couplet that was ever composed. Kâlidâsa himself refers to this same tradition, while referring to the origin of the Râmâyana. "Valmîki with his heart full of compassion led her, who thanked him for his kindness, to his hermitage in the evening as the deer were sitting by the side of the altar." "When S'atrughna leads an expedition against Lavana the lord of Mathura, he is benighted near the hermitage of Valmi. ki, and sojourns in it for one night." On his return homewards "he passes by but does not enter the hermitage of Vâlmîki, lest he should again disturb his meditations," XV. 37. When the sons of Râma-Kus'a and Lava—chanted the Râmâyana in the sacrificial hall of their father all heard them with pleasure. For "Râma was the hero of the poem, Valmiki was the poet

who composed it, the two young songsters were endued with voices sweet as those of heavenly choristers: why then should they not be able to captivate the attention of their audience?" And when asked by whom they had been instructed in the art of singing "they named  $V\hat{a}lmi\hat{k}i$ ." When called upon to prove her innocence, the water that Sîtâ sips is "poured by a pupil of  $V\hat{a}lmi\hat{k}i$ " XV., 80.

When it is borne in mind that no less than six of the mineteen Cantos (X.-XV.,) are devoted to the history of Râma, and that even the others are principally taken up with the nearest four ancestors (I.-IX.) and the nearest three descendants of Râma (XVI.-XVII.), the Raghuvams'a may safely be described as a poem on the history of Râma. Most of the incidents in the story of Râma as given in this poem tally with those of the Râmâyana, which, as regards that portion of the poem, the poet seems to follow quite faithfully. Whereever they are too long he only alludes to them in a way that shows that he proceeds on the understanding that his readers are thoroughly acquainted with the contents of the great epic. The investiture of Râma with the mystic powers of resisting hunger and thirst, called bala and atibala (XI. 9,); the narration of ancient traditions by the sage Vis'vâmitra as he travelled back to his hermitage with the princes whom he had obtained

<sup>1.</sup> My thanks are due to Mr. B. Narayana Iyangar of Shimoga for calling my attention to the fact that the Madras Edition—which, as Dr. Hall has well pointed out in his edition of Wilson's Vishnu Purana, is like the Bombay Edition the genuine Ramayana—gives the story of the crow being the son of Indra and his having attacked Sita's breast. See note on XII. 22.

for the purpose of protecting his sacrifices from the molestation of the Râkshasas, XI. 10; the resuscitation by Râma of the unfortunate Ahalyâ XI. 34, and many other incidents that are to be met with in Cantos X. to XV.—these are distinguished from the other cantos by the hurried narration of many, and passing allusions to more parts of the subject that forms the burden of the epic-leave no doubt that the Râmâyana was drawn upon by Kâlidâsa for that portion of his poem which he devotes to its principal hero. That epic appears, besides, to have been considered in the time of Kâlidâsa not only as most interesting and such as captivated the heart (Râmasya madhuram vrittam XV. 34, see also 64), such as would console Sîtâ in her distress of banishment, (XV. 34) such as when sung by Kus'a and Lava set the wild beasts of the hermitage into motionless raptures (XV. 37), such as when recited among an assembly of men makes them motionless with tears dropping from their eyes like trees in a garden that, on a windless morning, stand unstirred dropping down drops of dews,-but also as the first, "the most ancient path for poets" and its author as an ancient poet (I. 4), as "the poet" par excellence (XIV. 70, XV. 71, 75), as the poet who not only composed the Râmâyana, but composed it when Râma himself lived. For it was to his hermitage that Sîtâ betook herself after her abandonment by her husband. It was he who named and brought up the two sons of the unfortunate queen, instructed them in the Veda and taught them to sing the Râmâyana, the first or "most ancient path for poets" that he had himself composed (XV. 33), and that he had himselfinvented of his own personal knowledge, i. e. without

taking his facts at second hand, written in fact as contemporary history (Prâchetasopajnam, XV. 63.) He is distinctly called the first poet, kavirâdyah (XV. 41). He is one of the Maharshayas or Great Rishis that at the invitation of Râma repair to the celebrated horse-sacrifice that the latter performed (XV. 19). In return for the kindness with which Vâlmîki brought up and educated his sons and afforded shelter to Sîtâ, Râma offers him his whole kingdom reserving to himself nothing but his own person. Vâlmîki does not accept the offer but only begs that Sîtâ might be recalled from her banishment and readmitted into her husband's family. Vâlmîki is described as practising the life of a Tâpasî in a hermitage and is called a Muni (XIV. 71, XV. 14, 74, 76 and 79), whose benediction even the Fates dared not cross; as one who could learn the occurrences of events and their causes not by the slow processes by which ordinary poets obtain knowledge, but by means of simple contemplation (XIV. 72), a power which no one has, as far as I know, yet claimed for a poet not being a Rishi, as in fact having been a Rishi of great religious merits, that could, like any other Rishi, obtain any thing he desired by the supernatural virtue of his holy austerities (XV. 12); nay, as an author of inspired scriptures or Vedic hymns, mantrakrit (XV. 31.).

Besides the above passages one or two more circumstances demand our attention. In the beginning of the tenth Canto Das'aratha is described as "having reigned a little less than ten thousand years and yet remained without an heir." He then performs a sacrifice called putreshti and the four sons are afterwards born to him. In

Canto XIV. 73 Vålmiki while consoling Sitå describes himself as having been the personal friend of her late father-in-law King Das'aratha. After Das'aratha an interregnum follows at the end of which Râma fills the throne of his father. After Râma, who must be supposed to have reigned many years though Kâlidâsa does not say how many, the Raghuvams'a enumerates the following twenty-four kings as having reigned in Ayodhyâ as his descendants:—

| , 1. Kus'a               | XV.       | 97     | 13. Vajranâbha XVIII | .20 |
|--------------------------|-----------|--------|----------------------|-----|
| 2. Atithi                | XVII.     | 1      | 14. S'ankhana ,,     | 21  |
| 3. Nishadha              | XVIII.    | 1      | 15. Vyushitâs'va ,,  | 22  |
| 4. Nala<br>5. Nabhas's'a | ,,<br>bda | 4<br>5 | 16. Vis'vasaha ,,    | 23  |
| 6. Pundarîka             | •         | 7      | 17. Hiranyanâbha,,   | 24  |
| 7. Kshemadh              | ••        | •      | 18. Kaus'alya ,,     | 26  |
| van                      | ,,        | 8      | 19. Brahmishtha "    | 27  |
| 8. Devânîka              | "         | 9      | 20. Putra ",         | .29 |
| 9. Ahînagu               | ,,        | 13     | 21. Paushya ,,       | 31  |
| 10. Pâriyâtra            | ,,        | 15     | 22. Dhruvasandhi ,,  | 33  |
| 11. S'ila                | "         | 16     | 23. Sudars'ana "     | 34  |
| 12. Unnâbha              | <b>"</b>  | 19     | 24. Agnivarna ,,     | 35  |

The above number might well cover a period of five centuries, a time shorter than which could not have passed between the date of Vâlmîki and that of Kâlidâsa, to say nothing of the thirty-seven kings given in the Purânas but not mentioned in the Raghuvams'a as we have it, and of the time that Vâlmîki lived, according to our poet, before the time of Kus'a so as to be contemporary with Râma and his father who reigned a fabulous number of years. Whatever be the value we

may attach to the list of kings given above and continued in the Vishnu Purâna, it is sufficient to show what according to Kâlidâsa's ideas was the distance between the age of Vâlmîki and his own time.

There is yet another consideration that shows that our poet placed the author of the great epic very many centuries before his own time. There is nothing new in saying that the author of the Raghuvams'a knew the system of the Yugas. But it is of importance to point out in what Yuga Vâlmiki lived according to the belief of Kâlidâsa. Râma is generally believed to have lived in the second or Tretâyuga, and our poet does not differ from this belief. There is a passage which clearly alludes to his acquiescence in the theory of the Yugas as propounded by the Smritis and Purânas and in Râma's position in the Tretâyuga. For when Lakshmana, in consequence of the promise that his elder brother had given to Kâla (Death), had drowned himself in the waters of the Sarayû, Râma, having thereby lost one-fourth of his Self, appeared to stand, says the poet, (XV. 92-96) unstable on earth even as did Dharma on three legs. Now Dharma or religion stands on four legs in the Krita, three in the Treta, two in the Dvåpara and one in the Kali age (see Notes).

From what has been said above the following conclusions are self-evident and cannot be escaped, viz.—

- (1). That, in the belief of Kâlidâsa, the Râmâyana was the *first* poem that was ever composed in Sanskrit;
- (2). That its author Vâlmîki was the father of poetry, the first poet that wrote in Sanskrit;

- (3). That he was not a profane writer, but was a Tapasvin, a Muni, a Rishi;
- (4). That he lived in the time of Râma, the hero of his great epic; and
- (5). That he lived many, many centuries before him, in the Dvåpara age.

These conclusions have a most important bearing on the theory of the learned Professor Weber that the Râmâyana was composed about the commencement of the Christian Era. For viewed in connection with that theory they naturally suggest the question, Is it probable that Kâlidâsa, who is believed by some to have lived in the first century before or after Christ, and by some in the third, and by others in the sixth century of the Christian Era (Professor Weber is among the latter), could hold in such estimation a poet that lived contemporaneously with him, or one or two (or if the latest date, that of Weber himself, be accepted, three or four) centuries before him? I maintain that it is improbable. A poet so recent could not have been at least by Kâlidâsa called a Rishi, or supposed to have been contemporaneous with Râma, and could not have been respected as an inspired author of Vedic hymns (mantrakrit), unless all tradition had been cut off from the memory of men for one or two centuries and the Râmâyana suddenly recovered from complete oblivion. Such a contingency there are no grounds for our supposing to have occurred before or about the time of Kâlidâsa. Even in modern times when the flow of ancient tradition is some. times much affected by sweeping political events and foreign influences working slowly but steadily, such a

metamorphosis has seldom if ever occurred in India.

Between Kâlidâsa and the poet of the Râmâyana the interval must therefore necessarily have been so long as to give an appearance of truth to the character and age assigned by the former to the latter, as we cannot assume that Kâlidâsa, contrary to the then popular and generally entertained belief about the time and character of Vâlmîki, translated him to a distant region of antiquity and turned him from the writer of a profane poem into a holy sage and author of Vedic texts. We can only interpret Kâlidâsa to have said about Vâlmîki what was believed by the people in his time, especially as he does not write with the object of magnifying him but refers to him in the course of the narration of his story. It was not his object to raise a profane poem into a holy epic nor a human king into a demi-god.

The fifth century after Christ is the latest that it has been found possible to assign to Kâlidâsa. Bâna's mention of him in the Harshacharita as the author of the Setukâvya has furnished the datum, and Bâna is shown to have lived in the beginning of the seventh century. As for the earliest date nothing reliable has yet been satisfactorily shown. There are those that believe Kâlidâsa to have lived about the time when Agnivarna the voluptuous Prince described in the nineteenth Canto of the Raghuvams'a or his posthumous son¹ reigned, which would place him at

Vide Dr. Bhâû Dâjî on "Kâlidâsa" Journal of the B. B. Royal Asiatic Society for 1861. I have had no access to M. Hippolyte Fauche's Edition of the complete works of Kâlidâsa, but it

least eight centuries B. C. This date can hardly rest on any other foundation than that of the very questionable fact that the nineteenth Canto is the conclusion of the Raghuvams'a, and the still more questionable conclusion that no more kings are described, because no more of them had lived—the latter especially in face of the 37 kings given after Agnivarna as we have already seen. Another date assigned, and this the generally received one among the learned men of this country, is the time when Vikramâditya the founder of the Samvat Era flourished in the first century before Christ. It is not certain on what ground, other than that of time-honoured tradition this belief rests. I do not think it is founded on the statements we meet with at the conclusion of that Jain forgery, the Jyotirvidâbharana, which, unless it is a pretty ancient forgery, would itself appear to be a reflex of the general tradition that Kâlidâsa lived in the time of Vikramâditya, and therefore identify the Vikramâditya of the tradition with the founder of the Era. No

may as well be stated that no posthumous child is described to have succeeded at the end of the 19th Canto. The widowed queen of Agnivarna is seated on the throne and a posthumous child expected, but the poem breaks off abruptly and we know nothing of the posthumous child. If Kâlidâsa really lived in the reign of the posthumous child we cannot suppose him to have described his ancestors and said nothing about the living king himself. The twentieth and the succeeding cantos if they should ever be recovered would satisfactorily show the fallacy or the accuracy of assigning such an ancient date to Kâlidâsa as the seventh or eighth century before Christ.

satisfactory arguments have indeed as yet been brought forward that might unsettle the belief in the contemporaneousness of Vikramâditya of the Samvat Era with Kâlidâsa. But the Jyotirvidâbharana has no title to be an authority on the subject. Dr. Bhâû Dâjî has well shown that the work is not the production of Kalidasa, and it is quite true that on the very face of it it appears to be a forgery—and that too by an astrologer who probably did not know much Sanskrit. While professing (XXII. 21) to have been composed in the year of Kali 3068 or 111 years before the commencement of the S'aka Era, it gives a rule (I.16) for finding out the cycle year when the S'aka year is known<sup>2</sup>! While it gives Varâhamihira the celebrated astronomer as one of the contemporaries of the author Kâlidâsa (XXII. 9, 10), it starts with the enunciation "believing the rising, the fortnights and the signs of the zodiac, de-

<sup>1.</sup> It is impossible that this work should be the production of a Kalidasa having any pretensions to be a poet or indeed even to be considered a Sanskrit Scholar. The style is rough and unpolished and in numerous passages clearly barbarous. A few examples may not be out of place here. The very first stanza contains an incorrect expression: त्रेभ्यातिहार्तत्रविष्टपराञ्चराविन्तिविद्याराञ्चराविन्तिविद्याराञ्चराविन्तिविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराचिन्त्रविद्याराञ्चराच्याराञ्चराच्याराञ्चराच्याराञ्चराच्याराञ्चरचिन्त्रविद्याराञ्चरचिन्त्रविद्याराञ्चरचिन्त्रविद्याराञ्चरचिन्त्रविद्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्याराच्य

<sup>2.</sup> नगे(७) नेखे:(२०) संनिहतो द्विभा शक: सखितशकां(१४३०)क्षयमाङ्गभाजि त: (६२५) गता: स तळव्यशकोम्त्रपड् (६०) हृतीवशेपके स्यु: प्रभगदिवत्सरा: 1.16.

30 PREFACE.

scribed by the improper speech of others as wrong, I will compose by the aid of the numerous excellently described opinions of Varâhamihira and others, this Jyotirvidâbharana [so as to make it] acceptable to the opinions of the good"! This work then throws no light on the age of Kâlidâsa, and cannot even be supposed to have been composed by any author bearing that name, as it does not profess to be the production of  $\alpha$  Kâlidâsa but of that Kâlidâsa who wrote the Raghuvams'a and other poems.

That Kâlidâsa flourished at the Court of a Vikramâditya there can be no doubt whatever. Universal tradition has always handed him down as patronized by Vikramâditya, and whatever the view you take of the time when he may be believed to have lived, all accounts agree in placing him in the Court of a Vikramâditya, and with the exception of that silly medley of absurd anachronisms, the Bhojaprabandha, that gives the honour to Dhârâ,<sup>2</sup> all agree in placing him

- 1. अन्यासदुक्तिविहिनोद्गमपक्षराज्ञीन् व्यर्थानहं विरचयामि वर्गोक्तियुक्तै: | मला वराह-भिहिरादिभतेरनेकै ब्योतिविदाभरणमध्यनसन्मताईम् I. 2. मला to be construed with व्यर्थान् and it stands after विरचयामि!
- 2. Prof. Weber remarks (Indian Antiq. XXVI. p. 24) that he favours the opinion of Prof. Kern (who puts Kâlidâsa in the sixth century) "because the special regard shown in the Ra-"ghuvams'a for King Bhoja, and his race (though of course "they are in the poem transferred to remote antiquity) seems to "me to point to the glorification of a contemporary prince." The Raghuvams'a shows no special regard to King Bhoja nor to his family. There is nothing that may be considered as special regard in whatever is said of the brother of Indumatî and his race and capital. The Bhoja of the Raghuvams'a is, besides, the

at Ujjayinî. And internal evidence derived from his works certainly confirms the tradition. He loves to dwell on the Mahâkâla, the Siprâ, and the beauties of that ancient city. In connection with this subject I must call attention to the name of one of his wellknown dramas, the Vikramorvas'î, which there can be little doubt is intended to contain and thereby immortalize the cognomen of his patron Vikrama. I am aware that the generally adopted explanation of the name is to take it as a Madhyamapadalopî-compound, as meaning 'Urvas'i won by valour,' but that, besides being a far fetched because unusual grammatical construction, is not suggestive of the character of the play. Kâtavema the commentator explains it to mean "a play having Vikrama and Urvas'î for its subject" and ob. serves that tradition has handed down that Vikrama was a title of Purûravas.1 Though not the

ruler of the city of Kundinapura, the capital of the country of Vidarbha, whereas the Bhoja of the ordinary modern tradition at whose Court Kâlidâsa is placed was the ruler of Dhārâ, the capital of Mâlva. There are no passages in the Raghuvasm'a which even mention the name of Dhārâ or its ruler, and the passages relating to the Vaidarbha Bhoja of Kundinapura show no special regard to him. If Kâlidâsa had really lived or been patronised at Dhārâ, he would certainly have at least mentioned the place and its ruler, his patron, in his works. There was an excellent opportunity in the sixth Canto for him to have shown, if he had any, "special regard" to his patron of Dhārâ. May it be that Prof. Weber is of opinion that Kâlidāsa "transferred" his patron and his family not only "to remote antiquity," but also to another country?

<sup>1.</sup> विक्रमं चेविशीं चाश्विकृत्य कृतं नाटकं विक्रमोर्वेशी । भर्मशिशुकन्दयमसहहृत्द्वे. न्द्रजननादिभ्यद्दछ इति छप्रत्ययः । विक्रमञ्जद्दाः ?]पुरूरवःसंज्ञीत संप्रदायः ।

real explanation, this is better than that which requires us to understand some such word as 'obtained' (प्राप्त) between 'valour' and 'Urvas'i,' an ellipsis which is not naturally supplied in that manner. What then is the meaning of the title? I hold that it means the Urvas'î of Vikrama, i. e. the drama of Urvas'î dedicated to or composed under the patronage of Vikramâditya. I do not mean to say that Kâlidâsa might not have intended a two-fold sense in the word Vikrama, as applying principally to his patron and then to the valour of Purûravas; but it is clearly for the purpose of complimenting his patron by interweaving his name into the very title of his drama that he adopted a designation, which though ambiguous now, must have been perfectly intelligible at the time. Analogies are not wanting where authors have similarly complimented their patrons and preserved their names along with their own productions. Vidyânâtha, patronised by King Pratâparudra of Telingana<sup>1</sup>, calls his well-known work on poetry *Pratâparudra*, even though this does not suggest the nature of its contents. 'Siddhahemachandra' is the title given by Hemachandra to his grammar (S'abdânus'âsanam) of the Prâkrit dialects, in order to commemorate the name of his patron King Jayasimha2.

<sup>1.</sup> Vide Bhâû Dâjî in the Essay before alluded to, p. 221.

<sup>2.</sup> आसीद्विशांपितरमुद्रचतुःसमुद्रमुद्राङ्किताक्षितभरक्षमबाहुदण्डः । श्रीमूळराज इति दुर्भरवेरिकुम्भिकण्येरवः शुचिचुलुक्यकुळावतंसः । तस्यान्वये समजाने प्रवळप्रतापित्मम् सृतिः क्षितिपतिर्जेयसिंहदेयः । येन स्ववंश्वसवितयेयरं सुभाशी श्रीसिद्धराज इति नाम निजं व्यक्रेखि ॥ • • • तेनातिविस्तृतदुरागमविप्रकीणशब्दानुशासनसमूहकद्यितेन । अभ्यार्थिती निर्वमं विभिवद्वय्यस्य शब्दानुशासनिमदं मुनिहेमचन्द्रः । Bombay Edition, 1873 conclus.

PREFACE. 33

surnamed Siddharâja, at whose request it was composed, as he tells us at the conclusion of that work.

It is then more than probable that Kâlidâsa lived at the Court of a Vikramâditya, which, and at what time before the beginning of the seventh century of the Christian Era, we must leave for the present undecided, because we have really no data upon which to base any conclusion. I am well aware of the opinions that some learned scholars hold regarding the earliest date that can be assigned to the poet, and they would seem to be almost solely guided by the consideration that Kâlidasa who refers to the signs of the zodiac and to the science of judicial astrology could not have lived earlier than the time when the zodiac and the judicial astrology based upon the duodecimal division of it was introduced into India from Greece. It has been maintained that the system of judicial astrology does not find a place in the Tetrabiblos of Ptolemy who lived about the middle of the second century of the Christian Era, and who systematised the science of astronomy among the Greeks; that it was at the end of the third century after Christ that astrology began to be cultivated among the Greeks and the Romans, and that it was by Proclus the commentator of Ptolemy (A. C. 412-485), Porphyrius (about the end of the third century), Julius Firmicus Maternus Junior Siculus (about 336), and Paulus Alexandrinus (at the end of the fourth century), that the science of judicial astrology was taught in Europe; that the coincidences between their system and that of the Hindu astrologers are so striking and so thorough sometimes, that they cannot be accidental and that as several of the terms

34 PREFACE.

found in Sanskrit are clearly of Greek origin and as our own eminent astronomers such as Varâhamihira¹ acknowledge the superiority of the Yavanas (Greeks) in the knowledge of astrology, therefore that science has been borrowed by the Indians from the Greeks; and since the copy could not be made before the original came into existence, all those Sanskrit authors—and this includes Manu and Yâjnavalkya!—who show an acquaintance with that astrology may be considered to have lived after the end of the fourth century—the earliest time when the system of the Greek writers could have travelled to the East.²

It would be vain to deny that coincidences exist between the Greek and the Indian systems and some of them certainly refuse to be explained away as accidental. The division into twelve parts of the zodiac is a very old one and the division of the year into twelve months—which has obtained among us from the earliest times, the months being named not as among the Western ancients from simple numbers or the names of emperors, but from the attitudes of the skies at different seasons, or from the relative positions of certain stars with reference to certain heavenly bodies—might have suggested the division, and might easily have been borrowed by other nations; but the names of the twelve signs, the effects on the destinies of human beings of the Moon's conjunction with the twelve mansions, as

<sup>1.</sup> म्लेड्डा हि यवनास्तेषु सम्पवशास्त्रामिदं स्थितम् । ऋषिवनेषि पूड्यन्ते कि पुनर्देव-विह्निज्ञ: | Br. Samh. II. 15, suppsed to be a quotation from an older astronomer.

<sup>2.</sup> Weber, Dissertation, II. 236-287. Dr. Jacobi's Essay De astrologiæ Indicæ Hora appellatæ originibus.

35

suggested by the following nomenclature of the Bhâvas—

तनुधनसहजमुह्न्सुत-रिपुजायामृत्युधर्मकर्मायाः व्यय इति छन्नाद्वावाज्ञा्

चतुरस्राख्येष्टमचतुर्थं | Laghu Jâtaka I. 15.

and obove all the names, kendra, panaphara, Apoklima, jamitra, dyana and dyunts, and hora are too striking not to attract attention. But it is admitted that the Greeks who first knew astrology in Europe themselves borrowed it from the Chaldeans and the Egyptians. also admitted that though the Indians may have borrowed from the Greeks, they have certainly not followed their masters slavishly but that they so changed and moulded the system as not only to make it appear their own but even to add to it what was decidedly peculiar to themselves—a fact that shows that their own astronomy had so far advanced when the borrowing, if any, took place, that it did not require much effort to assimilate what was borrowed with what existed already among themselves. Evidence, however, of the borrowing in the early stages of development of Indian astrology there would appear to be little or none. But then it would little serve the cause of truth to deny that the words apoklima, kendra, panaphara, dyûna, rishpha and several others found even in Varâhamihira are not of Sanskrit origin. If they be proved to be pure and not naturalized Greek words they must of course be admitted to have been taken from the Greeks. But it has yet to be shown how much of the Greek astrology was known though not committed to writings that have come down to us, before the time of

36 PREFACE.

the post-Ptolemean astrologers and how much of it was clearly added after the time of Ptolemy. And if any portion be proved to have existed before his time among the Chaldeans, the age of Ptolemy and his successors would throw little light on Indian chronology. There is much in the Indian astrology, to which there is nothing corresponding in that of the Greeks. And as no one will maintain that the Indians knew nothing of the science of astronomy and the art of astrology before the second century of the Christian Era, it is quite possible that the Natives of India and the Greeks or rather their masters the Chaldeans or Egyptians were working synchronously at their respective systems, probably interchanging the results of their speculations, observations or imaginations. Prof. Weber himself has shown that "partly the Indian number of the planets, and partly their names, show that their discovery by the Indians has been independent."1 The Indians have admittedly had their astronomy of the twenty-eight Nakshatras from time immemorial.<sup>2</sup> The Indian number of Yogas and their division obtaining with the Indians are unknown to the Greeks.3 It is also well-known that the Arabs, though they afterwards lent a great deal to the Indians in the shape of their Tâjika received their first lessons in astronomy from the Indians. When to this is added that astronomy and a kind of astrology formed even in the most ancient times a necessary portion of the sacred lore—as in the absence of them the sacrifices

<sup>1.</sup> Indische Studien II. 238.

<sup>2.</sup> Ibid. 237, 238.

<sup>3.</sup> Ibid. II. 265.

could not take place<sup>1</sup>— there is nothing strange that the Hindus should themselves have been the authors of the zodiac. The coincidence of the Hindu and Greek names of the signs shows that the division had a common origin, and nothing more; and all that has as yet been written on the subject has not served to show when and by whom was the zodiac divided into twelve parts, and when and where did the pseudo-science of astrology based upon it come into existence? Until that is indisputably proved mere coincidences will at best serve as materials for future research and cannot be safely made the basis of any conclusions.

I do not, however, propose here to discuss the very large question of how much did the Indians borrow or lend, and how much did they discover or invent for themselves. My object is to refer to it only so far as it bears upon the date of Kâlidâsa. And for this purpose it is necessary for me to point out the passages in which the poet shows acquaintance with the science of astronomy or the art of astrology. And to begin with the Raghuvams'a the following are the only instances where allusions are made to the influence of the solar system, asterisms or of the planets on the destinies of mankind:—

## (1.) कार्धाभस्या तयोरासीत् • • वित्राचन्द्रमसोरिय I. 46. "Their

<sup>1.</sup> काळानुपूर्यो विह्निश्च यज्ञाः, says the Vedânga-Jyotisha 2, 'sacrifices are enjoined to be performed according to the time,' and यो ड्योनिपं वेद स वेद यज्ञम्, 'he knows how to sacrifice who knows Jyotisha' Id. यथा शिखा मयूराणां नागानां मणयो यथा । तद्वद्वेराङ्गशास्त्राणां ड्योनिपं मूर्प्र संस्थितम् 4 Id. It may here be noted that the word râs'i which signifies a sign of the zodiac occurs, though it would appear in a somewhat different sense, in the Vedânga-Jyotisha (verse 13.)

appearance was as agreeable as that of the constellation Chitrâ and the Moon when they meet."

- (2.) तन: प्रतस्थ कीरेश भारतानित रपुदिश्चम् IV. 66. "He then proceeded towards the quarter presided over by Kubera as does the Sun." Also IX. 25.
- (3.) नौ · · · · गा गनावित्र पुनर्वसू विनताम् XI. 36. "Looking at them as eagerly as if they were the two stars Punarvasû, descended on Earth."
- (4.) विज्ञसन्ताकमध्यास्त सावरजो विमानम् । दोषातनं नुभवृहस्पतियोगदृद्य-स्तारावित्स्तरज्ञविद्यदिवान्त्रवृन्दम् XIII.76. "Râma with his brothers ascended the balloon with banners flying, as does the Moon on an evening, shining in the company of Budha and Brihaspati, an assemblage of clouds, glittering with flashes of lightning."
- (5.) अगस्यिचिद्रादयनात्समीयं दिगुचरा भाष्यति संनिवृचे आनन्दशीतामिय बाष्यवृष्टि हिमलुनि हैमवनी ससर्जे XVI. 44. "The Sun approaching from the quarter presided over by Agastya, the North seemed to send forth a cool stream of tears in the shape of the oozings of the Himâlaya."
- (6.) तं प्रीतिविश्वदिनेत्रैरन्वयुः पीरयोषितः । श्चरत्मसन्ने ब्योतिर्मिविभावर्य इत ध्रुवम् ॥ XVII. 35. "Him the ladies of the citizens followed with their eyes full of affection, as the star-eyed nights see the polar star in the S'arad season."
- (7.) उपस्थिता शोणितपारणा में सुरिद्विपक्षान्द्रमसी सुभेव II. 39. " I have obtained this feast of blood as does the enemy of the gods that of the lunar nectar."
- (8.) ब्राह्में सुहूतें देशी तं सुश्वे। धतः पिता ब्रह्मण एव नाम्ना तमात्मजन्मानमजं चकार. V. 36. "The queen gave birth to him at the hour presided over by Brahmâ. His father therefore called him Aja after Brahmâ himself."
- (9.) प्रयमानातियेयेषु वसत्रृषिकुलेषु सः । दक्षिणा दिश्चमृक्षेषु वार्षिकेष्टिव भास्करः XII. 25. "He proceeded to the South, sojourning as he

39

went in the hermitages of the hospitable sages, as does the Sun in the constellations of the rainy season."

- (10.) विराधो नाम राक्षस: । भनिष्टन्मार्गमावृत्य रामस्येन्दोरिव महः XII. 28. "The friend Virâdha opposed the passage of Râma as does the graha Râhu that of the Moon."
- (11.) पुषीष कृदि हरिदश्वरीधिनेरनुमनेशादिन नाजचन्द्रमाः III. 22. "The prince grew as does the young Moon by means of the Suns' rays that enter her."
- (12.) तस्मादपावतित कुण्डिनेशः पर्वात्यये साम द्वोष्णरह्मेः VII. 30. "The lord of Kundina returned from him as does the Moon from the Sun at the end of the time of conjunction."
- (13.) छाया हि भूमे: राशिनो मळलेनारोपिना शुद्धिमन: प्रजाभिः XIV. 40. "For what in reality is only the shadow of the Earth is regarded by the people as an impurity of the pure Moon."
- (14.) ग्रहेस्ततः पञ्चभिद्यसंश्रयेरसूर्वगेः सूचितभाग्यसंग्रमसून पुत्रम् III. 13. "She gave birth to a son whose future greatness was indicated by five culminating and unset planets."
- (15.) तिसमञ्जूष्यमुदिने समग्री पृष्टि जनाः पृष्य इव द्विनीये XVIII. 31. "He having been born, the people obtained all prosperity, as if another Pushya constellation had risen."

Of these passages, the first six are mere natural phenomena involving no knowledge of either astronomy or astrology, but mere illustrations such as any one observing the skies is likely to use. The next four, 7-10, are also simple natural phenomena with a touch of Pauranic mythology about them, that brings them within the knowledge even of ordinary people. The three passages that follow, 11-13, are, it must be admitted, such as deserve more attention. But they simply refer to certain astronomical facts. No. 15 may be considered as half mytho-

logical and half astrological. And whatever astrology the first thirteen passages and also the fifteenth contain is the astrology and the superstition of the twenty-seven Nakshatras and not of the twelve signs of the zodiac. The only passage that indisputably shows, that the poet was acquainted with the judicial astrology of the zodiac is No. 14 (III. 13), where the future greatness of young Raghu is "indicated by five culminating and unset planets." Though single the passage is sufficient to show that our poet was acquainted with the division of the zodiac into twelve parts and with a system of astrology which assigns certain effects to certain accidental coincidences of the relative positions of the Sun, the planets and other heavenly bodies on the fortunes of mortals.

The passage is decisive. But more decisive and strengthening the above conclusion are certain verses in another poem of the author (that it is by the same author we will presently show), viz. the Kumārasambhava, which appear to show a closer acquaintance with astrology than the stanza quoted before. Let us see what they are:

(1.) दृष्टिप्रयातं परिहृत्य तस्य काम: पुर:शक्रमित प्रयाणे । ध्यानास्परं भूतपतेत्वेशो <sup>1</sup>III. 43 'Kâma avoiding his sight as one avoids the planet Venus in front, when setting out on an expedition, entered the place where S'iva was engaged in contemplation,' (where Mallinâ-

<sup>1.</sup> I refer to Dr. Bhâû Dâjî's Edition, Bombay S'aka 1795. It is much to be regretted that the state of the learned Editor's health has deprived us of a fitting introduction to the Edition with which it would doubtless have appeared had his health permitted it.

tha quotes प्रतिज्ञुकं प्रतिनुषं प्रत्यङ्गरकमेन च । भवि शकसमे। राजा इतसैन्यो निवर्तते.)

- (2.) भयोषधीनामधिरस्य वृद्धो तिथो च जामित्रगुणान्वितायाम् । समेत्रन्धृहिं-मवान्मुताया विवाहदीक्षाविधिमन्वितिष्ठन् ॥ VII. 1. 'Now Himavân accompanied by his friends and relations performed the marriage of his daughter in the bright half of the Moon on a day on which the Moon was in her seventh mansion (jâmitra)'
- (3.) मैंने मुहूर्ते बाद्याज्ञाञ्छनेन योगं गतासूत्तरफत्मानीषु । तस्याः बारीरे प्रतिकर्मे चकुः । VII. 6. 'They decorated her person at an hour presided over by Mitra, and when the Moon was united with the Uttara-phalguni (the twelfth lunar mansion).'
- (4.) भरिष्टमाञ्चङ्का नियाकदारूणं नियाधैमाणो नियुधैमैहामुरः । पुर: प्रतस्थे महता वृथा भनेदसञ्ज्ञहान्धस्य हितोपदेज्ञानम् ॥ XV. 26. 'Though advised to the contrary by the gods who foresaw that a dire calamity was to follow, the great Demon set out. In vain do the learned advise those who are blinded by malignant planets.'

These are the only passages in the Kumârasambhava that refer to astrology. There are three or four other places that refer to astronomy, but as they have no bearing on the question how far was Kâlidâsa acquainted with astrology they need not be quoted here.<sup>1</sup>

Of the other works of Kâlidâsa the S'âkuntala has at least one passage that directly refers to astrology or the science of planetary influences on mankind. For when S'akuntalâ's friend Priyamvadâ describes Durvâsas, who had just hurled his undeserved imprecation against her friend the innocent S'akuntalâ and was going away from the hermitage, as पिकिटिंगकी सो करस अगुगरं

<sup>1.</sup> See VI. 19. 36; VII. 8.

पांडगेण्डादे ? (Act IV.) 'naturally malignant—(lit. retrograding)-whose prayer will he listen to ?' she doubtless refers to those planets that have an apparently backward motion and are believed by astrologers to be mali-The other passage in which reference is made to astronomical phraseology is : शार्झरवः । युगान्तरमारूदः सविता स्तरतामत्रभवती Act IV. The Vikramorvas'i makes no reference to either astronomy or astrology, except that in two places an illustration familiar to the readers of Kâlidâsa is derived from the Moon shining in company with his favourite wife Rohinil (the ninth lunar asterism), and again in that of the two stars called Vis'akhas.2 The Mâlavikâgnimitra has two passages that contain allusions to the evil influence of the planets. In one of them the planet Mars is spoken of as being malignant when he moves<sup>3</sup> backwards. In the other some constellation being unfavourable to King Agnimitra, reference is made to the practice of setting at liberty all in bondage on such occasions.4 The Meghadata has no astronomical or astrological allusions.

We have now got together all the instances found in the published works of Kâlidâsa, where the poet shows acquaintance with the Jyotishas' astra—astronomy and astrology. It will be observed from them that not only did Kâlidâsa know the

<sup>1.</sup> Act III. रोहिणीसंजीएण अहिअं सीभइ भभवं मिभज्ञञ्छणी. Conf. also S'âkuntala Act VII. 22. उपरागान्ते ज्ञाज्ञान: समुपगता रोहिणी योगम् .

<sup>2.</sup> Act I. एसी चित्तलेहातुई भं उन्विस गोण्डिभ विसाहासमीवगदी विभ भभवं चन्द्रमा. See also S'âkuntala Act. III. किमन चित्रं यदि विशाखे शशाङ्कले-खामनुवर्तेते । Also Ragh. I. 46.

<sup>3.</sup> अङ्गारओ राप्तिं विभ सा अणुवक्कं ण करेड | Act III. p. 60 of our Edn.

<sup>4.</sup> सीवसम्मं वो णख्खन्तं | ना सञ्चवन्त्रणमोख्खो करिभदुन्ति । Ibid. p. 71.

twelve parts of the zodiac and a system of astrology based upon them, but that he knew such works on astronomy as had—if it be true that jamitra is a word of Greek origin—borrowed or contained words borrowed from the Greeks. But unless diametron, the corresponding Greek word has an etymological sense from which its astrological signification may, if I may say so, be historically derived, it is possible notwithstanding that jamitra may have no satisfactory etymology in Sanskrit, that the words are independent of each other or that diametron may be a greekised form of jamitra. Whether, however, jamitra is obtained from diametron or diametron from jamitra, the two words having the same astrological sense must have had a common origin.

But even granting that Kâlidàsa lived after this and similar words had been borrowed from the Greeks, what is there to show that those words were not used in their astrological sense one or two centuries before the beginning of the Christian Era? Both the Greeks and the Hindus were known to be astronomers long before Ptolemy wrote his Tetrabiblos; and though this latter work may not contain any chapters on astrology, the fact does not afford sound data for concluding that the Greek words found in Sanskrit astronomical works did not exist before the time when those works which have been handed down to us and which contain them were composed. Varâhamihira who is believed by some to have been a contemporary¹ of

<sup>1.</sup> It is to be hoped that the contemporaneousness of the great astronomer and the great poet is based upon better foundation than the statement of the Jyotirvidâbharaṇa in the

our poet, and whose date is fixed in the beginning of the sixth century (Dr. Kern's Edn. of the Brihatsamh.) deals with astrology and the Greek words found in his works as familiarly as if they had been perfectly native. Not only this, but he refers to older native authors who had done the same long before his time. Now considering how slow and imperfect must have been the means of communication between the Greeks and the Indians, how conservative and repulsing the latter have ever been to admit foreign matters into their system of worship, belief and veneration, and especially foreign principles of every day action, religious, social, and household, and lastly seeing from the works of Varâhamihira, how all these had already been

memorial verse: धन्यन्तिरः क्ष्यणकोमरसिंहज्ञङ्कः वैतालभद्द्यदक्षरकालिदासाः। ख्याता वरामिहिरी नृपतेः सभायां रत्नानि वै वरस्चिनेव विक्रमस्य || XXII. 21. The construction of the third and fourth padas may well claim the stanza as a genuine production of the real author of the Jyotirvidâbharana. But if that is not the case, the only hope for the verse is that it occurs in a context that suggests a suspicion that it has been plagiarised by the forger, and might therefore be older than his forgery. The context is: মাত্র: सुवाग्वरररिचिमीणरंशुदत्ती जिष्णुस्त्रिजीचनहरी घटकपराख्य: । अन्योपे सन्ति कवयी-मरसिंहनूवी यस्येव विक्रमनृषस्य सभासदोमी । ८ | सन्यो वराहमिहिरः श्रुतसेननामा श्रीबादरायणमणित्यकुमारसिंहाः श्रीविक्रमार्कनृपसंसदि सन्ति चैते श्रीकाळतन्त्रकवयस्त्यपरे मदाग्राः । ९ | भन्तन्तिरः &c. (already quoted) । १० | बाङ्कादिपण्डितवराः . कययस्त्रनेका ड्योतिर्विदः समभवंश्च वराहपूर्वी: । श्रीविक्रमार्कनृपसंसदि मान्यबुद्धि-स्तिरप्यहं नृपसत्या किळ काळियास: । १९ | काव्यत्रयं विरचितं रघुवंशपूर्वे पूर्वे ततो नन कियच्छतिकमैयादः । ज्योतिर्विदाभरणकालविधानज्ञास्त्रं श्रीकालिदासकवितानु तती वभव | २० | The repetitions in different forms may well indicate part of the passage to be plagiarised and part forged by the author.

brought under the control of the astrology of the twelve zodiacal signs, we are forced to conclude that if the astrology of Varâhamihira was borrowed from foreign sources, the borrowing must have begun at least one or two centuries before the time of those older astrologico-astronomers whom the Brihatjâtaka and the Brihatsamhitâ refers to or quotes from. It is quite uncertain how long this will carry us even before the beginning of the Christian Era. So far therefore as Kâlidâsa's references to astronomy or astrology are concerned, the conclusion that I come to is that there are no data for fixing the earliest date when he may have flourished.

While discussing the astronomical passages before quoted, we may as well pause to consider the amount of intimacy the poet shows with Jyotisha. The passages disclose, I think, only such knowledge as any man of general education may possess without being himself an astronomer. This, I consider, will easily be granted when it is remembered how extensively astrology enters into the daily transactions of Hindu life, and that its principal dogmas have always been impressed upon the minds of youths from the very earliest age capable of receiving them. The allusions of Kâlidâsa to Jyotisha appear to me less technical than those to some other S'âstras, such as Nîti, Nâtya, Vyâkarana, the Mimâmsâ, Yoga, Medicine and lastly the Koka. The

On Nîti, see Ragh. IX. 15. XVI. 2. XVII. 59. 68. 69. 81. XVIII. 45.

Nâtya: Ragh. XIX. 36. Kum. VII. 91. XI. 36.

Vyâkaraṇa: Ragh. X. 36. XI. 56. XII. 58. XV. 7. 9.

The Mîmâmsâ: Kum. VII. 47.

enquiry is important only so far as it bears upon the probability of his having composed any work on astronomy. Had he really been an astronomer, what was there to prevent him from referring oftener than he has done to the technicalities of the science, and that in the same way as Bhâravi and S'rîharsha do to their favourite science of Nyâya? The tradition, no doubt, is, though only among astrologers, that he composed the Jyotirvidabharana, and that the occasion that induced him to compose it, was, that once upon a time Vikramâditya, his patron was setting out on an expedition, when the astronomers usually patronized by him happened to be absent, and there was no one else to consult. 1 The poet Kâlidàsa being near regretted that though a great poet he was ignorant of astronomy. He then took to the study of that science and the Jyotirvidabharana was the result! If viewed with regard to what is now known and read as the Jyotirvidâbharana of Kâlidâsa, the tradition need only be stated to show its absurdity and its presumptuous falsehood invented to give an air of authenticity to a forgery. But if this ever be shown to be old, 2 and its age corro-

> Yoga: Kum. III. 45. 59. Medicine: Meghadûta I. 20.

The Koka: Ragh. XIX. 16. 24, 25. 31. 32. Kum. VII. 19.

- 1. I have not met with the tradition in any book, but have often heard it from astrologers.
- 2. Bâbû Fatteh Nârâyan Simhajî of Banâras has taken the trouble of giving the public a lithographed edition (Banâras Samvat 1926) of the work with a commentary by the Jain Bhâvaratna who wrote it in Samvat 1768 (A.D. 1711-12.) The

PREFACE. 47

borated by any mention of or reference to it in works not yet brought to light, it would perhaps point to an important fact. Possibly the poet may have written a Jyotirvidabharana that is lost to us owing to the ravages of time, and what is now known by that name is a modern forgery like many of those which have pretty successfully usurped the names of the ancient genuine Siddhantas, as is well pointed out by Dr. Kern in his Preface to his excellent Edition of Varahamihira's Brihatsamhita.

There is one very important point that remains to be investigated in connection with the Raghuvams'a, viz. whether the author of this poem is identical with that Kalidasa who wrote the dramas and the poems of Kumarasambhava and Meghadata. Dr. Weber¹ thinks that "there exists at least some amount of doubt whether we are right in ascribing it (the Raghuvams'a) to the author of the dramas and of the Meghadata." What grounds have served as a basis for that eminent scholar's doubt is not quite apparent at least to me. Here in India no one has ever entertained any such doubt, except it be a few who have of late begun to do so at Banaras and other places, probably under the influence of doubts raised by European

learned Yâjñes'vara S'âstrî of Baroda assures me that the Jyotirvidâbharaṇa is never quoted or even referred to in any work on Jyotisha of acknowledged authority.

<sup>1.</sup> Ueber das Rámáyana p. 44. Indian Antiq. VIII. p. 245. From enquiries made at Dhâr through friends, I learn that there are no descendants of Kalidâsa living at that place, and all enquiries after the latter cantos of the poem have hitherto been fruitless.

scholars. The tradition handed down for centuries is that the same author that composed the dramas, also composed the poems. Even if there were not the most overwhelming evidence derived from the works themselves sufficient to dispel all such doubts, raised, I must confess, without any reasonable grounds, and easily propagated without much thought owing to the high authority of the scholars first starting them, we have the positive statement of two commentators one of whom wrote, as shown before, nearly five centuries ago, and the other most probably one or two centuries earlier, that two of the works viz. the Raghuvams'a, and the Kumârasambhava are works of the same author. For Dinakara while commenting on VII. 15, and referring to the eleven stanzas that precede it, observes "though these stanzas are also in the Kumarasam-"bhava, neverthelass, as they are intended to show that "the same author wrote both the poems, no blemish at-"taches to the fact." In the same place Châritravardhana observes, "though these stanzas are found in the "Kumârotpatti also, nevertheless, as the author of both "the poems is the same, no blame attachas to the fact."2 We have further the distinct statement of Mallinatha in his Introduction to his commentary on the Raghuvams'a that "he<sup>3</sup> has undertaken to write a comment.

<sup>1.</sup> यदाप्येते श्लोका: कुमारसंभवेषि सन्ति तथाप्यत्रैककर्तृत्वद्योतनायोक्तत्वाच्च दोष: Ms. fol. 47.

<sup>2.</sup> यद्यप्येते श्लोकाः कुमारीत्यत्तावापे विद्यन्ते तथाप्येककर्नृकत्वान्न दाेष: Ms. fol. 83.

<sup>3.</sup> व्याचरे कालिदासीयं काव्यत्रयमनाकुळम् Introduction 5. It may be observed that कालिदासीयं काव्यत्रयं is more definite than कालिदासस्य त्रीणि काव्यानि would have been, and means very nearly "the well known three Kâvyas of Kâlidâsa."

"ary on the entire three Kâvyas of Kâlidâsa." To Mallinâtha there is no doubt who that Kâlidâsa was. It was that Kâlidâsa "the¹ real purport of whose poetry "is known to Kâlidâsa alone or to the Goddess Sarasva-"tî, or to the four-mouthed god Brahmâ himself, but not "to others like me (Mallinâtha)." The age of Mallinâtha is not known with certainty. Dr. Bhâû Dâjî states "it "is not clearly established.............He lived sometime "after the fourteenth century." The grounds of the latter statement are not given but the limit is probable as he quotes the Haimakos'a. At the same time he can hardly be much later as MSS. of his commentaries are met with as old as three and four centuries.

But as observed above, the internal evidence derived from the works themselves is quite overwhelming, and nothing will enable sceptics to escape the conclusion that either one and the same author wrote them all or that there were two individuals in one living in the same place at different times. For it is impossible to suppose that a plagiarist who had borrowed wholesale from an extensively read, most celebrated, and generally admired author, who feigned his master's modesty, copied his thoughts, expressions, virtues, and defects, was able so far to impose upon a host of keen-sighted critics, that these were unable to see him in his proper light, and regarded his productions as those of his master whom he had robbed, and quoted them as models of correctness, elegance, beauty, and originality in their treatises on glossaries (Kos'as), poetry and drama.

<sup>1.</sup> कालिदासगिरां सारं कालिदास: सरस्ती । चतुर्मुखोयन साक्षाहिदुर्नीन्ये तु मादृशा: Ibid. 6.

To the readers of the three works, the Raghuvains'a, the Kumârasambhava, and the Meghadûta-the principal poems (Kâvyas) universally assigned to Kâlidâsa the same unaffected simplicity of expression, the same lively imagination, the same richness of illustration, the same fondness for the scenery of the Himâlayas, the Vindhya, and the banks of the Ganges, the same love of dwelling upon the peacefulness of rural and hermitage life, the same fondness for field sports, the same intimate acquaintance with court life, that prevails throughout them, is so striking that certain passages require only to be put side by side to show how groundless is any doubt regarding the sameness of their author. The analogies between the dramas and the poems are necessarily fewer than those between the poems themselves, owing to the difference between the kinds of composition of the Kâvyas and the Nâtakas. But as far as the difference can admit of analogies, these are quite numerous and characteristic of Kâlidâsa. Between the Raghuvams'a containing—only for the present, Thope -nineteen cantos of verse, and the S'akuntala containing seven acts, of which the greater part is prose, there cannot be much that is analogous. The necessity of confining himself to the adventures of love of one man and his mistress in the dramas affords little latitude to the poet to indulge in dwelling upon some of his favourite ideas. But where such scope is afforded, as for instance, in the two poems of Raghuvams'a and Kumarasambhava, the number of analogous and even identical passages is quite numerous—perhaps too numerous. So where between one drama and another the analogies may be expected to be greater than between a drama

and a Kâvya, the S'âkuntala, the Vikramorvas'î and the Mâlavikâgnimitra fully answer the expectation.

Let us see what analogies the Kumarasambhava presents with the Raghuvams'a. We will first quote some of the passages, where the analogy or identity is at once striking, and then refer to such as, though analogous, nevertheless differ in their expression.

Raghuvams'a. वागर्थाविव संपृक्ती वागर्थप्रतिपत्तये जगतः गिनरी वन्दे पार्वतीपरमेश्वरी I. 1.

सा दुष्प्रभूषी मनसापि हिंसी: II. 27. सक्ताङ्कृति: सायकपुङ्ख एव चित्रापितारम्म इवावतस्थे Id. 31. भोगीव मन्त्रीषित्रस्द्धवीर्य: Id. 32.

उपस्थिता ज्ञोणितपारणा में *1d.* 39.

दिशः प्रसेदुर्मस्तो वतुः मुखाः प्रदक्षिणाचिहीतरप्रिराददे | III. 37.

तमङ्कमारोध्य द्वारीरयोगजैः Id. 26. विवाहदक्षिां निरवर्तयहुरु: Id. 33.

रफुरत्यभामण्डलमस्त्रमाददे Id. 60. रफुरत्यभामण्डलमध्यवितं V. 51. रफुरत्यभामण्डलमानुसूयम् XIV. 14. छायामण्डललभ्येण तमदृश्या किळ स्वयम् | पश्यन्नदूरानमनसायभृष्यम् III. 51. तच्छासनात्काननमेव सर्वे चित्रार्पितारम्भीमेवावतस्ये III. 42. मन्त्रेण हतवीर्यस्य फणिनो दैन्यमाश्रितः II. 21. विरोक्षिनां शोणितपारणैषिणीं | गदाम्

विरोधिनां शोणिनपारणिषिणां | गदाम् XIV. 11. वाता वतुः सीख्यकराः प्रसेदु- राशाविश्वमां हुनभुग्ददीषे XI. 37. स्वमङ्कमारोप्य सुभानिदानम् XI. 22. तमङ्कमारोप्य सुना हिमाद्रेः XIII. 4. विवाहदीक्षाविभिमन्वतिष्ठत् VII. 1. विवाहदीक्षाविभमन्वतिष्ठत् VII. 1. विवाहदीक्षाविलकं चकार Id. 24. स्फुरस्प्रभाभासुरमण्डलेसेः XIII. 7. स्फुरस्प्रभामण्डलयोः समन्तात् XII. 12. स्फुरस्प्रभामण्डलया चकाशे I. 24. तयाह्यपर्यायनमालदण्डम

पद्मा पद्मातपत्रेण भेजे " " IV. 5
रजोभि: स्यन्दनोद्भूतेगीजेश्व पनसंनिभै: ।
भुवस्तलभिव व्योम कुर्वन्त्योमेव भूतलम्
Id. 29.

कोलाहकेनोच्छलता दिवीकसां महाचमूनां गुरुभिःश्वेजवज्ञेः । घनैर्निरुच्छ्यसमभूदलंतरां दिङ्गण्डलं व्योमतलं महीतलम् XIV. 16.

भाभत्त लक्ष्मी: कमलातपत्रम् VII. 89.

महाचमूना करिचण्डचीत्कृतै: सुरेन्द्र द्योलेन्द्रमहागुहाद्यायाः सिंहा महास्वप्रसुखं न तत्यजुः XIV. 26.

संघद्दयन्न ङ्गदमङ्गदेन Id. 73. ततस्तदाळोकनतस्पराणां

सीन्नेषुचामीकरजालवत्सु | बभूवुरित्यं पुरमुंदरीणां त्यक्तान्यकार्याणि विचेष्टितानि VII. 5.

भालोकमार्गे सहसा वजन्त्या क्याचिदुद्वेष्टनवान्तमात्यः । बद्धं न संभावित एव तावत् करेण रुद्धोपि हि केदापादाः ॥ Id 6. नक्षत्रनाराग्रहमण्डलानाम् इव त्रियामारमणी नभीनते XIII. 8. मन:श्चिलाविच्छुरिता ।निषेदुः श्चेलेयनद्भेषु श्चिलानलेषु I. 55. प्रत्यानेष्यति शत्रुभ्यो बन्दीमिव लयश्चियम् II. 52.

हस्तेन परार्च तदङ्गमिन्द्र: III. 22. तस्मिन्मुहूर्ने पुरसुन्दरीणाम् ईञ्चानसंदर्जनळाळसानाम् |

ऐरावतास्फालनक के बोन

प्रासादमालासु बभुवुरित्थं

त्यक्तान्यकार्याणे विचेष्टितानि VII. 56. भालीकमार्गे सहसा ब्रजन्त्या कयाचिदुद्वेष्टनवान्तमान्यः । बद्धं न संभावित एव तावत् करेण रुद्धोपि हि केशपाशः ॥

VII. 57.

As the five stanzas from VII. 7 to 11 are identical with Kumârasambhava VII. 58 to 62, I do not quote them. Raghuvams'a VII. 12 is also mutatis mutandis the same as Kumârasambhava VII. 64, thus:—

Raghuvams'a.

ता राघवं दृष्टिभिराविबन्त्यों नायों न जम्मुर्विषयान्तराणि । तथा हि द्रोषेन्द्रियवृत्तिरासी सर्वोत्मना चक्षुरिव प्रविद्य ॥ Kumârasambhava.

तभेकदृक्यं नयनैः विवन्त्यो नायां न जम्मुर्विषयान्तराणि । तथा हि कोषेन्द्रियवृत्तिरासां सर्वान्मना चक्षुरिव प्रविद्या ॥

The verses that follow are also nearly identical:-

स्थाने वृता भूभितिभिः परोक्षेः स्वयंवरं साभुममंस्त भोड्या । पद्मेव नारायणमन्यथासा छभेत कान्तं कथमात्मतृत्यम् VII. 13.

परस्वरेण स्वृहणीयश्चीमं . न चेदिदं द्वनद्वमयोजायिष्यत् । अस्मिन्द्वये रूपविधानयत्नः पत्युः प्रजानां वितयो भविष्यत् ॥ Id. 14.

रम्पुद्भताः पौरवधूमुखेभ्यः कृण्वन्कथाः श्रीत्रमुखाः कुमारः । बद्घातितं मङ्गलसाविधाभिः संबन्धिनः सद्म समाससाद ॥ Id. 16.

भासींद्वर: कण्टिकतप्रकोष्ठ: स्विन्नाञ्जुल्जि: संववृते कुमारी | वृत्तिस्तयोः पाणिसमागमेन समं विभक्तेव मनोभवस्य ।| Id. 19.

तयोरपाङ्गप्रतिसारितानि क्रियासमापत्तिनिवर्तितानि । ह्रीयन्त्रणामानिद्यारे मनोज्ञाम् भन्योन्यकोळानि विळोचनानि ॥ Id. 20.

प्रदक्षिणप्रक्रमणाःकृज्ञानीर् उदिवयस्तान्मथुनं चकासे । स्थाने तती दुश्वरमेतदर्थम् भागणिया पेळवयाति तप्तम् । या दास्यमप्यस्य लमेत नारी सा स्यान्कृताथी किमुनाङ्कचाय्याम्

VII. 65.

परस्परेण स्पृहणीयशोभं न चेदिदं द्वनद्वमयोजयिष्यत् | भस्मिनद्वये रूपविभानयत्न: पत्यु: प्रजानां विफलोभविष्यत् || VII.66.

इत्योषधिप्रस्थविलासिनीनां कृष्वन्कथाः श्रीत्रमुखास्त्रिनेत्रः । केयुरचूर्णाकृतलाजमुटिं हिमालयस्यालयमाससाद ॥ Id. 69.

रोमोद्गमः प्रादुरभृदुमायाः स्विनाङ्गुळिः पुंगवकेतुरासीत् । वृत्तिस्तयोः पाणिसमागमेन समं विभक्तेव मनोभवस्य ॥ Id. 77.

तयोः समानिषु कातराणि किंचिद्रज्ञवस्थापितसंहृतानि । ह्रीयन्त्रणां तत्क्षणमन्वभूव-न्नन्योन्यजेलानि विलोचनानि ।। Id. 75.

प्रदक्षिणप्रक्रमणाःकृञानोर् उदार्चेषस्तान्मथुनं चकाञो मेरोरूपान्नेष्त्रिय वर्तभानम् अन्योन्यसंसक्तमहस्त्रियामम् ॥ VII. 21.

हिनः श्रमीपत्नवलाजगनभी पुण्यः कृशानोरुदियाय भूमः । कपोलसंसर्पिशाखः स तस्या मुहूर्तकर्णोत्मलनौ प्रपेदे ॥ 1d. 23.

तदञ्जनकेदसमाकुलाक्षं प्रमुननिजाङ्गरकर्णपूरम् । वधूमुखं पाटलगण्डलेखम् भाचारभूमप्रहणाहुम्व ॥ Id. 24.

कन्याकुमारी कनकासनस्यी भार्द्राक्षतारीयणमन्वमूताम् । Id. 25. भेरोहपान्तेष्विव वर्तमानम् अन्योन्यसंसक्तमहास्त्रियामम् ॥ VII.79.

सा लाजभूमाञ्जलिमिष्टगन्धं
गुरूपदेशाद्धदनं निनाय |
क्योलसंसीर्भाश्यः स तस्या
मुहूर्तकणींटालतो प्रपेदे ॥ Id. 81.
नदीषदाद्गीरूणगण्डलेखम्
उच्छ्वासिकालाञ्जनरागमश्णोः ।
वभूमुखं क्रान्तयवावनंसम्
भाचारभूमग्रहणाद्भूत ॥ Id. 82.

जायापनी छोकिकमेषणीयम् भाद्रीक्षनारीपणमन्त्रभूताम् Id. 88.

The passages here given occur while the poet describes the celebration of a marriage and the performance of the ceremonies connected therewith. The following are selected from a description of a battle, attention having already been drawn to some of them by Vitthal S'âstrî¹ of Banâras:—

पत्ति: पदार्ति रिथिनं रथेशस् नुरंगसादी तुरगाधिरूदम् । यन्ता गजस्याभ्यतद्वजस्थं VII. 34. विकोलपण्टाकणितेन नागः Id. 38.

पूर्व प्रहर्ता न जपान भूय: प्रतिप्रहाराक्षममश्वसादी । तुरंगमस्कन्धनिषण्णदेहं प्रत्याश्वसन्तं रिपुमाचकाङ्क्षा Id. 44. पत्ति: पत्तिमभीयाय रणाय रिथनं रथी | तुरंगस्थं तुरंगस्थो दन्तिस्थं वन्तिनि स्थि-त: XVI. 2.

विलोलघण्याकणितीपवृहितै: VII. 26. विलोलघण्यार्गितै रणील्वणै: Id. 41.

धन्विनस्तुरगारूटा गजारोहान् हारै: क्ष-तान् ।

प्रत्येच्छन्मू (च्छतानभूयो योद्धमाश्वसतिश्व-रम् XVI. 35.

न रथी रथिनं भूयः प्राहरच्छस्त्रमूर्छितम् । प्रत्याश्वसन्तमन्त्रिच्छन्नागमगुद्धलोभतः

Id. 44.

<sup>1.</sup> The Pandit Vol. I. No. 10 pp. 141, 142.

किथाह्विष्यखन्नहृतीत्तमान्नः रवं नृत्यत्वनन्धं समरे ददर्शे | VII. 48.

परस्परेण क्षतयोः प्रहत्रोंर् उन्हान्तवाकोः समकालमेव | भमर्त्यभावेगि कयोश्विदासीर् एकाप्सरःपाधितयोविवादः || Id. 50. मिथोर्धचन्द्रनिर्लूनमूर्भानी रिथनी रूषा खेचरी भुषि नृत्यन्ती स्वकवन्धावपर्यवाम्

XVI. 46. भन्योन्यं रिथनों कींचिद्धतप्राणी दिवं गती। एकामप्सरसं प्राप्य युगुधाने वरायुकी Id. 45.

Wherever the poet gets an opportunity to manifest his identity, as for instance when he comes to describe similar incidents, he rarely ever disappoints our expectations to meet with analogous illustrations. Here he is, in one place making the husband mourn the death of his wife and in another the wife that of her husband:

Raghuvams'a.

भथवा मम भाग्यविष्ठवाद् भज्ञानिः कल्पिन एष वेश्वसः | यदनेन न पातितस्तरुः क्षपिना तद्विटपाश्रया छना ॥ VIII. 46.

कृतवस्यसि नावशिरणाम् भगराद्धेिय यदा चिरं मिय | कथमेकपदे निरागसं जनमाभाष्यिमेमं न मन्यसे || Id. 47.

नवपक्षवसंस्तरियि तै मृदु दूयेत यदङ्गमर्गितम् तदिदं विपहिष्यते कथं षद वामोरू चिताभिरीहणम् ॥

Id. 56.

विससर्ज कृतान्स्यमण्डनाम् 1त. 70.

Kumârasambhava.

विभिना कृतमर्भवैद्यासं ' ननु मां कामवभं विमुख्यता | धनगयिनि संश्रयदुमे गजभन्ने पतनाय वळरी || IV. 31.

कृतवानासि विधियं न में प्रतिकूळं न च ते मया कृतम् । किमकारणमेव दर्शनं विळान्त्ये रतये न दीयते ॥ Id. 7.

भमनेव कपायितस्तनी मुभगेन प्रियगात्रभस्मना | नवप्रक्रवसंस्तरे यथा रचिष्ण्यामि तनुं विभावकी || Id. 34

कियनां कथमन्त्यमण्डनम् । Id. 22.

Who that compares the description of spring in Canto IX. 24-27 of the Raghuvams'a with that in the third

Canto of the Kumârasambhava 25-39 will fail to observe such an analogy between them as can only be explained if their author is the same? But I feel I have quoted quite a sufficient number of passages, which will, I think, convince any one of the identity of the author of the two¹ poems. If further evidence be still required, there is much of it in the tenth Canto of the Raghuvams'a, where there occur several stanzas in the prayer of the gods to Vishnu which are almost identical with some in a similar prayer addressed on a similar occasion to Brahmâ in the second Canto of the Kumârasambhava. Compare for instance Stanza 16 with (Kum. II.) 16; 20 and 24 with 9; 25 with 13; 33 with 16; 36 with 17; 45 with 46; 46 with 45; 47 with 61; 48 with 62.

It is no exaggeration to say that there are other verses in the two poems too numerous to quote here, the striking similarity between which admits of no other explanation than that they proceeded from one and the same author. As some of them are noteworthy, I will quote a few of them here. Speaking of Mathurâ founded by S'atrughna, the poet says (XV. 29) स्वर्गीभिष्यन्द्रवमनं कृष्वेग्यानिवेश्वित, a description into which he unconsciously glides when describing in the sixth Canto of the Kumârasambhava the city of Oshadhiprastha (V. 37) अलकामितवारी वसार्व वस्तुत्रवार्म । स्वर्गीभिष्यन्द्रवमनं कृष्वेग्यानिवेश्वित्रवार्म. The following verses lamenting the state of the pillars and windows of the houses of deserted Ayodhyâ and the city of the Gods differ but slightly:—

स्तम्भेषु योषित्प्रतियातनानाम् जन्द्रान्तवर्गक्रमश्रसराणाम् । देनेयदन्तावळदन्तयातैः क्षण्णान्तराः स्पाटिऋहर्म्याङ्कीः |

<sup>1.</sup> Compare particularly Raghu. IX. 25 with Kum. II. 25, Raghu. IX. 35 with Kum. III. 54, Raghu. IX. 57 with Kum. III. 32.

स्तनोत्तरीयागि भवन्ति सङ्गान्

महाहिनिर्माक्षितिकारीनद्वजालाः

निर्मेक्पद्य: फाणिमिविमुक्ता: Ragh. स वीक्य तस्या विषसाद सद्य: Kum.

XVI. 17.

XIII. 37.

In fact the whole of the description of the depopulated capital of the Uttarakos'alas given in the sixteenth Canto may be said to be reproduced in the thirteenth Canto of the Kumarasambhava, where the city of the Gods has suffered the same fate through the ravages of the Asuras as Ayodhyâ had through neglect of the descendants of Râma. In both the state of the bathing ponds attached to the houses is deplorable. (Ragh. XVI. 13, Kum. XIII. 38, 39). The flower-trees in the gardens of each, of which the boughs were before gently bent down and the flowers plucked tenderly through kindness by the ladies, were now either cut down or rudely violated (Ragh. XVI. 19, Kum. II. 41, XIII. 32). In both the net-work of the windows through which the beautiful eyes of young women were accustomed to peep are now spread over by the cobwebs of spiders (Ragh. XVI. 20, Kum. XIII. 40).

The nineteenth Canto of our poem has its counterpart in the eighth of the Kumârasambhava. Notably stanza 18 will suggest comparison with Kum. VIII. 59, and stanza 28 with Kum. VIII. 11.

Among individual analogies the following are noteworthy: काप्याभिख्या तयोरासीत् (Ragh. I. 46) कामप्याभिख्यां रकुरितेरपुष्यत् (Kum. VII. 18);—the description of a hermitage, Ragh. I. 50-53, Kum. VIII, 38;—the feeling of an agreeable sensation with the eyes closed ज्यान्यसंमोलितज्ञीचनी नृप: चिरामुनस्पर्भरसञ्जना ययो Ragh. III. 26. XIV. 2, ज्ञृङ्ग्य च सर्ज्ञान-मेरिजनाधी मुगेर Kum. III. 36 ;—the setting sun leaving his

splendor behind him in the person of fire, दिनान्ते निदितं तेज: सवित्रेव हुनाञ्चनः प्रतिपद्य Ragh. IV. 1, भानुमग्निपरिकीणैतेजसम् Kum. VIII. 41; -- लीलारविन्दं Ragh. VI. 13, Kum. III. 56, Meghadûta II. 2 इस्ते जीजाकमजम &c. :--the march of an army raising clouds of dust which rise up to the skies and hide the sun from the sight, Ragh. VII. 36, Kum. XIV. 19. 20;—the heads of fighting warriors carried away by vultures the moment they are severed by sharp-edged discs, Ragh. VII. 43, Kum. XVI. 27; -a mirror soiled by warm respirations Ragh. VII. 65, Kum. IX. 15;age is not the criterion of those that are endowed with natural lustre नेजसां हि न वयः समीक्ष्यने Ragh. XI. 1, Kum. V. 16 (see also Vikramorvas'i Act. V. 18. न खलु वयसा जान्यैवायं स्वकार्यसहोभरः) ;—a road that is made unsafe by way-layers, खिळीकृते पथि Ragh. XI. 14, द्वासिरत्रासीखळीकृतात् .....मार्गात Kum. XII. 2;—all the ominous phenomena referred to in Ragh. XI. 58-61 have their parallels in Kum. XI. 13-24;—passing through the skies in a Vimana or balloon, आत्मनः पदं विमानेन विगाइमानः Ragh. XIII. 1, नभौ विमानेन विगाहमान: Kum. XI. 4;—the flowing of numerous rivers into the ocean compared to the many wives of a man kissing him, Ragh. XIII. 9, Kum. VIII. 16;—the manner of practising the penance styled पञ्चामिसायनं, Ragh. XIII. 41, Kum. V. 20;—a river with its waves compared to a woman that embraces with her arms, Ragh. XIII. 63, Kum. X. 32;—the husband or wife so separated that they are not to be seen by each other again, अत्यन्तलुप्तमियदर्शनेन Ragh. XIV. 49, प्रियमध्यन्तविलुप्तदर्शनम् Kum. IV. 2;—the Valakhilyas heralding the passage of the sun and singing psalms to him, Ragh. XV. 10, Kum. VIII. 41;—dust turned to mud and mud to dust, Ragh. XVI. 30, Kum. XIV. 42; -a talisman of victory is जयशिय: संबननं, Ragh. XVI. 74.

Kum.¹ XIV. 2;—the S'irîsha flower is the standard of tenderness विशेषपुरुषिकसीकुमार्य:, Ragh. XVIII. 44, विशेषपुरुष-धिकसीकुमार्यो बाहू तदीयाविति मे वितर्कः Kum. I. 41.

Before quitting the subject of the Kumârasambhava, it is necessary to call attention to the fact that Kâlidâsa not only expresses similar thoughts in similar phrases in the two poems, but employs the same metres in both of them for treating the same subjects. Thus it is remarkable that prayers are chanted in the anushtubh metre (Ragh. X. Kum. II.);—a marriage celebrated in the upajāti (Ragh. VII. Kum. VII.);—death lamented, no doubt suitably, in the viyoginî (Ragh. VII. Kum. IV.);—the fallen condition of Ayodhyâ and the city of the Gods pathetically regretted in the upa-jāti (Ragh. XVI. Kum. XIII.);—and the rathoddhatâ devoted to the amorous pastimes of lovers (Ragh. XIX. Kum. VIII.) The coincidence does not appear to be accidental, but seems at least to me to owe its origin to a natural desire of the poet the more easily to reproduce in one of the poems some of his favourite passages from the one he had written before, which distinc. tion appears to be fairly claimed by the Kumarasambhava.2

With this internal evidence before us, corroborated by a tradition many centuries old that the same Kâlidâsa

<sup>1.</sup> जयश्रिय: संयमनम् as read in Dr. Bhaû Dûjî's Edition is obviously a mistake for जयश्रियः संदननम्.

<sup>2.</sup> I have ventured to make the surmise from the somewhat unpolished appearance of several parts of that poem. I would also instance the false quantity (unless Dr. Bhâû Dâjî misreads)—though the only one I have met with in Kâlidâsa—in अत्र कृण्डवादितेन वृत्तम् XI. 12, as well as the frequent necessity of

60 PREFACE.

that wrote the Raghuvams'a, wrote also the Kumâra-sambhava, and by the fact that of the two poems being quoted and referred to by standard works on Alankâra, as productions of the same poet, can we reasonably doubt the identity of their authors?

To turn now to the beautiful little poem of Meghadûta. Even Prof. Weber in his essay on the Râmâyana seems to admit that this poem is by the author of the dramas. And as it is not doubted that the S'âkuntala and the Vikramorvas'î belong to one and the same Kâlidâsa, it may be worth while to see what evidence those two dramas, together with the third one of the Mâlavikâgnimitra—which I have already endeavoured (Preface to my Edition 1869) to show, with whatever success, to belong to the same poet—and the Meghadûta cumulatively afford, tending to solve the question of whether the three poems belong to the Kâlidâsa who has given us the dramas. For this purpose, as what has been said above will have quite satisfactorily established that the Raghuvams'a and the Kumârasambhava are to be

reading as long a short vowel at the end of the first and third phdas when not ending a word (see IX. 9, 22, 42, 43. XI. 5, 9, 25, 27, 28. XII. 28. 53. XIII. 2, 17, 34. XVII. 6, 10, 11, 26, 29, 41, 42); the very free use of and, ard, ard and ard, as prepositions governing nouns (XIII. 13, 23. XIV. 35. XV. 10. 13, 14, 18, 19, 29, 42. XVI. 24, 26, 34), a use to which they are rarely put in the Raghuvans'a; and the prolix style often marked by repetitions as exhibited in the latter cantos (for example, in Canto XVI. St. 15 is a mere repetition of St 7, St. 20 is partly a paraphrase of 19; 32, 33, and 34 are the same thing repeated in different forms; there is repetition of XVII. 52, in the verse that follows.)

PREFACE. 61

assigned to the same Kâlidâsa, it will only be necessary that the evidence of parallel passages to be found in the dramas and the Meghadûta may bear upon either of those two poems.

Beginning with the S'âkuntala, the benedictory stanza reminds us that the author is a devotee of S'iva, the deity which is invoked at the commencement of the Raghuvams'a, the Vikramorvas'î and the Mâlavikâgnimitra, and which constitutes one of the heroes of the Kumarasambhava, and is reverentially alluded to in the Meghadûta (I. 37-40 Bombay Edn.). One of the eight forms (tanus)—viz. the Sun—specified in the Nândî is alluded to as such in Kum. VIII. 52. Passing on, we come to the modest standard of excellence, the poet proposes to himself. viz. the satisfaction of the good, to undergo whose just criticism is as gold passing through a crucial test भा परितीपाहिंदुषा न साम्र मन्ये &c. (S'âk. Act I. 2 Bom. Edn. of S'ake 1783.) The same modest test inspired the poet's request to the audience in the Vikramorvas'î (Act I. 2). Both should be compared with Ragh. I. 2, 3, 4, 9, 10. The S'irîsha, the Navamalli and the Pâțala flowers are the same favourites in the Ragh. and the Kum. that they are in the dramas. The affection of love (Vikâra or Vikriti) suddenly felt by S'iva (Kum. III. 69) in the presence of Kâma surprises that divine practiser of austerities similarly to S'akuntalâ struck with the same passion in her father's hermitage in the presence of King Dushyanta (Act I. किंगु ख्खु इमं जण पेल्खिभ तवीवणविरोहिणो विभारस्स गमणीभिक्षि संवृत्ता). The following two stanzas on hunting are but paraphrases of each other in different metres:— Ragh. IX. 49.
परिचयं चळळश्यनियतने
भयस्योश तरिङ्गितवोधनम् ।
अमजयान्प्रगुणां च करोन्यसी
तन्मतीनुमतः सचिवैर्यो। ॥

S'âk. Act II. 5.

मेदरुच्छेदकृशोदरं छपु भवत्युःथानयोग्यं वर्षु: सत्त्वानामपि जन्यने विकृतिमिचित्तं भयकीश्रयोः । उत्कर्षः स च धन्विनौ यदिषवः सिध्यन्ति जन्ये चेळ मिथ्येव व्यसनं वदान्ते मृगयामीदृग्विनोदः कुतः॥

And so also the following in which the deer, the birds, and the trees of the forest express their sorrow in ways best suited to them, in one for the misfortunes of Sîtâ, and in the other for the departure of S'akuntalâ from the hermitage:

Ragh. XIX. 69.

S'âk. Act IV. 12.

नृत्यं मयूरा: कुसुमानि वृक्षां दर्भानुपात्तानिवजहुईरिण्यः | तस्या: प्रपन्ने समदुःखभावम् भत्यन्तमासीद्वृदितं वनेति ॥ उग्गार्तिभदभमकवर्ता मिभा परिचत्तणचणा मोरा | भोसरिभपण्डुपत्ता मुभन्ति भस्सू विभ स्तराओं ||

The marriage of the mango tree with a creeper spoken of in Canto VIII. St. 60 readily reminds one of that beautiful passage in the S'âkuntala (Act. IV. 13) in which S'akuntalâ's foster-father expresses satisfaction at the connection that she had formed, and promises soon to bring about the other match, when bidding adieu to his daughter. The mind according to Kâlidâsa remembers unconsciously the associates of a former life,—a theory which he propounds in the following stanzas:

Ragh. VII. 15.

रतिस्मरी नूनमिमावभूतां राज्ञां सहस्रेषु तथा हि बाळा । गतियमास्मप्रतिरूपमेव

मनो हि जनमान्तरसंगतिज्ञम्।।

S'âk. Act V. 2.

रम्याणि नीभ्य मभुरोध निकाम्य कान्दान् पर्युत्सको भगति यम्माखिनोपि जन्तुः । तच्चेतसा स्मराति नूनमनोभूपूर्व भावस्थिराणि जनमान्तरसीहृदानि<sup>1</sup> ।।

Who does not see the close relationship between the

<sup>1</sup> See also Ragh, XVIII, 49.

following three sets of questions, two asked by a king and one by a Brahmachari, enquiring about the health of a hermit and the peace of his hermitage? S'âk. Act. V. 9.

Ragh. V. 5, 7, 6. कायेन बाचा मनसारि शक्त यत्तंभृतं वासवधैर्यलोपि भाषाद्यतं न व्ययमन्तरायैः काचिन्महर्षेक्षितिश्रं तपस्तत्

षय: प्रेषिता: स्यु: ? कि ताबहातिनामुगोद-तपसा विद्वीस्तपी दूषितम्

Kum. V. 33, 35, 34. किमुद्दिश्य काइयपेन...ऋ- आपे स्व शक्त्या तपसि प्रवर्तसे शरीरमाद्यं खलु भर्मसाभनम्

क्रियानिमित्तेष्वारि वत्सळत्वाद् अभग्नकामा मुनिभि: कुद्रोषु तद ङ्काञ्याच्युतनाभिनाला कचिनम्गीणामनधा प्रसृतिः

धर्मारण्यचरेषु केनचिद्रत प्राणिष्वसचिष्टितम् ।

भारे प्रसन्नं हरिणेषु ते मनः करस्थदर्भप्रणयापहारिष

भाषारबन्धप्रमुखै: प्रयन्तेः संवार्धतानी सतानाविद्योपम् कचित्र वायादिरुपप्रवी वः **अम**च्छिदामाश्रमपादपानाम्

भाहोस्वित्यस्वी ममाप-चरितैविष्टामितो वीस्थाम इःयारूदबहुप्रतर्कमपारेच्छे-

भाषे म्बदाबार्जनबारिसंभनं प्रवालमासामनुबन्धि वीरुधाम्

दाकुळं में मन: ||

The ancestors of Dushyanta show the same anxiety for their sacrificial cake and oblation as those of Dilîpa, at the prospect of their races being left without a male to offer them in future:

Ragh. I. 66, 67. नुनं मत्तः परं वंश्याः विण्डविच्छेददर्शिनः ।

न प्रकामभुजः श्राद्धे स्वधासंप्रहतत्वराः ॥ मन्दरं दर्छभं मला नुनमावर्जितं मया । पयः पूर्वै: स्वनि:श्वासै: कवोष्णमुपभुडयते ॥ S'âk. Act VI. 22.

राजा। भही दुष्यन्तस्य संदायमारू-दा: पिण्डभाजः । कुतः अस्मात्यरं बत यथाश्रीतसंभुतानि को नः कुले निवयनानि नियच्छतिति । नुनं प्रस्तिविकलैन मया प्रसिक्तं धीताश्रुद्योषमुदकं वितरः विवन्ति ॥

The Kumarasambhava is not the only poem in which Kâlidâsa speaks (I. 1.) of a long mountain range as dipped with its two ends in the eastern and the western seas-"पूर्वारी तायानिभी नगाम स्थितः"; the Hemakûta

is also " वृत्तिप्रसमुद्रायगाद:" S'âk. Act VII. The curse under which Dilîpa was labouring and which had made him heirless was the result of an accidental transgression by him in not having bowed down to and walked round the heavenly cow Surabhi, that was sitting under a tree when he passed by:

भासीत्कल्पतरूच्छायामात्रिता सुर्भाः पथि

0 0 0

प्रदक्षिणिक्रयाहीयां तस्यो वं साधु नाचर: भवजानासि मां यस्मादतस्ते न भविष्यति । प्रजेति दाद्याप 1.75-77.

King Dushyanta is more cautious and avoids a similar error, as he on being told that the sage Mârîcha lived on the Hemakûta at once remarks: तैन हि अनतिक्रमणीयानि श्रेयोसि. परिक्षिणीकृत्य भगवन्तं गन्तुमिच्छामि ।

The following are a few of many analogous short phrases and illustrations to be found in the S'âkuntala and the Raghuvams'a: parivaha, overflow, पदमं सपरिवाहं (कुन्डलम्) भासि Act. II., रागपरिवाहिणी गाति: Act V., परिवाहिमवावलोक्सयन् स्वज्ञाचः Ragh. VIII. 73;—the simultaneous setting and rising of the sun and moon respectively, Ragh. XI. 24, S'ak. IV. 2;—पदं क़ to set foot on, to enter upon, सहा पदं कारिदा Act IV., ज्ञान्ते करिष्यसि पदं पुनराश्रमेस्मिन् Act IV. 19, Kum. III. 33. V. 21. VIII. 13. VI. 14. ;—गोत्रस्वजनम् mistaking a name, Act VI. 2, Ragh. XIX. 24, Kum. IV. 8;—सिंडिककेसबन्धणुख-न्त्रसुमेण &c., from which the flowers had dropped उद्देशनवान्तमाल्यः केशापादाः Ragh. VII. 6;—अवदानतोषितः pleased with the ploit, S'âk. Act VII. 1, Ragh. XI. 21;-King Dilîpa following the sacred cow seemed like unto vidhi (the performance of religious works), श्रद्धेव साक्षाद्विभनोपपन्ना, Ragh. II. 16. The same simile is used to compare the union of Dushyanta and S'akuntalâ, श्रद्धा वित्तं विधिक्षेति जितवं ..... समाग्रम, Act. VII. 29. The simile being very unusual

and one of those that are characteristic of Kàlidâsa its occurrence in the two works is particularly valuable as bearing upon the present enquiry.

King Purûravas, soon after his union with Urvas'i, goes with this his new bride into the forest of the mountain Gandhamadana, to enjoy himself. Similarly S'iva and Pârvatî in the Kumârasambhava resort to the same place (Canto. VIII. 28) after their marriage, and there is considerable similarity between the beautiful descriptions of the various objects S'iva shows to his wife and King Pururavas observes in his bewilderment during the temporary loss of his wife, the offended nymph. As in the Vikramorvas'î (Act IV. St. 5.), so in the Raghuvams'a (XIII. 29) the appearance of wild plaintain-trees growing on the slopes of mountains in the rainy season furnish the poet with an illustration for the eyes of a woman that are reddened by anger or some other cause. One of Kâlidâsa's favourite ideas, a doe stopped and prevented from joining the herd by her fawn "loving the udder," finds expression in the following lines:-

Ragh. IX. 55.
तस्य स्तनप्रणयिभिमुँहरेणशावेव्योहन्यमानहरिणीगमनं पुरस्तात्
आविर्म्य ...मृगाणां यूथम् ।

Vikram. Act IV. 32.
भस्यान्तिकमायान्ती शिशुना स्तनवायिना
मृगी रुद्धा
तामयमनन्यदृष्टिभेन्नग्रीवो विजोकयति ।

King Nala (Ragh. XVIII. 6) retires to the forest and forms friendship with the beasts thereof, मृगैरजर्थ जरसेपदिष्टम-देहबन्साय पुनर्बबन्स, which little differs from the following in the Vikramorvas'i: अहमापि तव मुनाबायुपि न्यस्तराङ्यो विचारितमृग्यूशान्या-अधिक्ये बनानि Act. V. 17. The elephant is as fond of the fragrant sallakî-plant in the Vikramorvas'i,

भयमचिरोद्धतपक्षवमुपनीतं प्रियकरेणुहस्तेन भाभजपुत् तावदासवमुराभरसं सक्षकीभङ्गम् Act. IV. 23, As in the Kumârasambhava:

> स्थानमाहिकमपास्य दन्तिनः सक्रकीविष्यभङ्गवासितम् । आविभातचरणाय गृह्वते वारि वारिसहबद्धप्रयुदम् VIII. 33.

Of short phrases the following seem to be interesting :-- अवलेप, haughty and outrageous conduct (towards a woman), अमुरावलेवादी Act V., पवनावलेवजं बाध्यम्, Ragh. VIII. 35 (the word is used in its ordinary sense in Kum. XV. 32, 42, Megha. I. 14, Ragh V. 53, S'ak. Act VI. post V. 11); वर्षीयसेवा i. e. service by rotation, Kum. II. 36, अञ्चरावारपञ्जाएण, Vikram. Act IV. ad init; प्रभापक्रवितो मणि:, Act V. 3 which is evidently the same as स्फ्रारम्भामण्डल:, quoted before. We may also notice the allusion to the descent of the Moon from Atri (Ragh. II. 75, Vikr. Act V. 21), and the allusion contained in the following lines, probably to Cantos XII. and XIII. of the Kumarasambhava: भागुषी यीवराज्यश्री: स्मारयत्यात्मजस्य ते । भाभिषक्तं महासेनं सनापत्ये मदत्वता Vikram. Act V. 23. Lastly the blessing pronounced at the end of the fifth Act may be compared with Ragh. VI. 29, the poet alluding probably to personal experience that wealth and learning are naturally disinclined to associate with each other.

The Vikramorvas'î furnishes a pretty large number of analogies to the Meghadûta, both in thoughts, expressions, and allusions. We can only notice such of them as are prominent. The one (Act II.) describes the light of the sun as आलोकान्तास्प्रतिहतनमोवृत्तिरासां प्रजानाम St. 1, the other (II. 3.) नित्यहयोस्मापनिहतनमोवृत्तिरम्याः प्रदोषाः. In Act II. the

king says मया खलु दुर्कभन्नार्थिता कथमात्मा विनोदियतन्यः, and further on असुजभग्रार्थनाद्वानंतारं मनो में (Act II. 6) with which we may compare the दर्जभगार्थनं चेत: &c. of Meghad. II. 47. Again, the day is easily spent in the ordinary duties of life, but the night is restless कार्योन्तिरतोस्कण्डं &c. Act III. 4: Meghad. II. 27, सञ्चापारा &c. :—the face of a woman with the disheveled hairs hanging over it compared to the rising moon as yet hidden in the darkness of the night. Act III. 6 उदयगुददाशाङ्क &c. Megh. II. 23 ;—the river whose stream is obstructed by rocks occurring in its way, Act III. 8 Megh. I. 19 रेवा द्रव्यस्युवलविषमे विन्ध्यवादे विश्वणिम्. The nymph is offended that the king fixed his eye on Udayavatî, a Vidyâdhara's daughter, as this latter was playing on the sand bank of the Mandakini, Act IV. ad init. तहि मन्दाइणी-पुळिणपय्यन्ते कीळमाणा विब्जाहरदारिभा जदयवदी णाम देण राएसिणा णिइझाइदेनि क्रांविदा. What else than an explanation and a paraphrase, such as the author who wrote the above alone could give is the following?

> मन्दाकिन्याः पयसि जिजिरे: सेन्यमाना मर्हाद्व-मैन्दाराणामनुतरु हां छायया वारितोष्णाः । भन्तेष्ट्ये: कनकसिकतामृष्टिनिक्षेपगूदेः संक्रीडन्ते मणिभिरमरणार्थिता यत्र कन्याः ॥ II. 6.

The anxiety and apprehension felt by lovers at the approach of the rain-cloud may be a common property of all poets writing, as it were, to a pattern furnished by the teachers of the Alankâras'âstra; but what should make the same word sannaddha be used in the following stanzas, except the circumstance that the same poet wrote them both?

Vikram. Act IV. 1. Meghad. I. 8. नवजळभरः संनद्धीयं न दृष्तिन्ञाचरः । कः संनद्धे विरहिष्धरा तथ्युपेक्षेत जायाम्? Again, the words मेपाळाके भवति सुखिनांप्यन्यथावृत्ति चेनः &c. Megh.

I. 3 are only a paraphrase of Chitralekhá's words: इमिणा उण णिखुदाणं वि उद्गण्याकालिणा मेहोदएण भणस्याकीणा हविस्सदि, Vikram. Act IV. Praves'.

The following is said of the lightning, the associate of the rain-cloud:

Act IV. 1.

Meghad. I. 41.

कनक्षनिकपश्चिम्या न ममेर्विज्ञा | मोरामिन्या कनकिषश्चिम्या दर्शयोशीम् | The lightning here referred to as the only light that benighted persons look to when other lights fail is again referred to in the same Act: इन्त मरीपेर्नुरिनपरिणामेर्मेयोषि जानहराज्ञन्यः. In the estimation of the good, service to suitors is more important than their own interests, and their only reply is the granting the suititself स्वाप्यश्चित्रता गुम्तरा गणियक्षित्र Act. IV. 15, Meghad. II. 53. प्रत्युक्त हि प्रणिषषु सनामित्सिनार्थिकियेन. The circles of light in the following stanzas deserve, I think, particular attention:

Vikram. Act V. 2.

Meghad. I. 48.

भसी मुखाळम्बितहेमसूत्रं बिभ्नन्मणि मण्डळचार्द्द्योघ्रम् | भळातचक्रप्रतिमं विहंगस ह्यांतिलेखावलयि गलितं यस्य नहीं भवानी
...कोणं करोति...नं मयुरं नर्तयेथाः।

<sup>1</sup>नद्रागरेखावलयं तनोति ॥

The allusion to the *nichula* tree in Act IV. St. 4 and Meghad I. 14 is not in itself of much value except for the tradition which Mallinatha has preserved and handed down to us that the latter passage contains an occult allusion to a contemporary poet, fellow-student and friend of Kalidasa, nicknamed Nichula and to Dingnaga, one of his (Kalidasa's) rivals² whose histri-

<sup>1.</sup> तद्वागेरखावलयं तस्य मणे रागस्य प्रभाया रेखा राजिस्तस्या वल्लयं मण्डलम्, Kûţavema ad loc.

<sup>2.</sup> The passage certainly very well bears the double construction put upon it by the scholiast. It is remarkable neither

PREFACE. 69

onic gestures (according to Mallinatha, 'censures accompanied by gestures of the hand') the poet ridicules and tells his own poem to avoid.

The Meghadûta abounds in passages bearing ample testimony to its having been written by the author of the Kumârasambhava, the Raghuvams'a, and as we have already seen the Vikramorvas'î. In the first place the poem has for its subject that particular passion in the delineation of which Kâlidâsa excels, and to dwell on which he always seeks opportunities. Then as in the Kumârasambhava, the Vikramorvas'î, the S'âkuntala, and partly in Raghuvams'a, the Himâlaya and those divine forests, mountains, rivers, and cities which the poets love to associate with that abode of the Gods, chiefly occupy the poet's attention. Moreover, illustrations derived from sources so familiar to the reader of the dramas and

the Sanskrit-German Wörterbuch nor Monier Williams seems to be aware of the passage as neither of them notices the tradition and not even the name of Nichula. Here is the passage:—

भनेदमि भर्थोन्तरं धनयि । रिसिकी निचुळी नाम महाकि : काळिदासस्य सहा-ध्यायः पराविदानां काळिदासप्रबन्धदृषणानां परिहतीं यरिमन्स्थाने तस्मास्थानादुदङ्गुखो निद्दोषन्तादुन्नतमुखः सन् पथि सारस्वतमागें दिङ्कागानाम् । पूजायां बहुवचनम् ।
दिङ्कागाचार्यस्य काळिदासप्रनिवक्षस्यावळेपान् हस्तविन्यासपूर्वकाणि दूषणानि परिहरन् ॥

.....। भद्रेरद्रिकत्यस्य दिङ्कागाचार्यस्य शृष्णं प्राधान्यं .... हरित किंखिदिति
हेनुना सिद्धेः सारस्वतसिद्धैमहाकविभिरङ्गनाभिध दृष्टोत्सहः सन् खमुत्यत उच्चैभैविति ॥
स्वप्रबन्धमान्मानं वा प्रति कवेद्दिकिरिति ॥ संसर्गनी दोषगुणा भवन्तीति चेन्मृषा येन जळाश्रायेपि स्थित्वानुक्ळं निचुळश्चळन्तमात्मानमारक्षति सिन्भुवेगादित्यतः ह्योकिनिभीणात्तस्य
कवेनिचुळसंक्षेत्रस्याहः ॥ The S'abdárnavakos'a recognises Nichula as a
proper name, being that of a poet: वानीरे कविभैदे स्यान्निचुळ:
स्थळवेतसे ॥ Mallin. ad. loc.

70 PREFACE.

the Raghuvams'a and the Kumârasambhava are found in the Meghadûta to an extent, which, considering the size of the latter, is not small. Allusions to the same events. objects, and circumstances strengthen the evidence afforded by the illustrations. The following instances leave little doubt that the same poet that wrote the Cloud Messenger was also the author of the Raghuvams'a: the vaprakriya or vaprakrida of an elephant or bullock, Megh. I. 2, 56. II. 52, Ragh. V. 44;—the effect of the rain-cloud and its friends the peacock, the Kådambaflower, thunder, and the plantain flower on lovers separated from their wives, Megh. I. 3, Ragh. XIII. 26, 29:-a mountain spoken of as the breast of the earth, Megh. I. 18, Ragh. IV. 51;—a city described as a colony from heaven Megh. I. 31, Ragh. XV. 29 and Kum. VI. 37 (quoted before), Vikram. Act II. णं वसकं ठाणन्तरगरी सम्मानि;-the same allusion to Ujjayinî, the river Siprâ, and the shrine of Mahâkâla S'iva Megh. I. 31, 32, 38, Ragh. VI. 32, 34;—the pigeons occupying the inner side of the eaves of houses, Megh. I. 42, Vikr. III. 2, Mâlavikâ. II. 13;—the Ganges seeming to join the Jamna elsewhere than at Prayaga, the place of the actual confluence (this, I think, appears to be one of those ideas, that, if I may say so, are Kâlidâsa's private property), Megh I. 55, Ragh. VI. 48;—sitting on a rock cooled by the vapours of the Ganges and perfumed with musk or other natural rasin deposited on it भासीनाना सुरभितनळं नाभिगन्बेर्मृगाणाम् । तस्या एव प्रभवमचळं प्राप्य गौरं तुषारै: Meghad. I. 56, अध्यास्य चाम्भ:प्रवोक्षितानि श्रोक्रेयगन्धीनि शिकातकानि Ragh. VI. 51 quoted before, where the citation from the Kum. may also be compared;—the dry bambus, filled with the wind, sound like flutes and the sylvan deities sing to their music their songs of victory in honour of some hero:

Ragh. II. 12.

Meghad. I. 60.

स की चक्रिमाँ स्तपूर्ण रन्ध्रे: कूजद्भिरापादितनं द्याकृत्यम् । द्यात्रात कुठजेष यद्याः स्वमृची-

श्राब्दायन्ते मधुरमनिलैः कीचकाः पूर्यमाणाः संसक्ताभिस्त्रिगुरविजयो गीयने किनरीभिः ।

शुआव कुञ्जूषु यशः स्वमुः रुद्रीयमानं वनदेवताभिः ॥

The marble walls of Kâlidâsa as transparent as glass, and used by the Goddesses for mirrors are as uppermost in the poet's mind in the Meghadûta I. 62 केंग्रासस्य विद्यागितादर्पेणस्य, as they were when he described them in the Kumârasambhava:

विज्ञेक्य यत्र स्कटिकस्य भिन्ती सिद्धाङ्गनाः स्वप्रतिविष्ट्यमारात् । मुविष्टितस्य स्कटिकांञ्चगृत्ते- धन्द्रस्य चिद्वप्रकरः करोति ।। यदीयभिन्ती प्रतिविष्टिताङ्गम् आत्मानमाजीक्य निञ्चाम् यत्र प्रतिविष्टितानि ताराकुजानि स्कटिकाजयेषु नमधरीमण्डनदर्भणश्रीः। IX. 40—44.

So the trees buzzing with humming bees (Megh. II. 3 पनोन्मचम्बरम्खरा: &c. Ragh. IX. 32. XVI. 47). The following are each a description of the blessed condition of a city on the Himâlaya:

## Meghad. II. 4.

भानन्दरियं नयनसिळळं यत्र (i. e. अळकायां) नान्यैनिमित्ते-नीन्यस्तापः कुसुमञ्जरजादिष्टसंयोगसाध्यात् नाध्यन्यस्मात् प्रणयकळहाद्विप्रयोगोपपत्ति-विनेज्ञानां न च खळु वयो यौवनादन्यदस्ति.

Kum. VI. 44.

योजनान्ने वयो यस्मिन् ( i. e. ऑक्षांभप्रस्थे ) नान्तक: कुसुमायुभात् |

रतिखेदसमुखन्ना निद्रा संज्ञानिपर्ययः ॥

Again,

Meghad. II. 5.

यस्यां (अलकायां) यक्षाः सितमणिमयान्येत्य हम्यैरयलानि द्योतिरुलयाकुसुमरचितान्युनमस्त्रीसहायाः आसेवन्ते मधः.

Kum. VI. 42.

यत्र (भोषधिप्रस्थे) स्फटिकहर्स्येषु नक्तमापानभूमिषु । ड्यातिषां प्रतिविम्सानि प्राप्तवन्स्यवहारताम् ।।

The banished Yaksha, though seeing (Megh. II. 43) the prototypes of his absent wife's beauty in the objects around him finds no more consolation in them than did Aja in those of his wife's (Ragh. VIII. 58, 59).

Similarly when, lamenting their separation from their beloved wives, the one is deceived by a dream and the other gives vent to his sorrows, both awaken the sympathy of the sylvan deities or of the trees they haunt and make them shed tears of compassion in the shape of gum or dew-drops:

Meghad. II. 45.
मामाकाश्रापणिहितभुजं निर्देगाश्चेषहेतीकैब्बायास्ते कथमपि मया स्वप्नसंदर्शनेषु ।
पङ्यन्तीनां न खलु बहुशों न स्थलीदेवतानां
मुक्तास्थूलास्तरुकिसलयेष्वश्चलेशाः पतन्ति ॥

Raghu. VIII. 69. विजयन्तित की का जानियः करणार्थप्रथितं प्रियो प्रति । अकरोगृथिवी रहानिय सुनका खारस्वा प्रदर्शितान ॥

We may further compare the emaciated wrists of the Yaksha, who was कनकालयमंत्रारिकप्रकोष्टः (Meghad. I. 2), and king Dushyanta who says his मिणवन्यनास्कनकवलयं स्वसं स्वसं मया प्रतिसायित (S'âk. III. 13, the bracelet is further alluded to in Act VI. 3). Hope supports the hearts, tender as flowers, of young women when they are separated from their husbands, आज्ञावन्यः कुमुमसदृशं प्रायशो झङ्गानां स्थःयाति प्रणायहर्षं विषयोगं स्लाह्न (Meghad. I. 10); गरुओं। विरहदुख्खं आसावन्यो

सहावेदि, 'hope renders sorrows of separation, though great, bearable (S'ak. IV. 15). The prominent allusion to Skanda's birth and his leadership of the celestial armies in रक्षाहेतोनिवशिशमृता वासवीनी चमूनामत्यादिन्यं हुतवहमुखे संभृतं तिक तिक: (Meghad. I. 47) repeated in Raghu. II. 75 and VII. 1, appears to me to point not only to the story of Skanda but also to the Kumârasambhava, Canto IX. (see especially Stanzas 13, 14). We may also refer to Meghad. I. 11 श्रुत्वा ते श्रवणसुभगं गाँवतं मानसीत्काः वा कैलासाद्धिस-किसलयच्छेदपाथेयवन्तः संगत्स्यन्ते नेमाते भवतो राजहंसाः सहायाः, and Vikramorvas'î मेषश्यामा दिशो दृष्ट्वा मानसीत्सुक् चेतसाम् •••••(Act IV. 14), प्रशास्तर: प्रतिगमिष्यति मानसं सं पाथेयमुःसुज निसं महणाय भूय: (Act IV. 15), in which passages the Rajahamsa or flamingo is represented as preparing itself, on seeing the rain-cloud and hearing the thunder, to migrate, and furnishing itself with the stalks of lotuses as 'food on the road' ( पायेयम् ), to be eager to proceed towards the Manasa lake. I pass over many analogous short phrases and allusions in the Meghadûta, and the Kumârasambhava and the Raghuvanis'a, as I trust I have adduced sufficient evidence in vindication of Kâlidâsa's authorship of the last work.

Now if it be, as I trust it will be, admitted that I have succeeded in showing that the same Kâlidâsa that wrote the Kumârasambhava also wrote the Raghuvams'a, there is one important fact that, independently of the internal evidence quoted above (though this is in itself sufficient to satisfy most sceptics), not only shows that that Kâlidâsa who composed the dramas and the Meghadûta also composed the Raghuvams'a and the Kumârasambhava (I leave the Ritusamhâra and other works attributed to Kâlidâsa for the present out of consideration, as the present enquiry does

not extend to them), but also contributes very much to our being able to arrive at a sound conclusion regarding his age. I refer to the fact that Kshîrasvâmî, the celebrated commentator on the Amarakos'a and a grammarian, quotes the Kumârasambhava under the name of Kâlidâsa. My attention was first drawn to two¹ of his quotations by the comments of Mallinâtha who refers to them in his commentary. On going over the commentary of Kshîrasvâmî on the second and third Kândas of the Amarakos'a (that on the first I have not had access to) I found many more passages quoted there from the Kumârasambhava.² Now though it is true that out of the two quotations of Kshîrasvâmî referred to by Mallinâtha, only one is cited under the name of

1. संतानकतरू च्छायासुप्तियाधराध्वगम् । यस्य चाप्तनं नातां गनधवश्रन्थमादनम् । Kum. VI. 46.

Mall..... भत्र गन्धवद्गनभ्रमादनमिति भागमनुकः पाठः । प्राचीनपाठस्तु सुगन्धिः र्शनभ्रमादन इति वृंकिङ्कान्तः । भत एव क्षीरस्वामिना गन्धमादनमन्ये चैत्यत्र गन्धिन मा-बयतीति गन्धमादन इति न्याख्याय प्रयोगे च पुंकिङ्कता दृश्यत इत्याशयेनोक्तं सुगन्धिगै-न्धमादन इति काकिदास इति ।

The other passage is:

सा मङ्गलस्नानांवशुद्धगात्री गृहीनपरगृह्मनीयवस्त्रा ।

निर्वृत्तपर्जन्यजलाभिषेका प्रकुलकाशा वसुभेव रेजे | VII. 11.

Mall. उद्गमनीयवस्त्रं भौतवस्त्रं • • • • | तस्यादुद्गमनीयं यद्भौतयैर्वस्त्रयोपुगीम-त्यमर: । युगपरणं नु प्रायिकाभिप्रायम् । अत एवात्र क्षीरस्वाभी युगं प्रायद्या: यद्धथ्यं गृ॰ हातवःयुद्गमनीयवस्त्रेत्येतदेव उदादृतवान् ।

2. See Kanda III. विशेष्यनिप्तव 47 (quotes नो विष्य लीलाचिकुरामनजः स्वचारतीन्दर्यमुदं मुमोच Kum. I. 47); ibid 68 (quotes कण्डस्य तस्यास्तनव-न्युरस्य VIII. id. I. 42); ibid. अन्य 6 (quotes अहा बनाति स्वृहणीयविधिः id. III. 20); ibid अन्य 11 (quotes अति कियार्थ सुलभं समिन्कुश्चम् id. V. 33); ibid अन्य 13. (quotes हिमालयो नाम नगाविराजः id. I. 1); ibid on स्वामुहिद्याय जनसङ्ग्रीय (quotes अङ्गाय सा नियमजे हममुनसस्त्री id. V. 86.)

Kâlidâsa and two<sup>1</sup> MSS. that I have consulted do not quote the verse from the Kumârasambhava (VI. 46), there is a third passage which is so quoted. It is as follows:

स्त्रीं रेंसी मिथुनं इन्द्रं युग्मं तु &c. Amara. II. मनुष्यव ° 39.

Kshirasvâmî: विश्वतं संगच्छते विश्वतं विश्व विश्व संगमने इन्हविति इन्हें रहन्यस्थिति समु: । यस्त्राक्छित्रसः । इन्ह्रानि भागं क्रियम विषयः । । The quotation is from Kumârasambhava III. 35. It is possible that Mallinâtha quoting from memory may have committed an error, and Kshîrasvâmî may have quoted the other passage viz. स्वान्ध्रयीन्ध्रमातनः in some of his other works. But from the passage just quoted it is clear that Kshîrasvâmî quotes the Kumârasambhava as a work of Kâlidâsa, and it is therefore beyond doubt that the Raghuvams'a also must be the work of Kâlidâsa, as both the works have been shown to belong to the same identical author.

But it is not necessary to *infer* the existence of the Raghuvams'a in the time of Kshîrasvâmî. For we find it frequently quoted by him in the same commentary. Among the quotations are the following:

यथा । वार्द्रके मुनिवृत्तीनाम् I, 8 on II. मनुष्यत्र . 41.

यद्रपोदत्तरदिग्विजये । दुभूवविजितः स्कन्धान् छन्नकुङ्गमकेसरान् IV. 67 on II. मनुष्यव ° 124.

प्रायोपने ज्ञानमाति नृपति र्वभून VIII. 93 on II. ब्रह्मन ° 53 III. ना ° 153.

यक्रथ्यम् । यातेति जन्यानवरम्कुमारी VI. 30 on II. ब्रह्मव ° 57.

There are several<sup>2</sup> other passages quoted, but those

<sup>1.</sup> One from the Library of the late Dinamanis'ankar S'âstrî of Surat, and the other in the Deccan College Library, Poona.

<sup>2.</sup> For example see Kânda II. अत्रियन ° 30 (quotes III. 70), ditto 37 (quotes V. 32), III. ना ° 31 (quotes XVI. 11), ditto 143 (quotes V. 64), ditto ना ° 156 (quotes I. 46), ditto 22 (quotes

above given will suffice to prove that the Raghuvams'a existed and was considered a standard work when Kshirasvâmî lived.

Now as regards the date of Kshîrasvâmî the Rajataranginî enables us to assign him to the middle of the eighth century of Christ. That work gives the history of Javapida the mighty Emperor of Kas'mira, "who brought back "Learning to Kâs'mîra, the country of its birth, from "distant countries whither it had fled, and who caused "the Mahâbhâshya that was well nigh lost to be brought "from other countries, and interpreting it caused it to be "studied in his empire." It goes on to say that "having re-"ceived his knowledge from the Professor of the science of "lexicography, named Kshîra, Pandita Jayapîda was re-"ckoned among the wise." The name Kshîra for Kshîra. svâmî does not by any means interfere with the identification, as Svûmî is merely an honorific affix, like achârya in S'ankaracharya and Hemacharya. The shorter was the real name as is shown by the title of his work on grammar called Kshîrataranginî. And as we know of no other Kshîra who was both a grammarian and a lexico. grapher and also a teacher2 of lexicons, the Kshîra

III. 51), ditto 28 (quotes XI. 12), ditto 45 (quotes I. 13), ditto 95 (quotes I. 3).

<sup>1.</sup> उत्यक्तिभूमी देशोस्मन् दूरदूरितरोहिता | कश्यपेन विनस्तेव तेन विद्यावतारिता | \* \* देशान्तरादागमय्य व्याचक्षाणः क्षमापतिः | प्रावर्तयत विच्छित्रं महाभाष्यं रवमण्डले | क्षीराभिभाच्छव्दविद्योपाध्यायात् संभृतश्रुतः | बुधिः सह ययी वृद्धिं स जयापितः पण्डितः Râjat. IV. 488 fgg.

<sup>2.</sup> Kshfrasvâmî is full of quotations from his own Kos'a in his commentary on the Amarakos'a. That he was a teacher of the science of words, i. e. lexicography, may easily be understood from his having commented upon Amarasiinha's

mentioned by the Rajataranginî is beyond all doubt the celebrated commentator on the Amarakos'a.¹ The date of Jayâpida the son of Vappiya and successor of Sangrâmâpîda varies from A. D. 754 to A. D. 772 according to three different calculations.² Now from the manner in which Kshîra³ quotes the Kumârasambhava and the Raghuvams'a, viz., with the simple introduction of प्रतः पन, 'as may be seen, as for example,' and प्रभ 'as,' without adding the name of the author quoted from, it is clear that those works were perfectly well-known at that time, and known to be so authoritative that they might be quoted to support or refute the author whom Kshîra was interpreting in his commentary. To obtain such celebrity and authority, the poems must have been written at least one or two centuries before. And

glossary. His frequent references to Kâs'mîra and to the readings of the Amarakos'a prevalent among the people of that country add strength to the identification.

- 1. According to Colebrooke (Misc. Essays II. 55) Ráyamukuta A. D. 1431, bases his commentary on the Amarakos'a on that of Kshîrasvâmî, who is also quoted by Dinakaramis'ra, A. D. 1385, and Châritravardhana. See Appendix.
- 2. Prinsep's Antiquities Vol. II. p. 245. According to Troyer's calculation the date is 754-58, Cunningham's 751-11 and Wilson's 772-10.
- 3. The St. Petersburg Sanskrit Wörterbuch cites this author under the name of Svámin, which appears to be an evident mistake notwithstanding that Mallinatha and other commentators sometimes cite him as Svámin, which is simply out of respect. Works on grammar not seldom quote Pánini or Patanjali under the term Âcháryáh, but no one will seriously take that to be the real proper name.

78 PREFACE.

this takes us back to the middle of the sixth century.1

1. While correcting for the press I have come across Prof. Aufrecht's analysis of Kshîrasvâmî's commentary, published in the Zeitschrift for May 1874 of the German Oriental Society where the learned Professor disposes of Kshira's date in two lines and assigns him to somewhere between the eleventh and twelfth centuries on the ground that he quotes S'ribhoja, and is quoted by Vardhamana, the author of the Ganaratnamahodadhi. The Professor does not notice the passage in the Rajatarangini, nor does he think it necessary to discuss the question whether the glossary quoted by Kshîrasvâmî under the name of S'rîbhoja is at all and if so properly attributed to Bhojadeva of Dhara. For there are no grounds for holding that this S'ribhoja was the Bhojadeva to whom the Sarasvatikanthabharana is attributed, and who lived in the middle of the eleventh century. The facts of the Rajatarangini ought not, I think, to be lightly set aside except on the ground of the most convincing proof. Neither the date nor the authorship of the Sarasvatikanthabharana is satisfactorily established, and even if it were, it would throw little light on the date of Kshîrasvâmî, as the lexicographer quoted by the latter as S'ribhoja appears to be different from the Bhojadeva of Dharâ to whom I have not seen a glossary attributed. It may here be mentioned that Kshîrasvâmî quotes what appears to be a Kos'a under the name of S'rîharsha (संपातमृत्युर्मरकं मारिर्भारीचरेवतेवि [ ? ] ओंडर्ष: II. मनुष्य ° 59), but there is no Kos'a among the works that S'rîharsha the poet says he composed.

To me the S'rîbhoja quoted by Kshîrasvâmî appears to have been, like the latter, a commentator on the Amarakos'a and the writer of a glossary. This is clear from the manner he is cited by Kshîrasvâmî. The following passages taken from the second and third Kâṇḍas will bear me out:—

It will be also observed that Kshîrasvâmî quotes from the Kumârasambhava in a manner that shows that

- On II. वनो ° 33. भाम्बध्नो &c. "च्योतित रसं चृत: | चृष्यत इति श्रीभो-जो निर्वोचन्". This I think leaves little doubt that S'ribhoja commented on the Amarakos'a.
- On II. मनुष्य ° 59. "पामास्यास्तीति पामनः पाम इत्येकी | द्रावशीति श्रीभोज: "
  The same must be said of this remark.
- On II. क्षत्रिय ° 52. कञ्चुको वारवाणोस्त्री &c. "वाणवारस्य व्यन्ययेन मयूर्ज्य-स्कादित्वादिति श्रीभोजः ।" And of this also.
- On II. क्षत्रिय ° 96, 97. "यच्छ्रिभोजः कमार्थनः कुप्युसनुकंमगृध्यंनु (sic.) मागधाः | कमिषुध्यां तु यह्वानो रामोरण्यं भुरण्यति | "
- On II. वैइय ° 56. कामं प्रकामं पर्याप्तं &c. "प्राय: कियाविद्योषणान्येतानि । अत एवात्र्ययस्वे एतेषां श्रीभोजो भ्यान्तः । ''
- On II. वैश्य ° 75. " उरण्यति देवता (?:) भीणाति इति श्रीभोज: ।" Do not this and the previous passage show that S'rtbhoja is an earlier commentator of Amarasimha?
- On II. श्रूड o 7. "विशेषेण भोकं समनायमियर्ति व्योकारः | व्योरिति भयः पर्याप इति श्रीभोजः । " The same may be asked regarding this remark.
- On II. शूद्र ° 7. " पीडपानस्मातेटेति श्रीभोजः । "
- On III. विशे 38. "विश्वन: विश्व अवयवे। अविश्ववि खण्डयाँत हाते श्रीभो-जः" Kshîrasvâmî here quotes S'rîbhoja to show that the latter has given the etymology of विश्वन: in a way different from his own.
- On III. विशे o 53. " श्रीभोजस्तु पर: शब्दं नियानं मन्यते यथा परीवरं परीक्षम्।"
- On III. ना ° 216. कृतान्ते पुंसि कीनाद्याः &c. "कीदाकीकटकीचकाद्यर्थः कीनि-पात इति श्रीभाजः।"
- On III. अन्य ° 21. तथा भरान्या ° &c. "अन्यतरेतु: | इतरेतु: । तुर्दिनाम-

80 PREFACE.

he either knew only one Kâlidâsa or that he considered the work he was quoting from to belong to the celebrated Kâlidâsa, who had only to be named to be recognised. Surely if the Kumarasambhava was the production of a Kâlidâsa more modern than or different from that of the dramas, Kshîrasvâmî would either havenamed the poem itself instead of its author, or the latter with a distinctive designation such as आमिनवसाक्षितास, or some similar appellation. The conclusion is therefore unavoidable that in the middle of the eighth century of Christ the Kumârasambhava was considered as a work of the great Kâlidâsa. Of course, it is not probable that an eminent grammarian and scholar like Kshîrasvâmî, extensively read in Sanskrit literature as is shown by his quotations, might have mistaken a spurious work that was fathered by its real author upon the great poet, for one composed by the latter.

One source, not yet much investigated of facts bearing upon the age of Sanskrit authors is the numerous commentaries on Kâvyas, Kos'as and grammars and lastly, works on the Alankâras'âstra. They are full of quotations and the date of one being ascertained will throw considerable light on those of many others and make the subject of Indian chronology, which has

These are all the passages I have found in the second and third Kandas referring to S'ribhoja, and there is only one among them that seems to contain a quotation from his glossary; the rest refer, as far as I see, to his comments on the Amarakos'a. Is it not difficult to believe that the Bhojadeva of Dhara the author (if he be) of the Kanthabharana could have stooped to write a commentary on the Amarako'sa, and to compile a glossary?

hitherto remained shrouded in obscurity and confusion, afford results far beyond our present expectations.<sup>1</sup>

In connection with the authorship of Kâlidâsa it may be mentioned here that by the commentary of Kshîrasvâmî the Meghadûta and the Vikramorvas'î are also proved to be prior to his date as he quotes them both.<sup>2</sup>

To recapitulate, the conclusions I arrive at are:

- 1. That there is nothing in his works that renders the ordinary tradition assigning Kâlidâsa to the age of the Vikramâditya of the Samvat Era untenable:
- 2. That though Kâlidâsa shows some acquaintance with the astrology of the zodiac, the passages in his works, that contain astrological allusions, do not prevent us from assigning him to the first century B. C., if he be shown by independent evidence to have then lived:

<sup>1.</sup> I have met with a passage in Hemâdri's commentary from which it appears that the author of the 'Sárasvata tiká' quotes the Raghuvams'a under the name of Kâlidâsa. I have not yet been able to find out what tiká is meant. Here is the passage: On नं पानयो प्रथममास पपान पक्षान् Ragh. IX. 61" कालिंगसक्षेच्छाने व्यवधानं यत्र त्रयोदको संग प्रभंकायो यो नहुषं चकार षोडको संग संगोजयां विभिवदास समेनवन्मुरिति" सारस्वनदीकायाम्.

<sup>2.</sup> On स्यात्कीलीनं लोकवादे &c. Kâṇḍa III. ना. 117 "कुलीने भव कीलीनं कुलस्पेदं वा । लोकवादीपवाद: । यथा । मा कीलीनादिसितनयने मय्यविश्वासिनी भूः (Meghad. II. 51); also on आपच्छन्नमथाम्नाय: संप्रदाय: &c. III. संकीर्ण-व 7 "आकुर्वप्रिटिसिलज्ञनादिनानन्दनार्थ: । यथा । आपृच्छस्व प्रियसखममुम्" (Meghad. I. 12.) On Kâṇḍa III. अव्य 22 "तदा तदानीं युगपदेकदा सर्वदा सदा &c." he has: एकपदे च । यथा अयमेकपदे तया वियोगः. Vikramorvas'i IV. 3.

3. That the Kâlidâsa of the three dramas was also the Kâlidâsa of the poems, Raghuvams'a, Kumârasambhava and Meghadûta:

4. That this Kâlidâsa lived considerably prior to the middle of the eighth century—at least two centuries—and probably under a Vikramâditya who reigned at Ujjayinî:

5. That, therefore, all stories connecting him with a king Bhoja that reigned at Dhârâ after the tenth century are to be rejected as altogether without foundation:

6. That the Râmâyana must have been written very many centuries before the time of Kâlidâsa, many centuries before the time when Prof. Weber is inclined to regard it to have been composed.

S. P. P.

Surat, 1st June 1874.

भर्तुः प्रणाशाद्य शोचनीयं दशान्तरं तत्र समं प्रपन्ने । भपश्यतां दाशरथी जुनन्यौ छेदादिवोपन्नतरोर्न्नतत्यौ ॥ १ ॥ उभावुभाभ्यां प्रणतौ हतारी यथाक्रमं विक्रमशोभिनौ तौ । विस्पष्टमस्नान्थतया न दृष्टौ ज्ञातौ सुतस्पर्शसुखोपलम्भात् ॥ २ ॥

संजीवनं मैथिलकन्यकायाः सौन्दर्यसर्वस्वमहानिधानम् । दाद्याङ्कपङ्केरहयोः समानं रामस्य वन्दे रमणीयमास्यम् ॥

॥ १ ॥ मर्तुरिति । अथ दाशरथी रामलक्ष्मणौ । उपप्रतरोराश्रयवृ-क्षस्य ॥ उपप्र आश्रय इति निपातः ॥ तस्य छेदाह्रतत्यौ लते इव ॥ बल्छी तु व्रतातिर्लतेत्यमरः ॥ भर्तुः प्रणाशाच्छोचनीयं दशान्तरमवस्था-न्तरं प्रपन्ने प्राप्ते जनन्यौ कौशल्यासुमित्रे तत्र साकेतोपवने समं युगप-दपश्यताम् ॥

॥ २ ॥ उभाविति । यथाक्रमं स्वस्वमातृपूर्वकं प्रणतौ नमस्कतवन्तौ हतारी हतशत्रुकौ विक्रमशोभिनौ तावुभौ रामलक्ष्मणावुभाभ्यां मातृभ्या-मस्रैरश्रुभिरन्धतया हेतुना ॥ अस्तमश्रु च शोणितमिति यादवः ॥ विस्पष्टं न दृष्टौ किं तु सुतस्पर्शेन यत्सुखं तस्योपलम्भादनुभवाज्ज्ञातौ॥ भानन्दजः शोकजमश्च बाष्पस्
तयोरशितं शिशिरो विभेद ।
गङ्गासरव्वोर्जलमुष्णतमं
हिमाद्विनिस्पन्द इवावतीर्णः ॥ ३ ॥
ते पुत्रयोर्नैर्क्रतशस्त्रमार्गान्
भाद्वानिवाङ्गे सद्यं स्पृशन्त्यौ ।
भपीित्मतं क्षत्रकुलाङ्गनानां
न वीरसूशब्दमकामयेताम् ॥ ४ ॥
केशावहा भर्तुरलक्षणाहं
सीतेति नाम स्वमुदीरयन्ती ।
स्वर्गप्रतिष्ठस्य गुरोर्महिष्यावमिक्तिमेदेन वधूर्ववन्दे ॥ ५ ॥

॥ ३ ॥ आनन्दज इति । तयोर्मात्रोरानन्दजः शिशिरो बाष्पः शोकजमशीतमुष्णमश्रु । उष्णतप्तं ग्रीष्मतप्तं गङ्गासरप्वीर्जलं कर्म । अवतीर्णी
हिमाद्रेनिस्पन्दो निर्झर इव । विभेद ॥ आनन्देन शोकस्तिरस्कत
इत्यर्थः ॥

॥ ४॥ ते इति । ते मातरी पुत्रयोरक्के शरीरे नैर्ऋतशस्त्राणां मार्गान्त्रणानार्शान्सरसानिव सदयं स्पृशन्त्यी क्षत्रकुलाङ्गनानामीप्सितभिष्टमपि वीरसूर्वीरमातेति शब्दं नाकामयेताम् ॥ वीरप्रसवी दुःखहेतुरिति भावः ॥

॥ ५ ॥ क्वेशावहेति । आवहतीत्यावहा । मर्तुः क्वेशावहा क्वेशकारिणी अत एवालक्षणाहं सीतेति स्वं नामोदीरयन्ती स्वर्गः प्रतिष्ठा
आस्पदं यस्य तस्य स्वर्गस्थितस्य गुरोः श्वशुरस्य महिष्यौ श्वश्नौ वधः
स्नुषा ॥ वधः स्नुषा वधूर्जायेत्यमरः ॥ अभक्तिभेदेन ववन्दे ॥ स्वर्गप्रतिष्ठस्येत्यनेन श्वश्रूवैधव्यदर्शनदुःखं सूचितम् ॥

बत्तिष्ठ वत्से ननु सानुजोसी
वृत्तेन भर्ता श्रुचिना तवैव।
कृच्छ्रं महत्तीर्ण इति प्रियाही
तामूचतुस्ते प्रियमप्यामथ्या॥६॥
अथाभिषेकं रघु गंशकेतोः
प्रारब्धमानन्दजलैर्जनन्योः।
निर्वर्तयामासुरमात्यवृद्धास्
तीर्थाहृतैः काञ्चनकुम्भतोयैः॥७॥
सरित्समुद्रान्सरसीश्च गत्वा
रक्षःकपीन्द्रैरूपपादितानि ।
तस्यापतन्मूर्धि जलानि जिल्लोर्
विन्ध्यस्य मेघप्रभवा इवापः॥८॥
तपस्विवेषिक्रययापि तावद

॥ ६ ॥ उत्तिष्ठेति । ननु वत्ते उत्तिष्ठ । असौ सानुजो भर्ता तवैव शुचिना वृत्तेन महत्कृच्छ्रं दुःखं तीर्णस्तीर्णवान् । इति प्रियार्हां तां वधूं प्रियमप्यमिथ्या ते श्वश्रवावूचतुः ॥ उभयं दुर्वचमिति भावः ॥

॥ ७ ॥ अथेति । अथ जनन्योरानन्दजलैरानन्दवाष्पैः प्रारब्धं प्रक्षान्तं रघुवंद्राकेतो रामस्याभिषेकममात्यवृद्धास्तीर्थेभ्यो गङ्गाप्रमुखेभ्य आहृतैरानीतैः काञ्चनकुम्भतोयैर्निर्वर्तयामासुर्निष्पादयामासुः ॥

॥ ८ ॥ सरिदिति । रक्षःकपीन्द्रैः सरितो गङ्गाद्याः समुद्रान्पूर्वादीन् सरसीर्मानसादीश्च गत्वा उपपादितान्युपनीतानि जलानि जिष्णोर्जयशी-लस्य ॥ ग्लाजिस्थश्च गस्नुरिति गस्नुप्रत्ययः ॥ तस्य रामस्य मृर्धि । विन्ध्यस्य विन्ध्याद्रेर्मूर्धि मेघप्रभवा आप इव । अपतन् ॥

॥ ९ ॥ तपस्वीति । यो रामस्तपस्तिवेषक्रिययापि तपस्विवेषरचन-

यः प्रेक्षणीयः सुतरां बभूत ।
राजेन्द्रनेपथ्यविधानशोभा
तस्योदितासीत्पुनरुक्तदोषा ॥ ९ ॥
स मौलरक्षोहिरिभिः ससैन्यस्
तूर्यस्वनानिद्तपौरवर्गः ।
विवेश सौधोद्रतजालवर्षाम्
उत्तोरणामन्वयराजधानीम् ॥ ९० ॥
सौमित्रिणा सावरजेन मन्दम्
आधृतवालव्यजनो रथस्थः ।
धृतातपत्रो भरतेन साक्षाद्
उपायसंघात इव प्रवृद्धः ॥ १९ ॥
प्रासादकालगुरुध्मराजिस्
तस्याः पुरो वायुवशेन भिन्ना ।

यापि सुतरामत्यन्तं प्रेक्षणीयस्तावद्दर्शनीय एय बभूव तस्य राजेन्द्रनेप-थ्यविधानेन राजवेषरचनयोदिता या शोभा सा पुनरुक्तं नाम दोषो यस्याः सा पुनरुक्तदोषा द्विगुणासीत्॥

॥ ९० ॥ स इति । स रामः ससैन्यस्तूर्यस्वनैरानन्दितपौरवर्गः सन् मूले भवा मौला मन्त्रिवृद्धास्तै रक्षोभिर्हरिभिश्च सह सौधेभ्य उद्गतलाजवर्षामुत्तोरणामन्वयराजधानीं विवेश प्रविष्टवान् ॥

॥ १९ ॥ सौमित्रिणेति । सावरजेन रात्रुघ्नयुक्तेन सौमित्रिणा मन्दमा-धूते वालव्यजने चामरे यस्य स रथस्यो भरतेन धृतातपत्रः एवं चतु-व्यूहो रामः प्रवृद्धः साक्षादुपायानां सामादीनां संघातः समष्टिरिव विवेशेति पूर्वेण संबन्धः ॥

॥ १२ ॥ प्रासादेति । नायुनशेन भिन्ना प्रासादे यः कालागुरुधूम-

वनानिवृत्तेन रघृद्वहेन
मुक्ता स्वयं वेणिरिवावभाते॥ १२॥
श्वश्रूजनानुष्ठितचारुवेषां
कर्णीरथस्थां रघुवीरपत्नीम्।
प्रासादवातायनदृश्यवन्धैः
साकेतनायीं ज्ञिलिभिः प्रणेमुः॥ १३॥
स्फुरत्प्रभामण्डलमानुसूयं
सा विश्वती शाश्वतमङ्गरागम्।
रराज शुद्धेति पुनः स्वपुर्ये
संदर्शिता विङ्गातेव भर्जा॥ १४॥
वेश्मानि रामः परिवर्द्धवन्ति
विश्राण्य सौहार्दनिधिः सुदृद्धवः।

स्तस्य राजी रेखा। वनानिवृत्तेन रघूद्वहेन रामेण स्वयं मुक्ता तस्याः पुरः पुर्या वेणिरिव। आवभासे॥ पुरोपि पतिव्रतासमाधिरुक्तः॥ न प्रोषिते तु संस्कुर्यान वेणीं च प्रमोचयेदिति हारीतः॥

॥ १३ ॥ श्वश्रूजनेति । स्वश्रूजनेनानुष्ठितचारुवेषां कतसौम्यनेपथ्याम् ॥ आकल्पवेषा नेपथ्यमित्यमरः॥ कर्णीरथः स्त्रीयोग्योल्परथः॥ कर्णीरथः प्रवहणं डयनं रथगर्भक इति यादवः॥ तत्रस्थां रघुवीरपत्नीं सीतां
साकेतनार्यः प्रासादवातायनेषु दृश्यवन्धेर्लक्ष्यपुटैरञ्जलिभः प्रणेमुः॥

॥ ९४ ॥ स्फुरिदिति । स्फुरित्प्रभामण्डलमानुसूयमनुसूयया दत्तं शाश्वतं सदातनमङ्गरागं विश्वती सा सीता भर्त्रो स्वपुर्थे शुद्धेति संदर्भे शिता पुनर्विद्वगतेव रराज॥

॥ १५ ॥ वेरुमानीति । सुहृदो भावः सौहार्दं सौजन्यम् ॥ हृद्भगितिन्धुन्ते पूर्वपदस्येत्युभयपदवृद्धः ॥ सौहार्दनिधी रामः सुहृद्भयः सुग्रीवा-

बाज्यायमाणो बिलमिनिकेतम्
आलेख्यशेषस्य पितुर्विवेशः ॥ १५॥
कृताञ्चिलिस्तत्र यदम्ब सत्यान्नाभ्रश्यत स्वर्गफलादुरूर्नः ।
तिच्चन्त्यमानं सुकृतं तविति
जहार लज्जां भरतस्य मातुः ॥ १६॥
तथा च सुग्रीविविभीषणादीन्
उपाचरकृत्रिमसंविधाभिः ।
संकल्पमात्रोदितसिद्धयस्ते
क्रान्ता यथा चेतिस विस्मयेन ॥ १७॥

दिभ्यः परिवर्हवन्ति उपकरणवन्ति वेश्मानि विश्राण्य दत्त्वा आलेख्यशे-षस्य चित्रमात्रशेषस्य पितुर्विलिमत्पूजायुक्तं निकेतं गृहं बाष्पायमाणो बाष्पमुद्रमन्विवेश ॥ वाष्पोष्माभ्यामुद्रमन इति क्यङ्गत्ययः॥

॥ १६ ॥ कताञ्जलिरिति । तत्र निकेतने कताञ्जलिः सन्रामः । हे अम्ब नो गुरुः पिता स्वर्गः फलं यस्य तस्मात्मत्यानाभ्रद्यत न भ्रष्टवानिति यत्तदभंदानं चिन्त्यमानं विचार्यमाणं तव सुकृतम् । इत्येवं प्रकारेण भरतस्य मातुः कैकेण्या लज्जां जहारापानयत् ॥ राज्ञां प्रतिज्ञापरिपालनं स्वर्गसाधनिमत्यर्थः ॥ भरतग्रहणं तदपेक्षयापि कैकेण्यनुसरणिमिति द्योतनार्थम् ॥

॥ ९७ ॥ तथेति । सुग्रीविभीषणादीन् । संविधीयन्त इति संविधा मोग्यवस्तूनि । क्तिमसंविधाभिस्तया तेन प्रकारेणोपाचरच यथा संकर्ष्पमात्रेणेच्छामात्रेणोदितिसद्धयस्ते सुग्रीवादयश्चेतिस विस्मयेन क्रान्ता व्याप्ताः ॥

सभाजनायोपगतान्स दिव्यान्
मुनीन्पुरस्कृत्य हतस्य शत्रोः ।
शुश्राव तेभ्यः प्रभवादि वृत्तं
स्विवक्रमे गौरवमादधानम् ॥ १८ ॥
प्रतिप्रयातेषु तपोधनेषु
सुखादविज्ञातगतार्धमासान् ।
सीतास्वहस्तोपहृताग्रयपूजान्
रक्षःकपीन्द्रान्विससर्ज रामः ॥ १९ ॥
तच्चात्मचिन्तासुलभं विमानं
हृतं सुरारेः सह जीवितेन ।
कैलासनाथोद्वहनाय भूयः
पुष्पं दिवः पुष्पकमन्वमंस्त ॥ २० ॥

॥ ९८॥ सभाजनायेति । स रामः सभाजनायाभिनन्दनायोपग-तान्दिवि भवान्मुनीनगस्त्यादीन्पुरस्कत्य हतस्य दात्रो रावणस्य प्रभ-वादि जन्मादिकं स्वविक्रमे गौरवमुक्तर्षमादधानं वृत्तं तेभ्यो मुनिभ्यः द्रुश्राव॥ जितोक्तर्षाज्जेतुरुक्तर्ष इत्यर्थः॥

॥ १९ ॥ प्रतीति । तपोधनेषु मुनिषु प्रतिप्रयातेषु प्रतिनिवृत्य गतेषु सत्सु सुखादविज्ञात एव गतोर्धमासी येषां ताननन्तरं सीतायाः स्वहस्तेनोपहृता दत्ताप्रयपूजा उत्तमसंभावना येभ्यस्तान् । एतेन सीहार्दातिञ्चाय उक्तः । रक्षःकपीन्द्रान्रामो विससर्ज विसृष्टवान् ॥

॥ २०॥ तचेति । तचात्मचिन्तासुलभं स्वेच्छामात्रलभ्यं सुरारे रावणस्य जीवितेन सह हृतं दिवः पुष्पं पुष्पवदाभरणभूतं पुष्पकं विभानं भूयः पुनरापि कैलासनायस्य कुवेरस्योद्वहनायान्वमंस्त अनु-ज्ञातवान्॥ मन्यतेर्लुङ्॥ भूयोग्रहणेन पूर्वमप्येतःकौवेरमेवेति सूच्यते॥ पितुर्नियोगाद्दनवासमेवं
निस्तीर्य रामः प्रतिपन्नराज्यः।
धर्मार्थकामेषु समां प्रपेदे
यथा तथैवावरजेषु वृत्तिम्॥ २१॥
सर्वासु मातृष्वापे वत्सलत्वात्
स निर्विशेषप्रतिपत्तिरासीत्।
षडाननापीतपयोधरासु
नेता चमूनामिव कृत्तिकासु॥ २२॥
तेनार्थवाँछोभपराङ्गु वन
तेन घता विद्यभयं क्रियावान्।
तेनास लोकः पितृमान्विनेत्रा
तेनैव शोकापनुदेन पुत्री॥ २३॥

॥ २९॥ पितुरिति । रामः एवं पितुर्नियोगाच्छासनाद्वनवासं नि-स्तीर्य अनन्तरं प्रतिपत्तराज्यः प्राप्तराज्यः सन्धर्मार्थकामेषु यथा तथै-बावरजेष्वनुजेषु समां वृत्तिं प्रपेदे । अवैषम्येण व्यवहृतवानित्यर्थः॥

॥ २२ ॥ सर्वास्विति । स रामो वत्सल्यात्सिग्ध्यात् । न तु लोक-प्रतीत्पर्थम् ॥ स्त्रिग्धस्तु वत्सल इत्यमरः ॥ सर्वासु मातृष्विप निर्विशेषप्र-तिपत्तिस्तुल्यसत्कार आसीत् ॥ कथिमव । चमूनां नेता षण्मुखः षङ्गिरा-ननैरापीताः पयोधराः स्तना यासां तासु कृत्तिकास्विव ॥

॥ २३ ॥ तेनेति । लोको लोभपराङ्गुःखेन वदान्येन तेन रामेणार्थ-वान्धनिक आस वभूव ॥ तिङन्तप्रतिरूपकमन्ययमेतत् ॥ विद्येभ्यो भयं व्रता नुदता तेन क्रियावाननुष्ठानवानास । विनेत्रा नियामकेन तेन पितृमानास । पितृविनयच्छतीत्यर्थः । शोकमपनुदतीति शोकापनुदो दुःखस्य हर्ता तेन ॥ तुन्दशोकयोः परिमृजापनुदोरिति कप्रत्ययः ॥ तेन पुत्री पुत्रवानास । पुत्रवदानन्दयतीत्यर्थः ॥ स पौरकार्याणि समीक्ष्य काले
रेमे विदेहाधिपतेर्दुहित्रा ।
उपस्थितश्चारु वपुस्तदीयं
कृत्वोपभोगोत्सुकयेव लक्ष्म्पा ॥ २४ ॥
तयोर्यथाप्राधितमिन्द्रियार्थान्
आसेदुवोः सद्मसु चित्रवत्सु ।
प्राप्तानि दुःखान्याप दण्डकेषु
संचिन्त्यमानानि सुखान्यभूवन् ॥ २५ ॥
अथाधिकस्निग्धविलोचनेन
मुखन सीता द्वारपाण्डुरेण ।
आनन्द्यित्री परिणेतुरासीद्
अनक्षरव्यिज्ज्ञितदौर्हदेन ॥ २६ ॥

॥ २४ ॥ स इति । स रामः कालेवसरे पौराणां कार्याणि प्रयोज-नानि समीक्ष्य विदेहाधिपतेर्दुहित्रा सीतया । उपभोगोत्सुकया अत एव तदीयं सीतासंविध चारु वपुः इत्वा स्थितया लक्ष्म्येव । उपस्थितः संगतः सन् रेमे ॥ उपस्थानं तु संगतिरिति यादवः॥

॥ २५ ॥ तयोरिति । चित्रवत्सु वनवासवृत्तान्तालेख्यवत्सु सद्मसु
यथाप्रार्थितं यथेष्टमिन्द्रियार्थानिन्द्रियविषयान् दाब्दादीनासेदुषोः प्राप्तवतोस्तयोः सीतारामयोर्दण्डकेषु दण्डकारण्येषु प्राप्तानि दुःखान्यपि विरहिवलापान्वेषणादीनि संचिन्त्यमानानि स्मर्थमाणानि सुखान्यभूवन् ॥
स्मारकं तु चित्रदर्शनमिति द्रष्टव्यम् ॥

॥ २६ ॥ अथेति । अथ सीता अधिकस्तिग्धिवलोचनेन अत्यन्तमसृणलोचनेन दारवत्तृणिवदोषवत्पाण्डुरेण अत एव अनक्षरमवाण्यापारं
यथा भवति तथा व्यञ्जितं दौर्हृदं गर्भो येन तेन मुखेन परिणेतुः पत्युरानन्दियित्र्यासीत्॥

तामङ्गमारोध्य कृशाङ्गयिं

वर्णान्तराक्रान्तपयोधराग्राम् ।

विलज्जमानां रहिस प्रतीतः

पप्रच्छ रामां रमणोभिलाषम् ॥ २७ ॥

सा दष्टनीवारवलीनि हिंस्तैः

संबद्धवेखानसकन्यकानि ।

इयेष भूयः कुशवन्ति गन्तुं

भागीरथीतीरतपोवनानि ॥ २८ ॥

तस्यै प्रतिश्चत्य रघुप्रवीरः

तदीष्सितं पार्श्वचरानुयातः ।

आलोकयिष्यन्मुदितामयोध्यां

प्रासादमभ्रालिहमाहरोह ॥ २८ ॥

॥ २७॥ तामिति । प्रतीतो गर्भज्ञानात्प्रीतः । रमयतीति रमणः । प्रियां कशाङ्गपष्टिं वर्णान्तरेण नीलिझा आक्रान्तपयोधराम्रां विलन्जनमानां तां रामां रहस्यङ्कमारोप्याभिलाषं मनोर्थं पप्रच्छ ॥ एतच्च दोह-दस्याप्रदानेन गर्भी दोषमवामुयादिति शास्त्रात् न तु लील्यादित्यनुसं-धेयम् ॥

॥ २८ ॥ सेति । सा सीता हिंस्तैर्दष्टा नीवारा एव बलयो येषु तानि । तिर्योग्भक्षकादिदानं विलः । संबद्धाः कतसख्या वैखानसानां कन्यका येषु तानि कुशवन्ति भागीरथीतीरतपोवनानि भूयः पुनरिप गन्तुमियेषाभिललाष ॥

॥ २९ ॥ तस्या इति । रघुप्रवीरो रामस्तस्यै सीतायै तत् पूर्वीक-मीिष्सतं मनोरथं प्रतिश्रुत्य पार्श्वचरैस्तत्कालोचितैरनुयातः सन् मुदि-तामयोध्यामालोकयिष्यन् । अभ्रं लेढीत्यभ्रंलिहमभ्रंकषं प्रासादमारुरोह ॥ वहाभ्रे लिह इति खरुप्रत्ययः । अरुर्द्विषदजन्तस्य मुमिति मुमागमः ॥ ऋद्धापणं राजपथं स पश्यन् विगाह्यमानां सरयूं च नौभिः। विलासिभिश्वाध्यापतानि पौरैः पुरोपकण्ठोपवनानि रेमे ॥ ३०॥ स किंवदन्तीं वदतां पुरोगः स्ववृत्तमृद्धिश्य विद्युद्धवृत्तः। सपौधराजोरुभुजोपसर्पं पप्रच्छ भद्रं विजितारिभद्रः॥ ३१॥ निर्वन्थपृष्टः स जगाद सर्वं स्नुवन्ति पौराश्चरितं त्वदीयम्। अन्यत्र रक्षोभवनोषितायाः परिग्रहान्मानवदेव देव्याः॥ ३२॥

॥ ३०॥ ऋद्धापणिमिति । स रामः ऋद्धाः समृद्धा आपणाः पण्यभूमयो पर्स्मिस्तं राजपथम् । नौभिः समुद्रवाहिनीभिर्विगाद्यमानां सर्यू
च । पौरैर्विलासिभिरध्युषितानि पुरोपकण्टोपवनानि च पश्यन् रेमे ॥
विलासिन्यश्च विलासिनश्च विलासिनः ॥ पुमान् स्त्रियेत्येकशेषः ॥

॥ ३९॥ स इति । वदतां वाग्मिनां पुरोगः श्रेष्ठो विशुद्धवृत्तः । सर्पाधिराजः शेषः । तद्बदुरू भुजौ यस्य स विजितारिश्रेष्ठः स रामः स्ववृत्तमुद्दिश्य भद्रं भद्रनामकमपसर्पं चरं किंवदन्तीं जनवादं पप्रच्छ ॥ अपसर्पश्चरः स्पशः । किंवदन्ती जनश्रुतिरिति चामरः ॥

॥ २२ ॥ निर्वन्धेति । निर्वन्धेन पृष्टः सोपसर्पो जगाद । किमिति । हे मानवदेव रक्षोभवन उषिताया देव्याः सीतायाः परिप्रहात्स्वीकारा-दन्यत्र इतरांशे । तं वर्जायत्वेत्यर्थः । त्वदीयं सर्वं चरितं पौराः स्तु-वान्ति ॥

कलत्रनिन्दागुरुणा किलेवम्
अभ्याहतं कीर्तिविपर्ययेण ।
अयोघनेनाय इवाभितप्तं
वैदेहिवन्धोर्हृदयं विदद्वे ॥ ३३ ॥
किमात्मिनवादकथामुपेक्षे
जायामदोषामृत संत्यजानि ।
इत्येकपक्षाश्रयविक्रवत्वाद्
आसीत्स दोळाचलचित्तवृत्तिः ॥ ३४ ॥
निश्चित्य चानन्यनिवृत्ति वाच्यं
त्यागेन पत्न्याः परिमार्षुमैच्छत् ।
अपि स्वदेहात्किमृतेन्द्रियार्थाद्

॥ २२ ॥ कलत्रेति । एवं किल कलत्रनिन्दया गुरुणा दुर्वहेण कीर्तिविपर्ययेण अपकीर्त्याभ्याहतं वैदेहिबन्धोर्वेदेहिबल्छभस्य ॥ ङ्यापोः
संज्ञाछन्दसोर्बहुलामिति इस्वः कालिदास इतिवत् ॥ हृदयम् । अयोघनेनाभ्याहतमभितप्तमय इव । विदर्शे विदीर्णम् ॥ कर्तरि लिट् ॥

॥ २४ ॥ किमिति । आत्मनो निर्वादोपवाद एव कथा तां किमुपेक्षे । उत अदोषां साध्वीं जायां संत्यजानि ॥ उभयत्रापि प्रश्ने लोट् ॥ इत्ये-कपक्षाश्रये अन्यतरपक्षपरिप्रहे विक्कवत्वादपरिच्छेतृत्वात्स रामो दोला-चला चित्तवृत्तिर्यस्य स आसीत् ॥

॥ ३५ ॥ निश्चित्येति । किं च वाच्यमपवादम् । नारत्यन्येन त्यागा-तिरिक्तोपायेन निवृत्तिर्यस्य तदनन्यनिवृत्ति । निश्चित्य पत्न्यास्त्यागेन परिमार्षु परिहर्तुमैच्छत् ॥ तथा हि । यशोधनानां पुंसां स्वदेहादिष यशो गरीयो गुरुतरम् । इन्द्रियार्थात्स्रवचन्दनवनितादेरिन्द्रियविषयाद्गरीय यशोधनानां हि यशो गरीयः ॥ ३५ ॥
स संनिपात्यावरज्ञान्हतीजास्
तिद्विक्रयादर्शनलुप्तहर्षान् ।
कौलीनमात्माश्रयमाचचक्षे
तेभ्यः पुनश्चेदमुवाच वाक्यम् ॥ ३६ ॥
राजर्षिवंशस्य रविप्रसूतेर्
उपस्थितः पश्यत कीदृशोयम् ।
मत्तः सदाचारशुचेः कलङ्कः
पयोदवातादिव दर्पणस्य ॥ ३७ ॥
पौरेषु सोहं बहुलीभवन्तम्
अपां तरंगेष्विव तैलिबन्दुम् ।
सोढं न तत्पूर्वमवर्णमीशे

इति किमुत वक्तव्यम् ॥ पञ्चमी विभक्त इत्युभयत्रापि पञ्चमी ॥ सीता चेन्द्रियार्थ एव ॥

॥ ६६ ॥ स इति । हतौजा निस्तेजस्कः स रामस्तस्य रामस्य विक्रियादर्शनेन लुप्तहर्षानवरजान्संनिपात्य समागमय्यात्माश्रयं स्वविष-यकं कौलीनं निन्दां तेभ्य आचचके । पुनरिदं वाक्यमुवाच च ॥

॥ ३७ ॥ राजर्षीति । रवेः प्रसूतिर्जन्म यस्य तस्य राजर्षिवंशस्य सदाचारशुचेः सदृत्तशुद्धान्मत्तो मत्सकाशात् । दर्पणस्य पयोदवातादिव ॥ साम्भःकणादित्यर्थः ॥ कीदृशोयं कलङ्क उपस्थितः प्राप्तः पश्यत ॥

॥ ३८॥ पौरेष्विति । सोहम् । अपां तरंगेषु तैलिबन्दुमिव पौरेषु बहुलीभवन्तं प्रसरन्तम् । तदेव पूर्वं यस्य तम् । तत्पूर्वमवर्णमपवादम् ॥ अवर्णाक्षेपनिर्वादपरीवादापवादवित्यमरः ॥ दिपेन्द्रः । आलानमेवालानि-कम् ॥ विनयादित्वात्स्वार्थे ठक् ॥ अथ वा आलानं बन्धनं प्रयोजनमस्ये-

आलानिकं स्थाणुमिव द्विपेन्द्रः ॥ ३८॥
तस्यापनोदाय फलप्रवृत्ती
उपस्थितायामपि निर्व्यपेक्षः ।
त्यक्यामि वैदेहसुतां पुरस्तात्
समुद्रनेमिं पितुराज्ञयेव ॥ ३९॥
भवैमि चैनामनघेति किं तु
लोकापवादो बलवानमतो मे ।
छाया हि भूमेः शशिनो मलत्वेनारोपिता शुद्धिमतः प्रजाभिः ॥ ४०॥
रक्षोवधानतो न च मे प्रयासः
व्यर्थः स वैरप्रतिमोचनाय ।
अमर्षणः शोणितकाङ्कृत्या किं

त्यालानिकम् ॥ प्रयोजनिमति ठक् ॥ स्थाणुं स्तम्भमिव ॥ चूतवृक्ष इति-वत्सामान्यविदेशवभावादपौनस्वत्यं द्रष्टव्यम् ॥ सोढुं नेदो न दाक्नोमि ॥

॥ ३९ ॥ तस्येति । तस्यावर्णस्यापनोदाय फलप्रवृत्तावपत्योत्पत्तावुपः स्थितायां सत्यामपि निर्व्यपेक्षो निःस्पृहः सन् वैदेहसुताम् । पुरस्तात् पूर्वं पितुराज्ञया समुद्रनेमिम् । समुद्रो नेमिरिव नेमिर्यस्याः सा भूमिः । तामिव । त्यक्ष्यामि ॥

। ४०॥ ननु सर्वथा साध्वी न त्याम्येत्यत्राह ॥ अवैमीति । एनां सीतामनघा साध्वीति चावैमि । किं तु मे मम लोकापवादो बलवान्मतः ॥ कृतः । हि यस्मात्प्रजामिर्भूमेञ्छाया प्रतिविम्बं दुाद्धिमतो निर्मलस्य शिशानो मलवेनारोपिता । अतो लोकापवाद एव बलवानित्यर्थः ॥

॥ ४९ ॥ रक्ष इति । किं च में रक्षोवधान्तः प्रयासो व्यर्थी न । किं तु स वैरप्रतिमोचनाय ॥ तथा हि । अमर्षणोसहनो द्विजिङ्गः सर्पः पदा पदा स्पृशन्तं दशित द्विजिद्धः॥ ४१॥
तदेष सर्गः करूणार्द्वचित्तेर्
न मे भवद्भिः प्रतिषेधनीयः।
यद्यार्थता निर्वृतवाच्यश्चर्यान्
प्राणान्मया धारायेतुं चिरं वः॥ ४२॥
इत्युक्तवन्तं जनकात्मजायां
नितान्तरूक्षामिनिवेशमीशम्।
न कश्चन भ्रातृषु तेषु शक्तो
निषेद्धमासीदनुवर्तितुं वा॥ ४३॥
स लक्ष्मणं लक्ष्मणपूर्वजन्मा
विलोक्य लोकत्रयगीतकीर्तिः।
सौम्येति चाभाष्य यथार्थभाषी

पादेन स्पृशन्तं पुरुषं शोणितकाङ्क्षया दशित किम् । किं तु वैरिनियीत-नायेत्यर्थः ॥

॥ ४२ ॥ तदिति । तत्तस्मादेष मे सर्गो निश्चयः ॥ सर्गः स्वभावनि-मीक्षिनिश्चयाष्ट्रयायसृष्टिष्वित्यमरः ॥ करुणाईचित्तैर्भवद्भिने प्रतिषेधनीयः । निर्हृतं वाच्यमेव शल्यं येषां तान्प्राणान्मया चिरं धारियतुं धारणं कारियतुं वो युष्माकमिथतार्थित्यमिच्छा यदि । अस्तीति शेषः ॥

॥ ४३ ॥ इतीति । इत्युक्तवन्तं जनकात्मजायां विषये नितान्तरूकाभिनिवेशमतिकूराग्रहमीशं स्वामिनं तेषु भातृषु मध्ये कश्यनापि
निषेद्धं निवारियतुमनुवर्तितुं वा शको नासीत्। पक्षद्वयस्यापि प्रवलस्वादित्यर्थः ॥

॥ ४४॥ स इति । लोकत्रयगीतकीर्तिर्यथार्थभाषी लक्ष्मणपूर्वजन्मा लक्ष्मणात्रजः स रामो निदेशे स्थितमाज्ञाकारिणं लक्ष्मणं विलोक्य हे स्थितं निदेशे पृथगादिदेश ॥ ४४ ॥
प्रजावती दोदहशंसिनी ते
तपोवनेषु स्पृहयालुरेष ।
स त्वं रथी तद्यपदेशनेयां
प्रापप्य वाल्मीकिपदं त्यज्ञनाम् ॥ ४५ ॥
स शुश्रुवान्मातारे भागविण
पितुनियोगात्प्रहृतं द्विषद्धत् ।
प्रत्यप्रहीदग्रजशासनं तद्
आज्ञा गुरूणां द्यविचारणीया ॥ १६ ॥
अथानुकूलश्रवणप्रतीताम्
अन्नस्नुभियुक्तिधुरं तुरंगैः ।

सीम्य सुभग इत्याभाष्य च एथक् भरथशत्रुघ्नाभ्यां विनाक्रत्यादिदेशा-ज्ञापयामास ॥

॥ ४५ ॥ प्रजावतीति । दोहदो गर्भिणीमनोरथः । तच्छंसिनी ते प्रजावती आतृजाया ॥ प्रजावती आतृजायेत्यमरः ॥ तपोवनेषु स्पृहया- लुरेव ॥ स्पृहिगृहीत्यादिना आलुच्प्रत्ययः ॥ स त्वं रथी सन् तद्यपदेशेन दोहदमिषेण नेयां नेतव्यामेनां सीतां वाल्मीकेः पदं स्थानं प्रापच्य गमियत्वा ॥ विभाषा य इत्ययादेशः ॥ त्यज ॥

॥ ४६ ॥ स इति । पितुर्जमदमे नियोगाच्छासनाद्वार्गवेण जामदम्येन कर्त्रा ॥ न लोकेत्यादिना षष्ठीप्रतिषेधः ॥ मातिरि द्विषतीव द्विषद्वत् ॥ तत्र तस्येवेति वतिप्रत्ययः ॥ प्रहृतं प्रहारं द्वाश्रुवान् श्रुतवान् ॥ भाषायां सदवसश्रुव इति कसुप्रत्ययः । स लक्ष्मणस्तदग्रजशासनं प्रत्यग्रहीत् । हि यसमाद्वरूणामाज्ञा अविचारणीया ॥

॥ ४७ ॥ अथेति । अयासौ लक्ष्मणः अनुकूलश्रवणेन प्रतीतामि-ष्टाकर्णनेन तुष्टां वैदेहसुतामत्रस्नुभिरभीरुभिर्गार्भिणीवहनयोग्यैः ॥ त्रसिगृ- रथं सुमन्त्रप्रतिपन्नरिमम्
भारोप्य वैदेहस्तां प्रतस्थे ॥ ४७॥
सा नीयमाना रुचिरान्प्रदेशान्
प्रियंकरों में प्रिय इत्यनन्दत् ।
नाबुद्ध कल्पद्धमतां विहाय
जातं तमात्मन्यसिपच्चवृक्षम् ॥ ४८ ॥
जुगूह तस्याः पथि लक्ष्मणो यत्
सन्येतरेण स्फुरता तदक्षणा ।
भाख्यातमस्ये गुरु भावि दुःखम्
भत्यन्तलुप्तप्रियदर्शनेन ॥ ४९ ॥
सा दुनिमचोपगतादिषादात्

धिधृषिक्षिपेः क्रुरिति क्रुप्रत्ययः ॥ तुरङ्गिर्युक्तधुरं सुमन्त्रेण प्रतिपन्नर्रार्दम गृहीतप्रग्रहं रथमारोप्य प्रतस्ये ॥

॥ ८८॥ सेति। सा सीता रुचिरान्प्रदेशान्नीयमाना प्राप्यमाणा सती मे मम प्रियः प्रियंकरः प्रियंकारीत्यनन्दत्॥ क्षेमप्रियमद्रेण्चेति खच्यत्ययः॥ तं प्रियमात्मिन विषये कल्पद्रुमतां विहायासिपच्चृक्षं जातं नाबुद्ध नाज्ञासीत्॥ बुध्यतेर्ङ्क् ॥ असिपच्चृक्षः खङ्गाकारदलो नारको वृक्षविशेषः॥ असिपच्चो भवेत्कोषकारे च नरकान्तर इति विश्वः॥ आसन्त्रघातुक इति भावः॥

॥ ४९ ॥ जुगूहेति । पथि लक्ष्मणो यदुःखं तस्याः सीताया जुगूह प्रतिसंहृतवांस्तद्भुरु भावि भविष्यदुःखमत्यन्तलुप्तं प्रियदर्शनं यस्य तेन स्मुरता सन्येतरेण दक्षिणेनाक्ष्णा अस्यै सीतायै आख्यातम् ॥ स्त्रीणां दक्षिणाक्षिस्मुरणं दुर्निमित्तमाहुः ॥

ा। ५०॥ सेति । सा सीता दुर्निमित्तेन दक्षिणाक्षिरमुरणरूपेणोपग-

सदाः परिम्लानमुखारविन्दा ।
राज्ञः शिवं सावरजस्य भूयाद्
इत्याशशंसे करणेरबाद्येः ॥ ५० ॥
गुरोनियोगाद्वनितां वनान्ते
साध्वीं सुमित्रातनयो विहास्यन् ।
अवार्यतेवोश्थितवीचिहस्तैर्
जङ्गोर्दुंहित्रा स्थितया पुरस्तात् ॥ ५१ ॥
रथात्स यन्त्रा निगृहीतवाहात्
तां श्रातृजायां पुलिनेवतार्य ।
गङ्गां निषादाहृतनौविशेषस्
ततार संधामिव सत्यसंधः ॥ ५२ ॥
अथ व्यवस्थापितवाह्वयंचित्

तात्प्राप्ताद्विषादाहुः खात्सद्यः परिम्लानमुखारिवन्दा सती सावरजस्य राज्ञो रामस्य शिवं भूयादित्यवाद्धैः करणैरन्तः करणैराशश्चेते ॥ करणैरिति बहुवचनं क्रियावृत्त्यभिप्रायम् ॥ पुनः पुनराशश्चेस इत्यर्थः ॥

॥ ५९ ॥ गुरोरिति । गुरोर्क्येष्ठस्य नियोगात्सार्ध्वां वनिताम् । अध्या-ज्यामित्यर्थः । वनान्ते विहास्यंस्त्यक्ष्यन्सुमित्रातनयो लक्ष्मणः पुरस्ता-दम्ने स्थितया जङ्गोर्दुहित्रा जाङ्गव्योत्थितैर्वीचिहस्तैरवार्यतेव ॥ अका-र्यं मा कुर्विति वारित इवेत्युत्प्रेक्षा ॥

॥ ५२ ॥ रथादिति । सत्यसंधः सत्यप्रतिज्ञः स लक्ष्मणो यन्त्रा सारिथना निगृहीतवाहादुद्धाद्वाद्रथाद्भातृजायां पुलिनेवतार्य आरोप्य निषादेन किरातेनाहृतनौविशेष आनीतदृढनौकः सन् गङ्गां भागीर-थीं संधां प्रतिज्ञामिव ततार ॥ संधा प्रतिज्ञा मर्यादेत्यमरः ॥

॥ ५३॥ अथोति। अथ कथंचिद्यवस्थापिता प्रकृतिमापादिता बाग्य-

सौमित्रिरन्तर्गतवाष्पकण्ठः ।
शौत्पातिको मेघ इवादमवर्षं
महीपतेः शासनमुद्धनगार ॥ ५६ ॥
ततोभिषङ्गानिलविप्रविद्धाः
प्रश्वरूपमानाभरणप्रसूना ।
स्पमूर्तिलाभप्रकृतिं धरित्रीं
लतेव सीता सहसा जगाम ॥ ५६ ॥
इक्ष्वाकुवंशप्रभवः कथं त्वां
त्यजेदकस्मात्पतिरार्यवृत्तः ।
इति क्षितिः संशयितेव तस्यै
ददी प्रवेशं जननी न तावत् ॥ ५५ ॥

स्य सः । अन्तर्गतवाष्पः कण्ठो यस्य सः । कण्ठस्तिम्भताश्रारित्यर्थः । सी-मित्रिर्महीपतेः शासनम् । उत्पति भव औत्पातिको मेघोरमवर्षं शिला-वर्षमिव । उज्जगार उद्गीर्णवान् । दारुणत्वेनावाच्यत्वादुज्जगरित्युक्तम् ॥

॥ ५४ ॥ तत इति । ततः अभिषङ्गः पराभवः ॥ शापे त्वभिषङ्गः पराभव इत्यमरः ॥ स एवानिलस्तेन विप्रविद्धा अभिहता । प्रश्रुयमाः नानि पतन्त्राभरणान्येव प्रसूनानि यस्याः सा सीता लतेव सहसा स्वमूतिलाभस्य स्वशरीरलाभस्य स्वीत्पत्तेः प्रकृति कारणं धरित्रीं जगाम ॥
भूमौ पपातेत्यर्थः ॥ स्त्रीणामापदि मातैव शरणमिति भावः ॥

॥ ५५ ॥ इक्ष्वाकिति । इक्ष्वाकुवंशप्रभवः । महाकुलप्रसूत इत्यर्थः । आर्यवृत्तः साधुचरितः पतिर्भर्ता त्वामकस्मादकारणात्कयं त्यजेत् । असं-भावितिमित्यर्थः । इति संशियतेव संदिहानेव तावत् । त्यागहेतुज्ञानावधेः प्रागित्यर्थः । जननी क्षितिस्तस्यै सीतायै प्रवेशम् । आत्मनीति शेषः। न ददौ ॥ सा लुप्तसंज्ञा न विवेद दुःखं
प्रत्यागतासुः समतप्यतानतः।
तस्याः सुमित्रात्मजयत्नलब्धी
मोहादभूत्कष्टतरः प्रबोधः॥ ५६॥
न चावदद्धर्तुरवर्णमार्या
निराकिरिण्णोर्वृजिनाहतेषि।
भात्मानमेव स्थिरदुःखभाजं
पुनः पुनर्दुष्कृतिनं निनिन्द॥ ५७॥
भाश्वास्य रामावरजः सतीं ताम्
भाष्यातवालमीकिनिकेतमार्गः।

॥ ५६ ॥ सेति । लुप्तसंज्ञा नष्टचेतना मूर्छिता सा दुःखं न विवेद ।
प्रत्यागतासुर्लब्धसंज्ञा सती अन्तः समतप्पत । दुःखेनादद्यतेत्यर्थः ॥
तपेः कर्मणि लङ् ॥ कर्मकर्तरीति केचित् । तन्त । तपेस्तपःकर्मकस्पैवेति यङ्गियमात् ॥ तस्याः सीतायाः सुमित्रात्मजयत्नलब्धः प्रवोधो
मीहात्कष्टतरीतिदुःसहोभूत् । दुःखवेदनासंभवादिति भावः ॥

॥ ५७ ॥ न चेति । आर्या साध्वी सीता वृजिनादृते एनसो विनापि ॥ कलुषं वृजिनैनोघिमित्यमरः ॥ अन्यारादितर्र्त इत्यादिना पञ्चमी ॥ निराक्तरिष्णोर्निरासकस्य ॥ अलं कृजित्यादिना इष्णुच्यत्ययः ॥
भर्तुरवर्णमपवादं न चावदत् । किं तु स्थिरदुःखभाजमत एव दुष्कृतिनमात्मानं पुनः पुनर्निनिन्द ॥

॥ ५८ ॥ आइवास्येति । रामावरजो लक्ष्मणः सतीं साध्वीं तामाइवा-स्य । आख्यात उपदिष्टो वाल्मीकेर्निकेतस्याश्रमस्य मार्गो येन स तथी-क्तः सन् । निघ्नस्य पराधीनस्य ॥ अधीनो निघ्न आयत्त इत्यमरः ॥ निम्नस्य मे भर्तृनिदेशरोक्ष्यं दोव क्षमस्विति बभूव नमः॥ ५८॥ सीता तमुत्थाप्य जगाद वाक्यं प्रीतास्मि ते सीम्य चिराय जीव। बिडीजसा विष्णुरिवाग्रजेन स्नात्रा यदित्थं परवानसि त्वम्॥ ५९॥ श्वश्रूजनं सर्वमनुक्रमेण विज्ञाप्य प्रापितमत्प्रणामः। प्रजानिषेकं मयि वर्तमानं सूनोरनुध्यायत चेतसेति॥ ६०॥ वाच्यस्त्वया मद्भचनात्स राजा वृही विशुद्धामिष यत्समक्षम्।

मे भर्तृनिदेशेन स्वाम्यनुज्ञया हेतुना यद्रौक्ष्यं पारुष्यं तत् हे देवि क्षम-स्व । इति नम्रः प्रणतो बभूव ॥

॥ ५९ ॥ सीतेति । सीता तं लक्ष्मणमुख्याप्य वाक्यं जगाद । किमिति । हे सौम्य साधो ते प्रीतास्मि । चिराय चिरं जीव । यद्यस्मा- द्विडीजसा इन्द्रेण विष्णुक्षेन्द्र इव अय्रजेन ज्येष्ठेन आत्रा वामत्यं परवा-न्परतन्त्रोसि ॥

॥ ६०॥ श्वश्रूजनमिति । सर्वे रवश्रूजनमनुक्रमेण प्रापितमत्प्रणामः सन् । मत्प्रणाममुक्तेत्यर्थः । विज्ञापय ॥ किमिति । निविच्यत इति निवे-कः । मापि वर्तमानं सूनोस्वत्पुत्रस्य प्रजानिषेकं गर्भं चेतसानुध्यायतः शिवमस्त्विति चिन्तयतेति ॥

॥ ६९॥ वाच्य इति । स राजा त्वया मद्रचनायद्रचनमिति कत्वा॥ स्यब्लोपे पञ्चमी ॥ वाच्यो वक्तव्यः । किमित्यत आह वङ्गावित्यादिभिः मां लोकषादश्रवणादहासीः
श्रुतस्य किं तत्सदृशं कुलस्य ॥ ६९ ॥
कल्याणबुद्धेर्य वा तवायं
न कामचारो मिय शङ्क्षानीयः ।
ममेव जन्मान्तरपातकानां
विपाकविस्फूर्ज्धरप्रसद्धः ॥ ६२ ॥
उपस्थितां पूर्वमपास्य लक्ष्मीं
वनं मया सार्धमिस प्रपन्नः ।
तदास्पदं प्राप्य तयातिरोषात्
सोढास्मि न त्वद्भवने वसन्ती ॥ ६३ ॥

सप्तिः श्लोकैः । अक्ष्णोः समीपे समक्षम् ॥ अव्ययं विभक्तीत्यादिना अव्ययीभावः । अव्ययीभावे शरत्प्रमृतिभ्य इति समासान्तष्टच्यत्ययः ॥ समक्षमग्रे वङ्गौ विशुद्धामि मां लोकवादस्य मिथ्यापवादस्य श्रवणाद्धेतीरहासीरिति यत्तच्छुतस्य प्रख्यातस्य कुलस्य सदशं किम् । न सदशमित्यर्थः ॥ यद्वा श्रुतस्य श्रवणस्य कुलस्य चेति योजना । कामचार्यसीति भावः ॥

॥ ६२ ॥ कल्याणेति । अथवा कल्याणबुद्धेः सुधियस्तव कर्तुर्मिय वि-ष्येयं त्यागो न कामचार इच्छया करणं न शङ्कानीयः। कामचारशङ्काः पि न क्रियत इत्यर्थः। किं तु ममैव जन्मान्तरपातकानामप्रसद्धो विप-च्यत इति विपाकः फलम्। स एव विस्कूर्जथुरशनिनिर्घोषः॥ स्कूर्जथु-वैज्ञनिर्घोष इत्यमरः॥

॥ ६३ ॥ उपस्थितामिति । पूर्वमुपस्थितां प्राप्तां लक्ष्मीमपास्य मया सार्थं वनं प्रपन्नोसि प्राप्तोसि । तत्तरमात्तया लक्ष्म्यातिरोषात्त्वद्भवन आस्पदं प्रतिष्ठाम् ॥ आस्पदं प्रतिष्ठायामिति निपातः ॥ प्राप्य वसन्त्यदं सोडा नास्मि ॥ निशाचरोपहुतभर्तृकाणां
तपस्विनीनां भवतः प्रसादात् ।
भूत्वा शरण्या शरणार्थमन्यां
कथं प्रपत्स्ये त्विय दीप्यमाने ॥ ६४ ॥
किं वा तवात्यन्तिवियोगमोघे
कुर्यामुपेक्षां हतजीवितिस्मन् ।
स्याद्रक्षणीयं यदि मे न तेजस्
त्वदीयमन्तर्गतमन्तरायः ॥ ६५ ॥
साहं तपः सूर्यनिविष्टदृष्टिर्
उध्वं प्रसूतेश्वारेतुं यित्ये ।
भूयो यथा मे जननान्तरेपि
त्वमेव भर्ता न च विष्रयोगः ॥ ६६ ॥

॥ ६ ४ ॥ निशाचरेति । निशाचरैरुपष्ठुताः पीडिता भर्तारो यासा ता निशाचरोपष्ठुतभर्तृकाः ॥ नवृतश्चेति कप्प्रत्ययः ॥ तासां तपित्व-नीनां भवतः प्रसादादनुप्रहाच्छरण्या रक्षणसमर्था भूत्वा अदा त्विय दीप्यमाने प्रकाशमाने सत्येव शरणार्थमन्यां तपित्वनीं क्यं प्रपत्स्ये प्राप्त्यामि ॥

॥ ६५॥ किं वेति । किं वा अथ वा तव संविन्धनात्यन्तेन पुनःप्राप्तिरहितेन वियोगेन मोघे निष्फलेरिमन्हतजीविते तुच्छजीवित
उपेक्षां कुर्यां कुर्यामव । रक्षणीयं रक्षणार्हमन्तर्गतं कुक्षिस्यं त्वदीयं तेजः
शुक्रं गर्भरूपम् ॥ शुक्रं तेजोरेतसी च बीजवीर्येन्द्रियाणि चेःयमरः ॥ मे
ममान्तरायो विद्यो न स्याद्यदि ॥

॥ ६६ ॥ सेति । साहं प्रसूतेरुध्वं सूर्यनिविष्टदृष्टिः सती तथाविधं तपश्चरितुं यतिष्ये यथा भूयस्तन तपसा मे मम जननान्तरापि खमेब मर्ता स्या विप्रयोगश्च न स्यात्॥

नृपस्य वर्णाश्रमपालनं यत् स एव धर्मो मनुना प्रणीतः। निर्वासिताप्येवमतस्त्वयाहं तपस्विसामान्यमवेक्षणीया ॥ ६७॥ तथेति तस्याः प्रतिगृह्य वाचं 🤍 🧻 रामानुजे दृष्टिपथं व्यतीते। सा मुक्तकण्ठं व्यसनातिभाराच् चक्रन्द विद्या कुररीव भूयः॥ ६८॥ नृत्यं मयूराः कुसुमानि वृक्षा दर्भानुपात्तान्विज्हुईरिण्यः। तस्याः प्रपन्ने समदुःखभावम्

॥ ६७ ॥ नृपस्येति । वर्णानां ब्राह्मणादीनामाश्रमाणां ब्रह्मचर्यादीना च पालनं यत्त एव नृपस्य धर्मी मनुना प्रणीत उक्तः। अतःकारणा-देवं त्वया निर्वासिता निष्कासिताप्यहं तपस्विभिः सामान्यं साधारणं यथा भवति तथावेक्षणीया ॥ कलत्रदृष्ट्यभावेषि वर्णाश्रमदृष्टिः कर्तव्ये-स्यर्थः ॥

॥ ६८ ॥ तथेति । तथेति तस्याः सीताया वाचं प्रतिगृह्याङ्गीरूत्य रामानुजे लक्ष्मणे दृष्टिपथं व्यतीतेतिकान्ते सति सा सीता व्यसनाति-भारादुःखातिरेकान्मुक्तकण्ठं यथा स्यात्तथा । वाग्वृतेत्वर्थः । विम्ना भीता कुररीवोक्तोशीव ॥ उक्तोशकुररी समावित्यमरः ॥ भूयो भूषिष्ठं चक्रन्द चुक्रोश ॥

॥ ६९ ॥ नृत्यमिति । मयूरा नृत्यं विजहुस्त्यक्तवन्तः । वृक्षाः कुसु-यानि । इरिण्य उपात्तान्दर्भान् । इत्थं तस्याः सीतायाः समदुःखभावं

अत्यन्तमासीद्वदितं वनेपि ॥ ६९ ॥ तामभ्यगच्छद्वदितानुसारी कविः कुशेष्माहरणायं यातः। निषादविद्धाण्डजदर्शनोत्थः श्लोकत्वमापद्यतं यस्य शोकः॥ ७०॥ तमश्रु नेत्रावरणं प्रमुख्य सीता विलापाद्धिरता ववन्दे। तस्ये मुनिर्दोहदलिङ्गदर्शी दाश्वान्सुपुत्राशिषमित्युवाचं ॥ ७१॥ जाने विसृष्टां प्रणिधानतस्त्वां

तुल्यदुःखत्वं प्राप्ते वनेप्यत्यन्तं रुदितमासीत्॥ यथा रामगेहेपीत्याप-शब्दार्थः॥

॥ ७० ॥ तामिति । कुद्रोध्माहरणाय यातः कविर्वाल्मीकी रुदितानुः सारी सन् तां सीतामभ्यगच्छत् ॥ अभिगमनं च कृपालुतयेत्याह निषा-देति । निषादेन व्याधेन विद्धस्याण्डजस्य क्रीञ्चस्य दर्शनेनोत्य उत्पः नो यस्य शोकः इलोकत्वमापद्यत । इलोकरूपेणाशोचिदित्यर्थः ॥ स च श्लोकः पठचते । मा निषाद प्रतिष्ठां त्वमगमः शाश्वतीः समाः। यकौञ्चिमयुनादेनमवधीः काममोहितमिति ॥ तिरश्चामापे दुःखं न सेहे। किम्तान्येषामिति भावः॥

॥ ७१ ॥ तमिति । सीता विलापाद्विरता सती नेत्रावरणं दृष्टिप्र-तिवन्धकमश्रु प्रमृज्य तं मुनि ववन्दे । दोहदलिङ्गदर्शी गर्भचि इदर्शी मुनिस्तस्यै सीताये सुपुत्राशिषं तत्प्राप्तिहेतुभूतां दाश्वान्दत्तवानि।ते वक्ष्य-माणप्रकारेणीवाच ॥ दाश्वान्साद्वान्मीद्वांश्चेति करवन्तो निपातः ॥

ि॥ ७२ ॥ जान इति । त्वां मिथ्यापवादेन क्षुभितेन भन्नी विसृष्टां त्य-

मिथ्यापवादक्षाभितेन भर्ता ।
तन्मा व्यथिष्ठा विषयान्तरस्थं
प्राप्तासि वैदेहि पितुर्निकेतम् ॥ ७२ ॥
उत्त्वातलोकत्रयकण्टकीप
सत्यप्रतिज्ञेष्यविकत्थनेपि ।
त्वां प्रत्यकस्मात्कलुषप्रवृत्तावस्त्येव मन्युर्भरताप्रजे मे ॥ ७३ ॥
तवोस्कीर्तिः श्वद्युरः सखा मे
सतां भवोच्छेदकरः पिता ते ।
धरि स्थिता त्वं पतिदेवतानां
किं तन्न येनासि ममानुकम्प्या ॥ ७४ ॥ •

कां प्रिणिधानतः समाधिदृष्ट्या जाने । हे वैदेहि विषयान्तरस्थं देशान्त-रस्थं पितुर्जनकस्पैव निकेतं गृहं प्राप्तासि । तत्तस्मान्मा व्यथिष्ठा मा शोचीः ॥ व्यथेर्लुङ् । न माङ्गोग इत्यडागमप्रतिषेधः ॥ भर्तेपि-क्षितानां पितृगृहवास एवोचित इति भावः ॥

॥ ७३ ॥ उत्खाताति । उत्खातलोकत्रयकण्टकोपि । रावणादिकण्ट-कोद्धरणेन सर्वलोकोपकारिण्यपीत्यर्थः । सत्यप्रतिज्ञे सत्यसंधेपि । अवि-कत्यनेनात्मरलाधिन्यपि । इत्यं स्त्रेहपात्रोपि त्वां प्रत्यकस्मादकारणा-त्कलुषप्रवृत्तौ गर्हितव्यापारे भरताप्रजे मे मन्युः कोपोस्त्येव ॥ सर्वगु-णाच्छादकोयं दोष इत्यर्थः ॥ सीतानुनयार्थीयं रामोपलम्भः ॥

॥ ७४ ॥ तविति । उरुकीर्तिस्तव श्वद्युरो दशरयो मे सखा । ते पिता जनकः सतां विदुषां भवोच्छेदकरो ज्ञानोपदेशादिना संसार-दुःखश्वंसकारी । त्वं पतिदेवतानां पतिव्रतानां धुर्यत्रे स्थिता ॥ येन निमित्तेन ममानुकाण्या अनुत्राह्या नासि तिकाम् । न किंचिदित्यर्थः ॥

तपिस्वसंसर्गविनितसत्त्वे
तपीवने वीतभया वसास्मिन् ।
इतो भविष्यत्यनघप्रसूतेर्
भपत्यसंस्कारमयो विधिस्ते ॥ ७५ ॥
भद्यान्यतीरां मुनिसंनिवेदौस्
तमोपहन्त्रीं तमसां विगाद्य ।
तत्तिकतोत्सङ्गविलिक्रयाभिः
संपत्स्यते ते मनसः प्रसादः ॥ ७६ ॥
पुष्पं फलं चार्तवमाहरन्त्यो
बीजं च बालेयमकृष्टरोहि ।
विनोद्धिष्यन्ति नवाभिषद्गाम्

॥ ७५ ॥ तपस्वीति । तपस्विसंसर्गेण विनीतसत्त्वे शान्तजन्तुकोर्हेम-स्तपोवने वीतभया निर्भीका वस । इतोस्मिन्वनेनघप्रसूतेस्तेपत्यसंस्का-रमयो जातकर्मादिरूपो विधिरनुष्ठानं भविष्यति ॥

॥ ७६ ॥ अशून्येति । संनिविशन्ते येष्विति संनिवेशा उटजाः॥ अधिकरणार्थे घञ्प्रत्ययः॥ मुनीनां संनिवेशैरुटजैरशून्यतीरां पूर्णतीरां तमसः शोकस्य पापस्य वापहन्तीम्॥ तमस्तु क्लीवे पापे नरकशोकः योरित्यमरः॥ तमसां नदीं विगाद्य तत्र स्नात्या। तस्याः सैकतोत्सङ्गेषु बिलिक्रियाभिरिष्टदेवतापूजाविधिभिस्ते मनसः प्रसादः संपत्स्यते मनिष्यति॥

॥ ७७ ॥ पुष्पमिति । ऋतुरस्य प्राप्त आर्तवम् । स्वकालप्राप्तमित्य-र्थः । पुष्पं फलं च । अरुष्टरोहि अरुष्टक्षेत्रोत्यम् । अरुष्टपच्यमित्यर्थः । बलये हितं बालेयं पूजायोग्यम् ॥ छदिरुपधिबलेर्ढजाति ढञ्प्रत्ययः ॥ वदारवाचो मुनिकन्यकास्त्वाम् ॥ ७७ ॥ पयोघटैराश्रमबालवृक्षान् संवर्धयन्ती स्ववलानुरूपैः । असंशयं प्राक् तनयोपपत्तेः स्तनंधयप्रीतिमवाप्स्यिस त्वम् ॥ ७८ ॥ अनुप्रहप्रत्यिमनान्दर्नीं तां वाल्मीकिरादाय दयाईचेताः । सायं मृगाध्यासितवेदिपार्श्वं स्वमाश्रमं शान्तमृगं निनाय ॥ ७९ ॥ तामर्पयामास च शोकदीनां तदागमप्रीतिषु तापसीषु ।

वीजं नीवारादि धान्यं चाहरन्त्य उदारवाचः प्रगल्भगिरो मुनिकन्यका नवाभिषङ्गां नूतनदुःखां त्वां विनोदियिष्यन्ति ॥

॥ ७८ ॥ पय इति । स्ववलानुरूपैः स्वरात्तयनुसारिभिः पयसामम्भ-सां घटैः । स्तन्यैरिति च ध्वन्यते । आश्रमबालवृक्षान्संवर्धयन्ती त्वं त-नयोपपत्तेः प्राक् असंरायं यथा तथा । स्तनं धयति पिवतीति स्तनंध-यः शिशुः ॥ नासिकास्तनयोध्मीधेटोरिति खञ्प्रत्ययः । अरुर्द्विषदित्या-दिना मुमागमः ॥ तिस्मन्या प्रीतिस्तामवाप्स्यसि ॥ ततः परं सुलभ एव विनोद इति भावः ॥

॥ ७९ ॥ अनुग्रहेति । दयाईचेता वाल्मीिकः । अनुग्रहं प्रत्यिमन-न्दतीति तथोक्तां तां सीतामादाय सायं मृगैरध्यासितवेदिपार्श्वमधिष्ठित-वेदिप्रान्तं शान्तमृगं स्वमाश्रमं निनाय ॥

॥ ८० ॥ तामिति । शोकदीनां तां सीतां तस्याः सीताया आगमेन प्रीतियीसां तासु तापसीषु । पितृमिरिप्तवात्तादिभिर्निविष्टसारां मुक्तसारां मिविष्टसारां पितृभिहिमांशीर्
अन्त्यां कलां दर्श इवीषधीषु ॥ ८० ॥
ता इङ्गदीस्नेहकृतप्रदीपम्
आस्तीर्णमेध्याजिनतल्पमन्तः ।
तस्यै सपर्यानुपदं दिनान्ते
निवासहेतोरुटजं वितेरुः ॥ ८९ ॥
तन्नाभिषेकप्रयता वसन्ती
प्रयुक्तपूजाविधिनातिधिभ्यः ।
वन्येन सा वल्कलिनी शरीरं
पत्यः प्रजासंतत्ये बभार ॥ ८२ ॥

हिमांशोरन्त्यामनशिष्टां कलां दर्शोमानास्याकाल ओषधीब्निन । अर्पया-मास च ॥ अत्र पराश्चरः। पिनन्ति निमलं सोमं निशिष्टा तस्य या कला । सुधामृतमयीं पुण्यां तामिन्दोः पितरो मुन इति ॥ व्यासश्च । अमायां तु सदा सोम ओषधीः प्रतिपदात इति ॥

॥ ८९ ॥ ता इति । तास्तापस्यस्तस्यै सीतायै सपर्यानुपदं पूजान-न्तरं दिनान्ते सायंकाले निवास एव हेतुस्तस्य निवासहेतोः । निवा-सार्थमित्यर्थः ॥ षष्ठी हेतुप्रयोग इति षष्ठी ॥ इङ्गुदी तापसतरुरित्यमरः ॥ इङ्गुदीस्नेहेन कृतप्रदीपमन्तरास्तीर्णं मेध्यं शुद्धमजिनमेव तल्पं शय्या यस्मिस्तमुटजं पर्णशालां वितेरुर्ददुः ॥

॥ ८२ ॥ तत्रेति । तत्राश्रमेभिषेकेण स्नानेन प्रयता नियता वसन्ती विधिना शास्त्रेणातिथिभ्यः प्रयुक्तपूजा रुतसत्कारा वल्कलिनी सा सीता पत्युः प्रजासंततये संतानाविच्छेदाय वन्येन कन्दमूलादिना शरीरं वभार पुपोष ॥

भाषे प्रभुः सानुशयोधना स्याद्
इत्यत्सुकः शक्रजितोषि हन्ता ।
शशंस सीतापरिदेवनान्तम्
अनुष्ठितं शासनमग्रजाय ॥ ८३ ॥
बमूव रामः सहसा सवाष्पस्
तुषारवर्षीव सहस्यचन्द्रः ।
कौलीनभीतेन गृहान्तिरस्ता
न तेन वैदेहसुता मनस्तः ॥ ८४ ॥
निगृद्य शोकं स्वयमेव धीमान्
वर्णाश्रमावेक्षणजागरूकः ।
स आतृसाधारणभोगमृद्धं
राज्यं रजोरिक्तमनाः शशास ॥ ८५ ॥

॥ ८३ ॥ अपीति । प्रभू राजाधुना सानुरायः स्यादिप सानुतापः स्यात्किमित्युत्सुकः शक्रजित इन्द्रजितो हन्ता लक्ष्मणोपि सीतापरिदेव-नान्तं सीताविलापान्तमनुष्ठितं शासनमग्रजाय शशंस ॥

॥ ८४ ॥ वभूवेति । सहसा सवाष्पो रामस्तुषारवर्षी सहस्यचन्द्र इव वभूव । अत्यश्रुपातानुषारवर्षिणा भैषचन्द्रेण तुल्योभूत् ॥ पौषे तैषसह-स्यो द्वावित्यमरः ॥ युक्तं चैतदित्याह कौलीनाल्लोकापवादाद्वीतेन तेन रामेण वैदेहसुता सीता गृहान्तिरस्ता । मनस्तो मनसश्चित्ताच निर-स्ता ॥ पञ्चम्यास्तिसल् ॥

॥ ८५ ॥ निगृद्धेति । धीमान्वर्णानामाश्रमाणां चावेक्षणेनुसंधाने जागरूकोप्रमत्तः ॥ जागरूक इत्यूकप्रत्ययः ॥ रजोरिक्तमना रजोगुण- ज्ञून्यचित्तः स रामः स्वयमेव शोकं निगृद्ध निरुध्य श्रातृभिः साधारण- भोगं शरीरस्थितिमात्रोपयुक्तमृद्धं राज्यं शशास ॥

तामेकभार्यां परिवादभीरोः साध्वीमपि त्यक्तवतो न्पस्य। वक्षस्यसंघट्टसुखं वसन्ती रेजे सपत्नीराहितेव लक्ष्मीः॥ ८६॥ सीतां हित्वा दशमुखरिपुर्नोपयेमे यदन्यां तस्या एव प्रतिकृतिसखो यःकतूनाजहार। वृत्तान्तेन श्रवणविषयप्रापिणा तेन भर्तुः सा दुर्वारं कथमापे परित्यागदुःखं विषेहे ॥ ८७ ॥ इति श्रीरघुवंशे महाकाव्ये कालिदासकती सीताप

रित्यागो नाम चतुर्दशः सर्गः ॥

॥ ८६ ॥ तामिति । परिवादभीरोर्निन्दाभीरोरत एवैकभायामिप साध्वीमि तां सीतां त्यक्तवतो नृपस्य वक्षस्यसंघट्टसुखमसंभाव्यसुखं वसन्ती लक्ष्मीः सपत्नीरहितेव रेजे दिदीपे। तस्य स्त्र्यन्तरपरिग्रहो नामदिति भावः॥

॥ ८७ ॥ सीतामिति । दशमुखरिपू रामः सीतां हित्वा त्यक्त्वान्यां स्त्रियं नोपयेमे न परिणीतवानिति यत् ॥ उपाद्यमः स्वकरण इत्यात्म-नेपदम् ॥ किं च तस्याः सीताया एव प्रतिकृतेः प्रतिमाया हिरण्मय्याः सखा प्रतिकृतिसखः सन्क्रतूनाजहाराहृतवानिति यत्तेन श्रवणविषयपा-पिणा श्रीत्रदेशगामिना भर्तुर्वृत्तान्तेन वार्तया हेतुना सा सीता दुर्वारं दुनिरोधं परित्यागेन यदुःखं तत्कथमपि विषेहे विसोदवती ॥

॥ इति श्रीमहोपाध्यायकोलाचलमञ्जिनाथसूरिविर-चितायां रघुवंशव्याख्यायां संजीवनीसमाख्यायां चतु-र्दशः सर्गः ॥

कृतसीतापरित्यागः स रत्नाकरमेखलाम् ।

वुभुजे पृथिवीपालः पृथिवीमेव केवलाम् ॥ १ ॥

लवणेन विलुप्तेज्यास्तामिस्रेण तमभ्ययः ।

मुनयो यमुनाभाजः शरण्यं शरणार्थिनः ॥ २ ॥

अवेक्ष्य रामं ते तस्मिन्न प्रजहः स्वतेजसा ।

त्राणाभावे हि शापास्ताः कुर्वन्ति तपसो व्ययम् ॥ ३ ॥

॥ १ ॥ कतेति । कतसीतापरित्यागः स पृथिवीपालो रामो रत्नाकर एव मेखला यस्पास्ताम् । सार्णवामित्यर्थः । केवलाम् । एकामित्यर्थः । पृथिवीमेव वुभुजे भुक्तवान् । न तु पार्थिवीमित्यर्थः ॥ सापि रत्नखित्तमे-खला । पृथिव्याः कान्तासमाधिव्यंज्यते ॥ रामस्य स्व्यन्तरपरिप्रहो नास्तीति इलोकाभिप्रायः ॥

॥ २ ॥ लवणेनेति । लवणेन लवणाख्येन तामिस्रेण तमिस्राचारि-णा । रक्षसेत्पर्थः । विलुप्तेज्या लुप्तयागिकया अत एव दारणार्थिनो रक्ष-णार्थिनो यमुनाभाजो यमुनातीरवासिनो मुनयः दारण्यं दारणार्हे रक्षण-समर्थं तं रामं रिक्षतारमभ्ययुः प्राप्ताः ॥ यातेर्लङ् ॥

॥ ३ ॥ अवेक्ष्येति । ते मुनयो राममवेक्ष्य । रिक्षतारमिति शेषः । त-रिमन् लवणे स्वतेजसा शापरूपेण न प्रजदुः । तथा हि । त्रायत इति त्राणं रक्षकम् ॥ कर्तरि ल्युट् ॥ तदमावे शाप एवास्त्रं येषां ते शापा-स्त्राः सन्तरतपसो व्ययं कुर्वन्ति ॥ शापदानात्तपःक्षयः प्रसिद्धः ॥ प्रतिशुश्राव काकुत्स्थस्तेभ्यो विद्यप्रतिकियाम् । धर्मसंरक्षणार्थेव प्रवृत्तिर्भृषि शाङ्गिणः ॥ ४ ॥ ते रामाय वधोपायमाचर्द्यविद्युधद्विषः । दुर्जयो लवणः शूली विशूलः प्रार्थ्यतामिति ॥ ५ ॥ आदिदेशाथ शत्रुधं तेषां क्षेमाय राघवः । करिष्यित्रिव नामास्य यथार्थमिरिनिग्रहात् ॥ ६ ॥ यः कश्चन रघूणां हि परमेकः परंतपः । अपवाद इवोत्सर्गं व्यावर्तियतुमीश्वरः ॥ ७ ॥

॥ ४ ॥ प्रतीति । काकुत्स्थो रामस्तेभ्यो मुनिभ्यो विष्ठप्रतिक्रियां छ-वणवधरूपां प्रतिशुश्राव प्रतिजज्ञे ॥ तथा हि । भुवि शार्ङ्गिणो विष्णोः प्रवृत्ती रामरूपेणावतरणं धर्मसंरक्षणमेवार्थः प्रयोजनं यस्याः सा तथैव ॥

॥ ५ ॥ त इति । ते मुनयो रामाय विवुधिद्वषः सुरारेर्लवणस्य वधो-पायमाचख्युः ॥ लुनातीति लवणः । नन्द्यादित्वाल्लग्युः । तत्रैव निपात-नाण्णत्वम् ॥ लवणः शूली शूलवान्दुर्जयः । किं तु विशूलः शूलरिहतः प्रार्थ्य तामभिगम्यताम् ॥ याञ्जायामभियाने च प्रार्थना कथ्यते वुधैरिति केशवः ॥

॥ ६ ॥ आदिदेशेति । अथ तेषां मुनीनां क्षेमाय क्षेमकरणाय राघवो रामः शत्रुघ्नमादिदेश ॥ अत्रोत्प्रेक्षते । अस्य शत्रुघ्नस्य नाम अरिनिम्नहा-च्छत्रुहननादेतोः यथाभूतोर्थो यस्य तद्यथार्थं करिष्यन्तिव ॥ शत्रून् ह-न्तीति शत्रुघः ॥ अमनुष्यकर्तृके चेति चकारात्कृतप्रशत्रुघादयः सिद्धा इति दुर्गसिंहः । पाणिनीयोपे वहुलम्रहणाद्यथेष्टसिद्धिः कृत्यल्युटो बहुलमिति ॥

॥ ७ ॥ रामस्य स्वयमप्रयाणे हेतुमाह । य इति । परान् रात्र्स्तापय-तीति परंतपः ॥ द्विषत्परयोस्तापेरिति खच्प्रत्ययः । खचि दृस्व इति दृस्वः ॥ हि यस्माद्रघूणां मध्ये यः कश्चन एकः । अपवादो विशेषशास्त्र-मुत्सर्गं सामान्यशास्त्रमिव । परं शत्रुं व्यावर्तियतुं वाधितुमीश्वरः सम-र्थः ॥ अतः शत्रुष्तमेवादिदेशेति पूर्वेणान्वयः ॥ अग्रजेन प्रयुक्ताशीस्ततो दाशरथी रथी।
ययौ वनस्थलीः पश्यन्पृष्पिताः सुरभीरभीः ॥ ८ ॥
रामादेशादनुगता सेना तस्यार्थसिद्धये।
पश्चाद्ध्ययनार्थस्य धातीर्राधिरिवाभवत् ॥ ९ ॥
आदिष्टवर्त्मा सुनिभिः स गच्छंस्तपतां वरः।
विरराज रथप्रछैर्वालखिल्यैरिवांशुमान् ॥ १० ॥
तस्य मार्गवशादेका वभूव वसतिर्यतः।
रथस्वनोत्कण्ठमृगे वाल्मीकीये तपोवने ॥ ११ ॥

॥ ८॥ अम्रजेनेति । ततोम्रजेन रामेण प्रयुक्ताशीः कृताशीर्वादो रथी रथिकोभीर्निर्भीको दाशरथिः पुष्पाण्यासां संजातानि पुष्पिताः सुरभीः । आमोदमाना वनस्थलीः पश्यन्ययौ ॥

॥ ९॥ रामेति । रामादेशादनुगता सेना तस्य शत्रुष्टस्य । अध्ययनमर्थोभिधेयो यस्य तस्य धातोरिङ्गध्ययन इत्यस्य धातोः पश्चादिधर-ध्युपसर्ग इत । अर्थसिद्धये प्रयोजनसाधनाय । इत्येकत्र । अन्यत्र अभिध्याय । अभवत् ॥ अर्थोभिधेयरैवस्तुप्रयोजनिवृत्तिष्वत्यमरः ॥ यथा इिङकावध्युपसर्गं न व्यभिचरत इति न्यायेन अध्युपसर्गः स्वयमेवार्थ-साधकस्य धातोः संनिधिमात्रेणोपकरोति सेनापि तस्य तद्वदिति भावः॥

॥ ९० ॥ आदिष्टेति । रथप्रष्ठे रथस्यात्रगामिभिः ॥ प्रष्ठोत्रगामिनीति निपातः ॥ मुनिभिः पूर्वोक्तैरादिष्टवर्गा निर्दिष्टमार्गो गच्छस्तपतां देदीप्य-मानानां मध्ये वरः श्रेष्ठः स शत्रुघः । वालखिल्यैर्मुनिभिरंशुमान्सूर्य इव । विरराज ॥ तेपि रथप्रष्ठा इत्यनुसंधेयम् ॥

॥ ९९ ॥ तस्येति । यतो गच्छतः ॥ इण्धातोः दातृप्रत्ययः ॥ तस्य दातृप्रस्य मार्गवशाद्रथस्वन उत्कण्टा उद्भीवा मृगा यस्मिस्तस्मिन्वाल्मी-कीये वाल्मीकिसंबन्धिनि ॥ वृद्धाच्छ इति छप्रत्ययः ॥ तपोवन एका वसती रात्रिर्वभूव । तत्रैकां रात्रिमुषित इत्यर्थः ॥ वसती रात्रिवेदमनोरित्यमरः ॥ तमृषिः पूजयामास कुमारं क्लान्तवाहनम्।
तपःप्रभावसिद्धाभिविशोषप्रतिपत्तिभिः॥ १२॥
तस्यामेवास्य यामिन्यामन्तर्वत्नी प्रजावती।
सुतावसूत संपन्नौ कोशादंण्डाविव क्षितिः॥ १३॥
संतानश्रवणाद्भातुः सौमिन्निः सौमनस्यवान्।
प्राञ्जिलिम्निमामन्त्रय प्रातर्यक्तरथो ययौ॥ १४॥
स च प्राप मध्पम्नं कुम्भीनस्याश्च कुक्षिजः।
वनात्करमिवादाय सत्त्वराशिमुपस्थितः॥ १५॥
धूमधूम्नो वसागन्धी ज्वालावभुशिरोरुहः।

॥ १२ ॥ तमिति । क्षान्तवाहनं श्रान्तयुग्यं तं कुमारं शत्रुग्नमृषिर्वाल्मीकिस्तपःप्रभावसिद्धिभिविशेषप्रतिपत्तिभिरुत्कष्टसंभावनाभिः पूजयामास ॥

॥ १३ ॥ तस्यामिति । तस्यामेव यामिन्यां रात्रावस्य शतुप्रस्य । अन्तर्यस्या अस्तीत्यन्तर्वत्नी गर्भिणी ॥ अन्तर्वत्नी च गर्भिणीत्यमरः ॥ अन्तर्वत्पतिवतोर्नुगिति ङीप् नुगागमश्य ॥ प्रजावती श्रातृजाया सीता । क्षितिः संपन्नौ समग्रौ कोशदण्डाविव । सुतावसूत ॥

॥ १४ ॥ संतानेति । श्रातुर्ज्येष्ठस्य संतानश्रवणाद्वेतोः सौमनस्यवा-न्त्रीतिमान्सौमित्रिः शत्रुष्ठः प्रातर्युक्तरथः प्राञ्जलिः कृताञ्जलिर्मुनिमा-मन्त्य आपृच्छ्य ययौ ॥

॥ १५ ॥ स चेति । स शतुष्ठश्च मधूपव्नं नाम लवणपुरं प्राप । कुम्भीनसी नाम रावणस्वसा । तस्याः कुक्षिजः पुत्रो लवणश्च वना-त्करं बिलिमिव सत्त्वानां प्राणिनां राशिमादायोपस्थितः प्राप्तः ॥

॥ ९६ ॥ धूमेति । किंभूतो लवणः । धूम इव धूम्रः कृष्णलेहितवर्णः ॥ धूम्रधूमलौ कृष्णलेहित इत्यमरः ॥ वसागन्धो हृन्मेदोगन्धः । सोस्यास्तीति

क्रव्याद्वणपरीवारिश्वताग्निरिव जङ्गमः ॥ १६ ॥ अपशूळं तमासाद्य छवणं छक्ष्मणानुजः । रुरोध संमुखीनो हि जयो रन्ध्रप्रहारिणाम् ॥ १७ ॥ नातिपर्याप्तमाछक्ष्य मत्कुक्षेरद्य भोजनम् । दिष्ट्या त्वमीस मे धात्रा भीतेनेवोपपादितः ॥ १८ ॥ इति संतर्ज्ये शत्रुग्नं राक्षसस्तिष्ज्ञिघांसया । प्रांशुमुत्पाटयामास मुस्तास्तम्बिमव दुमम् ॥ १९ ॥

वसागन्धी ॥ हृन्मेदस्तु वपा वसेत्यमरः ॥ ज्वाला इव वश्रवः पिङ्गलाः शिरोरहाः केशा यस्य स तथोकः । विपुले नकुले विष्णो वृश्वः स्यात्पि- ङ्गले त्रिष्वित्यमरः ॥ कृत्यं मांसमदन्तीति कृत्यादो राक्षसाः । तेषां गण एव परीवारो यस्य स तथोकः । अत एव जङ्गमश्चरिष्णुश्चितात्रिरिव स्थितः ॥ कृशानुपक्षे धूमैर्धू प्रवर्णः । ज्वाला एव शिरोरहाः । कृत्यादो गृधादयः । इत्यनुसंधेयम् ॥

॥ ९७ ॥ अपशूलमिति । लक्ष्मणानुजः शतुष्ठः अपशूलं शूलराहितं तं लवणमासाद्य रुरोध ॥ तथा हि । रन्ध्रप्रहारिणां रन्ध्रप्रहारशीलानाम् । अपशूलल्वमेवात्र रन्ध्रम् । जयः संमुखीनो हि । संमुखदृश्यो हि ॥ यथा-मुखसंमुखस्य दर्शनः ख इति खप्रत्ययः ॥ अधिकरणलक्षणोर्थस्तु दुर्लभ एव ॥

॥ ९८ ॥ ९९ ॥ नेति । इतीति ॥ युग्मम् ॥ राक्षसो लवणः । अद्य मत्कुक्षेः । भुज्यत इति भोजनम् । भोज्यं मृगादिकं नातिपर्याप्तमनितस-मग्रमालक्ष्य दृष्ट्वा भीतेनेव धात्रा दिष्ट्या भाग्येन मे त्वमुपपादितः कल्पितोसि । इति शत्रुग्नं संतर्ज्यं तस्य शत्रुग्नस्य जिघांसया हन्तुमि-च्छया प्रांशुमुन्ततं हुमं मुस्तास्तम्बिमवाक्केशेनोत्पाटयामास ॥ सींभिन्नेर्निशितेर्बाणेरन्तरा शकलीकृतः।
गात्रं पुष्परजः प्राप न शाखी नैर्क्स्तेरितः॥ २०॥
विनाशात्तस्य वृक्षस्य रक्षस्तस्मै महोपलम्।
प्रजिघाय कृतान्तस्य मुष्टिं पृथगिव स्थितम्॥ २१॥
ऐन्द्रमस्त्रमुपादाय शत्रुग्नेन स ताडितः।
सिकतात्वादिप परां प्रपेदे परमाणुताम्॥ २२॥
दक्षिणं दोषमुद्यम्य राक्षसस्तमुपाद्ववत्।
एकताल इवीत्पातपवनप्रेरितो गिरिः॥ २३॥
कार्ष्णेन पत्तिणा शत्रुः स भिन्नहृदयः पतन्।

॥ २० ॥ सौमित्रेरिति । नैर्ऋतेरितो राक्षसेरितः शाखी अन्तरा मध्ये निशित्तेर्बाणैः शकलीकृतः सन्सौमित्रेः शत्रुष्टस्य गात्रं न प्राप । किं तु पुष्परजः प्राप ॥

॥ २९ ॥ विनाशादिति । रक्षी लवणस्तस्य वृक्षस्य विनाशाद्धेतो-र्महोपलं महान्तं पाषाणम् । पृथविस्थतं कतान्तस्य यमस्य मुष्टिमिव । मुष्टिशब्दो द्विलिङ्गः । तस्मै शत्रुघाय प्रजिघाय प्रहितवान् ॥

॥ २२ ॥ ऐन्द्रमिति । स महोपलः शत्रुघ्नेन ऐन्द्रमिन्द्रदेवताकमस्त्रमुपादाय ताडितोभिहतः सन्सिकतात्वात्सिकताभावादि परां परमाणुतां
प्रपेदे ॥ यतोणुर्नास्ति स परमाणुरित्याहुः॥

॥ २३ ॥ दक्षिणिमिति । राक्षसो निशाचरो दक्षिणं दोषं सन्येतरं वाहुमुद्यम्य । एकस्तालस्तालवृक्षो यश्मिन्स एकतालः । उत्पातपवनेन प्रेरितो गिरिरिव तं शत्रुघ्नमुपाद्रवत् ॥

॥ २४ ॥ कार्ष्णेनिति । कार्ष्णेन वैष्णवेन ॥ उक्तं च रामायणे । एवमेष प्रजनितो विष्णोस्तेजोमयः द्वार इति ॥ विष्णुनीरायणः कृष्णे इत्यमरः ॥ स दात्रुरुवणः कार्ष्णेन पिचणा वाणेन भिन्नहृदयः पतन्भुन

आनिनाय भुवः कम्पं जहाराश्रमवासिनाम् ॥ २४॥ वयसां पङ्क्षयः पेतुर्हतस्योपिर रक्षसः । तत्प्रतिद्वन्दिनो मूर्धि दिव्याः कुसुमवृष्टयः ॥ २५॥ स हत्वा लवणं वीरस्तदा मेने महौजसः । भातः सोदर्यमात्मानमिन्द्रजिद्वधशोभिनः ॥ २६॥ तस्य संस्तूयमानस्य चिरतार्थस्तपस्विभिः । शुशुभे विक्रमोदयं व्रीडयावनतं शिरः ॥ २७॥ उपकूलं स कालिन्दाः पुरीं पौरुषभूषणः । निर्ममे निर्ममोर्थेषु मथुरां मधुराकृतिः ॥ २८॥

वः कम्पमानिनाय आनीतवान् । देहभारादित्यर्थः ॥ आश्रमवासिनां कम्पं जहार । तन्नाशादकुतोभया वभूवुरित्यर्थः ॥

॥ २५ ॥ वयसामिति । हतस्य रक्षस उपरि वयसां पक्षिणां पङ्क्षयः पेतुः । तत्प्रतिद्वन्द्विनः शत्रुष्टस्य मूर्क्षि दिव्याः कुसुमवृष्टयः पेतुः ॥

॥ २६ ॥ स इति । स वीरः शत्रुष्ट्रो छवणं हत्वा तदा आत्मानं म-हीजसी महावलस्पेन्द्रजिद्वधशोभिनो भ्रातुर्लक्ष्मणस्य समानेदिरे शिपतं सोदर्पमेकोदरं मेने ॥ सोदराद्यदिति यत्प्रत्ययः॥

॥ २७ ॥ तस्येति । चरितार्थैः कृतवार्थैः कृतकार्यैस्तपिस्विभिः संस्तू-यमानस्य तस्य शत्रुघ्नस्य विक्रमेणोदय्रमुन्ततं ब्रीडया लज्जयावनतं न-म्रं शिरः शुशुमे ॥ विक्रान्तस्य लज्जैव भूषणमिति भावः॥

॥ २८ ॥ उपेति । पौरुषभूषणः । अर्थेषु विषयेषु निर्ममो निस्पृहः ।
मधुराकृतिः सौम्यरूपः । स दात्रुघः कालिन्द्या यमुनाया उपकूलं कूले॥
विभक्तयर्थेव्ययीभावः ॥ मथुरां नाम पुरीं निर्ममे निर्मितवान् ॥ निर्ममो
व्याख्यातः ॥

या सौराज्यप्रकाशाभिर्वभौ पौरविभूतिभिः।
स्वर्गाभिष्यन्द्यमनं कृत्वेवोपनिवेशिता॥ २९॥
तत्र सौधगतः पश्यन्यमुनां चक्रवाकिनीम्।
हेमभिक्तमतीं भूमेः प्रवेणीमिव पिप्रिये॥ ३०॥
सखा दशरथस्यापि जनकस्य च मन्त्रकृत्।
संचस्कारोभयप्रीत्या मैथिलेयौ यथाविधि॥ ३९॥
स तौ कुशलबोन्मृष्टगर्भक्केदौ तदाख्यया।

॥ २९ ॥ योति । या पूः । शत्रुव्धः शोभनो राजा यस्याः पुरः सा सुराज्ञी । सुराज्ञ्या भावः सौराज्यम् । तेन प्रकाशामिः प्रकाशमानाभिः पौराणां विभूतिभिरैक्वर्यैः । स्वर्गस्याभिष्यन्दोतिरिक्तजनः । तस्य वमनमाहरणं कृत्वोपनिवेशिता उपस्थापितेव वभौ ॥ अत्र कौटिल्यः । भूत-पूर्वमभूतपूर्वं वा जनपदं परदेशप्रवाहेण स्वदेशाभिष्यन्दवमनेन वा निवे-श्रोपेदिति ॥

॥ ३० ॥ तत्रेति । तत्र मथुरायां सीधगतो हम्पारूढः सः चक्रवािकः नीं चक्रवाकवतीं यमुनाम् । हेमभिक्तमतीं सुवर्णरचनावतीं भूमेः प्रवेणीं वेणीिमव ॥ वेणी प्रवेणीत्यमरः ॥ पश्यिनपिप्रये प्रीतः ॥ प्रीङ्गीणन इति-धातीर्दैवािदकाि हिट् ॥

॥ ३९ ॥ संप्रति रामसंतानवृत्तान्तमाह । सखेति । दशरथस्य जनकस्य च सखा मन्त्रकृत्मन्त्रष्टा स वाल्मीकिरापि ॥ सुकर्मपापेत्यादिना
किप् ॥ उभयोर्दशरयजनकयोः प्रीत्या स्नेहेन मैथिलेपी मैथिलीपुत्री
यथाविधि यथाशास्त्रं संचस्कार संस्कृतवान् । जातकर्मादिभिरिति
देशिः ॥

॥ ३२ ॥ स इति । स कविर्वाल्मीकिः कुरौर्दर्भैर्लवैर्गीपुच्छलो-मभिः ॥ लवो लवणिकञ्चलकपक्ष्मगोपुच्छलोमसु इति वैजयन्ती ॥ उ- किवः कुशलवावेव चकार किल नामतः ॥ ३२ ॥
साङ्गं च वेदमध्याप्य किचिदुत्क्रान्तशेशवी ।
स्वकृतिं गापयामास किवप्रथमपद्धतिम् ॥ ३३ ॥
रामस्य मधुरं वृत्तं गायन्ती मातुरप्रतः ।
तिद्देयोगव्यथां किचिच्छिथिलीचकतुः सुती ॥ ३४ ॥
इतरेपि रघोर्वंद्रयास्त्रयस्त्रेतामितेजसः ।
तद्योगात्पतिवत्नीषु पत्नीष्वासन्दिसूनवः ॥ ३५ ॥

न्मृष्टो गर्भक्वेदो गर्भीपद्रवो ययोस्तौ कुशलवोन्मृष्टगर्भक्वेदौ तौ मैथिलेयौ तेषां कुशानां लवानां चाख्यया नामतो नाम्ना यथासंख्यं कुशलवावेव चकार किल ॥ कुशोन्मृष्टः कुशः । लवान्मृष्टो लवः ॥

॥ ३३ ॥ साङ्गमिति । किंचिदुक्तान्तरोशवाविकान्तवाल्यो ती साङ्गं च वेदमध्याप्य कवीनां प्रथमपद्धितम् । कवितावीजिमित्यर्थः । स्वकृतिं काव्यं रामायणाख्यं गापयामास ॥ गायतेर्लिटि शब्दकर्मत्वाद्ग-तिबुद्धीत्यादिना द्विकर्मकत्वम् ॥

॥ ३४ ॥ रामस्येति।तौ सुतौ रामस्य वृत्तं मातुरत्रतो मधुरं गायन्तौ तिद्वयोगव्यथां रामिवरहवेदनां किंचिच्छिथिलीचक्रतुः॥

॥ ३५॥ इतरेपीति । रघीर्वं इया वंशे भवाः । त्रेतेत्यसयस्त्रेतासयः । तेषां तेज इव तेजो येषां ते त्रेतासितेजसः । इतरे रामादन्ये त्रयो भर्ततादयोपि तद्योगात्तेषां योगाद्धरतादीनां संवन्धात् पतिवत्नीषु भर्तृमतीषु जीवत्पतिकासु । ख्यातिमतीष्वित्यर्थः ॥ पतिवत्नी सभर्तृकेत्यमरः ॥ अन्तर्वत्पतिवतोर्नुगिति ङीप्प्रत्ययो नुगागमश्य ॥ पत्नीषु द्विसूनव आसन् । द्वौ द्वौ सून् येषां ते द्विसूनव इति विम्रहः ॥ किचित्संख्याश- ब्दस्य वृत्तिविषये वीप्सार्थत्वं सप्तपर्णादिवत् ॥

शत्रुघातिनि शत्रुघः सुबाही च बहुश्रुते।

मथुराविदिशे सून्वोर्निदधे पूर्वजोत्सुकः॥३६॥

मूयस्तपोव्ययो मा भूदाल्मीकरिति सोत्यगात्।

मैथिलीतनयोद्गीतिनःस्पन्दमृगमाश्रमम्॥३०॥

वशी विवेश चायोध्यां रथ्यासंस्कारशोभिनीम्।

लवणस्य वधात्पौरैरिक्षितोत्यन्तगौरवम्॥३८॥

स ददर्श सभामध्ये सभासिद्धरूपस्थितम्।

रामं सीतापरित्यागादसामान्यपतिं भुवः॥३९॥

तमभ्यनन्दस्यणतं लवणान्तकमग्रजः।

॥ ६६ ॥ रात्रुघातिनीति । पूर्वजीत्सुको ज्येष्ठप्रियः रात्रुघो बहुश्रुते रात्रुघातिनि सुवाही च तन्नामकयोः सून्वोर्मथुरा च विदिशा च ते नगर्यौ निद्धे । निधाय गत इत्यर्थः ॥

॥ ३७ ॥ भूय इति । स शत्रुष्ठी मैथिलीतनययोः कुशलवयीरुद्गीतेन निःस्पन्दमृगं गीतिप्रयतया निश्चलहरिणं वाल्मीकेराश्रमम् । भूयः पुन-रापि तपोब्ययः संविधानकरणार्थं तपोहानिर्मा भूदिति हेतोः । अत्यगात् । अतिक्रम्य गत इत्यर्थः ॥

॥ ३८॥ वशीति । वशी स लवणस्य वधाद्वेतोः पौरैः पौरजनैर-त्यन्तं गौरवं यस्मिन्कर्मणि तत्तयेक्षितः सन्रथ्यासंस्कारैस्तोरणादिभिः शोभते या तामयोध्यां विवेश ॥

॥ ३९ ॥ स इति । स शत्रुघः सभामध्ये सभासद्भः सभ्येरुपस्थि-तं सेनितं सीतापरित्यागाडुनोसामान्यपतिमसाधारणपातें रामं ददर्श॥

॥ ४० ॥ तमिति । अग्रजो रामो लवणस्यान्तकं हन्तारं प्रणतं तं शत्रुघ्नम् । कालनेमिनीम राक्षसः । तस्य वधात्प्रीतः । तुरं वेगं सहत इति तुराषाडिन्द्रः ॥ छन्दिस सह इति ण्विप्रत्ययः । भाषायामपि प्रयु- कालनेभिवधात्प्रीतस्तुराषाडिव शार्ड्सिणम् ॥ ४० ॥
स पृष्टः सर्वतो वार्त्तमाख्यद्वाज्ञे न संतितम् ।
प्रत्यपीयप्यतः काले कवेराद्यस्य शासनात् ॥ ४१ ॥
ध्य जानपदो विद्रः शिशुमप्राप्तयौवनम् ।
ध्यवतार्याङ्कशय्यास्थं द्वारि चक्रन्द भूपतेः ॥ ४२ ॥
शोचनीयासि वसुधे या त्वं दशरथाद्म्युता ।
रामहस्तमनुप्राप्य कष्टात्कष्टतरं गता ॥ ४३ ॥
श्रुत्वा तस्य शुचो हेतुं गोप्ता जिङ्गाय राघवः ।
न ह्यकालभवो मृत्युरिक्ष्वाकुपदमस्पृशत् ॥ ४४ ॥

ज्युते । अन्येषामि दर्गत इति पूर्वेपदस्य दीर्घः । सहेः साडः स इति षत्वम् ॥ शार्ङ्गिणमुपेन्द्रमिव । अभ्यनन्दत् ॥

॥ ४९ ॥ स इति । स शत्रुघः पृष्टः सन्सर्वतो वार्त्तं कुशलमाख्यत् । आख्यातवान् ॥ ख्यातेर्लुङ् ॥ संतर्ति कुशलवोत्पत्तिं राज्ञे रामाय नाख्यत् ॥ कुतः । कालेवसरे प्रत्यपीयष्यत आद्यस्य कवेर्वाल्मीकेः शासनात्॥

॥ ४२ ॥ अथेति । अय जनपदे भवी जानपदो विष्रः । कश्चिदिति दोषः । अप्राप्तयौवनं शिशुम् । मृतिमिति शेषः । भूपते रामस्य द्वारि अङ्कराय्यास्यं यथा तथावतार्य । अङ्कर्थत्वेनैवावरोप्य चक्रन्द चुक्रोश ॥

॥ ४३ ॥ शोचनीयेति । हे वसुधे दशरथा इयुना या त्वं रामहस्तमनुप्राप्य कष्टात्कष्टतरं गता सती शोचनीयासि ॥

॥ ४४ ॥ श्रुत्वेति । गोप्ता रक्षको राघवस्तस्य विप्रस्य शुचः शोक-स्य हेतुं पुत्रमरणरूपं श्रुत्वा जिङ्गाय लिजितः ॥ कुतः । हि यस्मादका-लभवो मृत्युरिक्ष्वाकूणां पदं राष्ट्रं नास्पृशत् ॥ वृद्धे जीविति यवीयान भियत इत्पर्थः ॥ स मुहूर्तं सहस्वेति द्विजमाश्वास्य दुःखितम्।
यानं सस्मार कौबेरं वैवस्वतिजगीषया ॥ ४५ ॥
आत्तरास्त्रस्तद्ध्यास्य प्रस्थितः स रघृद्वहः।
उच्चचार पुरस्तस्य गृढ्ख्पा सरस्वती ॥ ४६ ॥
राजन्प्रजासु ते कश्चिद्यचारः प्रवर्तते।
तमन्विष्य प्रशमयेभीवतासि ततः कृती ॥ ४७ ॥
इत्याप्तवचनाद्वामो विनेष्यन्वणीविकियाम्।
दिशः पपात पत्तेण वेगानिष्कम्पकेतुना ॥ ४८ ॥
अथ धूमाभितास्राक्षं वृक्षशाखावलिक्वमम्।
ददर्श कंचिदैक्वाकस्तपस्यन्तमधोमुखम् ॥ ४९ ॥

॥ ४५ ॥ स इति । स रामो दुःखितं द्विजं मुहूर्तं सहस्वेत्याश्वास्य वैवस्वतस्यान्तकस्य जिगीषया जेतुमिच्छया कौवेरं यानं पुष्पकं सस्मार॥

॥ ४६ ॥ आत्तेति । सं रघूद्रहो राम आत्तरास्त्रः संस्तत्पुष्पकमध्या-स्य प्रस्थितः । अथ तस्य पुरा गूढरूपा सरस्वती अद्यारीरा वागुचचा-र उद्दभूव ॥

॥ ४७ ॥ राजिनिति । हे राजन् ते प्रजासु किश्वदपचारो वर्णधर्म-व्यतिकरः प्रवर्तते । तमपचारमन्विष्य प्रशमयेः । ततः कृती कृतकृत्यो भवितासि भविष्यसि ॥

॥ ४८ ॥ इतीति । इत्याप्तवचनाद्रामी वर्णविक्रियां वर्णापचारं विने-ष्यन्तपनेष्यन् वेगेन निष्कम्पकेतुना पत्तेण वाहनेन पुष्पकेण ॥ पत्तं वाहनपक्षयोरित्यमरः ॥ दिशः पपात धावति स्म ॥

॥ ४९ ॥ अथेति । अथेक्ष्याकुवंशे भव ऐक्ष्वाको रामः ॥ कोपधादिष्णत्यिष कते दाण्डिनायनेत्यादिना उकारलोपनिपातः ॥ धूमेन पीयमानेनाभिताम्राक्षं वृक्षशाखावलम्बिनमधोमुखं तपस्यन्तं तपश्चरन्तं कंचित्पुरुषं ददर्श ॥

पृष्टनामान्वयो राज्ञा स किलाचष्ट धूमपः।
आत्मानं शंवुकं नाम शूद्धं सुरपदाधिनम्॥ ५०॥
तपस्यनधिकारित्वात्प्रजानां तमघावहम्।
शीर्षच्छेद्यं परिच्छिद्य नियन्ता शस्त्रमाददे॥ ५१॥
स तद्वकतं हिमक्षिष्टिकिञ्जल्किमव पङ्क्षजम्।
ज्योतिष्कणाहतदमश्च कण्ठनालादपातयत्॥ ५२॥
कृतदण्डः स्वयं राज्ञा लेभे शूद्धः सतां गतिम्।
तपसा दुश्चरेणापि न स्वमार्गविलिक्वना॥ ५३॥
रघुनाथीप्यगस्त्येन मार्गसंदर्शितात्मना।

॥ ५० ॥ पृष्टेति । राज्ञा नाम चान्वयश्च पृष्टौ नामान्वयौ यस्य स तथोक्तः । धूमं पिवतीति धूमपः ॥ सुपीति योगिवभागात्कप्रत्ययः ॥ स पुरुष आत्मानं सुरपदार्थिनम् । अनेन प्रयोजनमि पृष्ट इति ज्ञेयम् । द्रांवुकं नाम शूर्रमाचष्ट बभाषे किल ॥

॥ ५९ ॥ तपसीति । तपस्यनिधकारित्वात्प्रजानामघावहं दुःखावहं तं शूद्रं शीर्षच्छेदाम् ॥ शीर्षच्छेदादाचिति यत्प्रत्ययः ॥ परिच्छिदा निः श्चित्य नियन्ता रक्षको रामः शस्त्रमाददे जम्राह ॥

॥ ५२ ॥ स इति । स रामो ज्योतिष्कणैः स्फुलिङ्गैराहतानि दग्धा-नि इमश्रूणि यस्य तत्तस्य वक्त्रं हिमक्किष्टिकिञ्जल्कं पङ्काजीमव कण्ठ एव नालं तस्मादपातयत् ॥

॥ ५३ ॥ कतेति । शूद्रः शंबुको राज्ञा स्वयं कतदण्डः कतिशक्षः सन्सतां गितं लेमे । दुश्यरेणापि स्वमार्गिवेलिङ्ग्निना । अनिधकारदुष्टेनेन्यर्थः । तपसा न लेमे ॥ अत्र मनुः । राजिभः कतदण्डास्तु कला पापानि मानवाः । निर्मलाः स्वर्गमायान्ति सन्तः सुकृतिनो यथेति ॥ ॥ ५४ ॥ रघुनाथ इति । रघुनाथोपि मार्गसंदर्शितात्मना महौजसा-

महीजसा संयुक्ते शरत्काल इवन्दुना॥ ५४॥
कुम्भयोनिरलंकारं तस्मै दिव्यपरिग्रहम्।
ददी दत्तं समुद्रेण पीतेनेवात्मनिष्क्रयम्॥ ५५॥
तं दथन्मैथिलीकण्ठनिर्व्यापरिण बाहुना।
पश्चान्त्रिववृते रामः प्राक्परासुर्द्धिजात्मजः॥ ५६॥
तस्य पूर्वीदितां निन्दां दिजः पुत्रसमागतः।
स्तुत्या निवर्तयामास त्रातुर्वेवस्वतादापे॥ ५७॥
तमध्वराय मुक्ताश्चं रक्षःकपिनरेश्वराः।
मेघाः शस्यमिवाम्भोभिरभ्यवर्षञ्चपायनैः॥ ५८॥

गस्त्येन । इन्दुना दारत्काल इव । संयुयुजे संगतः । इन्दाविप विद्योषणं योज्यम् ॥

॥ ५५ ॥ कुम्भेति । कुम्भयोनिरगस्त्यः पीतेन समुद्रेणात्मनिष्क्रयमि-वात्ममोचनमूल्यमिय दत्तम् । अत एव परिगृद्यत इति व्युत्पत्त्या दिव्य-परित्रहो दिव्यानां परित्राह्य इत्यर्थः । तमलंकारं तस्मै रामाय ददौ ॥

॥ ५६ ॥ तमिति । मैथिलीकण्टिनव्योपारेण बाहुना तमलंकारं दधद्रामः पश्चान्तिववृते निवृत्तः। परासुर्मृतो द्विजात्मजः प्राक् रामात्पूर्वे निववृते ॥

॥ ५७ ॥ तस्येति । पुत्रसमागतः पुत्रेण संगतो द्विजो वैवस्वतादन्त-कादिप त्रातू रक्षकस्य ॥ भीत्रार्थानां भयहेतुरित्यपादानात्पञ्चमी ॥ तस्य रामस्य पूर्वोदितां पूर्वोक्तां निन्दां स्तुत्या निवर्तयामास ॥

॥ ५८ ॥ तमिति । अध्वरायाश्वमेधाय मुक्ताश्वं तं रामं रक्षःकपि-नरेश्वराः सुन्नीविभीषणादयो राजानश्च । मेघा अम्भोभिः शस्यमिव । उपायनैरभ्यवर्षन् ॥ दिग्भ्यो निमन्त्रिताश्चेनमभिजगुर्महर्षयः।
न भौमान्येव धिष्ण्यानि हित्वा ज्योतिर्मयान्यिषे ॥ ५९ ॥
जपशल्यनिविष्टेस्तैश्चतुर्दारमुखी वभौ।
भयोध्या सृष्टलेकेव सद्यः पैतामही तनुः॥ ६०॥
श्चाध्यस्यागोपि वैदेद्याः पत्युः प्राग्वंशवासिनः।
भनन्यजानेः सैवासीद्यस्माज्जाया हिरण्मयी ॥ ६१ ॥
विधेरिधकसंभारस्ततः प्रववृते मखः।
आसन्यत्र क्रियाविद्या राक्षसा एव रिक्षणः ॥ ६२ ॥

॥ ५९ ॥ दिग्म्य इति । निमन्त्रिता आहूता महर्षपश्च मूम्याः संब-न्धीनि भौमानि धिष्ण्यानि स्थानान्येव न ॥ धिष्ण्यं स्थाने गृहे भेन्नावि-त्यमरः ॥ किं तु ज्योतिर्भयानि नक्षत्ररूपाणि धिष्ण्यान्यापि हित्वा दिग्म्य एनं राममभिजग्मुः ॥

॥ ६० ॥ उपेति । चत्वारि द्वाराण्येव मुखानि यस्याः सायोध्या । उपशल्येषु त्रामान्तेषु निविष्टैः ॥ त्रामान्त उपशल्यं स्यादित्यमरः ॥ तैर्महर्षिभिः। सद्यः सृष्टलोका पितामहस्येयं पैतामही तनुर्मूर्तिरिव। वभौ ॥

॥ ६९ ॥ इलाघ्य इति । वैदेह्यास्त्यागोपि इलाघ्यो वर्ण्य एव । कुतः । यस्मात् । प्राग्वंशः प्राचीनस्थूणो यज्ञशालाविशेषः। तद्वासिनः । नास्त्यन्या जाया यस्य तस्यानन्यजानेः ॥ जायाया निङ्गित समासान्तो निङ्गिदेशः॥ पत्यू रामस्य हिरण्मयी सीवर्णी ॥ दाण्डिनायनादिसूत्रेण निपातः ॥ सा निजैव जाया पत्नी आसीत् ॥ कविवाक्यमेतत् ॥

॥ ६२ ॥ विधेरिति । ततो विधेः शास्त्रादिधिकसंभारोतिरिच्यमानप-रिकरो मखः प्रववृते प्रवृत्तः । यत्र मखे । विहन्यन्त एभिरिति विघाः प्रत्यूहाः ॥ घजर्ये कविधानमिति कः ॥ अत्र कर्तृत्वलक्षणायाः क्रियाया विघा अनुष्ठानविधातका राक्षसा एव रक्षिणो रक्षका आसन् ॥ अथ प्राचेतसीपत्नं रामायणिमतस्ततः।

मैथिलेयो कुशलवी जगतुर्गृरुचोदितौ ॥ ६३ ॥
वृत्तं रामस्य वाल्मीकेः कृतिस्तौ किंनरस्वनौ ।
किं तदोन मनो हर्तुमलं स्यातां न शृण्वताम् ॥ ६४ ॥
कृषे गीते च माधुर्यं तयोस्तज्ज्ञैर्निचेदितम् ।
ददर्श सानुजो रामः शुश्राव च कुत्र्हली ॥ ६५ ॥
तद्गीतश्रवणैकाम्रा संसदश्रमुखी बभौ ।
हिमनिष्यिन्दिनी प्रातर्निचातिव वनस्थली ॥ ६६ ॥

॥ ६३ ॥ अथेति । अय मैथिलेयो मैथिलीतनयो ॥ स्त्रीभ्यो ढक्प्रत्य-यः ॥ कुशल्वो गुरुणा वाल्मीकिना चोदितो प्रेरितो सन्तौ । प्राचेतसो वाल्मीकिः । उपज्ञायत इत्युपज्ञा ॥ आतश्चोपसर्गे इति कर्मण्यङ्कत्ययः ॥ प्राचेतसंस्योपज्ञा प्राचेतसोपज्ञम् । प्राचेतसेनादौ ज्ञातमित्यर्थः ॥ उप-ज्ञा ज्ञानमाद्यं स्यादित्यमरः ॥ उपज्ञोपक्रममित्यादिना नपुंसकत्वम् । रा-मस्यायनं चरितं रामायणं रामायणाख्यं काव्यम् ॥ पूर्वपदात्संज्ञायामग इति णत्वम् । उत्तरायणमितिवत् ॥ इतस्ततो जगतुः ॥ गायतेर्लिट् ॥

॥ ६ ४ ॥ वृत्तमिति । रामस्य वृत्तं वर्ण्यम् । वस्त्विति द्रोषः । वाल्मी-केः कृतिः काल्यम् । गेयमिति द्रोषः । तौ कुदालवौ किंनरस्वनौ किंन-रकण्ठौ गायकौ । पुनिरिति द्रोषः ॥ अत एव तिंक येन निमित्तेन तौ द्राण्वतां मनो हर्तुमलं द्राकौ न स्याताम् । सर्वं सरसमित्यर्थः ॥

॥ ६५॥ रूप इति। ते जानन्तीति तज्ज्ञाः। तज्ज्ञैरिभिज्ञैर्निवेदितं तयोः कुशलवयो रूपे आकारे गीते च माधुर्यं रामणीयकं सानुजो रामः कुतूहली सानन्दः सन्यथासंख्यं ददर्श शुश्राव च॥

॥ ६६ ॥ तदिति । तयोगींतश्रवण एकाम्रा आसक्ता अश्रुमुखी । आनन्दादिति भावः । संसत्सभा । प्रातिर्हमनिष्यन्दिनी निर्वाता वातर-हिता वनस्थलीव । वभी शुशुभे ॥ आनन्दपारवरुयानिष्यन्दमास्तेत्यर्थः॥ वयोवेषिवसंवादि रामस्य च तयोस्तदा।
जनता प्रेक्ष्य साह्यं नाक्षिकम्पं व्यतिष्ठत ॥ ६७ ॥
उभयोर्न तथा लोकः प्रावीण्येन विसिष्मिये।
नृपतेः प्रीतिदानेषु वीतस्पृहतया यथा ॥ ६८ ॥
गेये को नु विनेता वां कस्य चेयं कृतिः कवेः।
इति राज्ञा स्वयं पृष्टौ तौ वाल्मीकिमशंसताम् ॥ ६९ ॥
अथ सावरजो रामः प्राचेतसमुपेयिवान्।
उरीकृत्यात्मनो देहं राज्यमस्मै न्यवेदयत् ॥ ७० ॥

॥ ६७॥ वय इति । जनता जनानां समूहः ॥ प्रामजनबन्धुभ्य-स्तिलिति तल्प्रत्ययः ॥ वयोवेषाभ्यामेव विसंवादि विलक्षणं तदा तयोः कुशलवयो रामस्य च सादृश्यं प्रेक्ष्य । नास्यिक्षिकम्पो यस्मिन्कर्मणि तदाथा तथा नञ्चर्यस्य न शब्दस्य बहुव्रीहिः ॥ व्यतिष्ठत अतिष्ठत् । समवप्रविभ्यस्थ इत्यात्मनेपदम् ॥ विस्मयादिनिमिषमद्राक्षीदित्यर्थः ॥

॥ ६८ ॥ उभयोरिति । लोको जन उभयोः कुमारयोः प्रावीण्येन नैपुण्येन तथा न विसिष्मिये न विस्मितवान्यथा नृपतेः प्रीतिदानेषु वी-तस्पृहतया नैःस्पृह्येण विसिष्मिये ॥

॥ ६९॥ गेय इति । गेये को नु विनेता वामिति वा पाटः ॥ गेये विषये को नु वां युवां युवयोर्विनेता शिक्षकः । नु शब्दः प्रश्ने ॥ नु पृच्छायां वितर्के चेत्यमरः ॥ इयं च कस्य कवेः कतिरिति राज्ञा स्वयं पृष्टी तौ कुशलवौ वाल्मीकिमशंसतामुक्तवन्तौ । विनेतारं कविं चेत्यर्थः॥

॥ ७० ॥ अथेति । अथ सावरजो रामः प्राचितसं वाल्मीकिमुपेयिवा-न्प्राप्तः सन् देहमात्मानमुरीकृत्य । आत्मने आत्मार्थं स्थापियत्वेत्यर्थः । राज्यमस्मै प्राचेतसाय न्यवदेयत्समर्पितवान् ॥ स तावाख्याय रामाय मैथिलेयी तदात्मजी।
कावः कारुणिको वद्रे सीतायाः संपरिग्रहम्॥ ७१॥
तात शुद्धा समक्षं नः स्नुषा ते जातवेदिस।
दौरात्म्याद्रक्षसस्तां तु नाद्यत्याः श्रद्धः प्रजाः॥ ७२॥
ताः स्वचारित्रमृद्दिश्य प्रत्याययतु मैथिली।
ततः पुत्रवतीमेनां प्रतिपत्स्ये त्वदाज्ञया॥ ७३॥
इति प्रतिश्रुते राज्ञा जानकीमाश्रमान्मुनिः।
शिष्यरानाययामास स्वसिद्धि नियमैरिव॥ ७४॥
अन्येगुरथ काक्तस्थः संनिपात्य पुरीकसः।

॥ ७९ ॥ स इति । करुणा प्रयोजनमस्य कारुणिको दयालुः ॥ प्रयोजनिमिति टज् । स्यादयालुः कारुणिक इत्यमरः ॥ स कवी रामाय तौ मैथिलेयो तदात्मजौ रामसुतौ व्याख्याय सीतायाः संपरिग्रहं स्वीकारं विवे ययाचे ॥

॥ ७२ ॥ तातिति । हे तात ते स्नुषा सीता नीस्माकमक्ष्णोः समीपं सम-क्षम् ॥ दारत्प्रमृतित्वात्समासान्तष्टच् ॥ जातवेदसि वङ्गी द्युद्धा । नास्माक-मविश्वास इत्यर्थः । किं तु रक्षसो रावणस्य दौरात्म्यादत्रत्याः प्रजास्तां न श्रद्दधुर्न विदादवसुः ॥

॥ ७३ ॥ ता इति । मैथिली स्वचारित्रमुद्दिश्य ताः प्रजाः प्रत्याययतु विश्वासयतु ॥ विश्वासस्य बुद्धिरूपत्वात् णी गमिरबोधन इति इणो गम्यादेशो नास्ति ॥ ततोनन्तरं पुत्रवतीमेनां सीतां त्वदाज्ञया प्रतिपत्स्ये स्वीकरिष्ये ॥

॥ ७४ ॥ इतीति । राज्ञा इति प्रतिश्रुते प्रतिज्ञाते सति मुनिराश्रमाज्जानकीं शिष्यैः प्रयोज्यैः । स्वसिद्धिं स्वार्थसिद्धिं नियमैस्तपोभिरिव ।
आनाययामास ॥

॥ ७५ ॥ अन्येशुरिति । अय काकुत्स्यो रामः अन्येशुरन्यस्मिन्नहिन

कविमाङ्काययामास प्रस्तुतप्रतिपत्तये ॥ ७५ ॥
स्वरसंस्कारवत्या च पुत्राभ्यामथ सीतया ।
द्वर्संस्कारवत्या च पुत्राभ्यामथ सीतया ।
द्वर्संवीद्विषं सूर्यं रामं मुनिरूपस्थितः ॥ ७६ ॥
काषायपरिवीतेन स्वपदार्पितचक्षुषा ।
भन्वमीयत शुद्धेति शान्तेन वपुषैव सा ॥ ७७ ॥
जनास्तदालोकपथात्प्रतिसंहृतचक्षुषः ।
तस्थुस्तेवाङ्गुखाः सर्वे फलिता इव शालयः ॥ ७८ ॥
तां दृष्टिविषये मर्तुमुनिरास्थितविष्टरः ।
कुरू निःसंशयं वत्से स्ववृत्ते लोकमित्यशात् ॥ ७९ ॥

प्रस्तुतप्रतिपत्तये प्रकृतकार्यानुसंधानाय पुरीकसः पौरान्संनिपात्य मेल-यित्वा कृति वाल्मीकिमाङ्गाययामास आकारयामास ॥

॥ ७६ ॥ स्वरेति । अथ । स्वर उदात्तादिः । संस्कारः शब्दशुद्धिः । तद्वया ऋचा सावित्र्या उदार्चिषं सूर्यभिव । पुत्राभ्यामुपलक्षितया सीतया करणेनोदर्चिषं रामं मुनिरुपस्थित उपतस्थे ॥

॥ ७७ ॥ काषायिति । कषायेण रक्तं काषायम् ॥ तेन रक्तं रागा-दित्यण् ॥ तेन परिवीतेन संवृतेन स्वपदार्पितचक्षुषा शान्तेन प्रसन्नेन वपुषेव सा सीता शुद्धा साध्वीत्यन्वमीयत अनुमिता ॥

॥ ७८ ॥ जना इति । तस्याः सीतायाः कर्मण आलोकपयादर्शन-मार्गात्प्रतिसंहृतचक्षुषो निवर्तितदृष्टयः सर्वे जनाः। फलिताः शालय इव । अवाङ्गुखा नम्रमुखास्तस्थुः॥

॥ ७९ ॥ तामिति । आस्थितिवष्टरोधिष्ठितासनो मुनिः । हे बत्से भर्तुर्दृष्टिविषये समक्षं स्ववृत्ते स्वचरिते विषये लोकं निःसंशयं कुरु । इति तां सीतामशात् शास्ति स्म ॥ अथ वाल्मीकिशिष्येण पुण्यमावर्जितं पयः।
आचम्योदीरयामास सीता सत्यां सरस्वतीम्॥८०॥
वाङ्गनःकर्माभः पत्यौ व्यभिचारो यथा न मे।
तथा विश्वंभरे देवि मामन्तर्धातुमहीस॥८१॥
एवमुक्ते तया साध्या रन्ध्रात्सवोभवाद्भवः।
शातह्रदमिव ज्योतिः प्रभामण्डलमुखयौ॥८२॥
तत्र नागफणोव्धिप्तसिंहासनिषेदुषी।
समुद्ररशना साक्षात्मादुरासीद्वसुंधरा॥८३॥
सा सीतामङ्कमारोप्य भर्तृप्रणिहितेक्षणाम्।
मा मेति व्याहरत्येव तिस्मन्पातालमभ्यगात्॥८४॥

॥ ८० ॥ अथेति । अथ नाल्मीिकिशिष्येणावर्जितं दत्तं पुण्यं पय भाचम्य सीता सत्यां सरस्वतीं वाचमुदीरयामास उच्चारयामास ॥

॥ ८९ ॥ वाङ्गन इति । वाङ्गनःकायैः पत्यौ विषये मे व्यभिचारः स्खालित्यं न यथा नास्ति यदि तथा तर्हि । विश्वं विभर्तीति विश्वंभरा भूमिः ॥ संज्ञायां भृतृवृजीत्यादिना खच्प्रत्ययः । अरुर्हिषदित्यादिना मुमागमः ॥ हे विश्वंभरे देवि मामन्तर्धातुं गर्भे वासियतुमर्हिस ॥

॥ ८२ ॥ एविमिति । साध्व्या पतिव्रतया तया सीतया एवमुक्ते स-ति सद्योभवादुवो रन्ध्राच्छातद्भदं वैद्युतं ज्योतिरिव प्रभामण्डलमुद्ययौ ॥ ॥ ८३ ॥ तत्रेति । तत्र प्रभामण्डले नागकणोत्सिप्ते सिंहासने निषे-

दुषा आसीना समुद्ररशना समुद्रमेखला साक्षात् । वसूनि धारयतीति वसुंधरा भूमिः ॥ खचि इस्व इति इस्वः ॥ प्रादुरासीत् ॥

॥ ८४ ॥ सेति । सा वसुंधरा भर्तरि प्रहितेक्षणां दत्तदृष्टिं सीतामङ्कर-मारोप्य तिस्मन्भर्तरि रामे मा मेति मा हरेति व्याहराति वदत्येव । व्या-हरन्तमनाहत्येत्यर्थः ॥ षष्ठी चानादर इति सप्तमी ॥ पातालमभ्यगात् ॥ धरायां तस्य संरम्भं सीताप्रत्यर्पणिषिणः।
गुरुधिधिवलापेक्षी शमयामास धन्विनः॥ ८५॥
ऋषीन्विसृज्य यज्ञान्ते सुहृदश्च पुरस्कृतान्।
रामः सीतागतं स्नेहं निद्धे तदपत्ययोः॥ ८६॥
युधाजितश्च संदेशात्स देशं सिन्धुनामकम्।
ददौ दत्तप्रभावाय भरताय धृतप्रजः॥ ८७॥
भरतस्तत्र गन्धर्वान्युधि निर्जित्य केवलम्।
आतीदां प्राह्यामास समत्याजयदायुधम्॥ ८८॥
स तक्षपुष्कलौ पुत्रौ राजधान्योस्तदाख्ययोः।

॥ ८५ ॥ धरायामिति । सीताप्रत्यर्पणिमच्छतीति तथोक्तस्य घन्विनः आत्तधनुषस्तस्य रामस्य धरायां विषये संरम्भं विधिवलापेसी दैवदाकिन्दर्शी गुरुर्वे हा। रामयामास ॥ अवस्यंभावीति भावः॥

॥ ८६ ॥ ऋषीनिति । रामो यज्ञान्ते पुरस्कृतान्पूजितानृषीन्सुहृद-श्च विसृज्य सीतागतं स्त्रेहं तदपत्ययोः कुशलवयोर्निदधे ॥

॥ ८७ ॥ युधाजित इति । किं च धृतप्रजः स रामो युधाजितो भरतमातुलस्य संदेशात्तिन्धुनामकं देशं दत्तप्रभावाय दत्तैश्वर्याय । रामे- शेति शेषः । भरताय ददी ॥

॥ ८८॥ भरत इति । तत्र सिन्धुदेशे भरतोपि युधि गन्धर्वान्तिर्जन्य केवलमातोद्यम् ॥ ततं वीणादिकं वाद्यमानदं मुरजादिकम् । वंशादिकं तु सुष्रं कांस्पतालादिकं घनम् । चतुर्विधमिदं वाद्यं वादित्रातोद्यनामकमित्यमरः ॥ स्राह्यामास । आयुधं समत्याजयस्याजितवान् ॥ स्राह्यप्रयोण्यंन्तयोद्धिकर्मकत्वमित्यनुसंधेयम् ॥

॥ ८९ ॥ स इति । स भरतः अभिषेकाहीं तक्षपुष्कली नाम पुत्री

भिषिच्याभिषेकाहीं रामान्तिकमगालुनः ॥ ८९ ॥ भङ्गदं चन्द्रकेतुं च लक्ष्मणोप्यात्मसंभवी । शासनाद्रधुनायस्य चक्रे कारापथेश्वरी ॥ ९० ॥ इत्यारोपितपुत्रास्ते जननीनां जनेश्वराः । मर्तृलोकप्रपत्नानां निवापान्विद्धः क्रमात् ॥ ९१ ॥ उपत्य मुनिवेषोथ कालः प्रोवाच राघवम् । रहःसंवादिनौ पश्येदावां यस्तं त्यजेरिति ॥ ९२ ॥ तथित प्रतिपत्नाय विवृतात्मा नृपाय सः । आचख्यौ दिवमध्यास्य शासनात्परमेष्ठिनः ॥ ९३ ॥ विद्वानिष तथोद्दीःस्थः समयं लक्ष्मणोभिनत् ।

तदाख्ययोः । तक्षपुष्कलाख्ययोरित्यर्थः । पुष्कलं पुष्कलावत्यां तक्षं तक्ष-शिलायामिति राजधान्योर्नगर्योरिभिविच्य पुना रामान्तिकमगात् ॥

॥ ९० ॥ अङ्गदिमिति । लक्ष्मणोपि रघुनाथस्य रामस्य शासना-दङ्गदं चन्द्रकेतुं च तदाख्यावात्मसंभवी पुत्री । कारापथी नाम देशः । तस्येश्वरी चक्रे ॥

॥ ९९ ॥ इतीति । इत्यारीपितपुत्रास्ते जनेश्वरा रामादयो भर्तृछी-कप्रपत्नानां स्वर्यातानां जननीनां क्रमान्त्रिवापान्श्रादादीन्त्रिदधुश्यकुः॥

॥ ९२ ॥ उपेत्येति । अथ कालीन्तको मुनिवेषः सन्तुपेत्य राघवं प्रोवाच । किमिति । रहस्येकान्ते संवादिनौ संभाषिणावावां यः परुयेत् । रहस्यमङ्गं कुर्यादित्यर्थः । तं त्यजेरिति ॥

॥ ९२ ॥ तथेति । स कालस्तथेति प्रतिपन्नाय नृपाय रामाय विवृतात्मा प्रकाशितनिजस्वरूपः सन्परमेष्ठिनो ब्रह्मणः शासनात् । दिवमध्यास्व । इत्याच्चरूपौ ॥

॥ ९४ ॥ विद्वानिति । द्वाःस्थो दारि नियुक्तो लक्ष्मणो विद्वानि

भीतो दुर्वाससः शापाद्रामसंदर्शनार्थिनः ॥ ९४ ॥ स गत्वा सरयूतीरं देहत्यागेन योगवित् । चकार वितथां भातुः प्रतिज्ञां पूर्वजन्मनः ॥ ९५ ॥ तस्मिन्नात्मचतुर्भागे प्राङ्गाकमधितस्थिषि । राघवः शिथिलं तस्थौ भुवि धर्मिस्त्रपादिव ॥ ९६ ॥ स निवेश्य कुशावत्यां रिपुनागाङ्क्षशं कुशम् ।

पूर्वश्लोकोक्तं जाननिप रामसंदर्शनार्थिनो दुर्वाससो मुनेः शापाद्भीतः सन् तयोः कालरामयोः समयं संवादमाभनिद्धिभेद ॥

॥ ९५ ॥ स इति । योगिवद्योगमार्गवेदी स लक्ष्मणः सरयूतीरं गत्वा देहत्यागेन पूर्वजन्मनो भ्रातुः प्रतिज्ञामिवतथां सत्यां चकार ॥

॥ ९६ ॥ तस्मिनाति । चतुर्यो भागश्यतुर्भागः ॥ संख्याशब्दस्य वृतिविषये पूरणार्थत्वं श्रातांशवत् ॥ आत्मचतुर्भागे तस्मिन् लक्ष्मणे प्राक् नाकमधितस्थिष पूर्वं स्वर्गं जग्मुषि सित राघवो रामो भृवि त्रिपाद्धमं इव शिथलं तस्थौ । पादिविकलो हि शिथलं तिष्ठतीति भावः ॥ त्रेतायां धर्मस्त्रिपादित्याहुः । पादश्यतुर्थाशः । अङ्किश्च ध्वन्यते ॥ पादा रञ्म्यङ्कितुर्याशा इत्यमरः ॥ त्रयः पादा यस्यासौ त्रिपात् ॥ संख्या-सु पूर्वस्येत्यकारलोपः समासान्तः ॥

॥ ९७ ॥ स इति ॥ ९८ ॥ उदिगिति । युग्मम् ॥ स्थिरधीः स रामो

रिपव एव नागा गजास्तेषामङ्क्षां निवारकं कुशं कुशावत्यां पुर्या

निवेद्दय स्थापित्वा । सूक्तैः सतां जिनता अश्रुलवा अश्रुलेशा येन तं

लवं लवाख्यं पुत्रम् ॥ लवो लेशे विलासे च छेदने रामनन्दन इति

विश्वः ॥ शरावत्यां पुर्याम् ॥ शरादीनां चेति शरकुशशब्दयोदीर्घः ॥

निवेद्दय सानुजोशिपुरःसरः सन् । पत्यौ भर्तार वात्सल्यादनुरागात् ।

गृहान्वर्जयत्वा गृहवर्जम् ॥ द्वितीयायां चेति णमुल् । अयं काचिदपरी-

शरावत्यां सतां सूक्तैजीनताश्रुळवं छवम् ॥ ९७ ॥ उद्वप्ततस्थे स्थिरधीः सानुजोशिषुरःसरः । अन्वितः पतिवात्सल्याद्गृहवर्जमयोध्यया ॥ ९८ ॥ जगृहुस्तस्य चित्तज्ञाः पदवीं हरिराक्षसाः । कदम्बमुकुळस्थूळैरभिवृष्टां प्रजाश्रुभिः ॥ ९९ ॥ उपस्थितविमानेन तेन भक्तानुकम्पिना । चक्रे त्रिदिवनिःश्रेणिः सरयूरन्यायिनाम् ॥ १०० ॥ यद्गोप्रतरकल्पोभूत्संमर्दस्तत्र मज्जताम् । थतस्तदाख्यया तीर्थं पावनं भृवि पप्रथे ॥ १०१ ॥ स विभुर्विबुधांशेषु प्रतिपन्नात्ममूर्तिषु । निद्दशीभूतपौराणां स्वर्गीन्तरमकल्पयत् ॥ १०२ ॥

प्सायामपीष्यते । अनुदात्तं पदमेकवर्जमित्येकाचः दोषतया व्याख्या-तत्वात् । परीप्सा त्वरा ॥ अयोध्ययान्वितोनुगत उदक्प्रतस्थे ॥

॥ ९९ ॥ जगृहुरिति । चित्तज्ञा हरिराक्षसाः कदम्बमुकुलस्यूलैः प्र-जाश्रुभिरभिवृष्टां तस्य रामस्य पदवीं जगृहुः । तेप्यनुजग्मुरित्यर्थः ॥

॥ १०० ॥ उपस्थितेति । उपस्थितं प्राप्तं विमानं यस्य तेन । मक्ता-ननुकम्पत इति भक्तानुकम्पिना । तेन रामेणानुयायिनां सरयूस्त्रिदिव-निःश्रेणिः स्वर्गाधिरीहणी चक्रे ॥ निःश्रेणिस्वधिरीहणीत्यमरः ॥

॥ १०९ ॥ यदिति । यद्यस्मात्तत्र सरय्वां मज्जतां संमर्दः । गोप्र-तरो गोप्रतरणम् । तत्कल्पाभूत् । अतस्तदाख्यया गोप्रतराख्यया पावनं द्योधकं तीर्थं भुवि पप्रथे ॥

॥ १०२ ॥ स इति । विमुः प्रमुः स रामो विबुधानामंत्रोषु सुग्री-बादिषु प्रतिपन्नात्ममूर्तिषु सत्सु त्रिदशीभूता देवभवनं गता ये पौरास्ते-षां नूतनसुराणां स्वर्गीन्तरमकल्पयत् ॥ निर्वत्वैतं दशमुखिशारश्छेदकार्यं सुराणां विष्ववसेनः स्वतनुमविशासर्वलोकप्रतिष्ठाम् । लङ्कानाथं पवनतनयं चोभयं स्थापित्वा कीर्तिस्तम्भद्वपीमव गिरी दक्षिणे चीत्तरे च ॥ १०३॥

॥ इति श्रीरघुवंशे महाकाव्ये कालिदासकृती श्रीरा-मस्वर्गारोहणो नाम पञ्चदशः सर्गः॥

॥ ९०३ ॥ निर्वर्त्येति । विष्वक्सेनो विष्णुरेवं सुराणां दशमुखिशार-रुछेदकार्यं निर्वर्त्यं निष्पादा लङ्कानाथं विभीषणं पवनतनयं हनूमन्तं चोमयं कीर्तिस्तम्भद्रयमिव दक्षिणे गिरौ चित्रकूटे चोत्तरे गिरौ हिम-वित च स्थापित्वा सर्वलोकप्रतिष्ठां सर्वलोकाश्रयमूतां स्वतनुं स्वमू-वित्वविशत्॥

॥ इति श्रीमहोपाध्यायकोलाचलमिल्लनाथसूरिविर-चितायां रघुवंशाख्यायां संजीवनीसमाख्यायां पञ्चदशः सर्गः॥ ध्येतरे सप्त रघुप्रवीरा ब्येष्ठं पुरीजन्मतया गुणैश्व । चक्रः कुशं रत्निवशेषभाजं सीधात्रमेषां हि कुलानुसारि ॥ १ ॥ ते सेतुवार्त्तागजवन्धमुख्येर् अभ्युच्छिताः कर्मभिरप्यवन्ध्यैः । अन्योन्यदेशप्रविभागसीमां

वृन्दारका यस्य भवन्ति भृङ्गा मन्दाकिनी यन्मकरन्दिविन्दुः।
तवारिवन्दाक्ष पदारिवन्दं वन्दे चतुर्वर्गचतुष्पदं तत्॥

॥ १ ॥ अथेति । अथ रामनिर्वाणानन्तरमितरे लवादयः सप्त रघु-प्रवीराः । पुरः पूर्वं जन्म यस्य तस्य भावस्तत्ता । तया गुणेश्य ज्येष्ठं कुशं रत्नविशेषमाजं तत्तच्छ्रेष्ठवस्तुभागिनं चकुः ॥ तदुक्तम् । जातौ जातौ यदुत्कष्टं तद्रत्नमभिधीयत इति ॥ तथा हि । सुम्रातृणां भावः सौम्रात्रम् ॥ हायनान्तेत्यादिना युवादित्वादण्प्रत्ययः ॥ एषां कुशलवादीनां कुलानुः सारि वंशानुगतं हि ॥

॥ २ ॥ त इति । सेतुर्जलवन्धः । वार्ता रुषिगोरक्षणिदः ॥ वार्ता रुष्यायुदन्तयोरिति विद्यः ॥ गजवन्ध आकरेभ्यो गजप्रहणम् । ते मुख्यं प्रधानं येषां तैरवन्थ्यैः सफलैः कर्मभिरभ्युच्छ्ताः । अतिसमयी अपीत्यर्थः । ते कुशादयः । प्रविभन्यन्त इति प्रविभागाः । अन्योन्यदे- श्राप्रविभागानां या सीमा ताम् । वेलां समुद्रा इव । न व्यतीयुर्नातिच-

वेलां समुद्रा इव नै ज्यतीयुः ॥ २ ॥ वितुर्भुजांशप्रभवः स तेषां दानप्रवृत्तेरनुपारतानाम् । सुरिद्वपानामिव सामयोनिर् मिन्नोष्टधा विष्रससार वंशः ॥ ३ ॥ अथार्धरात्रे स्तिमितप्रदीपे शय्यागृहे सुप्तजने प्रवुद्धः । कुशः प्रवासस्थकलत्रवेषाम् अदृष्टपूर्वां विनतामपश्यत् ॥ ४ ॥

क्रमुः ॥ अत्र कामन्दकः । कृषिर्वाणिक्यथो दुर्गं सेतुः कुञ्जरबन्धनम् । खन्याकरवनादानं राून्यानां च निवेशनम् । अष्टवर्गाममं साधुः स्वयं मृद्धोपि वर्धयेदिति ॥

॥ ३ ॥ चतुर्भुजिति । चतुर्भुजो विष्णुः । तस्यांशा रामादयः । ते प्रभवाः कारणानि यस्य स तथोकः । दानं त्यागो मदश्य ॥ दानं गजमदे त्याग इति विश्वः ॥ प्रवृत्तिव्यापारः । प्रवाहश्य । दानप्रवृत्तेरनुपारतानां तेषां कुशादीनां स वंशः । सामयोनिः सामयोनिप्रभवो दानप्रवृत्तेरनुपारतानां सुरिद्वपानां दिग्गजानां वंश इव । अष्टधा भिष्नः सन् विप्रस्तार विस्तृतोभूत् ॥ सामयोनिरित्यत्र पालकाव्यः । सूर्यस्याण्डकपाले दे समानीय प्रजापतिः । हस्ताभ्यां परिगृद्याथ सप्त सामान्यगायत । गायतो ब्रह्मणस्तस्मात्समुत्येनुर्मतङ्गजा इति ॥

॥ ४॥ अथेति । अथ । अर्धं रात्रेरर्धरात्रः ॥ अर्धं नपुंसकिमित्येक-देशसमासः । अहःसेर्वेकदेशेत्यादिना समासान्तोच्प्रत्ययः । रात्राङ्गाहाः पुंसीति पुंछिङ्गत्वम् ॥ अर्धरात्रे निशीथे स्तिमितप्रदीपे सुप्तजने शय्यागृहे प्रवृद्धो न तु सुप्तः कुशः प्रवासस्थकलत्रवेषां प्रोषितभर्तृकायेषाम् । अद-ष्टा पूर्विमित्यदृष्टपूर्वा ताम् ॥ सुप्सुपेति समासः ॥ वनितामपञ्यत्॥

सा साधुसाधारणपार्थिवर्द्धः
स्थित्वा पुरस्तात्पुरुहूतभासः।
जेतुः परेषां जयशब्दपूर्वं
तस्याङ्मिलं बन्धुमतो बबन्ध ॥ ५ ॥
अधानपोढार्गलमप्यगारं
छायाभिवादर्शतलं प्रविष्टाम्।
सविस्मयो दाशरथेस्तनूजः
प्रोवाच पूर्वार्धविस्रृष्टतल्पः ॥ ६ ॥
लब्धान्तरा सावरणेपि गेहे
योगप्रभावो न च लक्ष्यते ते।
बिभार्ष चाकारमनिर्वृतानां
मृणालिनी हैमिमवोपरागम् ॥ ७ ॥
का त्वं शुभे कस्य परिग्रहो वा

॥ ५ ॥ सेति । सा वानिता साधुसाधारणपार्थिवर्द्धेः सज्जनमाधा-रणराज्यिश्रयः पुरुहूतभास इन्द्रतेजसः परेषां रात्रूणां जेतुर्वन्धुमतस्तस्य कुशस्य पुरस्तात्स्यित्वा जयशब्दपूर्वं यथा तथाञ्चालि ववन्ध ॥

॥ ६ ॥ अयेति । अथ सिवस्मयः पूर्वार्धेन दारीरपूर्वभागेण विसृष्टत-ल्पस्त्यक्तदाच्यो दाद्रारथेस्तनूजः कुद्राः अन्पोढार्गलमनुद्वाटितिविष्कम्भ-मिष ॥ तिद्वष्कम्भेगेलं न नेत्यमरः ॥ अगारम् । आदर्द्रातलं छायामिव। प्रविष्टां तां वनितां प्रोवाच ॥

॥ ७ ॥ लब्धेति ॥ ८ ॥ का त्विमिति । सावरणेपि गेहे लब्धान्तरा लब्धावकाशा । त्विमितिशेषः । योगप्रभावश्य ते न लक्ष्यते । मृणालिनी हैमं हिमकतमुपरागमुपद्रविमव । अनिर्वृतानां दुःखितानामाकारं विभिर्षे च । न हि योगिनां दुःखमस्तीति भावः ॥ किं च हे शुभे त्वं का कस्य कि वा मदभ्यागमकारणं ते।
आचक्ष्य मत्या वशिनां रघूणां
मनः परस्त्रीविमुखप्रवृत्ति ॥ ८ ॥
तमप्रवित्सा गुरुणानवद्या
या नीतपौरा स्वपदोन्मुखेन ।
तस्याः पुरः संप्रति वीतनाथां
जानीहि राजन्मधिदेवतां माम् ॥ ९ ॥
पस्त्रीकसाराम्रीभूय साहं
सौराज्यवद्धोत्सवया विभूत्या।
समप्रशन्तौ त्विय सूर्यवंद्रये
सित प्रयन्ना करुणामवस्थाम् ॥ १० ॥

वा परित्रहः पत्नी । ते तव मदभ्यागमकारणं वा किम् । विश्वानां रघूणां मनः परस्त्रीषु विषये विमुखा प्रवृत्तिर्यस्य । तत्तथाभूतं मत्वा आचक्ष्व ॥

॥ ९॥ तमिति । सा विनता तं कुशमब्रवीत् । अनवद्या अदोषा या पूः स्वपदोन्मुखेन विष्णुपदोन्मुखेन गुरुणा वित्पित्रा नीतपौरा हे राजन्मां संप्रति वीतनाथामनाथां तस्याः पुरो नगर्या अयोध्याया अधिदेवतां जानीहि ॥

॥ १० ॥ वस्ताकसारामिति । साहं सौराज्येन राजन्तत्तया हेतुना बद्धोत्सवया विभूत्या । वस्तोकसारा अलकापुरी ॥ अलका पुरी वस्तोक-सारा स्यादिति यादवः ॥ अथ वा मानसोत्तरशैलशिखरवर्तिनी शकन-गरी । वस्त्रीकसारा शक्रस्येति विष्णुपुराणात् ॥ तामभिभूय तिरस्कृत्य समग्रशक्ती सूर्यवंश्ये त्विय सति करुणामवस्थां दीनां दशां प्रपत्ना ॥ विशीर्णतल्पाष्ट्रशतो निवेशः
पर्यस्तशालः प्रभुणा विना मे ।
विडम्बयत्यस्तनिमग्नसूर्यं
दिनान्तमुप्रानिलिभन्नमेघम् ॥ ११ ॥
निशासु भास्त्रत्कलनृपुराणां
यः संचरोभूदभिसारिकाणाम् ।
नदन्मुखोलकाविचितामिषाभिः
स वाह्यते राजपथः शिवाभिः ॥ १२ ॥

॥ ९९ ॥ विश्वीर्णेति । तल्पानि अट्टालकाः ॥ तल्पं शय्याट्टदरिष्विस्यमरः ॥ अट्टानि गृहमेदाः ॥ अट्टं मक्ते च शुष्के च क्षीमेत्यर्थे गृहान्तर इति विद्यः ॥ विशीर्णानि तल्पानामट्टानां च शतानि यस्य स
तथोक्तः । अथ वा विशीर्णकल्पेति पाटः । अट्टाः क्षीमाः ॥ स्यादट्टः क्षीममिस्त्रयामित्यमरः ॥ ईषदसमाप्तं विशीर्णानि विशीर्णकल्पान्यट्टशतानि
पस्य स तथोक्तः । पर्यस्तशालः स्रस्तप्राकारः ॥ प्राकारो वरणः शाल
इत्यमरः ॥ प्रभुणा स्यामिना विना एवंभूतो मे निवेशो निवेशनम् ।
अस्तिनमञ्जसूर्यमस्ताद्रिलीनार्कमुग्रानिलेन ।भिन्नमेघं दिनान्तं विडम्बयति अनुकरोति ॥

॥ १२ ॥ निशास्त्रित । निशासु भास्त्रित दीप्तिमन्ति कलानि अव्यक्तमधुराणि नूपुराणि यासां तासामिमसारिकाणाम् ॥ कान्तार्थिनी तु या याति संकेतं साभिसारिकेत्यमरः ॥ यो राजपथः । संचरत्यनेनेति संचरः । संचारसाधनमभूत् ॥ गोचरसंचरेत्यादिना घप्रत्ययान्तो निपातः ॥ स राजपथो नदत्मु मुखेषु या उल्कास्ताभिर्विचतामिषाभिर्दिनप्रमाताभिः शिवाभिः कोष्टुभिर्वाह्यते गम्यते ॥ वहेरन्यो वहि धातुर्रस्तीत्युपदेशः ॥

भारकालितं यस्त्रमदाकराष्ट्रेर्
मृदङ्गधीरध्वनिमन्वगच्छत् ।
वन्वैरिदानीं महिषैस्तदम्भः
शृङ्गाहतं क्रोशति दीर्धिकाणाम् ॥ १३ ॥
वृक्षेशया यष्टिनिवासभङ्गान्मृदङ्गशब्दापगमादलस्याः ।
प्राप्ता द्वोल्काहतशेषवर्धाः
क्रीडामयूरा वनवर्धिणत्वम् ॥ १४ ॥
सोपानमार्गेषु च येषु रामा
निक्षिप्तवत्यश्चरणान्सरागान् ।
सद्यो हतन्यङ्गभिरस्नदिग्धं
व्याद्यैः पदं तेषु निधीयतेदा ॥ १५ ॥

॥ ९३ ॥ आस्फालितिमिति । यदम्भः प्रमदाकराभ्नेरास्फालितं ता-डितं सत् । जलकीडास्त्रिति शेषः । मृदङ्गानां यो धीरध्वनिस्तमन्वग-च्छदन्वकरोत् । तदीर्धिकाणामम्भ इदानीं वन्यैर्महिषैः कर्तृभिः शृङ्गै-विषाणैराहतं सत् क्रोशित । न तु मृदङ्गध्वनिमनुकरोतीत्यर्थः ॥

॥ ९४ ॥ वृक्षेशया इति । यष्टिरेव निवासः स्थानं तस्य भङ्गात् । वृक्षे शेरत इति वृक्षेशयाः ॥ अधिकरणे शेतोरित्यच्यत्ययः । शयवास-वासिष्यकालादित्यल्लवसप्तम्याः ॥ मृदङ्गशब्दानामपगमादभावादलास्या नृत्यशून्याः । दवोरण्यविद्धः ॥ दवदावी वनारण्यविद्धी इत्यमरः । तस्यो• स्कालिः स्फुलिङ्गिईतेभ्यः शेषाणि वर्हाणि येषां ते कीडामयूरा वनविर्दि-णावं वनमपूर्वं प्राप्ताः ।

॥ १५॥ सोपानिति । किं च येषु सोपानमार्गेषु रामा रमण्यः स-रागान् लाक्षासान्द्रांश्वरणान्तिक्षप्तवत्यः । तेषु मार्गेष्वच सद्यो हतन्य-ङ्कुभिर्मारितमृगैर्व्याघ्रैरस्रदिग्धं रुधिरलिप्तं पदं निधीयते ॥ चित्रद्विषाः पद्मवनावतीर्णाः
करेणुभिर्दत्तमृणालभङ्गाः ।
नखाङ्गशाघातविभिन्नकुम्भाः
संरब्धिसंहप्रहृतं वहन्ति ॥ १६ ॥
स्तम्भेषु योषित्पतियातनानाम्
उत्क्रान्तवर्णक्रमधूसराणाम् ।
स्तनोत्तरीयाणि भवन्ति संगान्निर्मोकण्टाः फणिभिर्विमुक्ताः ॥ १७ ॥
कालान्तरञ्यामसुधेषु नक्तम्
इतस्ततो रूढतृणाङ्गरेषु ।

॥ १६ ॥ चित्रेति । पद्मवनमवतीर्णाः प्रविष्टाः । तथा लिखिता इत्यर्थः । करेणुमिः करिणीभिः । चित्रगताभिरेव ॥ करेणुरिभ्यां स्त्री नेभ इत्यमरः ॥ दत्तमृणालभङ्गाश्चित्रद्विषा आलेख्यमातङ्गाः । नखा एवाङ्कुशाः । तेषामाघातैर्विभिन्नकुम्भाः सन्तः संरब्धसिंहप्रहृतं कुपित-सिंहप्रहारं वहन्ति ॥

॥ ९७ ॥ स्तम्भोध्वाते । उत्कान्तवर्णक्रमा विद्यीर्णवर्णविन्यासा धूसराश्च यास्तासां स्तम्भेषु योषित्प्रतियातनानां स्त्रीप्रतिकृतीनां दारुम्यीणां फणिभिविमुक्ता निर्मोकाः कञ्चुका एव पद्याः ॥ समौ कञ्चुक- निर्मोकावित्यमरः ॥ सङ्गात्सकत्वात्स्तनोत्तरीयाणि स्तनाच्छादनवस्त्राणि भवन्ति ॥

॥ ९८ ॥ कालेति । कालान्तरेण कालभेदवद्योन दयामसुधेषु मालिन-चूर्णेष्वितस्ततो रूढतृणाङ्करेषु हर्म्थेषु नक्तं रात्रौ मुक्तागुणानां द्युद्धिति द्युद्धिः स्वाच्छयं येषां तादृशाः । अत एव पूर्वे ये मूर्छन्ति स्म त एव त एव मुक्तागुणशुद्धयोषि
हम्पेषु मूर्छान्त न चन्द्रपादाः॥ १८॥
भावर्ष्य शाखाः सदयं च यासां
पुष्पाण्युपात्तानि विलासिनीभिः।
वन्यैः पुलिन्दैरिव वानरेस्ताः
किश्यन्त उद्यानलता मदीयाः॥ १९॥
रात्रावनाविष्कृतदीपभासः
कान्तामुखश्चीवियुता दिवापि।
तिरिक्तयन्ते कृमितन्तुजालैर्
विच्छिक्यधूमप्रसरा गवाक्षाः॥ २०॥
विलिक्तयावर्जितसैकतानि

चन्द्रपादाश्यन्द्ररइमयः॥ पादा रइम्यङ्कितुर्याशा इत्यमरः॥ न मूर्छन्ति। न प्रतिफलन्तीत्यर्थः॥

॥ १९॥ आवर्ज्येति । किं च विलासिनीभिः सदयं शाखा लतावय-वानावर्ज्य आनमप्य यासां लतानां पुष्पाण्युपात्तानि गृहीतानि ता मदीया उद्यानलता वन्यैः पुलिन्दैम्लेंच्छविशेषेरिव वानरैः । उभयेरपीत्यर्थः । क्विश्यन्ते पीड्यन्ते ॥ क्विश्नातेः कर्मणि लट् ॥ भेदाः किरातशवर-पुलिन्दा म्लेच्छजातय इत्यमरः ॥

॥ २०॥ रात्राविति । रात्रावनाविष्कतदीपभासः । दीपप्रभाशून्या इत्यर्थः । दिवापि दिवसेपि कान्तामुखानां श्रिया कान्त्या वियुता रहिता विच्छिन्तो नष्टो धूमप्रसरो येषां ते गवाक्षाः कृमितन्तु जालैर्लूतातन्तु-वितानैस्तिरस्कियन्ते छात्वन्ते ॥

॥ २९ ॥ विलिक्रियेति ॥ विलिः पूजीपहारः स्यादिति शास्त्रतः ॥ बिलिक्रियावर्जितानि सैकतानि येषां तानि । स्नानीयानि स्नानसाधन-

स्नानीयसंसर्गमनाप्रुवन्ति ।
उपान्तवानीरगृहाणि दृष्ट्वा
श्रून्यानि दृये सरयूजलानि ॥ २१ ॥
तदर्हसीमां वसितं विसृज्य
मामभ्युपेतुं कुलराजधानीम् ।
हित्वा तनुं कारणमानुषीं तां
यथा गुरुस्ते परमात्ममूर्तिम् ॥ २२ ॥
तथेति तस्याः प्रणयं प्रतीतः
प्रत्यप्रहीक्ष्पाग्रहरो रघूणाम् ।
पूर्व्यभिज्यक्तमुखप्रसादा
शारीरबन्धेन तिरोबभूय ॥ २३ ॥
तदद्भुतं संसदि रात्निवृत्तं

चूर्णोदीनि ॥ क्रत्यल्युटी बहुलिमिति करणे अनीयर्प्रत्ययः ॥ स्नानीय-संसर्गमनाप्नुवन्ति सरयूजलानि शून्यानि रिक्तान्युपान्तेषु वानीरगृहा-णि च दृष्ट्वा दूये परितप्ये ॥

॥ २२ ॥ तदिति । तत्तस्मादिमां वसतिं कुशावतीं विसृज्य कुलरा-जधानीमयोध्यां मामभ्युपैतुमईसि ॥ कथिमव । ते गुरुः पिता रामस्तां प्रसिद्धां कारणवशान्मानुषीं तनुं मानुषमूर्तिं हित्वा परमात्ममूर्तिं यथा विष्णुमूर्तिमिव ॥

॥ २३ ॥ तथेति । रघूणां प्राग्रहरः श्रेष्ठः कुश्चस्तस्याः पुरः प्रणयं याज्ञां प्रतीतो हृष्टः संस्तथेति प्रत्यग्रहीत्स्त्रीकृतवान् ॥ पूः पुराधिदेवता-प्यभिव्यक्तमुखप्रसादा सती । इष्टलाभादिति भावः । शरीरवन्धेन शरीर-योगेन करणेन तिरोवमूव । अन्तर्दध इत्यर्थः ॥

॥ २४ ॥ वदिति । नृपतिः कुशस्तदद्भुतं रात्रिवृत्तं रात्रिवृत्तान्तं

प्राति द्विभयो नृपतिः शशंस ।
श्रुत्वा त एनं कुलराजधान्या
साक्षात्पितित्वे वृतमभ्यनन्दन् ॥ २४ ॥
कुशावतीं श्रोत्रियसात्स कृत्वा
यात्रानुकूलेहिन सावरोधः ।
अनुद्वतो वायुरिवाध्रवृन्दैः
सैन्यैरयोध्याभिमुखः प्रतस्थे ॥ २५ ॥
सा केनुमालोपवना बृहद्भिर्
विहारशेलानुगतेव नागैः ।
सेना रथोदारगृहा प्रयाणे
तस्याभवज्जङ्गमराजधानी ॥ २६ ॥

प्रातः संसदि सभायां द्विजेभ्यः शशंस । ते द्विजाः श्रुत्वैनं कुशं कुलरा-जधान्या साक्षात्स्वयमेव पतित्वे विषये वृतमभ्यनन्दन् । पतित्वेन वृतो-सीत्यपूजयन् । आशीर्भिरिति शेषः ॥ अत्र गार्ग्यः । दृष्ट्वा स्वप्नं शोभनं नैव सुप्यात्पश्चादृष्टो यः स पाकं विधत्ते । शंसेदिष्टं तत्र साधुद्विजेभ्यस्ते चाशीर्भिः प्रीणयेयुर्नरेन्द्रम् ॥ इदमपि स्वप्नतुल्यमिति भावः ॥

॥ २५ ॥ कुशावतीमिति । स कुशः कुशावतीं श्रोतियेषु छान्द-सेष्वधीनां श्रोतियसात् ॥ तदधीनवचन इति सातिप्रत्ययः । श्रोतिय-इछन्दोधीत इति निपातः ॥ श्रोतियच्छान्दसौ समावित्यमरः ॥ कृत्वा यात्रानुकूलेहिन सावरोधः सान्तःपुरः सन् । वायुरभ्रवृन्दैरिव । सैन्यैर-नुद्रुतः सन्त्योध्याभिमुखः प्रतस्थे ॥

॥ २६ ॥ सेति । सा केतुमालैवोपयनानि यस्याः सा । बृहद्भिर्नागै-र्गजैर्विहारशैलैरनुगतेव स्थिता । रथा एवोदारगृहा यस्याः सा सेना तस्य कुशस्य प्रयाणे जङ्गमराजधानी संचारिणी नगर्यभवत् ॥ तेनातपत्रामलमण्डलेन
प्रस्थापितः पूर्वनिवासभूमिम् ।
वभौ बलौघः शिशानोदितेन
वेलामुद्दन्वानिव नीयमानः ॥ २७ ॥
तस्य प्रयातस्य वरूधिनीनां
पीडामपर्याप्तवतीव सोढुम् ।
वसुंधरा विष्णुपदं दितीयम्
अध्यारुरोहेव रज्ञळेल ॥ २८ ॥
उद्यच्छमाना गमनाय पश्चात्
पुरो निवेशे पिथ च व्रजन्ती ।
सा यत्र सेना दृदृशे नृपस्य
तत्रैय सामग्रयमितं चकार ॥ २८ ॥

॥ २७ ॥ तेनेति । आतपत्रमेवामलं मण्डलं विम्बं यस्य तेन तेन कुशेन पूर्वनिवासभूमिं प्राति प्रस्थापितो बलीघः । आतपत्रवदमलमण्ड-लेनोदितेन शशिना बेलां नीयमानः प्राप्यमाणः । उदक्रमस्यास्तीत्यु-दन्वान् । उदिधिरिव । वभी ॥ उदन्वानुदधी चेति निपातनात्साधुः ॥

॥ २८ ॥ तस्येति । प्रयातस्य प्रस्थितस्य तस्य कुशस्य वरूथिनीनां सेनानां कर्शीणाम् ॥ कर्तृकर्मणोः क्रतीति कर्तिर षष्ठी ॥ पीडां सोढुम-पर्याप्तवतीवाशक्तेव वसुंधरा रजङ्ख्लेन द्वितीयं विष्णुपदमाकाशमध्या-रुरोहेव । इत्युत्पेक्षा ॥

॥ २९ ॥ उद्यच्छमानेति । पश्चात्कुशावत्याः सकाशाद्गमनाय प्रया-णाय तथा पुरोग्ने निवेशे निभित्ते । निवेष्टुं चेत्यर्थः । उद्यच्छमाना उद्यमं कुर्वती ॥ समुदाङ्गचो यमोग्नन्थ इत्यस्य सकर्मकाधिकारत्वादात्मनेपः दम् ॥ पथि च व्रजन्ती सा नृपस्य सेना यत्र पश्चात्पुरो मध्ये वा ददशे तत्रैव सामग्र्यमतिं कत्स्नताबुद्धं चकार । अपरिभिता तस्य सेनेत्यर्थः ॥ तस्य द्विपानां मद्वारिसेकात्
खुराभिघाताच्च तुरंगमाणाम्।
रेणुः प्रपेदे पथि पङ्गभावं
पङ्गोपि रेणुत्विमयाय नेतुः॥ ३०॥
मार्गेषिणी सा कटकान्तरेषु
वैन्ध्येषु सेना बहुधा विभिन्ना।
चकार रेवेव महाविरावा
बद्धप्रतिश्चन्ति गृहामुखानि॥ ३१॥
स धातुभेदारुणयाननेमिः
प्रभुः प्रयाणध्विनिमिश्चतूर्यः।
व्यलङ्ख्यद्विन्ध्यमुपायनानि
पद्यन्पुलिन्दैरुपपादितानि॥ ३२॥

॥ ३० ॥ तस्येति । नेतुस्तस्य कुशस्य द्विपानां मदवारिभिः सेका-तुरंगमाणां खुराभिघाताच्च यथासंख्यं पथि रेणू रजः पङ्काभावं पङ्कातां प्रपेदे । पङ्कोपि रेणुत्वमियाय ॥ तस्य तावदस्तीत्यर्थः ॥

॥ ३९॥ मार्गेति । वैन्थ्येषु विन्ध्यसंबान्धेषु कटकान्तरेषु नितम्बान्वकारोषु ॥ कटकोस्त्री नितम्बोद्रेरित्यमरः ॥ मार्गेषिणी मार्गावलोकिनी अत एव बहुधा विभिन्ना महाविरावा सा सेना रेवेव नर्मदेव ॥ रेवा तु नर्मदा सोमोद्भवा मेखलकन्यकेत्यमरः ॥ गुहामुखानि बद्धप्रतिश्रुन्ति प्रतिथ्वानवन्ति चकार अकरोत् ॥

॥ ३२ ॥ स इति । धातूनां गैरिकादीनां भेदेन अरुणयाननेमिः। प्रयाणे ध्वनयः क्ष्वेडहेषादयः । तन्मिश्रतूर्यः स प्रभुः । पुलिन्दैः किरा-तैरुपपादितानि समर्पितानि उपायनानि परुयन् । विन्ध्यमलद्वयत् ॥ तीर्थे तदीये गजसेतुबन्धात्
प्रतीपगामुत्तरतीस्य गङ्गाम् ।
अयत्नबालन्यजनीबभूषुर्
हंसा नभोलङ्गनलोलपक्षाः ॥ ३३ ॥
स पूर्वजानां किपलेन रीषाद्
भस्मावशेषीकृतविग्रहाणाम् ।
सुरालयप्राप्तिनिमित्तमम्भस्
त्रैस्नोतसं नौलुलितं ववन्दे ॥ ३४ ॥
इत्यध्वनः कैश्चिदहोभिरन्ते
कूलं समासाद्य कुशः सरध्याः ।
वेदिप्रतिष्ठान्वितताध्वराणां
यूपानपश्यच्छतशो रघूणाम् ॥ ३५ ॥

॥ ३३ ॥ तीर्थ इति । तदीये वैन्ध्ये तीर्थेवतारे गजा एव सेतुस्त-स्य वन्धादेतोः प्रतीपगां पश्चिमवाहिनीं गङ्गामुत्तरतोस्य कुशस्य नमी-लङ्कनेन लोलपक्षाः हंसा अयत्नेन वालव्यजनीवभूवृश्चामराण्यभूवन् ॥ अभूततद्भावे च्चिः॥

॥ ३८॥ स इति । स कुराः किपलेन मुनिना रोषाद्धस्मावदोषी-कता विस्रहा देहा येषां तेषां पूर्वजानां वृद्धानां सागराणां सुरालयस्य स्वर्गस्य प्राप्ती निमित्तं नौभिर्लुलितं क्षुभितम् । त्रिस्नोतस इदं त्रैस्नोत-सम् । गाङ्गमम्भो ववन्दे ॥

॥ ६५ ॥ इतीति । इति कैश्चिदहीभिरध्वनीन्तेवसाने कुद्याः सर-प्याः कूलं समासाद्य वितताध्वराणां विस्तृतमखानां रघूणाम् । वेदिः प्रतिष्ठा आस्पदं येषां तान् । यूपान् द्यातद्योपद्यत् ॥ भाधूय शाखाः कुसुमद्रमाणां
स्पृष्टा च शीनान्सरयूतरंगान् ।
तं क्वान्तसैन्यं कुलराजधान्याः
प्रत्यु जगामोपवनान्तवायुः ॥ ३६ ॥
अथोपशच्ये रिपुमम्रशच्यस्
तस्याः पुरः पौरसखः स राजा ।
कुलध्यजस्तानि चलध्यजानि
निवेशयामास बली बलानि ॥ ३० ॥
तां शिल्पिसंघाः प्रभुणा नियुक्तास्
तथागतां संभृतसाधनत्वात् ।
पुरं नवीचकुरणां विसर्गान्
मेघा निदाधग्लिपतािमवोर्वीम् ॥ ३८ ॥

॥ २६ ॥ आधूयेति । कुलराजधान्या उपवनान्तवायुः कुसुमद्रुमा-णां शाखा आधूयेषद्भ्ता । सुरिभर्भन्दश्चेत्यर्थः । शीतान्सरयूतरंगांश्च्य स्प्रष्टुा क्वान्तसैन्यं तं कुशं प्रत्युज्जगाम ॥

॥ ६७ ॥ अयेति । अथ रिपुषु मसं शल्यं शङ्कुः शरो वा यस्य सः ॥ शल्यं शङ्को शरे वंश इति विश्वः ॥ पौराणां सखा पौरसखः । कुलस्य ध्वजिश्चिद्गभूतो वली स राजा चलाश्चलन्तो वा ध्वजा येषां तानि तानि वलानि सैन्यानि तस्याः पुरः पुर्यो उपश्चल्ये स्नामान्ते ॥ स्नामान्त उपश्चल्यं स्यादित्यमरः ॥ निवेशयामास ॥

॥ ६८॥ तामिति । प्रभुणा नियुक्ताः शिल्पिनां तक्षादीनां संघाः संभृतसाधनत्वान्मिलितोपकरणत्वात्तां तथागताम् । शून्यामित्यर्थः । पुर्मयोध्याम् । मेघा अपां विसर्गाज्जलसेकान्त्रिदाघग्लिपतां प्रीष्मतप्तामु-वीमिव । नवीचकुः परिपूरयांचकुः ॥

ततः सपर्यां सपशूपहारां
पुरः परार्ध्यप्रतिमागृहायाः ।
उपोषितैर्वास्तुविधानविद्धिर्
निर्वर्तयामास रघुप्रवीरः ॥ ३९ ॥
तस्याः स राजोपपदं निशान्तं
कामीव कान्ताहृद्यं प्रविश्य ।
यथार्हमन्येरनुजीविलोकं
संभावयामास यथाप्रधानम् ॥ ४० ॥
सा मन्दुरासंश्रयिभिस्तुरंगैः
शालाविधिस्तम्भगतैश्च नागैः ।

॥ ३९॥ तत इति । ततो रघुप्रवीरः कुशः प्रतिमा देवताप्रतिकः
तयः । अर्च्या इत्यर्थः । पराध्यप्रतिमागृहायाः प्रशस्तदेवतायतनायाः
पुर उपोषितैर्वास्तुविधानविद्धिः प्रयोज्यैः सह पश्चपहारैः सपशूपहारां सपर्या निर्वर्तयामास कारयामास ॥ अत्र ण्यन्ताण्णिच्पुनिर्त्यनुसंधेयम् । अन्यथा वृतेरकर्मकस्य करोत्यर्थत्वे कारयत्यर्थामावप्रसङ्गात् ।
भवितव्यं वृतेरण्यन्तकर्त्री प्रयोज्यत्वेन निर्देशात्प्रयोगान्तरस्यापेक्षितत्वात् ॥

॥ ४० ॥ तस्या इति । स कुशस्तस्याः पुरः संविन्ध राजोपपदं राजशब्दपूर्वं निशान्तम् । राजभवनिमत्यर्थः ॥ निशान्तं भवनोषसो-रिति विश्वः ॥ कामी कान्ताहृदयिषव प्रविश्य अन्यैर्निशान्तैरनुजीवि-लोकममात्यादिकं यथाप्रधानं मान्यानुसारेण । यथाई यथोचितम् । तत्त-दुचितगृहैरित्यर्थः । संभावयामास ॥

॥ ४९ ॥ सेति । विपणिस्थानि पण्यानि क्रयविक्रयार्हवस्तूनि यस्याः सा पूरयोध्या मन्दुरासंश्रयिभिरस्वशालासंश्रयणशीलैः ॥ वाजिशाला तु पूराबभासे विपिणस्थपण्या
सर्वाङ्गनद्धाभरणेव नारी ॥ ४१ ॥
वसन्स तस्यां वसतौ रघूणां
पुराणशोभामधिरोपितायाम् ।
न मैथिलेयः स्पृहयांबभूव
भन्नें दिवो नाष्यलकेश्वराय ॥ ४२ ॥
अथास्य रत्नप्रथितोत्तरीयम्
एकान्तपाण्डुस्तनलम्बिहारम् ।
निःश्वासहार्यांशुकमाजगाम
धर्मः प्रिया वेषमिवोपदेष्टुम् ॥ ४३ ॥

मन्दुरेत्यमरः॥ जिद्दक्षीत्यादिना इनिप्रत्ययः॥ तुरंगैः। श्वालासु ये विधिना स्थापिताः स्तम्भास्तान्गतैः प्राप्तैर्नागैश्च । सर्वाङ्गेषु नद्धान्याभरणानि यस्याः सा नारीव । आवभासे ॥

॥ ४२ ॥ वसन्तिति । स मैथिलेयः कुशः पुराणशोभां पूर्वशोभाम-धिरोपितायां तस्यां रघूणां वसतावयोध्यायां वसन् दिवो भर्ते देवेन्द्राय तथालकेश्वराय कुवेरायापि न स्पृह्यांवभूव । ताविप न गणयामासित्य-र्थः ॥ स्पृहेरीपिसत इति संप्रदानत्वाचतुर्थी ॥ एतेनायोध्याया अन्यनग-रातिशयत्वं गम्यते ॥

॥ ४२ ॥ कुशस्य कुमुद्रतीसमागमं प्रस्तौति ॥ अथेति । अथास्य कुशस्य प्रियाः रत्नेर्मुक्तामणिभिर्घाधितान्युत्तरीयाणि यस्मिस्तम् । एका-न्तमत्यन्तं पाण्ड्वोः स्तनयोर्छम्बिनो हारा यस्मिस्तम् । निःश्वासहार्या-णि अतिसूक्ष्माण्यंशुकानि यत्र तम् । एवं शीतलप्रायं वेषं नेपथ्यमुपदे-ष्टुमिव ॥ ब्रुविसमानार्थत्वाद्विकर्मकत्वम् ॥ घर्मो ग्रीष्म आजगाम ॥ धगस्यिच हादयनात्समीपं
दिगुत्तरा भास्त्रति संनितृते ।
धानन्दशीतामित्र वाष्पतृष्टिं
हिमस्तुतिं हैमत्रतीं ससर्ज ॥ ४४ ॥
प्रवृद्धतापो दिवसोतिमात्रम्
धत्यर्थमेत्र क्षणदा च तन्त्री ।
उभी विरोधिकयया विभिन्नी
जायापती सानुशयात्रिवास्ताम् ॥ ४५ ॥
दिनेदिने शैत्रलवन्त्यधस्तात्
सोपानपर्वाणि विमुञ्चदम्भः ।
उद्दण्डपद्मं गृहदीर्धिकाणां
नारीनितम्बद्धयसं बभूत्र ॥ ४६ ॥

॥ ४४ ॥ अगस्त्येति । अगस्त्यिश्च हं यस्य तस्मादयनान्मार्गादाक्ष-णायनाद्भास्वति समीपं संनिवृत्ते सति उत्तरा दिक् । आनन्दर्शातां बा-ष्पवृष्टिमिव । हैमवतीं हिमवत्संवन्धिनीं हिमस्त्रुतिं हिमनिष्यन्दं ससर्ज ॥ अत्र प्रोषितप्रियासमागमसमाधिर्गम्यते ॥

॥ ४५ ॥ प्रवृद्धित । अतिमात्रं प्रवृद्धतापो दिवसः । अत्यर्थमेवानरूपं तन्वी रुशा क्षणदा च । इत्येतावुमी विरोधिक्रयया प्रणयकलहादिना विरोधाचरणेन विभिन्नी सानुशयी सानुतापी जायापती दंपती इव ।
आस्ताम् ॥ तयोरिप तापकार्श्यसंभवात्तत्सदृशावभूतािमत्यर्थः ॥

॥ ४६ ॥ दिनेदिन इति । दिनेदिने प्रतिदिनं द्रीवलवन्ति अध-स्ताद्यानि सोपानानां पर्वाणि भङ्गग्रस्तानि विमुञ्चत् । अत एवोइण्डपद्मं गृहदीर्घिकाणामम्भः । नारीनितम्बः प्रमाणमस्य नारीनितम्बद्वयसं बभूव । विहारयीग्यमभूदित्यर्थः ॥ प्रमाणे द्वयसजिति द्वयसच्प्रत्ययः ॥ वनेषु सायंतनमिक्ठकानां
विजृम्भणोद्दिन्धषु कुद्मलेषु ।
प्रत्येकिनिक्षिप्तपदः सशब्दं
संख्यामिवैषां भ्रमरश्चकार ॥ ४० ॥
स्वेदानुविद्धार्द्रनखक्षतःङ्केः
भूविउसंदृष्टशिखं कपाले ।
स्युतं न कर्णादिपि कामिनीनां
शिरीषपुष्पं सहसा पपात ॥ ४८ ॥
यन्त्रप्रवाहैः शिशिरौः परीतान्
रसेन धौतान्मलयोद्भवस्य ।
शिलाविशेषानिधशस्य निन्युर्
धारागृहेष्वातपमृद्धिमन्तः ॥ ४९ ॥

॥ ४७ ॥ वनेष्विति । वनेषु विजृम्भणेन विकासेनोद्गन्धिषु उत्कट-सीरभेषु ॥ गन्धस्येत्यादिना समासान्त इकारादेशः ॥ सायंतनमछिकानां कुद्गलेषु सदाब्दं यथा तथा प्रत्येकमेकैकस्मिनिक्षिप्तपदः । मकरन्दलो-भादित्यर्थः । भ्रमर एषां कुद्गलानां संख्यां गणनां चकारेव ॥

॥ ४८ ॥ स्वेदेति । स्वेदानुविद्धमार्द्रं नृतनं नखक्षतमङ्को यस्य तिस्मिन्कामिनीनां कपोले भूयिष्ठमत्यर्थं संदष्टिशिखं सांईलष्टकोसरम् । अत एव कर्णाच्युतमि । शिरीषपुष्पं सहसा न पपात॥

॥ ४९ ॥ यन्त्रेति । ऋदिमन्तो धानिका धारागृहेषु यन्त्रधारागृहेषु किश्विर्यन्त्रवाहेर्यन्त्रसंचारितसिल्लपूरैः परीतान्व्याप्तान् मलयोद्भवस्य रसेन चन्दनोदकेन धौतान्दालितान् शिलाविशेषान्मणिमयासनान्यधिशय्य तेषु शियत्वा आतपं निन्युः परिहारयांचकुः ॥

स्नानाई मुक्तेष्वनुध्यवासं विन्यस्तसायंतनमिष्ठकेषु । कामो वसन्तात्ययमन्दवीर्यः केशेषु लेभे वलमङ्गनानाम् ॥ ५०॥ आपिज्जरा बद्धरजःकणत्वान् मञ्जर्युदारा शुशुभेर्जुनस्य । द्रष्ट्यापि देहं गिरिशेन रोषात् खण्डीकृता ज्येव मनोभवस्य ॥ ५१॥ मनोज्ञगन्यं सहकारभङ्गं पुराणशीधुं नवपाटलं च । संबधता कामिजनेषु दोषाः

॥ ५० ॥ स्नानेति । वसन्तस्य आत्मसहकारिणोत्ययेनातिक्रमेण म-न्दवीर्योतिदुर्बलः कामः स्नानाद्रश्यि ते मुक्ताश्य । धूपसंचारणार्थीमत्य-र्थः । तेषु । अनुधूपवासं धूपवासानन्तरं विन्यस्ताः सायंतनमिलका ये-षु तेषु । अङ्गनानां केशेषु वलं लेभे ॥ तैरुद्दीपित इत्यर्थः॥

॥ ५९ ॥ आपिञ्चरित । वद्धरजःकणत्वाद्याप्तरजःकणत्वादापिञ्चरा उदारा द्राघीयस्यर्जुनस्य ककुभवृक्षस्य ॥ इन्द्रद्धः ककुभोर्जुन इत्यमरः ॥ मञ्जरी । देहं दम्ध्वापि रोषाद्गिरिशेन खण्डीकृता मनोभवस्य ज्या मौन्वीव । शुशुभे ॥

॥ ५२ ॥ मनोज्ञेति । मनोज्ञगन्धमिति सर्वत्र संबध्यते । सहकारभङ्गं चूतपल्लवखण्डम् । पुराणं निर्वापितं शेरतेनेनेति शीधुः पक्षेक्षरसप्रकृतिकं मद्यं तम् ॥ शीडो धृगित्यौणादिको धुक्प्रत्ययः ॥ पक्षेरिक्षुरसैरस्त्री शीधुः पक्षरसः शिव इति यादवः ॥ नवं पाटलायाः पुष्पं पाटछं च संबधता संघटयता निदाघावधिना प्रीष्मकालेन ॥ अवधिस्तवय-

सर्वे निदाघावधिना प्रमृष्टाः ॥ ५२॥ जनस्य तिस्मन्समये विगाढे बभूवतुर्द्वी सविशेषकान्ती । तापापनोदक्षमपादसेवी स चोदयस्थी नृपतिः शशी च ॥ ५३॥ अथोर्मिलोलोन्मदराजहंसे रोधोलतापुष्पवहे सर्प्याः । विहर्तुमिच्छा वनितासखस्य तस्याम्भसि ग्रीष्ममुखे बभूव ॥ ५४॥ स तीरभूमी विहितोपकार्याम् आनायिभिस्तामपकृष्टनकाम् ।

थाने स्यात्सीम्नि काले विलेपि चेति विश्वः॥ कामिजनेषु विषये सर्वे दीषास्तापादयः प्रमृष्टाः परिहृताः॥

॥ ५३ ॥ जनस्येति । तस्मिन्समये श्रीष्मे विगाढे कठिने सित जनस्य द्वौ सिविशेषं सितिशयं यथा तथा कान्तौ वभूवतुः । कौ द्वौ । तापापनोदे क्षमा समर्था पादयोरङ्क्वाः पादानां रश्मीनां च सेवा ययो-स्तावुदयस्थावभ्युदयस्थः स नृपतिरुदयस्थः शशी च ॥

॥ ५८ ॥ अथेति । अथ ऊर्मिषु लोलाः सतृष्णा उन्मदा राजहंसा यस्मिस्तिस्मन् ॥ लोलश्चलसतृष्णयोरित्यमरः ॥ रोधोलतापुष्पाणां वहे प्रापके ॥ पचादाच् ॥ श्रीष्मे सुखे सुखकरे सरव्वा अम्मिस तस्य कु-द्वास्य विनतासखस्य । विनतामिः सहेत्यर्थः । विहर्तुमिच्छा वभूव ॥

॥ ५५ ॥ स इति । चक्रधरप्रभावः स कुदास्तीरभूमौ विहिता उप-कार्या यस्यास्ताम् । आनायो जालमेषामस्तीत्यानायिनो जालिकाः ॥ जालमानाय इति निपातः ॥ आनायः पुंसि जालंस्यादित्यमरः ॥ तैरप- विगाहितुं श्रीमहिमानुरूपं
प्रचक्रमे चक्रधरप्रभावः ॥ ५५ ॥
सा तीरसोपानपथावतःरःद्
अन्येः न्यकेयूरविघट्टिनीभिः ।
सन्पुरक्षोभपदाभिरासीद्
उद्दिग्नहंसा सरिदङ्गनाभिः ॥ ५६ ॥
परस्पराभ्यक्षणतत्पराणां
तासां नृपो मज्जनरागदर्शी ।
नौसंश्रयः पार्श्वगतां किरातीम्
उपात्तवालव्यजनां बमावे ॥ ५७ ॥

कष्टनकामपनीतग्राहां तां सरयूं श्रीमहिम्नोः संपत्त्रभावयोरनुरूपं विगा-हितुं प्रचक्रमे ॥ अत्र कामन्दकः । परितापिषु वासरेषु पर्व्यस्तटलेखा-स्थितमाप्तसैन्यचक्रम् । सुविशोधितनक्रमीनजालं व्यवगाहेत जलं सुह्-त्समेत इति ॥

॥ ५६ ॥ सेति । सा सरित् सरयूस्तीरसोपानपथेनावतारादवतरणा-त् अन्योन्यं केयूरविघष्टिनीभिः संनदाङ्गदसंघिषणीभिः सनूपुरक्षोभाणि नूपुरक्षोभेण सहितानि पदानि यासां ताभिरङ्गनाभिर्हेतुभिरुद्विग्रहंसा भीतहंसासीत् ॥

॥ ५७ ॥ परस्परेति । नौसंश्रयः परस्परमभ्युक्षणे सेचने तत्परा-णामासक्तानां तासां स्त्रीणां मज्जने रागोभिलाषस्तद्दर्शी नृपः पार्श्वग-तामुपात्तवालव्यजनां गृहीतचामरां किरातीं चामरत्राहिणीं वभाषे ॥ किरातस्तु हुमान्तरे । स्त्रियां चामरवाहिन्यां मत्स्यजात्यन्तरे द्वयोरिति केशवः॥ पद्यावरोधैः शतशो मदीयैर्
विगाह्यमानो गिलताङ्गरागैः ।
संध्योदयः साभ्र इत्रैष वर्णं
पुष्यत्यनेकं सरयूप्रवाहः ॥ ५८ ॥
विलुप्तमन्तःपुरसुन्दरीणां
यदञ्जनं नीलुलिताभिराद्धः ।
तद्धध्नतीभिर्मदरागशोभां
विलोचनेषु प्रतिमुक्तमासाम् ॥ ५९ ॥
एता गुरुश्रोणिपयोधरत्वाद्
भाष्मानमुद्दोदुमशक्रुवत्यः ।
गाढाङ्गदैर्बाहुभिरप्सु वालाः
हेशोत्तरं रागवशास्त्रवन्ते ॥ ६० ॥

॥ ५८ ॥ पश्येति । गलिताङ्गरागैर्भदीयैः दातद्योवरोधैर्विगाह्यमानो विलोडचमान एष सरयूप्रवाहः । साभ्रः समेघः संध्योदयः संध्याविभीव इव । अनेकं नानाविधं वर्णं रक्तपीतादिकं पुष्यति पश्य ॥ वाक्यार्थः कर्म ॥

॥ ५९ ॥ विलुप्तमिति । नौलुलिताभिनौभिः क्षुभिताभिरद्भिरन्तःपु-रमुन्दरीणां यदञ्जनं कज्जलं विलुप्तं तदञ्जनं विलोचनेषु नेत्रेषु मदेन या रागशोभा तां वध्नतीभिर्धटन्तीभिरद्भिरामां प्रतिमुक्तं प्रत्य-र्पितम् ॥ प्रतिनिधिदानमपि तत्कार्यकारित्वात्प्रत्यर्पणमेवैति भावः ॥

॥ ६० ॥ एता इति । गुरु दुर्वहं श्रीणिपयोधरं यस्यात्मन इति वि-म्नहः । गुरुश्रीणिपयोधरत्वादात्मानं दारीरमुद्रोढुमदाक्रुवत्य एता बाला गाढाङ्गदैः विलष्टाङ्गदैर्वाहुभिः क्षेत्रोत्तरं दुःखप्रायं यथा तथा रागवद्याः कीडाभिनिवेदापारतन्त्र्यात्म्ववन्ते तरन्ति ॥ अमी शिरीषप्रसवावतंसाः
प्रमंशिनी वारिविहारिणीनाम् ।
पारिष्ठवाः स्रोतःसि निम्नगायाः
शैवाललोलांश्खलयान्ति मीनान् ॥ ६१ ॥
आसां जलास्फालनतत्पराणां
मुक्ताफलस्पर्धिषु शीकरेषु ।
पयोधरोत्सर्पिषु शीर्वमाणः
संलक्ष्यते न च्छिदुरीपि हारः ॥ ६२ ॥
आवर्तशोभा नतनाभिकान्तेर्
भक्तवो भुवां द्वन्द्वचराः स्तनानाम् ।
जातानि रूपावयवोपमानाः

॥ ६९ ॥ अमी इति । वारिविहारिणीनामासां प्रश्नंशिनो अष्टा निझ-गायाः स्रोतिस पारिष्ठवाश्र्यञ्चलाः ॥ चञ्चलं तरलं चैव पारिष्ठवपरि-ष्ठवे इत्यमरः ॥ अमी शिरीषप्रसवा एवावतंसाः कर्णभूषाः शैवाललोला-ज्ञलनीलिप्रियान् ॥ जलनीली तु शैवालिमत्यमरः ॥ मीनांश्छलयन्ति प्रादुर्भावयन्ति । शैवालिप्रियत्वाच्छिरीषेषु शैवालस्रमात्प्रादुर्भवन्तीत्यर्थः ॥

॥ ६२ ॥ आसामिति । जलस्यास्कालने तत्पराणामासकानामासां स्त्रीणां मुक्ताफलस्पर्धिषु मौक्तिकानुकारिषु पयोधरेषु स्तनेषूत्सर्पन्ति ये तेषु श्लीकरेषु शीकराणां मध्ये शीर्यमाणो गलन्हारः अत एव छिदुरः स्वयं छिन्नोपि न संलक्ष्यते ॥ विदिभिदिच्छिदेः कुरजिति कुरच्यत्ययः॥ शीकरसंसर्गाच्छिन इति न ज्ञायत इति भावः॥

॥ ६३ ॥ आवर्तेति । विलासिनीनां विलसनशीलानां स्त्रीणाम् ॥ वौ कषलसकत्यसम्भ इति घिनुण्यत्ययः ॥ रूपावयवानामुपमेयानां या-न्युपमानानि लोकप्रसिद्धानि तान्यदूरवर्तीन्यन्तिकगतानि जातानि । न्यदूरवर्तीनि विलासिनीनाम् ॥ ६३ ॥
तीरस्थलीवर्हिभिरुत्कलापैः
प्रस्निग्धकेकैरभिनन्द्यमानम् ।
श्रोत्रेषु संमूर्च्छति रक्तमासां
गीतानुगं वारिमृदङ्गवाद्यम् ॥ ६४ ॥
संद्ष्यविश्वेष्ववलानितम्बेव्विन्दुप्रकाशान्तरितोडुतुल्याः ।
भमी जलापूरितमूत्रमार्गी
मौनं भजन्ते रशनाकलापाः ॥ ६५ ॥
एताः करोत्पीडितवारिधारा
दर्गात्सखीभिर्वदनेषु सिक्ताः ।

कस्य किमुपमानिष्यत्राह । नतनािमकान्तेर्निम्ननािभशोाभाया आवर्त-शोभा ॥ स्यादावर्तोम्भसां भ्रम इत्यमरः ॥ भ्रुवां भङ्ग्यस्तरंगाः । स्तना-नां द्वन्द्वराश्यक्रवाकाः । उपमानिष्यति सर्वत्र संवध्यते ॥

॥ ६ ८ ॥ तीरेति । उत्कलापैरुचवहैंः प्रस्तिग्धा मधुराः केका येषां तैस्तीरस्थलीषु वर्हिभिर्मयूरैरभिनन्द्यमानं रक्तं श्राव्यं गीतानुगं गीता-नुसारि आसां स्त्रीणां संबन्धि वार्थेव मृदङ्गस्तस्य वाद्यं वाद्यध्वनिः श्रोत्रेषु संमूर्च्छति व्याप्नोति ॥

॥ ६ ५ ॥ संदष्टेति । संदष्टवस्त्रेषु जलसेकात्संहिलष्टवस्त्रेष्ववलानां नितम्बेष्विधिकरणेषु इन्दुप्रकादोन ज्योत्स्त्रयान्तरितानि आवृतानि यान्यु- द्वृति नक्षत्राणि तत्तुल्याः । मुक्तामयत्वादित्यर्थः । अमी जलापूरितसूत्र- मार्गाः । निश्यला इत्यर्थः । रद्याना एव कलापा मूषाः ॥ कलापा मूषणे वर्दे इत्यमरः ॥ मौनम् । निःदाब्दतामित्यर्थः । भजन्ते ॥

॥ ६६ ॥ एता इति । दर्पात्सखीजनं प्रति करैरुत्पीडिता उत्सारि-ता वारिधारा याभिस्ताः स्वयमपि पुनस्तथैव सखीभिर्वदनेषु सिका ए- वक्रेतराग्नेरलकैस्तरुण्यश् चूर्णारुणान्वारिलवान्वमन्ति ॥ ६६ ॥ उद्धन्धकेशश्च्युतपत्तलेखो विश्लेषिमुक्ताफलण्यत्वेष्टः । मनोज्ञ एव प्रमदामुखानाम् अम्भोविद्याराकुलितोपि वेषः ॥ ६७ ॥ स नौविमानाद्वतीर्य रेमे विलोलहारः सह ताभिरप्स । स्कन्धावलमोद्धतपिद्मनीकः करेणुभिर्वन्य इव द्विपेन्द्रः ॥ ६८ ॥ ततो नृपेणानुगताः स्त्रियस्ता भाजिष्णुना सातिशयं विरेजः ।

तास्तरुण्यो वक्रेतराग्नेर्जलसेकादृज्वग्नेरलकैः करणैश्रूर्णैः कुङ्कुमादिभि-ररुणान्वारिलवानुदकविन्दून्वमन्ति वर्षन्ति ॥

॥ ६७ ॥ उद्घन्धेति । उद्घन्धा उद्घष्टाः केशा यस्मिन्सः । च्युतपत्त-लेखः क्षरितपत्तरचनः । विश्लेषिणो विस्नंसिनो मुक्ताफलपत्तवेष्टा मुक्ता-मयताडङ्का यस्मिन्सः । एवमम्भोविहाराकुलितोपि प्रमदामुखानां वेषो नेपथ्यं मनोज्ञ एव ॥ रम्याणां विकतिरपि श्रियं तनोतीति भावः ॥

॥६८॥ स इति । स कुशो नौर्विमानमिय नौविमानम् । उपिमत-समासः । तस्मादवतीर्यं विलोलहारः सन् ताभिः स्त्रीभिः सह करेणुभिः सह स्कन्धावलमा उद्धतपिश्चनी उत्पाटितनलिनी यस्य स तथोक्तः सन् ॥ नद्यृतश्चेति कप्रथयः ॥ वन्यो द्विपेन्द्र इव । अप्सु रेमे ॥

॥ ६९ ॥ तत इति । तती भाजिष्णुना प्रकाशनशीलेन ॥ भुवश्चेति चकारादिष्णुच् ॥ नृपेणानुगताः संगतास्ताः स्त्रियः सातिशयं यथा तथा प्रागेव मुक्ता नयनाभिरामाः
प्राप्येन्द्रनीलं किमुतोन्मयूखम् ॥ ६९ ॥
वर्णोदकः काञ्चनशृङ्गमुक्तिस्
तमायताक्ष्यः प्रणयादसिञ्चन् ।
तथागतः सोतितरां बभासे
सधातुनिष्यन्द इवाद्विराजः ॥ ७० ॥
तेनावरोधप्रमदासखेन
विगाहमानेन सरिद्वरां ताम् ।
आकाशगङ्गारितरप्तरोभिर्
वृतो मरुत्वानन्यातलीलः ॥ ७१ ॥
यत्कम्भयोनेरिधिगम्य रामः
कुशाय राज्येन समं दिदेश ।

विरेजुः । प्रागेव । इन्द्रनीलयोगात्पूर्वमेव । केवला अपीत्यर्थः । मुक्ता मणयो नयनाभिरामाः । उन्मयूखमिन्द्रनीलं प्राप्य किमुत ॥ आभिरामा इति किमु वक्तव्यमित्यर्थः ॥

॥ ७० ॥ वर्णोदकैरिति । तं कुशमायताक्ष्यः काञ्चनस्य शृङ्गिर्मुक्ता-नि तैर्वर्णोदकैः कुङ्कुमादिवर्णद्रव्यसहितोदकैः प्रणयात्स्त्रेहादिसञ्चन् ॥ तथागतस्तथास्थितः । वर्णोदकिसक्त इत्यर्थः । स कुशः सधातुनिष्यन्दो गैरिकद्रव्ययुक्तोदिराज इवातितरां वभासे । अत्यर्थं चकासे ॥

॥ ७९ ॥ तेनेति । अवरोधप्रमदासखेनान्तःपुरसुन्दरीसहचरेण तां सिरिद्वरां सरयूं विगाहमानेन तेन कुशेन आकाशगङ्गायां रितः क्रीडा यस्य सोष्सरोभिर्वृत आवृतो मरुत्वानिन्द्रोनुयातलीलः अनुकतश्रीः । अमूदिति श्रोषः ॥ इन्द्रमनुकतवानित्यर्थः ॥

॥ ७२ ॥ यदिति । यदाभरणं रामः कुम्भयोनेरगस्त्यादिधगम्य प्राप्य

तदस्य जैत्नाभरणं विहर्तर्
अज्ञातपातं सिलले ममज्ज ॥ ७२ ॥
स्नात्वा यथाकाममसौ सदारस्
तीरोपकार्यां गतमात्न एव ।
दिव्येन शून्यं वलयेन बाहुम्
अपीढनेपथ्यविधिर्दर्श्या ॥ ७३ ॥
जयश्चियः संवननं यतस्तद्
आमुक्तपूर्वं गुरुणा च यस्मात् ।
सेहेस्य न भ्रंशमतो न लोभात्
स तुल्यपुष्पाभरणो हि धीरः ॥ ७४ ॥
ततः समाज्ञापयदाशु सर्वान्

कुशाय राज्येन समं दिदेश। राज्यसममूल्यमित्यर्थः । सलिले विहर्तुः क्री-डितुरस्य कुशस्य तज्जैत्राभरणं जयशीलमाभरणमज्ञातपातं सत् ममज्ज॥

॥ ७२ ॥ स्नालेति । असौ कुशः सदारः सन्यथाकामं यथेच्छं स्ना-त्वा विगाह्य । तीरे योपकार्या पूर्वीका तां गतमात्रो गत एव अपोढनेप-थ्यविधिरकृतप्रसाधन एव दिच्येन वलयेन शून्यं बाहुं ददशे ॥

॥ ७४॥ जयेति । यतः कारणात्तदाभरणं जयित्रयः संवननं वशी-करणम् ॥ वशिक्रया संवननिष्यमरः ॥ यस्माद्धरुणा पित्रामुक्तपूर्वं पूर्व-मामुक्तम् । धृतिमित्यर्थः ॥ सुष्सुपेति समासः ॥ अतो हेतोरस्याभरणस्य भंशं नाशं न सेहे । लोभान्न । कुतः । हि यस्माद्धीरो विद्वान्स कुशस्तु-ल्यानि पुष्पाण्याभरणानि च यस्य सः । पुष्पोष्ववाभरणेषु धृतेषु निर्मा-ल्यबुद्धं करोतीत्यर्थः ॥

॥ ७५ ॥ तत इति । ततः । नदां स्नाति कौशलेनेति नदीष्णाः । तान् ॥ सुपीति योगविभागात्कप्रत्ययः । निनदीभ्यां स्नातेः कौशल इति भानायिनस्तद्विचये नदीष्णान् । वन्ध्यश्रमास्ते सरयूं विगाह्य तमूचुरम्लानमुखप्रसादाः ॥ ७५ ॥ कृतः प्रयत्नो न च देव लब्धं मग्नं पयस्याभरणोत्तमं ते । नागेन लोल्यात्कुमुदेन नूनम् उपात्तमन्तर्द्वद्वासिना तत् ॥ ७६ ॥ ततः स कृत्वा धनुरातत्त्वयं धनुर्धरः कोपविलोहिताक्षः । गारूत्मतं तीरगतस्तरस्वी मुजंगनाशाय समाददेख्नम् ॥ ७७ ॥ तस्मिन्ह्दः संहितमात्र एव

पत्वम् ॥ सर्वानानायिनो जालिकांस्तस्याभरणस्य विचयेन्वेषणे निमित्त आशु समाज्ञापयत् ॥ त आनायिनः सरयूं विगाद्य विलोड्य वन्थ्यश्रमा विफलप्रयासास्तथापि तद्गतिं ज्ञात्वा अम्लानमुखप्रसादाः सश्रीकमुखाः सन्तस्तं कुशमूचुः॥

॥ ७६ ॥ रुत इति । हे देव प्रयत्नः रुतः । पयसि मयं त आभ-रणोत्तमं न लब्धम् । किं तु तदाभरणमन्तर्द्दवासिना कुमुदेन कुमुदा-रूपेन नागेन पत्रगेन लौल्याल्डोभादुपात्तं नूनमिति वितर्के ॥

॥ ७७॥ तत इति । ततो धनुर्धरः कोपिवलोहिताक्षस्तरस्वी वलवा-न्स कुदास्तीरगतः सन् धनुराततज्यमधिज्यं कृत्वा भुजंगस्य कुमुदस्य नाशाय गारुत्मतं गरुत्मदेवताकमस्त्रं समाददे॥

॥ ७८॥ तस्मिनिति । तस्मिनस्त्रे संहितमात्रे सत्येव इदः क्षोभा-देतोः समाविद्धाः संघद्वितास्तरंगा एव हस्ता यस्य स रोधांसि निध- क्षोभात्समाविद्धतरंगहस्तः ।
रोधांसि निम्नन्नवपातममः
करीव वन्यः परुषं ररास ॥ ७८ ॥
तस्मात्समुद्रादिव मथ्यमानाद्
उद्दृत्तनकात्सहसोन्ममज्ज ।
लक्ष्म्येव सार्धं सुरराजवृक्षः
कन्यां पुरस्कृत्य भुजंगराजः ॥ ७९ ॥
विभूषणप्रत्युपहारहस्तम्
उपस्थितं वीक्ष्य विशांपतिस्तम् ।
सोपर्णमस्त्रं प्रतिसंजहार
प्रद्वेष्वनिर्वन्धरुषो हि सन्तः ॥ ८० ॥
त्रैलोक्यनाथप्रभवं प्रभावात्
कृशं द्विषामङ्कृशमस्त्रविद्वान् ।

न्पातयन् । अवपाते गजप्रहणगर्ते मप्तः ॥ अवपातस्तु हस्त्यर्थे गर्त-इछन्नस्तृणादिनेति यादवः ॥ वन्यः करीव । परुषं घोरं ररास दध्वान ॥

॥ ७९ ॥ तस्मादिति । मथ्यमानात्समुद्रादिव । उद्गृत्तनकात्कुभित-स्राहात्तरमाद्भदात् । लक्ष्म्या सार्धं सुरराजस्येन्द्रस्य वृक्षः पारिजात इव । कन्यां पुरस्कृत्य भुजंगराजः कुमुदः सहसोन्ममज्ज ॥

॥ ८० ॥ विभूषणेति । विशांपितर्मनुजपितः कुशः ॥ द्वौ विशौ वैश्यमनुजावित्यमरः ॥ विभूषणं प्रत्युपहरित प्रत्यप्यतीति विभूषणप्रत्युपहारः ॥ कर्मण्यण् ॥ विभूषणप्रत्युपहारो हस्तो यस्य तम् । उपस्थितं प्राप्तं कुमुदं विक्ष्य सौपर्णं गारुत्मतमस्त्रं प्रतिसंजहार ॥ तथा हि सन्तः प्रदेषु नम्नेष्वनिर्वन्धरुषः अनियतकोपा हि ॥

॥ ८९ ॥ त्रैलोक्येति । अस्त्रं विद्वानस्त्रविद्वान् ॥ न लोकेत्यादिना ष-ष्ठीसमासनिषेधः । श्रितादिगमिगम्यादीनामुपसंख्यानादितीयासमासः । मानोत्रतेनाष्यभिवन्दा मूर्धा मूर्धाभिषिक्तं कुमृदो बभाषे ॥ ८१ ॥ अवैमि कार्यान्तरमानुषस्य विष्णोः सुताख्यामपरां तनुं त्वाम् । सोहं कथं नाम तवाचरेयम् आराधनीयस्य धृतेर्विघातम् ॥ ८२ ॥ कराभिघातोत्थितकन्दुकेयम् आलोक्य बालातिकृत्हलेन । जवात्पतड्डयोतिरिवान्तरिक्षाद् आदत्त जैत्नाभरणं त्वदीयम् ॥ ८३ ॥

गरुडास्त्रमिहिमाभिज्ञ इत्पर्थः। कुमुदः। त्रयो लोकास्त्रेलोक्यम्॥ चातु-र्वण्योदित्वात्स्वार्थे व्यञ्प्रत्ययः॥ त्रैलोक्यनाथो रामः प्रभवो जनको यस्य तम्। अत एव प्रभावाद्दिषामङ्कुत्रां मूर्धाभिषिक्तं राजानं कुदां मानोन्न-तेनापि मूर्घाभिवन्दा प्रणम्य बभाषे॥

॥ ८२ ॥ अवैमीति । त्वाम् । ओदनान्तरस्तण्डुल इतिवत्कार्यान्तरः कार्यार्थः ॥ स्थानात्मीयान्यतादर्थ्यरन्ध्रान्तर्येषु चान्तरिमति शाइवतः ॥ स चासौ मानुषश्चेति तस्य विष्णो रामस्य सुताख्यां पुत्रसंज्ञामपरां तनुं मूर्तिमवैमि । आत्मा वै पुत्रनामासीति श्रुतेरित्यर्थः ॥ स जानन्तहमाराधनीयस्योपास्यस्य तव धृतेः प्रीतेः ॥ धृप्रीताविति धातोः स्त्रियां किन् ॥ विघातं कथं नामाचरयम् । असंभावितिमित्यर्थः ॥

॥ ८३ ॥ करेति । कराभिघातेनोत्थित अर्ध्व गतः कन्दुको यस्पाः सा कन्दुकार्थमूर्ध्व पश्यन्तीत्पर्थः । इयं वाला जवादन्तिरिक्षाज्ज्योतिर्न-क्षत्रमिव ॥ ज्योतिर्भद्योतदृष्टिष्वित्यमरः ॥ पतत्त्वदीयं जैत्राभरणमालोक्या-तिकुत्रूहलेनादत्त अगृह्वात् ॥ तदेतदाजानुषिलिम्बना ते
ज्याघातरेखास्थिरलाञ्छनेन।
मुजेन रक्षापरिघेण भूमेर्
उपेत योगं पुनरंसलेन॥ ८८॥
इमां स्वसारं च यवीयसीं मे
कुमुद्दतीं नाईसि नानुमन्तुम्।
आत्मापराधं नुदर्ती चिराय
शुश्रूषया पार्धिव पादयोस्ते॥ ८५॥
इत्यूचिवानुषहृताभरणः क्षितीशं
श्राघ्यो भवान्स्वजन इत्यनुभाषितारम्।

॥ ८४ ॥ तदिति । तदेतदाभरणमाजानुविलम्बिना । ज्याघातरेखा रेखाकारा अन्थयः । ते स्थिरलाञ्छनं यस्य तेन । भूमे रक्षायाः परि-घेण रक्षार्गलेन ॥ परिघो योगभेदास्त्रमुद्गरेर्गलघातयोरित्यमरः ॥ अंस-लेन वलवता ते भुजेन पुनर्योगं संगतिमुपैतु ॥ एतैर्विशेषणैर्महाभाग्य-शौर्यधुरंधरत्ववलवन्त्वादि गम्यते ॥

॥ ८५ ॥ इमामिति । हे पार्थिव ते तव पादयोश्चिराय शुश्रूषया परिचर्यया ॥ शुश्रूषा श्रोतुमिच्छायां परिचर्यप्रदानयोरिति विश्वः ॥ आक्ष्मापराधमाभरणप्रहणरूपं नुदतीम् । परिजिहीर्षन्तीमित्यर्थः ॥ आश्रांसायां भूतवचेति चकाराद्वर्तमानार्थप्रत्ययः ॥ आच्छीनद्योर्नुमित्यस्य वैकिल्पकत्वान्तुमभावः ॥ इमां मे यवीयसीं किनष्ठां स्वसारं भगिनीं कुमुद्रतीमनुमन्तुं नार्हसीति न । अर्हस्येवेत्यर्थः ॥

॥ ८६ ॥ इतीति । इति पूर्वरुलोकोक्तमूचिवानुक्तवान् ॥ ब्रुवः क-सुः ॥ उपहृताभरणः प्रत्यर्पिताभरणः कुमुदः । हे कुमुद भवान् रुलाघ्यः स्वजनो वन्धुः । इत्यनुभाषितारमनुवक्तारं क्षितीशं कुशं समेतवन्धुर्युन संयोजयां विधिवदास समेतवन्धुः कन्यामयेन कुमुदः कुलभूषणेन ॥ ८६ ॥ तस्याः स्पृष्टे मनुजपितना साहचर्याय हस्ते माङ्गल्योणीवलियिनि पुरः पावकस्योच्छिषस्य । दिव्यस्तूर्यध्वनिरुद्वचरह्यश्चवानो दिगन्तान् गन्धोदम्रं तदनु ववृषुः पुष्पमाश्चर्यमेघाः॥ ८७ ॥ इत्थं नागिस्त्रभुवनगुरोरीरसं मैथिलेयं लब्ब्वा बन्धुं तमिष च कुद्याः पञ्चमं तक्षकस्य ।

क्तबन्धुः सन् कन्यामयेन कन्यारूपेण कुलभूषणेन विधिवत्संयोजः यामास ॥ न केवलं तदीयमेव किं तु स्वकीयमपि भूषणं तस्मै दत्तवाः निति ध्वनिः ॥ आम्प्रत्ययानुप्रयोगयोर्व्यवधानं तु प्रागेव समाहितम् ॥

॥ ८७॥ तस्या इति । मनुजपितना कुशेन साहचर्याय । सह ध-मीचरणायेत्यर्थः । माङ्गल्या मङ्गले साधुर्या ऊर्णा मेषादिलोम ॥ ऊर्णा मेषादिलोम्नि स्यादित्यमरः ॥ अत्र लक्षणया तिन्निर्मितं सत्रमुच्यते । तया वलियिन वलयवित तस्याः कुमुद्रत्या हस्ते पाणावुच्छिखस्य उदार्चिषः पावकस्य पुरोग्ने स्पष्टे गृहीते सित दिगन्तान्व्यश्नुवानो व्याप्नुवन्दिव्य-स्तूर्यध्वनिरुदचरदुत्थितः । तदनु आश्चर्या अद्भुता मेघा गन्धेनोदग्रमु-त्कटं पुष्पं पुष्पाणि ॥ जात्यभिप्रायेणैकवचनम् ॥ वृवृषुः ॥ आश्चर्यश्च-ब्दस्य रौद्रं तूप्रममी त्रिषु चतुर्दशेत्यमरवचनान्निलिङ्गल्वम् ॥

॥ ८८ ॥ इत्थिमिति । इत्यं नागः कुमुदः । त्रयाणां भुवनानां समा-हारिस्त्रभुवनम् ॥ तिद्धतार्थेत्यादिना तत्पुरुषः ॥ अदन्तिद्वगुत्वेषि पात्रा-द्यन्तत्वान्तपुंसकत्वम् । पात्राद्यन्तैरनेकार्थो द्विगुर्लक्ष्यानुसारत इत्यमरः ॥ तस्य गुरू रामः । तस्यौरसं धर्मपत्नीजं पुत्रम् ॥ औरसो धर्मपत्नीज इति पाज्ञवल्क्यः ॥ मैथिलेयं कुशं बन्धुं लब्ध्वा । कुशोपि च तक्षकः एकः शङ्कां पितृवधरिपोरत्यजद्देनतेया-च्छान्तव्यालामवनिमपरः पोरकान्तः शशास ॥ ८८ ॥

इति श्रीरघुवंशे महाकाव्ये कालिदासकती कुमुद्वती-परिणयो नाम षोडशः सर्गः ॥

स्य पञ्चमं पुत्रं तं कुमुदं बन्धुं लब्ध्वा । एकस्तयोरन्यतरः कुमुदः पितृवधेन रिपोर्वैनतेयाद्गरुडात् ॥ गुरुणा वैष्णवांशेन कुशेन त्याजित-क्रीपादिति भावः ॥ शङ्कां भयमत्यजत् । अपरः कुशः शान्तव्यालां कुमुदाज्ञया वीतसर्पभयामवनिमत एव पौरकान्तः पौराणां प्रियः सन् शशास ॥

॥ इति श्रीमहोपाध्यायकोलाचलमिछनाथसूरिविरिच-तायां रघुवंशव्याख्यायां संजीवनीसमाख्यायां षोडशः सर्गः॥ भितिथि नाम काकुत्स्थात्पुत्रमाप कुमुद्वती।
पश्चिमाद्यामिनीयामात्प्रसादिमव चेतना॥ १॥
स पितुः पितृमान्वंशं मातुश्चानुपमद्युतिः।
अपुनात्सिवितेवोभी मार्गावुत्तरदक्षिणी॥ २॥
तमादी कुळविद्यानामर्थमर्थविदां वरः।
पश्चात्पार्थिवकन्यानां पाणिमग्राह्यत्पिता॥ ३॥
नमो रामपदाम्भोजरेणवे यत्र संततम्।
कुर्वन्ति कुमुदपीतिमरण्यगृहमेधिनः॥

॥ १ ॥ अतिथिमिति । कुमुद्रती काकुत्स्थात्कुशादितिथि नाम पुत्रम् । चेतना बुद्धिः पश्चिमादिन्तिमाद्यामिन्या रात्रेर्यामात्प्रहरात् ॥ द्वौ
यामप्रहरौ समावित्यमरः ॥ प्रसादं वैशद्यमिव । प्राप ॥ ब्राह्मे सर्वेषां बुद्विवैशद्यं भवतीति प्रसिद्धिः ॥

॥ २ ॥ स इति । पितृमान् ॥ प्रशंसार्थे मतुप् । सुशिक्षित इत्पर्थः ॥ अनुपमद्यतिः । सिवतुश्चेदं विशेषणम् । सोतिथिः पितुः कुशस्य वंशं मातुः कुमुद्रत्याश्च वंशम् । सिवता उत्तरदक्षिणावुभौ मार्गाविव । अपु-नात्पवित्रीकृतवान् ॥

॥ ३॥ तमिति । अर्थान् शब्दार्थान्दारसंग्रहादिकियाप्रयोजनानि विदन्तीत्पर्थविदः । तेषां वरः श्रेष्ठः पिता कुशस्तमतिथिमादौ प्रयमं कुलविद्यानामान्वीक्षिकीत्रपीवार्त्तादण्डनीतीनामर्थमिभधेयमग्राहयदबोध्यत् । पश्चात्पार्थिवकन्यानां पाणिमग्राहयत्स्वीकारितवान् । उदवाह-यदित्यर्थः ॥ जात्यस्तेनाभिजातेन शूरः शौर्यवता कुशः।
अमन्यतैकमात्मानमनेकं विशना वशी ॥ ४ ॥
स कुलोचितमिन्द्रस्य साहायकमुपेयिवान्।
जघान समरे दैत्यं दुर्जयं तेन चाविध ॥ ५ ॥
तं स्वसा नागराजस्य कुमुदस्य कुमुद्वती।
अन्वगात्कुमुदानन्दं शशाङ्कामिव कौमुदी ॥ ६ ॥
तयोर्दिवस्पतेरासीदेकः सिंहासनार्धभाक्।
द्वितीयापि सखी शच्याः पारिजातांशभागिनी ॥ ७ ॥

॥ १॥ जात्य इति । जातौ भवो जात्यः कुलीनः शूरो वशी कुशः अभिजातेन कुलीनेन ॥ अभिजातः कुलीनः स्यादित्यमरः ॥ शौर्यवता विश्वाना तेनातिथिना करणेन एकमात्मानम् । एको न भवतीत्यनेक-स्तम् । अमन्यत ॥ सर्वगुणसामप्रयादात्मजमात्मन एव रूपान्तरममं-स्तेत्यर्थः ॥

॥ ५ ॥ स इति । स कुशः कुलोचितं कुलाभ्यस्तमिन्द्रस्य साहायकं सहकारित्वम् ॥ योपधादित्यादिना बुज् ॥ उपेयिवान्प्राप्तः सन् समरे नामतोर्थतश्च दुर्जयं दैत्यं जघानावधीत् । तेन दैत्येनावधि हतश्च ॥ लुङ चेति हनो वधादेशः ॥

॥ ६ ॥ तमिति । कुमुदस्य नाम नागराजस्य स्वसा कुमुद्रती कुद्रा-पत्नी कुमुदानन्दं दाद्याङ्कं कौमुदी ज्योत्स्नेव तं कुद्रामन्वगात् ॥ कुदास्तु । कुः पृथ्वी । तस्या मुत्यीतिः । सैवानन्दी यस्येति कुमुदानन्दः । परान-न्देन स्वयमानन्दतीत्यर्थः ॥

॥ ७॥ तयोरिति । तयोः कुशकुमुद्धत्योर्मध्य एकः कुशो दिवस्पते-रिन्द्रस्य सिंहासनार्धं सिंहासनैकदेशः । तद्भागासीत् । द्वितीया कुमुद्ध-त्यपि शच्या इन्द्राण्याः पारिजातांशस्य भागिनी प्राहिणी ॥ संपृचेत्या-दिना भजेर्घिनुण्यत्ययः । सख्यासीत् ॥ कस्कादित्वाद्दिवस्पतिः साधुः॥ तदात्मसंभवं राज्ये मिन्त्रवृद्धाः समाद्धः।
स्मरन्तः पश्चिमामाज्ञां भर्तः संग्रामयायिनः॥८॥
ते तस्य कल्पयामासुरिभषेकाय शिल्पिभः।
विमानं नवमुद्रेदि चतुःस्तम्भप्रतिष्ठितम्॥९॥
तत्रैनं हेमकुम्भेषु संभृतेस्तीर्थवारिभिः।
उपतस्थः प्रकृतयो भद्रपीठोपवेशितम्॥१०॥
नदद्धिः स्निग्धगम्भीरं तूर्यैराहतपुष्करेः।
अन्वमीयत कल्याणं तस्याविच्छिन्नसंतति॥११॥
दूर्वीयवाङ्क्षरप्रक्षत्वगभिन्नपुटोत्तरान्।

॥ ८ ॥ तदिति । संग्रामं यायिनो यास्यतः ॥ आवश्यकार्थे णिनिः । अकेनोभिविष्यदाधमर्ण्ययोरिति षष्ठीनिषेधः ॥ भर्तुः स्वामिनः कुशस्य पर्श्यमामन्तिमामाज्ञां विपर्यये पुत्रोभिषेक्तव्य इत्येवंरूपां स्मरन्तो मन्तिर्वे वृद्धास्तदात्मसंभवमतिथि राज्ये समादधुर्निदधुः ॥

॥ ९॥ त इति । ते मन्त्रिणस्तस्यातिथेरिभिष्काय शिल्पिभिरुद्वेदि उन्तत्वेदिकं चतुःस्तम्भप्रतिष्ठितं चतुर्षु स्तम्भेषु प्रतिष्ठितं नवं विमानं मण्डपं कल्पयामासुः कारयामासुः॥

॥ ९० ॥ तत्रेति । तत्र विमाने भद्रपीठे पीठविशेष उपवेशितमेनम-तिथि हेमकुम्भेषु संभृतैः संगृहीतैस्तीर्थवारिभिः करणैः प्रकृतयो मन्त्रिण उपतस्थुः ॥

॥ १९ ॥ नदद्भिरिति । आहतं पुष्करं मुखं येषां तैः ॥ पुष्करं करिहस्तान्ने वाद्यभाण्डमुखोपि चेत्यमरः ॥ स्त्रिग्धं मधुरं गम्भीरं च नदद्भिस्तूर्येस्तस्यातिथेरविच्छिन्नसंतिति आविच्छिन्नपारंपर्यं कल्याणं भावि
द्भुभमन्यमीयत अनुभितम् ॥

॥ ९२ ॥ दूर्वेति । सोतिथिः । दूर्वाश्च यनाङ्कुराश्च प्रक्षत्वचश्चाभिः

ज्ञातिवृद्धेः प्रयुक्तान्स भेजे नीराजनाविधीन् ॥ १२ ॥
पुरोहितपुरोगास्तं जिष्णुं जैजैरथर्वाभः ।
उपचक्रामिरे पूर्वमिभिषेक्तं द्विजातयः ॥ १३ ॥
तस्यौधमहती मूर्धि निपतन्ती व्यरोचत ।
सशब्दमिभषेकश्रीर्गक्तेव त्रिपुरद्विषः ॥ १४ ॥
स्तूयमानः क्षणे तस्मिन्नलक्ष्यत स बन्दिः।
प्रवृद्ध इव पर्जन्यः सारक्तेरभिनन्दितः ॥ १५ ॥
तस्य सन्मन्त्रपूताभिः स्नानमद्भिः प्रतीच्छतः।
ववृधे वैद्युतस्याग्नेवृष्टिसेकादिव द्युतिः ॥ १६ ॥

न्नपुटा बालपछवाश्च उत्तराणि प्रधानानि येषु तान् ॥ अभिन्नपुटानि म-धूकपुष्पाणीति केचित् । कमलानीत्यन्ये ॥ ज्ञातिषु ये वृद्धास्तैः प्रयुक्ता-न्नीराजनाविधीन्भेजे ॥

॥ १३ ॥ पुरोहितेति । पुरोहितपुरोगाः पुरोहितप्रमुखा द्विजातयो ब्राह्मणा जिष्णुं जयशीलं तमतिथिं जैत्रैर्जयशीलैरथर्वभिर्मन्विवशेषैः क-रणैः पूर्वमभिषेकुमुपचक्रमिरे ॥

॥ ९४ ॥ तस्येति । तस्यातिथेर्मूर्झि सशब्दं निपतन्त्योघमहती महा-प्रवाहा । अभिषिच्यतेनेनेत्यभिषेको जलम् । स एव श्रीः । यद्वा तस्य श्रीः समृद्धिस्त्रिपुरिद्धषः शिवस्य मूर्झि निपतन्ती गङ्गेव व्यरोचत ॥ त्रयाणां पुराणां द्विषतीति विग्रहः ॥

॥ १५ ॥ स्तूयमान इति । तस्मिन्क्षणेभिषेककाले वान्दिभिः स्तूयमान्नः सोतिथिः प्रवृद्धः प्रवृद्धवान् ॥ कर्तरि क्तः ॥ अत एव चातकैरिभ-निन्दतः पर्जन्यो मेघ इव । अलक्ष्यत ॥

॥ ९६ ॥ तस्येति । सन्मन्त्रैः पूताभिः शुद्धाभिरद्भिः स्नानं प्रती-च्छतः कुर्वतस्तस्य । वृष्टिसेकात् । विद्युतीयं वैद्युतः । तस्य अविन्धन-स्पामेरिव । द्युतिर्ववृधे ॥ स तावदिभषेकान्ते स्नातकेश्यो ददौ वसु ।
यावतेषां समाप्येरन्यज्ञाः पर्याप्तदिक्षणाः ॥ १७ ॥
ते प्रीतमनसस्तस्मै यामाशिषमुदैरेयन् ।
सा तस्य कर्मानिर्वृत्तेर्दूरं पश्चात्कृता फलैः ॥ १८ ॥
बन्धच्छेदं स बद्धानां वधार्हाणामवध्यताम् ।
धुर्याणां च धुरो मोक्षमदोहं चादिशद्भवाम् ॥ १९ ॥
क्रीडापतिचणोष्यस्य पञ्चरस्थाः शुकादयः ।
लब्धमोक्षास्तदादेशाद्यथेष्टगतयोभवन् ॥ २० ॥
ततः कक्ष्यान्तरन्यस्तं गजदन्तासनं शुचि ।

॥ ९७ ॥ स इति । सोतिथिरिभषेकान्ते स्नातकेभ्यो गृहस्थेभ्यस्ता-वत्तावत्परिमाणं वसु धनं ददौ यावता वसुना एषां स्नातकानां पर्या-प्रदक्षिणाः समप्रदक्षिणा यज्ञाः समाप्येरन् । तावहदावित्यन्वयः ॥

॥ ९८॥ त इति । प्रीतमनसस्ते स्नातकास्तस्मा अतियये यामाज्ञि-षमुदैरयन्व्याहरन्साश्चीस्तस्यातियेः कर्मनिर्वृत्तैः पूर्वपुण्यनिष्पन्तैः फलैः साम्राज्यादिभिर्दूरं दूरतः पश्चात्कृता । स्वफलदानस्य तदानीमनवकाशा-त्कालान्तरोदीक्षणं न चकारित्यर्थः॥

॥ ९९ ॥ बन्धोति । सोतिथिर्बद्धानां बन्धच्छेदं वधार्हाणामवध्यतां । धुरं वहन्तीति धुर्या वलीवर्दादयः । तेषां धुरो भारान्मोक्षं गवामदोहं व-त्सानां पानार्थं दोहनिवृत्तिं चादिशदादिदेश ॥

॥ २०॥ क्रीडेति । पञ्जरस्थाः युकादयोस्यातिथेः क्रीडापतित्रणो-पि । किमुतान्ये इत्यपिशब्दार्थः । तदादेशात्तस्यातिथेः शासनाल्जब्ध-मोक्षाः सन्तो यथेष्टं गतिर्येषां ते स्वेच्छाचारिणोभवन् ॥

॥ २९॥ तत इति । ततः सोतिथिर्नेपथ्यप्रहणाय प्रसाधनस्वीका-राय । कक्ष्यान्तरं हर्म्याङ्गणविशेषः ॥ कक्ष्या प्रकोष्ठे हर्म्यादेरित्यमरः ॥ सोत्तरच्छदमध्यास्त नेपथ्यग्रहणाय सः ॥ २१ ॥
तं धृपाश्यानकेशान्तं तोयनिर्णिक्तपाणयः ।
आकल्पसाधनैस्तैस्तैरूपसेदुः प्रसाधकाः ॥ २२ ॥
तेस्य मुक्तःगुणोन्नद्धं मोलिमन्तर्गतस्त्रजम् ।
प्रत्यूपः पद्मरागेण प्रभामण्डलशोभिना ॥ २३ ॥
चन्दनेनाङ्गरागं च मृगनाभिसुगान्धिना ।
समाप्य ततश्चकुः पत्नं विन्यस्तरोचनम् ॥ २४ ॥
आमुक्ताभरणः स्नग्वी हंसचिङ्गदुकूलवान् ।

तत्र न्यस्तं स्थापितं शुचि निर्मलं सोत्तरच्छदमास्तरणसहितं गजदन्त-स्यासनं पीठमध्यास्त । तत्रोपविष्ट इत्यर्थः ॥

॥ २२ ॥ तमिति । तोयेन निर्णिक्तपाणयः क्षालितहस्ताः प्रसाधका अलंकर्तारो धूपेन गन्धद्रव्यधूमेनाज्ञ्यानकेज्ञान्तं ज्ञोषितकेज्ञान्तं तम-तिथिं तैस्तैराकल्पस्य नेपथ्यस्य साधनैर्गन्धमाल्यादिभिरुपसेदुरुपतस्थुः॥

॥ २३ ॥ त इति । ते प्रसाधका मुक्तागुणेन मौक्तिकसरेण उन्नद्ध-मुद्धद्मन्तर्गतस्रजमस्यातिथेमैंक्तिं धम्मिछं प्रभामण्डलशोभिना पद्मरा-गेण माणिक्येन प्रत्यूपुः प्रत्युप्तं चकुः॥

॥ २४ ॥ चन्दनेनेति । ततो मृगनाभ्या कस्तूर्या सुगन्धिना चन्द-नेनाङ्गरागमङ्गविलेपनं समापय्य विन्यस्ता रोचना गोरोचना यस्मिस्त-रपत्तं पत्तरचनं चकुः॥

॥ २५ ॥ आमुक्तेति । आमुक्ताभरण आसञ्जिताभरणः । स्रजोस्य स-न्तीति स्त्रग्वी ॥ अस्मायामेधास्त्रजो विनिरिति विनिप्रत्ययः ॥ हंसािश्च द्व-मस्येति हंसाचिद्गं यहुकूलं तद्वान् ॥ अत्र बहुवीहिणैवार्थसिन्द्वेर्मतुबानर्थ-क्येपि सर्वधनीत्यादिवत्कर्मधारयादिपि मत्वर्थीयं प्रत्ययमिच्छन्ति । एव-मन्यत्रापि द्रष्टव्यम् ॥ राज्यश्रीरेव वधूर्नवोढा तस्या वरो वोढा ॥ वधूः आसीदितशयप्रेक्ष्यः स राज्यश्रीवधूवरः॥ २५॥
नेपथ्यदार्शनश्खाया तस्यादर्शे हिरण्मये।
विरराजीदिते सूर्ये मेरी कल्पतरोरिव ॥ २६॥
स राजककुद्ध्यप्रपाणिभिः पार्श्ववितिभः।
ययावदीरितालोकः सुधर्मानवमां सभाम्॥ २७॥
वितानसिहतं तत्र भेजे पैतृकमासनम्।
चूडामणिभिरुह्युष्टपादपीठं महीक्षिताम्॥ २८॥
शुशुभे तेन चाकान्तं मङ्गलायतनं महत्।

स्नुषा नवोढा स्त्री वरो जामातृषिङ्गयोरिति विक्वः॥ सोतिथिरितकायेन प्रेक्ष्यो दर्शनीय आसीत्। वरोप्येवंविक्षोषणः॥

॥ २६ ॥ नेपथ्येति । हिरण्मये सौवर्ण आदर्शे दर्पणे नेपथ्यदर्शिनो वेषं पश्यतस्तस्यातिथेश्छाया प्रतिविम्बम् । उदिते सूर्ये दर्पणकल्पे मेरी यः कल्पतरुस्तस्य छायेव । विरराज ॥ तस्य सूर्यसंक्रान्तविम्बलासंभवान्मेरावित्युक्तम् ॥

॥ २७ ॥ स इति । सोतिथी राजककुदानि राजिक्षिनानि छत्तचामरादीनि ॥ प्राधान्ये राजिलङ्गे च वृषाङ्के ककुदोस्त्रियामित्यमरः ॥ तेषु
व्यग्नाः पाणयो येषां तैः पाईवर्वातिभिजैनेरुदीरितालोक उच्चारितजयभाव्दः । सुधर्माया देवसभाया अनवमामन्यूनां सभामास्थानीं ययौ ॥
स्यात्सुधर्मो देवसभेत्यमरः ॥

॥ २८ ॥ वितानेति । तत्र सभायां वितानेनोछोचेन सहितम् ॥ अ-स्त्री वितानमुछोच इत्यमरः ॥ महीक्षितां राज्ञां चूडामणिभिरुद्वृष्टमु-छेख्यं पादपीठं यस्य तत् । पितुरिदं पैतृकम् ॥ ऋतष्ठिति ठञ्प्रत्ययः॥ आसनं सिंहासनं भेजे ॥

॥ २९ ॥ शुशुभ इति । तेनाकान्तम् । श्रीवत्सो नाम गृहविद्योषः ।

श्रीवत्सलक्षणं वक्षः कीस्तुभेनेव कैशवम् ॥ २९ ॥
. बभी भूयः कुमारत्वादाधिराज्यमवाप्य सः ।
रेखाभावादुपारूढः सामग्र्यमिव चन्द्रमाः ॥ ३० ॥
प्रसन्त्रमुखरागं तं स्मितपूर्वाभिभाषिणम् ।
मूर्तिमन्तममन्यन्त विश्वासमनुजीविनः ॥ ३१ ॥
स पुरं पुरुहूतश्रीः कल्पद्रमनिभध्वजाम् ।
कममाणश्रकार द्यां नागेनैरावतीजसा ॥ ३२ ॥

तछक्षणं श्रीवस्तरूपम् ॥ श्रीवस्तनन्द्यावर्तादिविच्छन्दा बहवो द्वयोरिति सज्जनः ॥ महदधिकं मङ्गलायतनं मङ्गलगृहं समारूपम् । कौस्तुभेन मणिनाक्रान्तं श्रीवस्तलक्षणम् । केशवस्येदं कैशवम् । वक्ष इव । सुशुभे ॥

॥ ३०॥ वभाविति । सोतिथिः कुमारत्वाद्यीवराज्यादनन्तरम् अधिराजस्य भावः आधिराज्यं महाराज्यमवाष्य रेखाभावादर्धेन्दुत्वमप्राव्येव पूर्णतां गतश्चन्द्रमा इव वमी इति व्याख्यानम् । तदिप यौवराज्यां-भाविनश्चये ज्याय एव ॥

॥ ३९ ॥ प्रसन्नेति । प्रसन्ते मुखरागो मुखकान्तिर्यस्य तं स्मित-पूर्वे यथा तथाभिभाषिणमाभाषणशीलं तमतिथिमनुजीविनो मूर्तिमन्तं विग्रहवन्तं विद्वासं विश्रम्भममन्यन्त ॥ समी विश्रम्भविद्वासावित्यमरः॥

॥ ३२ ॥ स इति । पुरुहूतश्रीः सोतिथिः कल्पहुमाणां निभाः समाना ध्वजा यस्यास्तां पुरमयोध्याभैरावतस्य ओज इवीजो बलं यस्य तेन नागेन कुंजरेण क्रममाणश्चरन् ॥ अनुपसर्गाद्वेति वैकल्पिकमात्मने-पदम् ॥ द्यां चकार । स्वर्गलोकसदृशीं चकारेत्यर्थः ॥ द्यौः स्वर्गसुरवन्त्मेनोरिति विक्वः ॥

तस्वैकस्योच्छितं छत्तं मूर्धि तेनामलिक्षा।

पूर्वराजिवयोगीष्मयं कृत्स्नस्य जगतो हृतम् ॥ ३३ ॥ ।
धूमादमेः शिखाः पश्चादुद्यादंशको रवेः।
सोतीत्य तेजसां वृत्तिं सममेवोत्थितो गुणैः॥ ३४ ॥
तं प्रीतिविश्वदैनित्रैरन्त्रयुः पौरयोषितः।
शरस्त्रसन्त्रेज्योतिर्भिविभावर्य इव ध्रुवम् ॥ ३५ ॥
अयोध्यादेवताश्चेनं प्रशस्तायतनार्चिताः।
अनुद्ध्युरनुध्येयं सांनिध्यैः प्रतिमागतैः॥ ३६ ॥

॥ ३३ ॥ तस्येति । तस्येकस्य मूर्भि छत्तमु च्छ्रतमु नामितम् । अमल-त्विषा तेन छत्तेण कत्स्त्रस्य जगतः पूर्वराजस्य कुशस्य वियोगेन यदौ-ब्म्यं संतापस्तत् हृतं नाशितम् ॥ अत्र छत्त्वोन्नमनसंतापहरणलक्षणयोः कारणकार्ययोर्भिन्नदेशत्वादसंगतिरलंकारः । तदुक्तम् । कार्यकारणयोर्भि-न्नदेशत्वे सत्यसंगतिरिति ॥

॥ ३ ९ ॥ धूमादिति । अम्नेर्धूमात्पश्चादनन्तरं शिखा ज्वालाः । रवे-रूदयादनन्तरमंशवः । उत्तिष्ठन्त इति शेषः । सोतिथिस्तेजसामम्यादीनां वृत्तिं स्वभावमतीत्य गुणैः समं सहैवोत्थित उदितः ॥ अपूर्वमिदमित्यर्थः॥

॥ ३५॥ तिमाति। पौरयोषितः प्रीत्या विश्वदैः प्रसन्ने ने त्रैः करणैस्तमितिथिमन्वयुरनुजग्मुः। [स-]दृष्टिप्रसारमद्राक्षुरित्यर्थः॥ कथामिव। शरिद प्रसन्ने ज्योतिर्भिनेक्षत्रे विभावर्यो रात्रयो ध्रुविमव ॥ ध्रुवपाश्चबद्द्वात्काल-चकस्येत्यर्थः॥

॥ ३६ ॥ अयोध्येति । प्रशस्तेष्वायतनेष्वालयेष्वार्चिता अयोध्या-देवताश्यानुध्येयमनुप्राह्ममेनमतिथिं प्रांतमागतैरचीसंकान्तैः सांनिध्यैः संनिधानैरनुदध्युरनुजगृहुः॥ अनुध्यानमनुप्रह इत्युत्पलमालायाम्॥ तद-नुप्रहृदुद्धा संनिदधुरित्यर्थः॥ पावन्नाश्यायते वेदिरिभषेकजलाष्ट्रता ।
तावदेवास्य वेलान्तं प्रतापः प्राप दुःसहः ॥ ३७ ॥
विशिष्ठस्य गुरोर्मन्त्राः सायकास्तस्य धन्विनः ।
किं तत्साध्यं यदुभये साधयेयुने संगताः ॥ ३८ ॥
स धर्मस्थसखः शश्वदर्धिप्रत्यर्थिनां स्वयम् ।
ददर्श संशयच्छेद्यान्व्यवहारानतन्द्रितः ॥ ३९ ॥
ततः परमभिव्यक्तसौमनस्यनिवेदितैः ।

॥ ३७ ॥ याविदिति । अभिवेकजलैराष्ट्रता सिक्ता वेदिरभिवेकवेदिर्यां-वन्नाइयायते न शुष्यति ॥ कर्तरिलट् ॥ तावदेवास्य राज्ञो दुःसहः प्रता-पो वेलान्तं वेलापर्यन्तं प्राप ॥

॥ २८॥ विशिष्ठस्येति । गुरोर्वशिष्ठस्य मन्त्राः । धन्विनस्तस्यातियेः सायकाः । इत्युभये संगताः सन्तो यत्साध्यं न साधयेयुस्तत्तादृक्साध्यं किम् । न किंचिदित्यर्थः ॥ तेषामसाध्यं नास्तीति भावः ॥

॥ ३९ ॥ स इति । धर्मे तिष्ठन्तीति धर्मस्थाः सम्याः । राज्ञा सभा-सदः कार्या रिपौ मित्रे च ये समा इत्युक्तलक्षणाः । तेषां सखा धर्मस्थ-सखः । तत्तिहित इत्यर्थः । अतिन्द्रतोनलसः स नृपः शक्षत् । अन्वहित्य-र्थः । अर्थिनां साध्यार्थवतां प्रत्यर्थिनां तिष्ठरेशिनां च संशयच्छेद्यान्सं-श्रायाद्धेतोइछेद्यान्परिच्छेद्यान् । संदिग्धत्वादवइयनिर्णेयानित्यर्थः । व्यव-हारानृणादीन्विवादान्स्वयं ददर्श अनुसंदधौ । न तु प्राङ्गिवाकमेव नियु-कवानित्यर्थः ॥ अत्र याज्ञवल्क्यः । व्यवहारान्स्वयं पइपेत्सम्येः परिवृतो-न्वहमिति ॥

॥ ४०॥ तत इति । ततः परं व्यवहारदर्शनानन्तरं भृत्याननुजी-विनः । अभिव्यक्तं मुखप्रसादादिलिङ्गेः स्कुटीभूतं यत्सीमनस्यं स्वामिनः प्रसन्तवं तेन निवेदितैः सूचितैः पाकाभिमुखैः सिद्युन्मुखैर्विज्ञापनानां युयोज पाकाभिमुखेर्भृत्यान्विज्ञापनाफलेः ॥ ४०॥ प्रजास्तद्वरुणा नद्यो नमसेव विवर्धिताः । तिस्मस्तु भूयसीं वृद्धिं नमस्य ता इवाययुः ॥ ४१॥ यदुवाच न तिनमथ्या यद्द्शे न जहार तत् । सोभूद्धमद्भतः शज्लुनुद्धृत्य प्रतिरोपयन् ॥ ४२॥ वयोरूपिवभूतीनामेकेकं मदकारणम् ।

विज्ञप्तीनां फलैः प्रेप्सितार्थेर्युयोज योजयामास ॥ अत्र वृहस्पतिः । नियुक्तकर्मनिष्पत्तौ विज्ञप्तौ च यदच्छया । मृत्यान्धनैर्मानयंस्तु नवोष्यक्षोभ्य-तां ब्रजेदिति ॥ कविश्य वक्ष्यति अक्षोभ्य इति ॥ अत्र सौमनस्यफलयोज-नादिभिर्नृपस्य वृक्षसमाधिर्ध्वन्यत इत्यनुसंधेयम् ॥

॥ ४९ ॥ प्रजा इति । प्रजास्तस्यातिथेर्गुरुणा पित्रा कुशेन । नमसा श्रावणमासेन नद्य इव । विविधिताः । तस्मिन्नतिथौ तु नमस्ये भाद्रपदे मासे ता इव नद्य इव भूयसीं वृद्धिमत्युच्छ्रयमाययुः । प्रजापोषणेन पित-रमितशियतवानित्यर्थः ॥

॥ ४२ ॥ यदिति । सोतिथिर्यद्वाक्यं दानत्राणादिविषयमुवाच तन्न मिथ्या । अनृतं नाभूत् । यद्वस्तु ददौ तन्नजहार न पुनराददे ॥ किं तु दात्रूनुद्धृत्योत्खाय प्रतिरोपयन्पुनः स्थापयन्भग्नवतो भग्ननियमोभूत् ॥

॥ ४३ ॥ वय इति । वयोरूपिवभूतीनां यौवनसौन्दर्येश्वर्याणां मध्य एकैकं मदकारणं मदहेतुः । तानि मदकारणानि तस्मिन्राज्ञि समस्तानि मिलितानि । तथापि तस्यातिथेर्मनो नोत्सिषिचे न जगर्वे ॥ सिञ्चतेः स्वरितेत्त्वादात्मनेपदम् ॥ अत्र वयोरूपादीनां गर्वहतुत्वान्मदस्य च मदिराकार्यत्वेन अतत्कारकत्वान्मदशब्देन गर्वे। लक्ष्यत इत्याहुः । उक्तं च । ऐश्वर्यरूपतारुण्यकुलिविद्यावलैर्राप । इष्टलामादिनान्येषामवज्ञा गर्व तानि तस्मिन्समस्तानि न तस्योत्सिषिचे मनः ॥ ४३ ॥ इत्थं जनितरागासु प्रकृतिष्वनुवासरम् । अक्षोभ्यः स नवोष्यासीदृढमूल इव द्धमः ॥ ४४ ॥ अनित्याः शत्रवो बाह्या विष्रकृष्टाश्च ते यतः । अतः सोभ्यन्तराज्ञित्यान्षद् पूर्वमजयद्विपून् ॥ ४५ ॥ प्रसादाभिमुखे तस्मिश्चपलापि स्वभावतः । निकषे हेमरेखेव श्रीरासीदनपायिनी ॥ ४६ ॥ कःतर्थं केवला नीतिः शौर्यं श्वापदचेष्टितम् । अतः सिद्धि समेताभ्यामुभाभ्यामन्वियेष सः ॥ ४७ ॥

ईरित: ॥ मदस्वानन्दसंमोहसंभेदो मदिराकृत इति ॥ अत एव किनापि नोत्सिषिच इत्युक्तं न तु न ममादेति ॥

॥ ४४ ॥ इत्यमिति । इत्यमनुवासरमन्वहं प्रकृतिषु प्रजासु जनित-रागासु सतीषु स राजा नवीपि दृढमूली द्रुम इवाक्षीभ्यः अप्रधृष्य आसीत्॥

॥ ४५ ॥ अनित्या इति । यतो वाद्याः शत्रवः प्रतिनृपा अनित्याः । द्विषन्ति सिद्धान्ति चेत्यर्थः । किंच ते वाद्या विप्रकृष्टा दूरस्थाश्य । अतः सोभ्यन्तरानन्तर्वार्तेनो नित्यान्षिड्रिपून्कामक्रोधादीन्पूर्वमजयत् ॥ अन्तः- शत्रुजये वाद्या अपि न दुर्जया इति भावः ॥

॥ ४६ ॥ प्रसादेति । स्वभावतश्चपला चञ्चलापि श्रीः प्रसादाभि-मुखे तस्मिन्नृपे । निकवे निकवोपले हेमरेखेव। अनपायिनी स्थिरासीत् ॥

॥ ४७ ॥ कातर्यमिति । केवला शौर्यविजिता नीतिः कातर्यं भीरुत्वम् । श्रीर्यं केवलियनुषञ्जनीयम् । नीतिरिहतं शौर्यं स्वापदचेष्टितम् । व्याप्रादिचेष्टाप्रायमित्यर्थः ॥ व्याप्रादयो वनचराः पश्चवः स्वापदा मता इति हलायुधः ॥ अतो हेतोः सोतिथिः समेताभ्यां संगताभ्यामुभाभ्यां नीतिशौर्याभ्यां सिद्धं जयप्राप्तिमन्वियेष गवेषितवान् ॥

न तस्य मण्डले राज्ञो न्यस्तप्रणिधिदीधितेः।
अदृष्टमभवित्विचिद्यभ्रस्येव विवस्वतः ॥ ४८ ॥
रात्रिंदिविवमागेषु यदादिष्टं महीक्षिताम्।
तित्तषेवे नियोगेन स विकल्पपराङ्गुखः ॥ ४९ ॥
मन्त्रः प्रतिदिनं तस्य बभूव सह मन्त्रिभः।
स जातु सेव्यमानोपि गुन्नद्वारो न सूच्यते ॥ ५० ॥

॥ ८८ ॥ न तस्येति । न्यस्ताः सर्वतः प्रहिताः प्रणिधयश्चारा एव दीधितयो रइमयो यस्य तस्य ॥ प्रणिधिः प्रार्थने चर इति शाइवतः ॥ तस्य राज्ञो व्यम्रस्य निर्मेघस्य विवस्वतः सूर्यस्येव मण्डले स्वविषये किंचिदल्पमप्यदृष्टमज्ञातं नाभवनास्ति स्म ॥ चारचकुषा सर्वं पश्य-तीत्यर्थः ॥

॥ ४९ ॥ रात्रिंदिवेति । रात्री च दिवा च रात्रिंदिवम् ॥ अचतुरेस्पादिनाधिकरणार्थपोर्द्वन्द्रसमासान्ते निपातः । अव्ययान्तत्वादव्ययम् ।
अत्र षष्ठचर्थलक्षणया रात्रिंदिविमिति अहीरात्रयोरित्यर्थः ॥ तयोर्विभागा
अंशाः प्रहरादयः । तेषु महीक्षितां राज्ञां यदादिष्टमिदमस्मिन्काले कर्तव्यमिति मन्वादिभिरुपदिष्टं तत्स राजा विकलपपराङ्मुखः संशयरिद्वतः
सन् नियोगेन निश्चयेन सिवेवे । अनुष्ठितवानित्यर्थः ॥ अत्र कौटिल्यः ।
कार्याणां नियोगविकलपसमुच्चया भवन्ति । अनेनैवोपायेन नान्येनेति
नियोगः । अनेन वान्येन वेति विकल्पः । अनेन चेति समुच्य इति ॥

॥ ५० ॥ मन्त इति । तस्य राज्ञः प्रतिदिनं मन्तिभिः सह मन्तो वि-चारो वभूव । स मन्तः सेव्यमानोन्वहमावर्त्यमानोपि जातु कदाचिदिप न सूच्यते न प्रकार्यते ॥ तत्र हेतुर्गुप्तद्वार इति । संवृते ज्ञिताकारादिज्ञान-मार्ग इत्यर्थः ॥ परेषु स्त्रेषु च क्षिप्तेरविज्ञातपरस्परैः।
सोपसर्वैर्जजागार यथाकालं स्त्रपन्निष् ॥ ५१ ॥
दुर्गाणि दुर्ग्रहाण्यासंस्तस्य रोद्धरिष द्विषाम्।
न हि सिंहो गजास्कन्दी भयाद्विरिगुहाशयः॥ ५२ ॥
भव्यमुख्याः समारम्भाः प्रत्यवेक्ष्या निरस्ययाः।
गर्भशालिसधर्माणस्तस्य गूढं विपेचिरे॥ ५३ ॥

॥ ५९ ॥ परेब्निति । यथाकालमुक्तकालानितक्रमेण स्वपन्निप सोति-थिः परेषु शत्रुषु स्वेषु स्वकीयेषु च । मन्त्यादितीर्थेब्निति शेषः । क्षिः । क्षिः प्रिहितैरिविज्ञाताः परस्परे येषां तैः । अन्योन्याविज्ञातिरित्यर्थः । अपसर्पे-श्चरेः ॥ अपसर्पश्चरः स्पश्च इत्यमरः ॥ जजागार बुद्धवान् । चारमुखेन सर्वदा सर्वमज्ञासीदित्यर्थः ॥ अत्र कामन्दकः । चारांश्च चारयेत्तीर्थेब्ना- समनश्च परस्य च । पाषण्डचादीनिविज्ञातानन्योन्यमितरैरपीति ॥

॥ ५२ ॥ दुर्गाणीति । द्विषां रोखू रोधकस्यापि । न तु स्वयं रोध्यस्येत्यर्थः। तस्य राज्ञो दुर्महाणि परेर्दुर्धर्षाणि दुर्गाणि महीदुर्गादीन्यासन् ।
न च निर्भीकस्य किं दुर्गेरिति वाच्यमित्यर्थान्तरन्यासमुखेनाह न हीति ।
गजानास्कन्दिति हिनस्तीति गजास्कन्दी सिंहो भयादेतोः । गिरिगुहासु
दोत इति । गिरिगुहाशयो न हि । किं तु स्वभावत एवेति शेषः ॥ अधिकरणे शेतेरित्यच्यत्ययः ॥ अत्र मनुः । धन्वदुर्गं महीदुर्गमब्दुर्गं वार्क्षमेव
वा । नृदुर्गं गिरिदुर्गं वा समाश्रित्य वसेद्धुध इति ॥

॥ ५३ ॥ भन्येति । भन्यमुख्याः कल्याणप्रधानाः । न तु विपरीताः । प्रत्यवेक्ष्याः एतावत्कृतमेतावत्कर्तन्यमित्यनुसंधानेन विचारणीयाः । अत एव निरत्यया निर्वाधाः गर्भेभ्यन्तरे पच्यन्ते ये शालयस्तेषां सधर्माणः । अतिनिगूढा इत्यर्थः ॥ धर्मादनिच्केवलादित्यनिच्प्रत्ययः समासान्तः ॥ तस्य राज्ञः समारभ्यन्त इति समारम्भाः कर्माण गूढमप्रकाशं विपेचिरे । फलानुमेयाः प्रारम्भा इत्यर्थः ॥

अपथेन प्रववृते न जातूपिचतोपि सः।
वृद्धी नदीमुखेनैव प्रस्थानं लवणाम्मसः॥ ५८॥
कामं प्रकृतिवैराग्यं सद्यः शमियतुं क्षमः।
यस्य कार्यः प्रतीकारः स तन्त्रीवोदपादयत्॥ ५५॥
शावयेष्वेवाभवदात्वा तस्य शक्तिमतः सतः।
समीरणसहायोपि नाम्भःप्रार्थी द्वानलः॥ ५६॥

॥ ५४ ॥ अपथेनेति । सोतिथिरुपचितोपि वृद्धिं गतोपि सन् जातु कदाचिदप्यपथेनामार्गेण न प्रववृते न प्रवृतः । मर्यादां न जहावित्यर्थः ॥ तथा हि । लवणाम्भसो लवणसागरस्य वृद्धी पूरात्पीडे सत्यां नदीमुखेनैव नदीप्रवेशमार्गेणैव प्रस्थानं निःसरणम् । नान्यथेत्यर्थः ॥

॥ ५५ ॥ कामिति । प्रकृतिवैराग्यं प्रजापरागम् । दैवादुत्पन्तमपीति दोषः । सद्यः कामं सम्यक्शमितुं प्रतिकर्तुं क्षमः शक्तः स राजा यस्य प्रकृतिवैराग्यस्य प्रतीकारः कार्यः कर्तव्यः । अनर्थहेतुत्वादित्यर्थः । तद्दै-राग्यं नोदपादयत् । उत्पन्तप्रतीकारादनुत्पादनं वरिमिति भावः ॥ अत्र कौटिल्यः । क्षीणाः प्रकृतयो लोभं लुब्धा यान्ति विरागताम् । विरक्ता यान्त्यमित्रं वा भर्तीरं झन्ति वा स्वयम् । तस्मात्प्रकृतीनां विरागकारणा-नि नोत्पादयेदिति ॥

॥ ५६ ॥ शक्येष्विति । शक्तिमतः शक्तिसंपन्तस्यापि सतस्तस्य राज्ञः शक्येषु शक्तिविषयेषु स्वस्माद्धीनवलेष्वेव विषये यात्रा दण्डयात्रा-भवत् । न तु समधिकेष्वित्यर्थः ॥ तथा हि । समीरणसहायोपि दवा-नलोम्भःप्रार्थी जलान्वेषी न । दम्धुमिति शेषः । किं तु तृणकाष्ठादिकमे-वान्विष्यतीत्पर्थः ॥ अत्र कौटिल्यः । समज्यायोभ्यां संदधीत हीनेन विगृह्गीयादिति ॥ न धर्ममर्थकामाभ्यां बबाधे न च तेन तो।
नार्थं कामेन कामं वा सोर्थेन सहराह्मिषु ॥ ५७॥
हीनान्यनुपकर्वृणि प्रवृद्धानि विकुर्वते।
तेन मध्यमराक्तीनि मित्राणि स्थापितान्यतः॥ ५८॥
परात्मनोः परिच्छिद्य राक्त्यादीनां बलावलम्।
ययावेभिर्वलिष्ठश्चेत्परस्मादास्त सोन्यथा॥ ५९॥

॥ ५७ ॥ न धर्ममिति । स राजा अर्थकामाभ्यां धर्मं न ववाधे न नाशितवान् । तेन धर्मेण च तावर्धकामी न । अर्थं कामेन कामं वार्थेन न ववाधे ॥ एकत्रैवासक्तो नामूदित्यर्थः । किं तु त्रिषु धर्मार्थेकान्मेषु सददास्तुल्यवृत्तिः । अमूदिति द्रोषः ॥

॥ ५८ ॥ हीनानीति । मित्राणि हीनान्यतिक्षीणानि चेदनुपकर्वृणि अनुपकारीणि । प्रवृद्धान्यतिसमृद्धानि चेद्विकर्वते विरुद्धं चेष्टन्ते । अपकुर्वत इत्यर्थः ॥ अकर्मकाच्चत्यात्मनेपदम् ॥ अतःकारणात्तेन राज्ञा मित्राणि सुहृदः ॥ मित्रं सुहृदि मित्रोकं इति विश्वः ॥ मध्यमशक्तीनि नातिक्षीणोच्छितानि यथा तथा स्थापितानि ॥

॥ ५९ ॥ शक्येष्वेवाभवद्यात्रेत्यादिनोक्तमर्थं सोपस्करमाह ॥ परेति । सोतिथिः परात्मनोः शत्रोरात्मनश्च शक्त्यादीनां शक्तिदेशकालादीनां वलावलं न्यूनाधिकभावं परिन्छिद्य निश्चित्य एभिः शक्त्यादिभिः परस्माच्छत्रोविलिष्ठः स्वयमतिशयेन वलवांश्चेत् ॥ वलशब्दान्मतुवन्ता-दिष्ठन्प्रत्ययः । विन्मतोर्लुगिति मतुपो लुक् ॥ ययो यात्रां चक्रे । अन्य-था न वलिष्ठश्चेदास्त अतिष्ठत् । न ययावित्यर्थः ॥ अत्र मनुः । यदा मन्येत भावेन हृष्टं पुष्टं वलं स्वकम् । परस्य विपरीतं चेत्तदा यायाद्रि-पून्प्रति । यदा तु स्यात्परिक्षीणो वाहनेन वलेन च । तदासीत प्रयन्तेन शनकैः सान्त्वयन्तरीनिति ॥

कोशेनाश्रयणीयत्विमिति तस्यार्थसंग्रहः।
अम्बुगर्भो हि जीमूतश्चातकैरिभनन्दाते ॥ ६०॥
परकर्मापहः सोभूदृदातः स्वेषु कर्मसु।
आवृणोदात्मनी रन्ध्रं रन्ध्रेषु प्रहरिन्रपून् ॥ ६१॥
पित्रा संवर्धितो नित्यं कृतास्तः सांपरायिकः।
तस्य दण्डवतो दण्डः स्वदेहान्न व्यशिष्यत ॥ ६२॥
सर्पस्येव शिरोरत्नं नास्य शक्तित्वयं परः।

॥ ६०॥ कोशेनेति। कोशेनार्थचयेनाश्रयणीयत्वं मजनीयत्वम्। मवन्तीति शेषः। इति हेतीस्तस्य राज्ञः कर्तुः अर्थसंग्रहः। न तु लोमादित्यर्थः॥ तथा हि। अम्बु गर्भे यस्य सोम्बुगर्भः। जीवनस्य जलस्य मूतः पुटबन्धो जीमुतो मेघः॥ मूङ्कान्धने। प्रवोदरादित्वात्साधुः॥ चातकैरभिनन्दाते सेव्यते॥ न तु कर्तरिक्तः॥ अत्र कामन्दकः। धर्महेतोस्तथार्थाय मृत्यानां रक्षणाय च। आपदर्थं च संरक्ष्यः कोशो धर्मवता सदेति॥

॥ ६९॥ परकर्मेति । स राजा परेषां कर्माण सेतुवार्तादीन्यपहन्ती । ति परकर्मापहः सन् ॥ अन्येष्यपि दृश्यतः इत्यपिशब्दसामर्थ्याद्धन्तेर्ड- प्रत्ययः ॥ स्वेषु कर्मसूद्यतः उद्युक्तोभूत् । किं च रिपून्रन्धेषु प्रहरनात्मनो रन्धं व्यसनादिकमावृणोत्संवृतवान् ॥ अत्र मनुः । नास्य च्छिद्रं परो विश्वादिद्याच्छिद्रं परस्य तु । गूहेत्कूर्म इवाङ्गानि रक्षेद्रिवरमात्मन इति ॥

॥ ६२ ॥ पित्रेति । दण्डो दमः सैन्यं वा । तद्वतो दण्डवतो दण्ड-संपन्तस्य तस्य राज्ञः पित्रा कुशेन नित्यं संविधितः पुष्टः कतास्त्रः शिक्षि-तास्त्रः । संपरायो युद्धम् ॥ युद्धायत्योः संपराय इत्यमरः ॥ तमर्हतीति सांपरायिकः ॥ तदर्हतीति ठकप्रत्ययः ॥ दण्डः सैन्यम् ॥ दण्डो यमे मानभेदे लगुडे दमसैन्ययोरिति विश्वः ॥ स्वदेहान व्यशिष्यत नाभि-द्यत ॥ स्वदेहिपि विशेषणानि योज्यानि । मूलवलं स्वदेहिमिवारक्षदित्यर्थः ॥

॥ ६३ ॥ सर्पस्येति । सर्पस्य शिरोरत्नमिव अस्य राज्ञः शक्तित्रयं

स चकर्ष परस्मात्तदयस्कान्त इवायसम् ॥ ६३ ॥ वाणिष्त्रिव स्नवन्तीषु वनेषूपवनेष्विव । सार्थाः स्वैरं स्वकीयेषु चेरुवेंश्मिरेववादिषु ॥ ६४ ॥ तपा रक्षन्स विद्येभ्यस्तस्करेभ्यश्च संपदः । यथास्वमाश्रमेश्वके वर्णेरिप षडंशभाक् ॥ ६५ ॥ खनिभिः सुषुवे रत्नं क्षेत्रैः शस्यं वनैर्गजान् । दिदेश वेतनं तस्मै रक्षासदृशमेव भूः ॥ ६६ ॥ स गुणानां बलानां च षण्णां षण्मुखविक्रमः ।

परः शत्रुर्न चकर्ष । स तु परस्माच्छत्रोस्तच्छाक्तित्रयम् । अयस्कान्तो मणिविशोष आयसं लोहविकारिमव । चकर्ष ॥

॥ ६ ४ ॥ वापी व्विति । स्रवन्तीषु नदीषु वापी व्वित दीर्धिका स्विव । वने व्वित्र एयेषु उपवने व्वारामे व्वित्र ॥ वापी तु दीर्धिका । आरामः स्यादु-पवनिमिति चामरः ॥ अद्रिषु स्वकी येषु वेश्मस्विव सार्था विशवप्रभृतयः स्वैरं स्वेच्छया चेरुश्चरन्ति सम ॥

॥ ६५॥ तप इति । विव्नेभ्यस्तपो रक्षन् । तस्करेभ्यः संपदश्च र-क्षन् । स राजा आश्रमैर्व्रह्मचर्यादिभिवंणैरिप ब्राह्मणादिभिश्च यथास्वं स्वमनतिक्रम्य षडंशभावचके ॥ यथाक्रममाश्रमैस्तपसो वंणैः संपदां च षष्ठांशभाकृत इत्यर्थः ॥ षष्ठोंशः षडंशः । संख्याशब्दस्य वृत्तिविषये पूर-णार्थत्वमुक्तं प्राक् ॥

॥ ६६ ॥ खिनिभिरिति । भूभूमिस्तस्मै राज्ञे रक्षासदृशं रक्षणानुरूपमेव वेतनं भृतिं दिदेश ददौ ॥ कथम् । खिनिभिराकरैः ॥ खिनः स्त्रिन्यामाकरः स्यादित्यमरः ॥ रत्नं माणिक्यादिकं सुषुवेजीजनत् । क्षेत्रैः शस्यम् । वनैर्गजान्हस्तिनः सुषुवे ॥

॥ ६७ ॥ स इति । षण्मुखिकमः स राजा षण्णां गुणानां संधिवि-ग्रहादीनां बलानां मूलभृत्यादीनां च साधनीयेषु वस्तुषु साध्येष्वर्थेषु बभूव विनियोगज्ञः साधनीयेषु वस्तुषु ॥ ६० ॥ इति क्रमात्प्रयुञ्जानो राजनीतिं चतुर्विधाम् । था तीर्थादप्रतीघातं स तस्याः फलमानशे ॥ ६८ ॥ कूटयुद्धविधिज्ञेषि तिस्मन्सन्मार्थयोधिनि । भेजेभिसारिकावृत्तिं जयश्रीवीरगामिनी ॥ ६९ ॥ प्रायः प्रतापभग्नत्वादरीणां तस्य दुर्लभः । रणो गन्धद्विपस्यव गन्धभिन्नान्यदन्तिनः ॥ ७० ॥

विनियोगं जानातीति विनियोगस्य ज्ञ इति वा विनियोगज्ञः ॥ कर्मवि-वदायामुपपदसमासः । आतोनुपसर्गे क इति कप्रत्ययः । दोषविवक्षायां षष्ठीसमासः । इगुपधेत्यादिना कप्रत्ययः ॥ वभूव ॥ इदमत्र प्रयोक्तव्य-मित्यादाज्ञासीदित्यर्थः ॥

॥ ६८॥ इतीति । इति चतुर्विधाम् । सामाग्रुपायौरिति देषः।
राजनीतिं दण्डनीतिं कमान्सामादिकमादेव प्रयुक्तानः स राजा आ
तीर्थान्मन्त्राद्यष्टादशान्मकतीर्थपर्यन्तम्॥ योनौ जलावतारे च मन्त्राद्यष्टादशस्विष । पुण्यकेत्रे तथा पात्रे तीर्थं स्यादिति हलायुधः॥ तस्या नीतेः
फलमप्रतीघातमप्रतिवन्धं यथा तथानशे प्राप्तवान्। मन्त्रादिषु यमुहिङ्य
य उपायः प्रयुक्यते स तस्य फलतीत्यर्थः॥

॥ ६९॥ कूटेति । कूटयुद्धविधिज्ञेषि कपटयुद्धप्रकाराभिज्ञेषि सन्मा-र्गेण योधिनि धर्मयोद्धरि तास्मिन्वीरगामिनी जयश्रीरभिसारिकावृत्तिं भेजे ॥ कान्तार्थिनी तु या याति संकेतं साभिसारिकेत्यमरः ॥ जयश्री-स्तमन्विष्यागच्छदित्यर्थः ॥

॥ ७० ॥ प्राय इति । अरीणां सर्वेषामि प्रतापेन तेजसैव भन्नत्वा-त्तस्य राज्ञः । गन्धेन मदगन्धेनैव भिन्ना भन्ना अन्ये दन्तिनो येन तस्य गन्धद्विपस्येव । प्रायः प्रायेण रणो दुर्लभः ॥ खलर्थयो गेपि शेष-विवक्षायां षष्ठीमिच्छन्तीत्युक्तम् ॥ प्रवृद्धों हीयते चन्द्रः समुद्रोपि तथाविधः ।
स त तत्समवृद्धिश्व न चाभूत्ताविव क्षयो ॥ ७१ ॥
सन्तस्तस्याभिगमनादृत्यर्थं महतः कृशाः ।
उद्धेरिव जीमूताः प्रापुर्दीनृत्वमिधनः ॥ ७२ ॥
स्तूयमानः स जिह्राय स्तृत्यमेव समाचरन् ।
तथापि ववृधे तस्य तत्कारिद्वेषिणो यशः ॥ ७३ ॥
दुरितं दर्शनेन घंस्तत्त्वार्थेन नुदंस्तमः ।
प्रजाः स्वतन्त्वयांचके शश्वत्सूर्यं इवोदितः ॥ ७४ ॥

॥ ७९ ॥ प्रवृद्धाविति । प्रवृद्धौ सत्यां चन्द्रो हीयते । समुद्रोपि तथाविधश्चन्द्रवदेव प्रवृद्धौ हीयते । प्रवृद्ध इति वा पाटः । स राजा तु ताभ्यां चन्द्रसमुद्राभ्यां समा वृद्धिर्थस्य स तत्समवृद्धिश्चाभूत् । तौ चन्द्रसमुद्राविव क्षयो ॥ जिद्दकीत्यादिना इनिप्रत्ययः ॥ नाभूत् ॥

॥ ७२ ॥ सन्त इति । अत्यर्थं क्रशा दिर्द्रा अत एवार्थिनो याचन॰ शीलाः सन्तो विद्वांसी महतस्तस्य राज्ञोभिगमनात् । उद्धेरभिगमनाज्जी-मूता इव। दातृत्वं प्रापुः॥ अर्थिभ्यो दानभोगपर्याप्तं धनं प्रयच्छतीत्यर्थः॥

॥ ७३ ॥ स्तूयमान इति । स राजा स्तुत्यं स्तोत्राहमेव यत्तदेव स-माचरत्रत एव स्तूयमानः सन् जिङ्गाय ललज्ज । तथापि ङ्गीणत्वेपि त-स्कारिणः स्तोत्रकारिणो द्वेष्टीति तत्कारिद्वेषिणस्तस्य राज्ञो यशो ववृधे॥ गुणाढरास्य सतः पुंसः स्तुतौ लज्जैव भूषणमिति भावः॥

॥ ७४ ॥ दुरितिमिति । स राजा उदितः सूर्य इव दर्शनेन दुरितं प्रित्निवर्तयन् ॥ तथा स्मर्यते । अग्निचित्कपिला सन्नी राजा भिक्षमहोद-धिः । दृष्टमात्राः पुनन्त्येते तस्मात्पश्येत नित्यश इति ॥ तन्तस्य वस्तु-तन्त्वस्यार्थेन समर्थनेन प्रकाशनेन च तमोज्ञानं ध्वान्तं च नुदन् शक्व-स्प्रजाः स्वतन्त्वयांचके स्वाधीनाश्यकार ॥ इन्दोरगतयः पद्मे सूर्यस्य कुमुदेशवः।
गुणास्तस्य विपक्षेपि गुणिनो लेभिरेन्तरम्॥ ७५॥
पराभिसंधानपरं यद्यप्यस्य विचेष्टितम्।
जिगीषोरश्वमेधाय धर्म्यमेव बभूव तत्॥ ७६॥
एवमुद्यन्प्रभावेण शास्त्रनिर्दिष्टवर्त्मना।
वृषेव देवो देवानां राज्ञां राजा बभूव सः॥ ७७॥
पञ्चमं लोकपालानामूचुः साधर्म्ययोगतः।
भूतानां महतां षष्ठमष्टमं कुलभूभृताम्॥ ७८॥
दूरापवर्जितच्छन्तेस्तस्याज्ञां शासनापिताम्।

॥ ७५ ॥ इन्दोरिति । इन्दोरंशवः पद्मेगतयः । प्रवेशरिहता इत्य-र्थः । सूर्यस्यांशवः कुमुदेगतयः । गुणिनस्तस्य गुणास्तु विपक्षे शत्रावण्य-न्तरमवकाशं लेभिरे प्रापुः ॥

॥ ७६ ॥ परेति । अक्वमेधाय जिगीषीरस्य पराभिसंधानपरं कात्रुव-ञ्चनप्रधानं यद्यपि विचेष्टितं दिग्विजयरूपं तद्धम्यं धर्मादनपेतमेव ॥ धर्मपथ्यर्थन्यायादनपेत इत्यादिना यत्प्रत्ययः ॥ वभूव ॥ मन्त्रप्रभावोत्साह-क्राक्तिभिरभिसंदध्यादिति कौटिल्यः ॥

॥ ७७ ॥ एविमिति । एवं शास्त्रिनिर्दिष्टवर्मना शास्त्रीपिदिष्टमार्गेण प्रभावेण कोशदण्डजेन तेजसा ॥ स प्रभावः प्रतापश्च यत्तेजः कोशद-ण्डजिमत्यमरः ॥ उद्यन्तुशुङ्गानः स वृषा वासवो देवानां देवो देवदेव इव राज्ञां राजा राजराजो वभूव ॥

॥ ७८ ॥ पञ्चमिति । तं राजानं साधर्म्योगतो यथाक्रमं लोक-संरक्षणपरोपकारभूधारणरूपसमानधर्मत्वाङोकपालानामिन्द्रादीनां चतु-णाँ पञ्चममूचुः । महतां भूतानां पृथिन्यादीनां पञ्चानां षष्ठमूचुः । कुलभूभृतां कुलाचलानां महेन्द्रमलयादीनां सप्तानामष्टममूचुः ॥

॥ ७९ ॥ द्रेति । भूपालाः शासनेषु पत्तेष्वर्पितामुपन्यस्तां तस्य

द्युः शिरोभिर्भूपाला देवाः पौरंदरीमिव ॥ ७९ ॥ ऋत्विजः स तथानर्च दक्षिणाभिर्महाक्रतौ ॥ यथा साधारणीभूतं नामास्य धनदस्य च ॥ ८० ॥ इन्द्राहृष्टिर्नियमितगदोद्देकवृत्तिर्यमोभूद् यादोनाथः शिवजलपथः कर्मणे नौचराणाम् । पूर्वापेक्षी तदनु विद्धे कोषवृद्धिं कुवेरस् तिसमन्दण्डोपनतचिरतं भेजिरे लोकपालाः ॥ ८१ ॥

इति श्रीरघुवंशे महाकाव्ये कालिदासकतावितिथव-र्णनो नाम सप्तदशः सर्गः ॥

राज्ञ आज्ञां देवाः पौरंदरीमैन्द्रीमाज्ञामिव दूरापवर्जितच्छन्नेर्दूराव्परिहृतातपत्रैः शिरोभिर्दधुः॥

॥ ८० ॥ ऋत्विज इति । स राजा महाक्रतावरुवमेधेर्त्विजो याजका-न्दिक्षणाभिस्तथानर्चार्चयामास ॥ अर्चतेभीवादिकाछिट् ॥ यथास्य राज्ञो धनदस्य च नाम साधारणीभूतमेकीभूतम् ॥ उभयोरिप धनदसंज्ञा यथा स्यात्तथेत्यर्थः ॥

॥ ८९ ॥ इन्द्रादिति । इन्द्राद्वृष्टिरभूत् । यमो नियमिता निवारिता गदस्य रोगस्योद्रेक एव वृत्तिर्येन सोभूत् । यादोनाथो वरुणो नीचराणां नाविकानां कर्मणे संचाराय शिवजलपथः सुचरजलमार्गोभूत् । तदनु पूर्वापेक्षी रघुरामादिमहिमाभिज्ञः कुवेरः कोषवृद्धिं विदधे । इत्थं लोक-पालास्तिस्मन्राज्ञि विषये दण्डोपनतस्य शरणागतस्य चिरतं वृत्तिं भेजिरे ॥ दुर्वलो वलवत्सेवी विरुद्धाच्छिङ्कितादिभिः । वर्तेत दण्डोपनतो भर्त- येवमवास्थित इति कौटिल्यः ॥

इति श्रीमहोपाध्यायकोलाचलमिक्कनाथसूरिविरिचता-यां रघुवंशाव्याख्यायां संजीवनीसमाख्यायां सप्तदशःसर्गः॥ स नैषधस्यार्थपतेः सुतायाम्
उत्पादयामास निषिद्धश्रातः ।
अनूनसारं निषधान्नगेन्द्रात्
पुत्रं यमाहुर्निषधाख्यमेव ॥ १ ॥
शब्दादि निर्विश्य सुखं चिराय
तिस्मन्त्रतिष्ठापितराजशब्दः ।
कीमुद्धतेयः कुमुदावदातैर्
द्यामर्जितां कर्मभिरास्रोह ॥ २ ॥
पीत्रः कुशस्यापि कुशेशयाक्षः
ससागरां सागरधीरचेताः ।
यत्पादपांसुसंपर्कोदहल्यासीदपांसुला ।
कारुण्यसिन्धवे तस्मै नमो वैदेहिबन्धवे॥

॥ ९ ॥ स इति । निषिद्धशत्रुर्निवारितरिषुः सोतिथिनैषधस्य निषधदेशाधीश्वरस्यार्थपते राज्ञः सुतायां निषधान्तिषधाख्यान्तर्गेन्द्रात्पर्वतादनूनसारमन्यूनवलं पुत्रमुत्पादयामास । यं पुत्रं निषधाख्यं निषधनामकमेवाहुः।
॥ २ ॥ शब्दादीति । कुमुद्रत्या अपत्यं पुमान्कीमुद्रतेयोतिथिः
शब्दादि शब्दस्पर्शादि सुखं सुखसाधनं विषयवर्गं निर्विश्योपमुज्य
चिराय तिस्मिन्तिषधाख्ये पुत्रे प्रतिष्ठापितराजशब्दः सन्कुमुदाबदातैर्निर्मलैः कर्मिमरश्वमेधादिभिर्गितां संपादितां द्यां स्वर्गमारुरोह ॥

॥ ६ ॥ पौत्र इति । कुशेशयाक्षः शतपत्तलोचनः ॥ शतपत्तं कुशे-शयमित्यमरः ॥ सागरधीरचेताः समुद्रगम्भीरचित्त एकवीरोसहायशूरः । एकातपत्रां भुवमेकवीरः
पुरार्गलादीर्घभुजो बुभोज ॥ ३ ॥
तस्यानलौजास्तनयस्तदन्ते •
वंशिश्रयं प्राप नलाभिधानः ।
यो नङ्गलानीय गजः परेषां
बलान्यमृद्रान्नलिनाभयक्तः ॥ ४ ॥
नभश्चरेगीतयशाः स लेभे
नभस्तलश्यामतनं तन्जम् ।
ख्यातं नभःशब्दमयेन नाम्ना
कान्तं नभोमासमिष प्रजानाम् ॥ ५ ॥
तस्मै विसृज्योत्तरकोशलानां
धर्मोत्तरस्तत्प्रभवे प्रमुखम् ।

पुरस्यार्गला कपाटविष्कम्भः॥ तद्विष्कम्भेर्गलं न नेत्यमरः॥ तद्वदीर्घ-मुजः कुदास्य पौत्रो निषधोपि ससागरामेकातपत्रां भुवं बुभोज पालया-मास ॥ भुजोनवन इति नियमात्परस्मैपदम्॥

॥ ४ ॥ तस्येति । अनलौजा नलाभिधानो नलाख्यस्तस्य निषधस्य तनयस्तस्य निषधस्यान्तेवसाने वंशाश्त्रयं राज्यलक्ष्मीं प्राप । नलिन-नाभवक्तो यो नलः गजो नड्वलानि नडप्रायस्थलानीव ॥ नडशादाड्-ड्वलजिति ड्वलच्यत्ययः ॥ परेषां वलान्यमृद्रान्ममर्द ॥

॥ ५॥ नभ इति । नभश्चरैर्गन्धर्वादिभिर्गीतयशाः स नलो नभ-स्तलश्यामतनुं नभःशब्दमयेन नाम्ना ख्यातम् । नभःशब्दसंज्ञकमि-त्यर्थः । नभोमासमिव श्रावणमासमिव प्रजानां कान्तं प्रियं तनूजं पुत्रं लेमे ॥

॥ ६ ॥ तस्मा इति । धर्मोत्तरो धर्मप्रधानः स नलः प्रभवे समर्थाय तस्मै नभसे तत् उत्तरकोशलानां प्रभुत्वमाधिपत्यं विसृज्य दत्त्वा जरसा मृगैरजर्यं जरसोपदिष्टम्
अदेहबन्धाय पुनर्वबन्ध ॥ ६ ॥
तेन द्विपानामिव पुण्डरीको
राज्ञामजय्योजनि पुण्डरीकाः ।
शान्ते पितर्याहृतपुण्डरीका
यं पुण्डरीकाक्षामिव श्रिता श्रीः ॥ ७ ॥
स क्षेमधन्वानममोघधन्वा
पुत्रं प्रजाक्षेमविधानदक्षम् ।
धमां लम्भियत्वा क्षमयोपपन्नं
वने तपः क्षान्ततरश्चचार ॥ ८ ॥

जरयोपिदिष्टम्। वार्द्धके चिकीर्षितिमित्यर्थः। मृगैरजर्यं तैः सह संगतम्॥ अजर्यं संगतिमिति निपातः॥ पुनरदेहवन्धाय पुनर्देहसंवन्धिनिवृत्तये ववन्ध। मोक्षार्यं वनं गत इत्यर्थः॥ अदेहवन्धायेत्यत्र प्रसज्यप्रतिवेधेपि नञ्समास इष्यते॥

॥ ७ ॥ तेनेति । तेन नभसा । द्विपानां पुण्डरीको दिग्गजिवशेष इव । राज्ञामजय्यो जेतुमशक्यः ॥ क्षय्यजय्यो शक्यार्थ इति निपात-नात्साधुः ॥ पुण्डरीकः पुण्डरीकाख्यः पुत्रोजिन जानेतः । पितिर शान्ते स्वर्गं गते सित आहृतपुण्डरीका गृहीतश्वेतपद्मा श्रीर्यं पुण्डरीकं पुण्डरीकाक्षं विष्णुमिव श्रिता ॥

॥ ८॥ स इति । अमोघं धनुर्यस्य सोमोघधन्या ॥ धनुषश्चेत्यन-ङादेशः समासान्तः ॥ स पुण्डरीकः प्रजानां क्षेमविधाने दक्षं क्षमयोप-पत्रं क्षान्तियुक्तं क्षेमं धनुर्यस्य तं क्षेमधन्यानं नाम पुत्रम् ॥ वा संज्ञाया-मित्यनङादेशः ॥ क्ष्मां लम्भयित्वा प्रापय्य ॥ लभेर्गत्यर्थत्वाह्वकर्मकत्वम् ॥ क्षान्ततरोत्यन्तसहिष्णुः सन्वने तपश्चचार ॥ भनीकिनीनां समरेग्रयायी
तस्यापि देवप्रतिमः मुतीभूत ।
व्यश्रूयतानीकपदावसानं
देवादि नाम त्रिदिवेपि यस्य ॥ ९ ॥
पिता समाराधनतत्परेण
पुत्रेण पुत्री स यथैव तेन ।
पुत्रस्तथैवात्मजवत्सलेन
स तेन पित्रा पितृमान्बभूव ॥ १० ॥
पूर्वस्तयोरात्मसमे चिरोढाम्
थात्मोद्भवे वर्णचतुष्टयस्य ।
धुरं निधायैकिनिधिर्गुणानां
जगाम यज्वा यजमानलोकम् ॥ ९९ ॥

॥ ९ ॥ अनीकिनीनामिति । तस्य क्षेमधन्वनोपि समरेनीकिनीनां चमूनामग्रयायी देवप्रतिम इन्द्रादिकल्पः सुतीभूत् । अनीकपदावसान-मनीकशब्दान्तं देवादि देवशब्दपूर्वं यस्य नाम देवानीक इति नामधेयं त्रिदिवे स्वर्गेपि व्यश्रूयत विश्रुतम् ॥

॥ ९० ॥ पितेति । स पिता क्षेमधन्वा समाराधनतत्परेण शुश्रूषाप-रेण तेन पुत्रेण यथैव पुत्री वभूव तथैव स पुत्रो देवानीक आत्मजवत्स-लेन तेन पित्रा पितृमान्वभूव ॥ लोके पितृत्वपुत्रत्वयोः फलमनयोरेवा-सीदित्यर्थः ॥

॥ ९९ ॥ पूर्व इति । गुणानामेकिनिधिर्यज्वा विधिविद्यष्टवांस्तयोः पितृपुत्रयोः पूर्वः पिता क्षेमधन्वा आत्मसमे स्वतुल्य आत्मोद्भवे पुत्रे देवानीके चिरोढां चिरं धृतां वर्णचतुष्टयस्य धुरं रक्षाभारं निधाय यजमानलोकं यष्ट्रलोकं नाकं जगाम ॥

वशी सुतस्तस्य वशंवदत्वात् स्वेषामिवासीदिषतामपीष्टः। सकृद्धिविद्यानिप हि प्रयुक्तं माधुर्यमीष्टे हरिणान्प्रहीतुम्॥ १२॥ अहीनगुर्नाम स गां समग्राम् अहीनबाहुद्धविणः शशास। यो हीनसंसर्गपराङ्गुखत्वाद् युवाप्यनेर्थेःर्यसनैर्विहीनः॥ १३॥ गुरोः स चानन्तरमन्तरङ्गः पुंसां पुमानाद्य इवावतीर्णः।

॥ १२ ॥ वशीति । तस्य देवानीकस्य वशी समर्थः सुतः अहीनगुर्नाम वक्ष्यमाणनामकः । वशं वशकरं मधुरं वदतीति वशंवदः ॥ प्रियवशे वदः खिजिति खच्प्रत्ययः ॥ तस्य भावस्तन्त्वम् । तस्मादिष्टवादित्वात्स्वेषामिव द्विषतामपीष्टः प्रिय आसीत् । अर्थादेवानीकिनिर्धारणं लः
भ्यते ॥ तथा हि । प्रयुक्तमुच्चारितं माधुर्यं सक्रदेकवारं विविधान्भीतानिप हरिणान्प्रहीतुं वशीकर्तुमीष्टे शक्नोति ॥

॥ ९२ ॥ अहीनगुरिति । अहीनबाहुद्रविणः समप्रमुजपराक्रमः ॥ द्रविणं काञ्चनं वित्तं द्रविणं च पराक्रम इति विश्वः॥ हीनसंसर्गपराङ्गु-खत्वान्तीचसंसर्गरहितत्वाद्धेतोर्युवाप्यनर्थेरनर्थकरैर्व्यसैनः पानद्यूतादिभि-विंहीनो रहितो योहीनगुर्नाम स पूर्वोक्तो देवानीकसुतः समप्रां सर्वां गां मुवं शशास ॥

॥ ९४ ॥ गुरोरिति । पुंसामन्तरज्ञो विशेषज्ञश्चतुरो निपुणः सोहीनगुश्च गुरोः पितुरनन्तरम् । अवतीर्णो भुवं प्राप्त आद्यः पुमान्विष्णुरिव ।

उपक्रमेरस्विलितेश्चनुर्भिश् चतुर्दिगीशश्चनुरो वभूव ॥ १४ ॥ तिस्मन्प्रयाते परलोकयात्रां जेतर्यरीणां तनयं तदीयम् । उच्चैःशिरस्त्वाज्जितपारियात्रं लक्ष्मीः सिषेवे किल पारियात्रम् ॥ १५ ॥ तस्याभवत्सूनुरुद्दारशोलः शिलः शिलापट्टविशालवक्षाः । जितारिपक्षोपि शिलीमुखैर्यः शालीनतामद्वजदीड्यमानः ॥ १६ ॥ तमात्मसंपन्नमनिन्दितात्मा

अस्खिलतेरप्रतिहतेश्चतुर्भिरुपक्रमैः सामाबुपायैः ॥ सामादिभिरुपक्रमै-रिति मनुः॥ चतुर्दिगीशश्चतसृणां दिशामीशो वभूव॥

॥ १५ ॥ तिस्मिनिति । अरीणां जेतिर तिस्मिनिहीनगौ परलोक-यात्रां प्रयाते प्राप्ते सित उच्चैःशिरस्त्वादुन्नतिशरस्कत्वान्जितः पारियात्रः कुलशैलिवशेषो येन तं पारियात्रं पारियात्राख्यं तदीयं तनयं लक्ष्मी राज्यलक्ष्मीः सिषेवे किल ॥

॥ १६ ॥ तस्येति । तस्य पारियात्रस्योदारशीलो महावृत्तः ॥ शीलं स्वभावे सद्भृत इत्यमरः ॥ शिलापट्टविशालवक्षाः शिलः शिलाख्यः सू-नुरभवत् । यः सूनुः शिलीमुखैर्वाणैः ॥ अलिवाणौ शिलीमुखावित्यमरः ॥ जितारिपक्षोपीड्यमानः स्तूयमानः सन् शालीनतामधृष्टतां लज्जामब्रजदगच्छत् ॥ स्यादधृष्टे तु शालीन इत्यमरः ॥ शालीनकौपीने अधृष्टा-कार्ययोरिति निपातः ॥

॥ ९७ ॥ तमिति । अनिन्दितात्मागर्हितस्वभावः स पारियात्र आ-

कृत्वा युवानं युवराजमेव ।
सुखानि सोभुङ्क सुखीपरोधि
वृत्तं हि राज्ञामुपरुद्धवृत्तम् ॥ ९७ ॥
तं रागबन्धिष्ववितृप्तमेव
भोगेषु सीभाग्यविशेषभोग्यम् ।
विलासिनीनामरितक्षमापि
जरा वृथा मत्सरिणी जहार ॥ ९८ ॥
उन्नाभ इत्युद्धतनामधेयस्
तस्यायथार्थोन्नतनाभिरन्धः ।

त्मसंपत्रं वृद्धिसंपत्रम् ॥ आत्मा जीवो धृतिर्बृद्धिः स्वभावो ब्रह्म वर्ष्म चेत्युभयत्राप्यमरः ॥ युवानं तं शिलं युवराजं रुत्वैव सुखान्यभुङ्कः । न त्वरुत्वेत्येवकारार्थः ॥ किमर्थं युवराजशब्दकरणित्याशङ्कर्श्वान्यथा सुखोपभोगो दुर्लभ इत्याह सुखोपरोधीति । हि यस्माद्राज्ञां वृत्तं प्रजापालनादिरूपं सुखोपरोधि बहुल्लात्सुखप्रतिबन्धकम् । अत एवोपरुद्धवृत्तम् ॥ उपरुद्धसदशमित्यर्थः ॥ उपरुद्धः कारादिवद्धः । स्वयमूदभारस्य
सुखं नास्तीति भावः ॥

॥ ९८ ॥ तमिति । रागं बन्नन्ताित रागवन्धिनः । रागप्रवर्तका इत्यर्थः । तेषु भोगेषु विषयेष्ववितृप्तमेव सन्तं किंच विलासिनीनां भोक्तीणां सीभाग्यविदेषेण सीन्दर्यातिदायेन हेतुना भोग्यं भोगार्हम् ॥ चजोः
कुधिण्यतोरिति कुत्वम् ॥ तं पारियात्रं रातिक्षमा न भवतीत्यरितिक्षमापि अत एव वृथा मत्सरिणी रितिक्षमासु । विलासिनीष्वित्यर्थः । जरा
जहार वद्योचकार ॥

॥ ९९ ॥ उन्नाभ इति । तस्य शिलस्य उन्नाभ इत्युद्गतनामधेयः प्रसिद्धनामायथार्थं यथा तथोन्नतं नाभिरन्त्रं यस्य सः । गम्भीरनाभि- सुतोभवत्पङ्गजनाभकल्पः
कृत्स्नस्य नाभिर्नृपमण्डलस्य ॥ १९ ॥
ततः परं वज्जधरप्रभावस्
तदात्मजः संयति वज्जधोषः ।
बभूव वज्जाकरभूषणायाः
पतिः पृथिव्याः किल वज्जणाभः ॥ २० ॥
तिस्मन्गते द्यां सुकृतोपलब्धां
तत्संभवं शङ्खणमणेवान्ता ।
उत्खातशञ्जं वसुधोपतस्थे
रत्नोपहरिरुदितैः खनिभ्यः ॥ २९ ॥

रित्यर्थः ॥ तदुक्तम् । स्वरः सत्त्वं च नाभिश्च गम्भीरिस्त्रिषु शस्यते ॥ पङ्कर-जनाभकल्पो विष्णुसदशः कृत्स्नस्य नृपमण्डलस्य नाभिः प्रधानम् ॥ नाभिः प्रधाने कस्तूरीमदोपि कचिदीरित इति विश्वः ॥ सुतोभवत् । अच्यत्यन्ववपूर्वात्सामलोम्न इत्यत्राजिति योगविभागादुन्नाभवजनाभादयः सिद्धाः ॥

॥ २०॥ तत इति । ततः परं वज्रधरप्रभाव इन्द्रतेजाः संयित संयामे वज्रघोषः अश्वानितुल्यध्वनिर्वज्रणामो नाम तस्योन्नाभस्यात्मजो वज्राणां हीराणामाकराः खनय एव मूषणानि यस्यास्तस्याः पृथिव्याः पितर्वभूव किल खलु ॥ वज्रं त्वस्त्री कुलिशशस्त्रयोः । मणिवेधे रत्नभेदे-प्यशनावासनान्तर इति केशवः ॥

॥ २९॥ तिस्मिन्निति । तिस्मिन्वज्ञणाभे सुक्रतोपलब्धां सुधर्मार्जितां द्यां स्वर्गं गते सत्युत्वातशालुमुद्धृतारिं शङ्खणं नाम तत्संभवं तदात्मजमर्णवान्ता वसुधा खिनभ्य आकरेभ्य उदितैरूत्यन्नै रत्नोपहारैरूत्कष्टवस्तुसमर्पणैरूप-तस्ये सिषेवे ॥ जातौ जातौ यदुत्कष्टं तद्रत्नमिधीयत इत्युक्तम् ॥ तस्यावसाने हरिदश्वधामा

पित्र्यं प्रपेदे पदमश्चिष्ट्यः ।

वेल्लातटेषूषितसैनिकाश्वं
पुराविदो यं त्युषिताश्वमाहुः ॥ २२ ॥
आराध्य विश्वेश्वरमीश्वरेण
तेन क्षितेविश्वसहो विजज्ञे ।
पातुं सहो विश्वसक्तः समग्रां
विश्वंभरामात्मजमूर्तिरात्मा ॥ २३ ॥
अंशे हिरण्याक्षरियोः स जाते
हिरण्यनाभे तनये नयज्ञः ।
द्विषामसद्यः सुतरां तरूणां

॥ २२ ॥ तस्येति । तस्य शङ्खणस्यावसानेन्ते हरिदश्वधामा सूर्य-तेजाः । अश्विनोरिव रूपमस्येत्यश्विरूपोतिसुन्दरः । तत्पुत्र इति शेषः पित्र्यमिति संबन्धपदसामर्थ्यात् । पित्र्यं पदं प्रपेदे ॥ वेलातटेषूषिता निविष्टाः सैनिकाश्वा यस्य तम् । अन्वर्थनामानिमत्यर्थः । यं पुत्रं पुरावि-दो वृद्धा व्युषिताश्वमाहुः ॥

॥ २३ ॥ आराध्येति । तेन क्षितेरी इतरेण व्युषिता इतेन विद्वेद वरं काशीपित माराध्योपास्य विद्वसहो नाम विद्वसखः समग्रां सर्वां विद्वेद सं मुदं पातुं रिक्षतुं सहत इति सहः क्षमः ॥ पचादाच् ॥ आत्मजमूर्तिः पुत्र रूप्यात्मा स्वयमेव ॥ आत्मा वै पुत्र नामासीति श्रुतेः ॥ विज्ञे सुष्वे ॥ विपूर्वे जिनर्गर्भविमोचने वर्तते ॥ यथाह भगवान्पाणिनाः । समां समां विजायत इति ॥

॥ २४ ॥ अंश इति । नयज्ञो नीतिज्ञः स विश्वसहः । हिरण्याक्ष-

हिरण्यरेता इय सानिलीभूत्॥ २४॥
पिता पितृणामनृणस्तमन्ते
धयस्यनन्तानि सुखानि लिप्सुः।
राजानमाजानुविलम्बिबाहुं
कृत्वा कृती वल्कलवान्बभूव॥ २५॥
कौशल्य इत्युत्तरकोशलानां
पत्युः पतङ्गान्वयभूषणस्य।
तस्यीरसः सोमसुतः सुतोभून्
नेत्नोत्सवः सोम इव दितीयः॥ २६॥
यशोभिराब्रह्मसमं प्रकाशः
स ब्रह्मभूयं गतिमाजगाम।

रिपोर्विष्णोरंशे हिरण्यनाभे नाम्नि तनये जाते सति । तरूणां सानिलो हिरण्यरेता हुतभुगिव । द्विषां सुतरामसद्योभूत् ॥

॥ २५ ॥ पितेति । पितृणामनृणः । निवृत्तपितृक्तण इत्पर्थः ॥ प्रज-षा पितृभ्य इति श्रुतेः ॥ अत एव कती । कतकत्य इत्पर्थः । पिता वि-श्वसहोन्ते वयसि वार्द्धकोनन्तान्यविनाशानि सुखानि लिप्सुः । मुमुद्धु-रित्पर्थः । आजानुविलम्बिवाहुं दीर्घबाहुम् । भाग्यसंपन्नमिति भावः । तं हिरण्यनाभं राजानं कत्वा वल्कलवान्वभूव । वनं गत इत्पर्थः ॥

॥ २६ ॥ कौशल्य इति । उत्तरकोशलानां पत्युः पतङ्गान्वयभूशणस्य सूर्यवंशाभरणस्य सोमसुतः सोमं सुतवतः । यज्वन इत्यर्थः ॥ सोमे सुञ इति किए ॥ तस्य हिरण्यनाभस्य द्वितीयः सोमश्चन्द्र इव नेत्रोत्सवो न-यनानन्दकरः कौशल्य इति प्रसिद्ध औरसो धर्मपत्नीजः सुतोभूत् ॥

॥ २७॥ यशोभिरिति । आ ब्रह्मसभाया आब्रह्मसमं ब्रह्मसदनपर्य-न्तम् ॥ अभिविधावव्ययीभावः ॥ यशोभिः प्रकाशः प्रसिद्धः स कौश- ब्रह्मिष्ठमाधाय निजेधिकारे ब्रह्मिष्ठमेव स्वतनुप्रसूतम् ॥ २०॥ तिस्मन्कुलापीडिनिमे विपीडं सम्यग्महीं शासित शासनाङ्काम्। प्रजाश्चिरं सुप्रजासि प्रजेशे ननन्दुरानन्दजलाविलाक्ष्यः॥ २८॥ पात्रीकृतात्मा गुरुसेवनेन स्पष्टाकृतिः पत्तरथेन्द्रकेतोः।

स्योतिरायेन ब्रह्मवन्तं ब्रह्मिष्ठम् । ब्रह्मविदमित्यर्थः ॥ ब्रह्मराब्दान्मतुबन्ता-दिष्ठन्त्रत्यये विन्मतोर्ङ्गीगिति मतुपो लुक् । नस्ताद्धित इति टिलोपः ॥ ब्र-क्षिष्ठं ब्रह्मिष्ठाख्यं स्वतनुत्रसूतं स्वात्मजमेव निजे स्वकीयेधिकारे प्रजापा-लनकृत्य आधाय निधाय । ब्रह्मणो भावो ब्रह्मभूयं ब्रह्मत्वं तदेव गतिः । तामाजगाम । मुक्तोभूदित्यर्थः ॥ स्याह्मह्मभूयं ब्रह्मत्वमित्यमरः ॥ भुवो भा-वे क्यप् ॥

॥ २८॥ तिस्मिनिति । कुलापीडिनिभे कुलशेखरतुल्ये ॥ वैकक्षकं तु तत् । यत्तिर्यक्तिप्तमुरित शिखास्वापीडशेखरावित्यमरः ॥ सुप्रजित सत्संतानवित ॥ असिच्प्रत्ययः समासान्तः ॥ तिस्मिन्प्रजेशे प्रजेश्वरे ब्र-क्षिष्ठे शासनाङ्कां शासनि द्वां महीं विपीडं निर्वाधं सम्यक्शासित स-ति आनन्दजलाविलाक्ष्य आनन्दवाष्पाकुलनेत्राः प्रजाश्चिरं ननन्दुः ॥

॥ २९ ॥ पात्रीकतेति । गुरुतेवनेन पित्रादिशुश्रृषया पात्रीकतातमा योग्पीकतात्मा ॥ योग्यभाजनयोः पात्रामित्यमरः ॥ पत्तरथेन्द्रकेतोर्गरुड- ध्वजस्य स्पष्टाकृतिः स्पष्टवपुः। तत्सरूप इत्यर्थः ॥ आकृतिः कथिता रू- पे सामान्यवपुषीरपीति विश्वः ॥ पुष्करपत्तनेत्रः पद्मदलाक्षः पुत्रः पुत्राख्यो राजा ॥ यद्वा पुत्रशब्द आवर्तनीयः । पुत्रः पुत्राख्यः पुत्रः

तं षुत्रिणां पुष्करपत्तनेत्रः
पुत्रः समारोपयदम्मसंख्याम् ॥ २९ ॥
वंशस्थितं वंशकरेण तेन
संभाव्य भावी स सखा मघोनः ।
उपस्पृशन्स्पर्शनिवृत्तलील्यस्
त्रिपुष्करेषु त्रिदशत्यमाप ॥ ३० ॥
वस्य प्रभानिर्जितपुष्परागं
पौष्यां तिथौ पुष्यमसूत पत्नी ।
तिस्मन्नपुष्यन्नदिते समम्रां
पृष्टि जनाः पुष्य इव द्वितीये ॥ ३१ ॥

सुतः ॥ तं ब्रह्मिष्ठं पुत्रिणामप्रसंख्यां समारोपयत् । अग्रगण्यं चकारेत्यर्थः ॥

॥ २०॥ वंशेति । स्पृशन्त इति स्पर्शा विषयाः । तेभ्यो निवृत्तलील्यो निवृत्ततृष्णः अत एव मघोन इन्द्रस्य सखा मित्रं भावी भविष्यन् ।
स्वर्गं जिगमिषुरित्यर्थः । स ब्रक्षिष्ठो वंशकरेण वंशप्रवर्तकेन तेन पुत्रेण वंशस्थिति कुलप्रतिष्ठां संभाव्य संपाद्य त्रिषु पुष्करेषु तीर्थविशेषेषु ॥
दिवसंख्ये संज्ञायामिति समासः ॥ उपस्पृशन्स्तानं कुर्वस्विदशावं देवभूयमाप ॥

॥ ३१ ॥ तस्येति । तस्य पुत्राख्यस्य पत्नी पौष्यां पुष्यनक्षत्रयुक्तायां पौर्णमास्यां तिथौ ॥ पुष्ययुक्ता पौर्णमासी पौषीत्यमरः ॥ नक्षत्रेण युक्तः काल इत्यण्यत्ययः । टिङ्काणाञित्यादिना ङीप् ॥ प्रभया निर्मितः पुष्परागो मणिविशेषो येन तं पुष्यं पुष्याख्यमसूत । द्वितीये पुष्यं पुष्यन• क्षत्र इत तस्मिन्नुदिते सति जनाः समग्रां पुष्टं मृद्धिमपुष्यन् ॥

महीं महेच्छः परिकीर्य सूनी
मनीषिणे जीमनयर्पितात्मा ।
तस्मात्सयोगाद्धिगम्य योगम्
अजन्मनेकल्पत जन्मभीरुः ॥ ६२ ॥
ततः परं तत्प्रभवः प्रपेदे
ध्रवीपमेयो ध्रवसंधिरुवीम् ।
यरिमन्नभूड्डयायित सत्यसंधे
संधिर्ध्वः संनमतामरीणाम् ॥ ६२ ॥
सुते शिशावेव सुदर्शनाख्ये
दर्शात्ययेन्द्रियदर्शने सः ।
मृगायताक्षो मृगयाविहारी

॥ ३२ ॥ महीमिति । महेच्छो महाशयः ॥ महेच्छस्तु महाशयः इत्यमरः ॥ जन्मभीरुः संसारभीरुः स् पुत्रः सूनौ महीं परिकीर्य विसृज्य मनीविणे ब्रह्मविद्याविद्वे जैमिनये मुनयेपितात्मा । शिष्यमूतः सिन्तिय-र्थः । सयोगाद्योगिनस्तस्माज्जैमिनयोगं योगविद्यामधिगम्याजन्मने जन्म-निवृत्तये मोक्षायाकल्पत समपद्यत ॥ क्षृपेः संपद्यमाने चतुर्थी वक्तव्या ॥ मुक्तोमूदिर्थः ॥

॥ २२ ॥ तत इति । ततः परं स पुष्यः प्रभवः कारणं यस्य स तत्प्रभवः । तदात्मज इत्यर्थः । ध्रुवेणौत्तानपादिनोपमेयः ॥ ध्रुव भौत्तानपादिः स्यादित्यमरः ॥ ध्रुवसंधिहवीं प्रपेदे । ज्यायसि श्रेष्ठे सत्यसंधे सत्य-प्रतिज्ञे यस्मिन्ध्रुवसंधी संनमताम् । अनुद्धतानामित्यर्थः । अरीणां संधिर्ध्रुवः स्थिरोभूत् ॥ ततः सार्थं नामेत्यर्थः ॥

॥ ३४ ॥ सुत इति । मृगायताक्षो नृतिहः पुरुषश्रेष्ठः स ध्रुवसंधि-र्दर्शात्ययेन्दुपियदर्शने प्रतिपचन्द्रनिमे सुदर्शनाख्ये सुते शिशौ सत्येष सिंहादवापदिपदं नृसिंहः ॥ ३४ ॥
स्वर्गामिनस्तस्य तमेकमत्याद्
अमात्यवर्गः कुछतन्तुमेकम् ।
अनाथदीनाः प्रकृतीरवेक्ष्य
साकेतनाथं विधिवच्चकार ॥ ३५ ॥
नवेन्द्रना तन्त्रभसोपमेयं
शाविकसिंहेन च काननेन ।
रघोः कुछं कुङ्गछपुष्करेण
तोयेन चाप्रीडनरेन्द्रमासीत् ॥ ३६ ॥
छोकेन भावी पितुरेव तुल्यः
संभावितो मीलिपरिग्रहात्सः ।

मृगयाविद्वारी सिन्सिहाद्विपदं मरणमवापत्॥ व्यसनासिकरनर्यावहेति भावः॥

॥ ३५ ॥ स्वरिति । स्वर्गामिनः स्वर्गातस्य तस्य ध्रुवसंधेरमात्यव र्गः। अनाया नायहीना अत एव दीनाः शोच्याः प्रकृतीः प्रजा अवेक्य। कुलतन्तुं कुलालम्बनमेकमद्वितीयं तं सुदर्शनमैकमत्याद्विधिवत्साकेतनाः यमयोध्याधीश्वरं चकार॥

॥ ३६ ॥ नवेति । अप्रौढनेरन्द्रं तद्रघोः कुछं नवेन्दुना बाछचन्द्रे-ण नभसा व्योमा । शावः शिशुरेकः सिंहो यस्मिन् ॥ पृथुकः शावकः शिशुरित्यमरः ॥ तेन काननेन च । कुट्मछं कुट्मछावस्यं पुष्करं पङ्कर्षं यस्मिस्तेन तोयेन च उपमेयमुपमातुमईमासीत् । नवेन्द्राद्युपमानेन त-स्प वर्धिष्णुताशौर्यश्रीमत्त्वानि स्चितानि ॥

॥ २७ ॥ लोकेनेति । स बालो मौलिपरिप्रहात्किरीटस्वीकारादेतोः पितृस्तुल्यः पितृसरूप एव भावी भविष्यति लोकेन जनेनसंभावितस्त- षृष्ठो हि वृण्वन्कलभग्रमाणोप्याशाः पुरोवातमवाप्य मेघः ॥ ३०॥
तं राजवीथ्यामधिहस्ति यान्तम्
आधोरणालिन्बतमप्रयवेशम् ।
षह्वर्षदेशीयमपि प्रभुत्वात्
प्रैक्षन्त पौराः पितृगौरवेण ॥ ३८॥
कामं न सोकल्पत पैतृकस्य
सिंहासनस्य प्रतिपूरणाय ।
तेजोमहिम्ना पुनरावृतात्मा
तद्याप चामीकरपिज्ज्ञरेण ॥ ३९॥

र्कितः ॥ तथा हि। कलभप्रमाणः कलभमात्रोपि मेघः पुरोवातमवाप्य भाशा दिशो वृण्यन्दृष्टो हि॥

॥ ३८ ॥ तमिति । राजवीथ्यां राजमार्गेधिहस्ति हस्तिनि ॥ विमक्त्यर्थेव्ययीभावः ॥ यान्तं गच्छन्तम् । हस्तिनमारुद्य गच्छन्तमित्यर्थः ।
आधोरणालम्बितं शिशुलात्सादिना गृहीतमप्रयवेशमुदारनेपथ्यं षड्वर्षाणि
भूतः षड्वर्षः ॥ तद्धितार्थेत्यादिना समासः । तमधीष्टो भृतो भूतो भावीत्यधिकारे चित्तवित नित्यमिति तद्धितस्य लुक् ॥ ईषदसमाप्तः षड्वर्षः षड्वषेदेशीयः ॥ ईषदसमाप्तावित्यादिना देशीयप्रत्ययः ॥ तं षड्वर्षदेशीयमिष बालमि तं सुदर्शनं पौराः प्रभुत्वात्यितृगौरवेण प्रैक्षन्त ॥ पितिर यादृगगौरवं तादृशैव ददृशुरित्यर्थः ॥

॥ २९ ॥ कामिनित । स सुदर्शनः पैतृकस्य सिंहासनस्य कामं सम्यक्प्रतिपूरणाय नाकल्पत । बालत्वाद्याप्तुं न पर्याप्त इत्यर्थः ॥ चा-मीकरिपञ्जरेण कनकगौरेण तेजोमिहिम्ना पुनस्तेजःसंपदा त्वावृतात्मा विस्तारितदेहः संस्तात्सिंहासनं व्याप व्याप्तवान् ॥ तस्माद्धः किंखिदिवावतीर्णाः बसंस्पृतान्तौ तपनीयपीठम् । सालक्तकौ भूपतयः प्रसिद्धेर् बवन्दिरे मौलिभिरस्य पादौ ॥ ४०॥ मणौ महानील इति प्रभावाद् भल्पप्रमाणीप यथा न मिथ्या । शब्दो महाराज इति प्रतीतस् तथेव तस्मिन्युयुजेर्भकेषि ॥ ४९॥ पर्यन्तसंचारितचामरस्य कपोललोलोभयकाकपक्षात् । तस्याननादुच्चरितो विवादश्

॥ ४०॥ तस्मादिति । तस्मात्मिहासनादपादानादधः अधोदेशं प्रति किचिदिवावतीर्णावीषछम्बै तपनीयपीठं काञ्चनपीठमसंस्पृशन्तावल्प-कत्वादप्राप्तौ सालककौ लाक्षारसावासकावस्य सुदर्शनस्य पादौ भूपत-यः प्रसिद्धैरुन्नतैमैंलिभिर्मुकुटैर्ववन्दिरे प्रणेमुः॥

॥ ४९॥ मणाविति । अल्पप्रमाणोपि मणाविन्द्रनीले प्रभावात्तेजि-ष्ठत्वादेतोर्महानील इति शब्दो यथा मिथ्या निरर्थको न तथैवार्भके शिशाविप तस्मिन्सुदर्शने प्रतीतः प्रसिद्धो महाराज इति शब्दो न मि-थ्या युयुजे॥

॥ ४२ ॥ पर्यन्तेति । पर्यन्तयोः पाइर्वयोः संचारिते चामरे यस्य तस्य तस्य बालस्य संबन्धिनः कपोलयोर्लेलावुभौ काकपक्षौ यस्य तस्मादाननादुच्चरितो विवादो वचनमर्णवानां वेलास्विप न चस्खाल । शिशोरिप तस्याज्ञाभङ्गो नासीदित्यर्थः ॥ चपलसंसर्गेपि महान्तो न चस्ताल वेलास्विप नार्णवानाम् ॥ ४२ ॥
निर्वृत्तजाम्बूनद्पट्टबन्धे
न्यस्तं ललाटे तिलकं द्धानः ।
तेनैव शून्यान्यिरसुन्दरीणां
मुखानि स स्मेरमुखश्चकार ॥ ४३ ॥
शिरीषपुष्पाधिकसीकुपार्यः
खेदं स यायादिष भूषणेन ।
नितान्तगुर्वीमापे सोनुभावाद्
धुरं धरिज्या विभरांबभूव ॥ ४४ ॥
न्यस्ताक्षरामक्षरभूमिकायां
कात्स्न्येन गृह्णाति लिपि न यावत् ।

चलन्तीति ध्वनिः॥ उभयकाकपक्षादित्यत्र वृत्तिवित्रये उभयपुत्र इतिव-दुभशब्दस्थान उभयशब्दप्रयोग इत्युक्तं प्राक्॥

॥ ४३ ॥ निर्वृत्तेति । निर्वृत्तो जाम्बूनदपट्टवन्धो यस्य तस्मिन्कतः कनकपट्टवन्धे ललाटे न्यस्तं तिलकं दधानः स्मेरमुखः स्मितमुखः स राजा अरिसुन्दरीणां मुखानि तेनैव तिलकेनैव शून्यानि चकार । अखिलमपि शतुवर्गमवधीदिति भावः॥

॥ ४४ ॥ शिरीवेति । शिरीवपुष्पाधिकसौकुमार्यः । कोमलाङ्ग इत्यर्थः । अत एव स राजा भूषणेनापि खेदं श्रमं यायाद्गच्छेत् एवंभूतः स नितान्तगुर्वीमपि धरित्र्या धुरं भुवो भारमनुभावात्सामर्थ्योद्विभरांवभूव वभार ॥ भीङ्गीभृहुवां रुलुवच्चेति विकल्पादाम्प्रत्ययः ॥

॥ ४५ ॥ न्यस्तेति । अक्षरभूमिकायामक्षरलेखनस्यले न्यस्ताक्षरां रिचताक्षरपङ्किरेखान्यासां लिपि पञ्चाशद्वर्णात्मिकां मातृकां कात्स्नर्पेन यावन्त गृह्गाति स सुदर्शनस्तावच्छूतवृद्धयोगादिद्यावृद्धसंसर्गात्सर्वाणि द॰ सर्वाणि तावच्छुतवृद्धयोगात् फलान्यपायुङ्क स दण्डनीतेः ॥ ४५ ॥ उरस्यपर्याप्तनिवेशभागा प्रौडीभविष्यन्तमुदीक्षमाणा । संजातलज्जेव तमातपत्र-च्छायाच्छलेनोपजुगूह लक्ष्मीः ॥ ४६ ॥ अनश्चवानेन युगोपमानम् अबद्धमौर्वीकिणलाच्छनेन । अस्पृष्टखद्भत्सरुणापि चासीद् रक्षावती तस्य मुजेन भूमिः ॥ ४७ ॥ न केवलं गच्छति तस्य काले

ण्डनीतेर्नीतिशास्त्रस्य फलान्युपायुङ्गान्वभूत् । प्रागेव बद्धफलस्य तस्य पश्चादभ्यस्यमानं शास्त्रं संवादार्थमिवाभवदित्यर्थः ॥

॥ ४६ ॥ उरसीति। उरस्यपर्याप्तो निवेशभागो निवासावकाशो यस्याः सा । अत एव प्रौढीभविष्यन्तं वर्धिष्यमाणमुदक्षिमाणा प्रौढवपुष्मान्भवि-ष्यतीति प्रतीक्षमाणा लक्ष्मीः संजातलज्जेव साक्षादालिङ्गितुं लिज्जितेव तं सुदर्शनमातपत्रच्छायाच्छलेनोपजुगृह आलिलिङ्ग ॥ छत्तंच्छाया लक्ष्मी-रूपेति प्रसिद्धिः॥प्रौढाङ्गनायाः प्रौढपुरुषालाभे लज्जा भवतीति ध्वनिः॥

॥ ४७ ॥ अनरनुवानेनेति । युगोपमानं युगसाद्दरयमनरनुवानेना-प्राप्तुवता । अवदं मौर्वीकिणो ज्याघातप्रन्थिरेव लाञ्छनं यस्य तेन । अस्पृष्टः खङ्गस्तरः खङ्गमृष्टिर्येन तेन ॥ त्सरः खङ्गादिमुष्टौ स्यादित्यमरः॥ एवंविधेनापि च तस्य सुदर्शनस्य मुजेन भूमी रक्षावत्यासीत् ॥ शिशो-रपि तस्य तेजस्तादृगित्यर्थः॥

॥ ४८ ॥ नेति । काले गच्छति तस्य केवलं शरीरावयवा एव वि-

ययुः शरीरावयवा विवृद्धिम् ।
वंश्या गुणाः खरुवापे लोककान्ताः
प्रारम्भसूक्ष्माः प्रथिमानमापुः ॥ ४८ ॥
स पूर्वजन्मान्तरदृष्ट्रपाराः
स्मरिज्ञवाक्केशकरो गुरूणाम् ।
तिस्निक्षिवर्गाधिगमस्य मूलं
जन्नाह विद्याः प्रकृतीश्च पित्न्याः ॥ ४९ ॥
व्यूद्य स्छितः किचिदिवोत्तरार्धम्
उन्नद्भच्छोञ्चितसन्यजानुः ।
आकर्णमाकृष्ठसबाणधन्वा

वृद्धि प्रसारं न ययुः । िकं तु वंशे भवा वंश्या लोककान्ता जनिप्याः प्रारम्भे आदौ सूक्ष्मास्तस्य गुणाः शौर्यौदार्यादयोपि प्रथिमानं पृथुत्वमापुः खलु ॥

॥ ४९ ॥ स इति । स सुदर्शनः पूर्वस्मिञ्जन्मान्तरे जन्मविशेषे दृष्टपाराः स्मरिक्तव गुरूणामक्तेशकरः सन् । त्रयाणां धर्मार्थकामानां वर्गस्त्रिवर्गः । तस्याधिगमस्य प्राप्तेर्मूलं तिस्रो विद्यास्त्रयीवार्त्तादण्डनीतोः पित्रयाः पितृसंवन्धिनीः प्रकृतोः प्रजाश्य जन्नाह स्वायत्तीचकार ॥ अत्र
कौटिल्यः । धर्माधर्मी त्रय्यामर्थानथीं वार्त्तायां नयानयी दण्डनीत्यामिति ॥ अत्र दण्डनीतिर्नयद्वारा काममूलिमिति द्रष्टव्यम् । आन्वीक्षिक्या
अनुपादानं त्रय्यन्तर्भावपक्षमाश्चित्य ॥ यथाह कामन्दकः । त्रयी वार्त्ता
दण्डनीतिस्तिस्रो विद्या मनोर्मताः । त्रय्या एव विभागीयं येन सान्वीक्षिकी मतेति ॥

॥ ५० ॥ व्यू ह्येति । सोस्त्रे धनुर्विद्यायां विनीयमानः शिक्ष्यमाणः अत एवोत्तरार्थं पूर्वकायं किंचिदिव व्यूह्य विस्तार्यं स्थितः । उन्नद्वचूड

व्यरोचतास्त्रे स विनीयमानः ॥ ५०॥
भथ मधु विनतानां नेत्रिनिर्वेशनीयं
मनिसन्तरुष्यं रागबन्धप्रवालम् ।
भकृतकविधि सर्वाङ्गीणमाकल्पनातं
विलिसतपदमादां यौवनं स प्रपेदे ॥ ५१॥
प्रतिकृतिरचनाभ्यो द्तिसंदर्शिताभ्यः
समिधकतररूपाः शुद्धसंतानकामैः ।
अधिविविदुरमात्यैराहृतास्तस्य यूनः

उद्धिमुत्रुष्य बद्धकेशः । अञ्चितमाकुञ्चितं सन्यं जानु यस्य स आकर्णमारुष्टं सबाणं धनुर्धन्व वा येन स तयोक्तः सन्न्यरोचत । अशोभत ॥
॥ ५९ ॥ अथेति । अय स सुदर्शनो वनितानां नेत्रैनिर्वेशनीयं
भोग्यम् । नेत्रपेयिमत्यर्थः ॥ निर्वेशो भृतिभोगयोरित्यमरः ॥ मधु क्षौद्रम् ।
रागवन्धोनुरागसंतान एव प्रवालः पछवो यस्य तत् । मनसिज एयः
तरुस्तस्य पुष्पं पुष्पभूतम् । अकृतकविधि अकृतिमसंपादनम् । सर्वाङ्गं
व्याप्नोतीति सर्वाङ्गाणम् ॥ तःसर्वादेरित्यादिना खप्रत्ययः ॥ आकृष्यान्
तमाभरणसमूहभूतम् । आद्यं विलिसतपदं विलासस्थानं योवनं प्रपेदे ॥
विशिष्टमधुपुष्पाकल्पजातविलासपदत्वेन योवनस्य चतुर्धाकरणात्सविशोषणमालाङ्गपकमेतत् ॥

॥ ५२ ॥ प्रतिकृतीति । दूतिभिः कन्यापरीक्षणार्थं प्रेषिताभिः संद-र्शिताभ्यो दूतिसंदर्शिताभ्यः प्रतिकृतीनां तूलिकादिलिखितकन्याप्रति-मानां रचनाभ्यो विन्यासेभ्यः ॥ पञ्चमी विभक्त इति पञ्चमी ॥ सम-धिकतररूपाः । चित्रानिर्माणादापि रमणीयनिर्माणा इत्यर्थः । शुद्धसंता-नकामैरमात्येराहृता आनीता राजकन्या यूनस्तस्य सुदर्शनस्य संवन्धि-न्यौ प्रथमपरिगृहीते श्रीभुतौ श्रीश्च मूश्च ते अधिविविदुरिधिविन्ने च-

## प्रथमपरिगृहीते श्रीभुवौ राजकन्याः ॥ ५२ ॥

इति श्रीरघुवंशे महाकाव्ये कालिदासकती वंशानु-क्रमो नामाष्टादशः सर्गः॥

कुः ॥ आत्मना सपत्नीभावं चकुरित्यर्थः ॥ कतसापत्निकाध्यूढाधिवि-

॥ इति श्रीमहोपाध्यायकोलाचलमञ्जिनाथसूरिविर-चितायां रघुवंशव्याख्यायां संजीवनीसमाख्यायामष्टादशः सर्गः॥ १८॥ अग्नवर्णमिभिषिच्य राघवः
स्वे पदे तनयमिन्नतेनसम् ।
शिश्चिये श्रुतवतामपश्चिमः
पश्चिमे वयसि नैमिषं वशी ॥ १ ॥
तत्र तीर्थसिलेलेन दीर्धिकास्
तल्पमन्तरितभूमिभिः कुशैः ।
सीधवासमुटनेन विस्मृतः
संचिकाय फलिनःस्पृहस्तपः ॥ २ ॥
लब्धपालनविधौ न तत्सुतः

मनसो मम संसारबन्धमुच्छेतुमिच्छतः । रामचन्द्रपदाम्भोजयुगलं निगडायताम् ॥

॥ १ ॥ अप्तिवर्णमिति । श्रुतवतां श्रुतसंपन्नानामपश्चिमः प्रथमो वशी यतेन्द्रियो राघवः सुदर्शनः पश्चिमे वयसि वार्द्धके स्वे पदे स्थाने-ग्नितेजसं तनयमप्तिवर्णमभिषिच्य नैमिषं नैमिषारण्यं शिश्रिये श्रितवान्॥

॥ २ ॥ तत्रेति । तत्र नैमिषे तीर्थसिल्लेन दीर्धिका विहारवापीर-न्तरितमूमिभिः कुशैस्तल्पं शय्यामुटजेन पर्णशालया सौधवासं विस्मृतो विस्मृतवान्सः ॥ कर्तरि क्तः ॥ फले स्वर्गादिफले निःस्पृहस्तपः संचि काय संचितवान् ॥

॥ ३ ॥ लब्धेति । तत्सुतः सुदर्शनपुत्रोग्निवर्णो लब्धपालनिवधौ लब्धस्य राज्यस्य पालनकर्मणि खेदं नाप । अक्केशेनापालयदित्यर्थः॥ खेदमाप गुरुणा हि मेदिनी ।
भोक्तमेव भुजनिर्जितद्विषा
न प्रसाधियतुमस्य कल्पिता ॥ ३ ॥
सोधिकारमिभकः कुलोचितं
काश्चन स्वयमवर्तयत्समाः ।
संनिवेश्य सचिवेष्वतःपरं
स्वीविधेयनवयौवनीभवत् ॥ ४ ॥
कामिनीसहचरस्य कामिनस्
तस्य वेश्मसु मृदङ्गनादिषु ।
ऋद्भिमन्तमधिकाद्भिरुत्तरः
पूर्वमुत्सवमपोहदुत्सवः ॥ ५ ॥

कुतः । हि यस्माद्भुजनिर्जितद्विषा गुरुणा पित्रा मेदिन्यस्याप्तिवर्णस्य भोक्तुमेव कल्पिता । प्रासाधियतुं न ॥ प्रसाधनं कण्टकशोधनम् । अलंकतिर्ध्वन्यते ॥ तथा च यथालंकत्य नीता युवितः केवलमुपभुज्यते तद्वदिति भावः ॥

॥ ४ ॥ स इति । अभिकः कामुकः ॥ अनुकाभिकाभीकः किमतेति निपातः ॥ कम्रः कामियताभीकः कमनः कामनोभिक इत्यमरः ॥ सोम्नि-वर्णः कुलोचितमधिकारं प्रजापालनं काश्यन समाः कितिचिद्वत्सरान्स्व-यमवर्तयदकरोत् ॥ अतःपरं सचिवेषु संनिवेश्य निधाय स्त्रीविधेयं स्त्रय-धीनं नवयौयनं यस्य सोमवत् । ह्यासक्तोभूदित्यर्थः ॥

॥ ५ ॥ कामिनीति । कामिनीसहचरस्य कामिनस्तस्य मृदङ्गनादि-षु मृदङ्गनादवत्सु वेश्मस्वधिकार्द्धः पूर्वस्मादधिकसंभार उत्तर उत्सवः ऋद्मिन्तं साधनसंपन्नं पूर्वमुक्सवमपोहदपानुदत् ॥ उत्तरोत्तराधिका त-स्योत्सवपरंपरा वृत्तेत्यर्थः ॥ इन्द्रियार्थपरिशृन्यमक्षमः
सोढुमेकमिष स क्षणान्तरम् ।
भन्तरेच विहरन्दिवानिशं
न व्यपैक्षत समुत्सुकाः प्रजाः ॥ ६ ॥
गौरवाद्यदिष जातु मन्त्रिणां
दर्शनं प्रकृतिकांद्धितं ददौ ।
तद्गवाक्षविवरावलिकना
केवलेन चरणेन कल्पितम् ॥ ७ ॥
तं कृतप्रणतयोनुजीविनः
कोमलात्मनखरागरूषितम् ।
भेजिरे नवदिवाकरातपस्पृष्टपङ्काजनुलाधिरोहणम् ॥ ८ ॥

॥ ६ ॥ इन्द्रियेति । इन्द्रियार्थपरिशून्यं शब्दादिविषयरिहतमेकमापे क्षणान्तरं क्षणभेदं सोढुमक्षमोशकः सोप्तिवर्णो दिवानिशमन्तरेव विहर-न्समुत्सुका दर्शनाकािक्क्षणीः प्रजा न व्यपैक्षत नापेक्षितवान् ॥

॥ ७॥ गौरवादिति । जातु कदाचिन्मन्तिणां गौरवाद्गुरुत्वाद्देतोः । मन्त्रिवचनानुरोधादित्यर्थः । प्रकृतिभिः प्रजाभिः काङ्क्षितं यदिप दर्शनं ददी तदिप गवाक्षविवरावलम्बिना केवलेन चरणेन चरणमात्रेण क- ल्पितं संपादितम् । न तु मुखावलोकनप्रदानेनेत्यर्थः ॥

॥ ८॥ तमिति । कोमलेन मृदुलेनात्मनखानां रागेणारुण्येन रूषितं छुरितम् । अत एव नवदिवाकरातपेन स्पृष्टं व्याप्तं यत्पङ्कानं तस्य तुलां साम्यतामधिरोहित प्राप्तोतीति तुलाधिरोहणम् । तं चरणमनुजीविनः कृतप्रणतयः कृतनमस्काराः सन्तो भेजिरे सिषेविरे ॥

यौवनीत्नतिवलासिनीस्तनक्षोभलोलकमलाश्च दीर्घिकाः।
गूढमोहनगृहास्तदम्बुभिः
स व्यगाहत विगाढमनमथः॥ ९॥
तत्न सेकहृतलोचनाञ्जनैर्
धौतरागपरिपाटलाधरैः।
अङ्गनास्तमधिकं व्यलोभयन्नार्पतप्रकृतिकान्तिभिर्मुखैः॥ १०॥
प्राणकान्तमधुगन्धकर्षिणीः
पानभूमिरचनाः प्रियासखः।

॥ ९ ॥ योवनेति । विगादमन्मथः प्रौदमदनः सोग्निवर्णो यौवनेन हे-तुना उन्नतानां विलासिनीस्तनानां क्षोभेणाघातेन लोलानि चञ्चलानि कमलानि यासां ताः । तदम्बुभिस्तासां दीर्घिकाणामम्बुभिर्गूदान्यन्तर्हि-तानि मोहनगृहाणि सुरतभवनानि यासु ता दीर्घिका व्यगाहत ॥ स्त्री-भिः सह दीर्घिकासु विजहरित्यर्थः ॥

॥ ९० ॥ तत्रेति । तत्र दीर्घिकास्वङ्गनाः सेकेन हृतं लोचनाञ्चनं नेत्रकज्जलं येषां तैः । रज्यतेनेनेति रागो रागद्रव्यं लाक्षादि । रागस्य परिपाटलोङ्गगुणः ॥ गुणे शुक्कादयः पुंसीत्यमरः ॥ धौतो रागपरिपाटलो येषां ते तयोक्ता अधरा येषां तैः । निवृत्तसांक्रमिकरागैरित्यर्थः । अत एवार्पितप्रकृतिकान्तिभिः । अभिव्यञ्चितस्वाभाविकरागैरित्यर्थः । एवंभूतैर्मुखैस्तमग्निवर्णमधिकं व्यलोभयन्प्रलोभितवत्यः ॥

॥ १९ ॥ घ्राणेति । प्रियासखः सोग्निवर्णो घ्राणकान्तेन घ्राणतर्पणेन मधुगन्धेन कर्षिणीर्मनोहारिणीः । रच्यन्त इति रचनाः । पानभूमय एव रचनाः ॥ रचिताः पानभूमय इत्यर्थः ॥ वासितासखः करिणीसह-

भभ्यपदात स वासितासखः
पुष्पिताः कमिलनीरिव द्विपः॥ ११॥
सातिरेकमदकारणं रहस्
तेन दत्तमभिलेषुरङ्गनाः।
ताभिरप्यपहृतं मुखासवं
सोपिवह्वकुलत्वयदोहदः॥ १२॥
अङ्गमङ्गपरिवर्तनीचिते
तस्य निन्यतुरद्गन्यतामुभे।
वल्लकी च हृदयंगमस्यना
बल्गवागपि च वामलोचना॥ १३॥
स स्वयं प्रहतपुष्करः कृती

चरः ॥ वासिता करिणीस्त्रियोरित्यमरः ॥ द्विपः पुष्पिताः कमिलनीरिव । अभ्यपद्यताभिगतः ॥

॥ १२ ॥ सातिरेकेति । अङ्गना रहे। रहिस सातिरेकस्य सातिश-यस्य मदस्य कारणं तेनाधिवर्णेन दत्तं मुखासवमाभेलेषुः । वकुलेन तुल्यदोहदस्तुल्याभिलाषः ॥ अथ दोहदम् । इच्छाकाङ्क्षा स्पृहेहा वृडित्यमरः ॥ वकुलद्रुमस्याङ्गनामदार्थित्वाचुल्याभिलाषत्वम् ॥ सोपि ताभिरङ्गनाभिरुपहृतं दत्तं मुखासवमापिवत् ॥

॥ १३ ॥ अङ्कामिति । अङ्कापरिवर्तनोचिते उत्सङ्गविहाराहे उमे त-स्याप्तिवर्णस्याङ्कमशून्यतां पूर्णतां निन्यतुः ॥ के उमे। हृदयंगमस्वना मनो-हरध्वनिर्वछकी वीणा च वल्गुवाक् मधुरभाषिणी वामळोचना कामिन्यपि च । हृदयं गच्छतीति हृदयंगमः ॥ खच्प्रकरणे गमेः सुप्युपसंख्याना-एखच्प्रत्ययः ॥ अङ्काधिरोपितयोवींणावामाक्ष्योवीदागीताभ्यामरंस्तित्यर्थः ॥ ॥ १४ ॥ स इति । इती कुश्राळः स्वयं प्रहतपुष्करो वादितवाद्यमुखो

लोलमाल्यवलयो हरनमनः।
नर्तकीरभिनयातिलङ्किनीः
पार्श्ववर्तिषु गुरुष्वलज्जयत्॥ १४॥
चारु नृत्यविगमे च तन्मुखं
स्वेदभिन्नतिलकं परिश्रमात्।
प्रेमदत्तवदनानिलः पिबचात्यजीवदमरालकेश्वरौ॥ १५॥
तस्य सावरणदृष्टसंधयः
काम्यवस्तुषु नवेषु सङ्गिनः।

छोलानि माल्यानि वलयानि च यस्य स तथोक्तो मनो हरन्। नर्तकी-नामिति शेषः। सोप्तिवर्णीभिनयातिलिङ्गिनीः। अभिनयेषु स्वलन्तीरित्य-र्यः। नर्तकीर्विलासिकाः॥ शिल्पिनि ष्वुन्तिति ष्वुन्प्रत्ययः। षिद्गौरादि-भ्यश्चेति ङीष्॥ नर्तकीलासिके समे इत्यमरः॥ गुरुषु नाट्याचार्येषु पार्श्ववितिषु समीपस्येषु सत्स्वेवालज्जयल्लज्जामगमयत्॥

॥ १५॥ चार्विति । चारु सुन्दरं नृत्यविगमे लास्यावसाने परिश्र-मान्तर्वनप्रयासात्स्वेदेन भिन्नतिलकं विशीर्णतिलकं तन्मुखं नर्तकीमुखं प्रेम्णा दत्तवदनानिलः प्रवर्तितमुखमारुतः पिवन् अमराणामलकायाश्चे-श्वराविन्द्रकुवेरावत्यजीवदितिकम्याजीवत् । ततीप्युत्कष्टजीवित आसीदि-त्यर्थः ॥ इन्द्रादेरपि दुर्लभमीदशं सौभाग्यमिति भावः ॥

॥ ९६ ॥ तस्येति । उपसृत्य अन्यत्र गत्वा [नवेषु] काम्यवस्तुषु दाब्दादिब्विन्द्रयार्थेषु सङ्गिन आसक्तिमतः सतस्तस्य सावरणाः प्रच्छना दृष्टाः प्रकाशाश्च संघयः साधनानि येषु ते समागमाः संगमा वल्लभाभिः प्रेयसीभिः सामिभुक्तविषया अर्धोपभुक्तेन्द्रियार्थाश्चिकिरे ॥ अत्र गोनदीयः। संधिद्विविधः । सावरणः प्रकाशश्च । सावरणो भिक्षुक्यादिना प्रकाशः

वछमाभिरुपसृत्य चिकरे
सामिभुक्तिविषयाः समागमाः ॥ १६ ॥
अङ्गुलीिकसलयाग्रतर्जनं
स्रूविभङ्गकृिटलं च वीक्षितम् ।
मेखलाभिरसकृच बन्धनं
वञ्चयन्त्रणयिनीरवाप सः ॥ १७ ॥
तेन दूतिविदितं निषेदुषा
पृष्ठतः सुरतवाररात्रिषु ।
शुश्रवे प्रियजनस्य कातरं
विग्रलम्भपरिशङ्किनो वचः ॥ १८ ॥
लौल्यमेत्य गृहिणीपरिग्रहान्
नर्तकीष्वसुलभासु तद्दपः ।

स्वयमुपेत्य केनापीति ॥ इतः स्वयमुपसृत्य विशेषार्थी तत्र स्थितोनुपजापं स्वयं संधेय इति वाल्यायनः ॥ अन्यत्र गतं तं कयंचित्संधाय पुनरूपग-मायार्धीपभोगेनानिवृत्ततृष्णं चकुरित्यर्थः ॥

॥ ९७॥ अङ्गुलीति । सोमिवर्णः प्रणियनीः प्रेयसीर्वञ्चयन्तन्यत्र गच्छन् अङ्गुल्यः किसलयानि तेषामग्राणि तैस्तर्जनं भर्त्तनं भ्रूविभङ्गेन भूभेदेन कुटिलं वक्तं वीक्षितं बीक्षणं च असक्रन्मेखलाभिर्वन्धनं चावाप । अपराधिनो दण्ड्या इति भावः॥

॥ ९८ ॥ तेनेति । सुरतस्य वारो वासरः । तस्य रात्रिषु दूतीनां विदितं यथा तथा प्रष्ठतः प्रियजनस्य पश्चाद्धागे निषेदुषा तेनााग्नवर्णेन विप्रलम्भपरिशङ्किनो विरहशङ्किनः । प्रियश्चासौ जनश्च प्रियजनः । तस्य कातरं वचः प्रियानयनेन मां पाहीत्येवमादि दीनवचनं शुश्रुवे ॥ ॥ १९ ॥ लेल्पिमिति । गृहिणीपरिग्रहाद्राज्ञीभिः समागमादेतोर्नरं

वर्तते स्म स कथंचिदालिख-न्नङ्गुलीक्षरणसन्नवर्तिकः ॥ १९॥ प्रेमगर्वितविपक्षमस्सराद् भायताच्च मदनान्महीक्षितम् । निन्युरुत्सवविधिच्छलेन तं देव्य उज्जितरुषः कृतार्थताम् ॥ २०॥ प्रातरेत्य परिभोगशोभिना दर्शनेन कृतखण्डनव्यथाः । प्राञ्जलिः प्रणयिनीः प्रसादयन् सोदुनोत्प्रणयमन्थरः पुनः ॥ २१॥

कीषु वेश्यास्वसुलभासु दुर्लभासु सतीषु लील्यमीत्सुक्यमेत्य प्राप्य अङ्गु-ल्योः क्षरणेन स्वेदनेन सन्तविको विगलितशालाकः सोप्निवर्णस्तासां नर्तकीनां वपुस्तद्वपुरालिखन्कथंचिद्वर्तते स्मावर्तत॥

॥ २०॥ प्रेमेति । प्रेम्णा स्वविषयेण प्रियस्यानुरागेण हेतुना गर्विते विपक्षे सपत्नजने मत्सराद्वेरादायतात्प्रवृद्धान्मदनाच्च हेतोर्देव्यो राज्य उज्झितरुषस्यकरोषाः सत्यस्तं महीक्षितमुत्सवाविधिच्छलेन महोत्सवकर्म-ध्याजेन । कतोर्थः प्रयोजनं येन स कतार्थः । तस्य भावं कतार्थतां निन्युः ॥ मदनमहोत्सवव्याजानीतेन तेन स्वमनोर्थं कार्यामासुरित्यर्थः ॥

॥ २९ ॥ प्रावरिति । सोप्तिवर्णः प्रावरेत्यागत्य परिभोगशोभिना दर्शनेन हेतुना ॥ दर्शण्यंन्ताल्लगुट् ॥ कता खण्डनव्यथा याभिस्तास्त-थोक्ताः । खण्डिता इत्यर्थः ॥ तदुक्तम् । ज्ञातेन्यासङ्गविकते खण्डितेष्यां-कषायितेति ॥ प्रणयिनीः प्राञ्जिलः प्रसादयन् तथापि प्रणयमन्यरः प्रणयेन नर्तकीगतेन मन्थरः अलसः । अत्र शिथिलप्रयत्नः सान्तित्यर्थः । पुनरदुनोत्पर्यतापयत् ॥

स्वप्नकीर्तिताविपक्षमङ्गनाः प्रत्यमैत्सुरवदन्त्य एव तम् । प्रच्छदान्तगिलताश्चाबिन्दुभिः क्रोधभिन्नवलयैर्विवर्तनैः ॥ २२ ॥ क्रुप्तपुष्पशयनाँ छतागृहान् एत्य दूतिकृतमार्गदर्शनः । धन्वभूत्परिजनाङ्गनारतं सोवरोधभयवेपथूत्तरम् ॥ २३ ॥ नाम वछभजनस्य ते मया प्राप्य भाग्यमापि तस्य काङ्क्रवते ।

॥ २२ ॥ स्वनेति । स्वने प्रकीर्तितो विपक्षः सपत्नजनो येन तं तमित्रवर्णम् । अवदन्त्य एव । त्वया गोत्रस्खलनं कृतिमित्यनुपालम्भमाना एव । प्रच्छदस्यास्तरणपटस्यान्ते मध्ये गलिता अश्रुविन्दवो येषु तैः क्रोधेन भिन्नानि भन्नानि वलयानि येषु तैर्विवर्तनैः पराग्विलुण्ठनैः प्रत्यमैत्सुः प्रतिचक्रः । तिरश्यकुरित्यर्थः ॥

॥ २३ ॥ क्रुप्तेति । सोप्तिवर्णो दूतिभिः क्रतमार्गदर्शनः सन् क्रुप्तपुष्प-द्यायनान् लतागृहानेत्यावरोधादन्तःपुरजनाद्भयेन यो वेपथुः कम्पः तदुत्तरं तत्प्रधानं यथा तथा परिजनाङ्गनारतं दासीरतमन्वभूत् । परिजनश्चासा-बङ्गना चेति विग्रहः॥ अत्र ङीवन्तस्यापि दूतीशब्दस्य छन्दोभङ्गभयाद्भ-स्वत्वं कृतम् । अपि माषं मषं कुर्याच्छन्दोभङ्गं त्यजेद्भिरामित्युपदेशात्॥

॥ २४ ॥ नामोति । मया ते वछभजनस्य प्रियजनस्य नाम प्राप्य तन्नाम्नाह्वानं लब्ध्वा तस्य त्वद्वछभजनस्य यद्भाग्यम् । तत्परिहासकार-णिमिति दोषः । तदिप काङ्क्षचते ॥ वत हन्त मम मनो लोलुपं गृधु । इत्यनेन प्रकारेण गोत्रे नाम्नि विस्खलितं स्खलितवन्तं तमित्रवर्णमूचुः॥ लीलुपं बत मनो ममेति तं
गोत्रविस्खलितमूचुरङ्गनाः ॥ २४ ॥
घूर्णवस्त्र लुलितस्त्रगाकुलं
छिन्नमेखलमलक्तकाङ्गितम् ।
उत्थितस्य शयनं विलासिनस्
तस्य विश्वमरतान्यपावृणोत् ॥ २५ ॥
स स्वयं चरणरागमाद्धे

गोत्रं नाम्नि कुले चल इति यादवः॥ तन्नामलाभे सित तद्भाग्यमि काङ्क्षाति नो मनः। अहो तृष्णा। इति सोह्नुण्ठमुपालभन्तेत्यर्थः॥

॥ २५॥ चूर्णेति । चूर्णवभु चूर्णेर्ग्यानतकरणेधोमुखावस्थितायाः स्त्रियाश्चिकुरगिलतैः कुङ्कुमादिभिर्वभु पिङ्गलम् ॥ वभु स्यापिङ्गले त्रिष्विर्यमरः ॥ लुलितस्त्रगाकुलं करिपदाख्यवन्धे स्त्रिया भूमिगतमस्तकतया पिताभिर्लुलितस्रग्मिराकुलम् । छिन्नमेखलं हरिविकमकरणे स्त्रिया उच्छितैकचरणत्वाच्छिन्नमेखलम् । गिलितमेखलिमत्पर्थः । अलक्तकाङ्कितं धेनुकवन्धे भूतलिनिहतकान्ताचरणलाक्षारागरूषितं शयनम् । कर्तृ। उप्तितस्य । शयनादिति भावः । विलातिनस्तस्याग्निवर्णस्य विभ्रमरतानि लीलारतानि । सुरतबन्धिवशेषानित्यर्थः । अपावृणोत्स्कुटीचकार ॥ व्यानतादिनां लक्षणं रितरहस्ये । व्यानतं रितमिदं यदि प्रिया स्यादधोमुखचतु-प्याकृतिः । तत्किटं समिधिरुद्य वल्लभः स्यादृषादिपशुसंस्थितिस्यरः ॥ भूगतस्तनभुजास्यमस्तकामुन्नतिस्तचमधोमुखीं स्त्रियम् । कामिति स्वकर्क्ष्यमेहने वल्लभे करिपदं तदुच्यते ॥ योषिदेकचरणे समुत्यिते जायते हि हरिविकमाङ्गयः ॥ न्यस्तहस्तयुगला निजे पदे योषिदेति कटिरूढ-पल्लभा । अग्रतो यदि शनैरधोमुखी धेनुकं वृषयदुन्नते प्रिय इति ॥

॥ २६ ॥ स इति । सोग्निवर्णः स्वयमेव योषितां चरणयो रागं छा-

योषितां न च तथा समाहितः।
लोभ्यमाननयनः श्वथांशुकैर्
मेखलागुणपदैर्नितिम्बिभिः॥ २६॥
चुम्बने विपरिवर्तिताधरं
हस्तरोधि रश्चनाविघट्टने।
विधितेच्छमपि तस्य सर्वतो
मन्मथेन्धनमभूद्रधूरतम्॥ २०॥
दर्पणेषु परिभोगदर्शिनीर्
नर्भपूर्वमनुपृष्ठसंस्थितः।
छायया स्मितमनोज्ञया वधूर्
ह्रीनिमीलितमुखीश्चकार सः॥ २८॥

क्षारसमादधेर्पयामास ॥ किं च इलथां शुकैः । प्रियाङ्गस्पर्शादिति भावः । निताम्बिभिर्नितम्बवद्भिर्भेखलागुणपदैर्जधनैः ॥ पश्चान्तितम्बः स्त्रीकट्याः क्षीबे तु जघनं पुर इत्यमरः ॥ लोभ्यमाननयन आरुष्यमाणदृष्टिः सन् तथा समाहितोबहितो नादधे । यथा सम्यप्रागरचना स्पादिति शेषः ॥

॥ २७ ॥ चुम्बन इति । चुम्बने प्रवृत्ते सति विपरिवर्तिताधरं परिहृतोष्ठम् । रश्चनाया विघट्टने प्रन्थिविस्नंसने प्रसक्ते सति हस्तं रूणिद्धि
वारयंतीति हस्तरोधि । इत्यं सर्वतः सर्वत्र विधितेच्छं प्रतिहतमनोरथमि
वधूनां रतं सुरतं तस्याभिवर्णस्य मन्मयेन्धनं कामोद्दीपनमभूत् ॥

॥ २८॥ दर्पणे वित्तति । सोमित्रणीं दर्पणेषु परिभोगदार्शनीः संभोन्
गचिद्गानि पर्यन्ति विधूर्नर्मपूर्वं परिहासपूर्वमनुष्रष्ठं तासां प्रष्ठभागे संस्थितः सन् स्मितेन मनोज्ञया छापया दर्पणगतेन स्त्रप्रति विम्वेन
ह्रीनिमी छितमु खीर्लज्जावनतमु खीश्यकार ॥ तमागतं दृष्ट्या छिज्जता इस्पर्थः ॥

कण्ठसक्तमृदुबाहुबन्धनं
न्यस्तपादतलमग्रपादयोः ।
प्रार्थयन्त शयनोत्थितं प्रियास्
तं निशात्ययविसर्गचुम्बनम् ॥ २९ ॥
प्रेक्ष्य दर्पणतलस्थमात्मनो
राजवेषमतिशकशोभिनम् ।
पिप्रिये न स तथा यथा युवा
व्यक्तलक्ष्म परिभोगमण्डनम् ॥ ३०॥
मित्रकृत्यमपदिश्य पार्श्वतः
प्रिश्यतं तमनविस्थतं प्रियाः ।

॥ २९ ॥ कण्ठेति । प्रियाः शयनादुत्थितं तमित्रवर्णं कण्ठसक्तं कण्ठार्पितं मृदुवाहुवन्धनं परिंमस्तत् । अप्रपादयोः स्वकीययोर्न्यस्ते पादतछे परिंमस्तत् । निशात्यये विसर्गो विसृज्य गमनं तत्र यचुम्बनं तत्प्रार्थयन्त ॥ दुद्याच् इत्यादिना द्विकर्मकत्वम् ॥ अत्र गोनदीयः । रतावसाने
यदि चुम्बनादि प्रयुज्य यायान्मदनोस्य वास इति ॥

॥ ३० ॥ प्रेक्ष्येति । युवा सोमिवर्णोतिशक्तं यथा तथा शोभमानम-तिशक्रशोभिनं दर्पणतलस्थं दर्पणसंक्रान्तमात्मनो राजवेषं प्रेक्ष्य तथा न पिप्रिये न तुतोष यथा व्यक्तलक्ष्म प्रकटिच हं परिभोगमण्डनं प्रेक्ष्य पिप्रिये ॥

॥ ३९ ॥ मित्रेति । मित्रकृत्यं सुहृत्कार्यमपादिश्य व्याजीकृत्य पार्श्वन्तः प्रस्थितमन्यतो गन्तुमुद्युक्तमनवस्थितमवस्थातुमक्षमं तमग्निवर्णं प्रियाः हे शाठ हे गूढविप्रियकारिन् ॥ गूढविप्रियकच्छठ इति दशरूपके ॥ तव पलायनस्य छलानि अञ्जसा तत्त्वतः ॥ तत्त्वे त्वद्धाञ्जसा द्वयमित्यमरः ॥ विद्य जामीमः ॥ विद्यो छटो वेति वैकल्पिको मादेशः ॥ इति । उक्तेवित

विद्म हे शठ पलायनच्छलान्यञ्जसेति रुरुषुः कचमहैः ॥ ३१ ॥
तस्य निर्दयरितश्चमालसाः
कण्ठसूत्रमपिद्श्य योषितः ।
अध्यशेरत वृहद्धजान्तरं
पीवरस्तनविलुप्तचन्दनम् ॥ ३२ ॥
संगमाय निश्चि गूढचारिणं
चारदृतिकथितं पुरोगताः ।

द्रोषः । कचप्रहेः केशाकर्षणै रुरुषुः ॥ अत्र गोनर्दीयः । ऋतुस्नाताभिः गमने मित्रकार्ये तथापादे । त्रिष्वेतेषु प्रियतमः क्षन्तव्यो वारगम्ययेति ॥ विरक्तलक्षणप्रस्तावे वास्यायनः । मित्रकृत्यं चापदिङ्यान्यत्र शेत इति ॥

॥ ३२ ॥ तस्येति । निर्दयरितश्रमेणालसा निश्चेष्टा योषितः कण्ठसूत्रमालिङ्गनिविशेषमपदिश्य व्याजीकृत्य पीवरस्तनाभ्यां विलुप्तचन्दनं
प्रमृष्टाङ्गरागं तस्याप्तिवर्णस्य वृहद्भुजान्तरमध्यशेरत वक्षःस्थले शेरते
स्म ॥ कण्ठसूत्रलक्षणं तु । यत्कुर्वते वक्षसि वल्लभस्य स्तनाभिघातं निविद्योपगूढम् । परिश्रमार्थं शनकैर्विदम्धास्तत्कण्ठसूत्रं प्रवदन्ति सन्तः। इदमेव रितरहस्ये स्तनालिङ्गनिमित्युक्तम् । तथा हि । उरित कमितुरुच्चेरादिशन्ती वराङ्गी स्तनयुगमुपधत्ते यत्स्तनालिङ्गनं तदिति ॥

॥ ३३ ॥ संगमायेति । संगमाय सुरतार्थं निश्चि गूढमज्ञातं चरित इष्टगृहं प्रति गच्छतीति गूढचारी । तं चारदूतिकथितम् । चरन्तीति चारा गूढचारिण्यः ॥ ज्विलितिकसन्तेभ्यो ण इति णप्रत्ययः ॥ चाराश्च्य ता दूत्यश्च चारदूतयः । ताभिः कथितं निवेदितं तमित्रवर्णमङ्गनाः पुरोप्ने गताः । अवरुद्धमार्गाः सत्य इत्पर्थः । हे कामुक तमसा वृतो

व श्विष्यास कुतस्तमोवृतः
कामुकेति चकुषुस्तमङ्गनाः ॥ ३३ ॥
योषितामुदुपतेरिवार्चियां
स्पर्शानिर्वृतिमसाववामुवन् ।
आस्रोह कुमुदाकरोपमां
रात्रिजागरपरो दिवाशयः ॥ ३४ ॥
वेणुना दशनपीडिताधरा
वीणया नखपदाङ्कितोरवः ।
शिल्पकार्य उभयेन वीजितास्
तं विजिह्मनयना व्यलोभयन् ॥ ३५ ॥

गूढः सन्कुते। वञ्चिषिष्यसि । इति । उपालभ्येति दोषः । चरुषुः॥ स्ववासं निन्युरित्पर्थः॥

॥ ३४॥ योषितामिति । उडुपतेरिन्दोरिचिषां भासामित ॥ ज्वाला भासो न पुंस्पाचिरित्यमरः ॥ योषितां स्पर्शनिवृतिं स्पर्शसुखमवामुवन् । किं च रात्रिषु जागरपरः । दिवा दिवसेषु शेते स्वापेतीति दिवाशपः ॥ अधिकरणे शेतेरित्यच्यत्ययः ॥ असाविभवणः कुमुदाकरस्योपमां साम्य-मारुरोह प्राप ॥

॥ ६५ ॥ वेणुनेति । दशनैः पीडिताधरा दष्टोष्ठाः । नखपदैर्नख-क्षतैरङ्कितोरविश्विद्भितात्मङ्गाः । व्रणिताधरोरुत्वादक्षमा इत्यर्थः । तथाः पि वेणुना वीणया चेत्युभयेन । अधरोरुपीडाकरेणेत्यर्थः । वेजिताः पीडिताः शिल्पं वेणुवीणावाद्यादिकं कुर्वन्तीति शिल्पकार्यो गायिकाः ॥ कर्मण्यिण्णत्यण् । टिङ्गाणिक्त्यादिना ङीप् ॥ तं विजिह्मनयनाः कुटि-लदृष्टयः । स्वं चेष्टितं जानन्त्रिप वृथा नः पीडयतीति सामिप्रायं पञ्य-न्त्य इत्यर्थः । व्यलोभयन् ॥ तथाविधालोकनमि तस्याकर्षकमेवाभूदिति भावः ॥ भद्भसत्त्ववचनाश्चयं मिथः
स्त्रीषु नृत्यमुष्धाय दर्शयन् ।
स प्रयोगनिषुणैः प्रयोक्तृभिः
संज्ञघर्ष सह मित्रसंनिधौ ॥ ३६ ॥
अंसल्लिबकुटजार्जुनस्त्रजस्
तस्य नीपरजसाङ्गरागिणः ।
प्रावृषि प्रमद्बाईणेष्वभूत्
कृत्रिमाद्विषु विहारविश्वमः ॥ ३७ ॥
विग्रहाच शयने पराङ्गुखीर्
नानुनेतुमबलाः स तत्वरे ।

॥३६॥ अङ्गिति। अङ्गं हस्तादि। सन्त्वमन्तः करणम्। वचनं गेयं चान्त्रयः कारणं यस्य तदङ्गसन्त्वचनाश्रयम्। आङ्गिकसान्त्विकवाचिकरूपेण त्रिविधमित्यर्थः॥ यथाह भरतः। सामान्याभिनयो नाम ज्ञेयो वाग-ङ्गसन्त्वज इति॥ नृत्यमभिनयं मिथो रहिस स्त्रीषु नर्तकीषूपधाय निधाय दर्शयन्स मित्रसंनिधौ सहचरसमक्षं प्रयोगेभिनये निपुणैः कृतिभिः प्रयोकृभिरभिनयाचार्यैः सह संजधर्ष संधर्षं कृतवान्॥

॥ ३७॥ इतः प्रभृति तस्य तत्तदृत्चितविहारप्रकारमाह॥ अंसेति । प्रावृष्यंसलिम्बन्यः कुटजानामर्जुनानां कुकुभानां च स्रजो यस्य तस्य। नीपानां कदम्बकुसुमानां रजसाङ्गरागिणो रागवतस्तस्यामिवर्णस्य प्रमद-बिहिणेषून्मत्तमयूरेषु कृतिमाद्रिषु विहारिवभ्रमोभूदभवत्। विहार एव विभ्रमो विलासः॥

॥ ६८ ॥ विम्नहादिति । प्रावृषीत्यनुषज्यते । सोप्तिवर्णो विम्नहात्प्रणय-कलहाच्छयने पराङ्कुःखीरवला अनुनेतुं न तत्वरे त्वरितवान् । किं तु घनशब्देन घनगजितेन विक्ववाश्यिकता अत एव विवृत्य स्वयमेवाभि- भाषकाङ्कः घनशब्दिक्ववास्
ता विवृत्य विश्वतीर्भुजान्तरम् ॥ ३८ ॥
कार्तिकीषु सवितानहर्म्यभाग्
यामिनीषु लिलताङ्कानासखः ।
भन्वभुङ्कः सुरतश्चमापहां
मेघमुक्तविशदां स चन्द्रिकाम् ॥ ३९ ॥
सैकतं च सरयूं विवृण्वतीं
श्चोणिबिम्बिमव इंसमेखलम् ।
स्वित्रयाविलिसतानुकारिणीं
सौधनालविवरैदर्यलोकयत् ॥ ४० ॥

मुखीभूय भुजान्तरं विश्वतीः प्रविशन्तीः ॥ आच्छीनद्योर्नुभिति नुमागम-विकल्पः ॥ ता अवला आचकाङ्का । स्वयं ग्रहादेव सांमुख्यमैच्छदि-त्यर्थः ॥

॥ ३९ ॥ कार्तिकी थिवति । कार्तिकस्येमाः कार्तिक्यः ॥ तस्येदिमित्यण् ॥ तासु यामिनीषु । श्रारद्रात्रि बित्यर्थः । सिवतानान्युपरिवस्त्रावृतानि हम्पाणि भजतीति सिवतानहम्येभाक् ॥ भजे विवयत्ययः ॥ हिमिनवारणार्थं सिवतानमुक्तम् । लिलताङ्गनासखः सोन्निवर्णः सुरतश्रमापहां
मेघमुका च सा विशदा च ताम् ॥ बहुलग्रहणात्सिविशेषणसमासः ॥
चिन्द्रकामन्वभुङ्कः ॥

॥ ४० ॥ सैकतिमिति । हंसा एव मेखला यस्य तत्सैकतं पुलिनं श्रोणिविम्विमिव विवृण्वतीम् । अत एव स्विप्रयाविलिसितान्यनुकरोतीित तिद्विधां सरयूम् । सीधस्य जालानि गवाक्षाः । त एव विवराणि । तैर्व्यक्ष्णेक्यत् ॥

ममेरेरगुरुधूपगन्धिभिर्
व्यक्तहेमरशनैस्तमेकतः।
जहुराग्रथनमोक्षलोलुपं
हैमनैर्निवसनैः सुमध्यमाः॥ ४९॥
भिर्वित्तिमितदीपदृष्ट्यो
गर्भवेश्मसु निवातकृक्षिषु।
तस्य सर्वसुरतान्तरक्षमाः
साक्षितां शशिररात्रयो ययुः॥ ४२॥
दक्षिणेन पवनेन संभृतं
प्रेक्ष्य चूतकुसुमं सपछवम्।

॥ ४९ ॥ मर्गरैरिति । मर्गरैः संस्कारिवशेषाच्छब्दायमानैः ॥ अथ मर्मरः । स्वनिते वस्त्रपर्णानामित्यमरः ॥ अगुरुधूपगिन्धिभिन्यंक्तहेमरश्नै-र्लील्याल्रक्ष्यमाणकनकमेखलागुणैहेंमनैर्हेमन्ते भवैः ॥ सर्वत्राण् च तलो-पश्चेति हेमन्तशब्दादण्प्रत्ययस्तलोपश्च ॥ निवसनैरंशुकैः सुमध्यमाः स्त्रिय एकतो नितम्बैकदेशे आग्रथनमोक्षयोनीविवन्धविस्तंसनयोलीलुप-मासक्तं तं जङ्गराचकृषुः ॥

॥ ४२ ॥ अपिंतेति । निवाता वातरहिताः कुक्षयोभ्यन्तराणि येषां तेषु गर्भवेश्ममु गृहान्तर्गृहेषु अपिता दत्ताः क्षित्रामिता निवातःवान्तिश्च- ला दीपा एव दृष्टयो याभिस्ताः ॥ अत्रानिमिषदृष्टिःतं च गम्यते ॥ सर्व- मुरतान्तरक्षमास्तापस्वेदापनोदत्वाद्दीर्घकाल्वाच्च सर्वेषां मुरतान्तराणां मुरतभेदानां क्षमाः क्रियाहीः शिशिररात्रयस्तस्याप्रिवर्णस्य साक्षितां ययुः ॥ विविक्तकालदेशव्वाद्यथेच्छं विजहारेत्यर्थः ॥

॥ ४२ ॥ दक्षिणेनेति । अङ्गना दक्षिणेन पवनेन मलयानिलेन संभृतं जनितं सपछवं चूतकुसुमं प्रेक्ष्य अवधूतविग्रहास्यक्तविरोधाः

भन्वनेषुरवधूतविग्रहास्
तं दुरुत्सहवियोगमङ्गनाः॥ ४३॥
ताः स्वमङ्गमधिरोप्य दोल्रया
ग्रेङ्गयन्परिजनापविद्धया।
मुक्तरङ्ज निबिडं भयच्छलात्
कण्ठबन्धनमवाप बाहुभिः॥ ४४॥
तं पयोधरनिषिक्तचन्दनैर्
मौक्तिकग्रधितचारुभूषणैः।
ग्रोष्मवेषविधिभः सिषेविरे
श्रोणिलिम्बमणिमेखलैः भियाः॥ ४५॥
यत्स भग्नसहकारमासवं
रक्तपाटलसमागमं पपौ।

सत्यो दुरुत्सहिवयोगं दुःसहिवरहं तमन्वनेषुः॥ तिद्वरहमसहमानाः स्वय-मेवानुनीतवत्य इत्यर्थः॥

॥ ४४॥ ता इति । ता अङ्गनाः स्वमङ्काः स्वकीयमुत्सङ्गमधिरोप्य परिजनेनापविद्धया प्रेषितया दोलया मुक्तरज्जु त्यक्तदोलासूत्रं यथा तथा प्रेङ्खयंश्यालयन्भयच्छलात्पतनभयमिषाद्वाहुभिरङ्गनाभुजैर्निविडं क-ण्ठवन्धनमवाप प्राप ॥ स्वयं ग्रहाइलेषसुखमन्वभूदित्यर्थः ॥

॥ ४५ ॥ तमिति । प्रियाः पयोधरेषु स्तनेषु निषिक्तमुक्षितं चन्दनं येषु तैः । मौक्तिकैप्रीयतानि प्रोतानि चारुभूषणानि येषु तैः । मुक्ताप्रा-याभरणैरित्यर्थः । श्रोणिलम्बन्यो मणिमेखला मणिप्रचुररशना येषु तैग्रीं भिवेषिभिर्मीं भोचितने पश्यकरणैः । श्रीतलोपि परित्यर्थः । तमिन्न-वर्णं सिषेषिरे ॥

॥ ४६ ॥ यदिति । सोप्तिवर्णः भन्नः सहकारश्चृतपल्लवो यस्मिस्तं रक्तपालटस्य पाटलकुसुमस्य समागमो यस्य तमासवं मदां पपौ । इति

तेन तस्य मधुनिर्गमात्कृशश् चित्तयोनिरमवर्णनर्नवः ॥ ४६ ॥ एविमिन्द्रियसुखानि निर्विश-न्नान्यकार्यविमुखः स पार्धिवः । आत्मलक्षणिनवेदितानृतून् अत्यवाहयदनङ्गवाहितः ॥ ४७ ॥ तं प्रमत्तमपि न प्रभावतः श्रोकुराक्रमितुमन्यपार्थिवाः । आमयस्तु रितरागसंभवो दक्षशाप इव चन्द्रमक्षिणोत् ॥ ४८ ॥ दृष्टदोषमि तन्न सोत्यजत्

यत्तेनासवपानेन मधुनिर्गमाद्वसन्तापगमात्कशो मन्दवीर्यस्तस्य चित्तयो-निः कामः पुनर्नवः प्रवलोभवत्॥

॥ ४७॥ एवमिति । एवमनङ्गवाहितः कामप्रेरितोन्यकार्यविमुखः स पार्थिव इन्द्रियाणां सुखानि सुखकराणि राब्दादीनि निर्विशान्तनुभवः नात्मनो लक्षणैः कुटजस्त्रग्धारणादिचिङ्गैनिवेदितान् । अयमृतुरिदानीं वर्वत इति ज्ञापितान् । ऋतून्वर्षादीनत्यवाहयदगमयन् ॥

॥ ४८ ॥ तमिति । प्रमत्तं व्यसनासक्तमापि तं नृपं प्रभावतोन्यपार्थिवा आक्रमितुमभिभवितुं न दोकुर्न दाकाः ॥ रितरागसंभव आमयो
व्याधिस्तु । क्षयरोग इत्यर्थः । दक्षस्य दक्षप्रजापतेः द्यापश्चन्द्रमिव । अक्षिणोदकर्दायत् ॥ द्यापोपि रितरागसंभव इति । अत्र दक्षः किलान्याः
स्वकन्या उपेक्ष्य रोहिण्यामेव रममाणं राजानं सोमं द्राराप स द्यापश्याद्यापि क्षयरूपेण तं क्षिणोतीत्युपाख्यायते ॥

👖 ४९ ॥ दृष्टेति । भिषजां वैद्यानामनाश्रवो वचिस न स्थितः ॥ वच-

सङ्गवस्तु भिषजामनाश्रवः।
स्वादुभिस्तु विषयैहैतस्ततो
दुःखिमिन्द्रियगणो निवार्यते॥ ४९॥
तस्य पाण्डुवदनारूपभूषणा
सावलम्बगमना मृदुस्वना।
राजयक्ष्मपरिहानिराययौ
कामयानसमबस्थया तुलाम्॥ ५०॥
व्योम पश्चिमकलास्थितेन्दु वा
पङ्गशोषीमव धर्मपस्वलम्।

ने स्थित आश्रव इत्यमरः ॥ आविधेय इत्यर्थः । स दृष्टदोषमपि । रोग-जननादिति दोषः । तत्सङ्गस्य वस्तु सङ्गवस्तु स्त्रीमद्यादिकं सङ्गजनकं वस्तु नात्यजत् ॥ तथा हि । इन्द्रियगणः स्वादुभिर्विषयैर्हृतस्तु हृतश्चे-त्ततस्तेभ्यो विषयेभ्यो दुःखं कच्छ्रेण निवार्यते । यदि वार्येनेति दोषः ॥ दुस्त्यजाः खलु विषया इत्यर्थः

॥ ५० ॥ तस्येति । तस्य राज्ञः पाण्डुवदना । अल्पभूषणा परिमिताभरणा । सावलम्बं दासादिहस्तावलम्बसहितं गमनं यस्यां सा सावलम्बगमना । मृदुस्वना हीनस्वरा । राज्ञः सोमस्य यक्ष्मा राजयक्ष्मा क्षयरोगः ।
तेन या परिहानिः क्षीणावस्था सा । कामयानः कामयमानः ॥ अनित्यमागमशासनिमिति मुमागमाभावः । एतदेवाभिप्रेत्योक्तं वामनेनापि ।
कामयानशब्दः सिद्धोनादिश्चेति ॥ तस्य समवस्थया कामुकावस्थया
तुलां साम्यमाययौ प्राप । कालकतो विशेषोवस्था ॥ विशेषः कालिकोवस्थेत्यमरः ॥

॥ ५१ ॥ व्योमेति । राज्ञि क्षयातुरे सति तत्कुलं रघुकुलं पश्चिम-कलायां स्थित इन्दुर्यिः मस्तत्कलावाद्याष्टेन्दु व्योम वा व्योमेव ॥ वादाब्द राज्ञि तत्कुलमभूःक्षयातुरे
वामनाचिरिव दीपभाजनम् ॥ ५२ ॥
बाढमेषु दिवसेषु पार्धिवः
कर्म साधयति पुत्रजन्मने ।
इत्यद्शितरूजोस्य मन्त्रिणः
शश्वदूचुरघशङ्किनीः प्रजाः ॥ ५२ ॥
स त्वनेकविनतासखोपि सन्
पावनीमनवलोक्य संततिम् ।
वैद्ययत्नपरिभाविनं गदं
न प्रदीप इव वायुमत्यगात् ॥ ५३ ॥
तं गृहोपवन एव संगताः
पश्चिमक्रतुविदा पुरोधसा ।

इवार्थे । यथाह दण्डी । इववद्वायथादाब्दाविति ॥ पङ्कारोषं घर्मपल्वलिमव वामनार्चिरल्पिदाखं दीपभाजनिमव दीपपात्रिमवाभूत् ॥

॥ ५२ ॥ बाढमिति । बाढं सत्यमेषु दिवसेषु पार्थिवः पुत्रजन्मने पुत्रोदयार्थं कर्म इष्ट्यादिकं साधयति । इत्येवमदर्शितरुजो निगूहित-रोगाः सन्तोस्य राज्ञो मन्त्रिणोघशङ्किनीव्यंसनशङ्किनीः प्रजाः श-इबद्चुः॥

॥ ५३ ॥ स इति । स त्विमवर्णोनेकविनतासखः सत्त्रिपि पावनीं पितृक्रणमोचनीं सन्तितमनवलोक्य । पुत्रमनवाप्येत्यर्थः । वैद्ययत्न-परिभाविनं गदं रोगम् । प्रदीपो वायुमिव । नात्यगात्रातिचकाम । म-मारेत्यर्थः ॥

॥ ५४ ॥ तमिति । पश्चिमकतुनिदा अन्तेष्टिनिधिज्ञेन पुरोधसा संगताः समेता मन्त्रिणो गृहोपनन एव गृहाराम एव ॥ आरामः स्यादुप-

रोगशान्तिमपदिश्य मन्त्रिणः
संभृते शिखिनि गूढमाद्धः॥ ५४॥
तैः कृतप्रकृतिमुख्यसंप्रहेर्
आशु तस्य सहधर्मचारिणी।
साधु दृष्टशुभगभेलक्षणा
प्रस्यपद्यत नराधिपश्चियम्॥ ५५॥
तस्यास्तथाविधनरेन्द्रविपत्तिशोकाद्
उष्णैर्विलोचनजलैः प्रथमाभितप्तः।
निर्वापितः कनककुम्भमुखोज्ज्ञितेन
वंशाभिष्रेकविधिना शिशिरेण गर्भः॥ ५६॥
तं भावाय प्रसवसमयाकाङ्किणीनां प्रजानाम्
अन्तर्गूढं क्षितिरिव नभोबीजमुष्टिं द्धाना।

वनिमित्यमरः ॥ रोगशान्तिमपदिश्य शान्तिकर्म व्यपदिश्य तमित्रवर्णं संमृते समिद्धे शिखिन्यप्नौ गूढमप्रकाशमादधुर्निदधुः ॥

॥ ५५ ॥ तैरिति । आशु शीघं कतः प्रकृतिमुख्यानां पौरजानपद-प्रधानानां संग्रहः संनिपातनं यैस्ताहशैस्तैर्मन्त्रिभः साधु निपुणं दृष्ट-शुभगर्भलक्षणा परीक्षितशुभगर्भचिद्गा तस्याग्निवर्णस्य सह्धर्मचारिणी नराधिपश्त्रियं प्रत्यपद्यत राज्यलक्ष्मीं प्राप ॥

॥ ५६ ॥ तस्या इति । तथाविधया नरेन्द्रविपत्त्या यः शोकस्तस्मा-दुष्णैर्विलोचनजलैः प्रथममभितप्तस्तस्या गर्भः कनककुम्भानां मुखैर्धारैरु-ज्झितेन शिशिरेण वंशाभिषेकविधिना लक्षणया अभिषेकजलेन निर्वापित आप्यायितः ॥

॥ ५७ ॥ तमिति । प्रसर्वो गर्भमोचनम् । फर्ल च विवक्षितम् ॥ स्यादुत्पादे फर्ले पुष्पे प्रसर्वो गर्भमोचन इत्यमरः ॥ तस्य यः समयस्त-

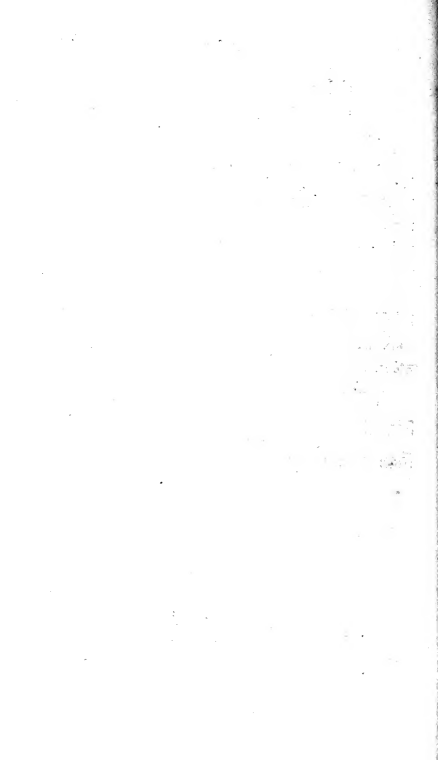
मौलैः सार्धं स्थावरसिचवेहेंमिसहासनस्था राज्ञो राज्यं विधिवदिशषद्धर्तुरज्याहताज्ञा ॥ ५७ ॥ इति श्रीरघुवंशे महाकाव्ये कालिदासकताविद्मवर्ण-

शृङ्गारो नामैकोनविंशः सर्गः ॥

दाकाङ्क्षिणीनां प्रजानां भावाय भूतये ॥ भावो लीलाक्रियाचेष्टाभूत्यभिप्रायजन्तुष्विति यादवः ॥ क्षितिरन्तर्गूढं नभोबीजमुष्टिमिव । श्रावणमास्युप्तो बीजमुष्टिरिति भावः । मुष्टिशब्दो द्विलिङ्गः ॥ अक्षीबौ मुष्टिमुस्तकाविति यादवः ॥ अन्तर्गूढमन्तर्गतं तं गर्भं दधाना हेमसिंहासनस्थाव्याहताज्ञा राज्ञी मौलैर्मूले भवैर्मूलादागतैवी । आप्तेरित्यर्थः । स्थविरसचिवैर्वृद्धामात्यैः सार्धं भर्तू राज्यं विधिवद्विष्यर्हम् । यथाशास्त्रमित्यर्थः ॥
अर्हार्थे वितिप्रत्ययः ॥ अशिषच्छास्ति स्म ॥ सार्तेशास्त्यिभ्यश्चेति च्लेरङादेशः । शास इदङ्हलोरितीकारः ॥ ५७॥

। इति श्रीमहोपाध्यायकोलाचलमिलनाथसूरिविर-चितायां रघुवंशव्याख्यायां संजीवनीसमाख्यायामेकोन-विंशः सर्गः॥ १९॥





## CANTO XIV.

- P. 408. st. 2.—जाती सुतस्यर्शस्वोपलम्मान्. Conf. Dinakara: "प्राक्ष्यत्रालिङ्गनस्वस्य परिचितवास्त्रत्यर्शस्वस्य परिचितवास्त्रत्यर्शस्वस्य परिचितवास्त्रत्यर्शस्वस्य परिचितवास्त्रत्यर्शस्वस्य पारिचितवास्त्रत्यर्शस्वस्य पारिचितवास्त्रत्यर्शस्वस्य प्राचितवास्त्रत्यर्थस्य स्वाचितवास्त्र स्वाच्यास्त्रत्ये स्वाच्यास्त्र स्वाच्यास्य स्वाच्यास्त्र स्वाच्यास्य स्वाच्यास्त्र स्वाच्यास्त्र स्वाच्यास्त्र स्वाच्यास्य स्वाच्यास्त्र स्वाच्यास्य स्
- P. 409 sr. 3.—विभेद, 'broke through', 'rushed into'.— गङ्गासर्थोजेलमुज्जतसम्, 'like the waters [conjoined] of the Gangâ and the Sarayû, heated by summer.' As the heated waters belonged to two rivers, so the hot tears shed on the head of each of the princes proceeded from the eyes of both the ladies.
- P. 409. st. 4.—मार्गेन्, 'scars.' lit. passages, viz. through which the darts had entered their persons.
- P. 409. sr. 5.—भर्तुः केशावहा अळक्षणाहम् &c. This refers to the popular notion that the misery or prosperity that falls to the lot of a recently married man is attributable to the inauspicious or auspicious qualities of the wife he has just married. Sîtâ ascribes to her own inauspicious qualities or bad luck, that soon after her marriage her husband had to go into banishment and that Das'aratha put an end to his own life, thereby leaving the two ladies she addresses in the condition of widows. Conf. Dinakara: "यहियाहसमनन्तरं पत्युवनवासः श्रद्धारस्य स्वभैत्थिया च भवन्यीवैधव्यमासीदित्यात्मनी दुळेक्षणं स्चिनवतीत्यभिप्रायः" |—अभिक्रभेदेन च नृत्यया भक्त्या, ' with equal reverence.'

- P. 410. sr. 6.—ननु तर्पेव वृत्तेन भर्ती महत्कृच्छ्ं तीर्ण:, 'why, was it not [on the contrary] by your virtuous behaviour that your husband was able to come out safe from a great trial?' ननु is derived from the negative particle न and the interrogative particle न, and introduces a rhetorical question to which an affirmative answer is expected. Dinakara interprets ननु better than Mallinatha who construes it with उत्तिष्ट. The former has "सलक्ष्मणीयं तर पतिस्तिर्पेव निःकत्मखेन वृत्तेनाचारिण महत्कृच्छ्ं व्यसनमृत्तीर्णवान्ननु."—प्रियाहीम्, i. e. प्रियवचनयोगयाम् 'who deserved to be addressed kindly.'—प्रियमप्यमिथ्या, 'truly and yet kindly,' referring to the proverbial difficulty of speaking kindly and truly at the same time. Stenzler misunderetands when he translates, "marito dignam atque ipsum ejus maritum."
- P. 411. st. 9.—तावन्, 'already.'—राजेन्द्रनेपथ्यविधानशोभा पुनस्करोषा तस्य उदितासीन्. Translate: 'There arose to him (i. e. appeared about him) a splendour, the [only] fault of which was that it was a repetition.' That is, he already appeared so perfectly majestic even with his dress as an anchorite, that his royal dress could add very little to his majestic appearance. Dinakara understands उदिन as equivalent to उक्त, from वद् and says, "यो रामस्तपस्थिनो वेषस्य क्रिया धारणेनापि तावत्साकल्येन भृद्यं दर्शनीयोभूत् तस्य राज्ञा नेपथ्यस्थालंकारस्य विधानन या शोभा सोदिता कथिता पुनस्कदोषाभिधानो देषो यस्यास्तादृशी स्थात् (he appears to have read स्थात् for आसीत्) । तापसवेषाधिकशोभया नृपनेपथ्यशोनमितिष यदि सा शोभा वण्येन तिर्ह पोनस्कस्यं स्थादिस्यर्थः. " Mallinâtha's interpretation, however, appears more correct.

P. 411. sr.11.—सागरजेन सोमिनिणा. That is, Lakshmana and S'atrughna each held a Chamarî-brush on either side of Râma.

P. 411. sr. 12.—गमुनदोन भिन्ना, 'split by the power of the wind,' as otherwise it (the कालागरुधुमराजि:) would not resemble the vent of a lady, which consists of three or more braids of hair.—रपूद्रहेन स्वयम्. Conf. Dinakara: "यथा देशान्तरादागती नायको नायिकाण वेणि मोचपति."

P. 412. sr. 13.—कणारथस्थाम् Râmâs'rama, a commentator on the Amarakos'a observes कणारथ: पुरुषकन्धनात्वी यानविद्याप: चौडाळा इति

ভ্যান:. Mahâdevabhatta also, the author of another commentary on Amara, gives the same explanation, and the vernacular name चौडाला. So it appears that কৰ্ণাথে was a conveyance borne on the shoulders of men. A doli? or a palankin?

P. 412. st. 14.—भानुसूर्य शाश्वतमङ्गरागम् See Adhyâtma Râmâ-yaṇa Ayodhyâ Kâṇḍa Sarga 9, St. 89: अङ्गरागं च सीताये ददी दिव्यं शुभानना (i. e. अनुसूया) न त्यश्यतेङ्गरागेण शोभा त्वां कमळानने || See also Canto XII. St. 27.—पुनः See above, Canto XII. St. 104 and our note ad loc.

P. 413. st. 15.—चिल्रमत्, 'furnished with auspicious things' prepared for the purpose. Dinakara appears to have read मिण्मत्, for his comment is "मिण्मयं गृहम् &c."—चिल्रचित्रवेषस्य, 'of whom all that remained was a picture drawn on the wall.' Conf. Dinakara: "आळेख्यं भिचिलिखिताकृति: शेषं यस्य" &c.

P. 413. sr. 16.—तिबन्धमानं सुकृतं तवेति, 'saying, if we ponder over it thine only is that merit whereby' &c. Literally, 'the properly considered merit is thine.' Vallabha quotes the following in elucidation of नाम्त्रइयत. "यतुक्तम् । यो वरं वरदो दत्त्वा न करोति च तत्त्या । स यति नरकं योरं स[ह] पूर्वेने संद्या : ।"

P. 413. sr. 17.—यथा चेतिस विस्मयेन क्रान्ता. Conf. above Canto XIII. St. 75, and our note ad loc.

P. 414. st. 18.—सभाजनायोपगतान्, 'who had come to congratulate him.'

P. 414. sr. 20.—पुष्पं दिन:, 'the flower of heaven,' an epithet suggested by its form, the lightness and swiftness of its motion and perhaps by the alliteration that पुष्प affords with पुष्पक्षम्.—भाषा-चिन्तासुल्लभम्, 'easily obtainable by his own desire', i. e. which he was to obtain whenever he should desire it.

P. 415. sr. 22.—कृषिकासु. Skanda is represented as the son of the Krittikás or Pleiades, whence he is called Kârttikeya. S'iva's semen fell into the Fire, who being unable to bear its splendour, went to Brahmâ; who directed Gangâ to receive it. Gangâ became pregnant with it and bore the embryo on a tuft of S'ara

grass. The group of the nymphs कृत्तिकाः happened to see it: 
रारस्तम्वे महात्मानमनलात्मजमिश्वरम् | मसायभिति ताः सवी पुत्राधिन्योभिचुकुद्युः |
तासां विदित्वा भावं तं मातृणां भगवान्यभुः । प्रसुतानां पयः षङ्किवैदनैरिविचत्तदा । तं प्रभावं
समालक्य तस्य बालस्य कृत्तिकाः । परं विस्मयमापन्ना देव्यी दिव्यवपुर्वराः । Mahâbhârata S'alyap. Gadâ. Adh. 45, Sts. 2460-63.

P. 415. sr. 23.—वैनार्थवान् लोभपराङ्गुखेन, 'Through him, averse to averice, the people were successful in enriching themselves'.—वैन मना विम्नभयं कियायान, 'Through him the remover of obstacles the people were successful in the performance of religious works.'— विनुमान, 'blessed with a father.'—पुनी, 'blessed with a son.'

P. 416. sr. 25.—संचिन्त्यमानानि, 'when recalled to mind.' Conf. Dinakara: "पूर्वानुभूतं कटं स्मारं स्मारं नुष्टावभूतामित्यर्थः."

P. 416. sr. 26.—अनक्षरव्यञ्जितदीहैदेन, 'indicating without words [the existence of] pregnancy.'

P. 417. sr. 28.—हिंसेदेरनीयार्वलीनि, 'in which [morsels of] wild rice offered as oblations [by the rishis] are eaten by the ferocious wild beasts.' But cf. Vallabha: "हिंसीदुप्टसन्वेदेप्टनीवारफलानि वनगजमहिषादि-भि: उपभुक्तनीयारवालिफलानि.'' Dinakara, ''हिं लैदिट: क्रवलिती नीयारस्य बलिस्पहारो यत्र तानि." The oblations here referred to were offered to dogs and crows after the sacrifice called Vais'vadeva, and left on the banks of the sacred river for the benefit of those innocent animals, butwhich were seized by beasts of prey. 32 is a difficult word here It properly means nibbled, gnawed, and not eaten (उन्मुक); and Vallabha's interpretation, that takes नीवार्बलयः to stand for बिल-लेन भविष्यमाणानि यानि ज्ञालिस्थानि नीवारफलानि, i. e. the rice not as cooked and ready to be eaten, but paddy as yet on the nîvâra stalks and which were to be hereafter gathered, cooked, and offered as oblations नजय:, seems to explain the word दप् better than either Mallinatha or Dinakara.—कुज्ञवन्ति, 'green with Kus'a grass,' "दभ-हिर्तानि " Vallabha.—संबद्घवैखानसकन्यकानि. Dinakara appears to have read संबद्धवैद्यानसकन्यकानि. He comments thus: संबधिता वैद्यानसानां मनीनो कन्यका यत्र" &c.

P. 418. sr. 31.—विजितिस्मिद्रः. Dinakara appears to have read विह्तास्मिद्रः, for he explains, "विह्तं दूरीकृतमरीणो भद्रं कल्याणं येन सः" &c. Vallabha interprets like Mallinatha.

P. 419. sr 33.—विदर्हे. Dinakara: "प्राक्तीतालस्रमिदानीं पृथगभ्दित्यर्थः." Vallabha: "यथा अभिनप्तमयो लेडिसम्बोधनेन आहतं सत् विदार्थते प्रसर्ति." |

P. 419. sr. 34.—एकपक्षश्रपिकक्षस्तात् = "एकपक्षनिश्वयसंमृहत्मान् असमर्थेलात्" according to Vallabha, and Dinakara says, "इयोर्मध्ये एकस्य पक्षस्याश्रये यद्विक्ष्यन्य भाइत्वं तस्मात्."—जोक्षे · संत्यज्ञानि. All our MSS. read जोक्षे and संत्यज्ञामि in the text; but it is evident from Mallinatha's comment जभयत्रापि संप्रश्ने छोट् that his text was जंक्षे and संत्यज्ञानि. Though, therefore, unsupported by our MSS. we have given these readings in the text on the authority of Mallinatha. It may be added, however, that Dinakara supports them, at least one of them if not both. He interprets: "आत्मनी निर्मदादिंग्" निन्दा तन्कथं किम्पेक्षेक्षिं अप या छोकासत्यवाक्यावदेग्यां भार्यो त्यज्ञानि | संप्रके छोट् | इति द्वयोः" &c.

P. 420. sr. 37.—राजार्षेत्रंस्य. The Râjarshi here referred to is Manu, the ancestor of Râma who founded Ayodhyâ.—पयोदवातादिव द्विणस्य, 'as a soiling coat attaches to a looking-glass from a gust of the wind when accompanied by rain.' Dinakara paraphrases पर्योदवातात् by "पर्योदकाळीनवात: तस्मात्."

P. 420. sr. 38.—सोहं न इंगे, 'that I am unable, 'I am, therefore, unable.'—आलानिकं स्थाणुमिन द्विनेन्द्र:. As an elephant, the king of his race, who has never experienced bondage before is unable to bear, i. e. does not submit to, a post erected for tying him to.—तस्त्रीम् 'the first,' 'without a predecessor.' Dinakara dissolves the compound thus, "स एन पूर्वे: प्रथमो यन तस्त्रीम्."

P. 421. sr. 40.— किं तु. The reader will observe that though short in itself तु is to be read long as being at the end of a pâda. — मृतेइडाया जुडिमतः राजिनो मलनेनाराधिता. The ending of the third pâda is very unusual, as it does not end in a word, but that given in our text is the one commented upon by Mallinâtha ac-

cording to all our MSS. except one (G), which has निरूपिता in the commentary. Vallabha reads द्वाद्यानी मलने निरूपिता, "भुवः प्रति-विष्यता छाया निर्मलस्यन्देरोः कलङ्कले निगदिता." Dinakara too appears not to have read like Mallinâtha, but with Vallabha or very similarly, for he comments thus: "भूमेइछाया प्रतिविष्य द्वाद्धमतो निःकलङ्कस्य चन्द्रस्य कलङ्कले लेकिः कल्पिता ननु." May he have read "छाया न भूमेः द्वाद्यानी मलले निरोपिता द्वाद्धमतः प्रजाभिः"? The passage as it stands means: 'For the shadow of the Earth is supposed by the people to be a stain of the moon [that is in reality] stainless.' भूमेइछाया हि प्रजाभिः द्वाद्धमतः द्वाद्यानी मललेन आरोपिता=भूभेइछायायी [वस्तृतः] द्वाद्धमतो द्वाद्यानी मललेनमारोपितम्. An eclipse of the moon is alluded to. The notion is that it is owing to her own fault or sin that the moon is eclipsed.

- P. 422. sr. 42.—करणार्द्रचित्ते:, "by allowing your hearts to be softened with compassion [for Sîtâ].' Literally, by you with your hearts softened with compassion.'—सार्यितुं, passive infinitive.
- P. 423. sr. 45—दोहद ज्ञांसिनी तपोवनेषु स्पृहयालुरेव. (See. above Sts. 26, 28.) That is, दोहदं कथयन्ती तपोवनेषु स्पृहयालुरहमिति ज्ञांसन्ती. एव, 'already.'—तद्वयपदेज्ञीनयभिनां वादमीकिपदं प्रापय्य त्यज्ञ=तद्वयपदेज्ञीन नीत्वा वादमीकिपदं प्रापय्य [तत्र] त्यज्ञ.
- P. 423. sr. 46.—मातिर scil. रेणुकायाम्. भागविण प्रहृतम्. See note Canto XI. St. 65.
- P. 424. st. 48.—आत्मन्यसिपत्रृक्षं जातम्, 'become the sword-leafed tree towards her.' In one of the hells, the seventh in number, the Bhâgavata Purâṇa (Skanda V., Adh. 26, Gadya 7) prescribes a forest of Asipattra trees, which those who, except in times of adversity, neglect the rites enjoined by the Vedas and accept doctrines which are not orthodox, have to enter as a penalty for their heresies.
- P. 424. sr. 49.—अत्पन्तलुप्तमियदर्शनेन. Conf. Dinakara "अन्यन्तं लुप्तं नष्टं प्रियस्य रामस्य दर्शनं यस्य तेन." And Vallabha: "नितान्तत्यक्तपतिसंगमेन." Cf. also Stenzler, "amati adspectu in æternum privato."

- P. 425. sr. 50—भवाद्येरन्तःकरणैः. Dinakara has a different way to Mallinatha of explaining the plural here: 'आन्तरेरन्तःकरणैर्मनोनुद्रग्रहंकाराख्येरन्तःकरणैः.'' Vallabha: "नुद्रिमानाहंकारैः'' The four internal senses, according to the Varttika on the Vedanta Satra are: "मनीनुद्धिरहंकारक्षित्तं करणमान्तरम् । संज्ञायो निश्चयो गर्वः स्मरणं विषया इमे "
- P. 425. sr. 51.—विहास्यन्, 'who was about to desert.'—वनान्ते = वनप्रदेशे, वने.
- P. 425. sr. 52.—निषादाहृतनीविशेष:, 'to whom an excellent boat was brought by the ferryman.—संग्रामिन. 'He crossed the Gangâ, as if he were crossing i. e. performing the promise that he had made to his brother of carrying and abandoning Sîtâ beyond the Gangâ near the hermitage of Vâlmîki. The play upon नतार should be observed.
- P. 426. sr. 53.—भौत्यातिको भेष इन, 'like a cloud breaking down portentously' like a portentous cloud. Dinakara seems to have read भौत्यातिकं भेष इनाइमन्बर्ष, for he explains, ''यथा भेष उत्पातसूचकं ज्ञिलावध-मुद्गिरति.''
- P. 426. st. 55.—ददी प्रवेशं जननी न नावन्, 'at first her mother did not grant her entrance into her.' That is, although Sîtâ threw herself down upon her mother the Earth's person, the latter did not receive her then (नावन्) into der bosom as she did afterwards (see Canto XV. Sts. 81-84), as if because she did not know how it was possible that Râma her husband should have deserted her. Conf. Dinakara: "नावदित्यनेनाग्रे प्रवेशं भूदीस्यनीति ध्वन्यते."
- P. 427. sr. 56.—मोहान्, 'than the faint.'—समतप्पतान्तः. The केचिन् whose refutation is attempted by Mallinâtha (see commentary) are perhaps right and he is wrong. समतप्पत is not passive but âtmanepada from नप्, of the fourth conjugational class, in which that root is often conjugated both parasmai and âtmane in a sense other than that allowed by the Sûtra नपेस्तर:कमिकस्पेन (Pân. III. 1. 88). The following are a few examples: जाया तप्पत कितवस्य हीना माता पुनस्य चरतः क स्तिन Rigveda X., 34, 10. जय सारानिः मुकृतस्य तिष्ठा-

न्निवर्तस्त हृदयं तथ्यते में Ibid. 95, 17. विपरीतं मया चेंद्रं त्रयं सर्वमुपाजितम् तिदमा-मापदं प्राप्य भृत्रां तथ्यामहे वयम्. Mahâbhârata I, 6217. तप्स्यसे वाहिनीं दृष्ट्या पार्थशणप्रशिक्षताम् Ibid. IV. 1668. कामार्थः परिहीणोयं तथ्येयं तेन पुत्रकाः Ibid. I. 3165. दुखैर्न तथेन्न सुर्खै: प्रहृष्येत्समेन वर्तेत सदैव श्रीरः Ibid. 3585.

P. 428. sr. 59.—विडोजसा विष्णुरित. Vallabha has, "आदिस्यलेन हि राकस्य विष्णुः कनीयान्." But the reference seems to be to the Upendra or the Dwarf-Incarnation of Vishnu. Vâmana, the Dwarf, was the son of Aditi, mother of Indra. It is not clear to what legend or legends our poet refers when he alludes to the entire dependence of Vishnu upon the will of Indra, to whom the former is always represented as being superior.

P. 429. sr. 63.—उनस्थितामगस्य जश्मीम्, referring to Râma's banishment just as he was going to be crowned.—तरायदं प्राप्त. Mallinatha does not appear to be right in construing लड्डने with आस्तदं प्राप्त. We should either take आस्तदं प्राप्त absolutely in the sense of 'having got the ascendancy' or should translate तरास्तदम्, 'that position' viz. which she wished to gain at first, but was disappointed by Râma's going into banishment. Whatever interpretation we put upon तरास्तदं प्राप्त, सद्धनने can only be properly construed when taken with वसन्ती. Dinakara appears to have read सरास्तदं जा स्वास्तदं प्राप्त, for he interprets, "तया जश्म्या स्वयास्तदं स्थानं प्राप्त सद्धनि स्थानं प्राप्त, and interprets "स्वि आस्तदं स्थानं जञ्जा स्थास्तदं प्राप्त, and interprets "स्वि आस्तदं स्थानं जञ्जा स्थास्तदं प्राप्त, and interprets "स्वि आस्तदं स्थानं जञ्जा स्थास्त स्थानं स्थान

P. 430. st. 65.—िंक्स &c. 'or, I would neglect i. e. do away with this wretched existence, were I not impeded' &c. Stenzler reads correctly but translates wrongly, as if his reading had been कुरीमनेक्सम्, "putasne me istius vitæ miseræ.....rationem esse habituram?"

P. 431. sr. 67.—तपस्विसामान्यम् 'in common with [other] ascetics.' Conf. Dinakara: " यथा अन्य तापसा रश्यास्तथाहमपीत्यर्थः."—नृपस्य धर्मी मनुना प्रणीतः. See Manu, VII., 17, 35.

- P. 432. sr. 69.—वनेषि. अपि rather shows that though the forest was not expected to weep, still indeed it did weep, than that lamentation took place also in the palace of Rama.
- P. 432. sr. 70.—श्रोकलमापद्यत यस्य श्रोकः. See Râmâyaṇa, Adi. Sarg. 2. St. 17. Gorr. Ed.
- P. 432. sr. 71.—इति, 'in the following manner. इति is not infrequently used in reference to what follows. See Canto. XIII. St. 1.
- P. 433. sr. 74.—सनां भनेच्छिदकर: पिना ने, 'thy father destroys the transmigration of the virtuous.' Janaka was celebrated as a great philosopher. He is described as a great Brahmavâdî (Uttara Râmacharita Act IV. नदयं ब्रह्मनादी पुराणराजांधंजनकः &c.) or propounder of Brahma. He shows the path and salvation in Adhyâya 328, Mokshadharma, in the S'ântiparva of Mahâbhârata. Cf. "सना मुमुक्षणा भनस्य संसारस्य धंसे गुरुः (he appears to have read भनच्छेदगुरुः) || ब्रह्मनियोग्देष्टस्य थैः."
- P. 434. sr. 75.—अनधप्रसूतेस्ते अपस्यसंस्कारमया विभिः इतो भविष्यति. That is अनधं यथा तथा भूतायाः तव प्रसूतेः प्रसवानन्तरं तव अपस्यस्य जातकभीदिसंस्कार-रूपो विभिः अत्र वने भविष्यति.
- P. 435. sr. 79.—अनुम्रहमस्यभिनन्दिनी, 'receiving the favour with pleasure', or 'thanking him for his kind offer.'
- P. 437. sr. 83.—सीतापरिदेवनान्तमनुष्टितं शासनं शशंस, 'related [how] he had executed his order up to the lamentation of Sîtâ;' i. e. related that he had done what he was ordered and everything else that occurred up to and including the lamentation of Sîtâ.
- P. 438. st. 86.—असंबद्दमुखं वसन्ती. Dinakara says, असंबद्दमुखमयचित्रन्मुखम् &c., 'happy without fear of loss or separation.' Vallabha reads and comments upon असंबाधमुखम्, ''अनुवमर्दमुखं निवसन्ती.'' Mallinatha's interpretation is not quite clear. संबद्द is 'concussion' or 'clash,' hence असंबद्दमुखं, 'in a manner full of beatitude because there was no concussion,' i. e. because there was no interference from a rival. Lakshmî seemed to be happy in her exclusive pos-

session of the king. Vallabha's reading serves as an explanation of our reading असंपद्दसुखम्, which is equivalent to असंपद्दमत एव सुखं यथा तथा.

### CANTO XV.

- P. 439. st. 1.—Only one of our Mss., V1., has a नान्दी at the opening of the commentary on Canto XV. The stanza is: अरण्यकं गृहस्थानं श्राउपी (श्रायुपी?) यद्रज:कणाः स्वयमीद्वाहिकं गेहं तस्मे रा-[मा]-य ते नम:, which is by no means clear, and as none of the other Mss. have any nandî stanza, I have not thought it proper to give the above or a corrected version of it in this edition. It may be that Mallinatha never wrote a nandî on this canto, though that would be very strange, seeing that he has one on every other canto of the poem.
- P. 440. sr. 4.—धर्मसंरक्षणार्थेंन. Dinakara quotes the following: "उक्तं च | 'यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत | अभ्युन्यानमधर्मस्य तदात्मानं सृजाभ्यहम्' |"
- P. 440. sr. 5.—िव्यूल: प्रार्थताम्, 'should be surprised when he is not armed with his pike.'
- P. 440. sr. 7.—अपनाद इनेत्सर्गे परं व्यावर्तियनुमीश्वरः, 'able to stop the enemy, as any exception is able to stop a general rule.' This refers to an exception or a special rule given

below a general rule as in Pâṇini's system of grammar. Conf. Dinakara: "यथोत्सर्ग कर्मण्यण् इत्यादिसामान्यविधि निषेद्धमपवाद आतीन्पस्में क इत्यादिविद्योपविधिः शक्तस्त्रथेन्यर्थः।" Whatever may be the fitness of the simile as regards the similitude, it certainly cannot be said to be very poetical, being derived altogether from a pedant's life. See also below, note on St. 9.

P. 441. sr. 9.—रामादेशात्, i. e. it was not desired by S'atrughna.—पश्चादध्यमार्थस्य &c. This refers to the root i preceded by the preposition अजि, the former, according to the poet and the author of the Mahâbhâshya, being able to signify 'to learn' even without the preposition. Conf. Dinakara: "यथा उपसर्गनिरपेक्षतयैव अर्थवत् इङ् अध्ययन इत्यस्य धातो: पश्चाद्राम्यधिरूपसर्गो भवति । तथा । रामादेशान्कार्य-सिद्धये सैन्यनिरपेक्षतयैवारिनिग्रहशक्तस्य तस्य सेनाङ्ग पश्चाद्राम्यभवत् ॥ यद्यपि धातुरू-पर्सग न व्यभिचरति । उपसर्गस्तु धातुं व्यभिचरत्येवमादि महाभाष्ये धातोरेवार्यवादुपसर्गे सयौतकत्वं निरणायि ॥"

P. 441. sr. 10.—वालखिल्यैरिवांशुमान. The Vâlakhilyas are certain rishis, supposed to be in attendance on the car of the sun. Conf. the Bhâgavata Purâṇa Sk. XII. Adh. 11. वालखिल्याः सहस्राणि षष्टिवेंद्वार्थयोमलाः | पुरतोभिमुखं यान्ति स्तुवन्ति स्तुतिभिविंभुम् ||

P. 441. sr. 11.—मार्गेनशात्, 'on account of his road,' i. e. because his road lay by the hermitage of Valmiki as he was passing. Conf. प्रसङ्गनशात्, as occasion or opportunity offers. मार्गेनशात् does not mean 'on account of the length of his journey' propter itineris longitudinem, as Stenzler translates.—यनः gen. of यन् from इ, to go.

P. 442. sr. 13.—কাহাবण্डা, which are the main stays of a kingdom.

P. 442. sr. 15—मधूरझम्, "मधोर्ळरणिवनुराश्रयं मृ[म?]धुरापुरीम्," Dinakara.—स च · · · · प्राप · · · • कुक्षिजश्च · · · • उपस्थितः, ' as soon as he arrived, the son of Kumbhinasî came up &c.'

P. 443. sr. 16.—धूमधूम:, 'black as smoke,' which was his natural colour as a demon.

- P. 444. st. 20.—सोमिने: &c. According to Mallinatha the translation is: 'But the tree which was shot by the demon, being broken to pieces in its way by the sharp arrows of the son of Sumitra, found not [S'atrughna's] person, but [a state of?] pulverized dust,' i.e., was reduced to that state. But then we ought to have पुष्परसम्म and not पुष्परसः. The position, besides, of the words गात्रं पुष्परसः भाग न शासी would show that पुष्परसः is nominative, not accusative. Dinakara is, therefore, right, who explains: ... वृक्ष: सीमित्रिगात्रं न भाग। किं तु वायुवशास्त्रृक्षपुष्परण: भाग.'
- P. 444. st. 22.—ऐन्द्रमस्त्रम्. Indra is the destroyer of Mountains. ऐन्द्रम् = इन्द्रो देवता यस्य तत्.
- P. 444. sr. 23.— उत्पातप्यनमेरित: 'set in motion, by an ominous gust of wind.' उत्पातप्यन is a wind that rises as a prodigy. For a description of an उत्पात see Râmâyaṇa Araṇ. Sarg. 29. Gorr. Ed.
- P. 444. sr. 24.—कार्ष्णेन, Dinakara's explanation is: "कृष्णं छोहस्त-द्विकारेण । यद्वा कृष्णो देवता यस्य तेन."
- P. 445. 25.—दिन्या: कुसुमनृष्टय:. The poet supposes that the gods also participated in the joy of the ascetics (आश्रमनासिन:) at the fall of the demon.
  - P. 445. sr. 27.—चरितार्थै:, 'who had their object fulfilled.'
- P. 445. sr. 28.—निर्मेमः. There is little to justify this epithet here except its alliteration with निर्मेम.
- P. 446. sr. 29.—स्तर्गीभिष्यन्दवमनं कृत्वेव. Dinakara: "स्वर्गस्याभिष्यन्दवमनं ज्ञाखानगरं कृत्वेव स्थापिता &c····· | अभिष्यन्दवमनं ज्ञाखानगरमिति चाणाक्यः." The expression occurs again in Kumâra Sambhava Canto VI. St. 37.
- P. 446. sr. 30.—हैमभिक्तमतीम् = स्वर्णशालाकालंकृताम्, according to Dinakara. The हैमभिक्तमन्त्र of the Yamunâ was produced by her being चक्रवाकिनी.
- P. 447. sr. 35.—तद्योगात्. The other two commentators are not agreed with Mallinatha as to the sense of this expression. Dinakara: "भरताद्यास्त्रयोध्यपरे तस्य रामस्य योगात् | द्विपुत्ररामसाहचर्यात् पतिवन्नीषु पति-द्वतामु पत्नीषु • • • पुत्रद्वययुक्ता अभूवन् ||• Vallabha: "तद्योगात् | द्वयद्यमुक्ता अभूवन् ||• Vallabha: "तद्योगात् | द्वयद्यमुक्ता

- वृत्तिसंबन्धात् | रामानुगादाचरणयोगात् | एतेन च द्विरिधिकास्यभावशङ्कां निरस्यति | प्रजाये गृहमेधिनामिति वाक्याददेषः । सीभ्यात्रमत्र दर्शयति | ' Mallinatha is right in construing तद्योगात् with पतिवन्नीपु. तद्योगात्यतिवन्नीपु, 'who were pre-eminent as wives by their connection with them,' i. e. because they had Bharata &c., for their husbands.
- P. 448. st. 37.—त्याज्ययो मा भूत्. The word ज्यय: is here used not in the same sense as in St. 3. above, but in the sense of 'obstacle.' For treating a guest hospitably does not cost any तपस्, but only obstructs its practice for a time.
- P. 448 st. 38.—रथ्यासंस्कारशोभिनीम. On the decorations here referred to see note to St. 16, Canto. VII.
- P. 448. sr. 39.—असामान्यपति भुन:, 'the exclusive husband of the Earth,' i. e. Râma had not married another wife after his repudiation of Sîtâ.
- P. 449. sr. 40.—काळनेमियान. Kâlanemi was, according to the Harivams'a, the son of Hiranyakas'ipu, and was a very mighty giant. He had a crown as brilliant as the sun. He was as great as mount Mandâra, and bedecked like it with silver. He had a hundred heads, a hundred arms, a hundred hands, a hundred mouths, and shone like a mountain having a hundred peaks. He was killed by Vishnu. See Harivams'a 2631 fgg.
- P. 449. sr. 41—प्रत्यवैयिष्यत: काले कवेराद्यस्य शासनात्, 'being ordered [not to tell] by the first of Poets, who wished to communicate it himself in [due] time.'
- P. 449. sr. 43.—य वं, 'since thou.'—कटाक्वटनरं गता, 'thou hast fallen from the frying pan into the fire.' The कप was that the Earth was bereft of Das'aratha.
  - P. 450. sr. 45.—यानं सस्मार. See above St. 20 Canto. XIV.
- P. 450. sr. 46.—गृदस्या सरसती, 'Sarasvatî with her form concealed,' i. e. the goddess Sarasvatî, that presides over language.
- P. 450. sr. 49.—वृक्षशाखाग्जिम्बिनम्, i. e. with his head turned down towards the Earth.

- P. 451. st. 51.—तपस्यनिषकारिस्तात्पज्ञानामचान्हम्. S'ûdras are not entitled to practise penance. Conf. S'ûdrakamalâkara, p. 12 Bombay Ed. But it does not appear that the practice of it by the unprivileged leads to evil consequences to the innocent subjects of the king.
- P. 451 sr. 52.— इयोतिष्क णाइतइमश्च. His mustache was burned by the flames of the fire over which he hanged himself head downwards.
- P. 451. sr. 53.—नगसा दुशरेणापि &c., 'but not by his mortification, which though practised with difficulty, nevertheless involved a transgression of the path belonging to him [as a S'ûdra.'
- P. 451. sr. 54.—मार्गसंदर्शितात्मना, 'who showed himself in the road', मार्ग संदक्षित आत्मा येन स तेन. That is, Agastya met Râma on the road. Râma did not go to his Âs'rama.
- P. 452. sr. 55.—अलंकारं ददों. See Râmâyaṇa, Uttara Kâṇḍa, Adh. 76 St. 30. The ornament was a wristlet, the same that Kus'a subsequently dropped in the waters of the S'arayû. See Canto XVI. Sts. 72, 73.—गितेनेव. See Canto VI. St. 61., note ad loc.
- P. 453. st. 59.—डयोनिमैयानि भिष्ण्यानि. Certain rishis are identified with the presiding deities of certain stars. Agastya, e. g., is identified with the principal star in the southern constillation of canopus. The seven Rishis are also identified with the seven stars of the Ursa Major. The poet means that not only rishis who resided on Earth, but also those, like Agastya and the seven Rishis, who resided in the stars, that go by their names, came down to attend the sacrifice.
- P. 453. sr. 60.—मृटलेकिन सदा: पैतामही तनु:. Usually the genesis of the creation is not ascribed to the four mouths of Brahmâ, but to Kas'yapa the patriarch, who was born of the mind of Brahmâ. Brahmâ's four mouths are usually supposed to have given

birth to the four Vedas. In our stanza the poet either refers to a legend which is not generally known or draws upon his own imagination. The former is the more likely supposition.

P. 453. st. 61.—प्रानंश्वासिन:. Prâgvams'a is the name of a maṇḍapa or sacrificial shed erected to the east of the principal maṇḍapa of a sacrifice. The dikshita, or person who has taken the sacrificial vow, is enjoined to be in the prâgvams'a, which is always detached from the other maṇḍapa.

P. 454. sr. 63.—प्राचेनसापज्ञम्. Valmiki was the son of Prachetas, a name of Varuṇa. See Ramayaṇa, Uttara Kaṇḍa Adh. 16. St. 18. प्रचेतसोहं दशम: पुत्री राध्यनन्दन &c.

P. 455. sr. 67.—वयोवेषविसंवादि, 'which disagreed, i. e. failed, only as to their age and dress.'—नाक्षिकम्पम्, 'without twinkling their eyes.'

P. 455. sr. 69.—गेये को नु &c. The commentary given in ouredition is supported by all our Mss. From it it is clear that Mallinatha first states the reading गैये की नु विनेता नां कस्य चैयं कृतिः कवै:, and then taking it as his text, interprets the verse, instead of commenting upon what he had in his text, and mentioning the other reading simply as a varia lectio. It is evident therefore that गेंगे केन विनीती वाम was the text before Mallinatha, who either changed it to गैये की न विनेता वाम् or adopted it as changed by some one else before his time. Mallinatha's difficulty appears to have been the word नाम. Dinakara does not appear to have known the reading chosen by Mallinatha. For he begins his comment on the stanza thus: वामिति पदैकदेशप्रयोगी यथा सत्या सत्यभामा भीमो भीमसेन: | वां युवां गेये केन शिक्षितौ । कस्य कवेरियं कृतिः । • • • • • वां युवयोः संवन्धिनः कस्य कवेरिति केचिद्वराचिक्षरे । वां युवयोर्मध्ये कस्येत्यपरे । •••••केन विनी-निर्वामिति पाठो युक्त इति दक्षिणावर्तै: || Vallabha comments upon the text गेये केन विनीती वाम् and notices no other reading.

P. 455. sr. 70.— उरीकृत्यात्मनी देहम्, 'keeping for himself his own person only;' lit. 'accepting for himself his person'. आत्मनः should be construed not with देहम्, but with उरीकृत्य. For this

reason the reading आत्मने is to be preferred. आत्मने should then be taken to correspond with मुनये. Conf. Dinakara: "स्वदेहं वर्जीयत्वा मुनये राड्यं समर्पयम्." Vallabha reads दूरिकृत्यात्मनो देहम् and says, "अस्मे मुनये निष्कृत्यथमात्मदेहं दूरिकृत्य राड्यं न्यवेदयन् ददी | यज्ञपरायत्तं देहं न ददामी-त्यथै:." Whether उरिकृत्य or any other reading be the correct one, Vallabha's note, that the king resigned the kingdom as a price of the sage's services in bringing up his children and that he was unable to give up his own person because he had to finish the sacrifice, is valuable.

- P. 456. sr. 74.—स्विसिद्धं नियमैरिय. Dinakara explains thus: "नियमैं: श्रोक्तसंताषादिभिः स्वाभिल्लाविधिक्रिमव." Vallabha: नियमै: ध्यानादिभिः स्वसिद्धं स्वगीपवर्गलक्षणां." Dinakara can hardly be correct.
- P. 456. sr. 75.—प्रस्तुतप्रतिपत्तये, "प्रस्तुतकृत्यसिद्धरी," says Dinakara, 'to accomplish what had been agreed upon.'
  - P. 457 st. 76.—ऋचेंव 'as by the Vedic verse,' scil. the gayatri.
- P. 457 st. 77.—काषायगरिवीतेन. Kásháya, because she was then an ascetic.—व्युपेन, 'from the appearance of her body itself', i. e. even without the oath she was going to make or the proof of her purity that was to follow it.
- P. 457. sr. 78.—प्रतिसंहृतचक्ष्यः, 'withdrawing their looks from the range of her eye' as if being ashamed that it was owing to their own incredulity that she had been reduced to that condition. Vallabha does not perhaps give the correct reason when he says ''राजदारकात्.''
- P. 458. st. 80.—सन्याम् = "ज्ञायश्रद्धाम्", according to Dinakara.—पय भाचम्य. What Sîtâ did on this occasion was nothing else than a divya or 'ordeal.' Those that go through an ordeal are enjoined to purify themselves previously by bathing &c. conf. सचैलस्नानमाह्य सूर्योदय उपोधितम् । कार्यन्सर्वदिष्यानि नृपन्नाह्मगसनिधोः Mitâksharâ, Divyaprakaraṇa. An आचमन or sipping water is a substitute of an ablution. And water from the hands of a Brahman and especially from the hands of Vâlmiki's pupils must be supposed to

NOTES.

be peculiarly holy and calculated to deter Sita from uttering a falsehood.

P. 458. st. 83.—नागकणोत्धिप्तसिंहांसननिषेदुषी, 'seated on a throne,

parasolled over by the expanded hood of a snake.'

P. 459. st. 85.—संरम्भं श्रामयामास, 'pacified his wrath.—विध्वलायिक्षी 'seeing that Fate was too powerful,' lit. having regard to the power of Fate. Vallabha: "विध्वेलेळवान् नायं ते पौरूपावसर इति स्वयंभु- वा सभी स्वयमागत्य विनिधिद्धः" | The poet need not, however, be supposed to follow the account to which Vallabha refers and according to which Brahma manifests himself and pacifies Rama, but may be correctly interpreted to have meant by गुरु: no other than Vas'ishtha or at most Vâlmîki. Dinakara has only the following: "संरम्भं विभेदेवस्य यद्ध जं तस्य द्रष्टा मुनिनंवतियामास ।."

P. 459. sr. 87.—दत्तप्रभावाय. Dinakara seems to have read दृष्टप्रभावा-य.—संदेशान्. Conf. Vallabha: 'भरतमानुलस्य संदेशान् सिन्धुकूलं देशं भरताय दरी | वस्स मानुलेन संदिष्टं यथा दुष्टेगेन्थवेराकान्तोयं देशस्तद्गच्छ तद्विद्रावणाय | ''

P. 459. sr. 88.—आतीयं प्राह्यामास, 'caused them to take the lute and throw away the arms', i. e. forced them to return to their usual occupation of musicians and songsters.

P. 460. st. 89.—राजधान्योस्तदाख्योः. Both Dinakara and Vallabha agree with Mallinatha in giving Takshas'ilá and Pushkarávatí as the names of the cities, (the former has पुष्करपर्वता). पुष्करपर्वता is identified with the Peukelaotis of the Greek writers and Pouse-kielofati of Hiouen-Thsang. तक्षशिला is supposed to be the same as Taxila mentioned by the Greek writers. Takshas'ilá or Taxila lay between the Indus and Hydaspes, in the vicinity of Manikyala, about Ravil Pindi. See Wils. Ariana Antiqua, p. 196. Pushkalavatí appears to have been situate on the western bank of the Indus somewhere near Attock. The historians of Alexander state that Alexander crossed the Indus near that city.

P. 460. sr. 90.—काराप्येथरी, Vallabha explains to mean "चन्द्रप्य-प्रभू." It is altogether unknown what country is meant by Kârâpatha.

P. 460. sr. 92.—तं त्यज्ञे:, 'him thou shouldst abandon.' The condition was that Râma should abandon or devote to death any one that should encroach upon them while engaged in conversation.

P. 460. sr. 94.—विद्वानिप. Governs समयम्, ('agreement').—अभिनत्. Understand तम्, scil. समयम्.

P. 461. sr. 95.—देहत्यागेन. "रामनाक्यात्पूर्वमेन," says Dinakara.—योग-विद् 'who knew the art of Yoga.' That is, he expired by having recourse to Yoga. Vallabha rightly says, ' योगिवसृष्टदेह इत्यर्थः."

P. 461. sr. 96.—अमेस्नियादिन. Conf. Bhâgavata Sk. I, Adh. 17. St. 23. तप: शीचं दया सत्यमिति पादा: प्रकीतिता:. That Purâṇa says, however, that Dharma does not lose only one leg wholly in a Yuga, but that in each Yuga, it loses one-fourth of each of its four legs in consequence of the predominance of the several constituents of Adharma so that at the end of the fourth it loses all its legs entirely. अभर्माशिस्त्रयो भग्नाः स्मयसङ्गमदिस्तन. Ibid. Our poet's notion is that Dharma loses one leg entirely in each Yuga.

P. 461. sr. 97—कुञानियाम. According to the Vâyu Purâṇa (see the next note) the capital of Kus'a was Kus'asthali, which being described as built "on the brow of the Vindhya" is identical with Kus'âvatî. For, as to the position of the latter with reference to the Vindhya, see the next Canto, Sts. 31 and seqq.—गरावयाम. A passage in the Vâyu Purâṇa as quoted by Prof. Wilson (Vishṇu Purâṇa Sk. IV, Cap. 4, Adh. 17) states that Lava reigned at S'râvastî which was in Uttara Kos'ala or Oude. It is doubtful whether S'arâvatî is the same as S'râvastî.—उदक् भवस्ये. 'The Svarga is situated to the north and so also all the heavens

(Lokas), which are on the Meru. The student may refer to the Svargârohaṇa of the Mahâbhârata.—स्थिएधी: Conf. Vallabha: 'यदुक्तम् । 'दुःखिद्यनिद्ध्यमनाः मुखेषु निविद्यात्?िद्दाः । वीतरामभयकोधः स्थिएधीमृनिद्द्यते ।' "—अग्निपुरःसरः. The sacred fire should always be carried with him by the house-holder who is a widower. The reader will recollect the story of Dharma, the Pâṇḍava, who temporarily kept his sacred fire with Dhaumya, when he went to live incognito. But Dharma carried the fire with him into the forest during his banishment.

P. 462. sr. 100.— বন্ধ বিবিশনি: ইণি:, 'was made a ladder to heaven,' gradus ad cælum. Râma himself with his brothers occupied the Vimâna, and for the use of his followers he turned the Sarayû into a ladder, that they might ascend thereby to heaven, i. e. they had only to bathe themselves in the river to be elated into heaven.

P. 462. sr. 101.—यद्गोपनरकत्योभन. Translate: 'Because there occurred in that place a crowd of those that swam in it, like that of cows swimming, therefore there arose there a holy spot by name Gopratara.' Cows when swimming or floating crowd close to each other, one very closely following upon the tail of another.

P. 462. st. 102—विवृधांशेषु प्रतिपन्नात्ममूर्तिषु, 'the gods incarnate [scil. the Vânara heroes &c.] having now resumed their own form.' This means, that the Svarga proper was now full as it received back its usual contents in the form of the Vânaras &c. who resumed their forms as gods, and consequently that there was no room in it for the deified citizens: whence the necessity of creating another heavenly abode for the latter.

### CANTO XVI.

- P. 464. sr. 1.—रत्निकोषभाजं चकुः. Vallabha interprets : "तस्य ते करदा वभ्वत्रिस्पर्थः." He may be right.
- P. 465. sr. 3.—दानमृत् नेः. The play upon the word dána should be noticed, making the adjective दानमृत् त्रारतानाम् apply to तेषाम् as well as to मुरिद्वपानाम्. —सुरिद्वपानां सामयोगिर्व शः. Dinakara gives the verse regarding the legend a little differently to Mallinatha. He says "यथा सामयोगिः सामवेदाध्यमकाळोग्पन्न ऐरावणादीनां वंशोष्ट्या प्रमृतः ॥ तथा चोक्तम् ॥ इस्ताम्यां परिगृद्धाथ सप्त सामान्यगापयन् ॥ गायतो ब्रह्मणस्त स्मात् मिस्येन्तुमैतक्षजा इति ॥" The eight elephants referre र्गेरिठ are: "ऐरावनः उरीकः कुमुदाक्षन्तमाः पुष्यदन्तः सावैभू-[भी?]- मः सुप्रतीकश्च दिग्गजाः."
- P. 466. st. 5.—साभुसाधारण &c. This epithet, and also पुरक्षामासः, जेनुः परेषाम् and बन्धुमनः seem to be used simply for the griteration they afford with सा, पुरस्तान्, जय , and बबन्ध respectively.— जयशब्दपूर्वम्, "जय महाराजेतिशब्दपूर्वम्," Dinakara.
- P. 466. sr. 7.— योगप्रभानी न च लक्ष्यते ते, 'nor do I see that you possess the power of Yoga' i. e. supernatural power acquired by the practice of Yoga. Dinakara appears to have read योगप्रवेद्या:, for he says, ''योगप्रवेद्या: प्रकायप्रवेद्यादियोगदाकि:."
- P. 467. st. 8.—आचक्ष्य मला &c. Dinakara: "अथ रिरंसयागमनामिति चैत्तदि नित्याह | विद्यानां" &c.
- P. 467. sr. 9—स्वपदीन्मुखेन = विष्णुपदीन्मुखेन i. e. विष्णुलोक्तगामिना, Râma being identified with Vishņu.
- P. 467. sr. 10.—सीराङ्यवद्धोत्सवया = "सुनृष्मावेन बद्धः स्थिर जन्सवी यस्यास्तया," according to Dinakara.—अभिभूष scil. पूर्वम.
- P. 468. sr. 11.—বিহাণিবলম্মহাব:, 'with hundreds of broken talpas and terraces.' Talpa is a room on the top of a house and atta seems to be here used for attalika or terrace.

P. 468. sr. 12.—नन्दमुखोल्काविचितामिषाभिः 'who seek carrion by [the aid of] the light [emitted] from their wailing mouths.' Dinakara says, "नदद्भ्यो मुखेभ्यो निर्मता उल्का नदन्मुखाल्कास्ताभिविचितम्" &c. The poet refers to the notion that the female jackals when wailing at night emit light from their mouths. Conf. Bhâgavata, Sk. I. Adh. 14. St. 12. Bom. Ed. 'शिवेषोग्रन्तमादित्यमभिरोत्यनलानना," where the scholiast observes शिवा कोट्टी आदित्यमभिरोत्ति उग्रन्म्योभिमुखं कोश्चिति । अनलानना आग्नं मुखेन वमन्ती | Our poet means that there was sound for sound (शिवान नदन्ति मुखानि for कलानि नूपुराणि) and light for light (नूपुररन्नभासः for उल्काः) but the change was inauspicious and lamentable.

P. 469. sr. 13.-कोशान, "कर्णकरुशब्दं करोनीत्यर्थः," Dinakara.

P. 469. sr. 15.—সক্রিয়ন. The poet means that instead of the red dye of the lac applied to the soles of their feet by women reddening the flights of steps as they walked down to the edge of the water, the flights of steps are now reddened with the blood of deer killed by tigers which run down the steps after they have killed and feasted upon them.

P. 471. sr. 18.—न मुछेन्ति, 'are not reflected.'

P. 471. sr. 19.—वन्येः पुलिन्देरिव वानरैः = "वन्यैः द्यवरैः किरातैः सह वानरैः क्रिश्यन्ते | सहिथं इवदाब्दः," Dinakara.

P. 471. sr. 20.—स्नानीयसंसर्गमनापुनन्त, "स्नानीयं स्त्रीणाम झरागादि तत्संसर्ग-मक्रभमानानि," Dinakara.—उपान्तनानीरगृहाणि. The position of सर्यूजलानि can only allow जपान्तनानीरगृहाणि to be construed as a Bahuvrîhi, in the sense of 'on whose banks are huts made of live canes, [now deserted].' Dinakara appears to have read जपान्तनानीरननानि, for he interprets, "लोकाकमणाभानादुपान्ते नीरे रूढवेतसननानि जून्यानि सर्यू-जलानि &c."

P. 472. sr. 22.—कारणमानुषीम्, "रावणादिवधार्थं मानुषीम्," Dinakara.

P. 472. st. 23.— হাটাবেৰ-নিৰ নিৰ্বাৰ, 'disappeared by her body' i. e. disappeared by removing her visible form. হাটাবেৰনা is literally 'the tie of the body,' i. e. the body that ties one down, the body assumed. Conf. সামানৰ-ম[নাহ:] Canto. II. St. 6.

P. 473. sr. 25.—शिनियसाकृता. Vallabha says "ब्राझणेगा दन्ता." It is not perhaps clear why शिनिया: alone were preferred to whom to make a gift of the city. There are more meritorious Brahmans than शिनिया: a gift to whom is productive of greater merit to the donor, such as persons who being able to repeat the Veda, practice the Vaidik rites punctually, and yet, i. e. besides their being शिनिया:, are also acquainted with the sense of the Vaidik texts, which शिनिया: are not generally supposed to do.

P. 474. sr. 27.—वेळां नीयमानः i. e. by means of the tides which drive the waters of the ocean to the shores at the rise of the moon.

P. 474. sr. 28.—विष्णुपदं द्वितीयम्, alluding to the name निविक्रम and the legend of Vâmana founded upon it. "भूभुव: स्वरिति निष्णि पदानि विष्णी:," Vallabha.

P. 476. sr. 33.—तीर्थं तदीये. Dinakara says, "तदीये विन्ध्यसंबन्धिन कर्ण-तीर्थे." It is not clear what तीर्थ is meant here, and whether the तन् in तदीये refers to the Vindhya. The preceding stanza takes Kus'a beyond i. e. to the north of the Vindhya, so that both on that account and because that the Ganges has not to be crossed in crossing that mountain, we must suppose either that the king crossed the Ganges at a place called विन्ध्यतीर्थ or by some such name-probably owing its origin to the vicinity of a branch or off-shoot of the great range of mountains-or that by Ganga the poet means not the main stream but a tributary of that river, rising in the Vindhya. For when any sacred river is called Gangâ, a tributary of that river may easily receive that name from the poet. To interpret तदीये तीर्थे to mean during the crossing of it (= the Ganga,) i. e. while he was crossing it, would involve a tautology, as we already have गङ्गाम्चरतः. There are some who maintain that the king crossed the Ganges near a place called विन्ध्यवासिनी देवी to the south of Benares.

P. 476. sr. 34.—नौजुलितम्. Conf. Dinakara: "वलीधोत्तरणवशादुचलि-

P. 478. sr. 39.—पराध्येप्रतिमागृहायाः. Conf. Dinakara: "श्रेष्ठानि प्रतिमागुहाण पर्यास्तरमाः" &c.—उपोधितैः. The Deccan texts on Vâstu or ceremony of entering a new or repaired dwelling-place do not prescribe that the priests officiating at the ceremony should fast previously to officiating at it. It is likely that our poet refers to a local custom.

P. 478. sr. 40.—कामीन कान्ताहृदयं प्रविश्व. Conf. Vallabla "यथा कार्मी कान्ताहृदयं प्रविश्य अन्यैः शरीरावयवैः . . . . . इन्द्रियगणं यथाई संभावयति." He is probably right.

P. 479. sr. 41.—शालाविधिस्तम्भगतैः. Dinakara reads शालाविधिस्तम्भगतैः, as he comments thus: "शालानामविधः सीमा तत्रत्यस्तम्भे बद्धेः" &c. Vallabha has a different reading, viz. शालागृहस्तम्भगतैः.

P. 480. sr. 44.—अगस्त्यविद्वादयनात्, 'from that side of the equator which is marked by Agastya,' i. e. the South.—हैमवतीम्, ''हिमाद्रिसंबन्धिनीम्,'' Dinakara. हिमस्तिम्="नुषारस्तिम्,'' says the same commentator. हैमवती हिमस्ति ससर्जे, 'sent down a drizzling of frost on the Himâlaya.'

P. 480. sr. 45.—जायापती इन. Conf. Dinakara: "यथा प्रणयकलह-नशासुमान्सताप: स्त्री च कृशा भनति तद्वद्वात्रिदिनसी ग्रीष्मतीनभूतामिस्यर्थः ।"

P. 481. sr. 48.—स्वेदान्विद्ध &c. Conf. Dinakara: "स्वेदेनान्विद्धं संगतं यदार्द्र नखक्षतं तदङ्कश्चिह्न यस्य तादृशे कपोले" &c. But for the drops of perspiration the nail-wound or sore would not be sticky enough to hold the flower.—भूषिष्ठसंदर्शिखम्. Dinakara reads <sup>o</sup>संसृरशिखम्. "संसृराः संलग्ना बद्धाः शिखा यस्य तत्" &c. Vallabha has भूषिष्ठसंदिष्टशिखम्, and his interpretation is "निरन्तर्विजय्नपान्तम् । गळस्थले अतिशयसंजग्न-शिखम्."

P. 481. sr. 49.— धारागृहेषु, 'in houses furnished with artificial showers.' Dinakara explains thus: "जलभारभिरूपलक्षिता गृहा भारागृहा जलपन्तगृहास्तेषु" &c. And Vallabha says, "भारागृहेषु यन्तभारामन्दिरेषु • • • • • • । यन्त्राणि शालभिन्नकाप्रभृतीनि तत्करतलद्वयप्रवृत्ततीयभाराभितेषै [?] प्रीष्मोष्मिनिषेककं भनिनां भाम यन्त्रभारागृहम् ।"

P. 483. sr. 52.—मनोजगन्यम् &c. Translate: 'The time of Summer, that brought together (i. e. mixed into a potion,) the odoriferous piece of mango-blossom, the odoriferous old wine, and the odoriferous fresh pâṭala, [thereby] made amends for all its sins against the tribe of lovers.'

P. 485. sr. 58.—ज्ञानज्ञीयरोबे:. Conf. Dinakara: "अवरोधज्ञान्देन स्त्रियो जन्यन्ते."

P. 487. sr. 63.—रूपावयवीपमानानि = द्वारीरस्य भवयवानामुपमानानि.

P. 487. sr. 64.—उन्कलापै:, "मेघशब्दानुकारिस्त्रीकरतललाडितजलशब्दश्रवण-समनन्तरं हपेवशादुद्भतः कलापे येषां तैः", says Dinakara.—गीतानुगम्, 'following (i. e. beaten in consonance with) their singing.' The ladies beat the water to the music of their voices. They beat the water as they sang. वर्षिव मृदङ्गी वारिमृदङ्गस्तस्य वाद्यम् वारिमृदङ्गस्तस्य

P. 487. sr. 65.—संदप्टवस्तेषु. Conf. Dinakara: "अत्र यद्यपि सामान्येन वस्त्रमभिहितं तथापि चन्द्रप्रकाद्यासाम्यार्थे दुकूलमवसेयम्."

P. 488. sr. 66.—दर्गत्. Both Dinakara and Vallabha read दर्गत्.

P. 488. sr. 67.—च्युनपत्तलेखः, "च्युना नष्टा विशेषकादयो यत्र," Dinakara, who goes on to interpret: "विशेषी कणीद्भंशी मुक्तामयः कणेवेष्टः (he seems to have read oमुक्ताफलकणेवेष्टः) ताटङ्की यत्र."

P. 489. sr. 70.—काञ्चनशृङ्गमुक्तेः, 'ejected through syringes made of gold.' Conf. Dinakara. "काञ्चननिर्मितं यच्छुकं जलकेलियन्तं तस्यैः .....। क्रीडाम्नुयन्ते शृङ्गोस्त्री पर्वताग्रे प्रभुत्वयोदिति वैजयन्ती,'— समातुनिष्यन्द इवादिराजः, 'like the king of mountains washed down by streams containing metallic earth.'

P. 490. sr. 72.—कुम्भयोनेः. See note, Canto IV. St. 21—अविगम्प. See Canto XV. St. 55.

P. 490. sr. 73.—अपीढनेपश्यविधिः. Dinakara reads अपीढनेपश्यविधिम् and explains, "अपीढो नष्टीलंकारविधियस्य तं तादृशं स्वबहुम्" &c. Vallabha, who reads उपीढीनपश्यविधिः, explains thus: "किंभूनीसी | उपीढनेपश्यविधिः आसन्नसंकत्यविधानः प्राप्तालंकारविधानः"

P. 490. sr. 74.—जयश्रियः संवननम्, 'a charm for victory,' i. c. which secured victory to him who carried it. See Canto XV. Sts. 55, 56.

P. 491. sr. 77.—गार्त्सनस्त्रम्, 'a spell presided over by the Great Eagle.' Eagles are the natural enemies of snakes.

P. 492. st. 80.—प्रह्मपनिवेन्धर्षो हि सन्तः 'For the good are not inexorable in their anger towards those that bend themselves before them.' Conf. Dinakara: "यतः सन्तो नम्बेप्यनिवेन्धा इउरहिता रूट् कीपी येषां ने तानृज्ञाः | "—विभूषणप्रस्प्यहारहस्तम्, 'bearing in his hand the ornament that he brought with him to present again to him (Kus'a).'

P. 493. sr. 82.—कार्योन्तरमानुषस्य, "रावणवधादिकार्यार्थे नरस्य &c," Dina-kara.

P. 494. sr. 84.— आजानुनिल्लाभिना. This refers to the notion that it is auspicious to have hands that reach down to the knees.

P. 495. sr. 86.—आध्यो भवान्यजन इत्यनुभाषितारम्, 'who replied, you are my honored relation.' i. e. I accept you as my honored relation. On the word आध्य in this sense, see Uttara Râmacharita, Act IV. एष व: आध्यसंबन्धी &c. अनुभाषितारम् lit. speaking after, i. e. replying, viz. to the request conveyed by the words स्वसारं च यवी-यसीं मे कुमुद्वतीं नाहीस नानुमन्तुम्.

P. 495. st. 87.—माङ्गटयोणीं बळियानि. माङ्गटयबळय means a wristlet intended for an auspicious occasion, as a marriage, as distinguished from one to be used on inauspicious rites, as funeral ceremonies. The Kautuka or thread wristlet should be made of wool.

P. 496. sr. 88.—पञ्चमं तक्षकस्य. Dinakara says, "तक्षकस्य पञ्चमं तक्षकपोत्रस्य पोत्रम्"; and Vallabha, "तं तक्षकस्य पञ्चमं प्रतिपोत्रम्."—पितृवधारि पो: वैननेयान्, 'from the son of Vinata (i. e. Garuda) who had become his enemy on account of the death of his (Garuda's) father.' Conf. Dinakara: "पितु: काञ्यवस्य वसाद्विपुभूताह्रस्ट डान् &."

## CANTO XVII.

- P. 497. sr. 1.—पामिनीपामात् चेतना प्रसाद इत. It is certainly well-known (प्रसिद्ध), as the commentator observes, that with the rise of the dawn the intellectual faculties become clearer (प्रसन्न).
- P. 497. sr. 2.— पिनुमान, 'who was eminent as a son,' i. e. was blessed with a good father.
- P. 497. sr. 3.—কুজৰিয়ানাম. 'of the principal sciences,' i. e. the branches of knowledge that are reckoned as chief, like the Kulaparvatas among mountains, or Kula-patis among Rishis. It does not appear that the sciences here referred to were required by custom to be studied by members of the race (কুল) of Raghu, whence they should be supposed to be styled কুলবিয়া:
- P. 498. sr. 4.—जात्य: Dinakara notices a reading जन्य: for जात्य: and says, "जन्य इति पाठे जन्ये। जनक:"
- P. 498. sr. 5.—दुर्जयम्. Dinakara seems to have read अजय्यम्. He says दैत्यमजय्यनामानमनभीत्.
- P. 498. sr. 6.—कुमुदानन्दम्. Vallabha: " कुमुदानन्दीमस्युभयविशेषणम् | स्वीन्दुकुल्लीद्व(भ?)-योत्पत्तित्वात्."
- P. 498. st. 7.—तथोः scil. मृतयोर्मध्ये.—दिवस्पतेः सिंहासनार्धभाक् , "तदर्थ समरे मृतवात्," Vallabha.
- P. 499. sr. 9.—चतुःस्तम्भप्रतिष्टितम् Dinakara: "चतुर्भिः स्तम्भिर्निम्न्," according to whom उद्वेदि = वेदियुक्तम् Vallabha says उद्वेदि means उद्वृत्त वेदियेत्र तत्.—कल्ययामासुः, "भभिषेकमण्डपकारिभिः कार्यामासुः," Dinakara.—विमानम् = 'a couch,' मञ्चक according to Vallabha, but it appears to be no more than a mandapa, a pavilion supported on four pillars with a raised tapis (वेदि) in it.

P. 499. st. 10.—तत्र i. e. "भिषेषकमण्डपे," Dinakara.—भद्रपीठीप्ये-शितम्, 'after causing him to sit on an auspicious seat.' भद्रपीठ = भद्रासनम् the auspicious or sacred seat. Conf. also हमं च राजतं ताम्नं श्वीरवृक्षमयं च वा भद्रासनं च कर्नव्यं साभेहस्तसमुच्छितम्. Devi Puraņa, Nitimayākha.

P. 499. sr. 11.—अविच्छित्रसंतित Vallabha who reads अविच्छित्रसंतते: explains as "अनवरतजायमानमङ्गळीदयस्य" (तस्य). Dinakara reads and interprets with Mallinatha. The words अविच्छित्रसंति कल्याणसन्बसीयन refer to the notion common even in these days that if music such as is here described (स्निम्बगमीर) should be heard immediately that an act is commenced or a question asked, that act will be attended with prosperity, and the question will be solved in favour of the questioner. Hence it is that music must beat, and is very scrupulously beaten, the moment the marriage garlands are exchanged by the bride and bridegroom, or the birth of a son takes place. At all Râmajayantîs, or celebrations of Râma's birth on the bright ninth of Chaitra, immediately that the preacher comes to treat of the announcement of the birth, exactly at noon, music is beaten. An anxious relation talking or asking in concern regarding the health of his sick friend is assured of cure if music should be heard accidentally the moment he asks or speaks. The poet means that as music was heard the moment that the coronation began, the people inferred that prosperity would attend the king.

P. 500. sr. 12.— अभिन्नपुटान्. Dinakara: "अभिन्नं संदर्ध पत्नवपुटमस्येत्य-भिन्नपुटं मधूकं " अभिन्नपुटः कार्यासी वा भन्नातको वा."—नीराजना-विश्वीन्, "आरात्रिकम्," says Dinakara, who reads नीराजनाविधिम्.—भेज, 'enjoyed, received' from the ministers. Vallabha says, 'मङ्गलाराः त्रिकविधीन् जग्राह."

P. 500. sr. 13.—जैत्रेरथर्नेभि:=जयदाधिभरथर्नेणमन्त्रे:, by means of hymns from the Atharva Veda, that had the power of making him victorious over his enemies—उगचक्रमिरे, 'began,' "proceeded to."—पूर्वम्. Dinakara, unlike Mallinatha, takes पूर्वम् with जैत्रेरथर्निम:

i. e. they first recited those Mantras that were to render him victorious.

P. 500. sr. 15.—प्रवृद्ध इत. Dinakara says, "दक्षिणादानस्य वृद्धिमाम्पम्" He appears to have read प्रवृद्धः for प्रवृद्धः, like Vallabha.

P. 501. sr. 17.—स्नावकेगः. It appears that largesses were given to married Brahmans (स्नावकाः) especially that they might utilize them in the performance of sacrifices, which a Brahman in statu pupillari could not do. Brahmans, that are Brahmachârins cannot receive largesses on their own account, but must make them over to their preceptor.

P. 501. sr 18.—कभैनिवृत्तेः कळे: पक्षाकृता. That is, नस्य कमैभिक्तादितेः फळे: प्रसादिक्यन, 'was kept aside as unnecessary by the fruits obtained by means of his own good deeds.' The fruits of his own good deeds were so great and so many that they made any blessings from the gratified Brahmans superfluous.

P. 501. sr. 19.—बन्धच्छेदम् • • • • • भादिशन् Vallabha quotes the following 'यदुक्तम् । 'युवराजाभिषेके च परराष्ट्रक्रमदेने पुत्रजन्मनि या मोक्षी बद्धस्य च विधीयते.' ''

P. 502. sr. 21.—नेवश्यमहणाय, 'that he might receive ornaments,' i. e. 'that he might be decorated.'

P. 502. st. 22.—प्रसाधकाः="नाविनादयः" according to Dinakara.—नेस्नै:
-"हारकटकादिभिः," Dinakara.—भाइयान &c. 'who had the extremities of his hair somewhat dried by fumigations of incense.' After the bathing or consecration by water poured on his head the prince had his hair dried by fumigations of incense, and these could only dry the ends of the hair, they being the part exposed to them. Dinakara seems to take केशान्त as being equivalent to simple केशः ' स्नेनाइयानाः[नः ?] किचिच्छुङकाः [क्कः ?] केशानामन्तः स्वरूपं यस्य तम्."

P. 502. sr. 24.—भङ्गरागं समापय्य = अनुलेपं विधाय.—पत्तम् = "पत्तलेषाकारं तिलकम्," Vallabha.—मृगनाभिसुगन्धिना, 'perfumed with musk.'

P. 503. sr. 25.—इंसचिहदुक्लगन् 'wearing a garment into which were weven figures of flamingoes.' The इंस is an auspicious bird

like the peacock, and figures of such birds are woven into the borders and ends of cloths to be worn on auspicious occasions, "हंसचि-[बि?]-हं यस्य तादृशं दुक्लं निभनीति, says Dinakara.

P. 503. st. 26.— नेपश्यद्शिनङ्ख्या &c. Translate: 'When he examined his decorations (in i. e. by looking into it), his image shone in the mirror that was made of gold, as does that of the Kalpa tree in the [disc of the] newly risen sun on Mount Meru." The sun rises on Mount Meru, and when it rises ( अदिन: ) it is in a straight line with the horizon and therefore in the position of a mirror, which it would not be when at other points in the heavens. Again the sun when just risen is a red round disc like a golden looking-glass. The use of the word मेरी is that it is a Kalpataru on that mountain only that could have the sun sufficiently near like a looking-glass To a Kalpa on earth, for instance, or elsewhere, the sun (i. e. the disc of the rising sun) would be too far away to serve as a mirror. There is no comparison whatever intended between Atithi's mirror and the Meru. nor is any reference meant to the fact that the mountain is all golden. The Kalpataru is usually described as full of golden ornaments and precious stones. Dinakara agrees with Mallinâtha and comments: " मेरी वर्तमानस्य कल्पवृक्षस्योदिते रवाविव श्राश्मे | कल्पवृक्षस्यापि बहुभूषणतं नवस्य रवेररूणत्वात् सीवर्णदर्पणा-(ण?)-साम्यम । भेरावेव वर्तमानस्य कल्पवृक्षस्य सुर्वे प्रतिविम्तः संभवतीति मेरावित्यभिकप्रयोगः '' Vallabha says, "यथा नगोदिते रवी कव्यवृक्षच्छाया मेरी राजते | सीध्यनेकाभरणाम्बरसंयुक्तः. "

P. 504. st. 29.—Dinakara's commentary on this stanza is as follows:—" शुशु | श्रीवन्सी मङ्गळद्रव्यं लक्ष्मीप्रतिमासळक्षणं चिह्नं यस्य तद्विशालं तेन राज्ञाशिष्टितं मङ्गळभवनं श्रीवन्सचिह्नं वैश्यवं वक्षः कीस्नुभेनेव बभी || द्वेणं पूर्ण-कुम्भं च वृषभयुग्मचामरं (sic.) श्रीवन्सं स्वस्तिकं शङ्खं दीवं चाप्यटमङ्गळामिति." Translate the complet thus:—'And occupied by him the great auspicious hall (i. e. the hall containing auspicious things) shone even as the bosom of Kes'ava, conspicuous with the S'rivatsa by the gem Kaustubha.' मङ्गळायननम् is also to be taken as an ad-

jective qualifying नक्षः, and श्रीन्सलक्षणम् as one qualifying also मङ्गलायनन, the hall.

P. 504. sr. 30—नमों &c. Translate: 'He having attained supreme power [immediately] after boyhood, shone very much even as would the moon who should become full [immediately] after the crescent.' That is, in succeeding to supreme power at once after his boyhood and not having had to pass through the state of a Yuvaraja, he appeared like the moon which should from the crescent be at once full without having had to go through the intermediate phases.—रेखामावात् = रेखामा भावात् = कळामावनात्.

P. 505. sr. 34.—सममेनिधितो गुणै: Dinakara: "गुणै: प्रनापदिभिर्युगपदेनोधित: ", and Vallabha: " अग्न्यदिवृत्तिमतीस्य व्यापरमृक्षद्वा गुणै: सममेनिध्यतः
उदयक्षस्य संपन्न: | तदेव | प्रश्नयोदायीदयो गुणा: उदभवन् इति वाक्यार्थ: |" Fire has
to be involved in smoke before it obtains flames, the sun has to
rise and be gentle before it shines in its splendor, and when it
shines fully it is no longer gentle, nor can fire be smoky if it
is in flames. Not so with Atithi, he obtained all the qualities
at once and possessed them simultaneously.

P. 505, sr. 35.—भन्त्रयु:. Dinakara: "अयोध्या प्रदक्षिणीकुर्वज्ञृता यत्र [यत्र] बस्ताम तत्र तत्र दद्शुरित्यर्थः।"

P. 505. sr. 36.—अयोध्यदिवताः i. e. the gods whos images were worshipped in different temples at Ayodhyâ.

P. 506. sr. 38.—ਭਮਪੋ nom. plur. of ਭਮਪ.

P. 506. sr. 39.—भर्मस्थसख:. Dinakara reads and comments upon भर्मस्थसखा, taking it as a Bahuvrihi. He also notices the reading given in our text.—संश्यक्तियान्. Vallabha reads संश्यक्तियान्, but his explanation of it is not intelligible.

P. 507. sr. 40.—पाकाभिमुखे: विज्ञापनाफर्जे: युयोज, 'conferring on them, the fruits of their requests, which were soon to ripen,' i. e. he granted whatever requests they made, and the orders given that the things be granted were soon carried out. विज्ञापनाफर्जे: is here equivalent to विज्ञापनाफर्जे: which अर्थो: became पक as soon as the

orders of the king were actually carried out. Neither Dinakara nor Vallabha is perhaps very clear. The following are their comments on the stanza. Dinakara: "सुमनसो भाव: सोमनस्यं प्रसादस्तेन कथितरत एव पार्क(?कः) सिद्धि(?किः) सन्मुखैः (? तन्मुखैः) विज्ञापनया साध्यानि फळानि विज्ञापनाफळानि तिर्भृत्यान्योजयति स्म | सुमनसो पृष्पाणां भाव: सोमनस्यं तेन पृष्पसद्भावेन हि फळाना पाकाभिमुख्यं युक्तं | एतेन राज्ञः प्रकृतिरञ्जनमुक्तं ।" Vallabha: "अभिव्यक्तसोमनस्यनिवेदितः . . . . . अगिर्भृतमुखप्रसादकथितेः | अपरं किंभूतैः पाकाभिमुखे: पचेळिमेः | उक्तं च | माकारम् (?नाकारम् ?) जद्गिरसि नेव जहासि काळं दन्ता दशोवयसि (?) नेव [वि] कत्थसे त्वम् । निःश्चन्दवर्भणमिवाम्बुअरस्य राजन् संदृश्यते फळिन एव तव प्रसाद: ।"

P. 507. sr. 42.—सोंभूद्रप्रवतः &c. That is, he undid nothing that he did once, except that he used to restore to their kingdoms his vanquished foes through compassion, even after having removed them himself. Dinakara is evidently wrong in commenting as follows: "शत्रुनुन्मृत्य प्रतिरोययन् भग्नवतीभून् । शत्रुन्यिजयेनेभी राड्यं न दास्यामीत्युक्यापि कृपावशाह त्त्रान् । दस्यापि तेषां दीरास्यं विध्य पुनर्हृत्यानितीयं भग्नवतीभृदिस्यर्थः ।"

P. 508. st. 46.—प्रसाद &c. Dinakara appears to have read differently (perhaps thus: प्रमदाक्षादिरहिते चपलापि स्थापनतः । निकषे हेमरे क्षेत्र श्रीरस्मल्लनपायिनी), for he comments: "प्रमदाः स्लियोक्षी मृगयादयः सप्त तद्रहिते लास्मन्" &c.—िनकषे हेमरे क्षेत्र. The streak left on the surface of a touchstone on which a piece of gold is rubbed is not easily removed. It generally sticks fast to it until it is removed by rubbing the stone with bees' wax. The clearer (प्रसादाभिम्ख) the stone the more difficult it is to remove the streak of gold from it.

P. 509. sr. 48.—शृंदृष्टमभगत्. Dinakara quotes: "राजानश्चारचक्षुप: इति."

P. 509. sr. 50.—सेन्यमानोपि, 'although it was cogitated every day.' The more frequent the consultations on any counsel the greater was the danger of the secrecy being broken. But this was not so with him. सेन is a verb that implies not simply a single act of eating, but involves the idea of eating, taking or

enjoying anything repeatedly and regularly. — गुप्तद्वारः. Dinakara: "गुप्तं संवृतं द्वारं मन्त्रज्ञानेषायभूतमाकारादि यस्य स संव्यमानीपि कदाचित्र प्रकटितः" And Vallabha: ननु अनुदिनं मन्त्रसङ्गात् कचिद्धेद: स्यात् | स राज्ञा मन्त्रः संव्यमानीपि चपास्यमानीपि गुप्तद्वारः सन् न सृच्यते न ज्ञायते.

P. 510. sr. 51.—स्वपन्निय जंजागार. The pun upon the word जंजागार is all that has to be noticed in this line.

P. 510. sr. 53.—भन्यमुखाः, 'which were aimed at [the acquisition of] prosperity.' This epithet should be construed with शालयः also conf. Dinakara: "शालयोपि भन्यं रम्यं मुखे भनं मुख्यं मञ्जयोदि येषां ते तथा | प्रस्येक्षणेन पश्चादिभक्षणरूपात्यपरहिता अभ्यन्तर एव पचन्ति."

P. 511. sr. 55.—कामं प्रकृतिवेराग्यं &c. 'Although he was able to suppress immediately any disaffection of his subjects &c.' It is not clear why Mallinatha departs from the ordinary signification of कामम. Dinakara too interprets कामम् by अन्यर्थम् and construes it with क्षमः. It should be added that Vallabha agrees with Dinakara in his interpretation of कामम्.

P. 512. sr. 58.—मित्राणि, 'his friends' i. e. states and kingdoms that were on friendly terms with him.

P. 513. sr. 62.—सीवराविक:, 'living upon war,' i. e. looking upon war as its principle of life. Dinakara explains, सीवराविक by ''संवर्षिण युद्धेन जीवनीति सीवराविक:.''

P. 514. sr. 63.—शक्तित्रयम् scil. प्रभावतिः The three Powers are: prabháva, utsáha and mantra.—भाषसमित्, 'like iron.' आयस n. is used in the sense of iron, and it is perhaps unnecessary to follow Mallinatha in his explanation of the word.

P. 514. st. 65.— যথান্দ &c. The verse as it stands should be construed according to Mallinatha, viz. by taking শানি to be equivalent to ব, but I should much prefer the reading বে given by two of our Mss. and confirmed by Vallabha. It is not clear what Dinakara read.— যথান বিহামানক &c., 'was made the enjoyer of one-sixth of their earnings respectively by the As'ramas as he was by the different castes.'

P. 515. sr. 68.—भा तीथींदमतीयातम्. Conf. Dinakara..... "दण्डनीतेः फलमा तीथीत् | तीथीं मन्त्रिपुरिक्तिनापत्याद्यद्यद्यकं तत्वर्यन्तमन्यादतं लेभे." And Vallabha: "भा तीथीत् भा प्रवृत्तेः प्रयोगसमक्तलभेव तस्या दण्डनीतेः भप्रतिपातं | भनिष्टं (? भिवनष्टं) निर्विष्ठं फलं • • • माप." The eighteen tirthas referred to by Dinakara and Mallinatha are, according to Chaturdhara, a commentator on the Mahabharata, as follows. He quotes from a Niti S'astra: मन्त्री पुरोह्तिथेव युवराजश्रम्पतिः | पञ्चमी द्वाराजश्र प्रष्टोन्तर्वेशिकस्त्रया | कारागाराधिकारी च द्रव्यसंचयकृत्त्या | कृत्याकृत्येषु चार्यानं नवमी विनियोजकः | प्रवेष्टा नगराध्यक्षः कार्यनिमीणकृत्त्या। धर्मीध्यक्षः सभाध्यक्षो दण्डपालस्त्रिपञ्चमः | बोडशो दुगैपालश्र तथा राष्ट्रान्तपालकः | अर्था-पालकान्तानि तीर्थोन्ययद्वशैव तु |

P. 515. sr. 69.—गरगामिनी, 'that unites herself with a hero.' Dinakara reads वीरकामिनी and interprets, "वीरं कामयते वीरकामिनी."

P. 516. sr. 73 — नयापि i. e. although he did not allow himself to be praised, his fame nevertheless extended itself everywhere, as those who attempted to praise him and were hated for doing so, spread reports that he hated them, because that they praised him, and thereby spread his fame. Conf. Dinakara: स्तुतिमन्तरेण कथं प्रसिद्धिर-स्पाह | तो स्तुति कुवैन्तीति स्तुतिकारिणस्तेभ्ये। द्वेटीति तस्य राज्ञी यद्याः प्रथितम् । अयं स्तुष्यमाचरत्रापि स्तुति न सहत इत्येवं रूपा प्रसिद्धिरासीदिति भावः ।

P. 516. sr. 74.—प्रजाः स्वतन्त्रयां चके. Both Dinakara and Vallabha read वितमसञ्जते, which reading is supprted by two of our own Mss. Certainly the rising sun does not subject the world to his own power, but he frees them from darkness. I should therefore much prefer to read वितमस: for स्वतन्त्रयां .

P. 517. sr. 75.—विपक्षीवि गुणा अन्तरं क्रीभिरे. Dinakara: "तहुणाकर्णने वात्रवीपि समतुष्यित्रत्यर्थः."

P. 517. st. 78.—Dinakara's comment on this stanza is as follows:—"पञ्चमम् । इन्द्रयमनरूणकुनेराणां मुख्यानां दिक्याळानां पराक्रमस्य साम्येन तं नृपं पञ्चममाहुः॥ पृथिव्यादिभूतानां पञ्चानां षष्टं । परमप्रयोजनार्थत्वात् । कुळपर्वतादीनां महेन्द्रादीनामप्टमं भूतारणत्वात् ॥ महेन्द्रो मळयः सद्याः ज्ञाक्तिमानृक्षपर्वतः विन्ध्यक्ष पारि-यात्रश्च सप्तिते कुळपर्वता इति विष्णुपुराणे ।"

P. 518. sr. 81.—पूर्विमिक्षी, 'regarding those first named' i. e. seeing what they, Indra and Yama and Varuna, did.—दण्डोपनतस्य. Conf. Dinakara: 'दण्डोपायेने।पननस्य वज्ञीकृतस्य''.—The metre of the stanza is Mandâkrântâ.

# CANTO XVIII.

P. 519. sr. 1.—नियभान्नगन्द्रान्. Nishadha is a mountain chain said to lie south of the Meru. See Wilson's Vishnu Purana, Bk. II., Cap. 2.

Two of our best Mss. (V1.) omit and two (G. V2.) give the following stanza after St. 1.

तेनोद्ध्वियंण विता प्रजाये किल्पण्यमाणेन ननन्द यूना | मुनृष्टियोगादिन जीवळोक: अस्येन संपत्तिफळात्मकेन || The two Mss. (G. V2.) have also the following commentary on it: उद्दिवियंणातिपराक्रमेणात एव प्रजाये ळोकरक्षणार्थं किल्पण्यमाणेन तेन यूना निष्केन पितानिथिः सुनृष्टियोगात्संपत्तिफळात्मकेन पाकोन्मुखेन सस्येन जीवळोक इव ननन्द जहर्षे. Though Vallabha gives the stanza and also comments upon it, Dinakara, who is generally much more scrupulous and trustworthy, does not comment upon it nor even mention it as a Kshepaka or of spurious origin. And as the unfavourable evidence of even one good Ms. and especially of a commentator is more important in determining the genuineness or spurious origin of any given stanza, I have omitted the stanza in question from the text on the ground that I consider it to be an interpolation.

P. 521. sr. 7.—हिपानामिन पुण्डरीक:. Pundarika is an elephant that stands at the south-east corner of the world.—आहृतपुण्डरीका. Conf. St. 5 Canto IV. and our note thereon. Dinakara seems to have read आहृतपुण्डरीकम्, for his comment is आहृत: पुण्डरीकनामा यज्ञो येन तम्. But prince Pundarika could not have performed the sacrifice Pundarika before his accession to the throne.

P. 522. sr. 10.—विना. Dinakara does not comment upon nor refer to this stanza, though all our Mss. as also Vallabha give it.

P. 524. sr. 15.—जितपारियात्रम. Pâriyatra is a range of mountains to the south of the Meru. See Wilson's Vishņu Purâṇa Bk. II., Cap. 2.

P. 525. sr. 17. —कृता &c. Mallinatha's explanation is not perhaps very satisfactory. Vallabha appears to interpret better when he reads कृत्वायुगनं युगराजमेत and comments upon it thus, "अयुगनमेत षोडरावर्षधरभेत युगराज कृत्वा."—सुखोपराधि &c. 'For the life of kings, resembling the life of those in bonds, is opposed to the enjoyment of pleasures.' Conf. Dinakara: "यतो हेनोरपर द्वस्य" (he seems to have read अपर द्वनस्) "वृत्तिम वर्तनं यत्र नद्राज्ञां वृत्तमानरणं सुखिमकरं । ••••• उक्तं च । परेष्विक्षकार्यो यः कर्माण्यारभते स्वयम् । सीयरुद्ध हनि ख्यातो राजा न सुखभाग्भवेदिति."

P. 527. sr. 22.— अधिक्यः 'having the form of the As'vins,' The As'vins are two Vedic demi-gods represented as young, beautiful, honey-hued, of a golden brillianoy. Conf. Rigveda नू में हनमा शृणुतं युवाना यासिष्टं वर्तिरिधनाविरावत् VII., 67, 10, ता वन्मू दस्ता पुरुशाकनमा प्रत्ता वन्यसा वनसा विवासे. VI., 62, 5, दस्ता हि विश्वमानुषञ्चक्ष्मिः परिदीयथः । वियं जिन्ना मधुवणी शुभः वती VIII., 26, 6.

P. 527. sr. 24.—दिवाम. Subjective genitive, करीर पष्टी.

P. 529. sr. 27—ब्रह्मिष्टम् Dinakara: "ब्राह्मणभक्तम्." And Vallabha, "प्रकृष्टो ( "टम्!) ब्रह्मवान्ब्रह्मिष्ट."

P. 529. sr. 29.—स्पष्टाकृतिः. Dinakara reads सृष्टाकृतिः (= "सृष्टानुकृता ध्याता वा आकृतियेन सः").

P. 530. st. 30.—वंशास्थित तेन वंशकरण संभाज्य, 'making sure the continuance of his family through him the continuer of it' &c. संभाज्य, lit., 'causing to be,' 'causing to stand or exist.'

P. 531. sr. 32.— अजन्मनेकल्पन, 'became free from further regeneration,' lit. 'became one who has no [further] birth.' अजन्मन् is here a bahuvrihi compound.

P. 532. sr. 36.—नवेन्द्रना = नव इन्द्वीस्मस्तन्, 'having the new moon in it.' नवेन्द्र does not mean the moon that has just arisen, but the new moon, or the moon of the first day after the Amavâsyâ.

P. 532. sr. 37.—मोलियरिग्रहान्. Vallabha of all the commentators would appear to explain the stanza best. "स मुदर्शनों मोलियरिग्रहान्कुलामात्यस्तिकरणान् लोकेन पितुरेन तुन्यों भागि संभावितों मेंने." For the connection between the boy-king wearing the crown and his subjects predicting that he will be like his father is not clear, nor would the simile that follows in the next half at all bear upon the first line unless the young prince gets the aid of his ministers to promote his welfare, as does the small cloud that of the eastern wind. It is doubtful, however, whether मोलि can mean कुलामान्य, which is usually, मौल, not मौलि. It is possible that Vallabha may have read मौलगरिग्रहान्. The latter reading is to be preferred. A Jain commentary on Raghuvams'a, obtained from Gujarath, by one who calls himself a slave of the feet of the most learned Vijayânanda (शानिजयानन्दस्रीअरचरणकमलसेनक) actually reads मौलगरिग्रहान् and explains in the manner of Vallabha.

P. 533. sr. 39.— 'Although (कामम्) he could not occupy fully his father's throne, yet being [as it were] multiplied (lit. repeated) as to his bulk by the greatness of his splendour [that was as] yellow as gold, he did [so] occupy it.' Dinakara reads पुनरावितानम् instead of पुनरावृतात्मा, for he explains "वितानमुक्लोचस्तर्यपैन्तं व्याप."

P. 534. sr. 40.—किंचिदिन, 'only a little,' on account of their littleness.

P. 534. sr. 41.—महाराज इति शब्दी युगुजे &c." कोशदण्डजाल्पभावाच मिथ्या-भूत," Dinakara.

P. 535. sr. 43.—िर्वृत्तजाम्बूनदपद्दबन्धे. Dinakara: "निर्वृत्तो निष्पादिती-भिषेककाळयोग्यः काञ्चनपद्दबन्धां यस्य तादृद्यो." And vallabha: रचितस्यमम-यमुकुरबन्धे."

P. 535. sr. 44.—शिरीष &c. Dinakara's reading is शिरीषगुष्पी-पमसीकुमार्थ:.

P. 536. sr. 46.—संजानजड्जेंग, 'as if ashamed,' because she was united with a consort much younger than herself.

P. 537. sr. 49.—पूर्वजन्मान्तर्हृद्यारा:, the end of which had been seen, i. e. which had been gone through or completely studied by him in a former state of existence. The sciences had been studied by the prince in some former birth. But अन्तर may not, after all, have been used to serve any other purpose than that of metre.

P. 538. sr. 52.— प्रतिकृतिरचनागः. Translate: 'Young princesses, brought by the ministers desirous of pure progeny, and more beautiful than their likenesses shown [to him] by the female messengers, superseded the two wives of the young prince already married,' viz. the Royal Glory and the Earth.'

### CANTO XIX.

- P. 540. st. 1.—नेनियम. The name of a celebrated forest of penance, where the great Sauti narrated the Mahabharata to the Rishis, and which according to some of the Puranas is the only spot fit for penance and free from the impurities of this Kali Age.
- P. 540. sr. 2.— মন্তানি: বুই:. 'without aiming at any fruit,' i.e. not with the view of obtaining any thing good on earth, or even enjoyment in the Svarga, but solely without any object—a penance that leads ultimately to coalition of the soul with God.
- P. 541. sr. 3.—प्रसाथितृम्. The play upon this word should be observed. Mallinatha explains it well.
- P. 541. sr. 4.—संनिध्स्य, scil. तम्, to be understood from अधि-कारम् in the preceding half.—कुळोचितमधिकारम् the control over the affairs of his kingdom, which his ancestors were in the habit of exercising.
- P. 541. sr. 5.—कामिनीसहचरस्य &c. Translate: 'Of him, cupidinous, and living in company of women, (each) succeeding festivity richer than its predecessor, superseded [lit. removed] the latter rich [in its preparations], in palaces resounding with the sound of the mridanga.'—भगोहन् The regular form should be भगोहन् which is also met with.
  - P. 542. st. 6.-इन्द्रियाथी: = "स्त्रचन्दनवनितादय:," Dinakara.
- P. 542. sr. 8.—कोमलात्मनखरागरूपितम्. Dinakara reads and comments upon कोमलाग्रनखरागरूपितम्.

P. 543. sr. 10.— পৰিবদ্ধবিদানিবাদি:, because the artificial decorations consisting of the collyrium in the eye and the red paint of the lips was removed by the water thrown by the women at each other.

P. 544. st. 11. - पानभूमिरचनाः. See our note; Canto VII., St. 46.

P. 544. sr. 12— बकुळतुन्यदेश्हिदः. This refers to the notion of the poets that the Bakula tree before it flowers requires that a young woman should rinse her mouth with wine and then throw the rinsing-wine on its trunk. Conf. Dinakara: "बकुळेन तृन्यं दोहदं पानेच्छा यस्य सनृषः स्त्रीभिर्देत्तं मुखासनमपिनत् ॥ बकुळस्तु स्त्रीमुखमद्यरूपेण दोहदेन संस्कारेण पृष्यितो भनति ॥"

P. 545. sr. 14—पार्श्वविष् गुरुषळडजयत्. Conf. Dinakara: "पार्श्वविष् गुरुषु भरतिवद्योपदेशिषु नृपळप्रचित्तत्वादिभिन्यनेत्रहस्तविन्यासादि कमें अतिळङ्कितृमन्यथा कर्नु शीळं यासां ता नर्तेकी: सळडजाश्वकार । अभिनयातिळङ्किनेन गुरवोस्मान् नृपासक-चेतसी जानन्तीति तासां ळडजाभूदिन्यथै: ॥"

P. 545. sr. 15.—पिनन् = "चुम्नन्", Dinakara.

P. 546. st. 16.—नस्य &c. Dinakara comments thus on this stanza: "नवेषु प्रवेमनुषभुक्तेषु क्राम्येष्मभिलपणीयेषु वस्तुषु विषयेषु सिंद्रिन आसिक्तम-तः तस्य राजः सावरणो वेषान्तरेण गुप्तो दृष्ट-(ः?) सिद्धः संधिः संधानं संकेतो येषु ते समागमाः संबन्धाः स्त्रीभिरूपस्य समागय साम्यर्धे भुक्ताः सामिभक्तास्तादृशा विषया येषां ते तादृशाः कृताः ॥ यद्यमुष्मे सर्वेष्यस्माभिः संभोगप्रकाराः प्रदश्यन्ते तहि नवीनका-म्यवस्तासिकमत्त्वादस्मान्विहायान्यामयमभिगन्तेति मत्त्वा स्त्रीभिरशोषविशोषीपपन्नाः संभोग-प्रकारा न दाँद्यता इति भाव: ||''. Vallabha, who reads सावरणदृष्टिसंघय: comments as follows on the stanza: "वक्रभाभि: कान्ताभि: उपसत्य उपेत्य तस्य राज्ञः समागमाः संयोगाः सामिभुक्तविषयाश्चित्ररे अवभुक्तञ्चव्यविविषयाः कृताः । किंभूताः समागमाः सावरणदृष्टिसंचयः निमीिळतनेत्रविषयाः (?) | किंभूतस्य तस्य नवेषु काम्यवस्तुषु सिन्ननः मदनोहीपनवस्तुषु सङ्गपरायणस्य |." Dinakara as well as Vallabha construe उपमृत्य better than Mallinatha does. Dinakara appears to be mistaken like Mallinatha in giving the भागार्थ (purport) of the stanza as he does at the end of his comment. The poet means that while the king, who arranged the preliminary negotiations with new girls sometimes by proxy

and sometimes personally, was in the enjoyment of new pleasures (i. e. in the company of new girls) his old mistresses went up to that place and made his pleasures half-enjoyed, i. e. interrupted him.

P. 547. sr. 19.—भङ्गलीक्षरणसम्मवर्तिकः = " अङ्गलीक्षेदक्षरणेन सम्मा नष्टा वर्तिः खटिका यस्य स" &c., Dinakara.

P. 547. sr. 20.—उत्सविभिच्छलेन (soil. आनाम्य) 'under the pretext of their having to celebrate some festive ceremony,' such as requires the presence of the husband. See the third Act of the play of Vikramorvas'î.

P. 547. sr. 21.—कृतखण्डनव्यथाः. Conf. Dinakara: "कृतियादिता खण्डनव्यथा स्व्यन्तरसङ्गनिष्ठज्ञानजं दुःखं यासा ताः" All the Mss. I have consulted read याभिः in the commentary of Mallinatha though the genitive यासां would seem to be quite necessary.—प्रणयसन्थरः, 'cold in his love,' towards them (the प्रणियन्यः).

P. 548. sr. 23.—दूतिकृतमाभैदिशान:. All our Mss. give the passage अत्र कीवन्तस्यापि द्तीशब्दस्य &c. at the end of Mallinâtha's comment on St. 23. But दूति with short इ is also found in the Dictionary. See besides St. 33 below.

P. 549. sr. 24.— प्राप्त, i. e. by his unconsciously addressing her in sleep by the name of some other girl whom he loved more.

P. 551. sr. 30.— ज्यक्तलक्ष्म, to be taken attributively with परिभोग- मण्डनम्.

P. 552. sr. 31.—अनगस्थितम्, 'excited', not able to show by seriousness that he was going on an errand of a friend; "च-अजम्" says Dinakara.

P. 552. sr. 32.—कण्डसूत्रम् Conf. the following definition quoted by Dinakara: " उक्तं च | यन्तुर्वते वक्षसि वक्षभस्य स्तनाभिषातं निविडोपगृहम्। परिश्रमार्थे ज्ञानकैविद्यासनकण्डसुत्रं प्रवहित सन्त इति."

P. 553. sr. 33.—चारद्तिकथितम्, not 'who had been invited through female messengers' ("per nuntias invitatus," Stenzler), but 'who was [detected and] reported by their female servants employed as spies.'

P. 553. sr. 35.—विजिसनयनाः Dinakara, who reads व्यळेकियन् instead of व्यळोभयन् has the following note: "अधरोहसंसर्गमन्तरेण वेणुवी-णावादनं न घटते | ते चानेन दन्तनखक्षता अतस्तद्वादने प्राप्तदुखाः स्त्रियो यक्षनेत्रैरेनमा-ळोकियतेति भावः ।"

P. 554. sr. 37.—कृत्रिमादिषु = "क्रीडापर्वतेषु," Dinakara, and "क्रीडारीकेषु," according to Vallabha.

P. 557. sr. 45.—मोक्तिकप्रियतचार भूषणे: Pearls were used in large quantities in summer-clothes, and summer-ornaments, on account of their cooling effect on the body.

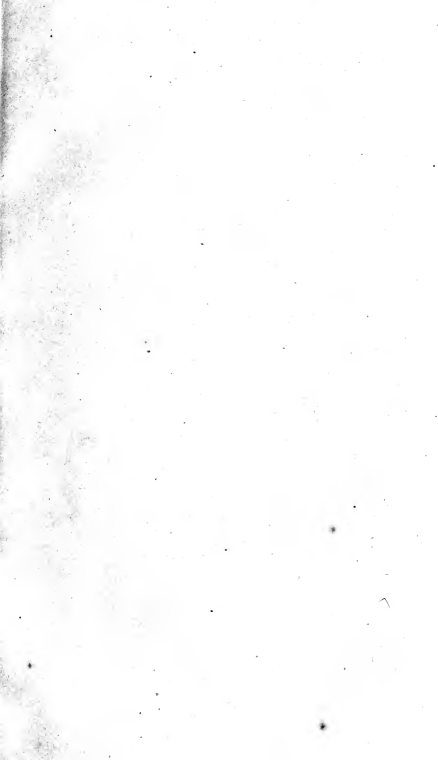
P. 558. sr. 47.—भनञ्जवाहितः. Dinakara appears to have read °माहितः, for he explains, "काममाहितः स नृपः" &c.—आत्मलक्षणनिवेदितान्. Dinakara merely says "पुष्पादिचिद्रेन निवेदितान्."

P. 558. sr. 48.—বস্তমা হব বৰুম. The propriety of the simile appears to be that the king was as gradually consumed as is the moon in the dark half of the lunar month. As for the story of Daksha's curse upon the moon, see Mahâbharata, Gadâparva, Adh. 35, Sts. 43 fgg. Bombay Ed.

P. 569. sr. 52.—अवराङ्किनी: प्रजा:. Conf. Dinakara: " मृत इत्ययं पापं श्रांसन्तीति (his reading appears to have been अवश्रांसिनीः) तारुशी:."

P. 562. sr. 57. — भागाय. Construe with द्याना.





#### CANTO XIV.

- G. °रसीपलम्भात् for °मुखी-पलम्भात्; V₂. मुखस्पर्शिमुखोपलम्भा-त्.
- 4. V1. अकारयेताम् for अकामयेताम्.
  —V2. ° शस्त्रयातान्.—V2. reads
  the last three pâdas thus: श्रि[?स्थि?] रप्रस्टानिय वत्सललात् |
  आद्रीनियाङ्गे सदयं स्पृश्चन्त्यी भूयस्त्यीर्जन्म समर्थयेताम् ||
- $5.~V_1.~V_2.$  जदाहरन्ती for जदीरयन्ती.  $10.V_1.$  स मीजिरक्षी  $^\circ;V_2.$ सपीररक्षी  $^\circ$ .

Also Dinakara.—G. V1. V2. °हरिनिश्रसेन्यः. Also Vallabha and Dinakara.—G.V1. Vallabha and Dinakara, °पोरवर्गाम. V2.°आनन्दितराजमार्गम.

- 11. V1. प्रसिद्ध: for प्रवृद्ध:. Vallabha, प्रवृत्त:.
- V1. °ध्वराजिः.—V2. रघूत्तमेन.
   —V1. Dinakara. वायुवशात्.—G.
   नुन्ना for भिन्ना.
- 13. G. V1. विमानवातायन °.
- 17. V1. तथैव for तथा च.
- 18. G. V1. V2. आदधान: Also Vallabha and Dinakara.
- 21. G. V1. V2. समम् for समाम्.— V2. Dinakara, वनवासदुःखम्. 24. V2. उपस्थितम्.

- 25. G. Vallabha इन्द्रियार्थम् G. V2. सुखीनभूतु:. Also Vallabha.
- 28. V<sub>2</sub>. दष्टनीवारफलानि. Also Vallabha.—V<sub>2</sub>. समृद्धवैखानस °.
- 32. V2. वृत्तम् for सर्वम्.
- 34. G. अपेक्षे. V1. V2. उपेक्षे; also Vallabha and Dinakara.—G. V1. V2. संत्यज्ञाम. And Vallabha. But Dinakara with us.
- 36. V2. महीजा: for हतीजा:.
- 38. G. स्तम्भम् for स्थाणुम्.
- 40. G. V1. V2. मलने निरूपिता. So also Vallabha. As for Dinakara, see Notes.
- 42. V2. निर्मतवाच्यज्ञाल्यान्. Also Vallabha. Dinakara with us.
- 45. V1. Vallabha दौहद °.
- 46. G. V1. V2. निदेशान्, also Vallabha.—V2. and Dina-kara, विश्वद्भम्; for विषद्धन्.—V2. Vallabha, नु for हि.
- 48. V1. V2. रुचिरप्रदेशान्.
- 49. G. V2. जुगीप for जुगूह. Also Vallabha and Dinakara.— प्रियचुम्बनेन, V1. प्रियचन्दनेन.
- 50. G. V1. Vallabha दुर्निमित्ती-पगमान्.-V1. 'मुखार्थिन्दम्.

- 51. G. V1. गुरोनिंदेशाइयिनाम् Vallabha, भ्त्रातुर्निदेशाह्यताम्.-V1. न्यवार्यत .-- V1. उद्भनवीचि °.
- $52. V_1$ . रथात्सुमन्त्रप्रतिपन्नवाहात्.  $V_2$ . °प्रतिपन्न ° for °निगृहीत °.
- 54. V1. अभिपङ्गानल°.
- $55. V_2$ . इत्थम् for इति.
- 57. G. दु:कृतिनम् Also Vallabha.
- 58. G. V1. V2. and Vallabha and Dinakara रामावरजः स सीताम्. — V2. भ्त्रानृनिदेश °. — G. रूक्षम्, V1. राक्षम्.
- 59. V2. वत्स for सीम्य. Also Vallabha.
- 60. G. V1. V2. विज्ञापये:. Also Vallabha and Dinakara.
- 61. V1. ते for तत.
- 63. G. V1. V2. त्वय्यास्पदम्. Vllabha and Dinakara.-G. V1. Vallabha तयानुरोषात्. V2. तया तु रोषात्.—G. भुवने.
- 64. G. V1. V2. अन्यम् for अन्याम्. Also Vallabha and Dinakara.-V2. वर्तमाने for दीप्यमाने.
- 65. V1. अपेक्षाम्.
- 66. G. V1. V2. सूर्यनिबद्ध °. Also Vallabha.-- V1. तथा यथा मे. Also Vallabha.
- 67. V1. वणीश्रमरक्षणम्. Also Vallabha.
- 68. V<sub>1</sub>. व्यया for वि**प्ना.**
- 69. VI. नृत्तम्.—G. अन्यर्थम् for

- अत्यन्तम् Perhaps also Dinakara.
- 71. G. सीता प्रजापात्.—V1. दीहदािज-酥°.—G. V1. V2. Vallabha, दत्ता for दाश्वान्. But Dinakara distinctly with us.
- 74. G. V1. तवेन्द्रकीर्तिः. Also Vallabha.-G. पिनुदेवतानाम्.
- 77. G. V1. V2. काले यदकृष्टरीहि for बाजियमकृष्टरोहि. Also Vallabha. But Dinakara with us.
- 79. V1. अनुग्रहं प्रत्यभिनन्दिनीम्.—  $V_2$ . शान्तमुखीम् for शान्तमृगम्.
- $80. V_2.$  समागमप्रीतिषु.
- 81. V2. विभेजुः for वितेष्ट:.
- 82. G. विबुधातिथिभ्यः. Also Vallabha. V1. V2. Dinakara निनि-धातिथिभ्य:.
- 83. G. V1. V2. °पारिदेवितान्तम्. Also Dinakara.
- 84. G. V2. सपदि प्रबाष्य: for सहसा सनाज्यः. Vallabha. सपदि सनाष्यः. Dinakara comments upon a similar reading : "सपदि तच्छ्व-णक्षणमेव • • • • • • इताश्रुरासीत्."
- 85. V1. °साधारणयोगम्.
- 86. V1. V2. तस्यैकभायाम्. Also Vallabha and Dinakara.— G. V1. V2. रेमे for रेजे. Also Vallabha.
- 87. V1. V2. दुवीरव्यथमपि for दुवार कथमपि. Also Vallabha and Dinakara.

#### CANTO XV.

- 1. V₂. कोवलम्.
- G. V<sub>1</sub>. धर्मसंरक्षणार्थाय. V<sub>2</sub>. धर्म-संरक्षणायैव.—V<sub>1</sub>. प्रस्थानम् for प्रवृत्तिः.
- V1. V2. रामादेशादनुपदं सेनाङ्गं तस्य सिद्धये. So also Vallabha and perhaps Dinakara too.
- 10. V1. बदतो for तपताम्; V2. गच्छनमातेमता वर: for the second pâda.
- 11. G. V₂. <sup>०</sup> जस्कीर्णमृगे, V1. ° जस्कर्ण-मृगे.
- 12. V1. V2. श्रान्तवहनम्.—G. V1. V2. विषयप्रतिपत्तिभिः. Also Vallabha and Dinakara.
- 13. G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. संरज्ञा. Also Vallabha.
- 17. V2. हरीय सांयुगीनी हि.
- 18. G. V1. आलोक्प for भालक्ष.
  Also Vallabha.—G. V1. V2.
  वेतनम् for भोजनम्. Also Vallabha.
- 20. V1. ज्ञाकलीकृतम्.
- 21. G. स्वस्य for तस्य.—V1. निज्ञानं स्वस्य शूलस्य रक्षस्तं च महोपलम् for the first half. V2. विश्वानं स्वस्य शूलस्य रक्षस्तस्मे महोपलम्.

- Vallabha and Dinakara with V2.
- 22. G. V1. and Vallabha सिक-ताम्योपि हि पराम् for the third pada; V2. सिकतार्घोदपि.
- 23. G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. तमुपाद्रवदुद्यम्य for the first pâda; G. दक्षिणं दीर्नि= शाचरः, and V<sub>1</sub>. राक्षसो दक्षिणं करम्, V<sub>2</sub>. दोषं रक्षीथ दक्षिणम्, for the second.
- 24. G. V<sub>1</sub>. Vallabha, হারা: for হার:.
- 26. G. Vi. वारम् for वीर:.
- 28. G. V1. V2. Vallabha पुरम् for पुरीम्.
- 29. Dinakara and Vallabha या सीराड्य o for सा सीराड्य. o—V1. पारसमृद्धिभि:,—G. V1. V2. विनिवे- शिता for उपनिवेशिता. Also Vallabha.
- 30. G. Vallabha and Dinakara स वेणीमिन for प्रवेणीमिन;  $V_1$ . हेम- पङ्किमधीं भूमेः स वेणीमिन विपिये;  $V_2$ . हेमपङ्किमतीं भूमेः स वेणीमिन विपिये.
- 31. G. V1. V2. Vallabha अथ for अगि.—V1. मन्त्रवित्.
- 33. G. V1. किनः प्रथम °.

- 34. G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. all omit the stanza from their text, but give the commentary of Mallinatha on it. Vallabha and Dinakara also omit it.
- 36. V1. निदधत् for निदधे.
- 37. G. V<sub>2</sub>. Vallabha निस्पन्द °, V<sub>1</sub>. निष्पन्द °.
- 38. G. नतः and V2. कृती, and Dinakara नजी, for नशी.—G.V1. V2. अधिगीरनमीक्षितः for the fourth pâda. Also Vallabha. Perhaps Dinakara also, who has, "सादरं दृष्टः."
- 41. G. V1. V2. प्रख्यापिष्यत: for प्रस्पर्पिष्यत:. Also Vallabha.
- 42. G. V1. A2. Vallabha पुत्रम् for शिशुम्.—G. V1. Vallabha शय्यायाः for शय्यास्थम्.
- 43. V1. दशरथादनु for दशरथाच्युता.
- 45. V2. वैवस्त्रताज्ञियांसया.
- 46. G. V1. Vallabha मस्थितश्च for प्रस्थितः सः.—G. V2. Vallabha पुरश्चास्य for पुरस्तस्य.
- 48. V2. विमृध्यन् for विनेष्यन्.—V1. V2. Vallabha <sup>०</sup>निःकम्पकेतुना.
- 49. G. V<sub>1</sub>. <sup>o</sup> शाखाविलम्बिनम् .—V<sub>2</sub>. Vallabha इश्वाकुः.
- 52. G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. Vallabha ड्योनि:- कणाहत<sup>2</sup>.
- 54. V2. मार्गे संदर्शितात्मना.

- 55. G. V2. Vallabha ° नि: कयम्.
- 57. V2. पुत्रसमन्यितः 61. G. V2. Vallabha अनन्यजाने-
- परियासीत्सेत जाया हिरण्मया. V1. भनन्यजानेस्तस्यासीत्सेत जाया हिर-ण्मयी.
- 63. G. V1. V2. Vallabha गुरूनी-दिनी.
- 66. G. V1. Vallabha हिमानिस्पन्दि .
- 67. G. V1. V2. तयोश्च सा. Also Vallabha.—G. वीक्षापन्ना and V1. Vallabha वीक्ष्यापन्ना and V2. विस्मयेन, for नाक्षिकस्पम्.
- 68. V1. Vallabha प्रीतिदानेन.
- 69. G. V1. V2. Vallabha and Dinakara. गेथे केन विनीती वा कस्य चेथं कवे: कृति: for the first half.
- 70. G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. Vallabha दूरी-कृत्यात्मनः.
- 71. V<sub>1</sub>. Vallabha रामस्य. Vallabha has तवात्मजो and Dinakara appears to have read the same.
- 74. V1. शिष्पराह्याययामास.
- 75. G. V1. संनिमन्त्य for संनिपात्य.
- 76. G. V<sub>2</sub>. Vallabha सह for अथ.—V<sub>1</sub>. °संस्कारवत्येव पुत्राभ्यामथ सा तथा.
- 78. G. तस्थुरबोमुखाः सर्वे, V1. तस्थुरवाङ्गुखाः सर्वे, V2. Vallabha तस्थुर्द्वीमुखाः सर्वे.

- 82. G. तनः for भनः.
- 83. V<sub>2</sub>. सिंहासनिनपादिनी.—G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. समुद्रवसना. Also Vallabha and Dinakara.
- 84. V2. भर्तीर प्रहितेक्षणाम् .
- 85. V1. V2. Vallabha and Dinakara रसायाम् for घरायाम् .
- 87. G.  $V_1$ . Vallabha and Dinakara युधाजितस्य for युधाजितश्च.—  $V_2$ . दिष्टप्रभावाय.
- 88. V1. आयुधान्.
- 92. G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. Vallabha and Dinakara मुनिवेषेण for मुनिवेषोथ. 93. V<sub>2</sub>. दिवसाराहुम् .

- 97. G. V1. श्रावन्यां च सताम्; V2. सरावन्याम्. Vallabha has श्राव-स्त्याम्. Dinakara's comment is: " ळवाख्यपुत्रं श्रुतवन्यां (sic.) च निवेद्द्य &c."
- 99. G. V₂. वृत्तज्ञाः and V₁. वत्मेज्ञाः for चित्तज्ञाः.
- 101. V2. विमद: for संमद:
- 102. V1. त्रिदशीभूनपौरार्थम्.
- 103. G. Vallabha and Dinakara दशमुखभगाच्छिदि कार्यम् .— G. V2. Vallabha and Dinakara सप्तजीकप्र?.

#### CANTO XVI.

- 6. V2. तां सोनपोढा ofor अथानपोढा o.
- G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. विद्यार्णतन्त्रो गृहसंनि-वेद्याः. Also Vallabha.—V<sub>2</sub>. अर्थ-निमग्न °.
- 12. V2. ब्नलन्मुखोल्काविचिन °.
- 13. G. ॰ धीरध्वनितासगच्छत् .— $V_2$ . दीर्धिकास्. Also Dinakara.
- 15. V<sub>2</sub>. चरणाङ्गरागान्.—G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. मे for अद्य. Also Vallabha.
- 20. G. V1. ° त्पपसराः. Also Vallabha.

- 21. V2. सरयूतटानि.
- $27. \ G. \ V_1. \ V_2. \ शश्चिनोद्भतेन.$
- 28.  $V_2$ . ॰पर्याप्तवती विसोदुम् .
- 29. G. जङ्गच्छमाना for उद्यच्छ?.—  $V_2$ . सामस्यपदम् .
- 31. G. V2. मार्गेषिणी सा. Also Vallabha.—G. and Vallabha and Dinakara. विन्ध्येषु, and V1. V2. विन्ध्यस्य.
- 34. V2. सोक्रसितम् for नीलुलितम्.

- 35. V1. तीरम् for कूलम् . Also Vallabha.
- 36. V<sub>2</sub>, °वनान्तवातः. Also Vallabha.
- 38.  $V_1$ . तथाविश्वाम् for तथागताम्.
- 39. G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. निवर्तयामास. Also Vallabha.
- 40. G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. गृहिस्तदीयै: for यथाप्रधानम्. Also Vallabha.
- G. शालागृहैः स्तमगतिश्व नागैः,
   V1. V2. and Vallabha शाला गृहस्तमगतिश्व नागैः.—V2. विपाणि स्थपण्येः.
- $42. V_2$ . अधिरोहितायाम्.
- 43. G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. निश्वासहाय °. Also Vallabha.
- 46 V2. व्यमुञ्जदम्भ:.
- 47. G. °कुङ्ग लेषु. Also Vallabha. —V2. ज्ञान्याम् for संख्याम्.
- 48. V2. संबद्धभूयिष्टशिखम्. Vallabha has भूयिष्टसंदिप्टशिखम्.
- 49. V2. रसेन सिक्तान्.
- 51. V1. V2. रुरुचे for शुशुभे.
- 52. V2. पुराणसीनुम्. Also Vallabha and Dinakara.
- 55. G. Vallabha विहतीपकार्याम्.
- 56. V1. विवग्रहंसा [?], Vallabha विलग्नहंसा.

- 57. G. V1. V2. परस्पाञ्चित्त्वन-त्वराणाम्. Also Vallabha; perhaps also Dinakara.
- 62. V2. करास्काञन °.
- 64. V<sub>2</sub>. मूर्छत्यनुरक्तम् for संमूर्छिति रक्तम्.
- 65. G. °तुब्याः for °कब्याः.—Vi. रसना °. Also Vallabha.
- 66. V1. Vallabha °दण्डभाराः for °वारिभाराः.—G. V1. Vallabha and Dinakara. हर्षीत् for दर्गत्.
- G. V<sub>I</sub>. मुक्ताफलजालशोभ:.—
   V<sub>I</sub>. वेश:.
- 68. G. विजोजमान्यः. Also Vallabha and Dinakara.—G. VI. जम्रोज्जृत . Also Vallabha and Dinakara.
- 69. G. V2. Vallabha नृषेणाधिगताः, V1. नृषेणाभिगताः.—V1. प्राधीनमयूर्ष किमुतेनद्र नीलम्.
- 70. G. Vi. V2. Vallabha and Dinakara °शृङ्गसंस्थैः.—G. °निस्यन्दः, V1. °निष्यन्दः, V2. Vallabha °निस्यन्दः.
- $73. V_2.$  ॰ नेपध्यविधिम् . .
- 74. G. V<sub>2</sub>. संजननम् for संवननम्.— G. V<sub>1</sub>. Vallabha वीरः for धीरः.
- V1. Vallabha and Dinakara °मुखप्रसादम्, V2. °मुखारविन्दम्.
- 78. G. V1. V2. भिन्दन् for निन्नन्. 81. V1. Vallabha आज्ञु विद्वान् for
  - अस्त °, and V2. अङ्गुरावद्विदिता.

83. G. V1. V2. हदात् for जनात्. Vallabha has भौत्यातिकं ड्योतिरित.

84. G. V2. Vallabha ° धातळेखा °.

85. V2. निजापराधम्.

86. G. V1. उपचिताभरण:, and V2.

डपहिनाभरण:, for डपहृताभरण:.— G. V1. Vallabha. अभिभाषि-नारम्.

88. G. V1. विषयरियोः, V2. अहि-्कुळरियोः.

#### CANTO XVII.

- 5. G. V1. सहायिकम्.
- 7. G. Vallabha जातांत्राभाजिनी.
- 9. V2. वितानम् for विमानम्.
- 11. V1. Vallabha °संततेः.
- 12. G. °वृद्धप्रयुक्ताश्च, V2. Vallabha °वृद्धप्रयुक्तान्स:, for °वृद्धिः प्रयुक्तान्स:.
- 15. G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. Vallabha प्रवृष्ट: for प्रवृद्ध:.—V<sub>1</sub>. चानकै: for सार्हि:.
- 17. G. V1. Vallabha याव तेषाम् and V2. यावदेषाम् for यावतेषाम्.
- G. V1. V2. Vallabha and Dinakara उदीरयन् for उदे-रयन्.—18. G. V1. कर्मनिर्वृत्त्री.
- 21. G. Vi. Vallabba and Dinakara कक्षान्तरन्यस्तम्.
- 23. G. V1. Vallabha and Dinakara नस्य for नेस्य.-G. V1. Vallabha मुक्तागुणानद्वम्.--V2. Vallabha and Dinakara

- अभ्यन्तरस्रजम् for अन्तर्गतस्रजम्.  $-V_2$ .  $^{\circ}$ मण्डलविंधना.
- 25. V2. °चिह्नदुक्लभृत्.
- 26. V1. V2. विरराज नवे सूर्थे. Also Vallabha.
- 28. Vi. Vallabha. महीभुजाम् .
- 29. V1. मण्डलायतनम्.
- 30. G. V1. V2. Vallahha अविरा-ड्यम्.—V2. लेखाभावात्.
- 31. V1. Vallabha and Dinakara °पूर्वीभिभाषणम्.
- $32. V_2$ . नागेनामिततेजसा.
- 33. V1. °वियोगोऽमा.—V1. हृतः.
- 34. G. V1. V2. Vallabha शिखा for शिखा:.—V1. तेजसी वृत्तिम्.
- V1. ° विज्ञादम्.—G. V1. V2.
   Vallabha इवोडुपम् for इव भ्रुवम्.
- 37. G. V2. जलप्रुना.
- 39. V1. Vallabha संशयच्छेदान्; V2. Dinakara संशयच्छेता.

- 41. G. V1. तास्मिश्च for तस्मिस्तु.
- 42. G. Vallabha उन्खाय for उद्भृत्य.
- $43.\ V_1.\$  जिस्सिषिचु: for जिस्सिषिचे.  $V_2.\$  Vallabha न चास्योत्सिषिचु:.
- 45. V1. सदा for यत:.
- 46. G. V1. V2. Vallabha प्रसाद-मुमुखे.—G. V1. Vallabha हेम-लेखेन.
- 48. G. V<sub>1</sub>. राज्ञाम् for राज्ञ:.—V<sub>1</sub>. नभस्येव for व्यभ्तस्येव.
- 49. V<sub>1</sub>. Vallabha <sup>o</sup>विभागेन.—V<sub>1</sub>. महीभृताम्.
- 51. V1. यथाकालस्त्रपन्नपि.
- 54.  $V_1$ . प्रवृत्तेन for प्रवृते.— $V_2$ . Vallabha नदीमुखेनेव.
- 56. V1. दवीनलः.
- 59. G. V<sub>2</sub>. ययावरीन्विज्ञाष्टक्षेत्; Vi. and Vallabha ययावरि विज्ञाष्टक्षेत् [विज्ञाष्टक्षेत्?]
- 60. G. Vi. V₂. कोञान् for कोञ्चेन. Also Vallabha and Dinakara. —G. V₂. अभिगम्यते for अभिनन्द्य-ते. Also Vallabha.
- 61. V2. रन्ध्रे च for रन्ध्रेषु.—G. V1. V2. द्विषाम् for रिपून्. And also Vallabha and Dinakara.
- 62. G. विनृसंबिधितः.—V1. सांपरायणः for सांपरायिकः.
- 64. V2. स्वैरं साथीः.—G. V1. V2. तदीयेषु for स्वकीयेषु. Also Vallabha and Dinakara.

- 65. V1. V2. वर्णीरव for वर्णेरापि. Also Vallabha.
- 68. G. V1. V2. दण्डनीतिम् for राजनीतिम्. Also Vallabha and Dinakara.
- 69. G. V1. V2. °कामिनी for °गामिनी. Also Vallabha and Dinakara.
- 70. V<sub>2</sub>. आसीत् for प्राय:.—G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. गन्धभग्नान्य° for गन्धभि-न्नान्य°. Also Vallabha and Dinakara.
- 71. G. V1. V2. Vallabha and Dinakara मृद्धी for मृद्धी.—G. V1. V2. न ययी ताविव क्षयम् for the fourth pâda.
- 72. G. V1. V2. जना: for सन्त:.— अत्यर्थमहत: for अत्यर्थ महतः.—V2. अथिषु for अथिन: Vallabha reads अथिनाम्.
- 73. G. V1. V2. पप्रधे for वृत्ते. Also Vallabha.
- 74. V2. दर्शने निम्नन्. Also Vallabha—G. सरज्जयां and V1. V2. and Vallabha वितमसः for स्वत्रयां.
- 75. V2. गभस्तयः for अगतयः.
- 76.  $V_2$ . यदि for यदि  $-V_2$ . अश्व- मेश्वर्यम्.  $-V_2$ . अर्थाये for अर्थमेव.
- 77 G. Vi. and Vallabha राजा राजाम्.
- 81. G. Vi. and Vallabha বুরিনবৃদ্ধিন্

#### CANTO XVIII.

- G. &. V2. Give the following stanza between स नैयभस्य &c. and शब्दादि &c. V1. omits it:— तैनीरुकार्येण पिना प्रजाये कव्यिष्यमान्येन ननन्द यूना | सुदृष्टियोगादिय जीवजीक: सस्येन संगत्तिकजात्मकेन.

  Vallabha gives it, but Dinakara omits it. See Notes.
- 6. V1. Vallabha तास्मन् for तस्मै.— V1. V2. Vallabha तस्प्रभवः for तस्प्रभवे,—V1. अजर्थे for अजर्थेम्.— V2. मनः for पुनः.
- 7. V2. आहितपुण्डरीकम्.
- 8.  $V_2$ . °विधानदत्तम्.—G.  $V_1$ .  $V_2$ . क्षामतनुः for क्षान्तनरः.
- 10. G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. Vallabha भिक्रव -स्केन for आसजनस्तेलन.
- 13. V1. V2. अन्धव्यसनैः.
- 16. G. ज्ञिलापाट of for ज्ञिलापह o.
- G. V<sub>1</sub>. Vallabha वार्च दिरा-ज्ञामुगरू दृवनम्. V<sub>2</sub>. ० उपर दृवन.
- 19. G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. Vallabha भासीत्सुतः for सुनीभवत्.—V<sub>2</sub>. <sup>०</sup>नाभनुत्यः.
- 20. V2. तस्यासनाः for तदात्मनः. G. V1. V2. वज्ञनाभः for वज्ज्याभः.
- 21. V2. विस्मन्यते स्वः मुक्कतीपळव्यम्

- -G. V<sub>1</sub>. खण्डनम् for शङ्खणम्. Vallabha षण्डनम्.
- 22. V1. अश्रक्ष:.--G. V1. ध्युषिता-श्रम्.
- 23. G. विश्वमुखी विज्ञ , and Vi. Vallabha विश्वसमी विज्ञ , and V<sub>2</sub>. विष्णुसमी विज्ञ , for विश्वमही विज्ञ , G. V<sub>2</sub>. Vallabha विश्वमही , and Vi. विश्वमृज:, for विश्वसम्बः
- 24. V2. मुजाने for स जाने.
- 27. G. V1. V2. Vallabha बडा-भूषाम्.
- 28. G. V<sub>1</sub>. V<sub>2</sub>. Vallabha and Dinakara विषेडाम्.—G. V<sub>1</sub>. शासनाङ्कम्.—V<sub>2</sub>. अज्ञाकुज्ञास्य:.
- 29. G. V<sub>1</sub>. Vallabha and Dinakara स्प्राकृतिः.
- 30. G. वंशभरेण.—G. अप: स्पृशन्, V1. अपस्पृशन्,—V1. V2. Vallabha and Dinakara निषु शा-न्तिभाप for निदशत्माप.
- 31. V1. V2. Vallabha पद्मरागम् for पुष्परागम्.—G. पुष्पाम्.—G. V1. V2. Vallabha and Dinakara यरिमन् for नस्मिन्.

- 33. G. V2. Vallabha नत्म्भयम्.—
  G. Vallabha भुनीपमयम्.—G.
  Vallabha भुनसंधिमुनी.—V1. सत्यसंधि:.—G. V1. V2. Vallabha
  नृपाणाम् for अरीणाम्.
- 35. V1. तमेकपुत्रम् for ऐकमत्यात्.
- 36. G. Vi. V2. and Vallabha কুল্ল ত °.
- 38. G. V1. V2. Vallabha and Dinakara. यन्तम् for यान्तम्.— G. V1. Vallabha and Dinakara °ळिन्तित्वैकायम्, V2. °ळ- न्वितमध्यदेशम्.
- 39. G. Vi. V2. Vallabha and Dinakara. पुनरावितानम् for पुनरावृतानमा.
- 41. G. प्रयुक्तः for प्रतीतः; Vallabha प्रसिद्धः.
- 42. V<sub>2</sub>. **उच**रितीपि वाद: for उचरिती। विवाद:
- 43. G. Vi. নিৰুব °. Also Vallabha.

- 44. V2. °पुट्रोपससी °. Also Vallabha and Dinakara.
- 44. G. V1. °गुर्वामथ चानुभावात्. V2. °गुर्वामिष चानुभावात्. Also Vallabha.—G. V1. विभरचिकार. Also Vallabha.
- 45. G. V2. तानिक्षतीज्ञ: श्रुनवृद्धयी-गान्फलान्युपायुङ्क &c. and V1. तानन्फलानि श्रुनवृद्धयोगावृद्धान्युपायुङ्क &c. Vallabha तानन्फलानि श्रुनवृ-द्धयोगात्पक्कान्युपायुङ्क.
- 46. G. V1. Vallabha and Dinakara <sup>०</sup>निवेशभागान्.—V2. उपेक्ष-माणा for उदीक्षमाणा.
- 48. G. देग:.
- 50.  $V_2$ . किंचिदियोत्तरा**ङ्ग**म्.— $V_2$ . अ-स्त्रेषु विनीयमानः.
- 51. G. V2. नैत्रनिवें शपेयम्. Also Vallabha and Dinakara. The latter, "स्त्रीणां नैत्रीनिर्देशन विस्तारे- ण पेयं पानुं योग्यम्."—G. V1. Vallabha. रागवन्ति .

## CANTO XIX.

- 1. V2. सुतवताम् for श्रुतवताम्.
- 2. V1. V2. Vallabha विस्मरन् for विस्मृत:. But Dinakara distinctly with us.
- 4. V1. V2. Vallabha and Dina-
- kara. अभित: for अभिक:.-G. V1. V2. तं निवेदय for संनिवेदय.
- VI. Vallabha भन्तरे च, V2.
   भन्तरेषु, for भन्तरेव.

- V1. Vallabha and Dinakara कोमलां ज्ञानखरागभूषितम्, V₃. को-मलां ज्ञां ०.
- 10. V1. ° लोचनाञ्जनम्.
- 11. V2. °गन्भवर्षणीः.—V1. V2. Vallabha प्रियावृतः.—V1. हस्तिनीसखः for वासिनासखः.
- 12. V2. <sup>०</sup>नुत्यदे।हदम्.
- 13. G. V1. V2. °गमस्वनाम्.—V1. V2. मञ्जवाक् for वस्तुवाक् Also Vallabha.
- 14. V2. वजयोऽहरन्मन: Also Vallabha, who comments "स राजा मनः अहरत्."
- 15. G. V1. V2. Vallabha <sup>०</sup>वदना-निलम्.—G. V1. V2. Vallabha and Dinakara पिनन्नन्वर्जीवन्.
- 16. V1. V2. सामिमुक °.
- 20. V1. उडिझनर्पा.
- 21. Vi. ग्रहणमन्थर: for प्रणयमन्थर:.
  Also Vallabha; and Dinakara, who says ग्रहण भाजिङ्गनादी.
  V2. has द्विगुणमन्थर:.
- 25. V1. जलितं खगा °, V2. जुलितं स्त्रग °.
- 26. V1. Vallabha न न, V2. न न, for न च.—V2. समाहितम्.
- 27. V<sub>1</sub>. चुम्बने च परि °.—V<sub>2</sub>. सन्म-थोत्तरम् for सन्मथेन्थनम्.
- 28. V1. V2. ° गृष्ठसंश्रयः,—V1. Vallabha ° मीजितदृज्ञ:

- 29.  $V_1$ . निशास्ययिशिक्ष  $^{\circ}$ .  $V_2$ . निशास्ययिशि $^{\circ}$ .
- 32. V2. निर्देशरत °.—V1. V2. Vallabha अपविध्य for अपविद्य.— V1. ° लुप्तकुङ्कसम्.
- 33. V2. पुरोगमाः.—V1. V2. Vallabha and Dinakara न न: for कुनः
- 34. V2. °िन्द्वृतसुखानि for °िन्द्वृ-तिमसी.
- 35. V1. V2. Vallabha पदाङ्किनीर-सः.—V1. ब्रिल्पिकार्येम्, V3. ब्रिल्पि °.
- 36. V1. V2. °रचना ° for °वचना °.--V1. जयभाये for जयभाय,
  and V2. जयदर्शयन्नुपः for जयभाय
  दर्शयन्.— V1. °निपुणः.—V1.
  प्रियोक्तिभिः for प्रयोक्तृभिः.—V1. V2.
  संजदर्भ for संजप्भिः Also Vallabha and Dinakara. The
  latter, संजदर्भ स्पर्धो चक्रे.
- 37. V<sub>2</sub>. °लप्त ° for °लम्ब °.— V<sub>1</sub>. °संभ्रम: for °िभ्नम:
- 39. V1. सुरतक्रमापडाः. V2. सुरतक्र °. V1. Vallabha विश्वदाः. V1. Vallabha चिन्द्रकाः.
- 41. Vi. स्यक्त o for व्यक्त o.
- 42. V1. साक्षताम् , and V2. प्रेथ्यताम्, for साक्षिताम्.

- 43. V1. V2. Vallabha and Dinakara अवकीर्णीवग्रहाः.
- 44. V2. काश्चित् for ताः स्वम्.—V1.. प्रेपयन् Vallabha प्रेपयन् for प्रेह्स्यन्.—V2.परिजनप्रवृत्तया. Vallabha परिजनप्रवृत्तया.
- 45. V2. Vallabha ध्मिणमेखलाः.
- 47. V1. °मोहिनः for °वाहिनः.
- 49. V2. चात्यजन् for सीत्यजन्.—V1.
  Vallabha अनाश्रयम् and V2.
  Dinakara अनास्यदम् for अना.
  श्रवः.—G. स्वादुभिहिं
- 50.  $V_1$ , यश्मणात्मपरिहानिः,  $V_2$ .  $V_{\rm allabha}$  यश्मणापि परिहानिः.

- V1. Vallabha 'स्थितेन्दुवन् , V2. Dinakara 'स्थितेन्दुमन्, for 'स्थितेन्द् वा.
- 52. V1. V2. Vallabha and Dinakara गृहम् for बाहम्.—V2. पुत्रसाधने for पुत्रजन्मने.
- 53. V2. प्राप्य दीव इव for न प्रदीव इव.
- 56. V1. °पेकपयसा for °पेकपिभना; V2. Dinakara राड्याभिषेकपयसा.
- 57. V1. Vallabha and Dinakara भूत्यर्थम्, V2. संतान , for भावाय. —V1. V3. Vallabha वभी for नभी .—V1. अवज्ञात् for अशिषत्.

## INDEX.

### I.

### PROPER NAMES OCCURRING IN THE RAGHUVAMS'A.

णक्षः XII. 63.

धगस्यः IV. 44, VI. 61, XV. 54, XVI. 44.

भाग्निवर्णः XIX. 1.

भद्भद: XV. 90.

भाइत: VI. 27. 30.

भजः V. 36. 55. 62. 64, VI. 78, VII. 28. 30. 52, VIII. 6. 17. 21. 24, 68.

भातिथि: XVII. 1.

धातिबळा see बळातिबळे.

भवि: II. 75, XIII. 50.

धयर्भ I. 59, VIII. 4.

भनुसूया XII. 27, XIII. 51, XIV. 14.

भन्या: VI. 37.

भमृता X. 58.

भयोध्य XI. 93, XIII. 61, XIV. 29, XV. 38. 60. 98, XVI. 25, XVII. 36.

भर्छ बनी I. 56.

भजना IX. 14, XVI. 42,

भवन्तय: VI. 32.

भश्विनौ XVIII. 22.

भहीनगुः XVIII. 13.

रक्षाकु: I. 72, III. 70, V. 55, VI. 71, XII. 20, XIII. 61. 70, XIV. 55, XV. 44. 49.

दन्दुमती V. 39, VI. 70, VIII. 1. 28.

₹₹₹: IV. 16, VI. 62, VII. 32, XVII. 5. 81.

इन्द्रजिन् XIII. 73, XV. 26.

उम्बला: IV. 38.

उत्तरकोशाजाः III. 5, VI. 71, IX. 1. XIII. 62, XVIII. 6. 26.

उत्सवसंकेता: IV. 78.

उद्द्य: XI. 8.

बन्नाभः XVIII. 19.

चमा III. 23.

उरगपुरम् (=नागपुरम् Mallinatha.) VI. 59.

कमिंजा XI. 54.

कभीबाहु: XIII. 43.

ऋक्षवान् V. 44.

मर्ज्यज्ञाङ्गः X. 4.

ऐन्द्रि: XII. 22.

ऐरावत: VI. 73, XVII. 32

ककुल्धः VI. 71, 1X. 19.

किपन्नः III. 50, XIII. 3, XVI. 34.

किंग्झा IV. 38.

कबन्ध: XII. 57.

किङ्गाः IV. 38, VI. 53.

किन्द: VI. 48.

काकुस्थः VI. 2, VII. 3, IX. 65,

XII. 30. 46. 72, XIII. 79. XV. 4. 75, XVII. 1.

कामरूपा: IV. 83, 84.

काम्बोजा: IV. 69.

कारापथ: XV. 90.

कार्तवीयै: VI. 38.

कालनेमि: XV. 40.

काळियः VI. 49.

কালিক: IV. 40.

काजिन्दी XV. 28.

कावेरा IV. 45.

किंनर: IV. 78.

कुण्डिनम् VII. 30.

कुबेर: IV. 66, V. 26. 30, IX. 24, XV. 45, XVII. 81.

कमार: III. 55, V. 36.

कुमुदः XVI. 76. 81. 86, XVII. 6.

कुमुद्दनी XVI. 85, XVII. 1. 6.

कुम्भकर्णः XII. 80.

कुम्भजन्मा XII. 31.

कुम्भयोनिः IV. 21, XV. 55, XVI.

**72**.

कुम्भीनसी XV. 15.

कुम्भोदरः II. 35.

कुश: XV. 32. 63. 97, XVI. 1. 4. 35. 72. 81. 88, XVII. 4,

XVIII, 3.

ৰুহাধন: XI. 54.

कुञावती XV. 97, XVI. 25.

कुशिक: XI. 37.

कृतिका XIV. 22.

कृष्ण: VI. 49, X. 48, XV. 24.

केकयाः IX. 22, X. 55.

केरजाः IV. 54.

केशवः XVII. 29.

कैकेया XII. 2. 4. 13. 26, XIII. 59.

केळास: II. 35, V. 28, XII. 89,

XIV. 20.

कोशाला: IV. 70, VII. 31,

VIII. 69, IX. 22. 79, XI. 49.

कीत्स: V. 1. 30. 32.

कीमुद्रतेयः XVIII. 2.

कीशन्यः XVIII. 26.

कीशल्या X. 55.

कौशिकः XI. 1. 14.

कीस्तुभ: X. 10, XVII. 29.

कथकैशिका: V. 39. 61, VII. 29, VIII. 81.

क्षेमधन्वा XVIII. 8.

खर: XII. 42. 47, XIII. 65.

गङ्गा IV. 32. 36. 73, VI. 48, XIII. 57, XIV. 3. 52, XVI.

33.71.

गहर: XII. 76.

गहस्मान् X. 13, XVI. 77.

गृह: VI. 4.

गोकर्णम् (?) VIII. 33.

गात्रभिद् III. 53, VI. 73, XIII. 7.

गोप्रतर: (?) XV. 101.

मोदा XIII. 35.

गोदावरी XIII. 33.

गोवर्धनः VI. 51.

गीनम: XI. 34.

गौरी IV. 71.

चन्द्रकेतुः XV. 90.

चित्रकूट: XII. 15. 24, XIII. 47.

चैत्ररथः V. 60, VI. 50.

जनक: XI. 35, XIII. 78, XIV. 43, XV. 31.

जनस्थानम् VI. 62, XII. 42, XIII. 22.

जयन्त: III. 23, VI. 78.

जहः VI. 85, XIV. 51.

जानकी XII. 61, XV. 74.

जाह्रवी X. 26. 69.

जीवितेश: XI. 20.

जैमिनि: XVIII. 32.

नक्ष: XV. 89.

तक्षक: XVI. 88,

तक्षावती (? तक्षश्चिका) XV. 89.

नमसा IX. 16. 72, XIV. 76.

नाडका XI. 15. 18. 21. 28.

ताम्बपणी IV. 50.

नुराषाट् XV. 40.

नृणविनदु: VIII. 78.

विकट: IV. 59.

त्रिजटा XII. 74.

त्रिलोचन: III. 66.

त्रिशिराः XII. 47.

त्र्यम्बक: XIII. 51.

ल्डा VI. 32.

नुहिनाद्रि: VIII. 53.

दक्षः III. 33, XIX. 48.

दण्डकः XII. 9, XIV. 25.

दशकण्ठः XIII. 77.

दशमुखः XIV. 87, XV. 103.

दश्चरथः VIII. 29, IX. 1, XI. 24.

57, XII. 54, XIII. 75, XV. 31. 43.

दशाननः X. 75.

दाज्ञरिथः X. 44, XI. 13. 44, XII.

45. 76, XIII. 68, XIV. 1, XV. 8, XVI. 6.

दिकीप: I. 12, II. 23, III. 18.41.

54, VI. 74, VIII. 11.

दोर्घनपा: XI. 33.

दुर्जेय: XVII. 5.

दुदेरः IV. 51.

दुर्वासाः XV. 94.

दवणः XII. 46.

देवानीकः XVIII. 9.

धनद: IX. 25.

ध्रुवः XVIII. 33.

ध्रुवसंधि: XVIII. 33.

ध्यापिताश्व: see व्यापिताश्व:.

नन्दनम् VIII. 32. 94.

नन्दिग्राम: XII. 18.

निदनी I. 82, III. 40.

नभ:शब्दः XVIII. 5.

नमुचि: IX. 18.

नर्मदा V. 42.

नलः XVIII. 4.

नर्षः XIII. 36.

नागपुरम् ("उरगाख्यं पुरं") VI. 59.

नारद: VIII. 33.

नारायण: VII. 13.

निकुम्भः II. 35.

निम: XI. 49.

निषध: XVIII. 1.

निषभा: XVIII. 1.

नीपाः VI. 46.

नीमपम् XIX. 1.

नेषध: XVIII. 1.

पञ्चवरी XII. 31, XIII. 34.

पञ्चाप्सर: XIII. 38.

पद्मा IV. 5.

qra XIII. 30.

परंतप: VI. 21.

पाण्डिजा: IV. 49, VI. 60.

पारसीका: IV. 60.

पारिजातः VI. 6, X. 11.

पारियात्र: XVIII. 15.

पार्वेती I. 1.

पादाभृत् II. 9.

पाक्षान्याः IV. 62.

पिनाकी VI. 72.

वुण्डरीकः XVIII. 7.

वण्यजनाः IX. 6, XIII. 60.

तुत्र: XVIII. 29.

पुनर्वस् XI. 36.

पुरंदरः II. 74, III. 23. 51, IX. 12, XII. 84, XVII. 79.

पुरुह्नः X. 49, XVII. 32.

वुक्तिन्दा: XVI. 32.

पुष्कज: XV. 89.

पुष्कळावती (?) XV. 89.

पुष्पकम् X. 46, XIII. 40. 79, XIV. 20.

पुष्पपुरम् VI. 24.

पुष्यः XVIII. 31.

पौरस्याः IV. 34.

पीजस्य: IV. 80, X. 5.47.73, XII. 72. 77. 83. 90. 102, XIII. 72.

प्रचेता: I. 80.

प्रतीप: VI. 41.

प्राग्डयोतिषा: IV. 81.

प्राचीनबर्हि: IV. 28.

प्रियंवद: V. 53, VII. 58.

प्रियदर्शन: V. 53.

बलनिष्दन: IX. 3.

बलभित् XI. 51.

बलानिबले XI. 9.

बिछ: VII. 32.

बहुश्रुत: XV. 36.

विडीजा: III. 59, XIV. 59.

विभीषण: XII. 68. 104, XIII. 69,

XIV. 17.

ब्रह्मा V. 36.

ब्रह्मष्ट: XVIII. 27.

भगीरथ: IV. 32.

भद्र: XIV. 31.

भरत: X. 70. 81, XI. 16. 69,

XII. 12. 24, XIII. 64. 66,

68. 70. 72. 77, XIV. 11. 16.

73, XV. 87. 88.

भागीरथी VII. 33, XIV. 28.

भागेंग: XI. 46. 61. 67. 79. 83. 88, XIV. 46.

भिय: XI. 8.

भृगु: X. 14.

भोज: V. 39, VII. 2.13. 17. 26. 32.

मगन्नाः I. 57, III. 5, 19, 23, VI. 20, 21, IX, 22,

मचना III. 46.52, IX. 20, XIII. 36. 39, XVIII. 30.

मनंग: V. 53.

मथुरा VI. 48, XV. 28. 36.

मनुमय IX. 48.

मध्यन्नम् XV. 15.

मनु: I. 11. 17, II. 4. 33, IV. 7, IX. 3, XIV. 67.

मन्दाकिनी XIII. 48.

मह्त् II. 10, IX. 13.

मह्तान् III. 4, XVI. 71.

महला IV. 55.

मलय: IV. 46. 51, VI. 64, IX. 25. 29, XII. 32, XIII. 2.

महाकाज: VI. 34.

महेन्द्र: IV. 39. 43, VI. 54, XIII. 20.

महेश्वर: III. 49.

महोदिश: IV. 34. 50, VI. 54.

माण्डकाण: see शातकाण:.

मात्राज्ञे: III. 67, XII. 86.

मानसम् VI. 26, XIII 55. 60.

माल्यवान् XIII. 26.

मारुतिः XII. 60. 78.

माहिष्मती VI. 43.

मिथिजा XI. 32. 52.

मेघनाद: XII. 79.

महः I. 14, VII. 21, XVII. 26.

मेथिक: XI. 32. 37. 43. 47. 48. 57. 72, XIII. 77.

मैथिनी XI. 93, XII. 29. 36. 38. 55, XV. 37. 56. 73.

मैथिकेय: XV. 31. 63. 71, XVI. 42, 88,

यम: IX. 6. 24, XVII. 81. यमुना XIII. 57, XV. 2. 30.

यवनाः IV. 61.

यादोनाथः XVII. 81.

युधाजित् XV. 87.

रपु: I. 9, III. 21. 32. 34. 43.

47. 51. 53. 59. 67, IV.

16. 49. 58. 66. 77, V. 12. 24.

26. 28. 39. 63, VI. 6. 68. 76.

83, VII. 68, VIII. 5. 10. 13.

16. 17. 21. 24, IX. 5. 9, X.

68, XI. 2. 54, XIV. 7. 12. 13. 29, XV. 7. 35. 46. 54, XVI. 1.

8. 23. 35. 39. 42, XVIII. 36.

रधनन्दनः XIII. 72.

रघुनाथ: XV. 54. 90.

रपुत्रति: XII. 104, XIII. 76.

रायन: VII. 12. 29. 62, VIII. 16.

25, XI. 6. 10. 17. 22. 32. 35.

42. 47. 48. 70. 79. 83. 88. 89,

XII. 32, 44, 51, 53, 69, 85,

96. 103, XV. 6. 44. 92. 96,

XIX. 1.

राम: IV. 53. 58, VI. 42, X.67. 69. 81, XI. 1. 18. 20. 34. 37. 68. 73. 92, XII. 2. 3. 6. 7. 14.

20. 23. 24. 28. 31. 34. 35. 42.

43. 49. 50. 52. 57. 59. 64. 66. 74. 77. 80. 81. 83. 84. 87. 89. 91, XIII. 1. 69. 74. 77, XIV. 15. 19. 21. 58. 68. 84, XV. 3. 5. 9. 34. 39. 43. 48. 56. 64. 65. 67. 70. 71. 86. 89. 94.

रामायणम् XV. 63.

रानण: X. 48, XI. 19, XII. 32. 51. 55. 83. 87. 91. 99. 103.

**बद्र:** XI. 47.

रेवा VI. 43, XVI. 31.

छश्मणः X. 71. 81, XI. 2. 6. 26. 54. 91, XII. 9. 39. 44 77, XIII. 65. 72, XIV. 44. 49, XV. 17. 90. 94.

जन्मी VI. 43. 58, VII. 67, X. 10, XII. 15. 26, XIV. 24. 86, XVI. 79, XVIII. 15. 46.

जन: XV. 32. 63. 97.

लवण: XV. 2.5. 17. 26. 38. 40.

रा. 40. 62, XII. 61. 63. 66. 71. 78. 84, XIII. 78, XV. 103.

कीहिन्या IV. 81.

बद्धाः IV. 36.

वन्नभर: XVIII. 20.

वलगाभ: XVIII. 20.

वनाय: V. 73.

वरतन्तुः V. 1.

वर्षाः IX. 6, XI. 53.

বিরাস্ত: I. 35, II. 19. 67. 69. 70, III. 40, V. 27, VIII. 3, XVII. 38. वस्तीकसारा XVI. 10.

वामन: XI. 22.

वाळीखल्या: XV. 10.

वाकी XII. 58.

वाल्मीकि: XIV. 45. 58. 79, XV. 11. 37. 64. 69. 80.

वासन: III. 58, 63, V. 5, IX. 8, XI. 33. 53.

विदीता: see विदीजा:.

विदर्भा: V. 40. 60, VI. 58. 66. 84, VII. 1. 27.

विदिशा XV. 36.

विदेश: XI. 36, XII. 26, XIV. 24.

विद्याधर: II. 60.

विधाता I. 35.

विनध्य: VI. 61, XII. 31, XIV. 8, XVI. 31. 32.

विराध: XII. 28.

वृन्दावनम् VI. 50.

विश्वसह: XVIII. 23.

विष्णु: X. 49, XIV. 59, XVI. 28. 82.

वैदर्भ: V. 62, VI. 3, VII. 64.

वेदेह: XIV. 39. 47. 84.

वेदेही XII. 20. 59. 64, XIV. 33.

39. 72, XV. 61.

वैनन्य: XVI. 88.

वैवस्तत: I. 11, XV. 45. 57.

्व्युषिनाश्व: or ध्युषिनाश्व: XVIII. 22.

शक: I.75, III. 39.56, IV. 40, VI.74, XIV. 83, XIX. 30.

হাক্ত্রণ: XVIII. 21.

शची III. 13. 23. 55, VI. 23. VII. 3, VIII. 32, XVII. 7., शतमख: IX. 13. शतमः X.71. 81, XIII. 79, XV 6. 19. 22. 36. शामक: XV. 50. 71. शरजन्मा III. 23. शरभङ्ग: XIII. 45. शरावनी XV. 97. হার্ব: XI, 93. शातकार्ण: or माण्डकार्ण: XIII. 38. হাার্রা XV. 40. (হাল: XVIII. 16. হার্থিরো XII. 38. 51. श्रारसन: VI. 45. ज्ञोणः VII. 33. इयाम: XIII. 53. षडानन: XIV. 22. सगर: III. 50. संपातिः XII. 60. सप्तर्षय: XIII. 51. संमोइनम् V. 57. सर्य VIII. 94, IX. 16, XIII. 63, XIV. 3. 30, XV. 95. 100, XVI. 21. 35. 36. 54. 58. 75, XIX. 40. सरस्वनी. III. 9, IV. 6, VI. 29. सद्ध: IV. 52. साकेतम् V. 31, XIII. 89, XIV. 13, XVIII. 35. सिन्धु: IV. 67, XV. 87.

सिप्रा VI, 35.

सीता XII. 9. 21. 33. 44. 53. 54. 63. 74. 90, XIV. 5. 19. 26.

54. 59. 71. 83. 87, XV. 1.

39. 71. 76. 80. 84. 85. 86. सकेत: XI. 14. सुग्रीव: XII. 58, XIV. 17. स्तेक्ष्णः XIII. 41. सुदक्षिणा I. 31, II. 21. 64, III. 1. 67. मुदर्शनः XVIII. 34. संबंधी XVII. 27. सुनन्दा VI. 20. 37. 70. 80. संग्णैः: X. 61. सुप्रतीक: V. 75. स्वाह: XI. 29, XV. 36. ममन्तः XIII. 59, XIV. 47. सुमित्रा X. 55. 71, XIV. 51. 56. सरभि: I. 75. सुपेण: VI. 45 सुद्धा: IV. 35. सीमिति: XII. 14. 104, XIII. 32. 73, XIV. 11. 53, XV. 14. 20 स्कन्दः II. 36, VII. 1. स्थाणु: XI. 13. स्वाहा I. 56. इन्मान् XIII. 64. ₹₹: IV. 32, VI. 62, XI. 83. हारे: III. 43. 49. 55. 68, VIII. 78, X. 5. 86, XI. 76, XII. 57. 103, XIII. 1. 69. हरिणी VIII. 78. हिमवान् IV. 79. हिमाद्रि: XIV. 3. हिरण्यनाभः XVIII. 24 हणा: IV. 68. हेमाङ्गरः VI. 53. हेहया: XI. 74.

## II.

# AUTHORS AND WORKS QUOTED OR REFERRED TO BY MALLINÂTHA IN HIS COMMENTARY.

भारुपातचन्द्रिका (w.) XII. 41. भागस्तम्तः III. 39; XI. 25. आयेभइ: X. 1. आश्वजायन: II. 75; III. 10. कणभक Introduction. कात्यायन: VII. 23. कामन्दक: I. 22. 59. 60. 63; III. 35; IV. 8; V. 16. 33; IX. 15. 53; XIII. 7; XVI. 2; XVII. 51. 60: XVIII. 49. कालिदास: I. 1, and at the end of each canto. काशिका (w.) VIII. 4. कुमारसंभव: (w.) VII. 19. कृटस्थोयम् (w) III. 13. केशवः I. 4; III. 31; IV. 7. 37; VI. 30; VII. 8. 36; IX. 15. 60; X. 12; XII. 11. 15; XV. 5; XVI. 57. केयट: V. 72. कौटिल्य: III. 29. 35; IV. 35;

VIII. 21; XV. 29; XVII. 49. 55. 56. 76. 81; XVIII.

क्षीरस्वामी I. 36; V. 41; IX 22.

49.

अमर: I. 1. 2. 3.7 and passim.

गणव्याख्यानम् (w.) XI. 41; XII. 19. गार्ग्यः XII. 24. गीता (w.) VIII. 20; X. 27. गोनदीयः XIX. 16. 29. 31. गीतम: 1. 25. चाक्षपः V. 50. चाणवयः I. 22. दक्षिणावर्तः (An older commentator on the poem). Introduction. दण्डनीति: (w.) I. 26. दण्डी III. 16; IV. 66; VII. 15; IX. 43; XIII. 15; XIX. 51. दशरूपकम्. (w.) XIX. 31. नाथ: (An older commentator on the poem). I. 23; V. 67. Also Introduction. नारद: III, 13. नारसिंहम् (w.) X. 56. नेपध: (w.) IV. 45. न्यासकार: The ; IX. 23; XII. 19. न्यासोहचोतः (w.) II. 34. पराश्चरः I. 76; VIII. 72. पारस्करः III. 10. पालकाव्यः I. 71; IV. 23; XVI. 3. ब्रह्मपुराणम् (w.) IV. 44.

भरतः XIX. 36. भविष्योत्तरम् (w.) III. 1; IV. 3. भागुरिः XI. 21. भोजराजः XII. 19.

भनु: I. 14. 22. 58. 62. 76. 85. 95; II. 68; III. 11. 18. 28. 29. 33; V. 10. 21; VIII. 4. 14. 72; IX. 1. 7; XI. 1; XIII. 24; XV. 53; XVII. 52. 59. 61; XVIII. 14.

महाभारतम् (w.) II. 42; IV. 77; X. 19; XI. 74.

महाभाष्यम् (w.) II. 1. महायात्रा (w.) IV. 25.

' मापकान्यम् (w.) IV. 45; VIII. 29. मातङ्गः I. 39.

मार्कण्डेय: VI. 32.

मिनाक्षरा (w.) VIII. 19.

मृगचर्मीयम् (w.) IV. 39.

याज्ञवल्क्यः I. 20; III. 10. 70; VIII. 85; IX. 75; XVI. 88; XVII. 39.

पादन: I. 13. 17. 41; II.8. 26. 30. 31. 32. 35; III. 28. 29. 31. 52; IV. 15, 36. 46. 53. 73. 77; V. 1. 7. 8. 14. 17. 45. 48. 64. 70; VIII. 79; IX. 16; X. 58; XII. 1. 88; XIII. 67. 75. 79; XIV. 2. 13. 24; XVI. 3. 10. 52. 78; XIX. 24. 57.

रितरस्यम् (w.) XIX. 25. 32.

रसमुधाकरः (w.) VI. 12. राजमृगाङ्कः (w.) III. 13

रामायणम् (w.) II. 75; IX. 76. 77; X. 1; XI. 9. 14; XIII. 53. 73; XV. 24.

लघुजातकम् (w.) III. 13.

वल्मीकि: I. 4.

विशिष्ट: VIII. 18. 24; XIII. 52. वास्यायन: VII. 19; XIX. 16. 31. वामन: IV. 28; VII. 7; IX. 57; XIX. 50. वामनपुराणम् (w.) VII. 32.

विश्व: I. 11. 14. 18. 30; II. 3.

नामनपुराणम् (w.) VII. 3 नामुपुराणसंहिता (w.) I. 1. नाहट: III. 1. 2. 6. 8.

17. 31. 57; III. 3. 10. 27. 30. 33; IV. 18. 30. 53. 63; V. 35. 36. 37. 53. 68; VI. 21. 28. 30. 32. 47. 71; VII. 9. 42. 47. 54; VIII. 19. 24. 93; IX. 16. 24. 50. 65 75; X. 9. 19; XI. 13. 14. 15. 18. 20. 38. 42. 46. 47. 57. 67. 77. 92; XII. 1. 12. 34. 66. 88. 96. 98; XIII. 4. 7. 9. 24. 62. 72; XIV. 48; XV. 97; XVI. 3. 11. 37. 40. 85; XVII. 25. 32. 58. 62; XVIII. 13. 29.

विश्वपकाद्य: (w. ?) I. 8. विष्णुपुराणम् (w.) IV. 39.

वृत्तिकार: The, VI. 78; XII. 19.

वैजयन्ती (w.) XV. 32.

ब्यास: II. 73; XIV. 80.

शकुनार्णवः (w.) XI. 26.

शहु: III. 21.

হাত্রাণীব: (w.) V. 44.

ਹਾਖ਼ਰ: I. 38; II. 15. 35. 59; III. 12. 20; IV. 17; V. 43. 49.

59.73; IX. 18; XVI. 21.82.

संपर: (w.) III. 1.

सब्जन: I. 2. 20; XVII. 29.

सिद्धयोगसंग्रह: (w.) V. 73. Cited

as सिन्भुगेगसंपर: by Hemådri, which see.

स्कान्दम् (the Purana) VIII. 94. इरिवंश: (w.) II. 75.

रहायुष: I. 7. 12. 63; II. 18. 42. 75; III. 6. 28; V. 4. 15. 73; VI. 43. 53; XI. 1. 14. 17.

47. 68. ₹ारीत: XIV. 13.

हैम: (w.) II. 14; III. 12; IV. 30; XII. 25.

# ANONYMOUS QUOTATIONS BY MALLINATHA.

भक्षेमी दीव्य (इति श्रुति:) VI. 18. भिग्निचित्किपिका सन्ती राजा भिक्षुमहीद-भि: | दृष्टमात्रा: पुनन्त्येते तस्माय-

इयेत नित्यद्यः (इति स्मरणम्) XVII. 74.

भाग्नमुखा वे देवा: (इति श्रुतिः) X. 21. भाग्नं वा भादित्यः सायं प्रविज्ञाति (इति श्रुतिः) IV. 1.

भजवृषभमृगाङ्गनाकुळीरा झपवणिजी च दिवाकरादिनुङ्गाः | दश्राशिखिमनुगु-क्तिथीन्द्रियोशिस्त्रनवकविंशतिभिक्ष ते-स्तनीचाः III. 13.

भस्यन्तासस्यपि ज्ञानमर्थे शब्द: करोति हि I. 27.

भदण्डचान्दण्डयन्राजा दण्डचाश्चिताय्यद-ण्डयन् । भयशो महदाप्रोति नरकं चेत्र गच्छति I. 25.

भनुष्ठानसमर्थस्य वानप्रस्थस्य जीर्थतः | भृग्विप्रजळसंपातिर्मर्णं प्रविभीयते IX. 81. भनेकशिक्तयुक्तस्य विश्वस्यानेककमणः । सर्वेदा सर्वथाभावास्किचिल्लिचिद्विबन्धते VII. 56.

भिष मार्ष मर्ष कुर्याच्छन्दीभक्कं त्यजैद्धि-राम् XIX. 23.

भात्मा वे पुत्रनामासि (इति श्रुतिः) I. 33, XVI. 82.

भादित्यो वा अस्तं यन्नग्निमनुप्रतिश्चाति (इति श्रुति:) IV. 1.

भाभासले विरोधस्य विरोधाळंकृतिर्मता X. 19.

भाञ्चीनीमस्क्रिया वस्तुनिर्देशो वापि तन्मु-खम् I. 1.

इदं सर्वमसृजत यदिदं किंचित् (इति शु-ति:) X. 22.

उद्धृतासि वराहण कृष्णेन श्रातबाहुना XIII. 8.

एष वा भनृणो य: पुत्री (इति श्रुति:) III. 20, X. 2. १ श्वर्षेक्यतार्ण्यकुळित्रवावळेरिव | इष्टळा-भादिनान्येपामवज्ञा गर्व ईरित: | म. दस्तानन्दसंमोहसंभेदी मदिराकृतः XVII. 43.

कामं वितरं प्रोषितवन्तं पुत्राः प्रध्याधाव-न्ति । एव ह वा एतमग्नयः प्रध्याधा-वन्ति सञ्चाकळान्दारुनिवाहरन् I. 49.

कार्यकारणयोभिन्नदेशले सत्यसंगतिः XVII. 33.

कालाक्षमत्रमीत्मुक्यं मनस्तापद्वरादिकृत् V. 67.

काव्यं यद्यसिर्धकृते व्यवहारविदे द्विवितरक्ष-तये &c. I. 1.

कान्याळायांश्च वर्जयेत् I. 1.

कि बहुना कारवीपि विश्वकर्मस्युपासते (इ-स्याचार्या: ?) X. 26.

कृष्णविषाणया कण्डूयते (इति श्रुतिः) IX.

कृष्णाजिनं दीक्षयति भौदुम्बरं दीक्षितदण्डं यजमानाय प्रयच्छति IX. 17.

छिन्याद्वाहुमपि दुष्टात्मन: I. 28.

जाती जाती यदुत्कृष्टं तद्रवमिश्वीयते XVI. 1.

ज्ञातेन्यासङ्गविकृते खण्डितेष्यी कथायिता XIX. 21.

तिम्बा शोभन्ते गिलतिविभवाशार्थिषु न-रा: V.16.

तस्मात्सोमो राजा नी ब्राह्मणानाम् (इ-ति श्रुति:) V. 23.

नुन्योनेकत्र दक्षिण: VI. 29.

ते दक्षन्ते दक्षिणां प्रतिगृद्ध I. 31.

त्रयाणां वर्णानां वेदमधीस्य चलार भाश्र-

माः (राते सूत्रकारक्चनम्) VIII. 14.

दशमें मासि जायते (इति श्रुति:) III. 13.

देयमध्यहितं तस्ये हिताय हितमत्यकम् । श्रद्धाविधाते गर्भस्य विकृतिइच्युतिरेव वा III. 6.

दोहदस्यापदानेन गर्भे दोपमनाप्नुपात् III. 6, XIV. 27.

नान्य: पन्था विद्यतेयनाय (इति श्रुति:) X. 27.

नायुश्रव्यसनं प्राप्तं नार्ते नातिपरिक्षतम् VII. 44.

नासाकण्डमुरस्तालु जिल्लादन्तश्चि संस्पृञ्च-न् । यज्भिः संजायते यस्मात्तस्मात्यज्-ज इति स्मृतः I. 39.

वितृत्यपुत्रे सापन्ने परनारीसुनेषु च । विवा-हाथानयज्ञादी परिवेत्ताद्यदूषणम् XI. 54.

प्रतिपाद्य महिम्ना च प्रवन्धी हि महत्तरः 1. 2.

प्राप्ते तु पञ्चमे वर्षे विद्यारममं च कारये-त् III. 28.

प्रोषिते मिलना कृशा (इति स्मरणम्) VI.23.

मोष्यागच्छतामाहिताझीनामझय: प्रत्युचा-न्ति (इति श्रुति:) I. 49.

ब्राह्मण: क्षत्रियां वापि वैद्यों वा प्रवजे हृहा-त् (इति स्मरणम् ) VIII. 14.

ब्राह्मणाः प्रवजन्ति (इति श्रुतिः) VIII.

मकरन्दस्य मद्यस्य माक्षिकस्यानि वाचकः।

भर्भचीदियणे पाठात्युंनवुंसक्योमेषु: IX. 36.

मुखजानामयं धर्मा वैज्यवं लिङ्गश्वारणम्। बाहुजातीरूजातानां त्रिदण्डं न विश्वी-यते VIII. 14.

मृदक्षं दैवतं विप्रं घृतं मभु चतुष्यथम् । प्रद-क्षिणानि कुर्वति विज्ञातांश्च वनस्पतीन् I. 76.

मृदुक्षेदवमन्येत तीव्णादुद्धिजते जन: | ती-व्यक्षेत मृदुधैव प्रजानां सरसी मत: VIII. 9.

यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते (इति श्रु-ति:) X. 38.

यांकुरैते वक्षसि वज्रभस्य स्तनाभिषातं नि-विडोपगृदम् । परिश्रमार्थे श्चनकैर्विद-ग्धास्तत्कण्डसूत्रं प्रवदन्ति सन्तः XIX. 32.

यदहरेव विराजेत्तदहरेव प्रवानेत् (हति श्रु-ति:) VIII. 14.

रम्याणां विकृतिरावि श्चियं तनोति XVI.

राज्ञा सभासद: कार्या रिपी मिले च ये स-मा: XVII. 39.

राजराविह रथोद्धता लगौ XI. 1.

रिक्तहस्तेन नीपेयाद्राजानं देवता गुरुम् IX. 24.

ळक्भीकामी युद्धादन्यल करिवधं न कुर्या-त् (इति शास्त्रम् (?)) IX. 74.

त् (इति शास्त्रम् (?)) IX. 74. वाचं यच्छति (इति श्रुतिः) XI. 17.

वियोगे योगे वा प्रियजनसदृक्षानुभवनं त-तक्षित्रं कर्मे स्वपनसमये दर्ज्ञनमपि । तदङ्गस्पृष्टानांमुपगतवता स्वज्ञीनमपि। प्रतीकारः कामन्यियतंमनसां कोपि क-थितः VIII. 93. निपाद श्रेतसी भङ्ग ज्यामामाननादायी: III. 40.

श्चर्त वे बन्या राजपुता देवा भाशापाळाः (इति श्रुतिः) III. 38.

शारमयी मीडजी ना मेखला | तया यज-मानं दीक्षयति IX. 17.

शुभदी मी भूमिमयः I. 1.

स विता यस्तु वोषकः 1. 24.

समासको भवेद्यस्तु पातकैर्भहदादिभिः । दुक्षिकित्स्यैर्भहारोगैः पीढिती ना भवेनु यः । स्वयं देहविनाद्यस्य काळे प्राप्ते महामितः । भावद्गाणं ना स्वर्गादिम-हाफळिगीपया । प्रविशेदह्वळनं दी-प्तं भृगुतः पतनं तथा । एतेषामिषका-रोस्ति नान्येषां सर्वेजन्तुषु । नराणाम-थ नारीणां सर्वेवणेषु सर्वेदा VIII. 93.

समित्युष्यकुशाग्न्यम्नुमृदन्नाक्षतपाणिकः । जपं होमं च कुर्वाणो नाभिवादी द्विजी भवेत् I. 56.

समिद्धेप्रावाहुतीर्जुहोति I. 53.

सिळ्ळमये शशिन रवेदीश्वितयो मूर्छिता-स्तमो नैशं | क्षत्रयन्ति दर्शणेदरनि-हिता इव मन्दिरस्यान्त: (इति संदि-तावचनम्, see Varshamibira Br. Sanh. IV. 2.) III. 22.

सर्वत जयमन्त्रिच्छेत्रुत्रादि च्छेत्यराज्ञयम् VIII. 3.

सन्यमक्षि पूर्व मनुष्या भञ्जते ( इति शु-तिः ) VII. 8.

खतः सिद्धेन भिन्नेन संगतेन च धर्मतः I. 1.

स्वर: सत्त्वं च नाभिक्ष गम्भीरिख्निषु श-स्यते XVIII. 19.

## APPENDIX.

#### T.

AUTHORS, WORKS, AND PORTIONS OF WORKS QUOTED BY
HEMADRI IN HIS COMMENTARY CALLED RAGHUVAM'SADARPANA.

भनवें[and also अनहीं]राघरम्(w.)
IX. 69; XI. 22. 91.

भगरः II. 2; V. 9. 16. 18. 24. 44; VIII. 11. 38; XIII. 47; XVII. 81.

भगरशेष: (w.) II. 35; VII. 49; VIII. 15. 68. 76;IX. 83; XI. 9; XII. 66; XVII. 76; XIX. 41.

भावस्तम्बः IX. 91.

भाश्रजायनः VII. 20. 21. 24; XI. 33; XVII. 87.

भाश्वलायनकारिका (w.) VII. 18.

भाश्वजायनगृद्धास्त्रे (w.) III. 34. भाश्वजायनगृद्धास्त्रे नारायणवृत्तिः (w.) II. 21; V. 9.

एकाक्षरनिचण्डमाला (w.) XV. 23.

एकाक्षरमाधवनियण्टः (w.) II. 31.

एकाक्षरमाजा (w.) III. 34.

भौचित्यालंकार: (w.) XI. 20.

कणाद: VIII. 13.

कन्दलीभाष्यकार: VI. 21.

कर्णामृतम् (w.) IV. 46; XI. 50-कत्यद्वमः (w.) (for कविकत्यद्वमः ?)

XVII. 1.

कविकत्पदुमः (w.) V. 16. 34; VI. 42; VII. 4. 6; VIII. 55; XI. 10. 16; XIII. 25; XVII. 22.

कात्यायन: VII. 26. 32; XI. 17. 33.

कामधेनु: (w.) IX. 85.

कामन्दक: II. 11; III. 30. 36; IV. 28; V. 33; VIII. 2; IX. 1. 9. 59; XIII. 7; XVI. 2. 55; XVII. 49. 50. 58. 59.

68; XVIII. 18. 15; XIX. 7.

कान्यपदम् (w.) III. 53.

काञ्यमकाशः (w.) VI. 52; VIII. 59; XI. 20; XV. 8; XVII. 1; XIX. 50.

का न्यादर्श: (w.) II. 15; IV. 69; V. 12. 32; VI. 24. 56. 79; VII. 6; IX. 9. 72; X. 78;

XI. 36. 78 ; XII. 9 ; XVIII. 1. कान्योपदेशः (w.) VIII. 96 ; XVIII.

तात्र्यापदद्याः (w.) VIII. 96 ; XVIII 52.

काशिकावृत्तिः (w.) V. 10. 32. 33; VI. 20. 45. 83; IX. 3. 6; XII. 20. 23; XIII. 42; XIV. 45. 63. किरातः or किराता जुनीयम् or किरात-काव्यम् (w.) II. 74; III. 34; IV. 69; V. 13. 58; VI. 30. 73. 82; VIII. 30; XII. 21; XVI. 12.

कुमारसंभवः (w.) II. 12; V. 34; VII. 22; VIII. 31; IX. 43; X. 39; XI. 15; XIII. 6. 15. 17. 70; XIV. 56; XV. 8; XVI. 43.

केशव: IV. 34; VII. 31; XVII. 54.

केशवस्त्रामी II. 38; III. 34; X. 12; XII. 96; XV. 5; XVI. 57; XIX. 7.

कैयट: V. 73.

कैयटविवरणम् (w.) V. 73.

कीरित्यः XVII. 69.

धीरनरिक्रणी (w.) III. 34; V. 33. 59; XI. 73. 91; XII. 25; XVI. 69; XIX. 36.

क्षीरस्वामी II. 21. 42. 70; III. 1. 6. 9; IV. 2. 66; V. 65; VI. 13. 22. 30. 72. 73; VII. 53; VIII. 35. 94. 95; IX. 65; XI. 27; XII. 34. 96; XIII. 22. 60; XIV. 13. 52. 82; XV. 9. 39. 96; XVI. 10 51; XVII. 27; XIX. 18.

क्षेमेन्द्र: XI. 20.

गणद<sup>द्</sup>ण: (w.) VI. 8. 72; VIII. 45; XII. 61; XIV. 55; XVII. 65. गणरानमहोदिशः (w.) VI. 49.
गरूदपुराणम् (w.) XIII. 52.
गर्गः X. 23.
गार्गः XVI. 24.
गीताः (w.) VIII. 20; X. 20;
XV. 98.
गीताभाष्यम् (w.) VIII. 23.
गीनदीयः XIX. 16.
चनुवैगीचन्तामाणः (w.) XIII. 52.

चतुर्वेगीचन्तामाणैः (w.) XIII. 52. चतुर्वेगीचन्तामाणी वतखण्डम् (w.) VII. 37. 51.

चाक्षप: V. 51; IX. 84.

जयमङ्ग्जा (w.) VIII. 35. इयोतिषरन्नमाला (w.) V. 36.

तर्कदीपिका (w.) XII. 94.

तिविक्रम: II. 12; III. 1. 3.9; VIII. 37; XIII. 49.

दण्डी V. 64; VI. 13.

दश्चरकम् (w.) V. 68; VIII. 48; XIX. 31.

भनंजप: II. 10; IV. 81; VI. 18. 61; VII. 28; VIII. 36; IX. 9. 72; X. 44; XVII. 14.

भराण(sic.)भर: IV. 87.

नजोदयः (w.) VII. 53.

नारदीयम् (w.) (quoted on music) XVIII. 6.

नारदीयसंहिता (w.) V. 36; VII. 3; IX. 74; XI. 36.

নিঘত: (w.) IV. 64; XIX. 12. নিমিননিবানম্ (w.) VII. 8.

नेषभः (w.) III. 1; IV. 27; VI. 38; XI. 91; XVII. 11. न्यासकृत् (or °कारः) V. 72; VII. 12; IX. 19. 71. 85; XI. 1; XIV. 14; XVI. 69; XVIII. 43.

पदमञ्जरीकार: VIII. 4; XII. 36. परश्रामः II. 21.

पाणिनीयमतदपैंणः (w.) V. 32; VIII. 47; IX. 36; XI. 15.

पाळकाव्य: (w.) IV. 25; VI. 7; VII. 53; XVII. 70.

प्रक्रियाकीमुदी (w.) XII. 20.

प्रतायमार्तण्डः (w.) IV. 65; VIII. 25. 73. 93; X. 60; XIV. 35. प्रशेषचन्द्रीदयः (w.) XIX. 5.

प्रयोगरस्नावजी (w.) (a treatise on horticulture) VIII. 63. 64; XIX. 12.

प्रवरमञ्जर्थी भृगुज्याख्याने पुद्धवीत्तमः XI. 33.

बाजरामायणम् (w.) IX. 82. ब्रह्मपुराणम् (w.) IV. 48.

भाष्टिकाञ्यम् (w.) VIII. 35; XIII. 11. 15; XVII. 3.

भट्टिकाब्ये जयमङ्गला (w.) X. 53.

भरतः II. 32; VI. 12. 14; XV. 88.

भर्नुहारिः V. 72; VIII. 5.

भविष्योत्तरपुराणम् (w.) III. 1; IV. 3.

भागवतम् (w.) IX. 85.

भागुरि: XV. 23.

भारतम् (w.) II. 42; III. 39;

IV. 81. 84; VI. 42; VIII. 6; XI. 74.

भारते कुशाळवाख्यानम् (w.) IX. 21. भारति: XII. 94.

भास्करः XVII. 1.

भोज: V. 66.

मदनादिनिघण्ट: (v.) II. 21. 57.

मनु: II. 1. 66. 75; III. 34; V. 21. 24; VIII. 9; IX. 9; XV.

52; XVI, 88; XVII, 53.

महिम्न:स्तुति: (w.) VI. 8.

माप: or मापकाञ्यम् (w.) II. 3; III. 15; IV. 69; V. 6; VIII. 30; IX. 19; XI. 73; XII. 41. 94; XV. 9. 27; XVI. 12; XVII. 29; XVII. 9.

मार्कण्डेयः VI. 32.

मार्तेण्डः XVI. 47.

मुग्धनोधप्रदीपः (w.) XI. 14. मृग्धनोधप्रयाख्याकारः XV. 39.

महत्तंदर्भणः (w.) VI. 22.

मेचदूत: (w.) V. 34. 58; VIII. 68; IX. 2. 28. 84.

याज्ञवत्वयः II. 66; V. 8. 39. 60; VII. 28; VIII. 15. 87; IX. 1; XVI. 88; XVII. 48; XVIII. 34.

यादव: VIII. 38; XIX. 39.

यादनमकाश: (w.) III. 36; IV. 54; V. 1.36. 66.71; VI. 23; IX. 20; X. 56; XII. 1; XIII. 75; XIV. 48. 84; XVI. 70. 78; XVII. 8.

योगदर्गण: (w.) XIV. 9. योगवसिष्ठ: VIII. 15. 23; XIII. 52.

योगीश्वर: II. 66; IV. 14; XVII. 65.

रांतरहस्यम् (w.) VI. 53. 59; VIII. 5; IX. 52; XIX. 15. रस्नपरीक्षा (w.) IX 75.

रसाकरः (w.) VIII. 56.

राचनाभ्युदय: (w.) X. 45.

राजपुत्रमृगचमीदयो गजशास्त्रप्रवक्तारः VI. 27.

रामायणम् (w.) IX. 86; X. 1. 50; XIII. 2. 38. 45. 53; XIV. 14; XV. 32. 102. 103; XVIII. 44.

सदरः VIII. 5; XIV. 61.

रूपमाला (w.) XIII. 70.

लघुजातकम् (w.) III. 13.

बराह (and वाराह °) पुराणम् (w.) IV. 42; XIX. 1,

वराहमिहर: IV. 24. 27.

बराहसंहिता (w.) III. 23; XIII. 51.

वलभः XVII. 11.

वसन्तराज: (on omens) IX. 66; XI. 61; XII. 91; XIV. 49; XVI. 12.

वसिष्ठ: VIII. 20.

बाकार: II. 3. 69; VI. 32. 76; IX. 1. 5; X. 23; XIV. 27. 69.

बाम्भेद: (w.) XVII. 78.

वात्स्यायन: VII. 22.

नामन: II. 35; III. 2. 9. 26. 37; IV. 9. 22. 85; V. 24. 32; VI. 8. 10. 30. 35. 39. 61; VII. 3. 7; VIII. 44. 69; IX. 19; XI. 15. 62. 73; XII. 78; XIII. 15. 16; XIV. 14-15. 40; XV. 18; XIX. 14. 35. 50.

वामनकाशिकावृत्तिः (w.) XII. 47. वामनपुराणम् (w.) VII. 35. वायवीयम् (w.) (पुराणम् ?) XIX. 1. विक्रमेविकायम् (w.) XIII. 29.

विज्ञानेथर: II. 2; V. 8; VI. 22; VIII. 8. 15; XIV. 78; XVII. 48; XIX. 19. विथ: II. 12. 18. 19. 25. 33. 39.

50. 57. 72; III. 1. 3. 8. 9. 10. 18. 19. 30. 34. 45. 46.

54. 56; IV. 5. 15. 39. 46. 61. 65. 70. 80. 83. 89. 91; V. 4.

6. 9. 13. 14. 15. 32. 34. 35.

36. 38. 45. 46. 54. 62. 65. 69.

73. 75. 77; VI. 2. 16. 21. 24. 26. 27. 28. 30. 32. 35. 36. 41.

42. 46. 47. 66. 68. 85; VII.

1. 2. 6. 8. 9. 27. 39. 45. 46;

VIII. 1. 3. 47. 93. 95; IX. 2.

3. 6. 16. 30. 34. 37. 56. 65. 70. 72. 76. 84. 85; X. 5. 9.

19. 27; XI. 12. 14. 20. 21.

25. 38. 42. 53. 54. 57. 61.

80; XII. 1. 3. 6. 22. 23. 24.

29. 37. 77. 78. 99; XUI. 7. 9.

VIII. 59. 64; 1X. 41; XIII.

16. 43. 47. 54. 55. 60, 62. 64. 76. 77; XIV. 33. 38. 61. 70. 80; XV. 2, 3, 8, 12, 13, 15, 24. 28. 29. 42. 64. 84. 99; XVI. 7, 9, 11, 17, 18, 33, 41. 62. 64, 65, 76, 82, 85; XVII, 21. 23. 29. 30. 52. 61. 68. 69. 79; XVIII. 6. 17. 18. 21. 24. 32. 41; XIX. 10. 19. 21. 31. 34. 40. 44. 49. 50. विश्वप्रकाशः (w.) II. 2; XVII. 34. निज्य: IX. 6. विष्णुपुराणम् (w.) VI. 38; XVI. 10; XVII. 34. 78. निष्णुरहस्यम् (w.) IX. 61. विष्णुस्मृतिः (१०.) VIII. 73. वक्षीरप: (w.) (a treatise on trees). VIII. 32. वृत्तरःनाकर: (w.) VI. 6. वृत्तिकार: (on grammar.) XVIII. 25. बुद्धगराज्ञर: 11. 18 ; VI. 23. वैजयन्ती (w.) V. 5. 25; VI. 35; XIII. 67; XVI. 3. ब्यक्तिविवेकः (w.) III. 24. द्याकुनार्णन: (w.) XVII. 9. शब्दप्रकाश: (w.) III. 9. शब्दभदमकाशः (w.) II. 36; III. 58; VI. 48. 62; VII. 53; IX. 65. 72. 85; X. 79; XI, 29. 73; XII. 25; XIII. 64; XV. 28; XIX. 18. ज्ञब्दाणेवः (w.) V. 48; VI. 14;

29. श्रामुरहस्यम् (w.) VI. 50. श्चानानगीश्रुति: (w.) VIII. 93. शालिहोत्रस्य सिन्धुयोगसंग्रहः (w.) V. 74. भूकारतिलकः (w.) VIII. 96; XI. 20; XIX. 24. शुद्धारमकाश: (w.) X. 65. श्रोनक: VI. 29; VIII. 26. श्रीपतिपद्धति: (w.) V. 36. श्रीभागवतास्मथमस्कन्त्रे श्रीचरी(!)शैका (w.) XIX. 1. संगीतकालेका (w.) (Ms. °कालिका) VIII. 69. संगीनरत्नाकरः (w.) XIII. 40. सब्जन: XVII. 29. सप्तश्रती (w.) XVII. 11. सरस्तिकिण्डाभरणे भोज: XII. 20. सार्यतिका (w.) IX. 71; XI. 15. सारस्वतस्य नरेन्द्रिधणम् (w.) XI. 15. साहिन्यमीयासासूत्रम् (w.) VIII. 59. सिन्ध्यांगसंपद: (w.) (see S'alihotra). The passage quoted is the same as that given by Mallinâtha. मुनोधिनीकार: (apparently a work on grammar). VII. 53; IX. 8. समन्तः VIII. 28. स्कन्दपुराणम् (w.) II. 42. स्मन्यर्थसार: (w.) XIII. 51. हरितंश: (w.) XIII. 6. हलागुभ: II. 3. 7. 18. 31. 54. 66.

70. 75; III. 2. 12. 57; IV. 3. 21. 22; V. 3. 26. 66; 82; XIII. 11 VI. 8. 40. 82; VII. 4; XVII. 46; XVIII 37. 49. 64; IX. 7. 36; ITAT: XIV. 12.

XI. 15. 16. 20; XII. 71. 82; XIII. 11. 40; XIV. 24; XVII. 46; XIX. 9. 28.

#### II.

AUTHORS AND WORKS QUOTED OR REFERRED TO BY DINAKARA-MIS'RA IN HIS COMMENTARY ENTITLED Subodhini.

N. B.—The figures refer to the numbers of the Stanzas in the Ms. of the Commentary.

भार: I. 33, II. 3. and passim. भारतम्ब:, " एवं इ वाव एतमन्नय: प्रस्था-भावन्तीति" I. 50. 57.

कण्ठाभरणम्, "इदं हि बास्त्रमाहात्म्यं द-र्ज्ञानाजसचेतसाम् । अपदान्दवदाभाति न तु सीभाग्यमुद्धतीति I. 73, VI. 31.

कात्यायन:, "तच्च भवेद्विनियम्यभिति" III. 46.

कामन्दकः I. 61, IV. 27, V. 33, XVI. 2.

काइयप:, "यदभाणि भगवता काइयपेन ने।दनाद्यमिषो: [कमै Ms.]कर्म-कारिस्ताच || संस्काराच्छनोत्तरक-मेर्ति '' VII. 45.

कुमारसंभवः II. 41, VII. 15. कृष्णभद्दः, "कृष्णभद्दास्तु पुरुषेपूत्तमः पुरुषोत्तम द्वाते सप्तमीति योगविभागा- द्वजाचिक्षरे." III. 50. "कस्य च

क्षेरियं कृतिः दिन स्वयं राज्ञा पृष्टीती वार्त्मिक्सिश्चंसताम् • • • • • वा युवा-मधेन्ययमिति कृष्णभद्यः "XV. 68. Krishnabhatta is apparently an older commentator on the Raghuvans'a.

केश्चर: II. 58, III. 34, IV. 35, V. 37, VII. 31. 63, VIII. 66, XI. 38. 53. 65, XII. 11. 15, XVI. 59.

केशवस्वामी VIII. 59.

कैयटकार: V. 34.

कोष:, "यज्ञी जयोदाहरणिमिति कीष:"

IV. 83. "एके मुख्या न केवल

हित " VIII. 57. "रुधिरं चन्दनेषि चैति" XI. 19.

कीरिट्य: III. 12. कीरनरिक्रणी I. 26. गजशास्त्रकाराः The, "यस्य गर्न्भं समान भ्राय न तिष्ठन्ति प्रतिद्विपाः । तं गन्धह-स्तिनं प्राहुनृपतिर्विजयावहमिति " VI. 7.

गाना X. 21.

मृद्धसूत्रम्, "कुमार्यो भाता श्रामीयलाश-मिश्रीबाजान-झलिना-झलावावयतीति" VII. 26.

गीतमः, "सूत्रं गजशास्त्रं कुर्वन्तीति सूत्र-काराः पाळकाव्यगीतमादयस्तैविनीताः" VI. 27.

चागवय: XV. 29.

जिनेन्द्रबुद्धिः "महान्ति सर्राप्ति सरस्य इति" I. 41.

तान्त्रिका:, "द्वी नजी प्रकृतमर्थ सातिश-यं गमयत इति" VI. 30.

त्रिजीचनादित्यः, "प्रयोगादुचिते यस्या वा-सकेनायतः प्रियः । तदनायमनाती तु खण्डितेस्यभिसंज्ञितेति " V. 68.

त्रिविक्रम: "सच्छिद्रकी चको वेणुशित " II. 12. "मुजातं मुन्दरं प्रीक्तं स-म्यग्जाते च वस्तुनीति" III. 9. IV. 78.

दक्षिणावर्त्तः I. 37. "केन विनीतिकीमिति पाठो युक्त इति दक्षिणावर्त्तः" XV. 68.

दण्डी, ''लेशमेंके विदुर्निन्दी स्मृति वा लेशतः कृतामिति '' VI. 27.

दत्तात्रेयः, " मुखजानामयं भ्रमी यद्विष्णी-र्किङ्गभारणम् । बहुजातोद्धजातानां नेप भर्मः सनातनः" इति VIII. 16.

दन्तिल:, "विस्मयाद्भवति स्त्रिग्भी भयादीप्त जदाहृत:" I. 43.

देवछ: 1. 77.

भरणि: I. 30. V. 44.

नागरसर्वस्वम् , "बाजा च गीयते नारी। यावस्थीउदावस्सरमिति " VI. 37.

नाट्यजोचनम्, "ईषद्विकसितैर्यण्डै: क-टाक्षे: साष्ट्रनान्वितै:(सीष्ट्रना °?) | भजीक्षतद्विजहारमुत्तमानां स्मृतं[स्मि-तं ?] भवेत् " IX. 35.

निषण्टुकाराः, "वीरिति नवुंसकेपि निष-ण्टुकारैरभिहिनः" XV. 23.

न्यासकार: XIV. 9.

पराश्चरः VIII. 74.

पाळकान्यः IV. 24. 41, VI. 27.

प्रभाकरटीका, "विस्मृत इत्यादि कर्माण क्त: || यथा प्रभाकरटीकायाम् | न ले-वं तुरगारूट: तुरंगं विस्मृतो भवान्" Also quoted by Charitravardhana but anonymously XIX. 2.

बृहडजातकम् III. 13.

भगवद्गीता III. 50, VIII. 21.

महिः II. 29.

भरत: II. 32. XIX. 36.

भविष्यत्युराणम् IV. 4.

भागुरिः, "निवेश: स्याद्विवाहेपि वेशने शव (sic.) इति "XI. 54.

भारवि: VIII. 66. XII. 94.

भाष्यवृत्तिः (Ms. भाषा °) " यद्वा मूळिति-भुजादित्यास्त इति भाषावृत्तिः " X. 72.

मनुः I. 18. 96, II. 76, III. 21, V. 77, VI. 32, VIII. 31, XV. 15, XVII. 75.

महाभाष्यम् I. 16, II. 1, XV. 9.

मापः, "कुरुराजनिर्देयनिपीउनभयादिति" I. 38.

यादन: I. 29. 38. 93, II. 8, III. 41. 54, 59, IV. 35. 38, V. 2. 5. 6. 15. 17. and passim.

यादवप्रकाश: IX. 17. 34.

याजवल्क्य: VIII. 18. 87.

योगवासिष्ठ: XIII. 53.

बद्धः a lexicographer "वैज्ञाकाजे च सीमायामञ्चिक्जविकारयोरिति" I. 30.

बद्धरः A writer on Alankûra. ''अन्योन्यानुरक्तयोः स्त्रीपुंसीक्षेष्टाविद्येषः शृङ्गार इति '' VI. 12.

नाम्मटालंकारः "उक्तं च यमकलक्षणं ना-ग्भटालंकारे स्यादादवदवर्णानामावृत्तिः संयुता युता । यमकं भिन्नताचानामा- दिमध्यान्तगाचरमिति '' IX. 1. वामनः I. 58. 70, II. 43. 76, V. 3, IX. 24.

नामनपुराणम् VII. 35.

वानिककारः IX. 17.

विश्व: I. 16. 17. 18. 24. and passim.

विष्णुपुराणम् XVII. 35. 79.

वृत्तिकार: The, I. 60.

वेजयन्ती I. 18. 27. 34. 45. and passim.

शाक्षत: 1.39, III. 45, VI. 72.

संबजनः IX. 10.

सुभुनः III. 12. इकायुभः I. 64, III. 29, VIII.

38. XII. 23, XIV. 32. 37.

हारीत: XIV. 13.

## III.

AUTHORS AND WORKS QUOTED OR REFERRED TO BY CHARITRA-VARDHANA IN HIS COMMENTARY ENTITLED S'is'uhitaishint.

N. B.—The figures refer to the numbers of the Stanzas in the Ms. of the commentary.

भभिन्नानचिन्तामणि: I. 53. 65. 95, II. 3. 9, VIII. 62, IX. 34, XV. 15, XVI. 10.

अमर: I. 10. 51. and passim.

भर्भनारिश्वरः, "गोशिषं कुङ्कुमे देववृक्षः श्रीहरिचन्दन इत्यर्भनारिश्वरः" III. 60.

भागस्तम्ब: I. 50.

कणभक्षः, "यदाइ कणभक्षः । यत्तोभ्युद-यनिश्रेयससिद्धिः सद्धर्भ इति " VIII. 17.

कण्ठाभरणम्, "उक्तं हि कण्ठाभरणे | इदं हि शास्त्रमाहात्म्यदर्शनाळसचेतसाम् | भगशन्दनदाभाति न च सीभाग्यमुद्ध-ति" VI. 33.

कह्रयद्यास्त्रम्, "मर्कटरतं यथेदं कद्वयद्या-स्त्रे । योपिदेकचरणे समुख्ति ते (sic.) जायतेव हरिविकमाह्मयम् XIX. 25.

कादम्बरी, "किं नमस्याया एव प्रत्यूह्वयूहो-पद्ममः ! किमुनान्यस्मादिय । • • • नदायो न • • • • कादम्बर्यादी नमस्या-समस्यायां सत्यामिय भवरिसमान्या नदनुवपत्तेः " I. 1.

कामतन्त्रम्, "भनेन व्यानताख्यरतमुक्त-

म् | तक्रक्षणं च कामतन्त्रे यथा | व्यानतं रतमिदं यदि प्रिया स्यादभोमु-खचनु:पदाकृतिः &c.' XIX. 25.

कामन्दक: I. 16. 21. 61, III. 31, VIII. 6.

कान्यप्रकाशः, "इदमुत्तममतिशायिनि न्यङ्गे वाक्याहुभैर्ध्वनिः कथितः"I. 1, IX. 6, IX. 34, XI. 19.

काशिका IX. 6.

काइयप:, "यदवाचि भगवता काइयपेन नादनाद्यामपी कर्मकारिताच संस्कारा-च्छतोत्तरकमेंति" VII. 45.

कृष्णभद्दः, "वी युनामधेन्ययामिति कृष्ण. भद्दः" XV. 67.

केशव: II. 37.

केञावस्त्रामी II. 29, VII. 31.

कैयटः IV. 21.

कीयः, "प्रतीष्यः पूजितोईन इति" V. 11.

केशिटन्यः III. 13. IV. 21. XVII. 56.

क्षीरतरंगिणी I. 26.

गीता VIII. 23.

गृधसूत्रम्, "कुमार्यो भ्ताता श्रामीपकाश-

मिश्रांब्राजानञ्जलिना वही वपतीति" VII. 26.

गोनदीयाचार्यः "गो प्रमित्त संबिद्धितिनः सावरणः प्रकाशक्ष सावरणो भिक्षुक्या-दिभिः" XIX. 16, 21.

गीतमः, "सूत्रं करिशास्त्रं कुर्वन्तिति सू-त्रकाराः पाळकात्र्यगीतमादयस्तैर्विनी-ताः &c." VI. 28. See under Dinakara.

चाक्षुष:, "जश्मीकामी नृषी युद्धादनयत्र करिवर्भ न कुपीविति " V. 54.

चाणक्यः III. 29. 34, XV. 29, XVIII. 14.

जयमङ्कला, A commentary on the Bhattikávya. IX 70.

जिनेन्द्रबुद्धिः, "महान्ति सर्राप्ति सरस्य इति " I. 41.

तत्त्रकीमुदी, " महदावा: प्रकृतिविकृतयः सप्तेति । प्रकृतिमैहान्भृतीहंकारस्वस्मा-द्रणश्च पाउद्यः तस्मादिष षोउद्यकात्य-श्चायपश्च भूतानि । शभिमानीहंकारस्व-स्माद्विभः प्रवर्तते समैः । एकादद्य-कथ्यणस्वन्मात्रः पश्चकस्पैत । तत्त्व-कीमुना प्रस्तानादक्षेति " XIII. 65.

त्रिक्रोचनदासः, "प्रयोगादुचिते पस्या वा-सक्तनागतः प्रजाः (sic.) तदनागम-नार्ता तु खण्डितस्यभिसंज्ञितीते " V. 72.

दक्षिणावर्त्तः " मेघस्योपरि यो मेघः स ऐरावत उच्यते " इति I. 37. "धा-न्ये बाब्दे छवे बाह्ये भनिकामति पञ्च-तामिति | मनुष्याख्याने छवबाब्दो मेखजादिजोमवाचीित दक्षिणावर्चः" XV. 32. "गेये केन विनीतिवीमिन ति पाठो युक्त इति दक्षिणावर्चः XV. 68.

दिन्तिजः, "स्त्रिग्धे। भयादीप्त उदाहृत इ. ति '' I. 43.

दण्डी, "संगदन्धं महाकाव्यम्" इति I. 1.

दशकुमारम्, "तथा च काविदप्सरा भूता प्राञ्जलिक्येजिज्ञपदिति दशकुमा-रे " VII. 54.

दश्चरूपकम् , "गूदिविप्रियकृच्छठ इति" XIX. 31.

धराँग: I. 31, V. 45.

भर्म:, "ऋतुकालाभिगामी स्थान्स्वदार-निरतः सदेति " I. 78.

नागरसर्वसम् VI. 39. passage quoted is the same as given under Dinakara.

नाटग्रजोचनम् IX. 35, passage quoted the same as under Dinakara.

निषण्टुकाराः, "[दोरिति] निषण्टुकरिनी पुंसकोष्पभिहितः" XV. 23.

न्यासकार: II. 33, IX. 6, XIV. 9. पाराकार: I. 78, VIII. 78.

पालकान्यः, "शुभगन्धे च शब्दे च सानु-कृत्ये च मारुते । प्रस्थिते सर्वेकार्या-णां सर्वेसिद्धिभुवं [द्विभुवं ?] भवेदि-वि" (Ms. वालकान्यः) I. 39, IV. 34.

**बृहस्पति:**, " तेजो बळं सत्तवत्ता प्रभाव:

प्राप्तकालता । अभृष्यस्य गुणानेतानृप-स्य मुनयो नितुरिति " I. 16.

भहि:, "विणजो जणाया (!) इति भहि-प्रयोगात्" II. 4. " उक्तं च भहि-काव्ये । समुद्रीपत्यका हैमी पर्वताशित्य-का पुरा " II. 29. " न चीपलेभे विणजो पणाया इति" VII. 31, IX. 70, मृतेषि खिंग जीवन्त्या किं मयान-कभार्येया XII. 76.

भद्दोद्गरः, "तथा चोक्तं भद्दोद्गरे | कोपी लपुरिव गुरुयने प्रयो (sic.) अभनव-दोवपसरादिनि "XIX. 21.

भरनः II. 31, VI 12, XIX. 14, 36.

भागुरि: VIII. 45, "निवेश: स्याहि-बाहेवि वेशनिवेश इति" XI. 61. भारतम् II. 41.

भारति: IV. 49. ("नुतोष पर्यन् कः लमस्य सोभिकं स वारिजे वारिणि रामणीयकमिति"), XII. 96.

भाष्यवृत्तिकार: XV. 6., passage quoted is the same as under Dinakara.

भोजः, "यदाद च भोजः । इदं हि शास्त्रमासस्यदर्शनालसचेनसाम् । अपशाब्दवदाभाति न च सीभाग्यमुड्झनीति"

I. 74. See under कण्ठाभरणम्,
दिलीपस्य राड्ये प्रतिष्ठितं कृतास्यदं
तं रघुं निश्चम्य शुन्य पूर्व प्रतप्ते संनप्ते
हृग्राप्तिरिव ठिथ्यतः । सभूमे अप्र्युग्धानं
- स्थिनानामिग्यस्याहारादेककर्तृत्वान्त दहि: (?) । अन्यया श्रीना नृपः उत्थि-

तांग्निरित संघइनान् । भोजस्तु राज्ञन्त इति राजान इति व्युग्यत्तिकार्थां (sic.) व्यवहितो(sic.) प्यपेक्षते । तेनायमर्थः । तं श्रुत्वा राज्ञां राजता-मिष राजामिश्वानमुद्रहतामित्यर्थः । इति व्याख्यानात् IV. 3. Conf. Dinakara: सभूमे साइयुग्धानमुचित्तम् । श्रूणोतेः कर्तारः नृपाः तिष्ठतेर-ग्निरतो भिन्नकर्तृत्वास्मानकर्तृकयोतिं हितः क्लाप्रत्ययक्षिन्त्यः । यद्वा श्रुत्वा वर्तमानानामिग्यध्याहारेण समानकर्तृत्वम् । यद्वा राजन्त इति राजान इति व्याप्य-चिकान्नार्थो व्यवहितो अवेश्यने तत्रतं श्रुत्वापि राज्ञां राज्ञतां राजाभिश्वानमुद्र-इतामित्यर्थः Ibid.

"यथा स्वामिन्द्रयाणा प्रवृत्ती (sic.) वाञ्चन:सुखाभिमान[:]ज्ञूङ्गर इति भोज: | यदाह | चेटा भवन्ति पुंनाथी: &c. VI. 12. Also VIII. 15. मनु: I. 59. VIII. 4. XVII. 75. महाभाष्यकार: V. 25, IX. 6.

माघकाव्यम् I. 38., "तथा मापे स्त-नी दधानास्तरूण्य इति" I. 59. "हिरण्यपूर्वे कशिपुं प्रचक्षते" VIII. 32, IX. 34.

याज्ञवल्क्यः VIII. 20.

यादव: I. 13.

यादवप्रकाशः IX. 17.

योगवासिष्टम्. VIII. 21. 23, XIII. 52.

रिनरहस्यम् VI. 13. 56, VIII. 7. 73, XIX. 32. रामायणम् IX. 86.

रद्रः, "वेजा काले च सीमायामान्धिकूल-विकारयोरिति" I. 31.

रुद्रः, "अन्योन्यानुरक्तयोः स्त्रीपुंसीक्षे-प्राविदेशिः द्राह्मार इति " VI. 12. "मुम्लामजीयन्मृद्यायैः" VIII. 7. प्रियं विक्त पुरान्यत्र विषयं कुरुते भूशिमस्यादि धूर्नेलक्षणं रुद्रशलंकारा-दवस्यम् VIII. 54, IX. 78. XIX. 27. 38.

चल्लभः, 'वलभस्तु सहस्र इस्याइ" VIII. 15.

वामनः, "उक्तं च वामनेन स्तनादानात् द्वित्वाविष्टाजातिः प्रायेणेति " I. 59. 71. "यदाइ वामनः । निजङ्गवचने भेदो जीकिक्यामुगमायामिति II. 6.

वामनपुराणम् VII. 35.

वायुप्राणम् X. 23.

वात्तिककार: IX. 17

बाल्मीकिः, "कवानां वाल्मीकिप्रभृतीनां काव्यकरणेन यदाः प्राधिनुं द्योलं य-स्य " &c. I. 3. 4.

वासवदत्ता, '' उक्तं च वासवदत्तायाम् । भवनतारमध्यमठोकमंशुमाठीति'' II. 16.

विक्रम:, " गाँभणी काह्निते न स्त्री गाँभं स्यान्युंसि दोहद: । श्रद्धायामभित्राञ्छायां क्रीनिमिति विक्रम: " III. 1. "मुजातं मुन्दरं प्रोक्तं सम्यग्जाते च वस्तुनीति विक्रम: III. 9.

विक्रमादिन्यः "दीप्ती तार् इति विक्रमादि-त्यः" V. 56.

विश्वः 1. 13. 24, and passim.

विश्वप्रकाश: V. 69.

विष्णुपुराणम् XVII. 79.

विस्तरकार:, "गेथे केन विनीतिर्वामिति पाठी युक्त इति दक्षिणावर्तः । उद्योभ-चरति च विस्तरकारमतम्" XV. 68. It would thus appear that Vistara is an older commentary on the Raghuvams'a.

वैजयन्ती I. 18. 27. 45. 64, 11. 1, IV. 39. 53, V. 7. 13, VI. 85, VII. 30.

वैरुचनाचार्य:, "तथा च प्रतिपादयां ब-भूग वैरुचनाचार्ये: स हि भगीत्यादक-स्निरयत्यन्तरायनीजामिति" I. 1.

মাধন: I. 3. 39.

सब्जनः XVII. 30.

सुरोधकार: IX. 70. (Probably a commentator on the Bhatti-kâvya).

मुमन्तुः, "परिवाजे विपन्ने तु पतिते सा-त्मवैदिभि: कार्यो न शोको ज्ञातीनाम-न्यथा दोषभागिन इति" VIII. 30.

मुरेश्वराचार्यः, "लिज्जसन्यासरहितं प्र-माणं नावकत्यते । इति मुरेश्वराचार्येः •••••दिम्बतसात्" VIII. 17.

सुश्रुव: III. 13.

सोमेथरः, "इयामं रक्तं प्रसन्नं चतुर्थे खा-भाविकं मुखमिति सोमेथरः" XVII. 31.

रलायुभ: III. 29.

हेमाचार्यः, " तथा हेमाचार्यः वृन्दं चक-कदम्बके " I. 42.

### LIST OF ERRATA.

| Page | 6,        | Lin | e 12. | for | वर्ण्य                      | read | वर्ण्य                        |
|------|-----------|-----|-------|-----|-----------------------------|------|-------------------------------|
| ,,   | ,,        | ,,  | 13    | ,,  | यावत                        | "    | यावत्                         |
| ,,   | 7         | "   | 5     | ,,  | °सदाप्रज्ञः                 | ,,   | °सदृशाप्रज्ञः                 |
| ,,   | ,,        | ,,  | 4     | ,,  | ° उवीं                      | ,,   | ° বৰী                         |
| "    | 10        | ,,  | 14    | ,,  | परवृतान्त °                 | ,,   | परवृत्तान्त °                 |
| ,,   | <b>30</b> | ,,  | 23    | ,,  | वारुणम                      | ,,   | बाह्यम्                       |
| ,,   | 33        | ,,  | 3     | ,,  | संपर्ण शालाम्               | ,,   | स पर्णशालाम                   |
| ,,   | 37        | ,,  | 9     | ,,  | <sup>o</sup> वर्गी          | ,•   | °वर्गा                        |
| "    | 40        | ,,  | 5     | ,,  | निर्देशणाम्                 | ,,   | निर्द्धराणाम्                 |
| ,,   | 45        | "   | 5     | ,,  | <sup>°</sup> प्रदीपाम       | " .  | °प्रदीपाम्                    |
| >3   | 46        | ,,  | 5     | ,,  | हिंस्रैर्                   | ,,   | हिंसीर्                       |
| ,,   | <b>59</b> | ,,  | 5     | ,,  | परवानवाति                   | "    | परवानवैति                     |
| ,,   | 81        | "   | 20    | ,,  | लगिन्द्रिय भमृत             | ,,   | त्वगिन्द्रियेमृतं             |
| 23   | 87        | ,,  | 17    | ,,  | क्रतुना पूर्ण ०             | ,,   | क्रतुनापूर्ण °                |
| ,,   | 131       | "   | 3     | "   | कालोद्ययं                   | "    | कालो धयं                      |
| ,,   | 136       | ,,  | 23    | ,,  | निर्वन्धुं                  | "    | निर्वनद्धं                    |
| 29   | 138       | ,,  | 20    | ,,  | तत्पुषी                     | ,,   | तसुरूपी                       |
| "    | 154       | "   | 14    | ,,  | सन्                         | ,,   | सन्                           |
| ;,   | 180       | ,,  | 2     | ,,  | वक्षस्थल <sup>o</sup>       | "    | वक्ष:स्थळ ° .                 |
| "    | 187       | ,,  | 7     | ,,  | कोङ्क्ष्मित                 | ,,   | का <b>ङ्ख</b> ित              |
| ,,   | 210       | ,,  | 9     | ,,  | हुन(न्य)प                   | ,,   | हतान्यि                       |
| ,,   | 261       | ,,  | 2     | ,,  | कथास्वपि •                  | ,,   | कथास्वपि                      |
| "    | 273       | "   | 11    | ,,  | °दोप्तिवन °                 | ,,   | °दीप्ति वन °                  |
| ,,   | 279       | ,,  | 15    | ,,  | हो-                         | "    | है।                           |
| 23   | 314       | ,,  | 8     | ,,  | भलमुद्यांत <sup>०</sup>     | ,,   | अलमुद्द्यीत <sup>0</sup>      |
| 22   | 23        | "   | 24    | ,,  | भव्यतन्मुद्योत <sup>०</sup> | ,,   | अस्यन्तमुद्द्यीत <sup>०</sup> |
| ,,   | 331       | ,,  | 10    | "   | भनगवम् °                    | "    | भगवन्म <sup>0</sup>           |
| "    | 355       | ,,  | 10    | ,,  | °गुत्यर्थ °                 | ,,   | °गुह्चर्थ °                   |
| "    | 363       | ,,  | 19    | 22  | भवेगलेन                     | "    | भानिबेगलेन                    |

| Page | 372,       | Line | 16.       | for            | छात्रतेनेनेति-                        | read | <b>छा</b> यतेनेनेति        |
|------|------------|------|-----------|----------------|---------------------------------------|------|----------------------------|
| ,,   | 384        | ,,   | 5         | ,,             | भयिष्टमयं                             | ,,   | <b>भृ</b> यिष्ट <b>मयं</b> |
| ,,   | 385        | ,,   | 3         | ,,             | <sup>©</sup> शुक्ति                   | ,,   | <sup>०</sup> शुक्ति-       |
| ,,   | 406        | ,,   | 17        | ,,             | <sup>०</sup> वृन्दमिव अध्या <b>०</b>  | ,,   | °वृन्दमिव । अध्या °        |
| ,,   | ,,         | ,,   | 19        | ,,             | मेघंसघातादिन्दीर चं                   | ,,   | मेघसंघातादिनदी हवं         |
| ,,   | 408        | ,,   | 13        | ,,             | वताति °                               | ,,   | व्रतति <sup>०</sup>        |
| ,,   | 411        | ,,   | 6         | ,,             | °गनजाल °                              | ,,   | °गतलाज °                   |
| ,,   | 423        | ,,   | 2         | ,,             | दीदह <sup>0</sup>                     | ,,   | दोहद 0                     |
| ,,   | 434        | ,,   | 1         | ,,             | <sup>०</sup> विनाति <sup>०</sup>      | ,,   | विनीत <sup>o</sup>         |
| ,,   | 447        | ,,   | 10        | ,,             | लवानमृष्टो                            | ,,   | <b>ज</b> र्वान्मृष्टो      |
| ,,   | 458        | ,•   | 22        | ,,             | प्रहितेक्षणा                          | ,,   | प्रणिहितेक्षणा             |
| ,,   | 465        | ,,   | 24        | ,,             | प्रबद्धो                              | ,,   | प्रबुद्धों /               |
| ,,   | 466        | ,,   | <b>22</b> | ,,             | त्वभितिद्योप:                         | ,,   | खाँमीत दोषः                |
| ,,   | 470        | ,,   | 7         | ,,             | संगान्                                | ,,   | सङ्गान्-                   |
| ,,   | 477        | ,•   | 11        | ,,             | विसर्गान्                             | "    | विसर्गान-                  |
| 22   | 515        | "    | 24        | ,,             | <b>ख</b> ळथ्योगेपि                    | "    | <b>ब</b> ळर्थयोगेपि        |
| ,,   | <b>523</b> | ,,   | 19        | ,,             | व्यसेन:                               | ,,   | व्यसनै:                    |
| 27   | 542        | ,,   | 6         | ,,             | प्रतिकां <b>ङ्क्षि</b> नं             | ,,   | प्रतिकाङ्क्षिनं            |
| 22   | <b>556</b> | ,,   | 8         | "              | द्राशिर °                             | "    | बिबिर °                    |
|      |            |      |           |                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |      |                            |
|      |            |      |           |                | NOTES.                                |      |                            |
| Page | 3,         | Line | 30.       | $\mathbf{for}$ | of its some                           | ,,   | some of its                |
| ,,   | 39         | ,,   | 2         | ,,             | West                                  | ,,   | East                       |
| ,,   | 86         | "    | 25        | "              | ०वेरूप ०                              | ,,   | <sup>०</sup> वेरूप ०       |
| ,,   | 95         | ,,   | 17        | ,,             | °दिना भरत्                            | "    | °िदनाभरत्                  |
| ,,   | 118        | ,,   | 32        | ,,             | ंउद्रहन्                              | ,,   | उद्गहन                     |
| ,,   | 135        | ,,   | 15        | 19             | Cf.                                   | ,,   | Cf. Dinakara.              |
| ,,   | 147        | ,,   | 1         | ,,             | नन्दमु <sup>o</sup>                   | ,,   | नदन्मु °                   |
| •    | ,,         | "    | 10        | "              | न्पुररत्नभासः }<br>for उन्काः         | "    | उल्काः for न्युर°&c.       |

## VARIOUS READINGS.

P. 9, St. 43. for 'हतान्य' for हतान्य' read G. हतान्य for हतान्य'

#### ADDENDA TO THE NOTES.

- P. 5. sr. 9.—चापलाय कर्णमागन्य. Châritravardhana: अन्योपि चापलं कर्ने कर्णमागन्य प्रेरयति.
- P. 7. sr. 13.—Châr. reads আধ্যিন: for আসিন: and observes শা- সিনী বা বাত:.
- P. 19. sr. 49.—वनान्तरान् Châr. आश्रमवनच्छेदस्यायुक्तत्वाद्वनान्तरादुपावृत्ते-रित्युक्तम्.
- P. 69. sr. 1.—Châr. probably referring to the reading कौमुदीसइ-म् (See Mallinâtha) observes: कौमुदी दीपीत्सवा पीर्णमासी तत्र महोत्सव: (मह उत्सव:?) || दीपावल्युन्सवनुल्यमिति कश्चिन्.
- P. 74. sr. 12.—कुमारभृत्या. Char: कुमारभृत्या बालचिकित्सा तन्संबन्धि की-मारभृत्यमायुर्वेदाङ्गमुच्यते ॥ शालकं श्रालकं कार्याचिकित्सा भूतविद्या कीमारभृत्यमगदनन्त्रं वाजीकरणमित्यष्टावङ्गानि सुश्रुते. Those enumerated, however, make up seven only.
- P. 75. sr. 13.—Châr. पुत्रस्य पञ्चमहोच्चम्चितदेवसादृश्यात् मुदक्षिणायाः श्राचीसमेन्युचितं विशेषणम्.
- P. 107. sr. 25.—नीराजनाविधी. Châr: उक्तं च । द्वादश्यामप्टम्यं कार्त्तिक-जुक्रस्य पञ्चदश्यां वा । अश्वगजस्य हि कुर्यान्त्रीराजनसंज्ञिती ज्ञान्तिम्.
- P. 119. sr. 67.—Châr reads वङ्क and says वङ्क नाम काहमीरी हरस्त-त्तीरे & • • क काहमीरदेशे कुङ्कमक्षेत्रवाहुन्यात्तत्र विचेष्टनेन लोडनेन लग्नकुङ्कमकेशरस्वं युक्तम्.
  - P. 120. sr. 68.—Châr: हूणयोषित: कपीळिविदारणपूर्वे रोदितीति तहेकााचार:.
- P. 130. sr. 9.—Dinakara, Châritravardhana and Hemâdri read करंगरीयै: for कडंकरीयै:
- P. 141. sr. 35.—सुतमाशु तस्मात् Char: केचन तस्मादिति द्विजादिनि व्याच-क्षने | तम्र | ग्राम्यत्वात्.
- P. 153. sr. 67.—Châr. reads अनवेक्ष्यमाणा for अनवेक्षमाणा and after giving a full and copious explanation of the stanza pronounces it spurious, क्षेत्रोयम्. Hemâdri too reads अनवेक्ष्यमाणा and explains: निद्रा-

P. 161. st. 5.—Châr. reads सहस्रवामा but notices the reading सहस्रवामा. Hemâdri reads with us, and notices सहस्रवामा as a various reading.

P. 166. st. 15.—पादेन हैमं विक्रिकेख पीठम् भूमिविकेखनं च लक्ष्मीनाद्याहेतु:। नथा | केखानिर्माणमुन्यां छदनुणलवनं पादयाक्षाप्यपूजा दन्तानामप्यशीचं मिलनवसनता रूक्षना मूर्धजानाम् । संध्याकाले च निद्रा विवसनद्यायनं ग्रासहास्यातिरेक: स्वाङ्के वाद्यं च पुंसी निधनमुपनयेक्केशवस्यापि लक्ष्मीम् || Hemâdri.

P. 180. sr. 50.—चैत्र &c. Hemadri: चैत्ररथसक्तं तु बाम्भुरहस्ये। अळ-काया बहिक्षान्यद्वनं चैत्ररथं भिये। योजनायुनियस्तीर्णं सर्वकत्यद्रमाकुळम् ।

P. 183. st. 59.— डरगाल्यस्य पुरस्य नागपुरस्य, Hemâdri.

P. 193. sr. 83.—चूणेगीरम् Conf. Châr: चूंणेन काश्मीरजातिमाङ्गल्यद्रव्ये-ण गीरं पीत.

P. 196. sr. 3.—िवनाहे शचीयूजनं नारदीयसंहितायाम् | संयुच्य प्रार्थियता तां श-चीं देवीं गुणाश्रयाम् | Hemâdri.

P. 209. st. 40.—तस्योपरिष्टात् &c. Châr. has a curious note on this stanza: इह भूम इवेत्युक्त्या भूमकाजिदास इति विख्याति:. Dinakara too, as might be expected, has the same remark: इह भूम इवेत्युक्त्या छोको भूम-काजिदास इति प्रसिद्धि: |

P. 213. st. 50.— एकाप्सर:प्रार्थितयोविंगदः. That अप्सरस् is also used in the singular will be plain from the following note of Charitravardhana: विगदः कलह आसीत् । यत एकस्यामप्सरःमु (that this plural is unnecessary will presently appear) प्रार्थितं याच्चा ययोरेक-याप्सरोभिः (ditto) प्रार्थितयेवी । यस्तु संप्रामे हन्यते स्वर्गामिनं देवत्वमुत्रगतं तमनु-ग्रहीतुमप्सरसः समायान्ति । इह तु समकालं मरणवमुत्रगतयोरेकस्यामेव समायात्या देवाङ्गनायां कामुकयोरनयो रणमभूदित्यर्थः । स्त्रियां च बहुष्यप्सरस इति क्षीरसामी...... प्रायिकमतम् । तथा च काचिदप्सरा भूत्वा प्राञ्जलिज्येजिज्ञपादिति दशकुमारे । कुत्रावि आवः समनसो वर्षा अप्सरः सिकताः समाः । एते स्त्रियां बहुते स्युरेकत्वेष्युत्तर-त्रयमिति. Hemadri: एकया अप्सरसा प्रार्थितयोः । यद्वा प्रार्थितैकाप्सरयोः ..... । राजदन्तादित्याद्वहुवचनमस्तीति ज्ञात्रियनुं बहुत्वित्युक्तं न नियमार्थम् ।

भाषरा इत्येकतत्त्वनान्तस्यापि प्रयोगदर्शनादिति मुनोशिनीकारः । यथा नळीत्रये तृत्येषसर-सा देहिप्रभागे मन्नाः स्मरप्रसरसादे हीति । एकत्वचनान्तोप्यस्ति इति कीरस्यामिना • • • । भाष्मरसोप्सरा प्रोक्ता इति बान्दभेदप्रकाशिति । भाषा भाषाः सुमनसो वर्षा अप्सरः सिकताः समाः । एते स्त्रियां नहुत्वे स्युरेकत्वेप्युन्तरित्वस्य ।

P. 231. sr. 25.—विभिम् scil. "सुभानळस्थापनरूपम्" says Châritravardhana. Dinakara too has the same note.

P. 232. sr. 28.—पनिमासाद्य &c. Both Char. and Dinak. observe: पनिमाजग्मन्रस्थितिकार्यमिन श्रेष्टः पाठः.

P. 234. sr. 32.—नगरोपवने. Conf. Hemadri : उपवनलक्षणं वृक्षीदये । उ-द्यानीपवनारामा वनं प्रमदपूर्वकम् । पञ्चक्षा निष्करं चेति वृक्षवारि [?] प्रश्चरवे । राजामेवीप-भोग्यं यदुद्यानं तदुदाहृतम् । पुरोपवास्ये [तु Ms.] सामान्यं भवेदुपवनं नृणाम् । आराम-स्वंक(?)भोग्योथ वनं प्रमदपूर्वकम् । अन्तःपुरेकभोग्यस्य निःकुरं तु गृहे कृतम् । अ-मात्यगणकादीनां सर्वे नानातरू इद्धवन्नम् । अत्रारामं त्रिक्षा द्रीमं शाकं पुण्यं विदुर्वेकाः ॥

P. 243. sr. 60.-मिथुनं &c. Hemûdri : अनर्याविवाहकारणं प्रयोगरस्नावव्याम् । विवाहसङ्गळाचारा गीतनेपथ्यसंयुना । वृक्षेणोद्वाहिता इयामा जायते कुसुमाकुळा ।

P. 246. sr. 67.-मिंदराक्षि. Conf. Hemâdri: मिंदराभिभं भिक्ष देवी यस्या: सा | तस्संबोधनम् | तथा संगीतकिलकायाम् | स्त्रिग्धार्धमुकुलीकृता लिम्भता मिंदरा तथा | वर्ष्त्रेवात्र प्रतिज्ञाता: शौधीदित्येन दृष्टय: | सीष्टरेन परित्यक्ता स्मेरापाङ्गमनीहरा: | वेषमानान्तरा दृष्टिमेंदिरा परिकीतिता ||

P. 261. sr. 10.—अजयत् &c. Châritravardhana, though he comments on this stanza, nevertheless pronounces it as spurious (क्षे-पोयम्). Also Hemâdri, who calls it क्षेत्रकः.

P. 278. sr. 51.-Hemadri. तनुलतेति वा पाठ:.

P. 280. st. 55.—दर्षितकृष्णसारम् | Hemûdri: कृष्णशार इति पदं दन्त्य-मध्यं पठन्ति | तन्न । कृष्णेन शार: शबल इति क्षीरस्त्रामी | •••••व्या व्यवस्थाताल-व्येषु शब्दभेदप्रकाशे | शौरिर्मुरारि: शिव एव शर्वि: शूर: समर्थे झप एव शाल: | श्रम: प्रशान्ती शकलं च पण्डे शकुत्पुरीपे शबले च शार इति ॥

P. 284 st. 65.—Hemâdri: तथा रन्नपरीक्षायाम् | करीन्द्रजीमृतवराहज्ञाह्न-मस्यादिशुक्युद्भववेणुजानि | मुक्ताफलानि प्रथितानि लेकि तेषां तु शुक्युद्भवये भूरि |

P. 299. sr. 21.—Hemâdri enumerates the seven सामानि like Dinakara, though in a slightly different order, and observes:

मप्तसामानि गजोग्यनिकारणानि | सूर्यस्याण्डकपाळे हे ••••प्रजापितः | हस्ताभ्यां परि-गृग्धाय सप्त सामान्यगायत जपती ब्राह्मण(sic.)स्तरमात्समुत्यत्रा मतंगजा हति पाळका-व्यः || On सप्तार्विर्मुखम् conf. Hemâdri: काली कराळी भूमा च लोहिता च मनोजना | स्फुळिक्किनाविश्वरूची सप्तजिह्याः प्रकीर्तिना हित गर्माः |

P. 343. sr. 73.—Hemâdri reads and explains समी जारी instead of समी जगति, observing जयतीति वा पाठ:. His reading is in his own proposal.

P. 345. sr. 76.—On धानवळमोजसा हरेः conf. Hemâdı: पूर्व विश्व-कर्मणा देश्यवधाय द्वे धनुषी कृता हरिहरयोर्वन्ते | तयो: स्ववळिजिज्ञासयोरन्योन्यं युध्यमान-योविष्णना ज्ञांभवं धनुनिवीर्य कृतमित्यागम: ||

P. 361. sr. 37.-Châr. मां पश्येति जनोक्तिः.

P. 387. 87. 23.—सेषा स्थली &c. Charitravardhana refers to a curious tradition as regards this stanza in the following observation: अस्मिन् श्रोके कालिदासकविरिष्टदेवतमन्त्रं न्यक्षियदित संप्रदाय: स च नूपुरपर्यायवाचिन्वाद्धंस इति ज्ञेय: ॥ मञ्जीरो नूपुरास्त्रियाम् ॥ Also Dinakara: इह पद्ये कविरि-ष्टदेवतमन्त्रं चिक्षेपेति संप्रदाय: ॥

P. 392. sr. 38.-Hemâdri reads माण्डकण: and Charitravardhana मान्द्रकण: for ज्ञानकण:

P. 412. sr. 14.-शुद्धेति स्वपुर्ये पुन: संदर्शितेव. Conf. Châr.: अनुसूयादत्ती- क्र्राग: परपुरुषसङ्गे मिलन: स्यादिति पातिवृत्यख्यापनिर्मित कक्षित् | Also Hemâdri; अनुसूयादत्तोङ्गरागोन्यपुरुषसङ्गे मिलन इति प्रसिद्धि: ||

P. 421. sr. 40.—Both Châritravardhana and Hemâdri, read म-ळां निरूपिता.

P. 444. sr. 23.—It appears that Mallinâtha's reading of the first half of this stanza is not the oldest. There is a consensus of opinions among the commentators that the original reading contained दी: in the neuter. From his commentary Hemâdri appears to have read तमुपाद्रवदुद्यम्य दक्षिणं दीनिंगाचरः. For his explanation in निशाचरों लवणः दक्षिणं दी: भुजमुद्यम्य तं शत्रुष्ठमुपाद्रवत क क भुजबाह प्रभेदोरित दी:शब्दः पुंसि अत्र महाकविना क्रीवे युक्तः | एतह्रीप्रपरिजिह्यिया दोणं क्रिक्ट दिक्षणमिति गार्ति केचिन्कुर्वन्ति | एकाक्षरनिषण्डमालायां तु पुंनपुंसकयांविही देवि ....
तु ... [हति] | बाहाबाह प्रविधे (sic.) च तदा क्रीवे भुजस्त्रिष्ठ इति भागुरिक्षः। यिम् |

kara also appears to have read the same or nearly the same, as he has: तमु | लगणे दक्षणं दोबाँहमुन्याप्य तं द्यात्रुद्यं प्रत्यक्षावत् क क दोरिति न-पुंसकेपि निघण्टकरिरिभिहित: | यहा | दोषं रक्षोध दक्षिणमिति पाठ: कर्तन्य: (!) Also Châr. तमुपेति | निद्याचरो लगणे दक्षिणं दोबाँहमुद्यम्य उत्थाप्य तं द्यात्रुप्तमुपाद्रवत् प्रत्य-

P. 231. ्राभिहित: | अथवा दोषं रक्षीय दक्षिणमिति वा पाठ: | Sumativijaya vardhas one neuter reading.

P. 455 st. 69.—Hemâdri's reading is गेये केन विनीती वाम, which is the one he chooses for his text and explanation. Châritravardhana's explanation of the passage is wanting in the MS., but he must have read like Dinakara. Sumativijaya too reads and explains गेये केन विनीती वाम. There is no doubt whatever that that is the original reading, and that the one chosen by Mallinâtha is spurious.

P. 459. sr. 89.—Conf. also Châritravardhana: नयो: नक्षपुष्करवस्योः वृथीरिभिषिच्य रामस्यान्तिकं समीवमयात् | समुदायेषु हि वृत्ताः शब्यावेष्विव वर्तन्त इति न्यायात् तक्षश्चित्वापुष्करवस्योस्तक्षपुष्कराख्यावदेशः |

P. 462 st. 97.—शरावत्याम. Châr. reads श्रावस्यां च for शरावत्यां. Hemâdri with us.

P. 463. sr. 103.—िनर्वस्य &c. Hemâdri introduces his comment on this stanza by the remark रामायणार्धमृपसंजिहीर्नुराह । विश्ववसेनो &c. from which it is clear that according to that commentator Kâlidâsa followed the Râmâyaṇa closely in writing the Raghuvams'a so far as it bore upon the latter. See Preface.

P. 468. sr. 12.—नदन्मुखोन्का &c. Hemadri: ज्ञिना हि ब्नालामुख्य: | त-था ज्ञिनाज्ञकुने नसन्तराज: | कुनैरकाष्टां प्रति य: प्रयाति ब्नालामुखी नामिमुखी निरीति | तुस्यात्रमुस्यामिमनार्थसिद्धिभेनेच संपत्तिफलागमश्र ||

े . 480. sr. 44.—अगस्यचिहान्. Hemadri. पुरा किल भगवानगस्यो दक्षिणा-क्रिक्ट एर्जनाद्यापि निवर्तने । तक्कसावि सूर्यः किं नायास्यतीति शक्किता दिक् तस्याप्ती जाना-P. 25

Dinaka,08. sr. 46.—Châr. reads प्रमादिनमुखे for प्रसादाभिमुखे.

P. 512. sr. 59.—On this Stanza Châr. remarks: श्रावयेष्ट्रवामवद्या-वेख्यनेन (i. e. with St. 56.) पौनस्त्वत्यं चिन्त्यम्.

P. 530. sr. 31.—Châritravardhana reads पुत्र for पुत्र्य in the second pâda as also in the fourth, and quotes as follows on पृष्टिं जनाः &c. "पुत्रः परकृतं इन्ति न न पुत्रकृतं परः ! आपि द्वादशेगें (sic.) चन्द्रे पुत्रः सर्वार्थसाथकः इति ड्योनिःशास्त्रः."





# PLEASE DO NOT REMOVE CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

#### UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

PK 3796 R2 1897a Kalidasa The Raghuvamśa

pt.3

